
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Macht, Konfessionalismus, Opposition und Toleranz in Schwyz 1650
bis 1712

Autor: Brändle, Fabian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es seye ja grad gleich, die Toggenburger singen die psalmen
oder sye bettens, sye bettens still oder sye blärents»

Macht, Konfessionalismus, Opposition und Toleranz
in Schwyz 1650 bis 1712

Fabian Brandie

«Eine Geschichte der Toleranz im 16. und 17. Jahrhundert passt in die zwei dicken
Bände, die der Jesuitenpater Joseph Lecler 1955 vorlegte, demgegenüber würde die
Historie der Intoleranz ganze Bibliotheken füllen.»1

Einleitung

Im einleitenden Zitat des Zürcher Historikers Bernd Roeck kommt zum
Ausdruck, was die meisten Menschen annehmen: Das konfessionelle Zeitalter sei ein
intolerantes gewesen, die Verfolgung und Verurteilung von Andersgläubigen sei

der Normal-, religiöse Toleranz der Sonderfall gewesen. Schlagworte wie
Inquisition, Hexenverbrennungen oder Glaubenskriege prägen die Vorstellungen der
Geschichtsinteressierten. Nun war die Zeit von 1520 bis 1712 tatsächlich auch in

der Schweiz überschattet von Glaubenskriegen, Kontroverspredigten, Spott und

Verfolgung. Noch im Jahre 1712 lieferten sich katholische und reformierte
Eidgenossen einen kurzen, aber blutigen Bürgerkrieg, den die reformierten Orte
gewannen und somit ihre politische und wirtschaftliche Dominanz untermauerten.
Das Vorspiel zum besagten Zweiten Villmergerkrieg von 1712 war die Toggen-
burgerfrage, die in der schweizerischen Geschichtsschreibung unter dem Namen

«Toggenburgerwirren» bekannt ist.2 Die mehrheitlich reformierten Toggenburger

hatten einen katholischen Landesherrn, den Fürstabt von St. Gallen. Zwar
war ihnen im Zweiten Kappeier Landfrieden von 1531 die Parität und gewisse reli-

Bemd Roeck, Ketzer, Künstler und Dämonen. Die Welten des Goldschmieds David Alten-
stetter. Eine Reise in die Renaissance, München 2009, 241.
Für die Durchsicht des Texts danke ich ganz herzlich Herrn PD Dr. Christian Koller, Ban-
gor/Zürich.
Siehe dazu die beiden älteren, gründlichen Dissertationen von Johann Hässig, Die Anfänge
des Toggenburger- oder zweiten Villmergerkrieges 1698-1706. Diss. phil. I Universität
Bern, Bern 1903; Alfred Mantel, Über die Veranlassung des Zwölfer- oder zweiten
Villmergerkrieges. Die Toggenburgerwirren in den Jahren 1706-1712. Diss. phil. I Universität
Zürich, Zürich 1909. Siehe zusammenfassend auch: Fabian Brandie, Republik und Glaube.

SZRKG. 104 (2010), 307-334



308 Fabian Brandie

giöse Grundrechte garantiert worden, doch wurden diese von der Obrigkeit
immer wieder beschnitten oder einseitig interpretiert. Die Verbote reichten in

den Alltag hinein und wurden als Schikanen empfunden. So wehrten sich die
reformierten Toggenburger gegen die einseitige Vergabe von Schankrechten an

katholische Wirte, eine Praxis, die der Kontrolle und katholischen Konfessionali-
sierung dienen sollte.3 Die Toggenburger ihrerseits wehrten sich, sei es mit
Bittschriften, sogenannten «Gravamina», an den reformierten Vorort Zürich oder sei

es mit offenem Widerstand, der bis zum politischen Mord an einem hohen fürst-
äbtischen Amtsmann reichte.4 Als nun der St. Galler Landesherr Ende der 1690er

Jahre ein Strassenprojekt über den Rickenpass vom Toggenburg ins schwyzeri-
sche Uznach vorstellte und dazu zur Fronarbeit aufrief, platzte den Toggenburger
der Kragen. Sie erkannten, dass die strategisch wichtige Verbindungsstrasse auch

von militärischem Nutzen war und sie somit gefährdete. Katholische und
reformierte Untertanen wehrten sich zuerst gemeinsam und verweigerten die Fronarbeiten.

In Schwyz fanden sie im Landvogt und Wirt Joseph Anton Stadler einen

Mann als Verbündeten, der auf dem aufsteigenden Ast war. Stadler und seine

Anhänger hatten sich den reformierten Toggenburgern angenähert.
War ihr Handeln nur politisches Kalkül? Es ist nämlich nicht von der Hand zu

weisen, dass sich im Dreissigjährigen Krieg einerseits die beiden katholischen
Grossmächte Frankreich und Österreich-Habsburg jahrelang erbittert bekämpften
und sich der französische König andererseits mit den lutheranischen Schweden

verbündete, um die Hegemoniebestrebungen Habsburgs zu unterminieren. Das

Ende des Dreissigjährigen Krieges 1648 sollte auch das Ende der konfessionell
motivierten zwischenstaatlichen Kriege im Reich sein. Das dort um 1600

rezipierte Konzept der «Staatsräson», das rationale, am Staatswohl orientierte Denken,

wie es Machiavelli und andere italienische Philosophen propagiert hatten,

Symbolhafte Handlungen der Aufständischen während der «Toggenburger Wirren», 1700-
1709, in: Toggenburger Jahrbuch, 2 (2002), 53-70.
Siehe Fabian Brandie, Public Houses, Clinetelism and Faith. Strategies of Power in Early
Modern Toggenburg, in: Beat Kümin/B. Ann Tlusty (Hg.), The World of the Tavern. Public
Houses in Early Modern Europe. Aldershot 2002. 83-94.
Siehe Bruno Z'Graggen, Tyrannenmord im Toggenburg. Fürstäbtische Herrschaft und
protestantischer Widerstand um 1600, Zürich 1999.

Zu Joseph Anton Stadler und seiner «demokratischen Bewegung» siehe Alois Rey. Joseph
Anton Stadler und seine demokratische Bewegung in Schwyz. Vortrag gehalten an der
Versammlung der Historischen Gesellschaft Arth-Goldau am 5. Juni 1955, Arth 1955; Kaspar
Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz. Untersuchung von
fünf Landsgemeindeunruhen zwischen 1550 und 1720 als Ausdrucksform des Widerstandes

gegen die «Herren» im Ancien Régime. Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität
Fribourg, Fribourg 1999; Fabian Brandie, Demokratie und Charisma. Fünf Landsgemeindekonflikte

im 18. Jahrhundert, Zürich 2005, 111-164; ders.. Der demokratische Bodin. Joseph
Anton Stadler: Wirt, Demokrat. Hexenjäger, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte.
58(2008), 127-146.
Die Literatur zum Dreissigjährigen Krieg ist in den letzten Jahrzehnten sehr stark
angewachsen. Als Einführung aus schwedischer Sicht empfiehlt sich: Peter Englund, Die
Verwüstung Deutschlands. Eine Geschichte des Dreissigjährigen Krieges, Stuttgart 2001.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 309

löste dabei religionsgebundene Handlungskalkulationen allmählich ab.7 So könnte

man auch Stadlers Annäherung an die reformierten Toggenburger als politischen

Schachzug deuten, als Versuch also, die eigene Machtbasis zu vergrössern.
Lässt sich gleichwohl ein weiteres Kapitel ins dünne Buch der religiösen

Toleranz im konfessionellen Zeitalter einfügen?8 Wenn dies zuträfe, würde die

Forschung einen kleinen Schritt in Richtung einer Geschichte der Toleranz «von
unten», weg von einer reinen Ideen- und Politikgeschichte «von oben», machen,

ganz, wie das der australische Reformationshistoriker Bob Scribner schon vor
einem guten Jahrzehnt eingefordert hat.9

Die Begriffe «religiöse Toleranz» und «Konfessionalismus»

«Toleranz» ist ein Schlüsselbegriff in sich pluralistisch definierenden
Gesellschaften. «Toleranz» oder auch «Duldsamkeit» meint allgemein das Gelten
lassen fremder religiöser oder politischer Überzeugungen, Handlungsweisen
sowie Sitten und Gebräuche.10 «Das Versprechen der Toleranz lautet», so der

Philosoph Rainer Forst, «dass ein Miteinander im Dissens möglich ist.»" Im
Übrigen sei darauf hingewiesen, dass im frühneuzeitlichen Europa die Toleranz
des islamischen Osmanischen Reiches gegenüber anderen «Buchreligionen»
bedeutend grösser war als umgekehrt.

Der deutsche Frühneuzeithistoriker Winfried Schulze erkennt sieben verschiedene

Schwerpunkte der vormodernen Toleranzforschung:'2

1. die prinzipielle religiöse Intoleranz der religiösen Parteiungen und Wortführer

2. die besondere Wirkung der humanistisch-erasmianischen Friedenskonzeption
3. Ausnahmeerscheinungen wie Sebastian Franck oder Sebastian Castelio

4. Ansätze der Toleranz im System der konfessionellen «Friedstände» und des

Augsburger Religionsfriedens von 1555

Siehe Wolfgang J. Weber, Staatsräson und konfessionelle Toleranz. Bemerkungen zum Beitrag

des politischen Denkens zur Friedensstiftung 1648. in: Johannes Burkhardt/Stephanie
Haberer (Hg.), Das Friedensfest. Augsburg und die Entwicklung einer neuzeitlichen
Toleranz-, Friedens-, und Festkultur. Berlin 2000, 166-205.
Zur Geschichte der Toleranz von 1517 bis 1700 siehe etwa: Joseph Leclerc, Histoire de la

tolérance au siècle de la Réforme, Paris 1995 (Erstauflage 1954); Hans-Rudolf Guggisberg,
Parität, Neutralität und Toleranz, in: Zwingliana, 15 (1979-1982), 632-649; Hans R.
Guggisberg, Religiöse Toleranz. Dokumente zur Geschichte einer Forderung, Bad Cannstatt
/Stuttgart 1984; Ole Peter Grell/Bob Scribner (Hg.), Tolerance and Intolerance in the European

Reformation, Cambridge 1996; Perez Zagorin, How the Idea of Religious Toleration
Came to the West, Oxford/Princeton 2003.
Siehe Bob Scribner, Preconditions of Tolerance and Intolerance in Sixteenth-Century
Germany, in: Grcll/Scribner (Hg.), Tolerance and Intolerance in the European Reformation (wie
Anm. 8), 32-47, 38f
Allgemein zum Konzept der Toleranz siehe Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte,
Gehalt und Gegenwart eines umstrittenen Begriffs. Frankfurt a.M. 2003.
Forst, Toleranz im Konflikt (wie Anm. 10), 12.

Winfried Schulze. Augsburg und die Entstehung der Toleranz, in: Burkhardt/Haberer (Hg.).
Das Friedensfest (wie Anm. 7), 43-60, hier 46.



310 Fabian Brandie

5. ökonomische Motive territorialer Konfessionspolitik (etwa die Duldung von
Täufern aus wirtschaftlichen Gründen)

6. Hinweis auf eine politische Begründung der Toleranz

7. Blick des erzwungenen Zusammenlebens in einigen Reichsstädten und Terri¬
torien

Den Begriff der «Toleranz» scheint zum ersten Mal Martin Luther verwendet zu
haben, und zwar im Kontext des Regensburger Reichstages von 1541. Ziel der

Verhandlungen war eine concordia der beiden Konfessionen. Luther lehnte die
reichsrechtliche Duldung der abweichenden Positionen ab, indem er die Duldung
eines wissentlichen Irrtums bekämpfte.'3 Zwar garantierte der Augsburger
Religionsfrieden von 1555 die katholische und lutheranische Konfession, machte
diese aber vom Glauben des Landesherrn abhängig («cuius regio, eius religio»).
Einzig in einigen wenigen süddeutschen gemischtkonfessionellen Reichsstädten
entschied man sich für den Grundsatz der Parität. Dort scheint nach anfänglichen
hitzigen Auseinandersetzungen (zum Beispiel dem Augsburger Kalenderstreit
von 1584) nach 1648 eine gewisse, von den Obrigkeiten geförderte Zurückhaltung

in religiösen Dingen Einzug gehalten zu haben, wobei der Alltag von
Spannungen zwischen den Bekenntnissen geprägt blieb.14

In der Schweiz legte der Zweite Kappeier Landfrieden von 1531 den Umgang
mit den Konfessionen fest:

«Er bestimmte weitgehend die Ausgestaltung der konfessionellen Landschaft und
generierte jene ebenso zermürbende wie lähmende Bikonfessionalität, welche die
dreizehnörtige Eidgenossenschaft bis ins 18. Jh. kennzeichnete. Die Positionen
waren - nachdem sich Solothurn 1532 für den Katholizismus entschieden hatte -
weitgehend bezogen; nur Appenzell und Glarus konsolidierten ihre Stellung später
(Teilung des Landes Appenzell 1597. Glarner Landesverträge 1532 und 1683).»'5

In den meisten Gemeinen Herrschaften sowie im Toggenburg und anderswo
herrschte Bikonfessionalität, die jedoch von viel Hader und Streit geprägt war.
Die Historikerin Frauke Volkland hat anhand der thurgauischen Stadt Bischof-
zell gezeigt, wie sich dort ein protestantisches Selbstverständnis bildete, rituell,
in Abgrenzung zum Katholizismus.'6 In ihren eigenen Territorien versuchten die

eidgenössischen Obrigkeiten, eine umfassende Konfessionalisierung durchzusetzen17,

wobei aber neuere Forschungen die Widerstände und den Eigensinn der

i.; Siehe Schulze, Augsburg und die Entstehung der Toleranz (wie Anm. 12).
Siehe das Übersichtswerk von Paul Warmbmnn. Zwei Konfessionen in einer Stadt. Das
Zusammenleben von Katholiken und Protestanten in den paritätischen Reichsstädten Augsburg,
Biberach. Ravensburg und Dinkelsbühl. Wiesbaden 1983. Zum kontroversen Alltag siehe
auch: Etienne François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augsburg
1648-1806. Sigmaringen 1991.
Hans Ulrich Bächtöld. Art. <Landfriedensbünde>, in: Historisches Lexikon der Schweiz,
URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D9807.php (15. Oktober 2010).
Frauke Volkland, Konfession und Selbstverständnis. Reformierte Rituale in der
gemischtkonfessionellen Kleinstadt Bischofzell im 17. Jahrhundert, Göttingen 2005.
Siehe für Bern: Heinrich Richard Schmidt, Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in
Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit, Stuttgart 1995. Zu Schaffhausen siehe «Üppi-



Konfessionalismus und Toleranz In Schwyz 1650-1712 311

«kleinen Leute» und die Beharrungskraft der traditionellen Volkskultur
betonen.18 Als Reaktion auf den kulturprotestantischen Topos der reaktionären
katholischen «Gegenreformation» machte sich der Freiburger Historiker Wolfgang
Reinhard daran, die Parallelen von protestantischer und katholischer «Konfes-

sionalisierung» zu betonen. In der Verschränkung zwischen der weltlichen
Obrigkeit mit der katholischen Hierarchie, unter Ägide der Jesuiten, hätten sich

im Verlauf der frühen Neuzeit auch im katholischen Europa «moderne» Staaten

im Sinne Max Webers entwickelt, die sich durch eine effiziente Bürokratie und
eine wirksame Polizei, durch eine der Rationalität verpflichteten Wissenschaft

sowie, als ein Resultat, durch eine erfolgreiche Disziplinierung der traditionellen
Volkskultur auszeichnen würden.'9

Namentlich der Berner Historiker Peter Hersche tritt Wolfgang Reinhard
entschieden entgegen und zeigt auf, dass sich katholischen Staaten weitaus langsamer

modernisiert haben als die protestantischen. Nach dem Anfangserfolgen, den

das Tridentinum im späten 17. Jahrhundert mit sich brachte, sei der Reformeifer
allenthalben bald verpufft. Hersche geht es dabei auch um eine grundsätzliche
Neubewertung einer «anderen», nicht so sehr zweckrationalen, wirtschaftskritischen

Lebensweise.20

ges, unzüchtiges Lebwesen». Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von der Reformation bis zum
Ende des Ancien Régime (1529-1798), Bern 1993. Zu Graubünden siehe Georg Jäger u.a.

(Hg.), Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt in Graubünden, 16-18. Jahrhundert.
Akten der historischen Tagung des Instituts für Kulturforschung Graubünden, Poschiavo, 30.

Mai bis 1. Juni 2002 Confessionalizzazione e conflittualità confessionale nei Grigioni fra
'500 e '700. Atti del convegno storico dell'instituto [i.e. istituto] grigione di ricerca sulla
cultura, Poschiavo, 30 maggi - 1 giugno 2002), Zürich 2006.

18 Siehe etwa: Volkland, Konfession und Selbstverständnis (wie Anm. 16). Für Luzem siehe

Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzem 1563-1614, Basel 2005; Hans Wicki, Staat, Kirche, Religiosität. Der
Kanton Luzern zwischen barocker Tradition und Aufklärung, Luzern 1990.
Siehe Wolfgang Reinhard, Gegenreformation als Modernisierung. Prolegomena zu einer
Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 68 (1977),
226-252, bes.239; ders., Möglichkeiten und Grenzen der Verbindung von Kirchengeschichte
mit Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, in: Grete Klingenstein/Heinrich Lutz (Hg.), Spezial-
forschung und «Gesamtgeschichte». Beispiele und Methodenfragen zur Geschichte der
frühen Neuzeit, Wien 1981, 243-278; ders., Die lateinische Variante von Religion und ihre

Bedeutung für die politische Kultur Europas. Ein Versuch in historischer Anthropologie, in:

Saeculum, 43 (1992), 231-255; ders., Was ist katholische Konfessionalisierung?, in:

ders./Wolfgang Schilling (Hg.), Die katholische Konfessionalisierung, Gütersloh 1995, 419-
452. Heinz Schillings Position von parallel verlaufenden, geglückten Konfessionalisierungs-
prozessen zuletzt in: ders., Confessional Europe, in: Thomas A. Jr. Brady u.a. (Hg.), Handbook

of European History, 1400-1600, Bd. 2, Leiden 1995, 641-681. Siehe auch: ders., Die
Konfessionalisierung im Reich. Religiöser und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland
zwischen 1555 und 1620, in: Historische Zeitschrift, 246 (1988), 1^15.
Peter Hersche, Intendierte Rückständigkeit. Zur Charakteristik des geistlichen Staates im
alten Reich, in: Georg Schmidt (Hg.), Stände und Gesellschaft im Alten Reich, Stuttgart 1989,

133-149; ders., Die fehlgeschlagene katholische Erneuerung, in: Heimatkundliche Blätter für
den Kreis Biberach, 22 (1999), 20-27; ders., Italien im Barockzeitalter 1600-1750. Eine Sozial-
und Kulturgeschichte, Wien/Köln/Weimar 1999, bes. 197-212. Siehe zusammenfassend Kaspar
von Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500-1800, Göttingen 2000, 102-110.



312 Fabian Brandie

Ist also die Reichweite katholischer Konfessionalisierungsbemühungen in der

Forschung durchaus umstritten, so deutet vieles darauf hin, zumindest für die

Eidgenossenschaft des 17. Jahrhunderts von einem elitären «Konfessionalismus»
zu sprechen, einem Begriff aus dem 19. Jahrhundert (Kulturkampf!), der die

«ideologische Instrumentalisierung der eigenen Konfessionszugehörigkeit in

Auseinandersetzung mit dem konfessionell Anderen»21 bezeichnet. Der
Konfessionalismus habe sich in der Verketzerung der Andersgläubigen in Predigt,
Flugschriften und Theater geäussert. «Motiviert wurde die gegenseitige Ausgrenzung
durch die Überzeugung, im ausschliesslichen Besitz der Wahrheit zu sein.»22

Blutiger Höhepunkt des schweizerischen Konfessionalismus war der Veltliner
Mord von 1620. In der Innerschweiz stellte man einen Widerspruch zwischen
einem «ländlichen», «volkskulturellen» Katholizismus und einem elitären
Konfessionalismus fest. Dies ist ftir Luzern nachgewiesen worden.23 Doch auch offenes

«Dissidententum» war keinesfalls selten.

Konfessionalismus der Schwyzer Oligarchie und Opposition dagegen

Die katholische Geschichtsschreibung hat lange Zeit die konfessionelle Homogenität

der Innerschweizer fünf Orte betont.24 Dabei ging es nicht zuletzt um die
Wahrung des katholischen Erbes der «Kernlande», um die Betonung der
katholischen Igelstellung gegenüber den protestantischen Kantonen. Das dem nicht so

wahr, beweist alleine schon die Geschichte der Schwyzer «Nikodemiten» im 17.

Jahrhundert. Im Arther «Nikodemitenhandel», der vom Historiker Alois Rey
gründlich und präzise erforscht wurde, verband sich religiöses Dissidententum

Kaspar von Greyerz/ Xaver Bischof, Artikel (Konfessionalismus), in: Historisches Lexikon
der Schweiz, URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D4351 l.php, (15. September 2010).
Greyerz/Bischof, (Konfessionalismus) (wie Anm. 21).
Siehe Hans Wicki, Kirche, Staat und Religiosität im Kanton Luzern zwischen Barock und
Aufklärung, Luzern 1990. Die volkskundlichen Arbeiten von Josef Zihlmann gelten in erster
Linie für das 19. und beginnende 20. Jahrhundert, Kontinuitäten nach hinten sind nur unter
Vorbehalten zu ziehen. Siehe etwa: Josef Zihlmann, Sie rufen mich beim Namen. Menschen,
Bräuche, Namen in der Luzemer Landschaft, Hitzkirch 1982; ders.. Wie sie heimgingen.
Sterbe- und Totenbrauchtum in der Napfgegend, Hitzkirch 1982. Allgemein siehe etwa:
Richard van Dülmen, Volksfrömmigkeit und konfessionelles Christentum im 16. und 17.

Jahrhundert, in: ders., Religion und Gesellschaft. Beiträge zu einer Religionsgeschichte der
Neuzeit, Frankfurt a.M. 1989, 50-59; Jean Delumeau, Le catholicisme entre Luther et
Voltaire, Paris 1970; Marie-Hélène Froeschle-Chopard, La religion populaire en Provence au
XVIIIe siècle, Paris 1980; Bernard Plongeron (Hg.), La religion populaire dans l'Occident
chrétien, Paris 1976; Hermann Hörger, Kirche, Dorfreligion und bäuerliche Gesellschaft.
Strukturanalysen zur gesellschaftsgebundenen Religion ländlicher Unterschichten des 17. bis
19. Jahrhunderts. Aufgezeigt an bayerischen Beispielen Teil 1, München 1978; ders.,
Dorfreligion und bäuerliche Mentalité im Wandel ihrer ideologischen Grundlagen, in: Zeitschrift
für bayerische Landesgeschichte, 38 (1975), 244-316; Rebekka Habermas, Wallfahrt und
Aufruhr. Zur Geschichte des Wunderglaubens in der frühen Neuzeit, Frankfurt a.M. 1991;
Greyerz, Religion und Kultur (wie Anm. 20), 190-203.
Siehe bes. anschaulich: Hans Dommann, Das Gemeinschaftsbewusstsein der V Orte in der
Alten Eidgenossenschaft, in: Der Geschichtsfreund, 96 (1943), 115-229.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 313

mit politischer Opposition.25 Spuren einer populären Opposition finden sich in
Schwyz (und in anderen Landsgemeindeorten) bereits im 16. Jahrhundert. Kaspar

Michels Entdeckungen «unruhig» verlaufener Landsgemeinden des 16. und
frühen 17. Jahrhunderts sollen indessen nicht weiter ausgeführt werden.26 Der
Widerstand richtete sich vornehmlich gegen die reichen Militäruntemehmer.27 Landleute

wählten Oligarchen an Landsgemeinden ab und ersetzten sie durch «Bauern».
Gründe dafür waren einerseits ausstehende Pensionengelder aus Frankreich oder
Spanien, andererseits vernichtende militärische Niederlagen der eidgenössischen
Söldner. Die Oligarchen waren zudem in zwei sich befeindende Parteien gespalten.

Die Anführer der beiden Faktionen rauften sich jeweils zusammen, wenn sie

sich in ihren gemeinsamen Interessen bedroht sahen.28 Die Konflikte weisen auf
die prinzipielle Fragilität der Oligarchie in den Landsgemeindeorten hin. Zwar
waren die Oligarchen reich, vernetzt und den einfachen Landleuten an Bildung
und diplomatischem Geschick haushoch überlegen.29 Doch wählte eben
letztendlich die Landsgemeinde, die Versammlung aller in Ehr und Wehr stehenden

Landleute, die Landesbeamten und beschloss auch über Gesetze, Bündnisse
sowie Krieg und Frieden. Die Oligarchen hatten im Laufe der Zeit verschiedene
Herrschaftstechniken entwickelt, um sich gegen die populären Opponenten
abzusichern. So betrieben sie systematisch Wahlbestechung, das sogenannte «Praktizieren»

und «Trölen», das zwar immer wieder verboten wurde, aber dennoch

häufig Anwendung fand.30 Die Oligarchen konnten zudem auf die eidgenössischen

Patrizier und ausländische Potentaten als Verbündete setzen und hatten in
den von ihnen abhängigen Kapuzinern einen starken geistlichen Beistand. Die
mehrheitlich populären Kapuziner, denen Heilwissen nachgesagt wurde, waren
auch politisch aktiv und stellten sich in Krisenzeiten bedingungslos hinter die
Oligarchen.31 Anders verhielt es sich mit dem Weltklerus, der durchaus gespalten

Alois Rey, Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655, in: Mitteilungen

des Historischen Vereins des Kantons Schwyz, 44 (1945), 1-179.
Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5).
Hermann Suter. Innerschweizerisches Militär-Unternehmertum im 18. Jahrhundert. Diss,
phil. I Universität Zürich, Zürich 1971.
Siehe Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm.
5), 19-49.

* Urs Kälin, Die Umer Magistratenfamilien. Herrschaft, ökonomische Lage und Lebensstil
einer ländlichen Oberschicht 1700-1850. Zürich 1991; ders., Salz, Sold und Pensionen. Zum
Einfluss Frankreichs auf die politische Struktur der innerschweizerischen Landsgemeindedemokratien

im 18. Jahrhundert, in: Der Geschichtsfreund, 149 (1996), 105-124; Hans
Rudolf Stauffacher, Herrschaft und Landsgemeinde. Die Machtelite in Evangelisch-Glarus vor
und nach der Helvetischen Revolution, Glarus 1989; Daniel Schläppi, «In allem Übrigen
werden sich die Gesandten zu verhalten wissen.» Akteure in der eidgenössischen Aussen-
politik des 17. Jahrhunderts. Strukturen, Ziele und Strategien am Beispiel der Familie Zur-
Iauben von Zug, in: Der Geschichtsfreund, 151 (1998), 5-90.
Siehe zu Schwyz ausführlich: Oliver Landolt, Trölen und Praktizieren im Alten Land Schwyz.
Wahlbestechungen, Wahlmanipulation und Ämterkauf als Instrumente politischen Handelns in
der frühneuzeitlichen Gesellschaft, in: Der Geschichtsfreund, 160 (2007), 219-294.
Zu den Kapuzinern in den Landsgemeindekonflikten siehe Fabian Brandie, Auf Seiten der
Obrigkeit. Die Kapuziner in den Landsgemeindekonflikten des 18. Jahrhunderts, erscheint
in: Helvetia Franciscana, 2010. Allgemein zum Orden siehe Hillard von Thiessen, Die Kapuziner

zwischen Konfessionalisierung und Alltagskultur. Vergleichende Fallstudie am
Beispiel Freiburgs und Hildesheims 1599-1750, Freiburg i.Br. 2002.



314 Fabian Brandie

war. Während die Pfarrherren der grösseren Pfründe in der Regel den Oligarchen
die Stange hielten und oft auch aus diesen Kreisen stammten, waren unver-
pfründete Geistliche recht oft den Opponenten zugetan und für die Mächtigen
eine stete Bedrohung.32

Mitte des 17. Jahrhunderts hatte sich dennoch eine starke populäre Opposition
gebildet, die im Bauernkrieg von 1653 und im parallel verlaufenden Arther «Ni-
kodemitenhandel» ihren Ausdruck fand. Der Historiker Kaspar Michel benennt
in seiner ausgezeichneten Fribourger Lizentiatsarbeit drei Phasen dieses recht

komplex verlaufenden Konfliktknäuels:33

1. die Forderung nach einer «Regimentsveränderung» und nach einer
Abänderung des Schwyzer Ratswahlverfahrens, erhoben 1651

2. die Opposition gegen die Aufnahme von Kampfhandlungen gegen die Luzer¬

ner Bauern im schweizerischen Bauernkrieg von 1653

3. den Arther «Nikodemitenhandel» von 1656

Im Zentrum dieser Unruhen standen stets dieselben Personen, nämlich die «Arther

Nikodemiten», eine Gemeinde religiöser protestantischer Dissidenten.
Gegenstand ihrer Kritik war in der ersten Phase die Kooptation des Schwyzer Landrates

zu «zweifachen» (120 Mitglieder) und «dreifachen» Räten, ein Instrument
der Oligarchie, denn die gewählten Vertreter konnten Freunde hinzuziehen. An
der tumultartigen Maienlandsgemeinde von 1651 beantragten führende Personen
der Neugläubigengemeinde34, die in Kontakt zu Zürich standen, eine «Regimentsänderung»:

Fortan sollten die «Miträte» von den Viertelsgemeinden35 gewählt werden.

Antragsteller waren Hans Föhn aus Muotathal sowie Vater und Sohn Schibig,
die man nach der Landsgemeinde gefangen nahm. Der Ratsbeschluss dazu wurde

lediglich im «Stächmehr» durchgesetzt, Vater Schibig wurde befreit, um später für
«ehr- und wehrlos» erklärt zu werden.36 An der Arther Viertelsgemeinde, die von
den «Nikodemiten», dem Reformiertentum zugeneigten Landleuten, beherrscht

wurde, stellte man die Landsgemeindebeschlüsse zur Disposition, was von den

«Herren» als «Meutemacherei»37 gedeutet wurde. Schibig wurde schwer gebüsst:
Er hatte eine Busswallfahrt nach Einsiedeln zu verrichten, barfuss und mit «zertha-

nen Annen».38

"'"" Alois Rey, Schwyzer kirchenpolitische Probleme im Laufe des 17. Jahrhunderts, in:
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 29 (1949). 549-557.
Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5), 53f.

34 Der Ursprung der Arther «Nikodemiten» geht ins 16. Jahrhundert zurück. Kultveranstaltungen

hielten sie ausserhalb der Kirche ab, und sie sangen Psalmen. Hinweise auf eine
Erwachsenentaufe fehlen. Zu Organisation und Frömmigkeitspraktiken siehe Rey. Geschichte des
Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655 (wie Anm. 25), bes. 58-70.
Schwyz war in sechs Viertel unterteilt, die Gemeinden abhalten konnten: Das Neuviertel, das

Jf' Siehe Rey. Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655 (wie Anm.
25), 107.
Siehe Rey, Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655 (wie Anm.
25), 108.

18 Siehe Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 315

Zwar misslang den Arthern der «Gang durch die Institutionen»39, doch wurde
an der Landsgemeinde von 1674 gemehrt, dass nur ein einziger Angehöriger
einer Familie in den Rat gelangen könne, das heisst zwei Brüder oder Vater und
Sohn nicht gleichzeitig als Ratsherren fungieren dürften. Die Regelung war eine
klare Eindämmung der oligarchischen Ratsherrschaft.40

Während des Bauernkrieges von 1653 kam es in Schwyz zu Solidaritätsmani-
festationen mit den aufständischen Untertanen. Die überkonfessionellen,
revolutionären Bauernbünde von Wolhusen, Sumiswald und Huttwil orientierten sich
bekanntlich explizit am Modell der Landsgemeinde. Im Huttwiler Bundesbrief
stand geschrieben, dass der neue Bund den «Ersten eydgnössischen pont, so die
uralten Eydtgnossen vor ettlich hundert jähren zusamen hand geschworen»4',
fortsetzen solle. Am 22. März 1653 traten Vertreter der Luzerner Ämter vor die
Schwyzer Landsgemeinde. Die Landleute mögen dem fünförtigen Aufgebot keine

Folge leisten, den Kampf gegen Mitbauern nicht fuhren. Doch zwei «Häupter»,

Michael Schomo und Landammann Martin Bellmont, führten die
gesamteidgenössische Zuzugspflicht ins Feld und erreichten, dass der Entscheid
zugunsten der Luzerner Obrigkeit ausfiel. Rund 2'000 Mann rückten aus, um als
Bestandteil des Tagsatzungsheeres die Stadt Luzern zu schützen. Doch viele
Soldaten meuterten vor den Stadttoren, beteiligt daran waren Steinener, Einsiedler,
Märchler und «praktisch sämtliche Arther».42 Als der Arzt Dr. Ab Yberg den

Arther Hans Baschli von Hospenthal, einen der Anführer der «Nikodemiten»,
sowie 14 weitere Arther in einem Wirtshaus trinkend und scherzend antraf,
ermahnte er die Kriegsmüden zum Aufbruch. Die Antwort war eindeutig: «Der
Krieg sei doch ein schlechter Handel.»43 Der Bielefelder Historiker Andreas
Suter führt die Niederlegung der Waffen auf das tradierte Recht der Landleute
zurück, in operativen Belangen mitreden zu dürfen. Als General Zwyer von Evi-
bach die Quartiere der Bauern in einem Überraschungscoup überfallen wollte,
meinten Landleute, sie seien «bloß zur Verteidigung der Stadt hierher
gekommen.»44 Die feindlichen Lager übten sich in «conversation», während Geistliche
predigten, dass es sich um einen «gerechten Krieg» handle.45 Als Agitatoren
gegen die Politik der Waffen wirkten erneut die Arther. In Schwyz erfolgte zwei
Jahre später die Repression. Im Jahre 1655 flohen zahlreiche «Nikodemiten»,

Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5).
Siehe Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm.
5), 62. Das Verbot fand denn auch Eingang ins Schwyzer Landrecht. Siehe Matting Kothing
(Hg.), Das Schwyzer Landbuch, Zürich 1850, 181 f. («Daß 2 brüedern, vatter und söhn, nit
sollen in Rath gebraucht werden», 1674).
Zit. nach: Andreas Suter, Der schweizerische Bauernkrieg von 1653. Politische Sozialgeschichte

- Sozialgeschichte eines politischen Ereignisses, Tübingen 1997, 436.
" Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5), 66.
J Zit. nach: Rey, Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655 (wie Anm.

25), 118. Andere Arther meinten, sie hätten sich des «Eides beschwert gefühlt».
Zit. nach: Suter, Der schweizerische Bauernkrieg von 1653 (wie Anm. 41), 492. (Bericht des

päpstlichen Nuntius vom 5. Juni 1653). Wie Kaspar Michel anmerkt, wäre eine detaillierte
Analyse des Verhaltens der Schwyzer Landleute während des Bauernkrieges ein lohnendes
Unterfangen. Siehe Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz
(wie Anm. 5), 67, Anm. 262.
Siehe Suter, Der schweizerische Bauernkrieg von 1653 (wie Anm. 41), 492.



316 Fabian Brandie

ihre Anzahl wird auf 32 bis 45 geschätzt46, nach Zürich. Andere wurden verhaftet,

drei von ihnen, Melchior von Hospenthal, Baschi Kennel und Georg Kramer,
vom Rat als ketzerische «Täufer» zum Tode verurteilt, drei weitere, darunter
zwei Frauen, an die Mailänder Inquisition übergeben, die lebenslängliche Inklau-
sierung verordnete.47 Ihre Güter wurden konfisziert. Während Schwyz die
Herausgabe der «Nikodemiten» verlangte, bestand Zürich auf deren konfisziertem
Gut. Der Streit eskalierte und führte 1656 zum Ersten Villmergerkrieg, der
aufgrund militärischer Fehler der reformierten Generalität mit dem Sieg der Katholiken

endete.

Im Arther «Nikodemitenhandel» und im Verhalten der Landleute im Bauernkrieg

von 1653 zeigen sich mehrere interessante Aspekte. Erstens steht die Existenz

einer konfessionellen Minderheit auf Schwyzer Territorium unzweifelhaft
fest. Die Arther «Nikodemiten» praktizierten in manchem einen Glauben, der sie

in die Nähe zum Täufertum rückte. Die brutale Verfolgung durch die Schwyzer
Oligarchen im Namen der Rechtgläubigkeit verweist auf die Mentalität der

Schwyzer Eliten. Seit der Annahme der Beschlüsse des Konzils von Trient sahen

sich die Innerschweizer Oligarchen als Vertreter des wahren, gegenreformatori-
schen Katholizismus, den es gegen aussen und innen zu verteidigen galt.

Mit Karl Borromäus riefen die Oligarchen 1655 die Galionsiigur der (italienischen)

Reform «zu einem allgemeinen Patronen vnd Protectoren der catholi-
schen Eydgnosschaft»48 aus. Der tridentinische Katholizismus mit seinen
gestärkten Hierarchien kam den Oligarchen natürlich entgegen. Der vortridentini-
sche, populäre Katholizismus hielt sich jedoch bei der Bevölkerung hartnäckig.
Dies zeigt etwa die Verteidigung der Feiertage.49 Die Erforschung des «populären»

vormodernen Katholizismus in der Innerschweiz ist nach wie vor ein
Desiderat, dürfte aber auch auf Quellenprobleme stossen.30

Im Bauernkrieg von 1653 wiederum sympathisierten nicht nur die Arther mit
dem überkonfessionellen Bauernbund. Auch viele katholische Landleute hatten
durchaus Sympathien mit den Aufständischen und grosse Abneigung gegen
deren wiederum grausame Verfolgung und Abstrafung. In der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts mehrten sich oppositionelle Regungen gegen die Geschlechterherrschaft.

Am spektakulärsten war dabei sicher der Austritt der katholischen
Landsgemeindeorte aus dem «Defensionale» von Wil, einem Militärbündnis, das

die Militarisierung der Eidgenossenschaft und wohl auch ein stehendes Heer zur
Folge gehabt hätte.51

' Siehe Rey, Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655 (wie Anm.
25), 148.
Siehe Rey. Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655 (wie Anm.
41), 149-172.
Zit. nach: Eduard Wymann. Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten
Eidgenossenschaft. Gedenkblätter zur dritten Jahrhundertfeier seiner Heiligsprechung, Stans 1910. 7.

Zu Luzem siehe Joseph Bölsterli, Geschichte der «Feiertage» im K. Luzem, in: Der
Geschichtsfreund, 37 (1877), 221-246.
Für Luzern siehe Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie
(wie Anm. 18); Wicki, Staat - Kirche - Religiosität (wie Anm. 18).
Siehe zum Abfall der katholischen Orte vom «Defensionale» Anton Weber. Die erste
eidgenössische Wehrverfassung. Geschichtliche Darstellung der Entstehung und der Schicksale



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 317

Nicht alle widerständigen Handlungen waren indessen derart spektakulär wie
der stets erinnerte Landsgemeindebeschluss, der den Austritt aus dem «Defensionale»

besiegelt hatte. Auf der Ebene des «Hidden Transcript» nach Scott52, des

sich versteckt abspielenden Protokolls der weniger Mächtigen, finden sich
zahlreiche Beispiele, die den Befund einer an Prinzipien orientierten populären
Opposition bestätigen. Der Historiker Willy Keller zeigt beispielsweise auf, dass

ab den 1630er Jahren für gewisse Delikte Straf- und Sühnewallfahrten nach
Einsiedeln verordnet wurden. Im Jahre 1664 wurde Melchior Moos wegen Schmähen

gegen die Obrigkeit und die Religion gestraft. Noch ein weiterer Landmann
hat gegen die katholische Religion geredet. Hans Lienhardt Zismundt habe mit
den «Usgerissenen», den Arther Glaubensflüchtlingen also, «conversieret».
Dieses Delikt wurde auch Martin und Hans In der Bitzi sowie dessen Frau, die
zudem im Besitze «lutherischer» Bücher war, vorgeworfen. Dies zeigt auf, dass

es in Schwyz noch immer religiöse Dissidenten gab. Nur neun Jahre später hatte
sich Caspar Fassbind wegen schwerer Gotteslästerung zu verantworten. Im Jahr

darauf machte sich Caspar Beyser an der Landsgemeinde eines Schlaghandels
schuldig, Hans Jörg Schweler erschien «trunken» an derselben Landsgemeinde,
um sich dort «mit Worten onbescheidenlich» zu halten. Im Jahre 1672 redete

Meinrad Tanner gegen die Obrigkeit und gegen «Particularpensionen», also

gegen die ungleiche Verteilung der Pensionen, die den Bündnissen mit Frankreich

und Spanien entsprangen. Er müsste dafür sein Wirtshaus aufgeben. Keine
Lehren aus dem Fall Tanner zog Georg von Eüw, der ein Jahr danach abermals
lauthals schmähte.53 Die meisten dieser Anklagen sind im Zusammenhang mit
der Repression gegen die Arther «Nikodemiten» zu sehen. Die Sanktionen gegen
Mitbürger stiessen auf Unverständnis. Wie ich meine, übten sich Schwyzer
Landleute in dem, was Bob Scribner als praktische Toleranz, «practical tolerance»,

bezeichnet hat, in christlicher Nächstenliebe gegenüber verfolgten
Nachbarn.54 Spuren einer solchen Toleranz hat der Historiker Roland E. Hofer auch

für Schaffhausen freigelegt.35 Zudem war in Schwyz ein wirtschaftlicher Ader-
lass zu beklagen, gehörten doch die vertriebenen und entrechteten «Arther
Nikodemiten» vorwiegend der Oberschicht ihres «Viertels» an.

des Defensionals von 1668, in: Der Geschichtsfreund, 57 (1902), 3-91; Alfred Mantel, Der
Abfall der katholischen Länder vom eidgenössischen Defensionale, in: Jahrbuch ftir
Schweizerische Geschichte, 38 (1913), 139-200; Bruno Wilhelm, Obwaldens Abfall vom Defensionale

im Jahre 1678, in: Innerschweizer Jahrbuch für Heimatkunde, 1936, 86-92.
~ James C. Scott, Domination and the Arts of Resistance. Hidden Transcripts, New Haven 1990.

Siehe Willy Keller, Wallfahrt in Schwyzer Ratsprotokollen des 16. und 17. Jahrhunderts, in:
Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte, 55 (1961), 35-65, hier 52-56.. Siehe auch:
Louis Carlen, Straf- und Sühnewallfahrten nach Einsiedeln, in: Der Geschichtsfreund, 125

(1972), 246-265; ders., Die Strafwallfahrt mit ausgespannten Armen, in: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, 52 (1962), 55-59.
Siehe Grell/Scribner (Hg.), Tolerance and Intolerance in the European Reformation (wie
Anm. 8), 38.
Siehe Roland E. Hofer, «Nun leben wir in der gefahrlichsten Zyth». Prolegomena zu einer
Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter, in: Schaffhauser Beiträge zur
Geschichte, 72 (1995), 23-70.



318 Fabian Brandie

Aus dem «Schwyzer Geschichtskalender», einer Sammlung historischer

Denkwürdigkeiten, gezogen aus alten Protokollbänden, geht hervor, dass es weitere

Vergehen gab, die eine antiobrigkeitliche Stimmung bezeugen.56 Der
spektakulärste Fall war wohl die causa Balthasar Erler. Der Küssnachter Erler hatte

sich im Jahre 1664 ftir Religionsfreiheit innerhalb der Eidgenossenschaft
ausgesprochen. Für dieses Postulat wurde er an «Ehr und Wehr» gestraft, zusätzlich
hatte er die horrende Busse von l'OOO Gulden zu entrichten.57 Diese scharfe

Strafe zeigt auf, wie verschreckt die Obrigkeit ob solch einem Aufruf reagierte.
Im Jahre 1698, also 42 Jahre nach der Vertreibung der Arther Neugläubigen,
kam es zu einem neuen Prozess gegen «gewisse Hospitaller von Arth»58, berichtet

der Unterwaldner Chronist Laurenz Bünti. Da sie nicht gestanden, wurden
alle wieder freigelassen bis auf einen, der zu lebenslanger Gefängnisstrafe verurteilt

wurde.
Der sogenannte «Wartauer-Handel» von 1694/95 trug dazu bei, die konfessio-

nalistischen Neigungen der Oligarchen zu unterminieren.59 Seit 1578 hatten in

der Sarganser Gemeinde Wartau keine katholischen Gottesdienste stattgefunden.
Lediglich vier Hausväter bekannten sich noch zum katholischen Glauben, als der

Landvogt über das Rheintal, der Schwyzer Joseph Anton Reding von Biberegg,
im Jahre 1694 Kapuziner in die Gemeinde holte und prompt Gottesdienste abhalten

Hess. Er erreichte die Konversion von vier Wartauer Familienvätern, wobei
er dubiose Methoden anwandte. Die reformierten Sarganser reagierten unwirsch,
denn Konversionen waren politisch brisant.60 Zürich und Evangelisch-Glarus
intervenierten bei der Tagsatzung, Krieg lag in der Luft. In beiden Lagern wurden

Musterungen durchgeführt und Waffen gekauft, so dass horrende Kosten
entstanden: Der Nidwaldner Chronist Johann Laurenz Bünti schätzte die Auslagen,

die alleine dem aggressiv auftretenden reformierten Vorort Zürich erwuchsen,

auf rund 60'000 Gulden!61 «Catholischer Seiten ist auch vili Kosten gangen,
zur Gegenwehr sich zue stellen», so Bünti weiter.62 Im Kriegsrat vom 19. August

56 Der methodisch korrekte Weg, sich dem «Hidden Transcript» anzunähern, wäre freilich eine

Aufarbeitung sämtlicher Gerichts- und Ratsbücher über eine längere Zeitdauer. Siehe Andy
Wood, «Poore men will spoke one day». Pleibeian Language of Deference and Defiance in

England, c. 1520-1640, in: Tim Harris (Hg.), The Politics of the Excluded, c. 1500-1800,
Basingstoke 2001, 67-98.
Siehe Alois Dettling, Schwyzerischer Geschichtskalender. Schwyz 1907, 67.

58 Jakob Wyrsch (Hg.), Chronik des Johann Laurentz Bünti Landammann 1661-1736, Stans

1973,80.
59 Zum «Wartauer-Handel» siehe Jakob Kuratli, Geschichte der Kirche von Wartau-Gretschins.

Buchs 1950, 159-264; Gottfried Heer, Der Wartauerhandel von 1695, Glarus 1895. Für die
Hinweise danke ich Herrn lie. phil. Matthias Bugg, Berschis.
Siehe Frauke Volkland, Konfessionelle Grenzen zwischen Auflösung und Verhärtung.
Bikonfesssionelle Gemeinden in der Gemeinen Vogtei Thurgau (CH) des 17. Jahrhunderts,
in: Historische Anthropologie, 5 (1997), 370-387.

61 Siehe Wyrsch (Hg), Chronik des Johann Laurentz Bünti Landammann 1661-1736 (wie
Anm. 58), 64. Zu den finanziellen Problemen, die den Orten durch das Mobilisieren von
Truppen entstanden, siehe Thomas Maissen, Disputatio de Helvetiis, an natura consentiant.
Frühneuzeitliche Annäherungen an die Schweizer Konsensbereitschaft, in: traverse, 8

(2001), 39-55, hier 48f.
62

Wyrsch (Hg), Chronik des Johann Laurente Bünti Landammann 1661-1736 (wie Anm. 58), 64.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 319

1695 hatten die katholischen Gesandten beschlossen, nicht nur «deoffensivà»,
sondern «offensive» zu agieren, «den feind mit Einem Nambhaften Haufen Jn
das Land [zu] fallen, den Tantzplatz jn seinem Eignen haus an[zu]stellen.»63
Schliesslich gaben die katholischen Orte nach und verzichteten Ende 1695
darauf, Messen zu initiieren. Im Vergleichsprojekt schrieb der reformierte Berner
Seckelmeister Sinner:

«Vorschwebende difficulteten habend ihren Ursprung von einem Land, welches ihre
Lobliche in Gott ruhende Vorforderen durch ihre Dapfer- und Einigkeit gleich als
ein March- und Landtzihl Ihnen hinderlassen, warumb solte annietzo selbiges zum
Centro der Unrichtigkeit dienen?»64

Der Berner Vermittler argumentierte mit dem alteidgenössischen Zusammenhalt,
der stärker sei als die Kluft zwischen den Konfessionen. Selbst der päpstliche
Nuntius hatte zur Zurückhaltung aufgerufen, vier Seelen seien keinen Krieg wert.
Die konfessionalistischen «Falken» um von Reding hatten eine empfindlichen
Rückschlage erlitten, denn aus dessen Glaubenseifer resultierte eine aussenpoli-
tische Niederlage, anders: Mourir pour Wartau? Noch im Jahre 1708, nach der

Hinrichtung seines Bruders und der eigenen Flucht, meinte Viktor Emmanuel
Stadler, Oberst von Reding sei ein «Eiferer der Religion im Wartauer Geschäft»
gewesen.65

In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts verschärfte sich der Antagonismus
Oligarchie gegen einfache Landleute in Schwyz deutlich. Dazu trug auch die
zunehmende Verarmung der Landleute bei. Die Landleute sahen sich einer
reichen Oligarchie gegenüber, formierten sich aber als Oppositionsbewegung und
nahmen den Kampf gegen die Geschlechterherrschaft auf. Diese wiederum zeigte

sich bei religiös motivierten Konflikten unnachsichtig und rüstete gar wegen
Kleinigkeiten zum Krieg. Dies war natürlich keine Spezialität der Schwyzer
Oligarchen. Auch in Zürich und anderen Orten gab es stets konfessionalistisch
argumentierende Hardliner, die sogenannte «Ketzer» unnachsichtig verfolgten
und wegen Kleinigkeiten einen Krieg anzetteln wollten. Die Täufer beispielsweise

wurden überall gnadenlos verfolgt. Nur in abgelegenen jurassischen
Bergtälern und im Emmental konnten sie im Versteckten überleben.66

Bei der nächsten, schweren politischen Krise, dem «Toggenburgerhandel»
von 1699-1712, verfügten die Schwyzer Opponenten über einen aussergewöhn-
lich initiativen, fähigen und eloquenten, ja charismatischen politischen Kopf, der
sich den Interessen der Oligarchie widersetzte und ziemlich ungewöhnliche
Ansichten hatte: den Rothenturmer Wirt und Landvogt über das Rheintal Joseph
Anton Stadler. Stadler war das charismatische Sprachrohr der populären Opposition,

ein Mann, der alles riskierte und viel erreichte, schlussendlich aber sein
Leben verspielte und hingerichtet wurde.

63 EA 6/2, 546f
Zit. nach: Kuratli, Geschichte der Kirche von Wartau-Gretschins (wie Anm. 59), 259.
Staatsarchiv Schwyz (StaSZ), Akten 1. Theke 446 (Stadlerhandel. Familie und Leben 1634—

1708), Rechtfertigungsschrift Viktor Emmanuel Stadler.
Siehe Mark Fumer, The Repression and Survival of Anabaptism in the Emmental, Switzerland

1659-1743, Cambridge 1998.



320 Fabian Brandie

Religiöse Toleranz der Opponenten im «Stadlerhandel» um 1700

Wie in der Einleitung angedeutet, stiess die Landesherrschaft des Fürstabtes von
St. Gallen im mehrheitlich reformierten Toggenburg auf wenig Gegenliebe,
namentlich im stark reformierten Obertoggenburg, wo sich eine im Viehhandel
wohlhabend gewordene Oberschicht den Rekatholisierungsplänen des Landes-
herrn vehement entgegenstemmte.67 Gegen den auch strategisch bedeutsamen
Strassenbau über den Ricken und die damit verbundenen Fronarbeiten wehrten
sich katholische und reformierte Toggenburger gemeinsam. Die ersten geheimen
Treffen fanden beispielsweise im Wirtshaus des katholischen Wattwiler Wirtes
Johann Maggion statt. Wirtshäuser waren die favorisierten Treffpunkte anti-

obrigkeitlicher Kräfte, und Wirte stellten sich oft an die Spitze widerständiger
Aktionen.68 Die diversen Fronverweigerungen wandelten sich bald zu prinzipieller

Opposition gegen die Landesherrschaft, zumal Zürich, als Schutzmacht des

Toggenburger Protestantismus und Glarus die Toggenburger unterstützten. In
Schwyz, das seit dem Spätmittelalter mit dem Toggenburg verlandrechtet war,
feierte die populäre Opposition unter Joseph Anton Stadler erste grosse Erfolge,
zu denen auch die schriftliche Fixierung der Souveränität der Landsgemeinde
gehörte. Der Rothenturmer Wirt Joseph Anton Stadler und seine zahlreichen
Anhänger unterstützte die Toggenburger Ausschüsse im Gegensatz zu den

Oligarchen, die dem ihnen auch mentalitätsmässig vertrauteren Fürstabt die Stange
hielten, jedoch an den zahlreichen einberufenen «ausserordentlichen
Landsgemeinden» unterlagen und abgewählt wurden. In Schwyz fand ein eigentlicher
Machtwechsel statt, das Ruder hielten für eine bestimmte Zeit die populären
Opponenten in der Hand. Stadler träumte nicht zuletzt von einer Verlandsge-
meindung des Toggenburgs nach Vorbild der Urkantone, von einem «demokratischen

Gürtel», der von Schwyz bis an den Bodensee reichen sollte. Die Toggenburger

ihrerseits achteten während der ersten Phase ihrer Revolte darauf, die stets
brisante Frage der Konfession zu verschleiern. Am markantesten zeigte sich dies

an der Toggenburger Landsgemeinde von 1703, welche das Bündnis mit Schwyz,
das sogenannte «Landrecht», erneuerte. Die rund 6'000 anwesenden Toggenburger
ehrten Stadler fur sein Wirken mit einem freigeistlichen Tellenspiel.69 Der neue
Schwyzer Landschreiber Janser Hess am Abend in Lichtensteig ein freiheitliches
Tellenspiel aufführen. Im Toggenburg war die «Unruhe» mittlerweile zur offenen

Revolte geworden, herrschaftliche Mandate wurden beispielsweise bewusst

Siehe Z'Graggen. Tyrannenmord im Toggenburg (wie Anm. 4); Hansjörg Frank. Politik.
Wirtschaft und Religion im oberen Toggenburg 1650-1690. Nesslau 1990.
Fabian Brandie. Zwischen Volkskultur und Herrschaft. Wirtshäuser und Wirte in der Fürstabtei

St. Gallen, 1550-1795. Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität Zürich, Zürich
1997; ders., Togenburger Wirtshäuser und Wirte im 17. und 18. Jahrhundert, in: ders./
Lorenz Heiligensetzer/Paul Michel (Hg.). Obrigkeit und Opposition. Drei Beiträge zur
Kulturgeschichte des Toggenburgs aus dem 17./18. Jahrhundert. Wattwil 1999. 7-51; Beat Kümin,
Drinking Matters. Public Houses and Social Exchange in Early Modem Central Europe.
Basingstoke 2007.
Siehe Michel. Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm.
5). 92.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 321

übertreten, Beamte nicht mehr gegrüsst.70 Am 19. August 1703 beschworen 500

Toggenburger das Landrecht in Schwyz selbst.71 Vom Verlauf dieser
«ausserordentlichen Landsgemeinde» berichten die fürstäbtischen Gesandten, den geborenen

Schwyzer Pater Johann Baptist Gemsch sowie Obervogt Franz Diethelm
Wissmann. Ihr Bericht ist alles andere als neutral, doch da es sich um eine
Schilderung zuhanden des Fürstabtes handelt, ist davon auszugehen, dass die beiden
nichts erfunden haben. Es wäre reichlich gewagt gewesen, den eigenen Herrn
und Meister mit falschen Angaben zu versorgen, hatte doch dieser noch weitere
Informanten. Alle Wirtshäuser waren schon «zeitlich angefüllt, ja auch schon der
verrufene Antagonista Stadler um 4 Uhr Morgens alle Posten des Platzes zu
widriger Information besetzt hatte.»72 Die beiden fürstäbtischen Berichterstatter
unterschlagen an dieser Stelle geflissentlich, dass auch Fürstabt Leodegar in seinem
Namen eifrig werben und «praktizieren» Hess. Geradezu unfassbar war dann das

Verhalten der Toggenburger vor Beginn der Landsgemeinde, ein Verhalten, das

die Handschrift Stadlers trägt:

«daß zu Gewinnung der gemeinen Leute Gemüther in früher Tagesstunde die tog-
genburgischen Ausschüsse in etlich dreissig Paar an der Kirche vorbei in einer
Procession marschirten, und alle sämmtlich die Rosenkränze an den Händen
getragen und zwar also, daß auch die Calvinischen der Katholischen Exempla darin
befolgten.»7'

Man muss sich die Ungeheuerlichkeit erst einmal vergegenwärtigen: Anstatt
sich, wie sonst in den paritätischen Niedergerichten üblich, gegenseitig zu
verspotten und zu plagen, anstatt Begräbnisse oder Prozessionen zu stören und während

der Gottesdienste an die Türen zu poltern74, marschierten, eine Prozession
inszenierend, reformierte und katholische Toggenburger gemeinsam vor der
Schwyzer Pfarrkirche. Die Reformierten trugen dabei Rosenkränze auf sich,
populäre (oder verhasste) Symbole der katholischen Reform. Konnten die
Reformierten eindringlicher aufzeigen, dass sie den Glauben der Katholischen respektierten,

dass es keinesfalls ihr Ziel war, das gesamte Toggenburg zu reformieren?
Und konnte Stadler besser aufzeigen, dass man es mit verlässlichen Bündnispartnern

zu tun hatte'?

Für Joseph Anton Stadler und seine Anhänger war die antimonarchistische
Revolte wichtiger als die Konfession. So heisst es in einer überlieferten Sammlung

von Stadlers Reden: «Wie oft hat Herr Stadler geredt das Toggenburger
Geschafft gehe die Religion nichts an, mann wolle den Landleüthen nur darmit
die Augen verblenden.»7" Stadler schloss sich den reformierten Glarnern an. Man
solle nichts ohne Vorwissen von Glarus tun und sich nicht «von Glarus sön-

Siehe Hässig, Die Anfange des Toggenburger- oder zweiten Villmergerkrieges 1698-1706
(wie Anm. 2), 127.

71
StaSZ, cod. 270 (Landsgemeindebuch 1676-1764), 19. August 1703.

72 EA 6/2 II, 2364. Siehe auch: Brandie, Republik und Glaube (wie Anm. 2). 58-60.
73 EA 6/2 II, 2364.

Siehe Frank, Politik, Wirtschaft und Religion im oberen Toggenburg 1650-1690 (wie Anm.
67), 63-73.
StaSZ. Akten 1, Theke 447/1 (Prozessakten 1708ff). «Memoriale von Landvogt Stadlers
Reden».



322 Fabian Brandie

dem.»76 Die tolerante Haltung Stadlers zeigt sich auch in Bekenntnissen seiner
Freunde und Anhänger, die nach Stadlers Sturz und Hinrichtung im Jahre 1708

gerichtsnotorisch wurden. Fürsprech Joseph Antoni Degen bezeugte 1708, dass

Stadler im Beisein des Glarner Landammanns Zwicki mit seinem damaligen
Anhänger, dem regierenden Schwyzer Landammann Schorno im Hirschensaal darüber

«discutiret, und disputiret [habe], non licet facere malum, ut eveniat bo-

num.» Während es der gemässigtere Schorno ablehnte, Böses für einen guten
Zweck anzuwenden, begrüsste Stadler den Einsatz zweckheiliger Mittel. Dazu
gehörte eben auch das Bündnis mit den reformierten Toggenburgern. Stadler
habe ferner geredet, «quod fides sit violentia»n, der Glaube sei ein Zwang.
Danach beruhigte er Schorno, der befürchtete, im Toggenburg würden bald die
reformierten Zürcher einmarschieren, «die geistlichen Pfründe spoliren undt die
Geistlichen aussiagen, und ihren Ketzertumb einpflantzen.»79 Stadler riet, «es

seye nichts bessers, als stihl sitzen, und selbige machen lassen.»80 Er meinte, das

Psalmensingen in bikonfessionellen Gebieten sei an und für sich nichts Böses,
obwohl es rechtlich gesehen gegen den Kappeier Landfrieden von 1531 verstiess. Es
lohne keinesfalls, wegen einer solchen Bagatelle einen Krieg zu beginnen.81 Im
von J. B. Ulrich überlieferten Verhörprotokoll steht der Vorwurf, Stadler habe

im Rat geredet, «es seye ja grad gleich, die Toggenburger singen die psalmen
oder sye bettens, sye bettens still oder sye blärents.»

Nun war das Psalmodieren tatsächlich ein Bestandteil reformierter Identität:
«Auch außerhalb, im Bad oder während des Hochzeitfestes im Wirtshaus, zu
Hause sowieso, labte sich das evangelische Herz am Gesang. <Der Herr ist mein
Hirte, mir wird nichts mangeln.)»82 Aus öffentlichem Psalmensingen resultierten
oft Handgreiflichkeiten. Obwohl 1663 das Psalmodieren in den Kirchen verboten
wurde, hielt diese Manifestation des Reformiertentums an.83

76
StaSZ, Akten 1, Theke 447/1 (wie Anm. 75).

77
StaSZ, Akten 1, Theke 447/1 (Prozessakten 1708ff), 9. Juli 1708 (Kundschaft Joseph Antoni

Degen). Die Aussagen wurden von Landschreiber Johann Heinrich Flegner bestätigt.
StaSZ, Akten 1, Theke 447 (Prozessakten 1708ff), 9. Juli 1708 (Kundschaft Johann Heinrich

Hegner). Siehe auch das von Ulrich überlieferte Verhörprotokoll Stadlers: J. B. Ulrich,
Leben und Hinrichtung des Joseph Anton Stadler, in: Schweizerischer Erzähler, 12 (1856),
91 (Frage und Antwort: 37 und 38).

78
StaSZ, Akten 1, Theke 447 (Prozessakten 1708ff), 9. Juli 1708 (Kundschaft Joseph Antoni
Degen). Wie Balte In der Bitzi ebenfalls im Jahre 1708 bekannte, unterstützte Pater Chrysos-
tomos Stadler, der Bruder Joseph Antons und Theoretiker der Bewegung, die Meinung,
wonach der Glaube ein Zwang sei. Siehe StaSZ, Akten 1, Theke 447/3 (Prozessakten 1708ff),
22. November 1708 (Examen Baltz In der Bitzi).

19
StaSZ, Akten 1, Theke 447/3 (wie Anm. 78).

so
StaSZ, Akten 1, Theke 447/3 (wie Anm. 78).
StaSZ, Akten 1, Theke 447/1 (wie Anm. 75). Stadler bekannte dies in der Untersuchung von
1708. Siehe StaSZ, Akten 1, Theke 447/1 (Prozessakten 1708ff), 8. August 1708 - 13.
September 1708.

82 Siehe Jost Kirchgraber, Das bäuerliche Toggenburger Haus und seine Kultur im oberen
Thur- und Neckertal in der Zeit zwischen 1648 und 1798, St. Gallen 1990, 22 und 94f. mit
Bsp. aus Gerichtsakten.
Siehe Kirchgraber, Das bäuerliche Toggenburger Flaus (wie Anm. 82). Zu den rechtlichen

Aspekten siehe Z'Graggen, Tyrannenmord im Toggenburg (wie Anm. 4), 309-334 (Wortlaut
der relevanten Verträge).



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650—1712 323

Doch Stadler und seine Freunde verurteilten das Psalmensingen nicht. Sie

waren tolerant gegenüber dieser öffentlichen Manifestation des Reformierten-
tums. Es war ja einerlei, ob die Reformierten die Bibel läsen oder Psalmen

sängen, so die Argumentation Stadlers. Noch 1709, ein Jahr, nachdem Stadler, der
sich in Schulden gestürzt und auch einige Fehler gemacht hatte, enthauptet
worden war, bekannte der unbeugsame Gallus In der Bitzi, «die Freiheit gehe der

Religion vor.»84 Was nütze denn der Glauben, so In der Bitzi weiter, wenn das

Toggenburg endgültig verloren sei? Er «müesste es glauben»'5, der Glaube sei

ein Zwang. Stadlers Aufruf zur religiösen Toleranz war nicht ungehört verhallt.
Ob das Psalmensingen wider die katholische Religion sei, blieb ein

Gesprächsthema. Gemäss einer eidlichen Kundschaft Sebastian Rochus Gämbschs
habe man im April 1709 unter dem Bogen beim Schwyzer Rathaus «unterschid-
lich von dem Psalmen Singen disputili.» Franz Xaver Weber, ein Anhänger
Stadlers, sei hinzugetreten: «Was wett denn das Psalmensingen sein?». Daraufhin

sei ein Streit zwischen Weber und Leutnant Abegg entstanden. Abegg rief
aus, Weber sei gegen die katholische Religion eingestellt. Weber entgegnete, das

Psalmensingen alleine mache die «lutherische» Religion weder besser noch
schlimmer.86.

Mit seinem Diktum, der «Glaube sei ein Zwang», kritisierten Stadler und seine

Anhänger zudem den «Glaubenszwang», die zwanghafte Durchsetzung der

Religion, die schon seit der Antike viele Kritiker gehabt hatte. «Es liegt nicht im
Wesen der Religion, die Religion zu erzwingen; nicht durch Gewalt, sondern

freiwillig muss sie angenommen werden»87, schrieb der Römer Tertullian schon

212 nach Christus. Zwar lehrte Augustin 405 die Doktrin vom «guten Zwang»,
den die Kirche aus Nächstenliebe ausüben dürfe, die Kirche lehnte aber noch

lange Zeit, zumindest gegen aussen hin, die Gewaltanwendung in religiösen
Belangen ab. Und im «konfessionellen Zeitalter» gab es vor allem in Frankreich
und in (Neu)-England einige gewichtige Stimmen für Gewissensfreiheit und

gegen Glaubenszwang. Der berühmteste Anwalt der Toleranz ist John Locke, der
in seinem «Brief über Toleranz» von 1689 die Verantwortung der Obrigkeit für
das Seelenheil verneinte und die Kirche als eine auf Freiwilligkeit beruhende

Vereinigung ansah. Niemand dürfe in Religionssachen gezwungen werden, weder
durch Gesetze noch durch Gewalt.88

Dagegen verstiess der St. Galler Fürstabt, der die reformierten Toggenburger
bedrängte und illegale Mittel anwendete, um Konversionen zu erreichen. Es ist
natürlich höchst fragwürdig, ob Stadler Locke gelesen hat, zumindest zeitlich
wäre dies durchaus möglich gewesen. Was hatte der Fall Stadlers herbeigeführt?

84
StaSZ, Akten 1, Theke 447/4 (Prozessakten 1708ff), 29. Februar 1709 (Examen Gallus In
der Bitzi).

85
StaSZ, Akten 1, Theke 447/4 (wie Anm. 84).

86
StaSZ, Akten 1, Theke 447/4 (Prozessakten 1708ff 22. April 1709 (Kundschaft Sebastian
Rochus Gämbsch).
Zit. nach: Guggisberg. Religiöse Toleranz (wie Anm. 8). 58-187. hier 78.
Siehe J. Ebbinghaus (Hg.), John Locke. Ein Brief über Toleranz, Hamburg "1966. bes. 91-
97; Guggisberg, Religiöse Toleranz (wie Anm. 8), 177-187.



324 Fabian Brandie

Im Toggenburg war es trotz Bestrebungen der Anführer zu einer Konfessionalisierung

der Revolte gekommen, zu einer Spaltung in «harte», die Autonomie
anstrebende reformierte Toggenburger und «linde», katholische Talgenossen, die
beim Fürstabt bleiben wollten. Die beiden konfessionalistischen Pfarrer Bernhard

Fliegauf*9 und Johann Jakob Schön90 schafften es, dass sich eine selbstbe-

wusst auftretende, abttreue, «linde» Parteiung formierte.91 Die «Linden» hatten
nicht zuletzt wirtschaftliche Motive für ihre Kehrtwendung geltend gemacht,
denn für sie war unterm Krummstab gut Leben gewesen. Sie wurden privilegiert,
erhielten sie doch die lukrativen Wirtshaus- und Mühlenlehen zugesprochen.
Besonders begünstigt wurden Konvertiten in stark reformierten Dörfern, die mit
Beträgen aus einem Fonds unterstützt wurden. " Katholische Toggenburger
fürchteten um den Glauben, und in dieser Meinung wurden sie von Pfarrern
bestärkt. Gewalt und Gegengewalt waren Alltag, «Schmutzen und Schmähen»
unterminierten die Front. Den «harten», meist reformierten Toggenburgern war
das Vorgehen der Schwyzer und Glarner allzu moderat: In einem Schreiben
beschwerten sie sich, dass «unser streitige Landtrechts-Handel zu unserem
allseitigen Nachteil von Tag zu Tag länger verzögeret wird.»93 Sie wandten sich
zunehmend an Zürich, wo gewisse Kreise bereits den Religionskrieg verkündet
hatten. Antistes Klingler mahnte die Kleinräte am 22. Dezember 1706, die Edo-

miter, Moabiter, Amalek und die Philister und andere mehr hätten sich daran

gemacht, «das Toggenburgische Israel auszurotten»94. Ebenfalls 1706 beklagten
sich die Ausschüsse der katholischen Toggenburger vor einer Schwyzer
Landsgemeinde in 26 Beschwerdepunkten über die Drangsale, die sie erlebten.95 Pfarrer

Schön wurde von aufgebrachten Reformierten gefangen genommen und
misshandelt. Dies schien zu bestätigen, dass ein Bürgerkrieg vor der Türe stand.

89 Bernhard Fliegauf (1656-1742), aus Unterägeri, 1682-1686 Kaplan in Lachen, 1688 Pfarrer
in Uzwil in der Fürstabtei St. Gallen, 1691-1709 Pfarrer in Kirchberg, Flucht vor den
reformierten Toggenburgern, 1719 bis zu seinem Tode Pfarrer in Unterägeri (Begründer der
selbstständigen Pfarrei). Siehe Albert Iten, Tugium Sanctum. Der Weltklerus zugerischer
Herkunft und Wirksamkeit, Stans 1952, 197-199. Im Pfarrarchiv Unterägeri findet sich eine

Sammlung von Fliegaufs Predigten.
'"' Johann Jakob Schön (1660-1724), von Menzingen, Studium der Theologie in Fribourg und

Konstanz, Frühmesser in Lachen (SZ) 1688, 1693 Kaplan in Lichtensteig, 1703 Pfarrer in
Henau, verhaftet 1709, 1713-1718 Vikar in Montlingen, 1719-1724 Pfarrer in Henau. Siehe
Iten, Tugium Sanctum (wie Anm. 89), 362-364.

' Siehe Brandie, Republik und Glaube (wie Anm. 2).
Siehe aus stark prokatholischer Perspektive: Johannes Duft, Die Glaubenssorge der Fürstäbte
von St. Gallen im 17. und 18. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Seelsorgegeschichte der katholischen

Restauration als Vorgeschichte des Bistums St. Gallen. Diss, theol. Universität
Fribourg, Luzern 1944.
Prozess, so ein löblicher Stand Schwyz in Truck zubringen befohlen den unglücklichen
Stadler betreffend, Zug 1709, 7.

Zit. nach: Mantel, Über die Veranlassung des Zwölfer- oder zweiten Villmergerkrieges (wie
Anm. 2), 463, Anm. 14.

5 Siehe Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm.
5), 96. Später sollten sich Priester nach Schwyz begeben.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 325

Fürstabt Bürgisser Hess als Reaktion darauf ein Mandat von den Kanzeln
vorlesen, wonach alles, was Stadler und Nikiaus Rüdlinger, der Anführer der «Harten»

im stark reformierten «Oberamt», aussprengen würden, falsch und erlogen
sei.96 Dekan Bernhard Fliegauf predigte Ostern 1707 in Kirchberg, die Toggenburger

hätten sich «wider Gott, wider sein Ehr und die heyl. Kirche»97 verhalten,
so dass sie die göttliche Strafe in Bälde ereile, falls sie nicht die letzte Chance

zur Umkehr nützten. Die «linden», abttreuen Toggenburger Katholiken beein-
flussten die Stimmung in Schwyz weiter zuungunsten Stadlers. Den Schwyzer
Landleuten verleidete das Geschäft: Damit sie nicht dauernd unnötigerweise zu
einer Landsgemeinde «zuosamengesprengt»98 würden, gaben sie dem «Gesessenen

Landrat» die Vollmacht, das weitere Vorgehen zu bestimmen. Nur «wenn
Träffes auff den ban kommen thäte»99, solle dies vor die Landsgemeinde
gebracht werden. Somit war Stadlers Herrschaftsgrundlage, das Politisieren und
reden vor der Landsgemeinde, gebrochen.

Stadler aber hielt trotz der Drangsale der katholischen Toggenburger an

seinem toleranten Kurs fest. Wasser auf das Rad der Mühle der Konfessionalis-
ten war das «Sechspunkteprogramm» vom Frühjahr 1707, das die Obrigkeiten
Berns und Zürichs im Sinne der reformierten Toggenburger ausgearbeitet hatten.

Namentlich der fünfte Punkt, der uneingeschränkte Religionsfreiheit forderte,
war den Landleuten ein Dorn im Auge. An der Konferenz der katholischen Orte
mit dem Fürstabt vom 17. bis zum 23. März 1707 in Luzern verurteilten die
Anwesenden die Einmischung der beiden reformierten Vororte aufs Schärfste. Die
katholische Konfession sei akut gefährdet, und einzig die Schwyzer Gesandtschaft,

bestehend aus Landammann Schorno und Stadler, votierte für die

Beibehaltung des Landrechts. Die Verunsicherung spiegelt ein Treffen Stadlers, Schor-

nos und Landvogt Schnürigers mit den Toggenburger «Ausschüssen» vom 12.

Mai in Bach wieder. Die Toggenburger, im Wissen um den Beistand Zürichs und

Berns, forderten geradeheraus die Ratifizierung der «sechs Punkte». Stadler
konnte den alten Weggefährten nichts Konkretes versprechen, er hielt den

Toggenburgern vielmehr vor, sich undankbarerweise abgewendet zu haben.100 Da

sich diese am 23. März 1707 definitiv vom Fürstabt losgesagt und somit
vollendete Tatsachen geschaffen hatten, liefen die Beschlüsse ohnehin ins Leere.

Stadler hatte das «Sechspunkteprogramm» zumindest teilweise unterstützt. Während

sich der Begleiter Landammann Schorno von ihm löste, billigte er den

brisanten Punkt der Religionsfreiheit.101 Neben dem Stimmungswechsel in Schwyz
führten auch Verfehlungen Stadlers zu dessen Verhaftung. So suchte er, trotz

96 Siehe Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm.
5), 494.

97 Stiftsachriv St. Gallen (StiASG), Bd. 1587, 272; Mantel, Über die Veranlassung des Zwölfer-

oder zweiten Villmergerkrieges (wie Anm. 2), 485.
98

StaSZ, cod. 270 (Landsgemeindebuch 1676-1764), 15. Mai 1707.
99

StaSZ, cod. 270 (wie Anm. 98).
Mantel, Über die Veranlassung des Zwölfer- oder zweiten Villmergerkrieges (wie Anm. 2),
490.



326 Fabian Brandie

Verboten im Toggenburg Kapital aufzutreiben, um seine hohen Schulden zu
begleichen. Stadlers Fall war jedoch nicht mehr weit, schliesslich stolperte der

Landvogt über einen Rechtsbruch. Zwar hatte ihm eine «ausserordentliche
Landsgemeinde» erlaubt, für seinen Kappellbau in einem Waldstück bei der Festung
Grinau in der March, das er für 6'750 Gulden gekauft hatte, Holz zu schlagen
und nach Zürich zu verkaufen.102 Somit handelte er ähnlich wie gewisse
Oligarchen, die bereits im 17. Jahrhundert viel Holz nach Zürich verkauft hatten.103

Stadler überzog jedoch das Kontingent, um aus dem hohen Holzpreis Kapital zu

schlagen. Er stützte sich dabei auf eine von Landschreiber Janser angefertigte
Urkunde, die den Landsgemeindebeschluss ungenau wiedergab.104 Da die Märch-
ler gegen das an der Grenze zur Illegalität stehende Vorgehen geklagt hatten,
wurde an der «ausserordentlichen Landsgemeinde» vom 4. Juni 1708 beschlossen,

Stadlers Holzschlagerecht auf der Stelle aufzuheben.1 5 Die Landleute wehrten

sich heftig gegen den Holzverkauf. Am 30. September 1705 hatten sie

befunden, dass nur eine Landsgemeinde Holzverkäufe ausser Landes bewilligen
dürfe.106 Damit wehrte man Kahlschlägen, von deren kurzfristigem Erlös wenige
profitiert hatten, die jedoch die ökologische Balance auf Dauer gefährdet hatten.
Stadler schien das Wohl aller aus den Augen verloren zu haben.107 Fehlende

Unterstützung der Mehrheit, Rechtsbruch und Schulden - schliesslich wurde
Stadler verhaftet. Er zeigte sich ob seiner Verhaftung alles andere als bestürzt:
«Er wüsse, daß er sich nicht weder wider Gott, die Religion noch die Oberkait
am geringsten verfält habe»10S, gab er dem Landweibel bekannt.

Am 17. September 1708 erkannte der «Landtag», die Gerichtsversammlung
vor dem zweifachen Landtag109, Stadler für schuldig im Sinne der Anklage. Diese

enthielt nicht weniger als 59 Punkte. Stadler hatte einige dieser Punkte nicht
widerlegen können, etwa die Annahme von Bestechungsgeldern aus dem
Toggenburg und die Fälschung von Landsgemeinde- und Ratserkenntnissen, die er

StaSZ, cod. 270 (Landsgemeindebuch 1676-1764), 27. März 1708.
Siehe Daniel Bitterli, Holz und Wald im Klosteramt Einsiedeln im 16. und 17. Jahrhundert.
Unveröffentlichte Lizentiatsarbeit Universität Zürich, Zürich 2003, 98-102.
Mantel, Über die Veranlassung des Zwölfer- oder zweiten Villmergerkrieges (wie Anm. 2),
526.
Siehe StaSZ, cod 270 (Landsgemeindebuch 1676-1764), 4. Juni 1708. Um die Märchler in
dieser krisenhaften Situation nicht gegen sich aufzubringen, beschloss der Schwyzer Rat
am 28. September 1708, den entstandenen Schaden zu ersetzen. Siehe StaSZ, cod. 55

(Ratsprotokoll 1701-1710), 28. September 1708. Der Hinweis bei: Michel, Spuren einer
vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5), 105, Anm. 404.
Siehe StaSZ, cod 270 (Landsgemeindebuch 1676-1764), 30. September 1705. Bestätigungen

1707 und 1708. Siehe Dominik Styger, Die Beisassen des alten Landes Schwyz, Diss,
iur. Universität Bern, Schwyz 1914, 111.

Zur Holzknappheit und den entsprechend hohen Holzpreisen siehe Joachim Radkau,
Holzverknappung und Krisenbewusstsein im 18. Jahrhundert, in: Geschichte und Gesellschaft,
9 (1983), 513-543. Zu Schwyzer Waldniederlegungen und entsprechenden Verboten siehe
Alois Dettling, Die grossen Waldniederlegungen in Iberg und die Holzlieferungen an den
Stand Zürich vom Ende des 16. bis Anfang des 19. Jahrhunderts, in: Mitteilungen des
Historischen Vereins Schwyz, 8 (1895), 43-86.
StaSZ, Akten 1, Theke 447/1 (Prozessakten 1708ff), o. D., Kundschaft Carl Betschard.
Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5), 101.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 327

öffentlich kommuniziert hatte. Die Fähigkeit Stadlers, arkane Diskurse zu
popularisieren, wurde ihm also zum Verhängnis. Der «zweifache Landrat» verurteilte
ihn als

«ein Verstöhrer dess allgemeinen Fridenns undt Ruohewesens dess Vatterlandts,
ein Verfeltscher der Landrathsprothokollen undt Handtgeschriften, ein Verhandler
der Freiheiten, ein treulosser und meyneydiger Abgesandter, ein Underhalter des
ketzerischen Absechens. undt ein Urheber so viler Betrüöbnus ehrlicher Hertsen,
usw., usw. undt anderer Puncten mehr.»"0

Da die Landleute, die die Sitzung bei offenem Fenster mitverfolgen konnten111,

angenommen hatten, nach vier Uhr würde nicht mehr gerichtet, waren sie nach
Hause gegangen. Die Obrigkeit, in Sorge ob des mutmasslichen Eingreifens von
Stadlers Anhängern, hatte vorgesorgt. Es wurde ausgekündet, «daß sich niemant
an verdächtigen Orthen aufhalten und antreffen lassen solle»"2, namentlich
nachts. Die katholischen Orte wurden in einem Rundschreiben informiert.
Gegebenenfalls verlangte man militärische Unterstützung."3 An den Grenzen wurden
die Hochwachten in Alarmbereitschaft gesetzt, insgesamt wurden nicht weniger
als fünf Kompanien aufgeboten, um Unruhen im Keime ersticken zu können. Die
dreistündige, wie der neue Landschreiber meinte, «wundervolle»"4,
Verteidigungsrede nützte Stadler ebenso wenig wie eine 17-bogige Verteidigungsschrift
Hauptmann Rudolph Bellmonts, die beschlagnahmt wurde und sich nicht erhalten

hat."3 Bei einfallender Dunkelheit wurde Stadler, seelsorgerisch betreut von
einem Kapuziner, auf der Weidhuob enthauptet. Das Gerichtsverfahren widersprach

der Schwyzer «Hochgerichtsform», die es dem «armen Sünder» ermöglichte,

Reue zu zeigen und somit einen «guten Tod» zu sterben.116 So wurde
Stadler das Ersuchen um Gnade vorenthalten.

Was Hess Stadler und einen Teil seiner Anhänger eisern an der Toleranz
gegenüber den reformierten Toggenburgern und deren Glauben festhalten, woraus
lernten sie, in solchen Kategorien zu denken? Im gesamteuropäischen Kontext
sind neben den Erfahrungen mit dem furchtbaren, ursprünglich konfessionell mit
bedingten Dreissigjährigen Krieg die Schlüsse zu erwähnen, die aus den Massakern

der französischen Religionskriege und den Opfern des britischen Bürger-

StaSZ, cod. 55 (Ratsprotokolle 1701-1710), 17. September 1708.
Michel, Spuren einer vorrevolutionären populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5). 102.

StaSZ. cod. 55 (wie Anm. 110).
StaSZ. Akten 1. Theke 447 (Prozessakten 1708ff). 13. September 1708 (Rundschreiben
von Schwyz an die katholischen Orte): StaSZ. Akten 1. Theke 447 (Prozessakten 1708ff).
18. September 1708 (Information von Schwyz an die katholischen Orte wegen der Exekution

Joseph Anton Stadler). Der Hinweis bei: Michel. Spuren einer vorrevolutionären
populären Opposition in Schwyz (wie Anm. 5). 102. Anm. 394.
Zit. nach: Rey. Joseph Anton Stadler und seine demokratische Bewegung in Schwyz (wie
Anm. 5), 18.

Siehe Rey. Joseph Anton Stadler und seine demokratische Bewegung in Schwyz (wie
Anm. 5). 18.

Allgemein zum Hinrichtungsritual als einem obrigkeitlich verordneten «guten Tod» siehe
etwa: Richard van Dülmen, Theater des Schreckens. Gerichtspraxis und Strafrituale in der
frühen Neuzeit, München 41995, bes. 81-101.



328 Fabian Brandie

krieges gezogen wurden."7 In Frankreich war es eine von ihren Gegnern als

«politiques» bezeichnete Gruppierung von katholischen Politikern, Kronjuristen
und Publizisten, die im Streit um Subtilitäten einen Konflikt ohne Ende sahen.

Religiöse Gegensätze sollten in der politischen Einheit neutralisiert werden. Der

Bürgerkrieg lasse die Menschen zu amoralischen Wesen werden, jeder Friede,
auch der schlechteste, sei ihm vorzuziehen. Die Ausrottung der «hérétiques»,
damit waren die Hugenotten gemeint, bedeute zudem den wirtschaftlichen Ruin."8
Zu den namhaften Vertretern dieser Gruppierung zählten Jean Bodin" Michel
de l'Hôpital und François Le Jay, der schrieb, es sei besser, «hundert Jahre der

Tyrannei zu erdulden, als einen Tag das Leiden des Bürgerkriegs erleben zu
müssen.»120 Der Kanzler Michel de l'Hôpital wiederum mahnte 1561 die
Generalstände Frankreichs, dass der König keinen Wettstreit zwischen den Auffassungen

dulde, denn es gehe nicht um eine Aufrichtung des Glaubens (de consti-
tuenda religione), sondern des Staates (de constituenda republica).12' Die bittere

Erfahrung der Religionskriege (auch «Guerres Civiles» genannt) führte bekanntlich

im Jahre 1598 zum Edikt von Nantes unter König Heinrich IV., der selber

vom Protestantismus zum Katholizismus konvertiert war («Paris vaut bien une
messe»). Das Edikt gewährte den Hugenotten Gewissensfreiheit und beinahe

überall ausser in Paris und in der Nähe königlicher Schlösser freie Religionsausübung.

Gleichzeitig wurde indessen die katholische Religion zur Staatsreligion
erhoben, so dass eine weitere Verbreitung des Protestantismus faktisch unmöglich

wurde.122 Eine britische Historikergruppe hat gleichwohl die beinahe

hundertjährige Dauer der Koexistenz als «Abenteuer» bezeichnet.

Am 18. Oktober 1685 widerrief König Ludwig XIV. das Edikt insgesamt im
Edikt von Fontainebleau. Damit wurden die französischen Protestanten aller
religiösen und bürgerlichen Rechte beraubt. Innerhalb weniger Monate flohen

Zusammenfassend siehe Guggisberg, Religiöse Toleranz (wie Anm. 8), 58-187. Zu England

siehe etwa: U. Henriques, Religious Toleration in England, London 1961; Andrew R.

Murphy, Conscience and Community. Revisiting Toleration and Religious Dissent in Early
Modem England and America, University of Philadelphia 2001.
Siehe Roman Schnur, Die französischen Kronjuristen im konfessionellen Bürgerkrieg des

16. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte des modernen Staates, Berlin
1962; Edmond Morton Bearne, The Development of Political Thought during the French

Religious Wars. Diss, phil I University of Cornell 1952.
Dies gilt für Bodins freilich erst viel später publiziertes Spätwerk «Heptaplomeres» von
1593. Siehe Gary Reiner, Dialogues of Toleration. Erasmus and Bodin, in: Review of Politics,

56 (1994), 205-336; Guggisberg, Religiöse Toleranz (wie Anm. 8), 121-132.
Zit. in der Übersetzung von: Schnur, Die französischen Kronjuristen im konfessionellen
Bürgerkrieg des 16. Jahrhunderts (wie Anm. 118), 21.

Schulze, Augsburg und die Entstehung der Toleranz (wie Anm. 12), 46. Siehe auch: Kim
Seong-Hak, Michel de l'Hôpital. The Political Chancellor. 1560-1568, Minneapolis/Minn
1991.
Siehe etwa: Ruht Whelan (Hg.), Toleration and Religious Identity. The Edict of Nantes and
its Implications in France, Britain and Ireland, Dublin 2003; Janine Garrison, L'édit de
Nantes. Chronique d'une paix attendee, Paris 1998.
Siehe Keith Cameron/Mark Greengrass/Penny Roberts (Hg.), The Adventure of Religious
Pluralism in Early Modern France. Papers from the Exeter Conference, April 1999, Oxford
2000.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 329

Hunderttausende, vor allem in die calvinistischen Gebiete der Niederlande, die

calvinistischen Kantone der Schweiz und nach Preussen.124 Es kann gut sein,
dass die Schwyzer Opponenten Mitleid hatten mit den vertriebenen Hugenotten,
dass die Revokation des Edikts von Nantes ihrer Toleranz förderlich war. Joseph
Anton Stadler und sein Kreis bewegten sich in einer konfessionellen Duldsamkeit

zudem wohl in einer schweizerischen Tradition, welche die Bikonfessionalität

der Alten Eidgenossenschaft als den Hauptgrund für politische Schwäche

angeprangert hat. In der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts hatten sich die Vertreter

einer «via medii» für Mässigung in Glaubenssachen ausgesprochen, und viele
Humanisten hatten sich für das «nationale» Projekt einer geeinten, starken

Eidgenossenschaft eingesetzt. Der reformierte Glarner Humanist Valerius Tschudi
versuchte, als Mittler zwischen den Konfessionen zu wirken. Der Streit der beiden

Glaubensrichtungen beruhe, so Tschudi, auf reinen Äusserlichkeiten. Wie
der Zürcher Humanist Conrad Pellikan war Tschudi gegen die rücksichtslose

Auseinandersetzung eingestellt und forderte «moderatio», Mässigung in
Glaubenssachen. Die Verketzerung der Gegenpartei würde den gemeinen Mann bloss

irritieren und fanatisieren. Die als Exzesse wahrgenommenen Taten der Täufer
sowie die aufständischen Bauern von 1525 wirkten als Schreckgespenst.125 Das

System der Parität, das im Zweiten Kappeier Landfrieden von 1531 durchgesetzt
wurde, brachte eine gewisse Duldsamkeit, wenn auch das Problem des religiösen
Pluralismus nicht gelöst wurde. Vornehmlich reformierte eidgenössische
Flugschriftenautoren propagierten, das konfessionelle Zerwürfnis zu beenden.12 Im
17. Jahrhundert waren es dann Männer aus der Oberschicht wie der Urner Sebastian

Zwyer von Evibach, der Zuger Beat Zurlauben, der Basler Rudolf Wettstein,
der Zürcher Bürgermeister Johann HeinrichWaser oder der Solothurner Hans

Jakob vom Staal der Jüngere, die vereint, aber erfolglos für eine Stärkung der
überkonfessionellen eidgenössischen Strukturen eingetreten waren.1 In vielen

Siehe etwa: Heinz Duchhardt (Hg.). Der Exodus der Hugenotten; die Aufhebung des

Edikts von Nantes 1685 als europäisches Ereignis, Köln/Wien 1985.

Siehe Kurt Maeder, Die Via Media in der Schweizerischen Reformation. Studien zum
Problem der Kontinuität im Zeitalter der Glaubensspaltung, Zürich 1970, bes. 119-146.
Siehe auch: Thomas Maissen, Ein «helvetisch Alpenvolck». Die Formulierung eines

gesamteidgenössischen Selbstverständnisses in der Schweizer Historiographie des 16.

Jahrhunderts, in: Kryzystof Backowski/Christian Simon (Hg.), Historiographie in Polen und
der Schweiz, Krakow 1994, 69-86; Guggisberg, Parität, Neutralität und Toleranz (wie
Anm. 8). Auch der Verfasser der bedeutendsten staatsrechtlichen Schrift der Alten
Eidgenossenschaft, Josias Simler, war der Meinung, dass die konfessionellen Zwistigkeiten
durch die Stärke der Bünde neutralisiert würden.
Belegstellen bei: Daniel Guggisberg, Das Bild der «Alten Eidgenossen» in Flugschriften
des 16. bis Anfang 18. Jahrhunderts (1531-1712). Tendenzen und Funktionen eines
Geschichtsbildes, Bern/Berlin/Brüssel etc. 2000, 303-325; Kaspar von Greyerz, Religion und
Gesellschaft am Ende des Dreissigjährigen Krieges, in: Urban Fink/Hilmar Gernet (Hg.),
1998. Das Ende von Religion, Politik und Gesellschaft. Eine Annäherung an das

Jubiläumsjahr im Zeitraffer, Solothum 1997, 23-44, bes. 35f und 40f
Siehe Erich Meyer, Hans Jakob vom Staal der Jüngere (1589-1657). Schultheiss von
Solothum, einsamer Mahner in schweren Zeiten, in: Jahrbuch für Solothurnische Geschichte,
54 (1981), 1-320. Vom Staal war Wortführer der Friedenspartei im «Kluser Handel» von
1632. Siehe ebd., 106-113. Zur Gesinnung der Genannten während des Ersten Villmerger-



330 Fabian Brandie

Flugblättern und Flugschriften popularisiert wurde das humanistische Gedankengut

im Geschichtsbild des «Alten Eidgenossen». Die legendären Gründerväter
der Eidgenossenschaft seien tapfer, bescheiden, treu, gottesfurchtig und ehrlich

gewesen, deshalb habe Gott mit ihnen einen Bund geschlossen. Bündnisse mit
fremden Herren hätten den Staat geschwächt, die sündhaften «jungen Eidgenossen»

seien zänkisch, dekadent, luxussüchtig, verdorben und verlogen.1"
Tatsächlich war die Eidgenossenschaft seit dem frühen 16. Jahrhundert vom ge-
fürchteten Staat zum allseits belächelten Söldnerreservoir für ausländische Mächte

herabgesunken. Wenn nur wieder die alten Tugenden Einzug hielten, so glaubte

man, fände man wieder zu alter Stärke. Das meinten auch Stadler und seine

Anhänger. Mit Sicherheit gab es aber auch im Volk viele Menschen, die fur eine

gewisse Toleranz einstanden, nur sind ihre Gedanken selten überliefert. Der schon

zu Lebzeiten berühmte Augsburger Goldschmied David Altenstetter etwa, der

wohl Sympathien zum Schwenckfeldertum hegte, gab bei einem obrigkeitlichen
Verhör an, «der Religion halber frei»129 zu sein, es weder mit Katholiken noch

mit Lutheranern zu halten. Nach solchen natürlich mutigen, aber auch sehr

seltenen Aussagen müssten Forschende auch in paritätischen schweizerischen Regionen

Ausschau halten.

Schluss

Der «Toggenburgerhandel» mündete bekanntlich in den konfessionell motivierten

Zweiten Villmergerkrieg von 1712. Bei dieser Auseinandersetzung siegten
die militärisch überlegenen Reformierten. Als die Luzerner Obrigkeit zunächst

einen neutralen Kurs fuhr, kam es auf der Landschaft zu einer Rebellion gegen
diesen Kurs.130 Wenn es gegen die Katholizität an sich ging, wie es die Geistlichen

glauben machten, war die grosse Mehrheit der Untertanen dazu bereit, zu
den Waffen zu greifen. Auch Schwyz beschloss per Landsgemeindebeschluss
den Kriegsbeitritt. Joseph Stadler und seine Anhänger waren damals schon

besiegt, Stadler selber war hingerichtet worden. Im Gegensatz zu den Eliten, die

sich gegenüber den Arther Protestanten unnachsichtig und im «Wartauer Handel»

fanatisiert gezeigt hatten und sich somit Feinde im eigenen Land einhandelten,

fuhren Stadler und sein Kreis eine konfessionelle gesehen tolerante Linie.

129

130

krieges 1656 siehe ebd., 270-283. Die Folge davon waren Vorwürfe der Geistlichkeit, in

religiösen Belangen «lau» zu sein.
Zum spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Geschichtsbild der «frommen edlen Bauern»

und tugendhaften, tapferen «Alten Eidgenossen» siehe bspw. Guggisberg, Das Bild
der «Alten Eidgenossen» in Flugschriften des 16. bis Anfang 18. Jahrhunderts (wie Anm.
126); Guy P. Marchai, Die Antwort der Bauern. Elemente und Schichtungen des eidgenössischen

Geschichtsbewusstseins am Ausgang des Mittelalters, in: Hans Patze (Hg.),
Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein im späten Mittelalter, Sigmaringen 1987,
757-790.
Roeck, Ketzer, Künstler und Dämonen (wie Anm. 1), 202.
Siehe Martin Merki-Vollenwyder, Unruhige Untertanen. Die Rebellion der Luzerner Bauern

im Zweiten Villmergerkrieg, Luzern/Stuttgart 1995.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 331

Sie unterstützten die mehrheitlich reformierten Toggenburger in ihrer Rebellion

gegen den St. Galler Fürstabt, auch, als sich die Rebellion konfessionalisierte
und sich die erst geeinten Toggenburger in reformierte «Harte» und katholische,
proäbtische «Linde» gespalten hatten und sich die Mehrheit der Schwyzer Landleute

auf die Seiten der Religionsgenossen stellte. Im öffentlichen Psalmensingen
sahen Stadler und seine Leute kein Problem. Wozu nämlich der Konfessionalismus

der «ecclesia militans» und ihres weltlichen Arms führen konnte, sah man
im «Wartauer Handel», als wegen ein paar Seelen beinahe ein Krieg entfacht
worden wäre. Dafür wandten sich Stadler und seine Anhänger gegen den

Glaubenszwang und traten für eine freiheitliche Linie ein, was für die Zeit schon sehr

bemerkenswert war. Nun kann man einwenden, dass sich Joseph Anton Stadler
als «homo politicus» nur aus strategischen Gründen tolerant gab. Aussenpoliti-
sche Erfolge stärkten bestimmt seine Position und ermöglichten es erst, sein

Reformprogramm durchzubringen. In den Toggenburgern erkannte er
Bundesgenossen, in seinem Traum einer Verlandsgemeindung der Region. Der
amerikanische Historiker Herbert Butterfield hat auf die überragende Bedeutung des

politischen Faktors bei der Entstehung der Toleranz hingewiesen.1"1 Dies trifft
bestimmt auf die französischen «politiques» des 16. Jahrhunderts hin, die in der

Religion korrekt den Hauptgrund der «guerres de religion» erkannten und für
eine Befriedung eintraten, die in das Edikt von Nantes mündete. Joseph Anton
Stadler hatte mit dem berühmtesten «politique», Jean Bodin, viel gemeinsam. Er
rezipierte dessen Souveränitätslehre und überstülpte sie der Landsgemeinde. Er
war gegenüber dem Protestantismus tolerant und war wie Bodin gleichzeitig ein
fanatischer Hexenjäger. War also Stadlers Toleranz kalkuliert und nicht Teil seiner

inneren Überzeugung? Ich würde dies verneinen. Zu viel riskierte Stadler mit
der Unterstützung der reformierten Toggenburger bis zum bitteren Ende. Zu
eindeutig waren seine Aussagen gegen den Glaubenszwang. Als Wirt an einer
befahrenen Passstrasse stand er täglich in Kontakt mit Andersgläubigen. Er lernte
hinhören und Respekt haben. Und auch einige seiner Anhänger Hessen es sich

trotz der Androhung scharfer Strafen nicht nehmen, noch nach Stadlers Tod
gegen den Glaubenszwang und für die Toleranz Stellung zu nehmen. Natürlich
kennen wir das Innenleben, das Gewissen dieser Menschen nicht. Doch in Opposition

zu den konfessionalistisch orientierten Oligarchen entwickelten manche

Schwyzer eine pragmatische, tolerante Haltung, die wir ansonsten nur von kleinen

Teilen der gesamteuropäischen Eliten kennen, von den französischen
«politiques», Sebastian Castelio, Lazarus von Schwendi oder später von John Locke.

Herbert Butterfield, Toleration in Religion and Politics, New York 1980, 4-8.



332 Fabian Brandie

Epilog

Die reformierten Toggenburger vergassen Joseph Anton Stadler nicht. Der Bauer

und Chronist Peter Pfendler hielt fest, dass Stadler nicht «auf der gewohnlichen
wahlstatt, sonder in der sogenannten Hoffmatten»1,2 hingerichtet worden sei. Die
Ehefrau sei ohnmächtig geworden, «und wil sie Etliche wochen schwanger»133,

habe sie einen Blutfluss erlitten. Stadler habe sich «3. Stund lang gantz hertz-

hafft, ohne anstossen sich verantwortet.» Nach der Enthauptung,

«seye er [Stadler] in den sarg gelegt und in dem kirchoff begraben worden aber
das Creutz daß Ihme auf das grab gesteckt worden seye nicht wie andere auf dise

t sonder auf ein soleche weißbeschaffen hiemit ohne haubt bedencklich ist.»1'4

Die Wallfahrten an Stadlers Grab hörten nicht auf. Noch am 18. März 1733
müsste sich der Luzerner Johannes Büelmann vor dem Schwyzer Rat
verantworten.1 5 Er hatte angeführt, Landammann Schorno stinke ärger als ein Pudelhund,

und die grossen Herren hätten die Freiheit verkauft.

«Der Stadler seye unschuldig hingerichtet worden, es seyen deswegen lilyen aus
seinem grab gewachsen, ja man werde noch seinen besatz halten und entheben
wie den heiligen Bruder Claus».

134

135

Nikolaus Senn (Hg.), Peter Pfendler. Verzeichnuß Etwelcher Geschichten So geschehen
von einem Jahr zu Dem Anderen jm Anfang A. 1702 Bis zu dem Toggenburgischen Reli-
gions=Krieg: Sogeschehen Anno- 1712, Chur 1868, 24.
Senn (Hg.), Peter Pfendler (wie Anm. 132). 25.
Senn (Hg.), Peter Pfendler (wie Anm. 132), 25.
Siehe Alois Dettling, Schwyzerischer Geschichtskalender, 13 (1913), 16; Merki-Vollen-
wyder, Unruhige Untertanen (wie Anm. 130), 188f. (mit Bezug auf das Luzemer
Ratsprotokoll).

Zit. nach: Merki-Vollenwyder, Unruhige Untertanen (wie Anm. 130), 188.



Konfessionalismus und Toleranz in Schwyz 1650-1712 333

«Es seyeja grad gleich, die Toggenburger sinden die psalmen oder sye bettens. sye bettens still
oder sye blärents»:
Macht. Konfessionalismus, Opposition und Toleranz in Schwyz 1650 bis 1712

Toleranz ist in unserer Gesellschaft ein hohes Gut. Sie wird allgemein als Errungenschaft «von
oben» angesehen, als ein Produkt des Denken und Handelns der Eliten. In meinem Aufsatz
zeige ich jedoch, wie sich in Schwyz von 1650-1712 die meisten Oligarchen intolerant gegenüber

religiösen Dissidenten und Andersgläubigen verhielten. Der elitäre Konfessionalismus
zeigte sich in der Behandlung der «Arther Nikodemiten» ebenso wie im «Wartauer Handel»,
als wegen ein paar Seelen beinahe ein Bürgerkrieg angezettelt wurde. In ihrem Verhalten waren

die Schwyzer Oligarchen indessen kein Sonderfall, konfessionelle Intoleranz war in dieser
Zeit gang und gäbe. Umso erstaunlicher ist es, dass innerhalb der populären, demokratischer
orientierten Oppositionsbewegung eindeutige Belege für Solidarität und Toleranz gegenüber
Andersgläubigen feststellbar sind. Das zeigt sich im Mitgefühl mit den verfolgten «Arther
Nikodemiten». stärker jedoch im sogenannten «Stadlerhandel» von 1700-1708. Der Kopf der
populären Opposition. Joseph Anton Stadler, stärkte die mehrheitlich reformierten Toggenburger

in ihrem Widerstand gegen den katholischen Fürstabt von St. Gallen. Ihm ging es um
eine «Verlandsgemeindung» des Toggenburgs. Dafür tolerierte er auch religiöse Manifestationen

wie das öffentliche Psalmensingen. Die vorgefundenen Quellen belegen bruchstückhaft
eine Toleranz «von unten», ob diese mit politischem Kalkül erklärt werden können, muss
vorderhand offen bleiben.

«Es seye ja grad gleich, die Toggenburger singen die psalmen oder sye bettens, sye bettens still
oder sye blärents».
Pouvoir, conjessionnalisme. opposition et tolérance à Schwyz en 1650-1712

Notre société octroie une haute valeur à la tolérance. Elle la considère en générale comme une
acquisition «d'en haut», comme un produit de la pensée et de l'action des élites. Mon article
démontre toutefois que la plupart des oligarques de Schwyz de 1650 à 1710 se sont montrés
intolérants envers les dissidents religieux et les gens d'autres croyances. Le confessionnalisme
élitaire se révéla avoir traité les «Nicodémites de Arth» comme dans le «conflit de Wartau» qui
avait failli déclencher une guerre civile pour quelques âmes. Le comportement des oligarques
schwyzois ne représentait pas un cas particulier, l'intolérance confessionnelle étant monnaie
courante à l'époque. Il est donc d'autant plus étonnant que le mouvement populaire d'opposition,

au penchant plus démocratique, ait fait clairement preuve de solidarité et de tolérance
envers des gens d'autres croyances: que ce soit la compassion pour les «Nicodémites d'Arth»
persécutés, ou plus clairement encore, lors du «conflit de Stadler» de 1700-1708. A la tête de

l'opposition populaire, Joseph Anton Stadler renforça la résistance des Toggenbourgeois, pour
la plupart réformés, contre l'abbaye catholique de St Galle. Il aspirait à une «communalisation»
(«Verlandsgemeindung») du Toggenburg, tolérait en revanche des manifestations religieuses,
telles que le chant de psaumes en public. Les sources rencontrées démontrent de façon
fragmentaire une tolérance «d'en bas», il reste néanmoins ouvert pour le moment si celle-ci repose
sur du calcul politique.

«Es seve ja grad gleich, die Toggenburger singen die psalmen oder sye bettens. sye bettens still
oder sye blärents. »

Power, confessionalism. opposition and tolerance in Schwyz, 1650-1712

Tolerance is a precious commodity in our society. It is generally seen as something imposed
<top down), a product of the thoughts and actions of elites. But in this paper 1 will show that in
Schwyz from 1650-1710 most oligarchs were intolerant of religious dissidents and members of
other faiths. Confessionalism is apparent in the treatment by the elite of the nicodémites of Arth
and also in the case of the village of Wartau, when for the sake of a very few souls a civil war
almost broke out. In their behaviour the Schwyz oligarchs were not unusual; at this time
confessional intolerance was common. This makes it all the more astonishing that within the

popular and democratically oriented opposition movement there was solidarity and tolerance of
other faiths, as unambiguous evidence shows. This solidarity is apparent in the sympathy for
the persecuted nicodémites of Arth and more strongly still in the so-called Stadler Handel
(1700-1708). The leader of the popular opposition, Joseph Anton Stadler, supported the
citizens of Toggenburg. most of whom were members of the Reformed Church, in their resistance
to the Catholic Prince-Abbot of St. Gallen. Joseph Stadler aimed at the introduction of'a Lands-



334 Fabian Brandie

gemeinde in Toggenburg. With this end in view, he also tolerated religious manifestations such
as the singing of psalms in public places. Although fragmentary in nature, the historical sources
provide evidence of a tolerance which was <bottom-up>. Whether this came about as the result
of political calculation must, for the time being, remain an open question.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Schwyz, 1650-1712, Landsgemeindeort - commune de «Landsgemeinde» - Landsgemeinde-
ort, elitärer Konfessionalismus - confessionnalisme élitaire - elite confessionalism, populäre
Toleranz - tolérance populaire - popular tolerance, populäre Opposition - opposition populaire
- popular opposition, Arther Nikodemiten - Nicodémites de Arth - Arth nicodémites, Joseph
Anton Stadler.

Fabian Brandie, Dr. phil.. Historiker und Autor.


	Macht, Konfessionalismus, Opposition und Toleranz in Schwyz 1650 bis 1712

