
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene

Autor: Vergauwen, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene

Guido Vergauwen

«Geschichte nimmt ihren Anfang in der Erinnerung. Wer gedenken will und sich
erinnern kann, der braucht aus der Geschichte nicht zu lernen. Auch der Glaube
müsste keine Berge versetzen, wüsste der mit den bereits versetzten etwas
anzufangen.»1

Die Erinnerung an den Aufbruch nach dem II. Vatikanums zeigt für die Ökumene

trotz des inzwischen verflüchtigten Elans oder gewisser Ermüdungserscheinungen

überraschende Erkenntnisse: hier wurden wirklich «Berge versetzt»,
wurden Strukturen der Zusammenarbeit zwischen den Kirchen geschaffen, die
noch immer bestehen, wie die regelmässigen Treffen zwischen der Schweizer
Bischofskonferenz und dem Vorstand des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes und die 1970 gegründete Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen
der Schweiz, zu der auch Freikirchen und seit 1990 die orthodoxe Kirche gehören.

«Dialog» wurde zum prägenden Stichwort. Die Öffnung der katholischen
Kirche löste verschiedene Reaktionen aus: Aufbruchstimmung bei den Katholiken,

Skepsis bei den Freikirchen, Reflexion der eigenen Identität bei den
reformierten Kirchen, Verunsicherung in der christkatholischen Kirche der Schweiz.
Unter den vielen Pionieren eines ökumenischen Aufbruchs sollen exemplarisch
einige Wegbereiter und ihre Anliegen vorgestellt werden.

Eine christkatholische Stimme

Die christkatholische Kirche - konfrontiert mit einer schwindenden Mitgliederzahl

und vielen konfessionell gemischten Ehen - fand im Exegeten und Homiletiker

Kurt Stalder (1912-1996) einen ihrer profiliertesten Ökumeniker. Sein

Werdegang von der Theologie Karl Barths bis zur Identifikation mit spezifisch
altkatholischen ökumenischen Anliegen war lang. Stalder stammte aus dem

Elazar Benyoëtz, Variationen über ein verlorenes Thema, München/Wien 1997. 17.

SZRKG, 104(2010), 275-285



276 Guido Vergauwen

Fricktal (Mägden) im Kanton Aargau, wo sich nach 1870 auch ländliche Gebiete
dem neuen Bistum der christkatholischen Kirche Schweiz anschliessen konnten.
Im humanistischen Gymnasium Basel, zusammen mit den späteren Theologen
Eduard Schweizer und Eduard Buess, war die «Christliche Dogmatik» von Karl
Barth die befreiende Entdeckung: dass Gottes Zuwendung nicht vom Tun des

Menschen abhängt, sondern reine Gnade ist. Das Studium in Bern und die hitzigen

Debatten in der christkatholischen Studentenverbindung «Catholica Bernen-
sis» bereiteten ihn vor für das Lernvikariat in Ölten und die Priesterweihe durch
Bischof Adolf Küry (1937), sowie das Pfarramt in Grenchen und Bern. Seine

Lust am Kontakt mit Menschen und die Vielfalt seiner Interessen Hessen ihn erst
1959 seine umfangreiche Dissertation über Das Werk des Geistes in der Heiligung
bei Paulus abschliessen. 1960 wurde er Nachfolger seines Lehrers Ernst Gaugier
auf dem Lehrstuhl für Neutestamentliche Wissenschaft, Homiletik und Katechetik
an der christkatholischen Fakultät bis zu seiner Emeritierung 1982.

Dass die Heilige Schrift die Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes
bezeugt, aber nicht mit ihr identisch ist, war der Ansatzpunkt, von dem aus Stalder
die Erkenntnisse der modernen Linguistik für das Verstehen und Gelingen von
Gemeinschaftsprozessen reflektierte. In seinem ökumenischen Engagement
versuchte er, patristische und ostkirchliche Ansätze aufzunehmen. Die Entdeckung
des Partnerschaftsverhältnisses Gottes mit den Menschen führte ihn zur paulini-
schen Sicht der Kirche als Ort der konkreten Gemeinschaft Gottes mit den
Menschen. Kirche als eine im Versöhnungshandeln Gottes gegründete Gemeinschaft,
wird durch ein umfassendes Beziehungsnetz von Verantwortlichkeiten für das

Zeugnis und das Bleiben in der Wahrheit strukturiert. Die um einen Bischof als

Zeichen ihrer Einheit versammelte Ortsgemeinde ist eine «soteriologisch-trinita-
rische Realität» und jedes Amt in ihr dient dem Vollzug des Lebens in der
Partnerschaft mit Gott und untereinander. Durch Verstehen, Interpretation und
Anwendung des biblischen Zeugnisses vollzieht sich die Beteiligung aller mit ihren
Gaben am Geschehen der Offenbarung selbst. Die «apostolische Sukzession» ist
für Stalder ein umfassender Prozess, an dem alle Glieder der Kirche beteiligt sind,
die Amtsträger als Repräsentanten Christi und die Laien als Träger des Geistes in
ihrer irreduziblen «Gleichwertigkeit».2 Es war ihm ein Anliegen, in unzähligen
Glaubens- und Bibelgesprächen Methoden zu entwickeln, die es Laien ermöglichte,

ihren Glauben so zur Sprache zu bringen, dass sie sich kompetent am Prozess
der gemeinsamen Wahrheitsfindung beteiligen konnten. Gegen eine individualistische

Entstellung des christlichen Bekenntnisses betont Stalder in seinen ekkle-
siologischen Studien die ekklesiale und pneumatologische Dimension im Prozess

von Erkennen und Verstehen für das Predigtamt und den Religionsunterricht
(«Der Religionsunterricht soll in ekklesiale Existenz einüben»). Die Vorausset-

- Kurt Stadler. Die Wirklichkeit Christi erfahren, 77-104. 110-125. zit. in: Bruno Bürki/
Stephan Leimgruber (Hg.), Theologische Profile. Schweizer Theologen und Theologinnen des
19. und 20. Jahrhunderts, Freiburg i.Ue. 1998, 306-308.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene 277

zungen und Konsequenzen exegetischer Methodik im Hinblick auf den kirchlichen

Verkündigungsauftrag zu befragen, gehörte zur Perspektive seiner

Vorlesungen. Bis an sein Lebensende versah er den geliebten Predigtdienst.
Seine ökumenische Aufgabe sah Stalder zunehmend darin, zwischen

römischkatholischen und reformatorischen Festlegungen durch analytischen Aufweis der

Anliegen zu vermitteln. Zusammen mit Walter Stähelin war Stadler bis 1993 Co-
Präsident der christkatholischen und römisch-katholischen Gesprächskommission

(CRGK) und zusammen mit seinen Freunden Stirnimann, von Ahmen, Leu-
ba, an der Formulierung gemeinsamer Texte der ERGK beteiligt (Taufe und
Zusammengehörigkeit in der Mischehe 1978 trägt weitgehend seine Handschrift).
Als erster Sekretär der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft (1965
gegründet) galt Stadler in den 1970er und 1980er Jahren als der Repräsentant der
christkatholischen Kirche und Theologie. Für seine ökumenischen Verdienste
verlieh ihm die Theologische Fakultät von Neuchâtel die Ehrendoktorwürde.

Eine orthodoxe Stimme

Im orthodoxen Zentrum des Ökumenischen Patriarchats in Chambésy tragen die
Glocken der St. Paulskirche nach dem Wunsch des Metropoliten Damaskinos
Papandreou die Namen «Liturgia», «Martyria», «Diakonia». In diesem Triptychon
verdichtet sich das theologische Anliegen, dem sein unermüdlicher Einsatz im
Dienst der Einheit diente: eine Ekklesiologie der koinonia wie sie in der Tradition

der ungeteilten Kirche gelehrt und gelebt wurde.
Basil Papandreou, der bei der Diakonatsweihe den Namen Damaskinos

annahm, wurde 1936 in Griechenland (Kato Chryssovitsa) geboren, studierte an der

Theologischen Hochschule des Ökumenischen Patriarchats in Chalki und an den

Universitäten von Bonn und Marburg. 1966 beschloss er seine Studien in Athen
mit der historisch-kritischen Doktoratsthese Die Gründung und Organisation der
armenischen Kirche bis zum IV. Ökumenischen Konzil (1994 ins Armenische
übersetzt). Als Archimandrit betreute er griechische Gastarbeiter bei Bonn, gründete

griechische Volksschulen und leitete die Höhere Schule für griechische
Sozialarbeiter in Michaelshofen bei Köln. Vom Ökumenischen Patriarchen Athena-

goras 1965 zum Vorsteher des orthodoxen Mönchszentrums von Taizé ernannt,
entwickelte er dieses zu einer Beratungs- und Informationsstelle. Als theologischer
Berater nahm er 1968 an der IV. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen in Uppsala teil und wurde 1969 zum Direktor des Orthodoxen Zentrums
des Ökumenischen Patriarchats in Chambésy (Genf) und zum Sekretär für die

Vorbereitung des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen Kirche ernannt.
Als Metropolit von Tranoupolis 1970 zum Bischof geweiht, wurde er im
Ökumenischen Rat der Kirchen (ÖRK) orthodoxer Verbindungsmann in der
Kommission «Faith and Order» (Glaube und Kirchenverfassung). Als Gastprofessor
lehrte Damaskinos an mehreren Universitäten und am ökumenischen Institut von
Bossey (dem Weltkirchenrat angegliedert) und wurde erster Rektor des 1997

errichteten Instituts für höhere Studien in orthodoxer Theologie. Dieses sollte ein



278 Guido Vergauwen

Fenster sein, durch das der Westen Einblick in den Osten erhält und der Osten
den Westen kennenlernt; ein Zentrum, das nicht nur die innerorthodoxe Gemeinschaft

fordert, sondern der innerchristlichen Einheit und der interreligiösen
Begegnung dient. 1982 erklärte die Heilige Synode des Ökumenischen Patriarchats

von Konstantinopel das Territorium der Schweiz und Lichtensteins zur unabhängigen

Metropolie und Damaskinos zum «Metropoliten der Schweiz und Exarch

von Europa» mit Sitz in Genf. Metropolit Damaskinos gehörte zur Delegation
des Ökumenischen Patriarchats, die jeweils zum Patrozinium vom 29. Juni die
Kirche Roms besuchten. Anlässlich des 1'600-jährigen Jubiläums des Konzils von
Konstantinopel (381) hielt Damaskinos am Vorabend von Pfingsten 1981 vor
dem versammelten römisch-katholischen Episkopat im Petersdom die Homilie
anstelle des durch das Attentat verwundeten Papstes - ein einmaliges Ereignis
seit der Kirchentrennung. Der enorme Einsatz von Metropolit Damaskinos für die

panorthodoxen und ökumenischen Anliegen wurde in der Verleihung vieler
Ehrendoktorwürden orthodoxer, römisch-katholischer und altkatholischer Fakultäten

anerkannt.
Unter seiner Leitung wurde das Zentrum in Chambésy zum Ort vielgestaltiger

Liturgie für die griechische, frankophone, rumänische, arabische Gemeinde;
panorthodoxer und ökumenischer Begegnungen, bilateraler Dialoge und akademischer

Aktivitäten (zum Beispiel internationale Seminare). Das auf seine Initiative
1997 errichtete Institut für höhere Studien in orthodoxer Theologie in Chambésy

trägt ökumenischen Charakter: zusammen mit der Katholisch-theologischen
Fakultät von Fribourg und der Evangelisch-theologischen Fakultät von Genf bietet
es einen zweijährigen Studiengang an.

Was Metropolit Damaskinos vor allem am Herzen liegt, ist die Heranbildung
junger Menschen, die fähig sind, dem Zeugnis des Evangeliums «das Fleisch der
Geschichte im Hier und Jetzt» zu geben - verfügbar für den Heiligen Geist und in
Treue zur apostolischen Tradition der Kirche; die sowohl starren Traditionalismus

wie grenzenlosen Reformismus überwinden in der Unterscheidung zwischen
dem «Gewand der Geschichte» (Form) und dem «Wesen der Wahrheit» (Norm).
Immer wieder betont Metropolit Damaskinos die Konzentration auf das Wesentliche,

den Glauben an Gott den Schöpfer aller Dinge, die über alle Grenzen
verbindende Kraft. Die Vereinigung der Kirchen sieht er in der Rückkehr zur Einheit

des ersten Jahrtausends, einer Einheit im Wesentlichen des Glaubens und des

Kultes, die keine Uniformität war, sondern in der sich die Mannigfaltigkeit der
Kulturen der Völker des Orients und des Okzidents in verschiedenen Formen der

Frömmigkeit und der theologischen Sprache manifestierte.3

-1

Siehe M. Brun, in: Bürki/Leimgruber (Hg.), Theologische Profile (wie Anm. 2), 449.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene 279

Evangelisch-reformierte Stimmen

«Es gehört zum Wesen der ökumenischen Bewegung, dass sie eine Wanderung
ins Unbekannte ist» schrieb Lukas Vischer (* 1926), der evangelisch-reformierte
Theologe und langjährige Direktor der Abteilung für Glauben und Kirchenverfassung

des Ökumenischen Rates der Kirchen in Genf (1960-1975) und Professor

in Bern.4 Nach dem Studium der Geschichte und der Theologie in Basel,

Strasbourg, Göttingen und Basel war Vischer Pfarrer im Industrieort Herblingen
bei Schaffhausen und verfasste zusammen mit Johannes Feiner 1975 das Neue
Glaubensbuch. Als Delegierter des Weltkirchenrates war er Beobachter beim II.
Vatikanischen Konzil und Moderator des Theologischen Departements des

Weltbundes reformierter Kirchen von 1982-1989.
Vischer wies unermüdlich darauf hin, dass die Verkündigung des Evangeliums

mit dem sozialen und politischen Zeugnis und der diakonischen Arbeit
zusammen gehört; und dass die Bemühungen der Kirchen um die Einheit nicht in

erster Linie von der Vergangenheit bestimmt sein sollten, sondern eine Bewegung
in die Zukunft sein müssen. «Jede Kirche hat, ausgehend von ihrem Verständnis
der Kirche, ihre eigene Vorstellung von Einheit.»5 Deshalb wird der Begriff
«Einheit» in den Dokumenten (Neu-Delhi 1961; Nairobi 1975) durch commu-
niolkoinonia ersetzt, der das Ziel der Gemeinschaft besser umschreibt. Vischer

gibt zu bedenken:

«Jeder Versuch, das Ziel der Einheit in Umrissen zu beschreiben, muss vom
Zeugnis der Schrift und Verkündigung der apostolischen Gemeinschaft ausgehen
[...] Einheit hat nicht zu allen Zeiten genau dieselbe Gestalt. Gewiss, der Grund,
der gelegt ist, gilt für alle Jahrhunderte. Die Einheit muss aber nach den

Voraussetzungen und Bedingungen der Zeit je andere Formen annehmen.»'

Heute stellt die fundamentale Krise der Menschheit die Kirchen über alle Schranken

hinweg vor die gewaltige Herausforderung, sich in einem konziliaren Prozess

zu einem gemeinsamen Zeugnis für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der

Schöpfung zusammenzufinden, «einen Ort zu bieten, an dem Gemeinschaft
gelebt und Solidarität nicht aufgekündigt wird».7

Dass das Ökumenismusdekret des II. Vatikanums von einer «gewissen
Einheit» (quaedem unitas) anderer ekklesialer Gemeinschaften spreche, sei im
Zusammenhang des römisch-katholischen Kirchenverständnisses sinnvoll, insofern
diese das Mass ist, an dem die übrigen Kirchen in dem Masse partizipieren, als

sie sich ihr annähern. Doch in der ökumenischen Bewegung werde diese Redeweise

problematisch, weil sie den Weg in die Einheit als Vorgang allmählichen
Wachstums nahelegt. Gegen diese Vorstellung betont Vischer eindringlich Busse
und Umkehr: «Der Weg in die Gemeinschaft führt über die Umkehr. Sie ist unter

Lukas Vischer, Ökumenische Skizzen. Frankfurt a.M. 1972, 228
Lukas Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»?, in: Ökumenische Rundschau.
41/1 (Januar 1992), 7.

Vischer. Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? (wie Anm. 5).
Vischer, 1st das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? (wie Anm. 5), 12.



280 Guido Vergauwen

.8diesem Preis nicht zu haben.» Präzise benennt Vischer offene Fragen: welches
Gewicht haben die Verschiedenheiten? Was heisst eigentlich Versöhnung? Ist
die Idee eines «harmonischen Ganzen» nicht ein romantisches Kirchenbild, das

nicht zur neutestamentlichen ekklesiologischen Vielfalt passt? Statt allgemeiner
Appelle fordert Vischer verbindliche Entscheidungen der kirchlichen Instanzen,
aber auch ihr Zusammenspiel mit den vielfältigen Initiativen und Impulsen von
Gruppen und Bewegungen. Die Suche vieler Kirchen nach ihrer Identität kann

nur als Antwort auf das Evangelium für heute, nicht in historischen konfessionellen

Charakteristika gefunden werden («Identity can only be found by responding
to the gospel today. It is not simply the result of history. It is a gift bestowed on
the church as it opens itself to God's word.»9) So sieht Vischer den Beitrag der
reformierten Kirchen in der ökumenischen Bewegung in dreifacher Weise: die

Rechtfertigung aus Gnade als Befreiung von der Gefangenschaft der Geschichte
und als Gerechtigkeit für deren Opfer («not simply grace for the perpetrator of
injustice; it ist justice for the victim»); die asketische Tradition (deren Bruch zum
Symbol der Reformation in Zürich wurde!) in einer neuen Perspektive als Widerstand

gegen die Verherrlichung der zerstörerischen Tat des homo faber («Faced
with the consequences of human efforts in the world we need to ask whether the

question of value and meaning of work has been examined sufficient
consistency»); die Reformation, die zum Bruch mit der historischen Kontinuität in der

apostolischen Sukzession führte, als Geschehen (event) verstehen, das einen Sinn
im Plan Gottes hat und uns öffnet für Überraschungen und Entwicklungen.

Das Erbe der Spaltungen lehrt uns, dass eine neue Qualität der Kommunikation

nötig ist, um Gemeinschaft in der Vielfalt sichtbar werden zu lassen.

Übereinstimmung in der Lehre bedarf des Dialogs, Strukturen können im gemeinsamen

Leben und Zeugnis angeglichen werden, doch entscheidend für die Einheit
bleibt die ständig neue Kommunikation.

Vischer erkennt in der römisch-katholischen Kirche seit dem II. Vatikanum
einen neuen Umgang mit der Vergangenheit und einen Geist der Busse; Versöhnung

setze aber voraus, dass die Erinnerungen sich einander annähern, und weil
die Kirchen auch in Zukunft nicht vor Versagen gefeit sind, stellt sich die Frage,
wie die ökumenische Gemeinschaft zu einem Ort der «gegenseitigen Ermahnung»

werden kann.

«Satis est! Die Formel ist im Laufe der Zeit immer wieder dazu missbraucht
worden, die Bedeutung der organisatorischen Fragen herabzumindern [...]. Die
Kirchen müssen sich nicht ändern: sie können, nachdem sie sich nur gegenseitig
anerkannt haben, ihre Identität ohne Abstriche aufrechterhalten. Läuft aber diese

Haltung letztlich nicht auf eine Verweigerung der Gemeinschaft hinaus? Du
magst bleiben, wer du bist; ich bleibe, wer ich bin. Die Entdeckung der Gemein-

Vischer. Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? (wie Anm. 5), 15.
Lukas Vischer. The Reformation Heritage and the Ecumenical Movement, in: Semper Refor-
manda. http://warc.ch/dt/erl3/08.html (15. April 2010): Milan Opocensky (Hg.), Towards a

Renewed Dialogue: the First and Second Reformations, in: Studies from the World Alliance
of Reformed Churches, 30 (1996), 161-169.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene 281

schaff drängt aber immer auf Verwirklichung hin. Sie verlangt darum auch eine
Strategie, die auf das Ziel der Einheit und des gemeinsamen Zeugnisses ausgerichtet

ist. [...] Formula satis est non satis est.»10

Der protestantische Theologe Klauspeter Blaser (1939-2003) träumte am Ende
seiner Karriere als Professor davon, ein Kinderbuch zu schreiben, das den Leserinnen

und Lesern einen neuen Blick auf die Liebe Gottes zur Welt ermöglichen
sollte. Der Tod kam seinem Projekt zuvor. Unter seinen zahlreichen Werken
blieb ein kleines Buch mit dem Titel Coup de foudre zurück: «La vie a commencé

par un coup de foudre: Dieu devient humain, terrestre, passionnant.» Diese
einfache, oft vergessene Wahrheit prägte seinen theologischen Weg, der als
Missionar und Lehrer in Südafrika begann, bevor er 1972 zum Professor für
systematische Theologie an die Universität Lausanne berufen wurde. Im Südafrika der

Apartheid wurde ihm die Bedeutung des sozialen Kontextes für die reformierte
Theologie bewusst. Die Lektüre biblischer Texte zur Begründung der getrennten
ethnischen Entwicklung entlarvte Blaser als häretisch; das soziale Umfeld prägt
von Grund auf die Entstehung des Christentums.

Für Blaser hat die Rechtfertigungslehre als eines der am heftigsten diskutierten

Thema des Protestantismus und der Ökumene fur die Menschen im Süden wie
in den westlichen Industriegesellschaften konkrete Auswirkungen. Das Vokabular

«Rechtfertigung der Gottlosen» sowie die Praxis «Vergebung der Sünden»

zeitigten im Kontext repressiver Regimes und struktureller Sünde schlimme
Wirkungen; doch Rechtfertigung aus Glauben - bei Paulus auf dem Hintergrund
spezifischer und persönlich erfahrener Unrechtsituation der Antike formuliert - gibt
Mördern, Folterern und Ausbeutern keineswegs ein gutes Gewissen, sondern
bejaht das Leben der Ausgeschlossenen und schliesse sie ins Lebensrecht aller ein.
Ebenso sorgt «Rechtfertigung ohne die Werke des Gesetzes» für die humane
Würde in der Leistungsgesellschaft. Dass die Rechtfertigungslehre an den
Problemen unserer Zeit vorbeigehe, bestreitet Blaser; ihre Aktualität ist jedoch an die
konkrete Übersetzung ins Heute gebunden, um nicht toter Buchstabe zu bleiben.
Die «Gemeinsame Erklärung» (1999) zwischen Lutherischer und Katholischer
Kirche ist daran zu messen, ob sie die Aktualität von Gottes Gerechtigkeit neu
ins Spiel zu bringen vermag. Die Perspektive ist das Wachsen der Gottesherr-
schaft, die Verbesserung der Gesellschaft, wie sie im religiösen Sozialismus
(«christianisme social») von Blumhardt, Ragaz, Fallot, Gounelle, Monod thematisiert

wurden. «Car il existe un horizon absolu de toute l'histoire. Il nous indique
la direction à suivre pour rendre les structures sociales mieux conformes à ce

Royaume en devenir. Annoncé et toujours à accomplir.»11
«Il eut la passion de l'Église universelle» würdigten ihn seine Kollegen nach

seinem frühen Tod.12 Aufgrund seiner Erfahrung in Afrika und mit afrikanischen
Doktoranden betonte Blaser in seiner theologischen Arbeit nicht nur die Kontex-

Lukas Vischer, ...satis est? Gemeinschaft in Christus und Einheit der Kirche, in: Karl Herbert

(Hg.). Christliche Freiheit im Dienst am Menschen. Frankfurt a.M. 1972. 253.
11

Klauspeter Blaser. Réforme, 3024, 27. März - 2. April 2003.
" Henry Mottu, in: Hommage à Klauspeter Blaser, Cahiers de 1TRP. 47 (2003), 1.



282 Guido Vergauwen

tualität jeder Theologie, sondern auch deren fragmentarischen Charakter, was ihm
eine grosse Unabhängigkeit und der Eschatologie einen zentralen Platz in seinem
Denken verlieh. Die Kirche ist für ihn «signe et instrument» auf dem Weg zum
kommenden Gottesreich.

Die Vision einer missionarischen Kirche in ökumenischer Solidarität, die den

Menschen die Möglichkeit gibt, Antwort auf den Ruf Christi zu geben, bestimmte

seine Ekklesiologie. Mission und Evangelisation müssen verstanden werden als

«une invitation à examiner en dialogue, une invitation qui peut être acceptée ou
refusée par ceux ou celles à qui elle est adressée». Kirche ist für Blaser «parabole
du Royaume de Dieu», sie ist «le mémorial du Royaume de Dieu, pas plus, mais

pas moins non plus».13 Dieser Gleichnischarakter hat Konsequenzen: das Leben
der Kirche kann nicht im Widerspruch mit ihrer Botschaft verharren («rien n'est
plus irritant qu'une comparaison boiteuse»). Doch wie kann die Kirche das

Evangelium von der Versöhnung mit Gott und den Mitmenschen bezeugen, wenn sie

sich nicht um die Überwindung der Spaltung bemüht? Oder die Botschaft eines

gerechten Gottes, der die Mächtigen vom Thron stürzt und die Erniedrigten
erhöht - und gleichzeitig an der Seite der Mächtigen Repression und Armut duldet
und gesellschaftliche Klassenunterschiede widerspiegelt?

Das Ziel der ökumenischen Bewegung besteht für Blaser darin, die Kirchen aus
ihren Widersprüchen herauszuführen und den Kampf für soziale Gerechtigkeit
und Schöpfungsbewahrung als integrierenden Teil ihres Glaubens und ihrer
Mission zu verstehen. So engagierte er sich während Jahrzehnten in der
Entwicklungshilfe und in der ökumenischen Arbeitsgemeinschaft «Église et Environnement»

(Kirche und Umwelt) im Rahmen der protestantischen Synode der Schweiz.
Die in ferne Länder getragenen Spaltungen fordern dringend, das Verhältnis von
Lokalkirche und Universalkirche als zwei Aspekte der gleichen Wirklichkeit in
ein Gleichgewicht zu bringen (Vischer: «Les grands thèmes que Klauspeter Blaser

avait au cœur - la justice, la paix et la sauvegarde de la création - demandent

impérativement une nouvelle orientation dans la compréhension de l'Eglise.»1).

Katholische Stimmen

Nach dem langen Pontifikat von Papst Pius XII. löste das II. Vatikanische Konzil
in der katholischen Kirche nicht nur eine gewaltige Aufbruchstimmung aus,
sondern öffnete gleichsam Fenster und Türen eines weitgehend in sich verschlossenen

Katholizismus. Es war die grosse Stunde, auf die viele Theologen, wie Otto
Karrer (1888-1976) und Johannes Feiner (1909-1985) gewartet hatten. Sie wurden

Wegbereiter der jüngeren Generation katholischer Ökumeniker. Karrer war
Mitbegründer ökumenischer Arbeitskreise, die massgeblich zum Dialog mit den

Reformierten beitrugen, seine Übersetzung des Neuen Testaments wurde zum
Wegbegleiter für viele Christen beider Konfessionen, als Mitbegründer der Theo-

Lukas Vischer, L'Église. Parabole du Royaume de Dieu, in: Hommage à Klauspeter Blaser
(wie Anm. 12), 24.
Vischer. L'Église (wie Anm. 13), 27.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene 283

logischen Gesellschaft der Schweiz (1950) wandte er sich gegen katholische
Auswüchse der Marienverehrung und sprach als einer der ersten vom Papsttum
als Petrusdienst. Das Konzil brachte den Ideen, für die er gelitten und gekämpft
hatte den Durchbruch. Für Johannes Feiner aus dem stadtzürcherischen Diaspora-
Katholizismus bedeutete das Ende der Ära der Piuspäpste einen theologischen
Aufbruch: er war erster, langjähriger Rektor der (1954 von Generalvikar Alfred
Theobaldi gegründeten) «Theologischen Kurse für Laien»; der mit seinen Chu-
rerkollegen Josef Trütsch und Franz Böckle publizierte Sammelband Fragen der
Theologie heute löste ein beachtliches Echo aus; als Konsultor des römischen
«Sekretariats für die Einheit der Christen», wurde das Konzil seine grosse
Leidenschaft. An allen Sessionen präsent übersetzte Feiner den nichtkatholischen
Beobachtern die lateinisch-theologische Konzilssprache und verfasste den
offiziellen Kommentar zum Dekret über den Ökumenismus, wo der Terminus
«Hierarchie der Wahrheiten» seine Handschrift trägt. Nach dem Konzil leitete Feiner
die Paulusakademie als nachkonziliaren modernen Areopag theologischer
Begegnung und Auseinandersetzung. Das zusammen mit Lukas Vischer herausgegebene

Neue Glaubensbuch ist gleichsam ein ökumenischer Katechismus.
Nach diesen Wegbereitern wurde der Luzerner Dominikaner Heinrich Stirni-

mann (1920-2005) zu einem wichtigen Architekten der Ökumene in der Schweiz.
Seine Begabung lag vor allem in der Fähigkeit, mit Menschen Kontakte zu knüpfen

und diese zum Dialog anzuregen. Der Sinn für Ästhetik und Kunst führte ihn
zunächst zum Architekturstudium an der ETH Zürich. 1942 trat er in den
Predigeroden ein und wurde nach den Studienjahren im Angelicum in Rom zum
Priester geweiht. Nach einigen Semestern Lehrtätigkeit in Tailaght/Dublin wurde
er 1952 Professor für Fundamentaltheologie an der Universität Fribourg, wo er
auch von 1968-1971, in der Zeit der Studentenunruhen, Rektor war. Seiner Offenheit

und Gesprächsbereitschaft war es zu verdanken, dass es an der Universität
nicht zu Ausschreitungen kam.

Als theologischen Experten hatte ihn 1962 Bischof François Charrière an die
erste Session des Konzils berufen; 1964 gründete er das «Institut für Ökumenische
Studien» (ISO) an der Universität Fribourg, das er mit grossem Engagement
ausbaute. Was Yves Congar ins Gästebuch des Instituts schrieb, war auch das Credo

von Stirnimann:

«C'est une grande promesse. De telles études se situent au cœur de toutes les autres

dans le domaine de la Sacra Doctrina. Elles profitent de toutes mais peuvent
leur apporter. Je crois à la théologie. Je crois à l'œcuménisme. Je crois à la

conjonction vivante des deux.»

Als katholischer Co-Präsident der von Bischofskonferenz und Evangelischem
Kirchenbund berufenen Evangebsch-Römischkatholischen Gesprächskommis-
sion (ERGK) und in freundschaftlichen Kontakten zu Exponenten der ökumenischen

Bewegung - wie Lukas Vischer und Metropolit Damaskinos - trug er
wesentlich zu einer ökumenischen Gesprächskultur bei. Die von ihm gegründeten
theologischen Reihen und die Reisen mit den Studierenden nach Genf sollten
erfahrbar machen, wie wichtig die direkten Gespräche und der Einsatz für die Ein-



284 Guido Vergauwen

heit der Christen für die Zukunft der Kirche sind. Nach seiner Emeritierung wurde

ihm als Prior in Luzern und Spiritual der Dominikanerinnen in Ilanz die Quel-
le aller Einheit in der Kontemplation immer wichtiger. Seine letzten Publikationen

Bruder Klaus und Mar/am sind Zeugnis dafür, dass Stirnimann bis zuletzt

Gesprächspartner für viele und Brückenbauer über die konfessionellen Grenzen

hinweg sein wollte.

Der lange Weg: die Anliegen des Zweiten Vatikanums

Was die hier exemplarisch vorgestellten Pioniere der Ökumene in ihrem Wirken
thematisierten, sind zentrale Anliegen des II. Vatikanischen Konzils: Kirche als im

Versöhnungshandeln Gottes gegründete Gemeinschaft; die koinonia der Ortskirchen

mit gemeinsamer Wahrheitsfindung von Amtsträgem und Laien; Besinnung
auf die ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends im Zusammenklang von Ost

und West, deren Einheit im Wesentlichen nicht Uniformität sondern vielfältige
Lebendigkeit der Ausgestaltungen war; das unermüdliche Ringen um eine sichtbare,

nicht nur spirituelle Gemeinschaft trotz allen Ernüchterungen; die zentrale

Bedeutung des sozialen und gesellschaftlichen Kontextes, ihre missionarische

Gestalt, die nach der Überwindung der Widersprüche in Botschaft und Leben

ruft; ihre grundlegende Aufgabe, für Gerechtigkeit, Frieden, Bewahrung der

Schöpfung, einzustehen; die «Hierarchie der Wahrheiten» in der Unterscheidung
von Wesentlichem und Zeitbedingten.

In seiner Enzyklika über den Ökumenismus (Ut unum sint) hat Papst
Johannes Paul II. an die grosse Vision von der Einheit aller christlichen Kirche
erinnert und zu den kleinen, notwendigen Schritten auf dem Weg dahin ermutigt.
Diese eine Kirche muss nicht gemacht werden, sie existiert schon, wenn auch in

brüchiger Gestalt kritisierbarer Menschen und einfachen Zeichen, in denen Gottes

Menschenliebe gegenwärtig wird. Bereits verbinden uns die gemeinsame Taufe
und das Bekenntnis zu dem, der unser Friede ist, bereits leben wir aus der Kraft
des gleichen Heiligen Geistes und wartet die gleiche Liebe des Vaters auf unsere
Heimkehr. Wie lange noch ist der Weg? Nicht länger als bis zu dieser Mitte.15

«Mögen alle Wege uns auch vorauseilen: um den einen Schritt zu wagen, der uns

weiterführt, müssen wir sie alle zurücklegen.»16

13
Siehe Guido Vergauwen. Ökumene heute und morgen, in: Für die Einheit der Kirchen. Freiburg

i.Ue. 2005.
' Benyoëtz. Variationen über ein verlorenes Thema (wie Anm. 1), 70.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene 285

Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene

Der Beitrag befasst sich mit Wegbereitern des ökumenischen Aufbruchs in der Schweiz, so mit
dem christkatholischen Homiletiker und Exegeten Kurt Stalder (1912-1996), dem Metropoliten
der Schweiz und Exarch von Europa mit Sitz in Genf Damaskinos Papandreou (* 1936). dem
protestantischen Theologen und Historiker Lukas Vischer (* 1926) und dem protestantischen
Theologen Klauspeter Blaser (1939-2003). Auf katholischer Seite werden die Theologen Otto
Karrer (1888-1976) und Johannes Feiner (1909-1985) als Wegbereiter für eine Generation
jüngerer katholischer Ökumeniker wie den Dominikaner Heinrich Stimimann (1920-2005)
betrachtet. Es wird gezeigt, wie diese Schweizer Ökumeniker in ihrem Wirken zentrale Anliegen
des IL Vatikanischen Konzils thematisierten, so das Verständnis der Kirche als im
Versöhnungshandeln Gottes gegründete Gemeinschaft, die koinonia der Ortskirchen mit gemeinsamer
Wahrheitsfindung von Amtsträgern und Laien, die Besinnung auf die ungeteilte Kirche des ersten

Jahrtausends im Zusammenklang von Ost und West, die zentrale Bedeutung des sozialen
und gesellschaftlichen Kontextes, die missionarische Gestalt der Kirche sowie das Einstehen
für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung.

Vatican II et l'œcuménisme

Cet article traite des pionniers du mouvement œcuménique en Suisse, plus particulièrement du
savant vieux-catholique Kurt Stalder (1912-1996), du métropolitain pour la Suisse et exarque
pour l'Europe Damaskinos Papandreou (*1936), du théologien et historien protestant Lukas
Vischer (* 1926) et du théologien protestant Klauspeter Blaser (1939-2003). Du côté catholique,

les théologiens Otto Karrer (1888-1976) et Johannes Feiner (1909-1985) sont considérés
comme précurseurs d'une génération déjeunes théologiens œcuménistes, tel que le père
dominicain Heinrich Stimimann (1920-2005). L'auteur démontre la manière dont ces théologiens
ont traité dans leur œuvres les thèmes principaux du Vatican II tels que la vision de l'Eglise en
tant que communauté fondée dans l'acte de conciliation divine, la koinonia des églises locales
et la recherche commune de la vérité de la part du clergé et des laïques, la réflexion sur l'Eglise
unie du premier millénaire, l'importance cruciale du contexte social, le message missionnaire
de l'Eglise ainsi que la défense des principes de justice et de paix et la protection de la création
divine.

The Second Vatican Council and Ecumenism

This essay deals with the pioneers of the ecumenical movement in Switzerland, focusing on the
Old Catholic homiletic scholar and exegete Kurt Stalder (1912-1996), on the Metropolitan of
Switzerland and Exarch of Europe Damaskinos Papandreou (* 1936) in Geneva, the Protestant
theologian and historian Lukas Vischer (* 1926) and the Protestant theologian Klauspeter Blaser

(1939-2003). The Catholic theologians Otto Karrer (1888-1976) and Johannes Feiner
(1909-1985) are regarded as precursors of a younger generation of Catholic ecumenists
represented here by the Dominican Heinrich Stirnimann (1920-2005). The author shows how these
Swiss ecumenists broached central issues of the Second Vatican Council such as the notion of
the Church as a community founded in God's act of conciliation, the koinonia of the local
Churches in the search for truth of both clergymen and laymen, the reflection on the undivided
Church of East and West in the first millennium, the crucial significance of the social context,
the missionary message of the Church and the defense ofjustice, peace and of God's creation.

Schlüsse/begriffe - Mots clés - Keywords
Ökumenischer Autbruch in der Schweiz - l'advent de l'œcuménisme en Suisse - the rise of
ecumenism in Switzerland, christkatholische, orthodoxe, protestantische und katholische
Schweizer Ökumeniker - savants œcuménistes Suisses de provénence vieux-catholique, orthodoxe,

protestante et catholique - Old Catholic, Orthodox, Protestant and Catholic Swiss
ecumenical scholars, Zweites Vatikanisches Konzil - Vatican II - Second Vatican Counil.

Guido Vergauwen. Prof. Dr., Prof, fur Fundamentaltheologie und Rektor der Universität
Freiburg/Schweiz.




	Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene

