Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene
Autor: Vergauwen, Guido
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene

Guido Vergauwen

«Geschichte nimmt ihren Anfang in der Erinnerung. Wer gedenken will und sich
erinnern kann, der braucht aus der Geschichte nicht zu lernen. Auch der Glaube
miisste keine Berge versetzen, wiisste der mit den bereits versetzten etwas anzu-
fangen.»'

Die Erinnerung an den Aufbruch nach dem II. Vatikanums zeigt fiir die Okume-
ne trotz des inzwischen verfliichtigten Elans oder gewisser Ermiidungserschei-
nungen Uberraschende Erkenntnisse: hier wurden wirklich «Berge versetzt»,
wurden Strukturen der Zusammenarbeit zwischen den Kirchen geschaffen, die
noch immer bestehen, wie die regelméssigen Treffen zwischen der Schweizer
Bischofskonferenz und dem Vorstand des Schweizerischen Evangelischen Kir-
chenbundes und die 1970 gegriindete Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen
der Schweiz, zu der auch Freikirchen und seit 1990 die orthodoxe Kirche geho-
ren. «Dialog» wurde zum prigenden Stichwort. Die Offnung der katholischen
Kirche l6ste verschiedene Reaktionen aus: Aufbruchstimmung bei den Katholi-
ken, Skepsis bei den Freikirchen, Reflexion der eigenen Identitdt bei den refor-
mierten Kirchen, Verunsicherung in der christkatholischen Kirche der Schweiz.
Unter den vielen Pionieren eines 6kumenischen Aufbruchs sollen exemplarisch
einige Wegbereiter und ihre Anliegen vorgestellt werden.

Eine christkatholische Stimme

Die christkatholische Kirche — konfrontiert mit einer schwindenden Mitglieder-
zahl und vielen konfessionell gemischten Ehen — fand im Exegeten und Homile-
tiker Kurt Stalder (1912-1996) einen ihrer profiliertesten Okumeniker. Sein
Werdegang von der Theologie Karl Barths bis zur Identifikation mit spezifisch
altkatholischen Gkumenischen Anliegen war lang. Stalder stammte aus dem

' Elazar Benyoétz, Variationen iiber ein verlorenes Thema, Miinchen/Wien 1997, 17.

SZRKG, 104 (2010), 275-285



276 Guido Vergauwen

Fricktal (Magden) im Kanton Aargau, wo sich nach 1870 auch lindliche Gebiete
dem neuen Bistum der christkatholischen Kirche Schweiz anschliessen konnten.
Im humanistischen Gymnasium Basel, zusammen mit den spiteren Theologen
Eduard Schweizer und Eduard Buess, war die «Christliche Dogmatik» von Karl
Barth die befreiende Entdeckung: dass Gottes Zuwendung nicht vom Tun des
Menschen abhéngt, sondern reine Gnade ist. Das Studium in Bern und die hitzi-
gen Debatten in der christkatholischen Studentenverbindung «Catholica Bernen-
sis» bereiteten ithn vor fiir das Lernvikariat in Olten und die Priesterweihe durch
Bischof Adolf Kiiry (1937), sowie das Pfarramt in Grenchen und Bern. Seine
Lust am Kontakt mit Menschen und die Vielfalt seiner Interessen liessen ihn erst
1959 seine umfangreiche Dissertation iber Das Werk des Geistes in der Heiligung
bei Paulus abschliessen. 1960 wurde er Nachfolger seines Lehrers Ernst Gaugler
auf dem Lehrstuhl fiir Neutestamentliche Wissenschaft, Homiletik und Katechetik
an der christkatholischen Fakultét bis zu seiner Emeritierung 1982.

Dass die Heilige Schrift die Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes be-
zeugt, aber nicht mit ihr identisch ist, war der Ansatzpunkt, von dem aus Stalder
die Erkenntnisse der modernen Linguistik flir das Verstehen und Gelingen von
Gemeinschaftsprozessen reflektierte. In seinem ¢kumenischen Engagement ver-
suchte er, patristische und ostkirchliche Ansitze aufzunehmen. Die Entdeckung
des Partnerschaftsverhiltnisses Gottes mit den Menschen fiihrte ihn zur paulini-
schen Sicht der Kirche als Ort der konkreten Gemeinschaft Gottes mit den Men-
schen. Kirche als eine im Versohnungshandeln Gottes gegriindete Gemeinschaft,
wird durch ein umfassendes Beziehungsnetz von Verantwortlichkeiten fiir das
Zeugnis und das Bleiben in der Wahrheit strukturiert. Die um einen Bischof als
Zeichen ihrer Einheit versammelte Ortsgemeinde ist eine «soteriologisch-trinita-
rische Realitdt» und jedes Amt in ihr dient dem Vollzug des Lebens in der Part-
nerschaft mit Gott und untereinander. Durch Verstehen, Interpretation und An-
wendung des biblischen Zeugnisses vollzieht sich die Beteiligung aller mit ihren
Gaben am Geschehen der Offenbarung selbst. Die «apostolische Sukzession» ist
fur Stalder ein umfassender Prozess, an dem alle Glieder der Kirche beteiligt sind,
die Amtstriager als Reprasentanten Christi und die Laien als Triger des Geistes in
ihrer irreduziblen «Gleichwertigkeit».> Es war ihm ein Anliegen, in unzihligen
Glaubens- und Bibelgesprichen Methoden zu entwickeln, die es Laien ermoglich-
te, ithren Glauben so zur Sprache zu bringen, dass sie sich kompetent am Prozess
der gemeinsamen Wahrheitsfindung beteiligen konnten. Gegen eine individualis-
tische Entstellung des christlichen Bekenntnisses betont Stalder in seinen ekkle-
siologischen Studien die ekklesiale und pneumatologische Dimension im Prozess
von Erkennen und Verstehen fiir das Predigtamt und den Religionsunterricht
(«Der Religionsunterricht soll in ekklesiale Existenz einiiben»). Die Vorausset-

? Kurt Stadler, Die Wirklichkeit Christi erfahren, 77—104, 110-125, zit. in: Bruno Biirki/ Ste-
phan Leimgruber (Hg.), Theologische Profile. Schweizer Theologen und Theologinnen des
19. und 20. Jahrhunderts, Freiburg i.Ue. 1998, 306-308.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene 277

zungen und Konsequenzen exegetischer Methodik im Hinblick auf den kirchli-
chen Verkiindigungsauftrag zu befragen, gehérte zur Perspektive seiner Vorle-
sungen. Bis an sein Lebensende versah er den geliebten Predigtdienst.

Seine ckumenische Aufgabe sah Stalder zunehmend darin, zwischen rémisch-
katholischen und reformatorischen Festlegungen durch analytischen Aufweis der
Anliegen zu vermitteln. Zusammen mit Walter Stihelin war Stadler bis 1993 Co-
Prasident der christkatholischen und romisch-katholischen Gesprachskommis-
sion (CRGK) und zusammen mit seinen Freunden Stirnimann, von Allmen, Leu-
ba, an der Formulierung gemeinsamer Texte der ERGK beteiligt (Taufe und Zu-
sammengehorigkeit in der Mischehe 1978 triagt weitgehend seine Handschrift).
Als erster Sekretdr der Schweizerischen Theologischen Gesellschaft (1965 ge-
griindet) galt Stadler in den 1970er und 1980er Jahren als der Reprisentant der
christkatholischen Kirche und Theologie. Fiir seine 6kumenischen Verdienste
verlieh ihm die Theologische Fakultdt von Neuchatel die Ehrendoktorwiirde.

Eine orthodoxe Stimme

Im orthodoxen Zentrum des Okumenischen Patriarchats in Chambésy tragen die
Glocken der St. Paulskirche nach dem Wunsch des Metropoliten Damaskinos
Papandreou die Namen «Liturgia», «Martyria», «Diakonia». In diesem Triptychon
verdichtet sich das theologische Anliegen, dem sein unermiidlicher Einsatz im
Dienst der Einheit diente: eine Ekklesiologie der koinonia wie sie in der Tradi-
tion der ungeteilten Kirche gelehrt und gelebt wurde.

Basil Papandreou, der bei der Diakonatsweihe den Namen Damaskinos an-
nahm, wurde 1936 in Griechenland (Kato Chryssovitsa) geboren, studierte an der
Theologischen Hochschule des Okumenischen Patriarchats in Chalki und an den
Universitdten von Bonn und Marburg. 1966 beschloss er seine Studien in Athen
mit der historisch-kritischen Doktoratsthese Die Griindung und Organisation der
armenischen Kirche bis zum 1V. Okumenischen Konzil (1994 ins Armenische
tibersetzt). Als Archimandrit betreute er griechische Gastarbeiter bei Bonn, griin-
dete griechische Volksschulen und leitete die Hohere Schule fiir griechische So-
zialarbeiter in Michaelshofen bei Kéln. Vom Okumenischen Patriarchen Athena-
goras 1965 zum Vorsteher des orthodoxen Mdénchszentrums von Taizé ernannt,
entwickelte er dieses zu einer Beratungs- und Informationsstelle. Als theologischer
Berater nahm er 1968 an der IV. Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen in Uppsala teil und wurde 1969 zum Direktor des Orthodoxen Zentrums
des Okumenischen Patriarchats in Chambésy (Genf) und zum Sekretir fiir die
Vorbereitung des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen Kirche ernannt.
Als Metropolit von Tranoupolis 1970 zum Bischof geweiht, wurde er im Oku-
menischen Rat der Kirchen (ORK) orthodoxer Verbindungsmann in der Kom-
mission «Faith and Order» (Glaube und Kirchenverfassung). Als Gastprofessor
lehrte Damaskinos an mehreren Universititen und am 6kumenischen Institut von
Bossey (dem Weltkirchenrat angegliedert) und wurde erster Rektor des 1997 er-
richteten Instituts fiir hohere Studien in orthodoxer Theologie. Dieses sollte ein



278 Guido Vergauwen

Fenster sein, durch das der Westen Einblick in den Osten erhilt und der Osten
den Westen kennenlernt; ein Zentrum, das nicht nur die innerorthodoxe Gemein-
schaft fordert, sondern der innerchristlichen Einheit und der interreligiosen Be-
gegnung dient. 1982 erklirte die Heilige Synode des Okumenischen Patriarchats
von Konstantinopel das Territorium der Schweiz und Lichtensteins zur unabhédn-
gigen Metropolie und Damaskinos zum «Metropoliten der Schweiz und Exarch
von Europa» mit Sitz in Genf. Metropolit Damaskinos gehorte zur Delegation
des Okumenischen Patriarchats, die jeweils zum Patrozinium vom 29. Juni die
Kirche Roms besuchten. Anldsslich des 1’600-jdhrigen Jubildums des Konzils von
Konstantinopel (381) hielt Damaskinos am Vorabend von Pfingsten 1981 vor
dem versammelten romisch-katholischen Episkopat im Petersdom die Homilie
anstelle des durch das Attentat verwundeten Papstes — ein einmaliges Ereignis
seit der Kirchentrennung. Der enorme Einsatz von Metropolit Damaskinos fiir die
panorthodoxen und 6kumenischen Anliegen wurde in der Verleihung vieler Eh-
rendoktorwiirden orthodoxer, romisch-katholischer und altkatholischer Fakulta-
ten anerkannt.

Unter seiner Leitung wurde das Zentrum in Chambésy zum Ort vielgestaltiger
Liturgie fiir die griechische, frankophone, ruménische, arabische Gemeinde; pan-
orthodoxer und 6kumenischer Begegnungen, bilateraler Dialoge und akademi-
scher Aktivitdten (zum Beispiel internationale Seminare). Das auf seine Initiative
1997 errichtete Institut fiir héhere Studien in orthodoxer Theologie in Chambésy
tragt 6kumenischen Charakter: zusammen mit der Katholisch-theologischen Fa-
kultdt von Fribourg und der Evangelisch-theologischen Fakultidt von Genf bietet
es einen zweijidhrigen Studiengang an.

Was Metropolit Damaskinos vor allem am Herzen liegt, ist die Heranbildung
junger Menschen, die fihig sind, dem Zeugnis des Evangeliums «das Fleisch der
Geschichte im Hier und Jetzt» zu geben — verfiigbar fiir den Heiligen Geist und in
Treue zur apostolischen Tradition der Kirche; die sowohl starren Traditionalis-
mus wie grenzenlosen Reformismus iiberwinden in der Unterscheidung zwischen
dem «Gewand der Geschichte» (Form) und dem «Wesen der Wahrheit» (Norm).
Immer wieder betont Metropolit Damaskinos die Konzentration auf das Wesent-
liche, den Glauben an Gott den Schopfer aller Dinge, die iiber alle Grenzen ver-
bindende Kraft. Die Vereinigung der Kirchen sieht er in der Riickkehr zur Ein-
heit des ersten Jahrtausends, einer Einheit im Wesentlichen des Glaubens und des
Kultes, die keine Uniformitét war, sondern in der sich die Mannigfaltigkeit der
Kulturen der Volker des Orients und des Okzidents in verschiedenen Formen der
Frommigkeit und der theologischen Sprache manifestierte.’

? Sjehe M. Brun, in: Biirki/Leimgruber (Hg.), Theologische Profile (wie Anm. 2), 449.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene 279

Evangelisch-reformierte Stimmen

«Es gehort zum Wesen der 6kumenischen Bewegung, dass sie eine Wanderung
ins Unbekannte ist» schrieb Lukas Vischer (*1926), der evangelisch-reformierte
Theologe und langjéhrige Direktor der Abteilung fiir Glauben und Kirchenver-
fassung des Okumenischen Rates der Kirchen in Genf (1960-1975) und Profes-
sor in Bern.* Nach dem Studium der Geschichte und der Theologie in Basel,
Strasbourg, Géttingen und Basel war Vischer Pfarrer im Industrieort Herblingen
bei Schaffhausen und verfasste zusammen mit Johannes Feiner 1975 das Newe
Glaubensbuch. Als Delegierter des Weltkirchenrates war er Beobachter beim I1.
Vatikanischen Konzil und Moderator des Theologischen Departements des Welt-
bundes reformierter Kirchen von 1982-1989.

Vischer wies unermiidlich darauf hin, dass die Verkiindigung des Evange-
liums mit dem sozialen und politischen Zeugnis und der diakonischen Arbeit zu-
sammen gehort; und dass die Bemiihungen der Kirchen um die Einheit nicht in
erster Linie von der Vergangenheit bestimmt sein sollten, sondern eine Bewegung
in die Zukunft sein miissen. «Jede Kirche hat, ausgehend von threm Verstindnis
der Kirche, ihre eigene Vorstellung von Einheit.»” Deshalb wird der Begriff
«Einheit» in den Dokumenten (Neu-Delhi 1961; Nairobi 1975) durch commu-
niolkoinonia ersetzt, der das Ziel der Gemeinschaft besser umschreibt. Vischer
gibt zu bedenken:

«Jeder Versuch, das Ziel der Einheit in Umrissen zu beschreiben, muss vom
Zeugnis der Schrift und Verkiindigung der apostolischen Gemeinschaft ausgehen
[...] Einheit hat nicht zu allen Zeiten genau dieselbe Gestalt. Gewiss, der Grund,
der gelegt ist, gilt fiir alle Jahrhunderte. Die Einheit muss aber nach den Voraus-
setzungen und Bedingungen der Zeit je andere Formen annehmen.»®

Heute stellt die fundamentale Krise der Menschheit die Kirchen iiber alle Schran-
ken hinweg vor die gewaltige Herausforderung, sich in einem konziliaren Prozess
zu einem gemeinsamen Zeugnis fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schopfung zusammenzufinden, «einen Ort zu bieten, an dem Gemeinschaft ge-
lebt und Solidaritit nicht aufgekiindigt wird».”

Dass das Okumenismusdekret des II. Vatikanums von einer «gewissen Ein-
heity (quaedem unitas) anderer ekklesialer Gemeinschaften spreche, sei im Zu-
sammenhang des romisch-katholischen Kirchenverstiandnisses sinnvoll, insofern
diese das Mass ist, an dem die iibrigen Kirchen in dem Masse partizipieren, als
sie sich ihr anndhern. Doch in der 6kumenischen Bewegung werde diese Rede-
weise problematisch, weil sie den Weg in die Einheit als Vorgang allméhlichen
Wachstums nahelegt. Gegen diese Vorstellung betont Vischer eindringlich Busse
und Umkehr: «Der Weg in die Gemeinschaft flihrt iiber die Umkehr. Sie ist unter

Lukas Vischer, Okumenische Skizzen, Frankfurt a.M. 1972, 228

Lukas Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»?, in: Okumenische Rundschau,
41/1 (Januar 1992), 7.

Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? (wie Anm. 5).

Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? (wie Anm. 5), 12.



280 Guido Vergauwen

diesem Preis nicht zu haben.»® Prizise benennt Vischer offene Fragen: welches
Gewicht haben die Verschiedenheiten? Was heisst eigentlich Verséhnung? Ist
die Idee eines «harmonischen Ganzen» nicht ein romantisches Kirchenbild, das
nicht zur neutestamentlichen ekklesiologischen Vielfalt passt? Statt allgemeiner
Appelle fordert Vischer verbindliche Entscheidungen der kirchlichen Instanzen,
aber auch ithr Zusammenspiel mit den vielfiltigen Initiativen und Impulsen von
Gruppen und Bewegungen. Die Suche vieler Kirchen nach ihrer Identitit kann
nur als Antwort auf das Evangelium fiir heute, nicht in historischen konfessionel-
len Charakteristika gefunden werden («Identity can only be found by responding
to the gospel today. It is not simply the result of history. It is a gift bestowed on
the church as it opens itself to God’s word.»”) So sieht Vischer den Beitrag der
reformierten Kirchen in der 6kumenischen Bewegung in dreifacher Weise: die
Rechtfertigung aus Gnade als Befreiung von der Gefangenschaft der Geschichte
und als Gerechtigkeit fiir deren Opfer («not simply grace for the perpetrator of
injustice; it ist justice for the victimy»); die asketische Tradition (deren Bruch zum
Symbol der Reformation in Ziirich wurde!) in einer neuen Perspektive als Wider-
stand gegen die Verherrlichung der zerstorerischen Tat des homo faber («Faced
with the consequences of human efforts in the world we need to ask whether the
question of value and meaning of work has been examined sufficient consis-
tency»); die Reformation, die zum Bruch mit der historischen Kontinuitét in der
apostolischen Sukzession fiihrte, als Geschehen (event) verstehen, das einen Sinn
im Plan Gottes hat und uns 6ffnet fiir Uberraschungen und Entwicklungen.

Das Erbe der Spaltungen lehrt uns, dass eine neue Qualitdt der Kommunika-
tion notig ist, um Gemeinschaft in der Vielfalt sichtbar werden zu lassen. Uber-
einstimmung in der Lehre bedarf des Dialogs, Strukturen konnen im gemeinsa-
men Leben und Zeugnis angeglichen werden, doch entscheidend fiir die Einheit
bleibt die stindig neue Kommunikation.

Vischer erkennt in der romisch-katholischen Kirche seit dem II. Vatikanum
einen neuen Umgang mit der Vergangenheit und einen Geist der Busse; Versoh-
nung setze aber voraus, dass die Erinnerungen sich einander anndhern, und weil
die Kirchen auch in Zukunft nicht vor Versagen gefeit sind, stellt sich die Frage,
wie die dkumenische Gemeinschaft zu einem Ort der «gegenseitigen Ermah-
nung» werden kann.

«Satis est! Die Formel ist im Laufe der Zeit immer wieder dazu missbraucht
worden, die Bedeutung der organisatorischen Fragen herabzumindern [...]. Die
Kirchen miissen sich nicht dndern; sie kénnen, nachdem sie sich nur gegenseitig
anerkannt haben, ihre Identitit ohne Abstriche aufrechterhalten. Lauft aber diese
Haltung letztlich nicht auf eine Verweigerung der Gemeinschaft hinaus? Du
magst bleiben, wer du bist; ich bleibe, wer ich bin. Die Entdeckung der Gemein-

. Vischer, Ist das wirklich die «Einheit, die wir suchen»? (wie Anm. 5), 15.

? Lukas Vischer, The Reformation Heritage and the Ecumenical Movement, in: Semper Refor-
manda, http://warc.ch/dt/er13/08.html (15. April 2010); Milan Opocensky (Hg.), Towards a
Renewed Dialogue: the First and Second Reformations, in: Studies from the World Alliance
of Reformed Churches, 30 (1996), 161-169.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene 281

schaft dridngt aber immer auf Verwirklichung hin. Sie verlangt darum auch eine
Strategie, die auf das Ziel der Einheit und des gemeinsamen Zeugnisses ausge-
richtet ist. [...] Formula satis est non satis est.»'’

Der protestantische Theologe Klauspeter Blaser (1939-2003) traumte am Ende
seiner Karriere als Professor davon, ein Kinderbuch zu schreiben, das den Leser-
innen und Lesern einen neuen Blick auf die Liebe Gottes zur Welt ermoglichen
sollte. Der Tod kam seinem Projekt zuvor. Unter seinen zahlreichen Werken
blieb ein kleines Buch mit dem Titel Coup de foudre zuriick: «La vie a commen-
cé par un coup de foudre: Dieu devient humain, terrestre, passionnant.» Diese
einfache, oft vergessene Wahrheit prigte seinen theologischen Weg, der als Mis-
sionar und Lehrer in Siidafrika begann, bevor er 1972 zum Professor fiir syste-
matische Theologie an die Universitdt Lausanne berufen wurde. Im Siidafrika der
Apartheid wurde ihm die Bedeutung des sozialen Kontextes fiir die reformierte
Theologie bewusst. Die Lektiire biblischer Texte zur Begriindung der getrennten
ethnischen Entwicklung entlarvte Blaser als héretisch; das soziale Umfeld pragt
von Grund auf die Entstehung des Christentums.

Fiir Blaser hat die Rechtfertigungslehre als eines der am heftigsten diskutier-
ten Thema des Protestantismus und der Okumene fiir die Menschen im Stiden wie
in den westlichen Industriegesellschaften konkrete Auswirkungen. Das Vokabu-
lar «Rechtfertigung der Gottlosen» sowie die Praxis «Vergebung der Siinden»
zeitigten im Kontext repressiver Regimes und struktureller Siinde schlimme Wir-
kungen; doch Rechtfertigung aus Glauben — bei Paulus auf dem Hintergrund spe-
zifischer und personlich erfahrener Unrechtsituation der Antike formuliert — gibt
Mordern, Folterern und Ausbeutern keineswegs ein gutes Gewissen, sondern be-
jaht das Leben der Ausgeschlossenen und schliesse sie ins Lebensrecht aller ein.
Ebenso sorgt «Rechtfertigung ohne die Werke des Gesetzes» flir die humane
Wiirde in der Leistungsgesellschaft. Dass die Rechtfertigungslehre an den Prob-
lemen unserer Zeit vorbeigehe, bestreitet Blaser; ihre Aktualitit ist jedoch an die
konkrete Ubersetzung ins Heute gebunden, um nicht toter Buchstabe zu bleiben.
Die «Gemeinsame Erkldarung» (1999) zwischen Lutherischer und Katholischer
Kirche ist daran zu messen, ob sie die Aktualitit von Gottes Gerechtigkeit neu
ins Spiel zu bringen vermag. Die Perspektive ist das Wachsen der Gottesherr-
schaft, die Verbesserung der Gesellschaft, wie sie im religiésen Sozialismus
(«christianisme social») von Blumhardt, Ragaz, Fallot, Gounelle, Monod thema-
tisiert wurden. «Car il existe un horizon absolu de toute I’histoire. Il nous indique
la direction a suivre pour rendre les structures sociales mieux conformes a ce Ro-
yaume en devenir. Annoncé et toujours a accomplir.»'’

«Il eut la passion de I’Eglise universelle» wiirdigten ihn seine Kollegen nach
seinem frithen Tod.'” Aufgrund seiner Erfahrung in Afrika und mit afrikanischen
Doktoranden betonte Blaser in seiner theologischen Arbeit nicht nur die Kontex-

% Lukas Vischer, ...satis est? Gemeinschaft in Christus und Einheit der Kirche, in: Karl Her-
bert (Hg.), Chrlsthche Freiheit im Dienst am Menschen, Frankfurt a.M. 1972, 253.
'! Klauspeter Blaser, Réforme, 3024, 27. Mirz — 2. April 2003.

o Henry Mottu, in: Hommage a Klauspeter Blaser, Cahiers de I'IRP, 47 (2003), 1.



282 Guido Vergauwen

tualitdt jeder Theologie, sondern auch deren fragmentarischen Charakter, was ihm
eine grosse Unabhéngigkeit und der Eschatologie einen zentralen Platz in seinem
Denken verlieh. Die Kirche ist fiir ihn «signe et instrument» auf dem Weg zum
kommenden Gottesreich.

Die Vision einer missionarischen Kirche in 6kumenischer Solidaritit, die den
Menschen die Moglichkeit gibt, Antwort auf den Ruf Christi zu geben, bestimm-
te seine Ekklesiologie. Mission und Evangelisation miissen verstanden werden als
«une invitation a examiner en dialogue, une invitation qui peut étre acceptée ou
refusée par ceux ou celles a qui elle est adressée». Kirche ist fiir Blaser «parabole
du Royaume de Dieu», sie ist «le mémorial du Royaume de Dieu, pas plus, mais
pas moins non plusy».” Dieser Gleichnischarakter hat Konsequenzen: das Leben
der Kirche kann nicht im Widerspruch mit ihrer Botschaft verharren («rien n’est
plus irritant qu une comparaison boiteuse»). Doch wie kann die Kirche das Evan-
gelium von der Versshnung mit Gott und den Mitmenschen bezeugen, wenn sie
sich nicht um die Uberwindung der Spaltung bemiiht? Oder die Botschaft eines
gerechten Gottes, der die Méchtigen vom Thron stiirzt und die Erniedrigten er-
hoht — und gleichzeitig an der Seite der Méachtigen Repression und Armut duldet
und gesellschaftliche Klassenunterschiede widerspiegelt?

Das Ziel der 6kumenischen Bewegung besteht fiir Blaser darin, die Kirchen aus
thren Widerspriichen herauszufiihren und den Kampf fiir soziale Gerechtigkeit
und Schopfungsbewahrung als integrierenden Teil ihres Glaubens und ihrer
Mission zu verstehen. So engagierte er sich wihrend Jahrzehnten in der Entwick-
lungshilfe und in der 6kumenischen Arbeitsgemeinschaft «Eglise et Environne-
ment» (Kirche und Umwelt) im Rahmen der protestantischen Synode der Schweiz.
Die in ferne Linder getragenen Spaltungen fordern dringend, das Verhéltnis von
Lokalkirche und Universalkirche als zwei Aspekte der gleichen Wirklichkeit in
ein Gleichgewicht zu bringen (Vischer: «Les grands thémes que Klauspeter Bla-
ser avait au coeur — la justice, la paix et la sauvegarde de la création — demandent
impérativement une nouvelle orientation dans la compréhension de I’Eglise.»').

Katholische Stimmen

Nach dem langen Pontifikat von Papst Pius XII. 16ste das II. Vatikanische Konzil
in der katholischen Kirche nicht nur eine gewaltige Aufbruchstimmung aus, son-
dern 6ffnete gleichsam Fenster und Tiiren eines weitgehend in sich verschlosse-
nen Katholizismus. Es war die grosse Stunde, auf die viele Theologen, wie Otto
Karrer (1888-1976) und Johannes Feiner (1909-1985) gewartet hatten. Sie wur-
den Wegbereiter der jiingeren Generation katholischer Okumeniker. Karrer war
Mitbegriinder 6kumenischer Arbeitskreise, die massgeblich zum Dialog mit den
Reformierten beitrugen, seine Ubersetzung des Neuen Testaments wurde zum
Wegbegleiter fiir viele Christen beider Konfessionen, als Mitbegriinder der Theo-

" Lukas Vischer, L’ Eglise. Parabole du Royaume de Dieu, in: Hommage a Klauspeter Blaser
(wie Anm. 12), 24,
" Vischer, L’Eglise (wie Anm. 13), 27.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene 283

logischen Gesellschaft der Schweiz (1950) wandte er sich gegen katholische
Auswiichse der Marienverehrung und sprach als einer der ersten vom Papsttum
als Petrusdienst. Das Konzil brachte den Ideen, fiir die er gelitten und gekampft
hatte den Durchbruch. Fiir Johannes Feiner aus dem stadtziircherischen Diaspora-
Katholizismus bedeutete das Ende der Ara der Piuspipste einen theologischen
Autbruch: er war erster, langjahriger Rektor der (1954 von Generalvikar Alfred
Theobaldi gegriindeten) «Theologischen Kurse fiir Laien»; der mit seinen Chu-
rerkollegen Josef Triitsch und Franz Bockle publizierte Sammelband Fragen der
Theologie heute 16ste ein beachtliches Echo aus; als Konsultor des rémischen
«Sekretariats fiir die Einheit der Christen», wurde das Konzil seine grosse Lei-
denschaft. An allen Sessionen pridsent iibersetzte Feiner den nichtkatholischen
Beobachtern die lateinisch-theologische Konzilssprache und verfasste den offi-
ziellen Kommentar zum Dekret iiber den Okumenismus, wo der Terminus «Hie-
rarchie der Wahrheiten» seine Handschrift trigt. Nach dem Konzil leitete Feiner
die Paulusakademie als nachkonziliaren modernen Areopag theologischer Be-
gegnung und Auseinandersetzung. Das zusammen mit Lukas Vischer herausge-
gebene Neue Glaubensbuch ist gleichsam ein 6kumenischer Katechismus.

Nach diesen Wegbereitern wurde der Luzerner Dominikaner Heinrich Stirni-
mann (1920-2005) zu einem wichtigen Architekten der Okumene in der Schweiz.
Seine Begabung lag vor allem in der Fahigkeit, mit Menschen Kontakte zu kniip-
fen und diese zum Dialog anzuregen. Der Sinn fiir Asthetik und Kunst fiithrte ihn
zunédchst zum Architekturstudium an der ETH Ziirich. 1942 trat er in den Predi-
geroden ein und wurde nach den Studienjahren im Angelicum in Rom zum
Priester geweiht. Nach einigen Semestern Lehrtédtigkeit in Tailaght/Dublin wurde
er 1952 Professor fiir Fundamentaltheologie an der Universitit Fribourg, wo er
auch von 1968-1971, in der Zeit der Studentenunruhen, Rektor war. Seiner Offen-
heit und Gespréchsbereitschaft war es zu verdanken, dass es an der Universitét
nicht zu Ausschreitungen kam.

Als theologischen Experten hatte ihn 1962 Bischof Frangois Charriére an die
erste Session des Konzils berufen; 1964 griindete er das «Institut fiir Okumenische
Studien» (ISO) an der Universitit Fribourg, das er mit grossem Engagement aus-
baute. Was Yves Congar ins Géstebuch des Instituts schrieb, war auch das Credo
von Stirnimann:

«C'est une grande promesse. De telles études se situent au cceur de toutes les aut-
res dans le domaine de la Sacra Doctrina. Elles profitent de toutes mais peuvent
leur apporter. Je crois a la théologie. Je crois a I’cecuménisme. Je crois a la con-
jonction vivante des deux.»

Als katholischer Co-Prisident der von Bischofskonferenz und Evangelischem
Kirchenbund berufenen Evangelisch-Rémischkatholischen Gesprachskommis-
sion (ERGK) und in freundschaftlichen Kontakten zu Exponenten der ékumeni-
schen Bewegung — wie Lukas Vischer und Metropolit Damaskinos — trug er we-
sentlich zu einer 6kumenischen Gesprachskultur bei. Die von ihm gegriindeten
theologischen Reihen und die Reisen mit den Studierenden nach Genf sollten er-
fahrbar machen, wie wichtig die direkten Gespriiche und der Einsatz fiir die Ein-



284 Guido Vergauwen

heit der Christen fiir die Zukunft der Kirche sind. Nach seiner Emeritierung wur-
de ihm als Prior in Luzern und Spiritual der Dominikanerinnen in Ilanz die Quel-
le aller Einheit in der Kontemplation immer wichtiger. Seine letzten Publikatio-
nen Bruder Klaus und Marjam sind Zeugnis dafiir, dass Stirnimann bis zuletzt
Gesprichspartner fiir viele und Briickenbauer tiber die konfessionellen Grenzen
hinweg sein wollte.

Der lange Weg: die Anliegen des Zweiten Vatikanums

Was die hier exemplarisch vorgestellten Pioniere der Okumene in ihrem Wirken
thematisierten, sind zentrale Anliegen des Il. Vatikanischen Konzils: Kirche als im
Versohnungshandeln Gottes gegriindete Gemeinschaft; die koinonia der Ortskir-
chen mit gemeinsamer Wahrheitsfindung von Amtstrigern und Laien; Besinnung
auf die ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends im Zusammenklang von Ost
und West, deren Einheit im Wesentlichen nicht Uniformitit sondern vielfiltige
Lebendigkeit der Ausgestaltungen war; das unermiidliche Ringen um eine sicht-
bare, nicht nur spirituelle Gemeinschaft trotz allen Erniichterungen; die zentrale
Bedeutung des sozialen und gesellschaftlichen Kontextes, ihre missionarische
Gestalt, die nach der Uberwindung der Widerspriiche in Botschaft und Leben
ruft; ihre grundlegende Aufgabe, fiir Gerechtigkeit, Frieden, Bewahrung der
Schopfung, einzustehen; die «Hierarchie der Wahrheiten» in der Unterscheidung
von Wesentlichem und Zeitbedingten.

In seiner Enzyklika iiber den Okumenismus (Ut wunum sint) hat Papst Jo-
hannes Paul II. an die grosse Vision von der Einheit aller christlichen Kirche
erinnert und zu den kleinen, notwendigen Schritten auf dem Weg dahin ermutigt.
Diese eine Kirche muss nicht gemacht werden, sie existiert schon, wenn auch in
briichiger Gestalt kritisierbarer Menschen und einfachen Zeichen, in denen Got-
tes Menschenliebe gegenwirtig wird. Bereits verbinden uns die gemeinsame Taufe
und das Bekenntnis zu dem, der unser Friede ist, bereits leben wir aus der Kraft
des gleichen Heiligen Geistes und wartet die gleiche Liebe des Vaters auf unsere
Heimkehr. Wie lange noch ist der Weg? Nicht linger als bis zu dieser Mitte."”
«Mogen alle Wege uns auch vorauseilen: um den einen Schritt zu wagen, der uns
weiterfiihrt, miissen wir sie alle zuriicklegen.»'®

'* Siehe Guido Vergauwen, Okumene heute und morgen, in: Fiir die Einheit der Kirchen, Frei-
burg i.Ue. 2005.
' Benyoétz, Variationen iiber ein verlorenes Thema (wie Anm. 1), 70.



Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene 285

Das Zweite Vatikanische Konzil und die Okumene

Der Beitrag befasst sich mit Wegbereitern des kumenischen Aufbruchs in der Schweiz, so mit
dem christkatholischen Homiletiker und Exegeten Kurt Stalder (1912—1996), dem Metropoliten
der Schweiz und Exarch von Europa mit Sitz in Genf Damaskinos Papandreou (*1936), dem
protestantischen Theologen und Historiker Lukas Vischer (¥*1926) und dem protestantischen
Theologen Klauspeter Blaser (1939-2003). Auf katholischer Seite werden die Theologen Otto
Karrer (1888-1976) und Johannes Feiner (1909-1985) als Wegbereiter fiir eine Generation jiin-
gerer katholischer Okumeniker wie den Dominikaner Heinrich Stirnimann (1920-2005) be-
trachtet. Es wird gezeigt, wie diese Schweizer Okumeniker in ihrem Wirken zentrale Anliegen
des II. Vatikanischen Konzils thematisierten, so das Verstindnis der Kirche als im Versoh-
nungshandeln Gottes gegriindete Gemeinschaft, die koinonia der Ortskirchen mit gemeinsamer
Wabhrheitsfindung von Amtstragern und Laien, die Besinnung auf die ungeteilte Kirche des ers-
ten Jahrtausends im Zusammenklang von Ost und West, die zentrale Bedeutung des sozialen
und gesellschaftlichen Kontextes, die missionarische Gestalt der Kirche sowie das Einstehen
fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung.

Vatican II et |’ cecuménisme

Cet article traite des pionniers du mouvement cecuménique en Suisse, plus particulicrement du
savant vieux-catholique Kurt Stalder (1912-1996), du métropolitain pour la Suisse et exarque
pour I’Europe Damaskinos Papandreou (*1936), du théologien et historien protestant Lukas
Vischer (¥1926) et du théologien protestant Klauspeter Blaser (1939-2003). Du c6té catholi-
que, les théologiens Otto Karrer (1888-1976) et Johannes Feiner (1909—-1985) sont considérés
comme précurseurs d’une génération de jeunes théologiens cecuménistes, tel que le pére domi-
nicain Heinrich Stirnimann (1920-2005). L auteur démontre la maniére dont ces théologiens
ont traité dans leur ceuvres les themes principaux du Vatican Il tels que la vision de I’Eglise en
tant que communauté fondée dans I’acte de conciliation divine, la koinonia des églises locales
et la recherche commune de la vérité de la part du clergé et des laiques, la réflexion sur I’Eglise
unie du premier millénaire, I’importance cruciale du contexte social, le message missionnaire
de I’Eglise ainsi que la défense des principes de justice et de paix et la protection de la création
divine.

The Second Vatican Council and Ecumenism

This essay deals with the pioneers of the ecumenical movement in Switzerland, focusing on the
Old Catholic homiletic scholar and exegete Kurt Stalder (1912-1996), on the Metropolitan of
Switzerland and Exarch of Europe Damaskinos Papandreou (*1936) in Geneva, the Protestant
theologian and historian Lukas Vischer (*1926) and the Protestant theologian Klauspeter Bla-
ser (1939-2003). The Catholic theologians Otto Karrer (1888-1976) and Johannes Feiner
(1909-1985) are regarded as precursors of a younger generation of Catholic ecumenists repre-
sented here by the Dominican Heinrich Stirnimann (1920-2005). The author shows how these
Swiss ecumenists broached central issues of the Second Vatican Council such as the notion of
the Church as a community founded in God’s act of conciliation, the koinonia of the local
Churches in the search for truth of both clergymen and laymen, the reflection on the undivided
Church of East and West in the first millennium, the crucial significance of the social context,
the missionary message of the Church and the defense of justice, peace and of God’s creation.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Okumenischer Aufbruch in der Schweiz — I’advent de I’cecuménisme en Suisse — the rise of
ecumenism in Switzerland, christkatholische, orthodoxe, protestantische und katholische
Schweizer Okumeniker — savants cecuménistes Suisses de provénence vieux-catholique, ortho-
doxe, protestante et catholique — Old Catholic, Orthodox, Protestant and Catholic Swiss
ecumenical scholars, Zweites Vatikanisches Konzil — Vatican I — Second Vatican Counil.

Guido Vergauwen, Prof. Dr., Prof. fur Fundamentaltheologie und Rektor der Universitit
Freiburg/Schweiz.






	Das Zweite Vatikanische Konzil und die Ökumene

