
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil

Autor: Kuhn, Thomas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil

Thomas K. Kuhn

In der deutschsprachigen evangelischen Theologiegeschichtsschreibung sowie in
der neutestamentlichen Fachwissenschaft1 fristet Oscar Cullmann ein Schattendasein.

Sein heilsgeschichtlicher Ansatz wurde mehr in der katholischen als in
der deutschsprachigen evangelischen Theologie rezipiert. In der weltweiten
Ökumene fand er so grosse Aufmerksamkeit, dass seine Schriften immerhin in zehn
verschiedenen Sprachen vorliegen.

Diese für den deutschsprachigen Raum zu konstatierende zurückhaltende
Rezeption wird bei der Durchsicht neuerer theologiegeschichtlicher Überblickswerke

rasch deutlich. Der 2002 veröffentlichte, umfangreiche Band Protestantische
Theologie im 20. Jahrhundert des Hamburger systematischen Theologen Her-

Leonhard Goppelt bezog sich in seiner Theologie des Neuen Testaments u.a. auf Cullmann
(Leonhard Goppelt, Theologie des Neuen Testaments, Göttingen 1991). Ulrich Wilckens
erklärte 1995 in einer Rezension von Cullmanns Buch «Das Gebet im Neuen Testament»:
«Oscar Cullmann gehört zweifellos zu den Grossen der neutestamentlichen Wissenschaft
dieses Jahrhunderts» (Ulrich Wilckens, Rezension, in: Theologische Literaturzeitung, 129

(1995), 437-439). Siehe auch: Otto Merk, Zum 90. Geburtstag von Oscar Cullmann, in:
ders., Wissenschaftsgeschichte und Exegese. Gesammelte Aufsätze zum 65. Geburtstag, hg.
von Roland Gebauer. Martin Karrer und Martin Meiser. Berlin/New York 1998, 231-234;
zunächst erschienen in: Börsenblatt für den Deutschen Buchhandel. Theologe, Bd. 20,
Frankfurt a.M./Leipzig, 1992, 182-184; siehe femer: ders., Oscar Cullmann, in: Heiner
Schmidt (Hg.), Quellenkunde der deutschen Literaturgeschichte, Bd. 5, Duisburg. 1995, 55-60.
Siehe allerdings: Karl-Heinz Schlaudraff, «Heil als Geschichte»? Die Frage nach dem
heilsgeschichtlichen Denken, dargestellt anhand der Konzeption Oscar Cullmanns, Tübingen
1988; siehe femer: Hans-Georg Hermesman, Zeit und Heil. Oscar Cullmanns Theologie der

Heilsgeschichte, Paderborn 1979; Theodore Martin Dorman, The Hermeneutics of Oscar
Cullmann, Lewiston 1991; Pierre Pringent, Oscar Cullmann. in: RGG4, Bd. 2, 1999, 503f.
Neuere theologiegeschichtliche Werke nennen Cullmann meist nicht; siehe bspw.: Metzler-
Lexikon christlicher Denker. 700 Autorinnen und Autoren von den Anfängen des Christentums

bis zur Gegenwart, hg. von Markus Vinzent, Stuttgart/Weimar 2000 oder Heinz Zahrnt.

SZRKG, 104(2010), 251-274



252 Thomas K. Kuhn

mann Fischer4 beispielsweise erwähnt Cullmann mit keinem Wort. Die Darstellung

der Protestantischen Theologie der Neuzeit von Jan Rohls notiert wenigstens

in aller Kürze Cullmanns heilsgeschichtlichen Entwurf und verweist darauf,
dass Cullmanns Konzept der Heilsgeschichten «vor allem im französischen
Katholizismus bei den Vertretern der Nouvelle théologie eine lebhafte Diskussion»

ausgelöst habe.6 Ferner nennt er Cullmanns Engagement ftir die Ökumene, das

im Entwurf «Einheit durch Vielfalt» mündete.7

Auf die Rolle Cullmanns im Kontext des Zweiten Vaticanums geht Rohls

hingegen nicht ein. Der mangelnden Würdigung Cullmanns durch weite Teile der

deutschsprachigen universitären Theologie stehen allerdings überaus positive
Voten aus der Welt der Ökumene gegenüber. So formulierte der Schweizer Theologe

Lukas Vischer (1926-2008) im Januar 1999 im Auftrag des Ökumenischen

Rates der Kirchen in einem Nachruf auf Cullmann:

«Cullmann hinterlässt ein eindrucksvolles theologisches Oeuvre: Arbeiten über
das neue Testament, die frühe Kirchengeschichte und als roter Faden durch das

Ganze zahlreiche Schriften über ökumenische Themen. Noch wichtiger war
jedoch seine Funktion als theologischer Lehrer. Er mochte auf den ersten Blick
ausschliesslich mit eigenen Fragen beschäftigt sein, in Wirklichkeit begleitete er seine
Studenten mit grosser Aufmerksamkeit. Alles prädestinierte Cullmann für ein
ökumenisches Engagement. Seine Herkunft aus Strassburg, der Stadt des Reformators
Martin Bucer, seine Zweisprachigkeit und seine Leidenschaft für das (Wesentliche)

im christlichen Glauben. Ohne sein lutherisches Erbe zu verleugnen, lehrte

er während vieler Jahre an der reformierten Fakultät in Basel. Seine Aufenthalte
in Rom an der Waldenser-Fakultät gaben ihm Gelegenheit zu zahlreichen
Kontakten mit römisch-katholischen Partnern. Seine unkomplizierte, heilsgeschichtlich

ausgerichtete Theologie wurde auch in Rom günstig aufgenommen. Sein
Buch über (Petrus - Jünger, Apostel, Märtyrer) (1952) legte den Grund für ein
sachliches Gespräch über ein delikates interkonfessionelles Thema. Zu einer Zeit,
als Kontakte auf höchster Ebene ungewöhnlich waren, wurde er von den Päpsten
Pius XII., Johannes XXIII. und vor allem Paul VI. empfangen. Karl Barth spottete:

(Auf deinem Grabstein, Oscar, wird stehen: Hier ruht der Berater dreier
Päpste.) Später führte Barth dann allerdings selbst einen gross angelegten Besuch
in Rom durch. Cullmann wurde persönlich als Beobachter an das Zweite Vatikanische

Konzil eingeladen, und seine Stimme wurde von vielen mit besonderer
Aufmerksamkeit gehört. Aus Gesprächen mit Paul VI. wuchs der Plan eines öku-

Die Sache mit Gott. Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert. München '1996. Das
Personenlexikon Religion und Theologie, hg. von Martin Greschat. Göttingen 1998, 96 bietet
immerhin einen Kurzeintrag von Markus Müller.
Hermann Fischer, Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert, Stuttgart 2002.
Jan Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit, Bd. 2: Das 20. Jahrhundert, Tübingen.
1997, 520.
Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit (wie Anm. 5).
Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit (wie Anm. 5). 697f.
http://www.wfn.org/1999/01/msg00112.html (22. Dezember 2008).



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 253

Deshalb ist es durchaus zutreffend, wenn Cullmanns Schüler und Nachfolger in

Basel, Rudolf Brandie, in einem Artikel des Historischen Lexikons der Schweiz

erklärt, dass Cullmann «als eminenter Mittler zwischen verschiedenen
Sprachkulturen, theologischen Konzeptionen und Konfessionen wirkte» und «zu den

bedeutendsten protestantischen Theologen des 20. Jahrhunderts zählt». Wer
aber war dieser so ambivalent wahrgenommene Theologe, der auch als «Vater des

Ökumenismus»10 bezeichnet wird? Einige wenige biographische Anmerkungen
sollen diese Frage kurz beantworten."

Biographische Notizen

Oscar Cullmann12 wurde am 25. Februar 1902 in Strassburg als jüngstes Kind
von neun Geschwistern im Haus eines Gymnasiallehrers geboren.lj Er studierte
klassische Philologie und Theologie in Strassburg und Paris. Das Aufkommen
der formgeschichtlichen Methode begrüsste Cullmann als Befreiung, wie in seiner

ersten Veröffentlichung Les Récentes Études sur la formation de la tradition
évangéllqueH deutlich wurde. Nach dem Studium folgte 1924 zunächst eine

Anstellung als Griechisch- und Deutschlehrer an der Pariser Ecole des Batignolles.
In dieser Zeit setzte er seine theologischen Studien in Paris fort. Zwei Jahre später

kehrte er in seine Heimatstadt zurück, um die Studienleiterstelle am Strass-

burger Thomasstift zu versehen. In dieser Zeit verfasste er unter der Anleitung von

Rudolf Brandie, Oscar Cullmann, in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 3, Basel 2004, 548.
So Rudolf Brandie, Grosser Lehrer und Pontifex der Ökumene, http://www.ref.ch/rna/meldun-
gen/1851.htm (20. Januar 2009). Im Band Wegbereiter der Ökumene im 20. Jahrhundert, hg.
von Christian Möller u.a., Göttingen 2005, fand er erstaunlicherweise dennoch keine Aufnahme.

1

Zur Biographie siehe neben Brandie auch Karl Heinz Schlaudraff Oscar Cullmann (* 1902).
Neutestamentliche Theologie in heilsgeschichtlicher Perspektive, in: Stephan Leimgruber
/Max Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20.
Jahrhundert, Basel/Freiburg/Wien 1990, 206-222; Karlfried Froehlich, Oscar Cullmann. Ein
Leben für die grössere Ökumene. Zugleich ein Vorwort, in: ders. (Hg.), Testimoni Ocumenica
in honorem Oscar Cullmann, Tübingen 1982, 1-27. Siehe femer: Oscar Cullmann,
Autobiographische Skizze (1960), in: ders., Vorträge und Aufsätze 1925-1962, hg. von Karlfried
Froehlich, Tübingen/Zürich 1966, 683-687; Klaus-Gunther Wesseling, Oscar Cullmann, in:
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 27, Nordhausen 2007, 294-330 (mit
umfangreicher Bibliographie); Eugen Ruckstuhl, Oscar Cullmann, in: LThKJ, Bd. 2, Frei-

^
bürg i.Br. 1994, 1357-1358.

'" Ich hatte in Basel zweimal die Gelegenheit, Cullmann persönlich zu erleben. Die erste

Begegnung fiel in das Jahr 1989: Anlässlich eines Festaktes anlässlich der Verleihung des

theologischen Ehrendoktors an Carl Friedrich von Weizsäcker war ich Cullmanns Tischnachbar.
Die zweite Begegnung erfolgte bei der Feier semes 90. Geburtstages in der Basler
Peterskirche. Zwei Begegnungen, bei denen die Besonderheit dieses Theologen deutlich wurde.

13 Rudolf Brandie (Hg.), Bibelauslegung und ökumenische Leidenschaft: die Beiträge des

Wissenschaftlichen Symposiums aus Anlass des 100. Geburtstags von Oscar Cullmann
De l'exégèse du Nouveau Testament à l'engagement œcuménique), Theologische Zeitschrift,
57 (2002).

14
Oscar Cullmann, Les Récentes Études sur la formation de la tradition évangélique, in: Revue
d'histoire et de philosophie religieuses, 5 (1925), 459-477, 564-579. Die deutsche Bearbeitung

erschien unter dem Titel: Die neuen Arbeiten zur Geschichte der Evangelientradition,
in: ders., Vorträge und Aufsätze 1925-1962 (wie Anm. 11), 41-89.



254 Thomas K Kuhn

Guillaume Baldensperger (1856—1936)15 seine Dissertation Le Problème littéraire

et historique du roman pseudo-clémentin. Étude sur le rapport entre le gnosti-
cisme et le judéochristianisme}6 Von 1930 bis 1938 lehrte er zunächst an der
Faculté de Théologie protestante in Strassburg und war dann vierunddreissig Jahre

lang, von 1938 bis 1972, Professor für Neues Testament sowie für Alte und Mittlere

Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultät der Universität Basel.17

Gleichzeitig lehrte er in Paris an verschiedenen Fakultäten. In den Jahren 1959,
1962 und 1966 dozierte er zudem am Union Theological Seminary in New York.
Weitere Gastdozenturen in Rom, in Skandinavien, England und den USA seien

wenigstens summarisch erwähnt. Cullmann verstarb im Alter von knapp 97 Jahren

am 16. Januar 1999 in Chamonix.
Seine Forschungsschwerpunkte bildeten das Judenchristentum, die Christolo-

gie, der urchristhche Gottesdienst und die Heilsgeschichte.18 Zu seinen wichtigsten

Werken zählen Christus und die Zeitw, Petrus. Jünger. Apostel, Märtyrer20,
Die Christologie des Neuen Testaments2^ sowie Heil als Geschichte 1986 erntete

Cullmanns Entwurf der Ökumene Beachtung.23 Doch schon vor dem Zweiten

Vatikanischen Konzil hatte sich Cullmann immer wieder und in einem solchem

Mass in das ökumenische Gespräch eingebracht, dass er eine Einladung zum
Zweiten Vatikanischen Konzil erhielt.

Cullmann pflegte schon früh intensiven Kontakt mit katholischen Theologen
und avancierte für einige Katholiken zu einem wichtigen theologischen Lehrer.24

Von Basel aus stand er beispielsweise mit Hans Urs von Balthasar (1905-1988)

15 Zur Person siehe Alfred Krafft, Guillaume Baldensperger, in: Neue Deutsche Biographie,
Bd. 1, Berlin 1953, 549f; Deutsche Biographische Enzyklopädie der Theologie und der

Kirchen, Bd. 1, München 2005. 83; sowie: Otto Merk, Wilhelm (Guillaume) Baldensperger,
in: ders., Wissenschaftsgeschichte und Exegese (wie Anm. 1), 175-186.

16 Oscar Cullmann, Le Problème littéraire et historique du roman pseudo-clémentin. Étude sur
le rapport entre le gnosticisme et le judéochristianisme, Paris 1930 (Études d'histoire et de

philosophie religieuse, 23).
17 Diesen Lehrstuhl hatten zuvor Eberhard Vischer und Franz Overbeck inne.
18 Zu seinen Veröffentlichungen siehe die Bibliographien: Willy Rordorf, Bibliographia Cull-

manniana (1925-1961), in: Neotestamentica et Patristica. Festschrift zum 60. Geburtstag
Oscar Cullmanns, hg. von Willem Comelis van Unnik, Leiden 1962, IX-XIX; sowie: Heiko
Heck, Bibliographia Cullmanniana (1962-1971), in: Neues Testament und Geschichte.
Historisches Geschehen und Deutung im Neuen Testament. Festschrift zum 70. Geburtstag von
Oscar Cullmann, hg. von Heinrich Baltensweiler und Bo Reicke, Zürich/Tübingen 1972,

329-344; sowie den Artikel von: Wesseling, Oscar Cullmann (wie Anm. 11).
19 Oscar Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung,

Zollikon/Zürich 1946.
20 Oscar Cullmann, Petrus. Jünger. Apostel, Märtyrer. Das historische und das theologische

Petmsproblem, Zürich 1952.
21 Oscar Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments, Tübingen 1957.
22 Oscar Cullmann, Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen Testament,

Tübingen 1965.
Oscar Cullmann, Einheit durch Vielfalt. Grundlegung und Beitrag zur Diskussion über die

Möglichkeiten ihrer Verwirklichung, Tübingen "1990.
"4 So Karl Kardinal Lehmann, Einheit durch Vielfalt - heute. Katholische Reflexionen zum

ehrenden Gedenken an Oscar Cullmann, in: Theologische Zeitschrift, 58 (2002). 280-290, 280.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 255

und Otto Karrer (1888-1976)'b in engem Kontakt. Für seine Beziehungen zur
römischen Kirche spielten freilich seine regelmässigen Aufenthalte in Rom eine

wichtige Rolle. Neben Erik Peterson (1890-1960) traf er dort mit Exegeten des

Päpstlichen Bibelinstituts zusammen.26 Cullmann schuf sich in Frankreich und
Italien bereits vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil ein einzigartiges
kommunikatives Netzwerk, so dass er im Vatikan schon bei den ersten Überlegungen
bezüglich nicht-katholischer Konzilsbeobachter genannt wurde. Möglicherweise
hatte dabei auch sein 1958 erschienenes Buch Katholiken und Protestanten eine

massgebliche Rolle gespielt. Letztlich entscheidend war jedoch sein übergeordneter

Wille einen ökumenischen Diskurs mit Rom zu ermöglichen. Deshalb war
ihm der Dialog mit der römischen Theologie ein zentrales Anliegen. Vor allem
auf dem Gebiet der Bibelwissenschaften war es durch die Enzyklika Divino
afflante Spìrìtu (1943) zu einer forcierten Neuorientierung und zu fruchtbaren
ökumenisch-exegetischen Gesprächen gekommen"7. Schliesslich gehörte Cullmann
1951 auch zu den Gründungsmitgliedern der Studiorum Novi Testamenti Socie-
tas. Diese Gesellschaft sah er als zentrales ökumenisches und internationales
Institut für die ökumenische Zusammenarbeit an.

Neben der wachsenden ökumenischen Dialogbereitschaft und den
interkonfessionellen Annäherungen auf dem Gebiet der biblischen Exegese war es vor
allem Cullmanns heilsgeschichtlicher Ansatz, der in den fortschrittlich gesinnten
Teilen des römischen Katholizismus erstaunliche Beachtung fand.2s Diese
heilsgeschichtliche Perspektive entwickelte er während des Zweiten Weltkrieges und
veröffentliche sie zunächst unmittelbar nach Kriegsende 1946 in seinem Buch
Christus und die Zeit. Dieses Werk erschien in einer Zeit, als die katholische Kirche

intensiv darum rang, das scholastische Denken stärker fur eine geschichtliche

2> Viktor Conzemius, Otto Karrer, in: LThK3, Bd. 5, Freiburg i.Br. 1996, 1265; ders., Otto Karrer.

Theologe des Aggiornamento 1888-1976. Gedenkschrift zum 100. Geburtstag, Zürich
1989; ders., Gottes Spurensuche. Zwanzig christliche Profile der Neuzeit, Freiburg i.Br. 2002

(zu Karrer: 265-280); ders./Liselotte Höfer, Otto Karrer. Kämpfen und Leiden für eine
weltoffene Kirche, Freiburg i.Br. 1985 (mit ausführlicher Bibliographie); Begegnung der Christen.

Otto Karrer zum 70. Geburtstag, hg. von Maximilian Roesle und Oscar Cullmann. Stuttgart

1959 (mit ausführlicher Bibliographie, 25-36); Wolfgang W. Müller, Otto Karrer. Eine
Lebensskizze, in: ders. (Hg.), Otto Karrer. Fundamente und Praxis der Ökumene gestern und
heute, Berlin 2004, 8-33; Dietrich Wiederkehr, Otto Karrer. Der ökumenische Seelsorger, in:
ders., Für einen befreienden Glauben. Drei Theologen als Wegbereiter, Luzern 2005, 48-75.
Dieses Institut wurde immer wieder von konservativen katholischen Kreisen angegriffen;
1961 kam es zu einer offensiven Kampagne vor allem der Lateran-Universität gegen das
Institut und gegen seine Verwendung der historisch-kritischen Methode. Man warnte vor dem
«nordischen Nebel», der in das sonnige Rom eindränge, so: Klaus Schatz, Vatikanum II, in:
Theologische Realenzyklopädie, Bd. 34, Berlin 2002, 541-552, hier 542.
Siehe dazu: Peter Henrici, Das Heranreifen des Konzils in der Vorkonzilstheologie, in: Günther

Wassilosky (Hg.), Zweites Vatikanum. Vergessene Anstösse, gegenwärtige Fortschreibungen,

Freiburg i.Br. 2004, 55-70.
Auffallend ist auch, dass die zahlreichen Dissertationen über Cullmann vornehmlich von
katholischen Theologen stammen. Siehe dazu: Froehlich, Testimoni Ocumenica in honorem
Oscar Cullmann (wie Anm. 11), 11. Siehe aber auch: Ekkehard Stegemann. Cullmanns Konzept

der Heilsgeschichte in seiner Zeit, in: Brandie (Hg.). Bibelauslegung und ökumenische
Leidenschaft (wie Anm. 13), 232-242.



256 Thomas K. Kuhn

Betrachtung zu öffnen. Für dieses Anliegen steht exemplarisch und in besonderer

Weise der Theologe Yves-Marie-Joseph Congar (1904-1995)30, mit dem
Cullmann in regem Austausch stand. Cullmanns Einfluss auf die Entwicklungen der
katholischen Theologie nach dem Zweiten Weltkrieg fasste vor wenigen Jahren
Kardinal Karl Lehmann wie folgt zusammen:

((Bei dem Versuch, einem heilsgeschichtlich orientierten Denken mehr zum Durchbruch

zu verhelfen, wurde Cullmann zu einem grossen Anreger der katholischen
Theologie, was für das Verständnis der Ansätze des Zweiten Vatikanischen Konzils
wichtig bleibt.»"

Diese Einschätzung wird durch ein Votum des gegenwärtigen Papstes nachdrücklich

unterstrichen. Denn Papst Benedikt XVI. Hess sich in den frühen fünfziger
Jahren durch Cullmanns Buch Christus und die Zeit «ganz neue Horizonte eröffnen».

Diese Wertschätzung formulierte der Papst als damaliger Erzbischof von
München und Freising 1982 in einem Grusswort anlässlich des 80. Geburtstages
von Cullmann, indem er erklärte:

«Zufällig fiel mir sein Buch (Christus und die Zeit) in die Hände, das mir ganz
neue Horizonte eröffnete. Hier begegnete ich einer Exegese, die streng dem Text
verpflichtet war, aber nicht am Buchstaben klebte, sondern den Zusammenhang
des Ganzen erkennen liess. Nicht weniger fesselte mich die ökumenische Dimension

dieses Buches, das mit dem Problem der Metaphysik und des Zeitbegriffs an
die Grundentscheidungen der alten Kirche rührte, andererseits aber auch neue
Möglichkeiten des Verstehens schuf, so etwa für die brennende Frage der Parusie-
verzögerung, die mich damals besonders beschäftigte. Bald darauf erschien
Cullmanns Petrusbuch, das mich durch die Redlichkeit seiner Auslegung, durch die
Gründlichkeit seiner Information und wiederum durch die Möglichkeiten ökumenischen

Dialogs nicht weniger faszinierte als das vorherige Werk. Nun versuchte
ich alles zu bekommen, was Cullmann geschrieben hatte und mühte mich, die
wesentlichen Intentionen seines Denkens in meine Theologie zu integrieren; besonders

wichtig wurde mir die Grundanschauung von der Heilsgeschichte, die ich mit
dem metaphysischen Anliegen der katholischen Theologie vermitteln wollte -
eine Intention, die mich bis zur Stunde beschäftigt.»32

Siehe bspw. dazu die Auseinandersetzung von Jean Daniélou, Vom Geheimnis der
Geschichte. Stuttgart 1955.
Zu Leben und Bibliographie siehe Michael Deneken, Yves Kardinal Congar. Der Theologe
der Ökumene im 20. Jahrhundert in Frankreich, in: Möller u.a. (Hg.), Wegbereiter der
Ökumene im 20. Jahrhundert (wie Anm. 10), 255-271; Ekkart Sauser, Yves Congar, in:
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 21, Nordhausen 2003, 282-285; siehe ferner:
Maria Osner, Yves Congar, in: LThK3 (wie Anm. 11), 1295-1296.
Lehmann, Einheit durch Vielfalt - heute (wie Anm. 24), 281. Lehmann nennt als weitere
Beispiele neben Congar die heilsgeschichtlich orientierte Dogmatik Mysterium salutis, die
von Johannes Feiner und Magnus Löhrer herausgegeben, in Einsiedeln 1965-1981, erschien.
Abgedruckt in: Froehlich, Testimonia Oecumenica in honorem Oscar Cullmann (wie Anm. 11),
230f, Zitat 230.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 257

Und weiter erklärte Ratzinger:

«Ohne Cullmann wäre die Grundperspektive meiner (Eschatologie) nicht möglich
geworden, ja, die Grundprägung meiner Theologie, wie ich sie in meiner Tübinger
Antrittsvorlesung dargestellt habe, ist ihm wesentlich verpflichtet. Darüber hinaus
bleibt er für mich einer der großen ökumenischen Brückenbauer und ein beispielhafter

Christ, der in der Wirrnis wechselnder Modetheorien unbeirrbar von der
Schrift her gläubige und darum auch vernünftige Theologie betreibt/3»

Ratzinger sprach schliesslich über die genannte theologische Würdigung hinaus
dankbar von seiner Freundschaft zu Cullmann, die sich ihm während des Zweiten
Vatikanischen Konzils als «grosses Geschenk» erschlossen hatte. Insofern müsste

das zu Beginn zitierte Votum Karl Barths ergänzt werden, da Cullmann nicht
nur drei, sondern vier Päpste «beriet».

Die vielfältige Würdigung und Wertschätzung innerhalb der katholischen Kirche

sowie die zahlreichen persönlichen Kontakte zu ihren massgeblichen
Persönlichkeiten - wie vornehmlich zum Leiter des Sekretariats zur Förderung der Einheit

der Christen34, Kardinal Augustinus Bea (1881-1968)3:> - führten schliesslich

dazu, dass Cullmann als persönlich geladener Konzilsbeobachter am Zweiten

Vatikanischen Konzil36 teilnehmen konnte.37

Ratzinger, in: Froehlich, Testimonia Oecumenica in honorem Oscar Cullmann (wie Anm. 11),
230f.
Heute ist es der Rat für die Förderung der Einheit der Christen.
Zu Bea siehe Stjepan Schmidt, Augustin Bea. Der Kardinal der Einheit, Graz u.a. 1989; Klaus
von Zedtwitz. Augustin Kardinal Bea. Gemeinsam dem Ziel entgegen, in: Möller u.a. (Hg.),
Wegbereiter der Ökumene im 20. Jahrhundert (wie Anm. 10), 91-108; Stanislas Lyonnet, Le
Cardinal Bea et le développement des études bibliques, in: Rivista Biblica, 16 (1968), 371-392.
Zum Konzil siehe vor allem: Guiseppe Alberigo (Hg.), Storia des Concilio Vatiano II, 5

Bde., Bologna. 1996-2001; dt: Klaus Wittstadt (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen

Konzils. Mainz 1997ff. Siehe ferner: Schatz. Vatikanum II (wie Anm. 26); Otto
Hermann Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil. Vorgeschichte, Verlauf, Ergebnisse.
Nachgeschichte, Würzburg 1993; Franz Xaver Kaufmann/Arnold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und
Modernisierung. Historische, theologische und soziologische Perspektiven, Paderborn, 1996;
Peter Hünermann (Hg.), Das II. Vatikanum. Christlicher Glaube im Horizont globaler
Modernisierung. Paderborn, 1998. Zur Wirkungsgeschichte siehe Franz Xaver Bischof/Stephan
Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre II. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte der Konzilstexte,
Würzburg 2004. Die Konzilsdokumente bieten: Peter Hübermann (Hg.). Die Dokumente des

Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete. Erklärungen, Freiburg i.Br. 2004
Bd. 1 von Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg.

von dems. und Bernd Jochen Hilberath).
Das Thema «Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil» ist vielschichtig und
bedürfte einer umfassenden Aufarbeitung, die im Rahmen dieses Beitrags allerdings nicht
geleistet werden kann. Zahlreiche Fragestellungen bieten sich an: Neben der Frage des Einflusses

von Cullmann auf die theologischen Entscheidungen des Konzils oder auf Personen kann
danach gefragt werden, wie Cullmann das Konzil interpretiert, theologisch und ökumenisch
deutet. Will man als Kirchenhistoriker diesen Fragen nachgehen, so ist man auf eine entsprechende

Ouellenbasis angewiesen, die neben dem gedruckten Werk auch seine unveröffentlichten

Texte, Briefe und Anmerkungen umfasst Mir war bedauerlicherweise der Nachlass
von Oscar Cullmann nicht zugänglich.



258 Thomas K. Kuhn

Oscar Cullmann als Konzilsbeobachter

Oscar Cullmann nahm insofern in einer besonderen Rolle am Konzil teil, da er
als Beobachter keine Kirche vertrat, sondern wegen seiner theologischen Verdienste

eingeladen worden war. Er zählte zu den zunächst vierundfünfzig Beobachtern
aus den anglikanischen und evangelischen Kirchen. Yves Congar beschrieb das

Verfahren der Auswahl der Beobachter und betonte deren «unendlich segensreiches

Wirken».38 Auch der mit Cullmann eng verbundene Kardinal Augustinus
Bea hob nach dem Ende des Konzils die grosse Bedeutung der Beobachter für
den Verlauf des Konzils hervor.39

Das Verfahren bei der Auswahl der Konzilsgäste war präzise geregelt, weil
offizielle Ablehnungen der Einladungen verhindert werden sollten. Deshalb
erfolgte zunächst eine informelle sondierende persönliche Anfrage, bevor im Falle
einer positiven Reaktion eine formelle Einladung ausgesprochen wurde. Anders
als beim Ersten Vatikanischen Konzil, wo sich Pius IX. (1846-1878) an einzelne

protestantische Persönlichkeiten gewandt hatte, wollte sich Johannes XXIII.
(1958-1963) ausdrücklich an Kirchen und Kirchengemeinschaften wenden.
Zudem entschied er sich, zusätzliche persönliche Einladungen auszusprechen, wie
beispielsweise an Cullmann.40 Diese Öffnung hing zweifelsohne auch mit dem
im Juni 1960 gegründeten Einheitssekretariat zusammen. Die Funktion der Gäste

war zwar offiziell eine rein beobachtende, ging aber in vielerlei Hinsicht darüber
hinaus. Die Präsenz der Beobachter hatte vielmehr - um mit den Worten Con-

gars zu sprechen - «eine eindrückliche religiöse Dimension».41 Diese zeigte sich
im gemeinsamen Gebet und durch das Wecken gegenseitigen Verständnisses.

Congar fasste die Rolle der Gäste wie folgt zusammen:

«Ihre blosse Gegenwart hat dazu beigetragen, bei den Konzilsvätern das
Verständnis für das Positive am Christentum der anderen zu wecken. Dabei spielten
die persönlichen Qualitäten der Beobachter eine Rolle, denn das Element des
Vertrauens in eine solche Persönlichkeit war auf dem Konzil von wesentlicher Bedeutung.

Ihre Präsenz wirkte durch sich selbst.»42

38 Zur Rolle der «Beobachter» siehe Yves Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung

der Ökumene, in: Karlfried Froehlich (Hg.), Ökumene. Möglichkeiten und Grenzen
heute, Tübingen 1982, 50-62, Zitat 55; siehe ferner: Bernd Jochen Hilberath, Theologischer
Kommentar zum Dekret über den Ökumenismus, in: ders./Peter Hünermann (Hg.), Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 3, Freiburg i.Br./Basel/
Wien 2005, (der auf den Seiten 85-88 die Rolle der Beobachter beschreibt). Papst Johannes
XXIII. hatte schon am 30. August 1959 die Möglichkeit von Beobachtern angedeutet und ein
Jahr später ihre Zulassung bekräftigt. Die Zahl der Beobachter stieg von 54 in der ersten
Session bis auf 106 in der vierten. Davon waren aus den reformatorischen Kirchen in den
vier Sessionen 28, 33, 36, 47 eingeladen (Zahlen nach Hilberrath, Kommentar, 87).
Siehe dazu: Hilberrath, Theologischer Kommentar zum Dekret über den Ökumenismus (wie
Anm. 38), 87f.
Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Ökumene (wie Anm. 38), 55:
«Dies hinderte nicht, dass auch persönliche Einladungen ergingen wie die an meinen Freund,
Professor Oscar Cullmann, dem später Paul VI. von ganzem Herzen zugetan war.»
Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Ökumene (wie Anm. 38), 56.

Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Ökumene (wie Anm. 38), 56,



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 259

Als konkrete Beispiele dieses neuen Austauschs nannte er die Gespräche
zwischen Kristen Ejner Skydsgaard43 (1902-1990) und Paul VI. (1963-1978) zum
Thema einer historischen und durch die Bibel gespeisten Theologie sowie
Cullmanns Anregung einer heilsgeschichtlichen Theologie.44

Über das bislang Berichtete hinaus ist zu erwähnen, dass sich die Konzilsbeobachter

durchaus indirekt in die Entscheidungen des Konzils einbringen konnten.
Jeden Dienstagnachmittag wurden sie ins Hotel Columbus eingeladen, wo sie mit
Mitgliedern des Sekretariats von Kardinal Bea über Fragen der Sitzungen
diskutierten.45 Auf diesem Weg konnten ihre Voten zu den Verfassern der Konzilstexte

gelangen. Neben den zahlreichen persönlichen und privaten Begegnungen sind
schliesslich nicht die Vorträge zu vergessen, die beispielsweise Oscar Cullmann

vor Bischöfen hielt. Insgesamt gesehen zeigen diese vielfältigen Verbindungen,
Treffen und Gespräche, warum der Konzilshistoriker Giuseppe Alberigo (1926-
2007) mit Blick auf diese kirchliche Versammlung von einem «kommunikativen
Ereignis»46 sprach.

Vier Tage vor der Eröffnung des Konzils erschienen am Sonntag, dem 7.

Oktober 1962, in der Basler Nationalzeitung unter dem Titel «Das II. Vatikanische
Konzil. Was katholische und was evangelische Christen von ihm erwarten47»

zwei Beiträge. Neben dem Beitrag Cullmanns «Kein Unions- aber vielleicht ein
Reformkonzil»48 äusserte sich Otto Karrer, der heute als Wegbereiter des Konzils

gilt49. Letzter beleuchtete die «Nah- und Fernziele» und verlieh der allgemeinen

Überraschung über die Einberufung des Konzils Ausdruck. Zudem thematisierte

er die verbreitete Sehnsucht nach einer kirchlichen Einheit. Deshalb hob er

der ein Votum des Sekretärs des französischen Episkopats, Gérard Defois. zitiert: «Fraglos
zum ersten Male auf einem Konzil spielten die offiziellen Beobachter, deren Funktion ja nur
eine beratende sein konnte, eine Zeugenrolle und hinderten die Versammlung, sich in ihrer
eigenen Sprache festzureden. Die ökumenische Ausrichtung von Änderungsvorschlägen war
beispielsweise oft ein entscheidendes Kriterium.»

41 Kristen Ejner Skydsgaard u.a. (Hg.), Konzil und Evangelium: lutherische Stimmen zum
kommenden römisch-katholischen Konzil, Göttingen 1962; ders./Lukas Vischer (Hg.),
Schrift und Tradition. Untersuchung einer theologischen Kommission, Zürich 1963.

44 Paul VI. nahm diese Gedanken nicht nur auf, sondern schuf das zwischen Jerusalem und
Bethlehem gelegenen Ökumenische Institut in Tantur, fur das Cullmann sehr viel getan hat,

so Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Ökumene (wie Anm. 38), 57.
4^ Oscar Cullmann, Zwischen zwei Konzilssessionen, in: ders./Lukas Vischer, Zwischen zwei

Konzilssessionen. Rückblick und Ausschau zweier protestantischer Beobachter, Zürich
1963, 5-38, hier 9. Beim Empfang des Sekretariats für die Beobachter am 18. Oktober 1963

hielt Cullmann eine «Rede auf das Sekretariat der Einheit», in der er forderte, dass alle
Kirchen ein Sekretariat für die Vereinigung einrichteten, da ein Weltrat der Kirchen nicht genüge.

Die Rede ist abgedruckt in: Johann Christoph Hampe, Ende der Gegenreformation? Das
Konzil. Dokumente und Deutung, Stuttgart/Mainz 1964, 400^101.

46
Alberigo, Storia del Concilio Vaticano II (wie Anm. 36), Bd. 2, 630f; zit. bei: Schatz,
Vatikanum II (wie Anm. 26). 545.

47
Oscar Cullmann/Otto Karrer, Das II. Vatikanische Konzil. Was katholische und was evangelische

Christen von ihm erwarten, in: National-Zeitung (Basel), 7. Oktober 1962, 3f.
48 Cullmann/Karrer. Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47). Ob dieser Titel von Cullmann

selbst oder von der Redaktion stammt, kann nicht beantwortet werden.
Siehe Conzemius, Otto Karrer. Theologe des Aggiornamento 1888-1976 (wie Anm. 25).



260 Thomas K. Kuhn

den ökumenischen Anspruch des Papstes hervor, der sich durch die Gründung
des Sekretariates für die christliche Einheit und durch die Einladung nicht-römischer

Gäste zum Konzil manifestiere. Zudem erklärte Karrer:

«Wenn es richtig ist, dass das ökumenische Ziel das eigentlich bestimmende Motiv

der Konzilsberufung war, dann müssen nach seiner Intention auch die übrigen
Aufgaben des Konzils der innerkatholischen (Anpassung) an die Zeiterfordernisse
diesem Leitmotiv entsprechen.»

Dieses «Nahziel» der innerkatholischen Erneuerung und der Anpassung habe

aber auch gesamtchristliche Konsequenzen. Weitere Gesichtspunkte des Beitrags
von Karrer sind die «Aufwertung des Bischofsamtes»51 sowie die Frage nach den

«Laien» in der Kirche. Dabei bedauerte Karrer, dass auf dem Konzil keine Laien
vertreten seien, wie das noch in Trient der Fall gewesen sei.52 Insgesamt gesehen
formulierte Karrer zurückhaltend einige Erwartungen, insgeheim aber warnte er
indes vor zu grossen Erwartungen.

In evangelischer Perspektive nahm im zweiten Artikel Oscar Cullmann
Stellung. Er hatte diesen Beitrag im Vorfeld des Konzils nicht schreiben wollen, da er
damals der Flut der Publikationen keine weitere hinzufügen wollte. Schliesslich
entschied er sich, als «protestantischer Teilnehmer am Konzil» seinem Beitrag
eine persönliche Note zu geben.53 Insgesamt diente der Artikel allerdings eher

dazu, allzu euphorische und vor allem falsche Erwartungen respektive Vorstellungen

zu korrigieren. Diese Korrektur war deshalb erforderlich, weil das
bevorstehende Konzil in der kirchlichen Öffentlichkeit - auch auf protestantischer
Seite - eine enorme katalysatorische Wirkung entfaltet hatte. Wie auch in späteren

Beiträgen betonte Cullmann zunächst, dass es sich bei der bevorstehenden

Kirchenversammlung keineswegs um ein Unionskonzil handle. Ferner beschnitt

er die wild spriessenden ökumenischen Hoffnungen, indem er seine Rolle als

Beobachter relativierte: Anders als von manchen Protestanten erwartet, fungierten

Cullmann und die anderen evangelischen Gäste nicht in einem konziliaren
Einigungsprozess als Verhandlungspartner. Diese völlig unzutreffenden Erwartungen

wies Cullmann nachdrücklich mit dem Verweis zurück, dass es sich
ausschliesslich um ein innerkatholisches Konzil handle. Die nicht-katholischen Gäste

seien einzig und allein als Beobachter eingeladen worden und würden in den

Sitzungen weder das Wort ergreifen noch an den Abstimmungen teilnehmen. Als
weitere falsche Erwartung entlarvte Cullmann die Hoffnung, die katholische Kir-

50
Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3.

«Das Wesen der Kirche als (Vielfalt in der Einheit), als (Ordnung der Liebe> muss wieder
deutlicher sichtbar werden; die Kirche ist kein chaotischer Zusammenschluss religiöser
Enthusiasten, Amt und Ordnung sind ihr eingestiftet - aber sie ist auch kein geistliches Gegenstück

zu absolutistischen Monarchien oder gar zu Diktaturstaaten, die althergebrachte
Bezeichnung des Papstes als .Knecht der Knechte Gotte ((servus servorum Dei>) ist Kennzeichnung

für Sinn und Verantwortung des Obersten Hirtenamtes und nicht eine äussere
Bescheidenheitsphrase.» (Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3).

32
Ausgewählte Laien wurden als «Auditores» erst ab der zweiten Sitzungsperiode eingeladen.

53
Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 261

che würde jene Dogmen abschaffen, die eine Vereinigung der Kirchen verhinderten.

Allerdings strich er die - im Vergleich zum Ersten Vatikanum - günstigere

Ausgangsposition für Themen der Ökumene hervor und erklärte:

«Wie das Ergebnis auch ausfallen mag, sicher ist, dass die so mannigfaltigen
Begegnungen der letzten Jahre zwischen Katholiken und Protestanten, sowie die

Absicht, in der der Papst das Konzil einberufen hat, heute eine für die genannten
Definitionen unendlich viel günstigere Atmosphäre geschaffen hat, als sie 1870
bestand. Was auf dem Gebiet der Definition trotz des Festhaltens am katholischen
Dogma alles noch möglich ist, zeigen uns die Veröffentlichungen Dr. Otto Karrers

[54] und das hervorragende Werk über das kommende Konzil, das wir dem

jungen schweizerischen Theologieprofessor in Tübingen, Hans Küng [5S], verdanken.

Wir dürfen erwarten, dass - auch wenn natürlich das von uns annehmbare

Dogma unangetastet bleibt - diese Definitionen unsere Trennung in der Lehre
erheblich mindern und künftige Gespräche erleichtern werden.» 6

Damit verbunden, hoffte Cullmann auf eine «Milderung des Absolutismus»
innerhalb der römisch-katholischen Kirche.5'

Insgesamt gesehen erwartete Cullmann von diesem Konzil, dass es die
Positionen der Katholischen Kirche festlege, auch wenn dadurch Differenzen zu den

Protestanten evident würden. Denn für Cullmann war ein ökumenischer
Austausch nur dann möglich und theologisch akzeptabel, wenn der konfessionelle
Pluralismus sowie die damit einhergehenden Differenzen nicht verharmlost würden.

Aufgrund seiner intimen Kenntnisse des römischen Katholizismus und seiner

Erfahrungen im Vorfeld des Konzils hegte Cullmann begründete Hoffnungen
auf eine ökumenische Öffnung der Kirchenversammlung. Vor allem zwei
Entwicklungen beförderten seine durchaus realistischen Wünsche: Als «ausserordentlich

verheissungsvolle Tatsachen» erwähnte er die Einrichtung des Sekretariats

zur Förderung der Einheit sowie die Einladung von nicht-katholischen Gästen.

Hier zeigte sich nach Cullmann ein historisch bedeutender Perspektivenwechsel,

da die Katholische Kirche ernst damit mache, die Protestanten nicht als

Ketzer, sondern als «getrennte Brüder» zu betrachten. Diese Entwicklungen sowie
die Zulassung von nicht-katholischen Beobachtern zu den Loggien in der Peterskirche

wie in den Kommissionssitzungen interpretierte Cullmann als «Revolution»

oder in Anlehnung an Kardinal Bea als «Wunder».58

54 Zu den Schriften Karrers siehe die Bibliographie bei: Wolfdietrich von Kloeden, Otto Karrer,

in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 3, Nordhausen 1992, 1184-
1188. Cullmann dürfte auf Otto Karrer, Um die Einheit der Christen. Die Petrusfrage. Ein
Gespräch mit Emil Bmnner, Oskar Cullmann, Hans von Campenhausen, Frankfurt a.M., J1970,

anspielen.
xS Hans Küng, Konzil und Wiedervereinigung. Erneuerung als Ruf in die Einheit, Wien u.a.,

31960.
56

Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3.
37

Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 4. Bei den genannten Werken
handelt es sich um: Hans Küng, Kirche im Konzil, Freiburg i.Br. u.a. 1963; siehe aber auch:
Hans Küng, Konzil und Wiedervereinigung (wie Anm. 55). Mit Blick auf Karrer dürfte
Cullmann u.a. anspielen auf: Otto Karrer, Die christliche Einheit. Gabe und Aufgabe, Stuttgart,
1963; ders.. Um die Einheit der Christen (wie Anm. 54).

1,8
«Man sollte sich vergegenwärtigen, was für eine Revolution dies bedeutet.» (Cullmann/Karrer,

Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 4.)



262 Thomas K. Kuhn

Vor dem Hintergrund dieser Deutung wird verständlich, warum sich
Cullmann mit Verweis auf seine Bücher über Petrus sowie über Schrift und Tradition39

vehement gegen solche Angriffe aus dem evangelischen Lager wehrte, die ihm
eine zu grosse Nähe zur katholischen Kirche und seine Annahme der Einladung
vorwarfen. Er rechtfertigte seine Teilnahme am Konzil in theologischer Perspektive.

Für Cullmann besassen Einladung wie deren Annahme einen eminent
theologischen Wert, wenn er erklärt:

«Die Annahme der Einladung bedeutet nicht Ven'at an unserer evangelischen
Tradition. Wir sollten im Gegenteil fragen, ob eine Ablehnung nicht Ungehorsam
gegenüber dem Willen Christi und dem Neuen Testament bedeuten würde.»60

Denn Cullmann sah zweifelsohne solchen Konzilsergebnissen entgegen, die auch

für den Protestantismus von positiver Bedeutung sein würden. Allerdings kannte

er die innerkatholischen Verhältnisse und wusste um die Macht der konservativen

Konzils-Fraktion. So vermochte er durchaus, die von ihnen ausgehende
Gefahr für die vom Papst intendierten Erneuerungen realistisch einzuschätzen. Die
damals nicht lange zurückliegenden und noch präsenten Angriffe auf das päpstliche

Bibelinstitut hatten den Einfluss der konservativen Fraktion gezeigt. Trotz
dieser Befürchtungen nannte Cullmann in seinem Artikel konkrete Reformwünsche:

Erstens erhoffte er eine Regulierung der Volksfrömmigkeit, zweitens
angemessenere Lösungen für die so genannten «Mischehen» sowie drittens ein besseres

Verhältnis unter Theologen und Kirchenvolk. Der gegenseitigen konfessionellen

Akzeptanz sollte auch die von Cullmann initiierte ökumenische Kollekte dienen
sowie der Beschluss der protestantischen Kirchen, für das Konzil zu beten.

Während des Konzils wohnte Cullmann im Haus der Waldenser-Fakultät an

der Piazza Cavour.'1 Dort hatte er seit 1948 regelmässig Vorlesungen gehalten, die
auch von katholischen Hörern besucht wurden. Cullmann, der für seinen Arbeitseifer

bekannt war, begann während des Konzils seine Arbeit meist schon morgens

um drei Uhr, da er neben den mit dem Konzil verbundenen Aufgaben
weiterhin an Publikationen arbeitete und zahlreiche Gespräche zu führen hatte. Im
Haus der Waldenser empfing Cullmann zudem häufig mehrmals täglich Journalisten.

Einen Einblick in diese Öffentlichkeitsarbeit bietet ein Interview, das der
Schweizer Journalist Alfred Labart im Oktober 1963 mit Cullmann für die Basler
Nationalzeitung führte.62 Neben diesen Gesprächen pflegte Cullmann aber auch

intensiven Kontakt mit anderen Konzilsteilnehmern. Hier sind vor allem folgende

einflussreiche Kardinäle neben Bea und Congar zu nennen: Léon-Joseph Sue-

nens (1904-1996), Julius Döpfner (1913-1976) sowie Jean Guenolé Marie
Kardinal Daniélou (1905-1974). Letztere gelten gemeinsam mit Henri de Lubac

Cullmann, Petrus: Jünger, Apostel. Märtyrer (wie Anm. 20); ders., Die Tradition als exegetisches,

historisches und theologisches Problem. Zürich 1954.
60 Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 4.

Paolo Ricca, Die Begegnung mit den Waidensem und die Spiritualität Oscar Cullmanns, in:
Brandie (Hg.), Bibelauslegung und ökumenische Leidenschaft (wie Anm. 13), 275-279.

'" Alfred Labart. Interview mit Oscar Cullmann, in: National-Zeitung (Basel). 27. Oktober 1963.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 263

(1896-1991) als Wegbereiter der «Nouvelle théologie», die verstärkt geschichtliches

und biblisches Denken in Auseinandersetzung mit der Neuscholastik
einbrachte.

Unter den römischen Kardinälen nahm für Cullmann Kardinal Bea eine
besondere Rolle ein, da sich die beiden schon länger kannten. Bea hatte aufgrund
dieser persönlichen und freundschaftlichen Beziehung bei den Päpsten Pius XII.
und Johannes XXIII. Privataudienzen für Cullmann vermittelt. Dabei hatte Papst
Pius XII., so Cullmann, die Basler Theologenfakultät als die beste protestantische

Fakultät bezeichnet.63 Über das Gespräch mit Papst Johannes XIII. berichtete

Cullmann, dass der Papst ihn nicht habe zu Wort kommen lassen, sondern

einen «liebevollen, väterlich gütigen Dialog geführt»64 habe. Auch zu Kardinal
Montini, dem späteren Papst Paul VI. hatte Cullmann schon früh engeren Kontakt

geknüpft.65 Zwischen diesen beiden entwickelte sich eine langjährige
«einzigartige ökumenische (Freundschaft)».66 Montini lud Cullmann mehrmals ein
und während der Gespräche zeigte er gute Kenntnisse von Cullmanns wichtigsten

theologischen Werken.67 Vor allem die Christologie Cullmanns rezipierte der

Papst, wie seine Programmrede vor dem Konzil erkennen Hess. Seiner Wertschätzung

verlieh der Papst Paul VI. schliesslich öffentlichkeitswirksam Ausdruck,
indem er für das Abschiedsfoto Cullmann an seine Seite bat und ihn mit einem
Händedruck verabschiedete. Paul VI. bezeichnete den Basler Professor darüber hinaus
als Freund, den er gelegentlich mit wertvollen Büchern beschenkte.6.

Zwischenbilanzen: Berichte vom Konzil

Während des Konzils veröffentlichte Cullmannn zahlreiche kürzere Beiträge in

unterschiedlichen Publikationen, die sich häufig an ein breiteres Publikum
richteten. Zudem gab er am Ende der ersten Session seine erste zusammenfassende
Pressekonferenz als Beobachter, in der er sich sehr offen sowohl über das

Verbindende als auch über das Trennende äusserte. Seine stets konstruktive Kritik,
die er nicht selten mit protestantischer Selbstkritik verband, sowie seine offene und

klare Haltung sorgten dafür, dass auch andere nichtkatholische Stimmen auf dem

Konzil Gehör finden konnten. Seine Voten galten als geradezu stilbildend und

So in: Labart, Interview mit Oscar Cullmann (wie Anm. 62).
Labart. Interview mit Oscar Cullmann (wie Anm. 62).

6S
Georg Schwaiger. Papsttum und Päpste im 20. Jahrhundert. Von Leo XIII. zu Johannes Paul

IL, München 1999. erwähnt Cullmanns Einfluss nicht.
''6 Siehe dazu: Lehmann, Einheit durch Vielfalt - heute (wie Anm. 24), 286.
67

Lehmann, Einheit durch Vielfalt - heute (wie Anm. 24), 271.
68 Karlfried Froehlich. Lebendiges Erbe: Das Cullmann-Archiv in Chamonix, in: Brandie

(Hg.), Bibelauslegung und ökumenische Leidenschaft (wie Anm. 13), 262-274, zitiert
Cullmann in einem Aufsatz über die Bestände des Cullmann-Archivs in Chamonix: «Meine
schönsten, wertvollsten Bücher, die ich in meiner Bibliothek habe - ich habe fast einen ganzen

Schaft voll - sind Geschenke des Papstes mit einer persönlichen Widmung an mich. [...]
Er hat mich auch immer wieder ermutigt, ihm zwischen den Sessionen zu schreiben, und hat
mir gesagt, ich könne ihm ohne weiteres direkt schreiben, ich solle nur meinen Absender
immer sehr deutlich auf den Umschlag schreiben.» Denn dann antwortete der Papst Cullmann
auch mit handgeschriebenen Briefen.



264 Thomas K. Kuhn

beförderten seine Akzeptanz zusehends. Er zählte schliesslich zu den Beobachtern,

die dem gesamten Konzil beiwohnten. Doch nicht nur diese Kontinuität
verschuf ihm besonderes Ansehen, sondern es war vornehmlich sein unverkennbarer

theologischer Einfluss, der ihn aus der Masse der Beobachter heraushob.
Einer der führenden katholischen Neutestamentier, der Freiburger Anton Vögtle
(1910-1996), urteilte wohl zutreffend, wenn er schreibt:

«Berücksichtigt man den Einfluss, den Cullmann nicht nur direkt (als Sprecher
der Beobachter in den regulären Sitzungen mit dem Einheitssekretariat durch eine
Reihe grosser Vorträge vor Konzilsvätern und Theologen u.a.m.), sondern noch
mehr indirekt - nämlich durch die nachhaltige Einwirkung seiner Schriften auf
zahlreiche massgebende Konzilstheologen - ausüben konnte, so lässt sich die starke

Wende des Vaticanum II zu einer heilsgeschichtlichen Theologie ohne deren
führenden Begründer und Verfechter kaum denken.»69

Von herausragender Bedeutung war in diesem Zusammenhang Cullmanns Vortrag

über das Thema «Die Theologie der Heilsgeschichte und der ökumenische
Dialog» in der Nationalkirche Frankreichs am 30. November 1963.70 Auf das

Konzil rückblickend resümierte Cullmann: «Johannes XXIII. war der Prophet;
Paul VI. ist der Theologe.» Diese unterschiedlichen Charaktere prägten auch den

Verlauf des Konzils und die ersten beiden Sessionen: Die erste hatte sich nach
Cullmann «eher leidenschaftlich dramatisch abgespielt», die zweite verlief «ruhiger

und systematischer». Mit Blick auf die Beobachter konnte Cullmann während
der zweiten Session von einer allgemeinen Akzeptanz der Beobachter sprechen.

Aufschluss über Cullmanns konstruktiv-kritische Begleitung des Konzils
geben zwei Texte. Zum einen sein Bericht «Zwischen zwei Konzilssessionen», der
1963 in dem gleichnamigen Band in der Polis-Reihe erschien71 und den er
zunächst am 20. Januar 1963 in der Basler Martinskirche als Vortrag gehalten hatte.

Hier unterstrich er unmissverständlich:

«Ein Konzil - Sie haben es in den letzten Wochen oft gehört - ist ein historisches
Ereignis. In der katholischen Kirche hat es in den 20 Jahrhunderten deren bisher
nur 20 gegeben. Es ist ein kirchengeschichtliches und im Hinblick auf die
Verquickung der Kirchengeschichte mit der übrigen Geschichte auch ein
weltgeschichtliches Ereignis.»

2

Kritisch setzte er sich dabei allerdings mit der Berichterstattung der Presse
auseinander und problematisierte die mediale Aufarbeitung des Konzils und vornehmlich

die verzerrenden Berichte über die Beobachter, die wichtiger gemacht würden
als sie tatsächlich seien. Zudem informierte er seine Leser und Hörer über die
Abläufe und Inhalte des Konzils, um wiederum die primär innerkatholischen

Anton Vögtle, Oscar Cullmann, in: Hans Jürgen Schultz (Hg.), Tendenzen der Theologie im
20. Jahrhundert. Eine Geschichte in Porträts, Freiburg i.Br. 1966, 488—493, 492.
Eine englische Fassung des Vortrags bietet James D. Hester, Vatican Council IL The New
Directions, by Oscar Cullmann, New York 1968, 19-45.
Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45). Einen Auszug seines
Beitrags veröffentlichte Cullmann auch im Maiheft der Schweizer Monatshefte, 43 (1963),
148-159.
Cullmann/Vischer. Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 5f.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 265

Perspektive des Konzils zu unterstreichen. Als wichtigstes Ziel des Konzils stellte

Cullmann eine Passage aus der päpstlichen Eröffnungsrede vom 11. Oktober
1962 heraus, an der sich seine weiteren Überlegungen abarbeiteten.

Der Papst hatte bekanntlich angekündigt, dass die authentische Lehre der
Kirche studiert und dargestellt werden sollte «gemäss den Forschungsmethoden
und der Ausdrucksform, deren sich das moderne Denken bedient».73 Er forderte
das Konzil auf, zwischen Lehrsubstanz und dessen Ausdrucksform zu differenzieren.7

Dieser Arbeitsauftrag sollte fernerhin pastorale und ökumenische
Perspektiven berücksichtigen. Aufgrund dieser Erklärung und nach dem Verlauf der
ersten Session formulierte Cullmann seine Hoffnung auf «eine Neuorientierung
des Katholizismus» durch das Konzil. Da diese Neuorientierung «einen neuen
Geist in alle Lebensäusserungen der Kirchen» bringen werde, müsse dieser Re-

formprozess auch die evangelischen Kirchen «in höchstem Masse interessieren»,
schrieb Cullmann seinen wahrscheinlich überwiegend reformierten Lesern ins

Gewissen. Gegen seine Kritiker aus dem protestantischen Lager verteidigte er
deshalb seine Teilnahme am Konzil und betonte nüchtern einerseits die «unendlich

viel bessere gemeinsame Diskussionsbasis» für zukünftige ökumenische
Gespräche. Andererseits bewertete er die theologischen Entwicklungen der ersten
Session durchaus kritisch und hob die weiterhin evidenten theologischen Differenzen

und die bleibenden grossen Schwierigkeiten hervor.75 Diese Spannung
zwischen Hoffnung und Ernüchterung beschrieb Cullmann folgendermassen:

«Es gibt, wie gesagt, sehr verheissungsvolle Lichtblicke in der praktischen
Haltung der gegenwärtigen katholischen Kirche, wonach man uns, so wie wir sind,
als Christen gelten lässt und mit uns, so wie wir sind, über ökumenische Möglichkeiten

spricht und von uns, so wie wir sind, sogar in gewissen Dingen zu lernen
bereit ist. Aber wie eine theologische Lösung von der römisch-katholischen Lehre
von der Einheit aus gefunden werden kann, ohne dass die einen oder die andern
eine zentrale Glaubensposition aufgeben, sehe ich noch nicht. Auf jeden Fall ist
dies ein äusserst schwieriges Problem, weil ja diese römische Auffassung von der
Kirche nicht bloss zur wandelbaren Einkleidung der katholischen Kirche gehört,
sondern eben zur Substanz.»76

Als weiteres gravierendes Problem benannte Cullmann das Verhältnis von Tradition,

Schrift und Dogma. In diesen beiden genannten dogmatischen Spezifikationen

lagen für den Basler Theologen schwerwiegende Differenzen, über die nach
dem Konzil das Gespräch weitergehen sollte.

Schliesslich stellte Cullmann noch die Frage nach den Aufgaben, die das

Konzil den Protestanten stelle. Für ihn bestanden diese Aufgaben in einer
protestantischen Reflexion über die Zusammenhänge von moderner Welt und unauf-
gebbarer biblischer Substanz. Deshalb fragte er mit kritischer Anspielung auf
Rudolf Bultmanns Entmythologisierungsprogramm:

' Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 9.

«Die Substanz der alten im Glaubensgut (depositum fidei) enthaltenen Lehre ist zu
unterscheiden von der Formulierung, in die sie gekleidet ist». (Cullmann/Vischer, Zwischen zwei
Konzilssessionen (wie Anm. 45), 9.

Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 27.

Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45). 28.



266 Thomas K. Kuhn

«Haben wir [...] nicht bei unserem Bestreben, die Bibel dem modernen Menschen
nahe zu bringen, ebenfalls manches von der biblischen Substanz aufgegeben?
Gerade deshalb ist ja in neuerer Zeit eine theologische Umkehr und Rückkehr bei

uns nötig geworden.»

Cullmann erhoffte demnach eine wechselseitige Beeinflussung: Zum einen sollte
das Vatikanische Konzil auch im Protestantismus einen Prozess der Selbstbesinnung

auslösen, zum andern sollte dieser protestantische Reflexionsprozess
wiederum den progressiven katholischen Kräften dienen. Den Protestanten kam
deshalb nach Cullmann die Aufgabe zu, der katholischen Kirche zu zeigen, «dass

absolute Freiheit im Heiligen Geist und Disziplin im gleichen Heiligen Geist
vereinbar sind, und dies in allen Lebensbereichen der Kirche.»78 Daran anknüpfend
schloss Cullmann seine Ausführungen, indem er den später programmatisch
ausformulierten Gedanken der Einheit in Vielfalt einbrachte:

«Wenn jede Kirche die ihr gestellte Aufgabe erfüllt in redlichem Bemühen um die

eigene ständige Erneuerung durch den Heiligen Geist, so ist schon in diesem
Bestreben, das jede Kirche für sich verfolgt, das Prinzip, aus dem die Einheit hervorgehen

soll, gegeben: denn der Heilige Geist, wo er wirklich am Werke ist, bewegt
sich in der gleichen Richtung und treibt alle Kirchen dorthin. Darum sehe ich in
dem Ringen der katholischen Kirche um Erneuerung ein heilsgeschichtlich wichtiges

Geschehen, das die ganze Kirche, auch unsere, angeht und Früchte bringen
wird, wenn unsere Kirche sich auch auf ihre Weise ständig durch Heiligen Geist
erneuern lässt.»79

Die Bibel und das Konzil

Stellte Cullmann in diesem öffentlichen Vortrag neben den Differenzen doch
stärker die Wechselwirkungen des Konzils der jeweiligen konfessionellen
Erneuerungsbemühungen heraus (den Begriff der Reform verwendete er auffallend
wenig), so geht er in einem Artikel aus dem Jahr 1964, der zunächst auf Französisch

und dann in deutscher Übersetzung erschien, wesentlich kritischer mit der
katholischen Kirche um. In diesem Beitrag, der sich an ein eher theologisch
gebildetes Publikum wandte und der in der angesehenen deutschen Zeitschrift
Evangelische Theologie unter dem Titel «Die Bibel auf dem Konzil» abgedruckt
wurde80, bündelte Cullmann wesentliche Aspekte seiner Auseinandersetzung mit

Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 35.

Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 36.

Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 38.

Oscar Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil, in: Evangelische Theologie, 24 (1964/8), 397-
403. Ein Jahr später erschien von Cullmann der Aufsatz «Die Bibel und das 2. Vatikanische
Konzil», in: Dialog unterwegs. Eine evangelische Bestandsaufnahme zum Konzil, hg. im
Auftrag der Lutherischen Stiftung für ökumenische Forschung von George A. Lindbeck,
Göttingen 1965. 144-159. Dieser Aufsatz ist dem ersten thematisch eng verbunden, setzt
sich allerdings ausführlicher mit dem Schema «De divina revelatione» auseinander. Siehe
auch: Walter Kirchschläger, Das Studium der Bibel als Seele der Theologie. Der Einfluss
von Bibel und Exegese auf das Zweite Vatikanische Konzil, in: Bibel und Kirche. 60 (2005),
112-116: ders., Bibelverständnis im Umbruch, in: ders./Markus Ries (Hg.), Glauben und



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 267

dem Konzil und bot bei aller Zurückhaltung Einblicke in die vielschichtigen kon-
ziliaren Kontroversen. Diese Betonung ist nicht nur seiner eigenen wissenschaftlichen

Disziplin geschuldet gewesen, sondern trug den innerkatholischen
Entwicklungen sowie dem Dialog zwischen Katholiken und Protestanten Rechnung.
Denn Cullmann leitete den neueren ökumenischen Diskurs als unmittelbare
Konsequenz des exegetischen Dialogs ab. Die neuere ökumenische Diskussion
basierte demnach für Cullmann auf den Vorleistungen der Exegeten. Deshalb
stellte sich für ihn die Frage, ob und inwiefern dieser exegetische Aufschwung
im Katholizismus auch bei den Verhandlungen des Konzils eine Rolle, und vor
allem welche Rolle gespielt habe. Dieser Zusammenhang von Exegese und
Ökumene blieb über das Zweite Vatikanum hinaus ein zentrales Anliegen
Cullmanns, auf das er immer wieder - auch mit Verweis auf persönliche Erfahrungen

- verwies. Hier sind vor allem seine erfreulichen vorkonziliaren Diskussionen
und persönlichen Begegnungen mit Vertretern der katholischen Exegese zu nennen

sowie der Verzicht auf Polemik auf den exegetischen Kongressen, die er
zeitlebens als Initialzündung für den innerkonfessionellen Dialog hervorhob.81

Diese Entwicklungen führten dazu - so Walter Kirschschläger -, dass das Zweite
Vatikanische Konzil die

«erste kirchenweite Versammlung in der Geschichte der Katholischen Kirche
[wurde], die sich ausführlich mit dem Thema Bibel beschäftigte. Erstmals widmet
ein Konzil der Frage der Offenbarung ein eigenes Dokument, das sich weitestgehend

mit dem Bibelverständnis auf der Grundlage eines historisch-kritischen
Zugangs beschäftigt und daraus die entsprechenden bibeltheologischen und pastora-
len Konsequenzen benennt».82

Dieser überaus positiven Einschätzung von Walter Kirchschläger aus dem Jahr
2005 stehen Cullmanns Anmerkungen gegenüber, die er während des Konzils
formulierte. Cullmann setzte sich in seinem Aufsatz in der Evangelischen Theologie

überaus kritisch mit dem Bibelgebrauch des Konzils auseinander.

Denken nach Vatikanum II. Kurt Koch zur Bischofswahl, Zürich 1995, 41-64; ders., Bibel
und Konzil. Das Zweite Vatikanum aus der Sicht der Exegeten, in: Theologisch-praktische
Quartalschrift, 136 1988), 65-74.
Pius XII. habe, so Cullmann, den Hauptanstoss zur biblischen Erneuerung gegeben mit der

Verkündigung der Enzyklika «Divinu afflante spiritu» (1943). Die Enzyklika stammte
vornehmlich aus Kardinal Beas Feder. Siehe dazu: Norbert Lohfink, Augustin Bea und die
moderne Bibelwissenschaft, in: Dieter Bader (Hg.), Kardinal August Bea. Die Hinwendung der
Kirche zu Bibelwissenschaft und Ökumene, München 1981, 56-70. Cullmann verknüpfte
die Erwähnung dieser Enzyklika mit einer autobiographischen Reminiszenz: «Kurz nach
seiner Veröffentlichung las mir der damalige Rektor Bea selbst im Bibelinstitut in Rom die
wichtigsten Stellen daraus vor. Ich weiss noch gut, wie ich damals Zeuge eines Gefühls der
Erleichterung unter den katholischen Exegeten war, die bis dahin unter oft recht peinlichen
Bedingungen arbeiten müssten.» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 398.)
Die Auseinandersetzungen um diese neue exegetische Bewegung tangierte auch das Konzil.
Noch 1961 erhielten die beiden Professoren des Päpstlichen Bibelinstituts Max Zerwick und
Stanlislas Lyonnet durch das Heilige Offizium zeitweilig Lehrverbot.
Kirchschläger, Das Studium der Bibel als Seele der Theologie (wie Anm. 80), 112.



268 Thomas K. Kuhn

Einerseits betonte er:

«Diese exegetische Diskussion der letzten dreissig Jahre geht Hand in Hand mit
einer Neubelebung der Bibelwissenschaft innerhalb des Katholizismus [...]. Die
in dieser Beziehung eingetretene Veränderung besteht darin, dass heute die
Verschiedenheiten in der Bibelauslegung nicht mehr der Unterscheidung von (katholischer

Exegese) und (protestantischer Exegese) entsprechen. Die Grenzen
verlaufen quer durch alle Konfessionen.»83

Andererseits zielte er neben dem praktischen Gebrauch der Schrift als Objekt der

Anschauung
4 oder der Lesung8:i vor allem deren Gebrauch in den Schemata des

Konzils. Er kritisierte einen unsachgemässen und hermeneutisch fragwürdigen
Gebrauch der biblischen Texte, die keine theologische Grundlage, sondern allenfalls

Beiwerk seien, das häufig in keinem direkten Zusammenhang mit den Texten

stehe.87 Cullmann wies begriffliche Differenzen zwischen Schemata und
Bibel nach und veranschaulichte an einigen Beispielen seine Kritik, die auch von
Vertretern der katholischen Kirche während der Disputationen formuliert worden
war. Von diesen mündlichen Auseinandersetzungen zeigte sich Cullmann «fast

durchgängig befriedigt»:

Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80). 397. Cullmann betonte weiter: «Pius
XII. hat den Hauptanstoss zur (Biblischen Erneuerung) gegeben. Wir neigen dazu, nur die
negative Seite dieses Pontifikats zu sehen. Eigentlich sollten wir aber eines seiner grössten
Verdienste nicht vergessen: die Verkündigung der Enzyklika (Divino afflante spiritu»)
(Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80). 398). Diese Enzylika vom 30. September 1943
ist abgedruckt in: Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen, hg. von Peter Hünermann. Freiburg i.Br. u.a. j81999, 1058-1064.
«Auf dem Konzil selbst nimmt die Bibel schon äusserlich einen besonderen Platz ein: jeden
Morgen werden nach der Messe die Sitzungen mit der eindrücklichen Zeremonie der
(Inthronisation) eines grossartigen alten Evangeliums auf dem Altar eingeleitet. Sie erinnert alle
Väter an die Gegenwart des Wortes Christi. Und doch stellen sich hier zwei Fragen: einerseits,

ob dieses schöne Buch seine Aufgabe nicht angemessener erfüllen würde, wenn jeden
Morgen, statt dass es einfach den Blicken vorgesetzt würde, daraus ein für die Sitzung
richtungsweisendes Wort vorgelesen würde; und andererseits, weshalb nicht die ganze Bibel,
sondern nur das Evangelium, inthronisiert wird. Kommt nicht die Sonderstellung des
Evangeliums gerade in seiner unlösbaren Verbindung mit andern biblischen Büchern zur
Geltung?» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 398f). Siehe auch: Johannes
Helmrath. Die Inthronisation des Evangelienbuches auf Kontilien, in: H.P. Neuhauser (Hg.),
Wort und Buch in der Liturgie. Interdisziplinäre Beiträge zur Wirkungsmächtigkeit des
Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches, St. Ottilien 1995, 233-279.
«Die Bibellesungen der jeden Morgen vor Beginn der Sitzung gefeierten Messe des Heiligen
Geistes waren enttäuschend wegen der Monotonie, mit der während der ganzen ersten und
zweiten Session allein die Stellen Apg. 8 (über die Entsendung des Petrus und Johannes nach
Samarien zur Handauflegung) und Joh. 14 (über den Parakleten) gelesen wurden, während
doch die Fülle biblischer Texte über den Heiligen Geist (Rom. 8!) wahrlich mehr Abwechslung

erlaubt hätte.» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 399.)
Siehe dazu: Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 399^102.
«Oft liegt jedoch überhaupt kein innerer Zusammenhang zwischen der Aussage des Schemas
und dem Bibeltext vor. In manchen Fällen besteht er sogar nur in einem Wort oder einem
Ausdruck, und die Zitate passen nicht zum Gedankengang des Schemas. Ja, sie werden
zuweilen weder dem Kontext der Bibel noch dem Kontext des Schemas gerecht.» (Cullmann,
Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 400.)



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 269

«Die Art wie die Bibel von den Vätern nicht nur zitiert, sondern untersucht und
ausgelegt wurde, zeigt einen der neuen Aspekte dieses Konzils, und ich möchte
sagen: einen verheissungsvollen Aspekt, der ohne jene dem Konzil vorausgegangene

Erneuerung der katholischen Exegese der letzten Jahre nicht möglich gewesen

wäre.»

Der Bezug auf die Bibel fand sich allerdings nicht nur bei den sogenannten «Pro-

gressisten», sondern auch bei sehr konservativen Konzilsvätern.89

Ergebnisse und Perspektiven des Konzils

Nach dem Ende des Konzils erschienen einige Publikationen, die nach der
Bedeutung des Konzils auch für die nicht-katholischen Kirchen fragten.90 Oscar
Cullmann fragte 1966 in einem Band, der auch Beiträge von Karl Rahner (1904-
1984) und Heinrich Fries (1911-1998) umfasst: «Sind unsere Erwartungen
erfüllt?»91 Dabei fokussierte er diese Frage auf die protestantischen Erwartungen
und differenzierte mit Rückblick auf den vorkonziliaren Enthusiasmus und die

euphorische Stimmung der frühen 1960er Jahre zwischen «legitimer Erwartung
und Illusion».92 Zudem schränkte er ein, dass zunächst nur vorläufige Antworten
möglich seien, da das Konzil erst zusammen mit seinen Auswirkungen beurteilt
werden könne.

Bei seinen inhaltlichen Ausführungen wiederholte Cullmann frühere
Äusserungen und betonte nochmals die Gemeinsamkeiten auf dem Gebiet der Exegese
sowie die Differenzen in theologischer Perspektive. Er hob allerdings die

biblisch-heilsgeschichtliche Perspektive hervor sowie das Ökumenismusdekret,
welches die «kühnsten Erwartungen» weit übertroffen habe.93 Denn hier habe sich
eine «ganz neuartige Auffassung des Ökumenismus» aufgetan,

88
Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 402.
«Vertreter beider Lager haben mit oft bemerkenswertem exegetischem Scharfsinn Unge-
nauigkeiten und sogar Irrtümer beim Zitieren der Bibel aufgedeckt. Andererseits waren ihre
eigenen Vorschläge nicht selten der Bibel entnommen.» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil

(wie Anm. 80), 402.)
'"' So bspw.: Dialog unterwegs. Eine evangelische Bestandsaufnahme zum Konzil (wie Anm.

80); Friedrich Wilhelm Kantzenbach/Vilmos Vajta (Hg.), Wir sind gefragt... Antworten
evangelischer Konzilsbeobachter, Göttingen, 1966, darin: Oscar Cullmann, Das Konzil und
die Frage nach dem Kern und den wandelbaren Elementen der christlichen Botschaft, 185—

190; siehe ferner: Werner Schatz (Hg.), «Was bedeutet das Zweite Vatikanische Konzil für
uns?», Basel 1966, mit Beiträgen von Oscar Cullmann, Johannes Feiner, Herwig Aldenhoven,

Patrick C. Rodger, Nikos A. Nissiotis und Ernst Ludwig Ehrlich.
Oscar Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt?, in: Karl Rahner/Oscar Cullmann/Heinrich
Fries, Sind die Erwartungen erfüllt? Überlegungen nach dem Konzil, München 1966, 35-66.
Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 36.

Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 43, 50. Cullmann bedauert hier
aber auch, dass die «Judenerklärung» nicht wie ursprünglich vorgesehen, mit der
Kirchenkonstitution verbunden wurde: «Israel gehört als das Volk Gottes in ganz anderer Weise zur
Kirche als die nichtchristlichen Religionen.» (Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt?
(wie Anm. 91), 43f.)



270 Thomas K. Kuhn

«aber damit auch eine im Katholizismus neuartige Auffassung von der Kirche: die
römische Kirche ist nicht mehr die alleinige, die alle anderen aufsaugt. Aber diese
ökumenische Ausrichtung sollte ja nach der ursprünglichen Absicht in alle Texte
hinein ausstrahlen».94

Diese Absicht sei indes nicht durchgängig realisiert worden. Auch der offene
und weite Kirchenbegriff des Ökumenismusdekrets habe sich nicht überall in

gleicher Weise durchsetzen können. Vielfach sei die katholische Kirche doch die
«einzige Kirche» im überkommenen Sinne geblieben. Neben diesem Verweis auf
theologische, vornehmlich ekklesiologische Uneinheitlichkeiten, äusserte
Cullmann seine grosse Enttäuschung hinsichtlich der Mariologie, und beklagte,

«dass die Mariologie auf diesem Konzil im Ganzen eine Steigerung erfahren hat,
die mit der ökumenischen Tendenz (nicht gegenüber der orthodoxen Kirchen
wohl aber) gegenüber dem Protestantismus und mit der Rückkehr zur Bibel nicht
im Einklang steht. Erwartungen in dieser Beziehung haben sich nicht erfüllt».95

Dafür erachtete es Cullmann als lobenswert, dass im Rahmen des Möglichen,
immerhin die «These von der Kollegialität als Milderung des Primatsdogmas»
durch die Texte festgelegt worden sei. Ausserdem war für den ökumenischen

Dialog das Eingeständnis einer Hierarchie unter den Wahrheiten der katholischen
Lehre, je nach ihrer Beziehung zum Fundament des christlichen Glaubens für
Cullmann von zentraler Bedeutung.

So zog Cullmann als Fazit: Trotz unleugbarer Ernüchterungen und
Enttäuschungen habe sich ein grundlegender Erneuerungswille, der sich primär im
Konzilsgeschehen gezeigt habe, manifestiert. Immer wieder hob Cullmann seine

positiven Erfahrungen und den offenen Dialog hervor und erklärte:

«Der Platz unter der Longinusstatue, wo wir geradezu eine Vorzugstribüne hatten,
möge für immer in der langen Geschichte der Peterskirche nicht nur von der
Tatsache selbst zeugen, dass nichtkatholische Beobachter an einem Konzil der
katholischen Kirche teilnehmen konnten, sondern von der Weitherzigkeit und dem
Vertrauen, mit dem wir ohne Hintergedanken in alle Geheimnisse eingeweiht wurden,
auch alle Texte in ihrer ursprünglichen Form zu lesen bekamen.»9

Deshalb betonte er auch hinsichtlich der Wahrnehmung und der historischen
Aufarbeitung des Konzils, dass das Studium der Texte alleine nicht ausreiche. Denn
diese Texte seien vornehmlich «Kompromisstexte». Deshalb müssten in besonderer

Weise die Diskussionen des Konzils für eine angemessene Bewertung des

Konzils berücksichtigt werden.97

Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 50.

Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 52.
6

Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 57.
So Cullmann bspw. in einem Interview mit der Neuen Zürcher Zeitung während der dritten
Session. Siehe Neue Züricher Zeitung, Morgenausgabe vom 3. November 1964, Blatt 4: «Da
das Ziel dieses Konzils nicht darin besteht, neue Dogmen zu proklamieren, sondern Lehre
und Leben der Kirche im pastoralen und ökumenischen Sinn zu öffnen, scheint es mir falsch,
sich nur an den Wortlaut der Texte zu halten, wie wir zu tun versucht sind.» Vielmehr müssten

sämtliche Akten und Protokolle zur Kenntnis genommen werden. Siehe dazu auch den
umfassenden und wichtigen Beitrag von Oscar Cullmann, Die Reformbestrebungen des 2.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 271

Über das Konzil hinaus sollte nach Cullmann das theologische Motiv, das in
diesem Konzil zum Ausdruck kam und von ihm mit geprägt worden war, zur
Devise der nachkonziliaren Erneuerung werden. «Es sollte darin zum Ausdruck
kommen, was tatsächlich der Erneuerungsimpuls gewesen ist: nämlich die

biblisch-heilsgeschichtliche Durchdringung des katholischen Glaubens.»98 In dieser

Erneuerung erkennt Cullmann die entscheidende Weichenstellung für den
ökumenischen Diskurs, dem er sich wie wenige andere bedeutende Protestanten widmen

sollte. An die Protestanten gewandt, warnte er indes vor einem modischen
Ökumenismus, vor einem «ökumenischen Triumphalismus» und vor «ökumenischem

Sentimentalismus99», der alle verbleibenden Divergenzen verharmlose.
Denn man würde um die Früchte des Konzils gebracht, verschwiege man das

weiterhin Trennende. Gewissermassen als Vermächtnis des Konzils formuliert
Cullmann: «Wohl sollten wir uns über das Gemeinsame freuen, auch voneinander

lernen, aber Divergenzen nicht verschweigen, sondern gerade über sie miteinander
sprechen.»1

Ökumenische Perspektiven

In den vorangehenden Ausführungen zeigte sich, dass Cullmann einen realistischen

wie konstruktiv-kritischen Ökumenismus vertrat, der ausgehend von einer
fundierten evangelischen Position sowohl Willen als auch Kompetenz für den in-

Vatikanischen Konzils im Lichte der Geschichte der katholischen Kirche, in: Theologische
Literaturzeitung, 92 (1967), 2, wo sich Cullmann gegen anders lautende Meinungen von Karl
Gerhard Steck und Hans Geisser wendet. Steck nahm in seinem Aufsatz «Lumen Gentium?
Zum Verständnis der (Constitutio dogmatica de ecclesia»), in: Materialdienst des Konfes-
sionskundlichen Instituts (=MD), 16 (1965), 85-90, hier 85 Stellung zum Aufsatz von Oscar
Cullmann, Die offenen Türen des Konzils, in: MD, 16 (1964), 101-103. Dieser Aufsatz war
zuvor in kürzerer Form in der Neuen Zürcher Zeitung am 3. November 1964 erschienen. Im
Anschluss an Edmund Schlink, Das Ergebnis des konziliaren Ringens um den Ökumenismus
der römisch-katholischen Kirche, in: Kerygma und Dogma, 11 (1965), 177-194, 178f,
plädiert Steck dafür, die Texte des Konzils «als verbindlich» zu betrachten. Cullmann hatte
indes mit Verweis auf den Charakter der Konzilstexte als «Kompromisstexte» erklärt
(Cullmann, Die offenen Türen des Konzils (wie oben), 101): «Wenn wir nur diese Texte, so wie
sie dastehen, in Betracht ziehen, werden wir versucht sein, ein negatives Urteil über das

Konzil zu fällen, und aus diesem Grand ist es ausserordentlich wichtig, dass moderne und

künftige Kirchen- und Dogmenhistoriker, welche die Begleitumstände des Konzils nicht
miterlebt haben, zugleich alle Akten in Erwägung ziehen.» Für die weiteren reformerischen
Entwicklungen innerhalb der Katholischen Kirche sind für Cullmann die Beobachtungen und
die Äusserungen der Konzilsteilnehmer, die nicht in die Konstitutionen aufgenommen wurden,

von entscheidender Bedeutung. Auch Hans Geisser nahm diese hermeneutische Diskussion

auf, indem er wie Steck zwar den Ansatz von Cullmann kurz vorstellt, dann aber auch
Schlink folgt. Siehe dazu: Hans Geisser, «Viva vox Evangelia in Ecclesia». Beobachtungen
an der dogmatischen Konstitution «Über die göttliche Offenbarung», in: MD, 17 (1966), 41-
50. Offensichtlich werden hier neben methodischen Differenzen zwischen Vertretern der

Kirchengeschichte und der Systematischen Theologie auch unterschiedliche Auffassungen
bezüglich der Wahrnehmung der Katholischen Kirche evident.
Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 59.

Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 69f.
Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfüllt? (wie Anm. 91), 62.



272 Thomas K. Kuhn

terkonfessionellen Dialog impliziert. Diese Haltung prägte die Begleitung und die
rückblickenden Deutungen des Konzils: Auf der Basis seiner tiefen Sympathie
für den Katholizismus formulierte Cullmann auch markante Kritik. Dabei sparte
Cullmann - und das zeichnet seine theologische Weitsichtigkeit aus - niemals
die eigene lutherische Konfession aus, sondern attestierte allen Konfessionen ein

spezifisches und différentes Reformbedürfnis. Deutlicher als andere zeitgenössische

Protestanten erweiterte Cullmann die verbreiteten engen konfessionellen
Perspektiven und verwies nachdrücklich - für manche Protestanten wohl zu deutlich

- auf die Interdependenzen zwischen Katholizismus und Protestantismus,
die er kenntnisreich beschrieb und theologisch fruchtbar zu machen versuchte.

Möglicherweise in dieser keinesfalls unkritischen Sympathie für den Katholizismus

ein wesentlicher Grund für die zurückhaltende Rezeption Cullmanns in der
deutschen protestantischen Theologie auszumachen.

Cullmann Hess sich allerdings nicht von den häufig unqualifizierten Anfeindungen

aus dem protestantischen Lager von seiner ökumenischen Perspektive
abbringen. Gewissermassen als Summa seiner lebenslangen Erfahrungen und
seines ökumenischen Engagements veröffentlichte er 1986 im Alter von 84 Jahren
sein programmatisches Buch Einheit durch Vielfalt, in dem er das Konzept einer
Gemeinschaft autonomer Kirchen vorlegte. Ausgehend von biblischen Erwägungen

plädierte er fur eine Form von Einheit, die einerseits genügend strukturiert
war, um ein gemeinsames Zeugnis möglich zu machen, andererseits aber weiten
Raum für Vielfalt Hess.

In diesem heftig diskutierten Entwurf wendet sich Cullmann gegen solche
ökumenischen Bemühungen, denen es um eine kritiklose Einebnung der
konfessionellen Unterschiede geht. Ihnen stellt er die These gegenüber, «dass jede christliche

Konfession eine unverlierbare Geistesgabe, ein Charisma, hat, das sie behalten,

pflegen, reinigen und vertiefen, und nicht einer Gleichschaltung zuliebe
entleeren soll.»101 Cullmann war zutiefst davon überzeugt, dass «in jeder christlichen

Konfession die eine Kirche Christi in besonderer Gestalt als Leib Christi
gegenwärtig ist und dass die ökumenischen Bestrebungen dies im Auge behalten
sollten».102 Deshalb zielte er auf einen Zusammenschluss aller christlichen
Kirchen, bei dem «jede ihre wertvollen Elemente, einschliesslich ihrer Struktur
behalten soll».103 Charismatische Vielfalt ist für Cullmann die Grundvoraussetzung
seines Einheitsgedankens, der wesentlich pneumatologisch und heilsgeschichtlich

konzipiert ist. Von dieser theologischen Basis aus interpretiert Cullmann die
konfessionelle Vielfalt als Aufgabe und Chance. Die Verschiedenheit stellt die

Aufgabe der Selbstkritik und bietet die Chance zur Reform. Nach Karl Kardinal
Lehmann besteht im Anschluss an Cullmann die grosse ökumenische Sünde

gegen den Heiligen Geist darin, dass die Christen aus der Verschiedenheit, die in der

Heilsgeschichte eine Quelle des Reichtums werden sollte, einen Anlass zur
Teilung und zum Bruch gemacht haben.104 Deshalb wollte Cullmann

"" Cullmann, Einheit durch Vielfalt (wie Anm. 23), 14.
1

Cullmann, Einheit durch Vielfalt (wie Anm. 23), 14.

Cullmann. Einheit durch Vielfalt (wie Anm. 23), 25.
11,4

Lehmann. Einheit durch Vielfalt - heute (wie Anm. 24), 287.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 273

«im Gegenzug den charismatischen Reichtum der Verschiedenheit aufwerten,
indem er den Geist der Zwietracht, des Hasses, der Enge und des Egoismus beseitigt,

der schliesslich zu den Kriegen zwischen den Konfessionen geführt hat».105

Denn nach Cullmann schafft erst die «Komplementarität der Charismen» eine

wahre Einheit.106 So ermöglicht dieses Modell die Bewahrung der konfessionellen

Identität jenseits aller konfessionalistischen Exklusionsstrategien. Diese Zu-
kunftsperspektivierung oder die heilsgeschichtliche Spannung des «schon jetzt»
und des «noch nicht» begründet und fordert konfessionelle Toleranz und
Dialogbereitschaft. Dieses Anliegen Cullmanns ist in einer religionspluralistischen
Gesellschaft aktueller denn je.

Dabei soll indes nicht vergessen werden, dass für Cullmann das Erreichen
einer kirchlichen Einheit jenseits der menschlichen Möglichkeiten liegt. In seinem

letzten Buch, das Lehmann treffend Cullmanns «spirituelles, ökumenische
Testament» genannt hat, fasste Cullmann die Beweggründe seines ökumenischen

Engagement zusammen:

«Mein Projekt geht keineswegs aus einer Art ökumenischen Defaitismus hervor,
sondern im Gegenteil aus der Freude über die erzielten Fortschritte und dem
Wunsch, diese zu verstärken durch den Ansporn, den eine schon verwirklichte,
wenn auch noch unvollkommene Gemeinschaft ohne Zweifel der weiteren Arbeit

Cullmanns Eintreten für die Ökumene würdigte schliesslich auch Papst Johannes

Paul II. In einem persönlichen Telegramm schrieb er anlässlich des Todes von
Cullmann:

«In lebendiger Erinnerung bewahre ich seine aktive Teilnahme am Zweiten
Vatikanischen Konzil, das eine Erneuerung des ökumenischen Dialogs und der

geschwisterlichen Beziehungen unter den christlichen Gemeinschaften gebracht
hat.»'08

Diese wechselseitige geistige konstruktive Unruhestiftung im ökumenischen
Horizont ist das verbleibende Verdienst Oscar Cullmanns. Dieses Werk zwischen

«Bibelauslegung und ökumenischer Leidenschaft» - wie es der Titel der Ge-

denkschrift zu seinem 100. Geburtstag treffend formuliert - hat eine gründliche
wissenschaftliche Aufarbeitung verdient.

Lehmann, Einheit durch Vielfalt - heute (wie Anm. 24).
Lehmann, Einheit durch Vielfalt - heute (wie Anm. 24), 288.
Oscar Cullmann, Das Gebet im Neuen Testament. Zugleich Versuch einer vom Neuen
Testament aus zu erteilenden Antwort auf heutige Fragen, Tübingen 1994; Zit. nach: ebd.,
21997, 216.

Froehlich, Lebendiges Erbe: Das Cullmann-Archiv in Chamonix (wie Anm. 68), 271.



274 Thomas K. Kuhn

Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil
Obwohl Oscar Cullmann zu den bedeutendsten protestantischen Theologen des 20. Jahrhunderts

zählt, wurde er in der deutsch-sprachigen theologischen Welt vornehmlich in der katholischen

Theologie rezipiert. Für Cullmann kennzeichnend war sein intensiver Kontakt und
Austausch mit Kollegen des römischen Katholizismus, worin sich sein besonderes Interesse an der
Ökumene aussprach. Auf Seiten der katholischen Theologie fand insbesondere sein
heilsgeschichtlicher Ansatz besondere Aufmerksamkeit. Diese Wertschätzung und die vielfältigen
persönlichen Kontakte zu massgeblichen Vertretern des römischen Katholizismus führten dazu,
dass Cullmann als persönlich geladener Konzilsbeobachter am Zweiten Vatikanum teilnehmen
konnte. In zahlreichen Beiträgen berichtete Cullmann konstruktiv-kritisch vom Konzil. Dabei
betonte er neben einer gewissen Enttäuschung auch den Erneuerungswillen der römischen Kirche.

Gegen teilweise heftige Kritik evangelischer Theologen verwies er auf die ekklesiologi-
sche Verpflichtung zum Dialog, die er später in seinem Buch «Einheit durch Vielfalt» ausführte.

Oscar Cullmann et le deuxième Concile du Vatican

Bien qu'Oscar Cullmann fusse l'un des théologiens protestants les plus importants du 20cnu

siècle, il était surtout considéré, dans le monde théologique germanophone, par la théologie
catholique. Il se caractérisait par des contacts et des échanges soutenus avec ses collègues du
catholicisme romain dans lesquels s'articulait son intérêt prononcé pour l'œcuménisme. La théologie

catholique s'intéressait surtout à son approche d'une histoire du salut. Grâce à l'estime
qu'il suscitait et à ses nombreux contacts personnels avec des représentants majeurs du catholicisme

romain, Cullmann fut convié en tant qu'observateur au deuxième Concile du Vatican. 11

rédigea des rapports constructifs et critiques sur le Concile. Il fit état d'une certaine déception,
mais également d'une volonté de renouvellement de l'Eglise romaine. En réaction à certaines
critiques virulentes de théologiens évangéliques, Cullmann renvoya à l'obligation ecclésiologique

au dialogue qu'il développa plus tard dans son livre «L'unité par la diversité» («Einheit
durch Vielfalt»).

Oscar Cullmann and the Second Vatican Council

Although Oscar Cullmann is one of the most important protestant theologians of the 20th

century, in the German-speaking theological world it was mainly Catholics who read and responded

to his work. His characteristic intensive contact and exchange with Roman Catholic colleagues

gave Cullmann the opportunity to express his strong interest in ecumenism. In tum, the
Catholic theologians were particularly interested by his salvation history approach. As a result
of this esteem and his many personal contacts with prominent representatives of Roman Catholicism,

Cullmann was invited to attend the Second Vatican Council as an observer. Cullman
wrote a large number of reports on the Council, which were constructively critical. Although he

was somewhat disappointed, he stressed too that the Roman Church was open to a renewal.
Heavily criticised by some protestant theologians, he responded by pointing to the ecclesiolo-
gical duty to pursue dialogue, a duty which he later described more fully in his book Einheit
durch Vielfalt.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Cullmann, Ökumene - œcuménisme - ecumenism, Bibel -Bible - bible, Neues Testament -
Nouveau Testament - New Testament, Kirchengeschichte - histoire de l'Eglise - Church
history, Ekklesiologie - ecclésiologie - ecclesiology, Heilsgeschichte - histoire du salut - salvation

history, Römischer Katholizismus - catholicisme romain - Roman Catholicism, Protestantismus

- protestantisme - Protestantism, Zweites Vatikanum - deuxième Concile du Vatican -
Second Vatican Council.

Thomas K. Kuhn, Prof. Dr. theol. seit Oktober 2010 Ordinarius für Kirchengeschichte an der
Universität in Greifswald.


	Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil

