Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil
Autor: Kuhn, Thomas K.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil

Thomas K. Kuhn

In der deutschsprachigen evangelischen Theologiegeschichtsschreibung sowie in
der neutestamentlichen Fachwissenschaft' fristet Oscar Cullmann ein Schatten-
dasein.” Sein heilsgeschichtlicher Ansatz wurde mehr in der katholischen als in
der deutschsprachigen evangelischen Theologie rezipiert. In der weltweiten Oku-
mene fand er so grosse Aufmerksamkeit, dass seine Schriften immerhin in zehn
verschiedenen Sprachen vorliegen.

Diese fiir den deutschsprachigen Raum zu konstatierende zurtickhaltende Re-

zeption wird bei der Durchsicht neuerer theologiegeschichtlicher Uberblickswer-
ke rasch deutlich.” Der 2002 verdffentlichte, umfangreiche Band Protestantische
Theologie im 20. Jahrhundert des Hamburger systematischen Theologen Her-

o

%)

Leonhard Goppelt bezog sich in seiner Theologie des Neuen Testaments u.a. auf Cullmann
(Leonhard Goppelt, Theologie des Neuen Testaments, Gottingen “1991). Ulrich Wilckens
erkldrte 1995 in einer Rezension von Cullmanns Buch «Das Gebet im Neuen Testament»:
«Oscar Cullmann gehort zweifellos zu den Grossen der neutestamentlichen Wissenschaft
dieses Jahrhunderts» (Ulrich Wilckens, Rezension, in: Theologische Literaturzeitung, 129
(1995), 437-439). Siehe auch: Otto Merk, Zum 90. Geburtstag von Oscar Cullmann, in:
ders., Wissenschaftsgeschichte und Exegese. Gesammelte Aufsitze zum 65. Geburtstag, hg.
von Roland Gebauer, Martin Karrer und Martin Meiser, Berlin/New York 1998, 231-234;
zunéchst erschienen in: Borsenblatt fiir den Deutschen Buchhandel. Theologe, Bd. 20,
Frankfurt a.M./Leipzig, 1992, 182-184; siche ferner: ders., Oscar Cullmann, in: Heiner
Schmidt (Hg.), Quellenkunde der deutschen Literaturgeschichte, Bd. 5, Duisburg, 1995, 55-60.
Siehe allerdings: Karl-Heinz Schlaudraff, «Heil als Geschichte»? Die Frage nach dem heils-
geschichtlichen Denken, dargestellt anhand der Konzeption Oscar Cullmanns, Tibingen
1988; siehe ferner: Hans-Georg Hermesman, Zeit und Heil. Oscar Cullmanns Theologie der
Heilsgeschichte, Paderborn 1979; Theodore Martin Dorman, The Hermeneutics of Oscar
Cullmann, Lewiston 1991; Pierre Pringent, Oscar Cullmann, in: RGG*, Bd. 2, 1999, 503f.

Neuere theologiegeschichtliche Werke nennen Cullmann meist nicht; siche bspw.: Metzler-
Lexikon christlicher Denker. 700 Autorinnen und Autoren von den Anfingen des Christen-
tums bis zur Gegenwart, hg. von Markus Vinzent, Stuttgart/ Weimar 2000 oder Heinz Zahrnt,

SZRKG, 104 (2010), 251274



252 Thomas K. Kuhn

mann Fischer® beispielsweise erwihnt Cullmann mit keinem Wort. Die Darstel-
lung der Protestantischen Theologie der Neuzeit von Jan Rohls notiert wenigs-
tens in aller Kiirze Cullmanns heilsgeschichtlichen Entwurf® und verweist darauf,
dass Cullmanns Konzept der Heilsgeschichten «vor allem im franzosischen Ka-
tholizismus bei den Vertretern der Nouvelle théologie eine lebhafte Diskussion»
ausgelost habe.® Ferner nennt er Cullmanns Engagement fiir die Okumene, das
im Entwurf «Einheit durch Vielfalt» miindete.’

Auf die Rolle Cullmanns im Kontext des Zweiten Vaticanums geht Rohls hin-
gegen nicht ein. Der mangelnden Wiirdigung Cullmanns durch weite Teile der
deutschsprachigen universitiren Theologie stehen allerdings {iberaus positive
Voten aus der Welt der Okumene gegeniiber. So formulierte der Schweizer Theo-
loge Lukas Vischer (1926-2008) im Januar 1999 im Auftrag des Okumenischen
Rates der Kirchen in einem Nachruf auf Cullmann:

«Cullmann hinterlédsst ein eindrucksvolles theologisches Oeuvre: Arbeiten liber
das neue Testament, die frithe Kirchengeschichte und als roter Faden durch das
Ganze zahlreiche Schriften iiber 6kumenische Themen. Noch wichtiger war je-
doch seine Funktion als theologischer Lehrer. Er mochte auf den ersten Blick aus-
schliesslich mit eigenen Fragen beschiftigt sein, in Wirklichkeit begleitete er seine
Studenten mit grosser Aufmerksamkeit. Alles pridestinierte Cullmann fiir ein dku-
menisches Engagement. Seine Herkunft aus Strassburg, der Stadt des Reformators
Martin Bucer, seine Zweisprachigkeit und seine Leidenschaft fiir das «Wesent-
liche> im christlichen Glauben. Ohne sein lutherisches Erbe zu verleugnen, lehrte
er wihrend vieler Jahre an der reformierten Fakultit in Basel. Seine Aufenthalte
in Rom an der Waldenser-Fakultdt gaben ihm Gelegenheit zu zahlreichen Kon-
takten mit romisch-katholischen Partnern. Seine unkomplizierte, heilsgeschicht-
lich ausgerichtete Theologie wurde auch in Rom giinstig aufgenommen. Sein
Buch iiber Petrus — Jiinger, Apostel, Mirtyrer» (1952) legte den Grund fiir ein
sachliches Gesprich tiber ein delikates interkonfessionelles Thema. Zu einer Zeit,
als Kontakte auf hochster Ebene ungewdhnlich waren, wurde er von den Pépsten
Pius XII., Johannes XXIII. und vor allem Paul VI. empfangen. Karl Barth spot-
tete: <Auf deinem Grabstein, Oscar, wird stehen: Hier ruht der Berater dreier
Pipste.» Spiter fithrte Barth dann allerdings selbst einen gross angelegten Besuch
in Rom durch. Cullmann wurde personlich als Beobachter an das Zweite Vatika-
nische Konzil eingeladen, und seine Stimme wurde von vielen mit besonderer
Aufmerksamkeit gehort. Aus Gesprichen mit Paul V1. wuchs der Plan eines 6ku-
menischen Instituts in Jerusalem.»®

Die Sache mit Gott. Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert, Miinchen 1996. Das Per-
sonenlexikon Religion und Theologie, hg. von Martin Greschat, Gottingen 1998, 96 bietet
immerhin einen Kurzeintrag von Markus Miiller.

Hermann Fischer, Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert, Stuttgart 2002.

Jan Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit, Bd. 2: Das 20. Jahrhundert, Ttibingen,
1997, 520.

Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit (wie Anm. 5).

Rohls, Protestantische Theologie der Neuzeit (wie Anm. 5), 697f.
http://www.win.org/1999/01/msg00112.html (22. Dezember 2008).



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 253

Deshalb ist es durchaus zutreffend, wenn Cullmanns Schiiler und Nachfolger in
Basel, Rudolf Brindle, in einem Artikel des Historischen Lexikons der Schweiz
erklédrt, dass Cullmann «als eminenter Mittler zwischen verschiedenen Sprach-
kulturen, theologischen Konzeptionen und Konfessionen wirkte» und «zu den
bedeutendsten protestantischen Theologen des 20. Jahrhunderts zzhlt».” Wer
aber war dieser so ambivalent wahrgenommene Theologe, der auch als «Vater des
Okumenismus»'’ bezeichnet wird? Einige wenige biographische Anmerkungen
sollen diese Frage kurz beantworten. "'

Biographische Notizen

Oscar Cullmann'? wurde am 25. Februar 1902 in Strassburg als jiingstes Kind
von neun Geschwistern im Haus eines Gymnasiallehrers geboren.” Er studierte
klassische Philologie und Theologie in Strassburg und Paris. Das Aufkommen
der formgeschichtlichen Methode begriisste Cullmann als Befreiung, wie in sei-
ner ersten Veroffentlichung Les Récentes Etudes sur la formation de la tradition
évangélique'* deutlich wurde. Nach dem Studium folgte 1924 zunichst eine An-
stellung als Griechisch- und Deutschlehrer an der Pariser Ecole des Batignolles.
In dieser Zeit setzte er seine theologischen Studien in Paris fort. Zwei Jahre spé-
ter kehrte er in seine Heimatstadt zuriick, um die Studienleiterstelle am Strass-
burger Thomasstift zu versehen. In dieser Zeit verfasste er unter der Anleitung von

? Rudolf Brindle, Oscar Cullmann, in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 3, Basel 2004, 548.

' So Rudolf Briindle, Grosser Lehrer und Pontifex der Okumene, http:/www.ref.ch/ma/meldun-
gen/1851.htm (20. Januar 2009). Im Band Wegbereiter der Okumene im 20. Jahrhundert, hg.
von Christian Méller u.a., Gottingen 2005, fand er erstaunlicherweise dennoch keine Aufnahme.

"' Zur Biographie siehe neben Brindle auch Karl Heinz Schlaudraff, Oscar Cullmann (*1902).

Neutestamentliche Theologie in heilsgeschichtlicher Perspektive, in: Stephan Leimgruber

/Max Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahr-

hundert, Basel/Freiburg/Wien 1990, 206-222; Karlfried Froehlich, Oscar Cullmann. Ein

Leben fiir die grossere Okumene. Zugleich ein Vorwort, in: ders. (Hg.), Testimoni Ocumenica

in honorem Oscar Cullmann, Tiibingen 1982, 1-27. Siehe ferner: Oscar Cullmann, Autobio-

graphische Skizze (1960), in: ders., Vortrdge und Aufsdtze 1925-1962, hg. von Karlfried

Froehlich, Tiibingen/Ziirich 1966, 683-687; Klaus-Gunther Wesseling, Oscar Cullmann, in:

Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 27, Nordhausen 2007, 294-330 (mit

umfangreicher Bibliographie); Eugen Ruckstuhl, Oscar Cullmann, in: LThK”, Bd. 2, Frei-

burg 1.Br. 1994, 1357-1358.

Ich hatte in Basel zweimal die Gelegenheit, Cullmann personlich zu erleben. Die erste Be-

gegnung fiel in das Jahr 1989: Anldsslich eines Festaktes anldsslich der Verleihung des theo-

logischen Ehrendoktors an Carl Friedrich von Weizsidcker war ich Cullmanns Tischnachbar.

Die zweite Begegnung erfolgte bei der Feier seines 90. Geburtstages in der Basler Peters-

kirche. Zwei Begegnungen, bei denen die Besonderheit dieses Theologen deutlich wurde.

Rudolf Brindle (Hg.), Bibelauslegung und 6kumenische Leidenschaft: die Beitrdge des

Wissenschaftlichen Symposiums aus Anlass des 100. Geburtstags von Oscar Cullmann (=

De I’exégése du Nouveau Testament a I’engagement ceccuménique), Theologische Zeitschrift,

57 (2002).

Oscar Cullmann, Les Récentes Etudes sur la formation de la tradition évangélique, in: Revue

d’histoire et de philosophie religieuses, 5 (1925), 459-477, 564—-579. Die deutsche Bearbei-

tung erschien unter dem Titel: Die neuen Arbeiten zur Geschichte der Evangelientradition,

in: ders., Vortrige und Aufsitze 1925-1962 (wie Anm. 11), 41-89.

(353



254 Thomas K. Kuhn

Guillaume Baldensperger (1856-1936)" seine Dissertation Le Probleme littérai-
re et historique du roman pseudo-clémentin. Etude sur le rapport entre le gnosti-
cisme et le judéochristianisme."® Von 1930 bis 1938 lehrte er zunzchst an der Fa-
culté de Théologie protestante in Strassburg und war dann vierunddreissig Jahre
lang, von 1938 bis 1972, Professor fiir Neues Testament sowie fiir Alte und Mitt-
lere Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultdt der Universitéit Basel."’
Gleichzeitig lehrte er in Paris an verschiedenen Fakultdten. In den Jahren 1959,
1962 und 1966 dozierte er zudem am Union Theological Seminary in New York.
Weitere Gastdozenturen in Rom, in Skandinavien, England und den USA seien
wenigstens summarisch erwdhnt. Cullmann verstarb im Alter von knapp 97 Jahren
am 16. Januar 1999 in Chamonix.

Seine Forschungsschwerpunkte bildeten das Judenchristentum, die Christolo-
gie, der urchristliche Gottesdienst und die Heilsgeschichte.'® Zu seinen wichtigs-
ten Werken zihlen Christus und die Zeit”’, Petrus. Jiinger, Apostel, Mirtyrer™,
Die Christologie des Neuen Testaments™ sowie Heil als Geschichte™. 1986 ern-
tete Cullmanns Entwurf der Okumene Beachtung.” Doch schon vor dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil hatte sich Cullmann immer wieder und in einem solchem
Mass in das 6kumenische Gespriach eingebracht, dass er eine Einladung zum
Zweiten Vatikanischen Konzil erhielt.

Cullmann pflegte schon frith intensiven Kontakt mit katholischen Theologen
und avancierte fiir einige Katholiken zu einem wichtigen theologischen Lehrer.**
Von Basel aus stand er beispielsweise mit Hans Urs von Balthasar (1905—-1988)

"> Zur Person siehe Alfred Krafft, Guillaume Baldensperger, in: Neue Deutsche Biographie,
Bd. 1, Berlin 1953, 549f; Deutsche Biographische Enzyklopéddie der Theologie und der
Kirchen, Bd. 1, Miinchen 2005, 83; sowie: Otto Merk, Wilhelm (Guillaume) Baldensperger,
in: ders., Wissenschaftsgeschichte und Exegese (wie Anm. 1), 175-186. )

' Oscar Cullmann, Le Probléme littéraire et historique du roman pseudo-clémentin. Etude sur
le rapport entre le gnosticisme et le judéochristianisme, Paris 1930 (Etudes d’histoire et de
philosophie religieuse, 23).

'7 Diesen Lehrstuhl hatten zuvor Eberhard Vischer und Franz Overbeck inne.

' Zu seinen Veroffentlichungen siehe die Bibliographien: Willy Rordorf, Bibliographia Cull-
manniana (1925-1961), in: Neotestamentica et Patristica. Festschrift zum 60. Geburtstag
Oscar Cullmanns, hg. von Willem Cornelis van Unnik, Leiden 1962, IX-XIX; sowie: Heiko
Heck, Bibliographia Cullmanniana (1962—1971), in: Neues Testament und Geschichte. His-
torisches Geschehen und Deutung im Neuen Testament. Festschrift zum 70. Geburtstag von
Oscar Cullmann, hg. von Heinrich Baltensweiler und Bo Reicke, Ziirich/Tiibingen 1972,
329-344; sowie den Artikel von: Wesseling, Oscar Cullmann (wie Anm. 11).

" Oscar Cullmann, Christus und die Zeit. Die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung,
Zollikon/Ziirich 1946.

% Oscar Cullmann, Petrus. Jiinger, Apostel, Martyrer. Das historische und das theologische
Petrusproblem, Ziirich 1952.

*! Oscar Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1957.

22 Oscar Cullmann, Heil als Geschichte. Heilsgeschichtliche Existenz im Neuen Testament, Tii-
bingen 1965.

* Oscar Cullmann, Einheit durch Vielfalt. Grundlegung und Beitrag zur Diskussion iiber die
Moglichkeiten ihrer Verwirklichung, Tiibingen *1990.

** S0 Karl Kardinal Lehmann, Einheit durch Vielfalt — heute. Katholische Reflexionen zum eh-
renden Gedenken an Oscar Cullmann, in: Theologische Zeitschrift, 58 (2002), 280-290, 280.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 255

und Otto Karrer (1888-~1976)25 in engem Kontakt. Fiir seine Beziehungen zur
romischen Kirche spielten freilich seine regelmissigen Aufenthalte in Rom eine
wichtige Rolle. Neben Erik Peterson (1890-1960) traf er dort mit Exegeten des
Pipstlichen Bibelinstituts zusammen.”® Cullmann schuf sich in Frankreich und
[talien bereits vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil ein einzigartiges kommu-
nikatives Netzwerk, so dass er im Vatikan schon bei den ersten Uberlegungen
beziiglich nicht-katholischer Konzilsbeobachter genannt wurde. Moglicherweise
hatte dabei auch sein 1958 erschienenes Buch Katholiken und Protestanten eine
massgebliche Rolle gespielt. Letztlich entscheidend war jedoch sein tibergeord-
neter Wille einen 6kumenischen Diskurs mit Rom zu ermoglichen. Deshalb war
thm der Dialog mit der romischen Theologie ein zentrales Anliegen. Vor allem
auf dem Gebiet der Bibelwissenschaften war es durch die Enzyklika Divino aff-
lante Spiritu (1943) zu einer forcierten Neuorientierung und zu fruchtbaren dku-
menisch-exegetischen Gesprichen gekommen®’. Schliesslich gehérte Cullmann
1951 auch zu den Griindungsmitgliedern der Studiorum Novi Testamenti Socie-
tas. Diese Gesellschaft sah er als zentrales 6kumenisches und internationales Ins-
titut fiir die 6kumenische Zusammenarbeit an.

Neben der wachsenden 6kumenischen Dialogbereitschaft und den interkon-
fessionellen Anndherungen auf dem Gebiet der biblischen Exegese war es vor
allem Cullmanns heilsgeschichtlicher Ansatz, der in den fortschrittlich gesinnten
Teilen des rémischen Katholizismus erstaunliche Beachtung fand.” Diese heils-
geschichtliche Perspektive entwickelte er wihrend des Zweiten Weltkrieges und
veroffentliche sie zundchst unmittelbar nach Kriegsende 1946 in seinem Buch
Christus und die Zeit. Dieses Werk erschien in einer Zeit, als die katholische Kir-
che intensiv darum rang, das scholastische Denken stirker fuir eine geschichtliche

=" Viktor Conzemius, Otto Karrer, in: LThKB, Bd. 5, Freiburg i.Br. 1996, 1265, ders., Otto Kar-
rer. Theologe des Aggiornamento 1888-1976. Gedenkschrift zum 100. Geburtstag, Ziirich
1989; ders., Gottes Spurensuche. Zwanzig christliche Profile der Neuzeit, Freiburg i.Br. 2002
(zu Karrer: 265-280); ders./Liselotte Hofer, Otto Karrer. Kdmpfen und Leiden fiir eine welt-
offene Kirche, Freiburg i.Br. 1985 (mit ausfiihrlicher Bibliographie); Begegnung der Chris-
ten. Otto Karrer zum 70. Geburtstag, hg. von Maximilian Roesle und Oscar Cullmann, Stutt-
gart 1959 (mit ausfiihrlicher Bibliographie, 25-36); Wolfgang W. Miiller, Otto Karrer. Eine
Lebensskizze, in: ders. (Hg.), Otto Karrer. Fundamente und Praxis der Okumene gestern und
heute, Berlin 2004, 8-33; Dietrich Wiederkehr, Otto Karrer. Der 6kumenische Seelsorger, in:
ders., Fiir einen befreienden Glauben. Drei Theologen als Wegbereiter, Luzern 2005, 48-75.
Dieses Institut wurde immer wieder von konservativen katholischen Kreisen angegriffen;
1961 kam es zu einer offensiven Kampagne vor allem der Lateran-Universitiit gegen das Ins-
titut und gegen seine Verwendung der historisch-kritischen Methode. Man warnte vor dem
«nordischen Nebel», der in das sonnige Rom eindrédnge, so: Klaus Schatz, Vatikanum II, in:
Theologische Realenzyklopidie, Bd. 34, Berlin 2002, 541-552, hier 542.

Siehe dazu: Peter Henrici, Das Heranreifen des Konzils in der Vorkonzilstheologie, in: Giin-
ther Wassilosky (Hg.), Zweites Vatikanum. Vergessene Anstosse, gegenwirtige Fortschrei-
bungen, Freiburg i.Br. 2004, 55-70.

Auffallend ist auch, dass die zahlreichen Dissertationen iiber Cullmann vornehmlich von ka-
tholischen Theologen stammen. Siehe dazu: Froehlich, Testimoni Ocumenica in honorem
Oscar Cullmann (wie Anm. 11), 11. Siehe aber auch: Ekkehard Stegemann, Cullmanns Kon-
zept der Heilsgeschichte in seiner Zeit, in: Briandle (Hg.), Bibelauslegung und ékumenische
Leidenschaft (wie Anm. 13), 232-242.



256 Thomas K. Kuhn

Betrachtung zu 6ffnen.*” Fiir dieses Anliegen steht exemplarisch und in besonde-
rer Weise der Theologe Yves-Marie-Joseph Congar (1904-1995)*", mit dem Cull-
mann in regem Austausch stand. Cullmanns Einfluss auf die Entwicklungen der
katholischen Theologie nach dem Zweiten Weltkrieg fasste vor wenigen Jahren
Kardinal Karl Lehmann wie folgt zusammen:

«Bei dem Versuch, einem heilsgeschichtlich orientierten Denken mehr zum Durch-
bruch zu verhelfen, wurde Cullmann zu einem grossen Anreger der katholischen
Theologie, was fiir das Verstindnis der Ansitze des Zweiten Vatikanischen Konzils
wichtig bleibt.»’!

Diese Einschédtzung wird durch ein Votum des gegenwirtigen Papstes nachdriick-
lich unterstrichen. Denn Papst Benedikt XVI. liess sich in den frithen funfziger
Jahren durch Cullmanns Buch Christus und die Zeit «ganz neue Horizonte erdff-
nen». Diese Wertschiatzung formulierte der Papst als damaliger Erzbischof von
Miinchen und Freising 1982 in einem Grusswort anldsslich des 80. Geburtstages
von Cullmann, indem er erklirte:

«Zufillig fiel mir sein Buch «Christus und die Zeit> in die Hande, das mir ganz
neue Horizonte erdffnete. Hier begegnete ich einer Exegese, die streng dem Text
verpflichtet war, aber nicht am Buchstaben klebte, sondern den Zusammenhang
des Ganzen erkennen liess. Nicht weniger fesselte mich die 6kumenische Dimen-
sion dieses Buches, das mit dem Problem der Metaphysik und des Zeitbegriffs an
die Grundentscheidungen der alten Kirche riihrte, andererseits aber auch neue
Moglichkeiten des Verstehens schuf, so etwa fiir die brennende Frage der Parusie-
verzogerung, die mich damals besonders beschéftigte. Bald darauf erschien Cull-
manns Petrusbuch, das mich durch die Redlichkeit seiner Auslegung, durch die
Griindlichkeit seiner Information und wiederum durch die Moglichkeiten dkume-
nischen Dialogs nicht weniger faszinierte als das vorherige Werk. Nun versuchte
ich alles zu bekommen, was Cullmann geschrieben hatte und miihte mich, die we-
sentlichen Intentionen seines Denkens in meine Theologie zu integrieren; beson-
ders wichtig wurde mir die Grundanschauung von der Heilsgeschichte, die ich mit
dem metaphysischen Anliegen der katholischen Theologie vermitteln wollte —
eine Intention, die mich bis zur Stunde beschiftigt.»**

*’ Siehe bspw. dazu die Auseinandersetzung von Jean Daniélou, Vom Geheimnis der Ge-

_schichte, Stuttgart 1955.

* Zu Leben und Bibliographie siche Michael Deneken, Yves Kardinal Congar. Der Theologe
der Okumene im 20. Jahrhundert in Frankreich, in: Méller u.a. (Hg.), Wegbereiter der Oku-
mene im 20. Jahrhundert (wie Anm. 10), 255-271; Ekkart Sauser, Yves Congar, in: Biogra-
phisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 21, Nordhausen 2003, 282-285; siehe ferner:
Maria Osner, Yves Congar, in: LThK® (wie Anm. 11), 1295-1296.

' Lehmann, Einheit durch Vielfalt — heute (wie Anm. 24), 281. Lehmann nennt als weitere
Beispiele neben Congar die heilsgeschichtlich orientierte Dogmatik Mysterium salutis, die

__ von Johannes Feiner und Magnus Lohrer herausgegeben, in Einsiedeln 1965-1981, erschien.

32 Abgedruckt in: Froehlich, Testimonia Oecumenica in honorem Oscar Cullmann (wie Anm. 11),
2301, Zitat 230.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 257

Und weiter erklédrte Ratzinger:

«Ohne Cullmann wire die Grundperspektive meiner <Eschatologie» nicht moglich
geworden, ja, die Grundprigung meiner Theologie, wie ich sie in meiner Tiibinger
Antrittsvorlesung dargestellt habe, ist ihm wesentlich verpflichtet. Dariiber hinaus
bleibt er flir mich einer der grofen 6kumenischen Briickenbauer und ein beispiel-
hafter Christ, der in der Wirrnis wechselnder Modetheorien unbeirrbar von der
Schrift her glaubige und darum auch verniinftige Theologie betreibt.™»

Ratzinger sprach schliesslich tiber die genannte theologische Wiirdigung hinaus
dankbar von seiner Freundschaft zu Cullmann, die sich ihm wéhrend des Zweiten
Vatikanischen Konzils als «grosses Geschenk» erschlossen hatte. Insofern miiss-
te das zu Beginn zitierte Votum Karl Barths ergdnzt werden, da Cullmann nicht
nur drei, sondern vier Pépste «beriet».

Die vielféltige Wiirdigung und Wertschidtzung innerhalb der katholischen Kir-
che sowie die zahlreichen personlichen Kontakte zu ihren massgeblichen Persén-
lichkeiten — wie vornehmlich zum Leiter des Sekretariats zur Forderung der Ein-
heit der Christen**, Kardinal Augustinus Bea (1881—1968)35 — fiihrten schliess-
lich dazu, dass Cullmann als persoénlich geladener Konzilsbeobachter am Zwei-
ten Vatikanischen Konzil*® teilnehmen konnte.”’

" Ratzinger, in: Froehlich, Testimonia Oecumenica in honorem Oscar Cullmann (wie Anm. 11),
230f.

** Heute ist es der Rat fiir die Férderung der Einheit der Christen.

35 7u Bea siche Stjepan Schmidt, Augustin Bea. Der Kardinal der Einheit, Graz u.a. 1989; Klaus
von Zedtwitz, Augustin Kardinal Bea. Gemeinsam dem Ziel entgegen, in: Moller u.a. (Hg.),
Wegbereiter der Okumene im 20. Jahrhundert (wie Anm. 10), 91-108; Stanislas Lyonnet, Le

_ Cardinal Bea et le développement des études bibliques, in: Rivista Biblica, 16 (1968), 371-392.
%% Zum Konzil siehe vor allem: Guiseppe Alberigo (Hg.), Storia des Concilio Vatiano 11, 5
Bde., Bologna, 1996-2001; dt.: Klaus Wittstadt (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikani-
schen Konzils, Mainz 1997ff. Siehe ferner: Schatz, Vatikanum II (wie Anm. 26); Otto Her-
mann Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil. Vorgeschichte, Verlauf, Ergebnisse, Nachge-
schichte, Wiirzburg 1993; Franz Xaver Kaufmann/Armold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und
Modernisierung. Historische, theologische und soziologische Perspektiven, Paderborn, 1996;
Peter Hiinermann (Hg.), Das II. Vatikanum. Christlicher Glaube im Horizont globaler Mo-
dernisierung, Paderborn, 1998. Zur Wirkungsgeschichte siche Franz Xaver Bischof/Stephan
Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre II. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte der Konzilstexte,
Wiirzburg 2004. Die Konzilsdokumente bieten: Peter Hiibermann (Hg.), Die Dokumente des
Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklarungen, Freiburg i.Br., 2004
(= Bd. 1 von Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, hg.
von dems. und Bernd Jochen Hilberath).
Das Thema «Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil» ist vielschichtig und be-
diirfte einer umfassenden Aufarbeitung, die im Rahmen dieses Beitrags allerdings nicht ge-
leistet werden kann. Zahlreiche Fragestellungen bieten sich an: Neben der Frage des Einflus-
ses von Cullmann auf die theologischen Entscheidungen des Konzils oder auf Personen kann
danach gefragt werden, wie Cullmann das Konzil interpretiert, theologisch und ékumenisch
deutet. Will man als Kirchenhistoriker diesen Fragen nachgehen, so ist man auf eine entspre-
chende Quellenbasis angewiesen, die neben dem gedruckten Werk auch seine unveroffent-
lichten Texte, Briefe und Anmerkungen umfasst. Mir war bedauerlicherweise der Nachlass
von Oscar Cullmann nicht zugénglich.



258 Thomas K. Kuhn

Oscar Cullmann als Konzilsbeobachter

Oscar Cullmann nahm insofern in einer besonderen Rolle am Konzil teil, da er
als Beobachter keine Kirche vertrat, sondern wegen seiner theologischen Verdiens-
te eingeladen worden war. Er zdhlte zu den zunéchst vierundfiinfzig Beobachtern
aus den anglikanischen und evangelischen Kirchen. Yves Congar beschrieb das
Verfahren der Auswahl der Beobachter und betonte deren «unendlich segensrei-
ches Wirken».”® Auch der mit Cullmann eng verbundene Kardinal Augustinus
Bea hob nach dem Ende des Konzils die grosse Bedeutung der Beobachter fiir
den Verlauf des Konzils hervor.”

Das Verfahren bei der Auswahl der Konzilsgidste war prizise geregelt, weil
offizielle Ablehnungen der Einladungen verhindert werden sollten. Deshalb er-
folgte zunichst eine informelle sondierende persénliche Anfrage, bevor im Falle
einer positiven Reaktion eine formelle Einladung ausgesprochen wurde. Anders
als beim Ersten Vatikanischen Konzil, wo sich Pius IX. (1846—-1878) an einzelne
protestantische Personlichkeiten gewandt hatte, wollte sich Johannes XXIII.
(1958-1963) ausdriicklich an Kirchen und Kirchengemeinschaften wenden. Zu-
dem entschied er sich, zusitzliche personliche Einladungen auszusprechen, wie
beispielsweise an Cullmann.* Diese Offnung hing zweifelsohne auch mit dem
im Juni 1960 gegriindeten Einheitssekretariat zusammen. Die Funktion der Giste
war zwar offiziell eine rein beobachtende, ging aber in vielerlei Hinsicht dariiber
hinaus. Die Prisenz der Beobachter hatte vielmehr — um mit den Worten Con-
gars zu sprechen — «eine eindriickliche religiose Dimension».*' Diese zeigte sich
im gemeinsamen Gebet und durch das Wecken gegenseitigen Verstdndnisses.
Congar fasste die Rolle der Géste wie folgt zusammen:

«lhre blosse Gegenwart hat dazu beigetragen, bei den Konzilsvitern das Ver-
standnis fiir das Positive am Christentum der anderen zu wecken. Dabei spielten
die personlichen Qualitdten der Beobachter eine Rolle, denn das Element des Ver-
trauens in eine solche Personlichkeit war auf dem Konzil von wesentlicher Bedeu-
tung. Thre Priisenz wirkte durch sich selbst.»"

* Zur Rolle der «Beobachter» siche Yves Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwick-
lung der Okumene, in: Karlfried Froehlich (Hg.), Okumene. Moglichkeiten und Grenzen
heute, Tiibingen 1982, 50-62, Zitat 55; siche ferner: Bernd Jochen Hilberath, Theologischer
Kommentar zum Dekret iiber den Okumenismus, in: ders./Peter Hiinermann (Hg.), Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Bd. 3, Freiburg i.Br./Basel/
Wien 2005, (der auf den Seiten 85-88 die Rolle der Beobachter beschreibt). Papst Johannes
XXIII. hatte schon am 30. August 1959 die Moglichkeit von Beobachtern angedeutet und ein
Jahr spiter ihre Zulassung bekriftigt. Die Zahl der Beobachter stieg von 54 in der ersten
Session bis auf 106 in der vierten. Davon waren aus den reformatorischen Kirchen in den
vier Sessionen 28, 33, 36, 47 eingeladen (Zahlen nach Hilberrath, Kommentar, 87).

* Siehe dazu: Hilberrath, Theologischer Kommentar zum Dekret iiber den Okumenismus (wie
Anm, 38), 87f.

% Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Okumene (wie Anm. 38), 55:
«Dies hinderte nicht, dass auch persénliche Einladungen ergingen wie die an meinen Freund,
Professor Oscar Cullmann, dem spiter Paul VI. von ganzem Herzen zugetan war.»

b Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Okumene (wie Anm. 38), 56.

2 Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Okumene (wie Anm. 38), 56,



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 259

Als konkrete Beispiele dieses neuen Austauschs nannte er die Gespriche zwi-
schen Kristen Ejner Skydsgaard® (1902—1990) und Paul VI. (1963—1978) zum
Thema einer historischen und durch die Bibel gespeisten Theologie sowie Cull-
manns Anregung einer heilsgeschichtlichen Theologie.*

Uber das bislang Berichtete hinaus ist zu erwihnen, dass sich die Konzilsbeo-
bachter durchaus indirekt in die Entscheidungen des Konzils einbringen konnten.
Jeden Dienstagnachmittag wurden sie ins Hotel Columbus eingeladen, wo sie mit
Mitgliedern des Sekretariats von Kardinal Bea {iber Fragen der Sitzungen disku-
tierten.”> Auf diesem Weg konnten ihre Voten zu den Verfassern der Konzilstex-
te gelangen. Neben den zahlreichen persénlichen und privaten Begegnungen sind
schliesslich nicht die Vortrage zu vergessen, die beispielsweise Oscar Cullmann
vor Bischofen hielt. Insgesamt gesehen zeigen diese vielfdltigen Verbindungen,
Treffen und Gespréche, warum der Konzilshistoriker Giuseppe Alberigo (1926—
2007) mit Blick auf diese kirchliche Versammlung von einem «kommunikativen
Ereignis» ' sprach.

Vier Tage vor der Erdffnung des Konzils erschienen am Sonntag, dem 7. Ok-
tober 1962, in der Basler Nationalzeitung unter dem Titel «Das I1. Vatikanische
Konzil. Was katholische und was evangelische Christen von ihm erwarten*’»
zwei Beitrdge. Neben dem Beitrag Cullmanns «Kein Unions- aber vielleicht ein
Reformkonzil»*® dusserte sich Otto Karrer, der heute als Wegbereiter des Kon-
zils gilt”. Letzter beleuchtete die «Nah- und Fernziele» und verlieh der allgemei-
nen Uberraschung iiber die Einberufung des Konzils Ausdruck. Zudem themati-
sierte er die verbreitete Sehnsucht nach einer kirchlichen Einheit. Deshalb hob er

der ein Votum des Sekretérs des franzosischen Episkopats, Gérard Defois, zitiert: «Fraglos
zum ersten Male auf einem Konzil spielten die offiziellen Beobachter, deren Funktion ja nur
eine beratende sein konnte, eine Zeugenrolle und hinderten die Versammlung, sich in ihrer
eigenen Sprache festzureden. Die 6kumenische Ausrichtung von Anderungsvorschligen war
beispielsweise oft ein entscheidendes Kriterium.»
” Kristen Ejner Skydsgaard u.a. (Hg.), Konzil und Evangelium: lutherische Stimmen zum
kommenden romisch-katholischen Konzil, Géttingen 1962; ders./Lukas Vischer (Hg.),
Schrift und Tradition. Untersuchung einer theologischen Kommission, Ziirich 1963.
Paul VI. nahm diese Gedanken nicht nur auf, sondern schuf das zwischen Jerusalem und
Bethlehem gelegenen Okumenische Institut in Tantur, fiir das Cullmann sehr viel getan hat,
so Congar, Die Rolle der «Beobachter» in der Entwicklung der Okumene (wie Anm. 38), 57.
Oscar Cullmann, Zwischen zwei Konzilssessionen, in: ders./Lukas Vischer, Zwischen zwei
Konzilssessionen. Riickblick und Ausschau zweier protestantischer Beobachter, Ziirich
1963, 5-38, hier 9. Beim Empfang des Sekretariats fiir die Beobachter am 18. Oktober 1963
hielt Cullmann eine «Rede auf das Sekretariat der Einheit», in der er forderte, dass alle Kir-
chen ein Sekretariat fiir die Vereinigung einrichteten, da ein Weltrat der Kirchen nicht genii-
ge. Die Rede ist abgedruckt in: Johann Christoph Hampe, Ende der Gegenreformation? Das
Konzil. Dokumente und Deutung, Stuttgart/Mainz 1964, 400-401.
Alberigo, Storia del Concilio Vaticano II (wie Anm. 36), Bd. 2, 630f.; zit. bei: Schatz, Vati-
kanum II (wie Anm. 26), 545.
Oscar Cullmann/Otto Karrer, Das 1. Vatikanische Konzil. Was katholische und was evange-
lische Christen von ihm erwarten, in: National-Zeitung (Basel), 7. Oktober 1962, 3f.
Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47). Ob dieser Titel von Cullmann
selbst oder von der Redaktion stammt, kann nicht beantwortet werden.
* Siehe Conzemius, Otto Karrer. Theologe des Aggiornamento 1888-1976 (wie Anm. 25).

44

45

46

47

48



260 Thomas K. Kuhn

den dkumenischen Anspruch des Papstes hervor, der sich durch die Griindung
des Sekretariates fur die christliche Einheit und durch die Einladung nicht-romi-
scher Giaste zum Konzil manifestiere. Zudem erklédrte Karrer:

«Wenn es richtig ist, dass das 6kumenische Ziel das eigentlich bestimmende Mo-
tiv der Konzilsberufung war, dann miissen nach seiner Intention auch die {ibrigen
Aufgaben des Konzils der innerkatholischen <(Anpassung> an die Zeiterfordernisse
diesem Leitmotiv entsprechen.»”

Dieses «Nahziel» der innerkatholischen Erneuerung und der Anpassung habe
aber auch gesamtchristliche Konsequenzen. Weitere Gesichtspunkte des Beitrags
von Karrer sind die «Aufwertung des Bischofsamtes»’' sowie die Frage nach den
«Laien» in der Kirche. Dabei bedauerte Karrer, dass auf dem Konzil keine Laien
vertreten seien, wie das noch in Trient der Fall gewesen sei.”” Insgesamt gesehen
formulierte Karrer zuriickhaltend einige Erwartungen, insgeheim aber warnte er
indes vor zu grossen Erwartungen.

In evangelischer Perspektive nahm im zweiten Artikel Oscar Cullmann Stel-
lung. Er hatte diesen Beitrag im Vorfeld des Konzils nicht schreiben wollen, da er
damals der Flut der Publikationen keine weitere hinzufiigen wollte. Schliesslich
entschied er sich, als «protestantischer Teilnehmer am Konzil» seinem Beitrag
eine personliche Note zu geben.” Insgesamt diente der Artikel allerdings eher
dazu, allzu euphorische und vor allem falsche Erwartungen respektive Vorstel-
lungen zu korrigieren. Diese Korrektur war deshalb erforderlich, weil das bevor-
stehende Konzil in der kirchlichen Offentlichkeit — auch auf protestantischer
Seite — eine enorme katalysatorische Wirkung entfaltet hatte. Wie auch in spite-
ren Beitrdgen betonte Cullmann zunichst, dass es sich bei der bevorstehenden
Kirchenversammlung keineswegs um ein Unionskonzil handle. Ferner beschnitt
er die wild spriessenden 6kumenischen Hoffnungen, indem er seine Rolle als
Beobachter relativierte: Anders als von manchen Protestanten erwartet, fungier-
ten Cullmann und die anderen evangelischen Géste nicht in einem konziliaren
Einigungsprozess als Verhandlungspartner. Diese vollig unzutreffenden Erwar-
tungen wies Cullmann nachdriicklich mit dem Verweis zuriick, dass es sich aus-
schliesslich um ein innerkatholisches Konzil handle. Die nicht-katholischen Giste
seien einzig und allein als Beobachter eingeladen worden und wiirden in den Sit-
zungen weder das Wort ergreifen noch an den Abstimmungen teilnehmen. Als
weitere falsche Erwartung entlarvte Cullmann die Hoffnung, die katholische Kir-

50

Cullmananarrer Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3.

' «Das Wesen der Kirche als «Vielfalt in der Einheit, als <Ordnung der Liebe> muss wieder
deutlicher sichtbar werden; die Kirche ist kein chaotischer Zusammenschluss religioser En-
thusiasten, Amt und Ordnung sind ihr eingestiftet — aber sie ist auch kein geistliches Gegen-
stiick zu absolutistischen Monarchien oder gar zu Diktaturstaaten, die althergebrachte Be-
zeichnung des Papstes als ,Knecht der Knechte Gotte («servus servorum Deiy) ist Kennzeich-
nung fiir Sinn und Verantwortung des Obersten Hirtenamtes und nicht eine dussere Beschei-
denheltsphrase » (Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3).
Ausgewahlte Laien wurden als «Auditores» erst ab der zweiten Sitzungsperiode eingeladen.

* Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 261

che wiirde jene Dogmen abschaffen, die eine Vereinigung der Kirchen verhin-
derten. Allerdings strich er die — im Vergleich zum Ersten Vatikanum — giinstigere
Ausgangsposition fiir Themen der Okumene hervor und erklirte:

«Wie das Ergebnis auch ausfallen mag, sicher ist, dass die so mannigfaltigen
Begegnungen der letzten Jahre zwischen Katholiken und Protestanten, sowie die
Absicht, in der der Papst das Konzil einberufen hat, heute eine fiir die genannten
Definitionen unendlich viel giinstigere Atmosphire geschaffen hat, als sie 1870
bestand. Was auf dem Gebiet der Definition trotz des Festhaltens am katholischen
Dogma alles noch mdoglich ist, zeigen uns die Verdffentlichungen Dr. Otto Kar-
rers [**] und das hervorragende Werk iiber das kommende Konzil, das wir dem
jungen schweizerischen Theologieprofessor in Tiibingen, Hans Kiing [° 5], verdan-
ken. Wir diirfen erwarten, dass — auch wenn natiirlich das von uns annehmbare
Dogma unangetastet bleibt — diese Definitionen unsere Trennung in der Lehre er-
heblich mindern und kiinftige Gespriiche erleichtern werden.»*®

Damit verbunden, hoffte Cullmann auf eine «Milderung des Absolutismus» in-
nerhalb der rémisch-katholischen Kirche.”’

Insgesamt gesehen erwartete Cullmann von diesem Konzil, dass es die Posi-
tionen der Katholischen Kirche festlege, auch wenn dadurch Differenzen zu den
Protestanten evident wiirden. Denn fiir Cullmann war ein 6kumenischer Aus-
tausch nur dann mdoglich und theologisch akzeptabel, wenn der konfessionelle
Pluralismus sowie die damit einhergehenden Differenzen nicht verharmlost wiir-
den. Aufgrund seiner intimen Kenntnisse des romischen Katholizismus und sei-
ner Erfahrungen im Vorfeld des Konzils hegte Cullmann begriindete Hoffnungen
auf eine dkumenische Offnung der Kirchenversammlung. Vor allem zwei Ent-
wicklungen beftrderten seine durchaus realistischen Wiinsche: Als «ausseror-
dentlich verheissungsvolle Tatsachen» erwéhnte er die Einrichtung des Sekreta-
riats zur Forderung der Einheit sowie die Einladung von nicht-katholischen Gés-
ten. Hier zeigte sich nach Cullmann ein historisch bedeutender Perspektiven-
wechsel, da die Katholische Kirche ernst damit mache, die Protestanten nicht als
Ketzer, sondern als «getrennte Briider» zu betrachten. Diese Entwicklungen sowie
die Zulassung von nicht-katholischen Beobachtern zu den Loggien in der Peters-
kirche wie in den Kommissionssitzungen interpretierte Cullmann als «Revolu-
tion» oder in Anlehnung an Kardinal Bea als «Wunder».”®

" Zu den Schriften Karrers siehe die Bibliographie bei: Wolfdietrich von Kloeden, Otto Kar-
rer, in: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. 3, Nordhausen 1992, 1184
1188. Cullmann diirfte auf Otto Karrer, Um die Einheit der Christen. Die Petrusfragg. Ein
Gespriich mit Emil Brunner, Oskar Cullmann, Hans von Campenhausen, Frankfurt a.M., "1970,

__anspielen.

> Hans Kiing, Konzil und Wiedervereinigung. Erneuerung als Ruf in die Einheit, Wien u.a.,
*1960.

% Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 3.

7 Cullmann/Karrer, Das 1. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 4. Bei den genannten Werken

handelt es sich um: Hans Kiing, Kirche im Konzil, Freiburg i.Br. u.a. 1963; siehe aber auch:

Hans Kiing, Konzil und Wiedervereinigung (wie Anm. 55). Mit Blick auf Karrer diirfte Cull-

mann u.a. anspielen auf: Otto Karrer, Die christliche Einheit. Gabe und Aufgabe, Stuttgart,

1963; ders., Um die Einheit der Christen (wie Anm. 54).

«Man sollte sich vergegenwirtigen, was fiir eine Revolution dies bedeutet.» (Cullmann/Kar-

rer, Das I1. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 4.)

58



262 Thomas K. Kuhn

Vor dem Hintergrund dieser Deutung wird verstdndlich, warum sich Cull-
mann mit Verweis auf seine Biicher iiber Petrus sowie tiber Schrift und Tradition”
vehement gegen solche Angriffe aus dem evangelischen Lager wehrte, die thm
eine zu grosse Ndhe zur katholischen Kirche und seine Annahme der Einladung
vorwarfen. Er rechtfertigte seine Teilnahme am Konzil in theologischer Perspek-
tive. Fiir Cullmann besassen Einladung wie deren Annahme einen eminent theo-
logischen Wert, wenn er erklért:

«Die Annahme der Einladung bedeutet nicht Verrat an unserer evangelischen Tra-
dition. Wir sollten im Gegenteil fragen, ob eine Ablehnung nicht Ungehorsam ge-
geniiber dem Willen Christi und dem Neuen Testament bedeuten wiirde.»®

Denn Cullmann sah zweifelsohne solchen Konzilsergebnissen entgegen, die auch
fiir den Protestantismus von positiver Bedeutung sein wiirden. Allerdings kannte
er die innerkatholischen Verhéltnisse und wusste um die Macht der konservati-
ven Konzils-Fraktion. So vermochte er durchaus, die von ihnen ausgehende Ge-
fahr fiir die vom Papst intendierten Erneuerungen realistisch einzuschétzen. Die
damals nicht lange zuriickliegenden und noch présenten Angriffe auf das pépstli-
che Bibelinstitut hatten den Einfluss der konservativen Fraktion gezeigt. Trotz
dieser Befiirchtungen nannte Cullmann in seinem Artikel konkrete Reformwiin-
sche: Erstens erhoffte er eine Regulierung der Volksfrémmigkeit, zweitens ange-
messenere Losungen filir die so genannten «Mischehen» sowie drittens ein besseres
Verhiltnis unter Theologen und Kirchenvolk. Der gegenseitigen konfessionellen
Akzeptanz sollte auch die von Cullmann initiierte 6kumenische Kollekte dienen
sowie der Beschluss der protestantischen Kirchen, fiir das Konzil zu beten.
Wihrend des Konzils wohnte Cullmann im Haus der Waldenser-Fakultét an
der Piazza Cavour.®’ Dort hatte er seit 1948 regelméssig Vorlesungen gehalten, die
auch von katholischen Horern besucht wurden. Cullmann, der fiir seinen Arbeits-
eifer bekannt war, begann wihrend des Konzils seine Arbeit meist schon mor-
gens um drei Uhr, da er neben den mit dem Konzil verbundenen Aufgaben wei-
terhin an Publikationen arbeitete und zahlreiche Gespriche zu fiihren hatte. Im
Haus der Waldenser empfing Cullmann zudem haufig mehrmals tdglich Journa-
listen. Einen Einblick in diese Offentlichkeitsarbeit bietet ein Interview, das der
Schweizer Journalist Alfred Labart im Oktober 1963 mit Cullmann fuir die Bas/er
Nationalzeitung fihrte.”” Neben diesen Gespriichen pflegte Cullmann aber auch
intensiven Kontakt mit anderen Konzilsteilnehmern. Hier sind vor allem folgen-
de einflussreiche Kardinédle neben Bea und Congar zu nennen: Léon-Joseph Sue-
nens (1904-1996), Julius Dopfner (1913-1976) sowie Jean Guenolé Marie Kar-
dinal Daniélou (1905-1974). Letztere gelten gemeinsam mit Henri de Lubac

* Cullmann, Petrus: Jiinger, Apostel, Martyrer (wie Anm. 20); ders., Die Tradition als exegeti-
sches, historisches und theologisches Problem, Ziirich 1954.

" Cullmann/Karrer, Das II. Vatikanische Konzil (wie Anm. 47), 4.

°' Paolo Ricca, Die Begegnung mit den Waldensern und die Spiritualitit Oscar Cullmanns, in:
Brindle (Hg.), Bibelauslegung und 6kumenische Leidenschaft (wie Anm. 13), 275-279.

% Alfred Labart, Interview mit Oscar Cullmann, in: National-Zeitung (Basel), 27. Oktober 1963.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 263

(1896—-1991) als Wegbereiter der «Nouvelle théologie», die verstidrkt geschicht-
liches und biblisches Denken in Auseinandersetzung mit der Neuscholastik ein-
brachte.

Unter den romischen Kardinidlen nahm fiir Cullmann Kardinal Bea eine be-
sondere Rolle ein, da sich die beiden schon ldnger kannten. Bea hatte aufgrund
dieser personlichen und freundschaftlichen Beziehung bei den Pépsten Pius XII.
und Johannes XXIII. Privataudienzen fiir Cullmann vermittelt. Dabei hatte Papst
Pius XII., so Cullmann, die Basler Theologenfakultit als die beste protestanti-
sche Fakultit bezeichnet.” Uber das Gesprich mit Papst Johannes XIII. berichte-
te Cullmann, dass der Papst ihn nicht habe zu Wort kommen lassen, sondern
einen «liebevollen, viterlich giitigen Dialog gefiihrt»®* habe. Auch zu Kardinal
Montini, dem spéteren Papst Paul V1. hatte Cullmann schon frith engeren Kon-
takt gekniipft.” Zwischen diesen beiden entwickelte sich eine langjihrige «ein-
zigartige kumenische «Freundschafto».®® Montini lud Cullmann mehrmals ein
und wihrend der Gespriache zeigte er gute Kenntnisse von Cullmanns wichtigs-
ten theologischen Werken.”” Vor allem die Christologie Cullmanns rezipierte der
Papst, wie seine Programmrede vor dem Konzil erkennen liess. Seiner Wertschit-
zung verlich der Papst Paul VI. schliesslich offentlichkeitswirksam Ausdruck, in-
dem er fiir das Abschiedsfoto Cullmann an seine Seite bat und ihn mit einem Hén-
dedruck verabschiedete. Paul V1. bezeichnete den Basler Professor dartiber hinaus
als Freund, den er gelegentlich mit wertvollen Biichern beschenkte.®®

Zwischenbilanzen: Berichte vom Konzil

Wihrend des Konzils verdffentlichte Cullmannn zahlreiche kiirzere Beitrdge in
unterschiedlichen Publikationen, die sich hdufig an ein breiteres Publikum rich-
teten. Zudem gab er am Ende der ersten Session seine erste zusammenfassende
Pressekonferenz als Beobachter, in der er sich sehr offen sowohl {iber das Ver-
bindende als auch iiber das Trennende dusserte. Seine stets konstruktive Kritik,
die er nicht selten mit protestantischer Selbstkritik verband, sowie seine offene und
klare Haltung sorgten dafiir, dass auch andere nichtkatholische Stimmen auf dem
Konzil Gehor finden konnten. Seine Voten galten als geradezu stilbildend und

®So in: Labart, Interview mit Oscar Cullmann (wie Anm. 62).

% Labart, Interview mit Oscar Cullmann (wie Anm. 62).

i Georg Schwaiger, Papsttum und Pépste im 20. Jahrhundert. Von Leo XIII. zu Johannes Paul
[1., Miinchen 1999, erwidhnt Cullmanns Einfluss nicht.

% Siehe dazu: Lehmann, Einheit durch Vielfalt — heute (wie Anm. 24), 286.

° Lehmann, Einheit durch Vielfalt — heute (wie Anm. 24), 271.

% Karlfried Froehlich, Lebendiges Erbe: Das Cullmann-Archiv in Chamonix, in: Brindle
(Hg.), Bibelauslegung und 6kumenische Leidenschaft (wie Anm. 13), 262-274, zitiert Cull-
mann in einem Aufsatz {iber die Bestinde des Cullmann-Archivs in Chamonix: «Meine
schonsten, wertvollsten Biicher, die ich in meiner Bibliothek habe — ich habe fast einen gan-
zen Schaft voll — sind Geschenke des Papstes mit einer personlichen Widmung an mich. [...]
Er hat mich auch immer wieder ermutigt, ihm zwischen den Sessionen zu schreiben, und hat
mir gesagt, ich konne ihm ohne weiteres direkt schreiben, ich solle nur meinen Absender im-
mer sehr deutlich auf den Umschlag schreiben.» Denn dann antwortete der Papst Cullmann
auch mit handgeschriebenen Briefen.



264 Thomas K. Kuhn

beforderten seine Akzeptanz zusehends. Er zdhlte schliesslich zu den Beobach-
tern, die dem gesamten Konzil beiwohnten. Doch nicht nur diese Kontinuitét
verschuf ihm besonderes Ansehen, sondern es war vornehmlich sein unverkenn-
barer theologischer Einfluss, der ihn aus der Masse der Beobachter heraushob.
Einer der fiihrenden katholischen Neutestamentler, der Freiburger Anton Vogtle
(1910-1996), urteilte wohl zutreffend, wenn er schreibt:

«Berticksichtigt man den Einfluss, den Cullmann nicht nur direkt (als Sprecher
der Beobachter in den reguldren Sitzungen mit dem Einheitssekretariat durch eine
Reihe grosser Vortrdge vor Konzilsvédtern und Theologen u.a.m.), sondern noch
mehr indirekt — ndmlich durch die nachhaltige Einwirkung seiner Schriften auf
zahlreiche massgebende Konzilstheologen — ausiiben konnte, so ldsst sich die star-
ke Wende des Vaticanum II zu einer heilsgeschichtlichen Theologie ohne deren
fithrenden Begriinder und Verfechter kaum denken.»®

Von herausragender Bedeutung war in diesem Zusammenhang Cullmanns Vor-
trag iiber das Thema «Die Theologie der Heilsgeschichte und der 6kumenische
Dialog» in der Nationalkirche Frankreichs am 30. November 1963.” Auf das
Konzil riickblickend restimierte Cullmann: «Johannes XXIII. war der Prophet;
Paul VL. ist der Theologe.» Diese unterschiedlichen Charaktere prigten auch den
Verlauf des Konzils und die ersten beiden Sessionen: Die erste hatte sich nach
Cullmann «eher leidenschaftlich dramatisch abgespielt», die zweite verlief «ruhi-
ger und systematischer». Mit Blick auf die Beobachter konnte Cullmann wéhrend
der zweiten Session von einer allgemeinen Akzeptanz der Beobachter sprechen.

Aufschluss tiber Cullmanns konstruktiv-kritische Begleitung des Konzils ge-
ben zwei Texte. Zum einen sein Bericht «Zwischen zwei Konzilssessionen», der
1963 in dem gleichnamigen Band in der Polis-Reihe erschien”' und den er zu-
nédchst am 20. Januar 1963 in der Basler Martinskirche als Vortrag gehalten hatte.
Hier unterstrich er unmissverstdndlich:

«Ein Konzil — Sie haben es in den letzten Wochen oft gehort — ist ein historisches
Ereignis. In der katholischen Kirche hat es in den 20 Jahrhunderten deren bisher
nur 20 gegeben. Es ist ein kirchengeschichtliches und im Hinblick auf die Ver-
quickung der Kircllen%eschichte mit der tibrigen Geschichte auch ein weltge-
schichtliches Ereignis.»’

Kritisch setzte er sich dabei allerdings mit der Berichterstattung der Presse aus-
einander und problematisierte die mediale Aufarbeitung des Konzils und vornehm-
lich die verzerrenden Berichte tiber die Beobachter, die wichtiger gemacht wiirden
als sie tatsdchlich seien. Zudem informierte er seine Leser und Horer iiber die
Abldufe und Inhalte des Konzils, um wiederum die primér innerkatholischen

% Anton Vogtle, Oscar Cullmann, in: Hans Jirgen Schultz (Hg.), Tendenzen der Theologie im
20. Jahrhundert. Eine Geschichte in Portriits, Freiburg i.Br. 1966, 488-493, 492.

"% Eine englische Fassung des Vortrags bietet James D. Hester, Vatican Council 1. The New
Directions, by Oscar Cullmann, New York 1968, 19-45.

! Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45). Einen Auszug seines
Beitrags verdffentlichte Cullmann auch im Maiheft der Schweizer Monatshefte, 43 (1963),
148-159.

7 Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 5f.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 265

Perspektive des Konzils zu unterstreichen. Als wichtigstes Ziel des Konzils stell-
te Cullmann eine Passage aus der pépstlichen Eréffnungsrede vom 11. Oktober
1962 heraus, an der sich seine weiteren Uberlegungen abarbeiteten.

Der Papst hatte bekanntlich angekiindigt, dass die authentische Lehre der
Kirche studiert und dargestellt werden sollte «gemiss den Forschungsmethoden
und der Ausdrucksform, deren sich das moderne Denken bedient».” Er forderte
das Konzil auf, zwischen Lehrsubstanz und dessen Ausdrucksform zu differen-
zieren.”* Dieser Arbeitsauftrag sollte fernerhin pastorale und 6kumenische Pers-
pektiven beriicksichtigen. Aufgrund dieser Erkldarung und nach dem Verlauf der
ersten Session formulierte Cullmann seine Hoffnung auf «eine Neuorientierung
des Katholizismus» durch das Konzil. Da diese Neuorientierung «einen neuen
Geist in alle Lebensdusserungen der Kirchen» bringen werde, miisse dieser Re-
formprozess auch die evangelischen Kirchen «in hochstem Masse interessieren»,
schrieb Cullmann seinen wahrscheinlich {iberwiegend reformierten Lesern ins
Gewissen. Gegen seine Kritiker aus dem protestantischen Lager verteidigte er
deshalb seine Teilnahme am Konzil und betonte niichtern einerseits die «unend-
lich viel bessere gemeinsame Diskussionsbasis» fiir zukiinftige 6kumenische Ge-
spriche. Andererseits bewertete er die theologischen Entwicklungen der ersten
Session durchaus kritisch und hob die weiterhin evidenten theologischen Differen-
zen und die bleibenden grossen Schwierigkeiten hervor.”” Diese Spannung zwi-
schen Hoffhung und Erniichterung beschrieb Cullmann folgendermassen:

«Es gibt, wie gesagt, sehr verheissungsvolle Lichtblicke in der praktischen Hal-
tung der gegenwirtigen katholischen Kirche, wonach man uns, so wie wir sind,
als Christen gelten ldsst und mit uns, so wie wir sind, tiber 6kumenische Moglich-
keiten spricht und von uns, so wie wir sind, sogar in gewissen Dingen zu lernen
bereit ist. Aber wie eine theologische Losung von der romisch-katholischen Lehre
von der Einheit aus gefunden werden kann, ohne dass die einen oder die andern
eine zentrale Glaubensposition aufgeben, sehe ich noch nicht. Auf jeden Fall ist
dies ein dusserst schwieriges Problem, weil ja diese romische Auffassung von der
Kirche nicht bloss zur wandelbaren Einkleidung der katholischen Kirche gehért,
sondern eben zur Substanz.»’®

Als weiteres gravierendes Problem benannte Cullmann das Verhiltnis von Tradi-
tion, Schrift und Dogma. In diesen beiden genannten dogmatischen Spezifikatio-
nen lagen fiir den Basler Theologen schwerwiegende Differenzen, tiber die nach
dem Konzil das Gespriach weitergehen sollte.

Schliesslich stellte Cullmann noch die Frage nach den Aufgaben, die das
Konzil den Protestanten stelle. Fiir ihn bestanden diese Aufgaben in einer protes-
tantischen Reflexion tiber die Zusammenhinge von moderner Welt und unauf-
gebbarer biblischer Substanz. Deshalb fragte er mit kritischer Anspielung auf
Rudolf Bultmanns Entmythologisierungsprogramm:

;3 Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 9.
" «Die Substanz der alten im Glaubensgut (depositum fidei) enthaltenen Lehre ist zu unter-
scheiden von der Formulierung, in die sie gekleidet ist.». (Cullmann/Vischer, Zwischen zwei
e Konzilssessionen (wie Anm. 45), 9.
7; Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 27.
Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 28.



266 Thomas K. Kuhn

«Haben wir [...] nicht bei unserem Bestreben, die Bibel dem modernen Menschen
nahe zu bringen, ebenfalls manches von der biblischen Substanz aufgegeben?
Gerade deshalb ist ja in neuerer Zeit eine theologische Umkehr und Riickkehr bei
uns nétig geworden.»’’

Cullmann erhoffte demnach eine wechselseitige Beeinflussung: Zum einen sollte
das Vatikanische Konzil auch im Protestantismus einen Prozess der Selbstbesin-
nung auslosen, zum andern sollte dieser protestantische Reflexionsprozess wie-
derum den progressiven katholischen Kriften dienen. Den Protestanten kam
deshalb nach Cullmann die Aufgabe zu, der katholischen Kirche zu zeigen, «dass
absolute Freiheit im Heiligen Geist und Disziplin im gleichen Heiligen Geist ver-
einbar sind, und dies in allen Lebensbereichen der Kirche.»’® Daran ankniipfend
schloss Cullmann seine Ausflihrungen, indem er den spéter programmatisch aus-
formulierten Gedanken der Einheit in Vielfalt einbrachte:

«Wenn jede Kirche die ihr gestellte Aufgabe erfiillt in redlichem Bemiihen um die
eigene stindige Erneuerung durch den Heiligen Geist, so ist schon in diesem Be-
streben, das jede Kirche fiir sich verfolgt, das Prinzip, aus dem die Einheit hervor-
gehen soll, gegeben: denn der Heilige Geist, wo er wirklich am Werke ist, bewegt
sich in der gleichen Richtung und treibt alle Kirchen dorthin. Darum sehe ich in
dem Ringen der katholischen Kirche um Erneuerung ein heilsgeschichtlich wich-
tiges Geschehen, das die ganze Kirche, auch unsere, angeht und Friichte bringen
wird, wenn unsere Kirche sich auch auf ihre Weise stindig durch Heiligen Geist
erneuern lisst.»’

Die Bibel und das Konzil

Stellte Cullmann in diesem offentlichen Vortrag neben den Differenzen doch
stirker die Wechselwirkungen des Konzils der jeweiligen konfessionellen Er-
neuerungsbemiihungen heraus (den Begriff der Reform verwendete er auffallend
wenig), so geht er in einem Artikel aus dem Jahr 1964, der zunichst auf Franzo-
sisch und dann in deutscher Ubersetzung erschien, wesentlich kritischer mit der
katholischen Kirche um. In diesem Beitrag, der sich an ein eher theologisch ge-
bildetes Publikum wandte und der in der angesehenen deutschen Zeitschrift
Evangelische Theologie unter dem Titel «Die Bibel auf dem Konzil» abgedruckt
wurde®, biindelte Cullmann wesentliche Aspekte seiner Auseinandersetzung mit

7 Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 35.

’® Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 36.

= Cullmann/Vischer, Zwischen zwei Konzilssessionen (wie Anm. 45), 38.

% Oscar Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil, in: Evangelische Theologie, 24 (1964/8), 397-
403. Ein Jahr spiter erschien von Cullmann der Aufsatz «Die Bibel und das 2. Vatikanische
Konzily, in: Dialog unterwegs. Eine evangelische Bestandsaufnahme zum Konzil, hg. im
Auftrag der Lutherischen Stiftung fiir 6kumenische Forschung von George A. Lindbeck,
Gottingen 1965, 144-159. Dieser Aufsatz ist dem ersten thematisch eng verbunden, setzt
sich allerdings ausfiihrlicher mit dem Schema «De divina revelatione» auseinander. Siehe
auch: Walter Kirchschldger, Das Studium der Bibel als Seele der Theologie. Der Einfluss
von Bibel und Exegese auf das Zweite Vatikanische Konzil, in: Bibel und Kirche, 60 (2005),
112-116; ders., Bibelverstindnis im Umbruch, in: ders./Markus Ries (Hg.), Glauben und



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 267

dem Konzil und bot bei aller Zurtickhaltung Einblicke in die vielschichtigen kon-
ziliaren Kontroversen. Diese Betonung ist nicht nur seiner eigenen wissenschaft-
lichen Disziplin geschuldet gewesen, sondern trug den innerkatholischen Ent-
wicklungen sowie dem Dialog zwischen Katholiken und Protestanten Rechnung.
Denn Cullmann leitete den neueren Okumenischen Diskurs als unmittelbare
Konsequenz des exegetischen Dialogs ab. Die neuere 6kumenische Diskussion
basierte demnach fiir Cullmann auf den Vorleistungen der Exegeten. Deshalb
stellte sich fiir ihn die Frage, ob und inwiefern dieser exegetische Aufschwung
im Katholizismus auch bei den Verhandlungen des Konzils eine Rolle, und vor
allem welche Rolle gespielt habe. Dieser Zusammenhang von Exegese und
Okumene blieb iiber das Zweite Vatikanum hinaus ein zentrales Anliegen Cull-
manns, auf das er immer wieder — auch mit Verweis auf persénliche Erfahrungen
— verwies. Hier sind vor allem seine erfreulichen vorkonziliaren Diskussionen
und persdnlichen Begegnungen mit Vertretern der katholischen Exegese zu nen-
nen sowie der Verzicht auf Polemik auf den exegetischen Kongressen, die er
zeitlebens als Initialziindung fiir den innerkonfessionellen Dialog hervorhob.”
Diese Entwicklungen fiithrten dazu — so Walter Kirschschldger —, dass das Zweite
Vatikanische Konzil die

«erste kirchenweite Versammlung in der Geschichte der Katholischen Kirche
[wurde], die sich ausfiihrlich mit dem Thema Bibel beschiftigte. Erstmals widmet
ein Konzil der Frage der Offenbarung ein eigenes Dokument, das sich weitestge-
hend mit dem Bibelverstindnis auf der Grundlage eines historisch-kritischen Zu-
gangs beschéftigt und daraus die entsprechenden bibeltheologischen und pastora-
len Konsequenzen benennt».*

Dieser liberaus positiven Einschidtzung von Walter Kirchschldager aus dem Jahr
2005 stehen Cullmanns Anmerkungen gegeniiber, die er wihrend des Konzils
formulierte. Cullmann setzte sich in seinem Aufsatz in der Evangelischen Theo-
logie tiberaus kritisch mit dem Bibelgebrauch des Konzils auseinander.

Denken nach Vatikanum II. Kurt Koch zur Bischofswahl, Ziirich 1995, 41-64; ders., Bibel
und Konzil. Das Zweite Vatikanum aus der Sicht der Exegeten, in: Theologisch-praktische
Quartalschrift, 136 (1988), 65-74.

! Pius XII. habe, so Cullmann, den Hauptanstoss zur biblischen Erneuerung gegeben mit der
Verkiindigung der Enzyklika «Divinu afflante spiritu» (1943). Die Enzyklika stammte vor-
nehmlich aus Kardinal Beas Feder. Siehe dazu: Norbert Lohfink, Augustin Bea und die mo-
derne Bibelwissenschaft, in: Dieter Bader (Hg.), Kardinal August Bea. Die Hinwendung der
Kirche zu Bibelwissenschaft und Okumene, Miinchen 1981, 56-70. Cullmann verkniipfte
die Erwidhnung dieser Enzyklika mit einer autobiographischen Reminiszenz: «Kurz nach
seiner Veroffentlichung las mir der damalige Rektor Bea selbst im Bibelinstitut in Rom die
wichtigsten Stellen daraus vor. Ich weiss noch gut, wie ich damals Zeuge eines Gefiihls der
Erleichterung unter den katholischen Exegeten war, die bis dahin unter oft recht peinlichen
Bedingungen arbeiten mussten.» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 398.)
Die Auseinandersetzungen um diese neue exegetische Bewegung tangierte auch das Konzil.
Noch 1961 erhielten die beiden Professoren des Pépstlichen Bibelinstituts Max Zerwick und

" Stanlislas Lyonnet durch das Heilige Offizium zeitweilig Lehrverbot.

" Kirchschliger, Das Studium der Bibel als Seele der Theologie (wie Anm. 80), 112.



268 Thomas K. Kuhn

Einerseits betonte er:

«Diese exegetische Diskussion der letzten dreissig Jahre geht Hand in Hand mit
einer Neubelebung der Bibelwissenschaft innerhalb des Katholizismus [...]. Die
in dieser Beziehung eingetretene Verdnderung besteht darin, dass heute die Ver-
schiedenheiten in der Bibelauslegung nicht mehr der Unterscheidung von <katho-
lischer Exegese> und <protestantlsc,her Exegese> entsprechen. Die Grenzen ver-
laufen quer durch alle Konfessionen.»™

Andererseits zielte er neben dem praktischen Gebrauch der Schrift als Objekt der
Anschauung® oder der Lesung® vor allem deren Gebrauch in den Schemata des
Konzils.* Er kritisierte einen unsachgemissen und hermeneutisch fragwiirdigen
Gebrauch der biblischen Texte, die keine theologische Grundlage, sondern allen-
falls Beiwerk seien, das hdufig in keinem direkten Zusammenhang mit den Tex-
ten stehe.”” Cullmann wies begriffliche Differenzen zwischen Schemata und
Bibel nach und veranschaulichte an einigen Beispielen seine Kritik, die auch von
Vertretern der katholischen Kirche wihrend der Disputationen formuliert worden
war. Von diesen miindlichen Auseinandersetzungen zeigte sich Cullmann «fast
durchgéngig befriedigt»:

% Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 397. Cullmann betonte weiter: «Pius
XII. hat den Hauptanstoss zur «Biblischen Erneuerung» gegeben. Wir neigen dazu, nur die
negative Seite dieses Pontifikats zu sehen. Eigentlich sollten wir aber eines seiner grossten
Verdienste nicht vergessen: die Verkiindigung der Enzyklika «Divino afflante spirituy» (Cull-
mann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 398). Diese Enzylika vom 30. September 1943
ist abgedruckt in: Heinrich Denzinger, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen, hg. von Peter Hiinermann, Freiburg i.Br. u.a. **1999, 1058—1064.

** «Auf dem Konzil selbst nimmt die Bibel schon #usserlich einen besonderen Platz ein: jeden

Morgen werden nach der Messe die Sitzungen mit der eindriicklichen Zeremonie der <Inthro-

nisation» eines grossartigen alten Evangeliums auf dem Altar eingeleitet. Sie erinnert alle

Viiter an die Gegenwart des Wortes Christi. Und doch stellen sich hier zwei Fragen: einer-

seits, ob dieses schone Buch seine Aufgabe nicht angemessener erfiillen wiirde, wenn jeden

Morgen, statt dass es einfach den Blicken vorgesetzt wiirde, daraus ein fiir die Sitzung rich-

tungsweisendes Wort vorgelesen wiirde; und andererseits, weshalb nicht die ganze Bibel,

sondern nur das Evangelium, inthronisiert wird. Kommt nicht die Sonderstellung des Evan-
geliums gerade in seiner unlosbaren Verbindung mit andern biblischen Biichern zur Gel-
tung?» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 398f.). Siche auch: Johannes

Helmrath, Die Inthronisation des Evangelienbuches auf Kontilien, in: H.P. Neuhauser (Hg.),

Wort und Buch in der Liturgie. Interdisziplinire Beitrige zur Wirkungsmichtigkeit des

Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches, St. Ottilien 1995, 233-279.

«Die Bibellesungen der jeden Morgen vor Beginn der Sitzung gefeierten Messe des Heiligen

Geistes waren enttduschend wegen der Monotonie, mit der wihrend der ganzen ersten und

zweiten Session allein die Stellen Apg. 8 (liber die Entsendung des Petrus und Johannes nach

Samarien zur Handauflegung) und Joh. 14 (iiber den Parakleten) gelesen wurden, wihrend

doch die Fiille biblischer Texte tiber den Heiligen Geist (Rém. 8!) wahrlich mehr Abwechs-

lung erlaubt hitte.» (Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 399.)

Siehe dazu: Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 399-402.

«Oft liegt jedoch iiberhaupt kein innerer Zusammenhang zwischen der Aussage des Schemas

und dem Bibeltext vor. In manchen Féllen besteht er sogar nur in einem Wort oder einem

Ausdruck, und die Zitate passen nicht zum Gedankengang des Schemas. Ja, sie werden zu-

weilen weder dem Kontext der Bibel noch dem Kontext des Schemas gerecht.» (Cullmann,

Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 400.)

85

86
87

<



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 269

«Die Art wie die Bibel von den Vitern nicht nur zitiert, sondern untersucht und
ausgelegt wurde, zeigt einen der neuen Aspekte dieses Konzils, und ich méchte
sagen: einen verheissungsvollen Aspekt, der ohne jene dem Konzil vorausgegan-
gene Erneuerung der katholischen Exegese der letzten Jahre nicht moglich gewe-
sen wiire.»™

Der Bezug auf die Bibel fand sich allerdings nicht nur bei den sogenannten «Pro-
gressisten», sondern auch bei sehr konservativen Konzilsvitern.*’

Ergebnisse und Perspektiven des Konzils

Nach dem Ende des Konzils erschienen einige Publikationen, die nach der Be-
deutung des Konzils auch fiir die nicht-katholischen Kirchen fragten.”® Oscar
Cullmann fragte 1966 in einem Band, der auch Beitridge von Karl Rahner (1904-
1984) und Heinrich Fries (1911-1998) umfasst: «Sind unsere Erwartungen
erfiillt?»”' Dabei fokussierte er diese Frage auf die protestantischen Erwartungen
und differenzierte mit Riickblick auf den vorkonziliaren Enthusiasmus und die
euphorische Stimmung der frithen 1960er Jahre zwischen «legitimer Erwartung
und Tllusion».”* Zudem schrinkte er ein, dass zunichst nur vorliufige Antworten
moglich seien, da das Konzil erst zusammen mit seinen Auswirkungen beurteilt
werden konne.

Bei seinen inhaltlichen Ausfiihrungen wiederholte Cullmann frithere Ausse-
rungen und betonte nochmals die Gemeinsamkeiten auf dem Gebiet der Exegese
sowie die Differenzen in theologischer Perspektive. Er hob allerdings die bib-
lisch-heilsgeschichtliche Perspektive hervor sowie das Okumenismusdekret, wel-
ches die «kithnsten Erwartungen» weit iibertroffen habe.” Denn hier habe sich
eine «ganz neuartige Auffassung des Okumenismus» aufgetan,

8 Cullmann Die Bibel auf dem Konzil (wie Anm. 80), 402.

? «Vertreter beider Lager haben mit oft bemerkenswertem exegetischem Scharfsinn Unge-
nauigkeiten und sogar Irrtiimer beim Zitieren der Bibel aufgedeckt. Andererseits waren ihre
eigenen Vorschldge nicht selten der Bibel entnommen.» (Cullmann, Die Bibel auf dem Kon-
zil (wie Anm. 80), 402.)

So bspw.: Dialog unterwegs. Eine evangelische Bestandsaufnahme zum Konzil (wie Anm.
80); Friedrich Wilhelm Kantzenbach/Vilmos Vajta (Hg.), Wir sind gefragt... Antworten
evangelischer Konzilsbeobachter, Gottingen, 1966, darin: Oscar Cullmann, Das Konzil und
die Frage nach dem Kern und den wandelbaren Elementen der christlichen Botschaft, 185-
190; siehe ferner: Werner Schatz (Hg.), «Was bedeutet das Zweite Vatikanische Konzil fiir
uns?», Basel 1966, mit Beitrigen von Oscar Cullmann, Johannes Feiner, Herwig Aldenho-
ven, Patrick C. Rodger, Nikos A. Nissiotis und Ernst Ludwig Ehrlich.

Oscar Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt?, in: Karl Rahner/Oscar Cullmann/Heinrich
Fries, Sind die Erwartungen erfiillt? Uberlegungen nach dem Konzil, Miinchen 1966, 35-66.
Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 36.

Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 43, 50. Cullmann bedauert hier
aber auch, dass die «Judenerkldrung» nicht wie urspriinglich vorgesehen, mit der Kirchen-
konstitution verbunden wurde: «Israel gehort als das Volk Gottes in ganz anderer Weise zur
Kirche als die nichtchristlichen Religionen.» (Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfuillt?
(wie Anm. 91), 43f.)

90



270 Thomas K. Kuhn

«aber damit auch eine im Katholizismus neuartige Auffassung von der Kirche: die
romische Kirche ist nicht mehr die alleinige, die alle anderen aufsaugt. Aber diese
o6kumenische Ausrichtung sollte ja nach der urspriinglichen Absicht in alle Texte
hinein ausstrahlen».”

Diese Absicht sei indes nicht durchgéingig realisiert worden. Auch der offene
und weite Kirchenbegriff des Okumenismusdekrets habe sich nicht tiberall in
gleicher Weise durchsetzen kénnen. Vielfach sei die katholische Kirche doch die
«einzige Kirche» im tiberkommenen Sinne geblieben. Neben diesem Verweis auf
theologische, vornehmlich ekklesiologische Uneinheitlichkeiten, dusserte Cull-
mann seine grosse Enttduschung hinsichtlich der Mariologie, und beklagte,

«dass die Mariologie auf diesem Konzil im Ganzen eine Steigerung erfahren hat,
die mit der dkumenischen Tendenz (nicht gegeniiber der orthodoxen Kirchen
wohl aber) gegeniiber dem Protestantismus und mit der Riickkehr zur Bibel nicht
im Einklang steht. Erwartungen in dieser Bezichung haben sich nicht erfiillt».””

Dafiir erachtete es Cullmann als lobenswert, dass im Rahmen des Maglichen,
immerhin die «These von der Kollegialitdt als Milderung des Primatsdogmas»
durch die Texte festgelegt worden sei. Ausserdem war fiir den 6kumenischen
Dialog das Eingesténdnis einer Hierarchie unter den Wahrheiten der katholischen
Lehre, je nach ihrer Beziehung zum Fundament des christlichen Glaubens fiir
Cullmann von zentraler Bedeutung.

So zog Cullmann als Fazit: Trotz unleugbarer Erniichterungen und Enttiu-
schungen habe sich ein grundlegender Erneuerungswille, der sich primir im
Konzilsgeschehen gezeigt habe, manifestiert. Immer wieder hob Cullmann seine
positiven Erfahrungen und den offenen Dialog hervor und erklirte:

«Der Platz unter der Longinusstatue, wo wir geradezu eine Vorzugstribiine hatten,
moge fiir immer in der langen Geschichte der Peterskirche nicht nur von der Tat-
sache selbst zeugen, dass nichtkatholische Beobachter an einem Konzil der katho-
lischen Kirche teilnehmen konnten, sondern von der Weitherzigkeit und dem Ver-
trauen, mit dem wir ohne Hintergedanken in alle Geheimnisse eingeweiht wurden,
auch alle Texte in ihrer urspriinglichen Form zu lesen bekamen.»’

Deshalb betonte er auch hinsichtlich der Wahrnehmung und der historischen Auf-
arbeitung des Konzils, dass das Studium der Texte alleine nicht ausreiche. Denn
diese Texte seien vornehmlich «Kompromisstexte». Deshalb miissten in beson-
derer Weise die Diskussionen des Konzils fiir eine angemessene Bewertung des
Konzils beriicksichtigt werden.”’

¥ Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 50.

% Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 52.

% Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 57.

7' So Cullmann bspw. in einem Interview mit der Neuen Ziircher Zeitung wihrend der dritten
Session. Siehe Neue Ziiricher Zeitung, Morgenausgabe vom 3. November 1964, Blatt 4: «Da
das Ziel dieses Konzils nicht darin besteht, neue Dogmen zu proklamieren, sondern Lehre
und Leben der Kirche im pastoralen und 6kumenischen Sinn zu 6ffnen, scheint es mir falsch,
sich nur an den Wortlaut der Texte zu halten, wie wir zu tun versucht sind.» Vielmehr miiss-
ten sdmtliche Akten und Protokolle zur Kenntnis genommen werden. Siehe dazu auch den
umfassenden und wichtigen Beitrag von Oscar Cullmann, Die Reformbestrebungen des 2.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 271
Uber das Konzil hinaus sollte nach Cullmann das theologische Motiv, das in
diesem Konzil zum Ausdruck kam und von ihm mit gepragt worden war, zur De-
vise der nachkonziliaren Erneuerung werden. «Es sollte darin zum Ausdruck
kommen, was tatsdchlich der Erneuerungsimpuls gewesen ist: namlich die bib-
lisch-heilsgeschichtliche Durchdringung des katholischen Glaubens.»”® In dieser
Erneuerung erkennt Cullmann die entscheidende Weichenstellung fiir den oku-
menischen Diskurs, dem er sich wie wenige andere bedeutende Protestanten wid-
men sollte. An die Protestanten gewandt, warnte er indes vor einem modischen
Okumenismus, vor einem «Skumenischen Triumphalismus» und vor «kumeni-
schem Sentimentalismus’», der alle verbleibenden Divergenzen verharmlose.
Denn man wiirde um die Friichte des Konzils gebracht, verschwiege man das
weiterhin Trennende. Gewissermassen als Vermichtnis des Konzils formuliert
Cullmann: «Wohl sollten wir uns tiber das Gemeinsame freuen, auch voneinander
lernen, aber Divergenzen nicht verschweigen, sondern gerade tiber sie miteinander
sprechen.»'®’

Okumenische Perspektiven

In den vorangehenden Ausfiihrungen zeigte sich, dass Cullmann einen realisti-
schen wie konstruktiv-kritischen Okumenismus vertrat, der ausgehend von einer
fundierten evangelischen Position sowohl Willen als auch Kompetenz fiir den in-

Vatikanischen Konzils im Lichte der Geschichte der katholischen Kirche, in: Theologische
Literaturzeitung, 92 (1967), 2, wo sich Cullmann gegen anders lautende Meinungen von Karl
Gerhard Steck und Hans Geisser wendet. Steck nahm in seinem Aufsatz «Lumen Gentium?
Zum Verstindnis der «Constitutio dogmatica de ecclesiay», in: Materialdienst des Konfes-
sionskundlichen Instituts (=MD), 16 (1965), 85-90, hier 85 Stellung zum Aufsatz von Oscar
Cullmann, Die offenen Tiiren des Konzils, in: MD, 16 (1964), 101-103. Dieser Aufsatz war
zuvor in kiirzerer Form in der Neuen Ziircher Zeitung am 3. November 1964 erschienen. Im
Anschluss an Edmund Schlink, Das Ergebnis des konziliaren Ringens um den Okumenismus
der romisch-katholischen Kirche, in: Kerygma und Dogma, 11 (1965), 177-194, 178f., pla-
diert Steck dafiir, die Texte des Konzils «als verbindlich» zu betrachten. Cullmann hatte in-
des mit Verweis auf den Charakter der Konzilstexte als «Kompromisstexte» erklart (Cull-
mann, Die offenen Tiiren des Konzils (wie oben), 101): «Wenn wir nur diese Texte, so wie
sie dastehen, in Betracht ziehen, werden wir versucht sein, ein negatives Urteil tiber das
Konzil zu fillen, und aus diesem Grund ist es ausserordentlich wichtig, dass moderne und
kiinftige Kirchen- und Dogmenhistoriker, welche die Begleitumstdnde des Konzils nicht mit-
erlebt haben, zugleich alle Akten in Erwdgung ziehen.» Fiir die weiteren reformerischen Ent-
wicklungen innerhalb der Katholischen Kirche sind fiir Cullmann die Beobachtungen und
die Ausserungen der Konzilsteilnehmer, die nicht in die Konstitutionen aufgenommen wur-
den, von entscheidender Bedeutung. Auch Hans Geisser nahm diese hermeneutische Diskus-
sion auf, indem er wie Steck zwar den Ansatz von Cullmann kurz vorstellt, dann aber auch
Schlink folgt. Siehe dazu: Hans Geisser, «Viva vox Evangelii in Ecclesia». Beobachtungen
an der dogmatischen Konstitution «Uber die gottliche Offenbarung», in: MD, 17 (1966), 41—
50. Offensichtlich werden hier neben methodischen Differenzen zwischen Vertretern der
Kirchengeschichte und der Systematischen Theologie auch unterschiedliche Auffassungen
beziiglich der Wahrnehmung der Katholischen Kirche evident.

B Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 59.

" Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfiillt? (wie Anm. 91), 69f.

= Cullmann, Sind unsere Erwartungen erfullt? (wie Anm. 91), 62.



272 Thomas K. Kuhn

terkonfessionellen Dialog impliziert. Diese Haltung prigte die Begleitung und die
riickblickenden Deutungen des Konzils: Auf der Basis seiner tiefen Sympathie
fir den Katholizismus formulierte Cullmann auch markante Kritik. Dabei sparte
Cullmann — und das zeichnet seine theologische Weitsichtigkeit aus — niemals
die eigene lutherische Konfession aus, sondern attestierte allen Konfessionen ein
spezifisches und differentes Reformbediirfnis. Deutlicher als andere zeitgendssi-
sche Protestanten erweiterte Cullmann die verbreiteten engen konfessionellen
Perspektiven und verwies nachdriicklich — fiir manche Protestanten wohl zu deut-
lich — auf die Interdependenzen zwischen Katholizismus und Protestantismus,
die er kenntnisreich beschrieb und theologisch fruchtbar zu machen versuchte.
Moglicherweise in dieser keinesfalls unkritischen Sympathie fiir den Katholizis-
mus ein wesentlicher Grund fiir die zurtickhaltende Rezeption Cullmanns in der
deutschen protestantischen Theologie auszumachen.

Cullmann liess sich allerdings nicht von den hdufig unqualifizierten Anfein-
dungen aus dem protestantischen Lager von seiner 6kumenischen Perspektive
abbringen. Gewissermassen als Summa seiner lebenslangen Erfahrungen und
seines okumenischen Engagements verdffentlichte er 1986 im Alter von 84 Jahren
sein programmatisches Buch Einheit durch Vielfalt, in dem er das Konzept einer
Gemeinschaft autonomer Kirchen vorlegte. Ausgehend von biblischen Erwagun-
gen pladierte er fiir eine Form von Einheit, die einerseits genligend strukturiert
war, um ein gemeinsames Zeugnis moglich zu machen, andererseits aber weiten
Raum fiir Vielfalt liess.

In diesem heftig diskutierten Entwurf wendet sich Cullmann gegen solche
dkumenischen Bemiihungen, denen es um eine kritiklose Einebnung der konfes-
sionellen Unterschiede geht. Ihnen stellt er die These gegentiber, «dass jede christ-
liche Konfession eine unverlierbare Geistesgabe, ein Charisma, hat, das sie beha-
Iten, pflegen, reinigen und vertiefen, und nicht einer Gleichschaltung zuliebe ent-
leeren soll.»'”" Cullmann war zutiefst davon iiberzeugt, dass «in jeder christli-
chen Konfession die eine Kirche Christi in besonderer Gestalt als Leib Christi
gegenwirtig ist und dass die kumenischen Bestrebungen dies im Auge behalten
sollten».'” Deshalb zielte er auf einen Zusammenschluss aller christlichen Kir-
chen, bei dem «jede ihre wertvollen Elemente, einschliesslich ihrer Struktur be-
halten soll».'” Charismatische Vielfalt ist fiir Cullmann die Grundvoraussetzung
seines Einheitsgedankens, der wesentlich pneumatologisch und heilsgeschicht-
lich konzipiert ist. Von dieser theologischen Basis aus interpretiert Cullmann die
konfessionelle Vielfalt als Aufgabe und Chance. Die Verschiedenheit stellt die
Aufgabe der Selbstkritik und bietet die Chance zur Reform. Nach Karl Kardinal
Lehmann besteht im Anschluss an Cullmann die grosse 6kumenische Siinde ge-
gen den Heiligen Geist darin, dass die Christen aus der Verschiedenheit, die in der
Heilsgeschichte eine Quelle des Reichtums werden sollte, einen Anlass zur Tei-
lung und zum Bruch gemacht haben.'” Deshalb wollte Cullmann

"' Cullmann, Einheit durch Vielfalt (wie Anm. 23), 14.
Cullmann, Einheit durch Vielfalt (wie Anm. 23), 14.
Cullmann, Einheit durch Vielfalt (wie Anm. 23), 25.
Lehmann, Einheit durch Vielfalt — heute (wie Anm. 24), 287.



Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil 273

«im Gegenzug den charismatischen Reichtum der Verschiedenheit aufwerten, in-
dem er den Geist der Zwietracht, des Hasses, der Enge und des Egoismus besei-
tigt, der schliesslich zu den Kriegen zwischen den Konfessionen gefiihrt haty.'”

Denn nach Cullmann schafft erst die «Komplementaritdt der Charismen» eine
wahre Einheit.'” So ermaglicht dieses Modell die Bewahrung der konfessionel-
len Identitét jenseits aller konfessionalistischen Exklusionsstrategien. Diese Zu-
kunftsperspektivierung oder die heilsgeschichtliche Spannung des «schon jetzt»
und des «noch nicht» begriindet und fordert konfessionelle Toleranz und Dialog-
bereitschaft. Dieses Anliegen Cullmanns ist in einer religionspluralistischen Ge-
sellschaft aktueller denn je.

Dabei soll indes nicht vergessen werden, dass fiir Cullmann das Erreichen
einer kirchlichen Einheit jenseits der menschlichen Moglichkeiten liegt. In seinem
letzten Buch, das Lehmann treffend Cullmanns «spirituelles, dkumenische Testa-
ment» genannt hat, fasste Cullmann die Beweggriinde seines 6kumenischen En-
gagement zusammen:

«Mein Projekt geht keineswegs aus einer Art 6kumenischen Defaitismus hervor,
sondern im Gegenteil aus der Freude iiber die erzielten Fortschritte und dem
Wunsch, diese zu verstdarken durch den Ansporn, den eine schon verwirklichte,
wenn auch noch unvollkommene Gemeinschaft ohne Zweifel der weiteren Arbeit
verleihen wiirde.»'?’

Cullmanns Eintreten fiir die Okumene wiirdigte schliesslich auch Papst Johannes
Paul II. In einem personlichen Telegramm schrieb er anldsslich des Todes von
Cullmann:

«In lebendiger Erinnerung bewahre ich seine aktive Teilnahme am Zweiten Vati-
kanischen Konzil, das eine Erneuerung des okumenischen Dialogs und der
geschwisterlichen Beziehungen unter den christlichen Gemeinschaften gebracht
hat.»'®®

Diese wechselseitige geistige konstruktive Unruhestiftung im Skumenischen
Horizont ist das verbleibende Verdienst Oscar Cullmanns. Dieses Werk zwischen
«Bibelauslegung und 6kumenischer Leidenschafty — wie es der Titel der Ge-
denkschrift zu seinem 100. Geburtstag treffend formuliert — hat eine griindliche
wissenschaftliche Aufarbeitung verdient.

' [ ehmann, Einheit durch Vielfalt — heute (wie Anm. 24).

'% L ehmann, Einheit durch Vielfalt — heute (wie Anm. 24), 288.

7" Oscar Cullmann, Das Gebet im Neuen Testament. Zugleich Versuch einer vom Neuen Tes-
tament aus zu erteilenden Antwort auf heutige Fragen, Tiibingen 1994; Zit. nach: ebd.,
’1997, 216.

"% Froehlich, Lebendiges Erbe: Das Cullmann-Archiv in Chamonix (wie Anm. 68), 271.



274 Thomas K. Kuhn

Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil

Obwoh! Oscar Cullmann zu den bedeutendsten protestantischen Theologen des 20. Jahrhun-
derts zdhlt, wurde er in der deutsch-sprachigen theologischen Welt vornehmlich in der katholi-
schen Theologie rezipiert. Fiir Cullmann kennzeichnend war sein intensiver Kontakt und Aus-
tausch mit Kollegen des romischen Katholizismus, worin sich sein besonderes Interesse an der
Okumene aussprach. Auf Seiten der katholischen Theologie fand insbesondere sein heilsge-
schichtlicher Ansatz besondere Aufmerksamkeit. Diese Wertschdtzung und die vielféltigen per-
sonlichen Kontakte zu massgeblichen Vertretern des romischen Katholizismus fithrten dazu,
dass Cullmann als persénlich geladener Konzilsbeobachter am Zweiten Vatikanum teilnehmen
konnte. In zahlreichen Beitrdgen berichtete Cullmann konstruktiv-kritisch vom Konzil. Dabei
betonte er neben einer gewissen Enttduschung auch den Erneuerungswillen der romischen Kir-
che. Gegen teilweise heftige Kritik evangelischer Theologen verwies er auf die ekklesiologi-
sche Verpflichtung zum Dialog, die er spiter in seinem Buch «Einheit durch Vielfalt» ausfiihrte.

Oscar Cullmann et le deuxieme Concile du Vatican

Bien qu’Oscar Cullmann fusse 1’un des théologiens protestants les plus importants du 20°™
siecle, il €tait surtout considéré, dans le monde théologique germanophone, par la théologie ca-
tholique. Il se caractérisait par des contacts et des échanges soutenus avec ses collegues du ca-
tholicisme romain dans lesquels s’articulait son intérét prononcé pour I’cecuménisme. La théo-
logie catholique s’intéressait surtout a son approche d’une histoire du salut. Grace a 1’estime
qu’il suscitait et a ses nombreux contacts personnels avec des représentants majeurs du catholi-
cisme romain, Cullmann fut convié en tant qu’observateur au deuxieme Concile du Vatican. Il
rédigea des rapports constructifs et critiques sur le Concile. Il fit état d’une certaine déception,
mais également d’une volonté de renouvellement de I’Eglise romaine. En réaction a certaines
critiques virulentes de théologiens évangéliques, Cullmann renvoya a I’obligation ecclésiologi-
que au dialogue qu’il développa plus tard dans son livre «L’unité par la diversité» («Einheit
durch Vielfalt»).

Oscar Cullmann and the Second Vatican Council

Although Oscar Cullmann is one of the most important protestant theologians of the 20" cen-

tury, in the German-speaking theological world it was mainly Catholics who read and respon-
ded to his work. His characteristic intensive contact and exchange with Roman Catholic collea-
gues gave Cullmann the opportunity to express his strong interest in ecumenism. In turn, the
Catholic theologians were particularly interested by his salvation history approach. As a result
of this esteem and his many personal contacts with prominent representatives of Roman Catho-
licism, Cullmann was invited to attend the Second Vatican Council as an observer. Cullman
wrote a large number of reports on the Council, which were constructively critical. Although he
was somewhat disappointed, he stressed too that the Roman Church was open to a renewal.
Heavily criticised by some protestant theologians, he responded by pointing to the ecclesiolo-
gical duty to pursue dialogue, a duty which he later described more fully in his book Einheit
durch Vielfalt.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Cullmann, Okumene — cecuménisme — ecumenism, Bibel —Bible — bible, Neues Testament —
Nouveau Testament — New Testament, Kirchengeschichte — histoire de I’Eglise — Church his-
tory, Ekklesiologie — ecclésiologie — ecclesiology, Heilsgeschichte — histoire du salut — salva-
tion history, Romischer Katholizismus — catholicisme romain — Roman Catholicism, Protestan-
tismus — protestantisme — Protestantism, Zweites Vatikanum — deuxiéme Concile du Vatican —
Second Vatican Council.

Thomas K. Kuhn, Prof. Dr. theol. seit Oktober 2010 Ordinarius fiir Kirchengeschichte an der
Universitit in Greifswald.



	Oscar Cullmann und das Zweite Vatikanische Konzil

