Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil
Autor: Henrici, Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans Urs von Balthasar
und das Zweite Vatikanische Konzil

Peter Henrici

Das Verhiltnis Hans Urs von Balthasars zum Zweiten Vatikanischen Konzil ist
vielschichtig; manche betrachten es gar als widerspriichlich. Nicht weniger zwie-
spiltig war die Rezeption der Werke Balthasars in seiner Schweizer Heimat.
Deshalb soll hier das Thema «Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vati-
kanische Konzil» als ein Drama in drei Akten dargestellt werden, das von einem
Epilog abgeschlossen wird.

[

Erster Akt, Exposition und Schiirzung des Knotens: Die Rezeption des Zweiten
Vatikanischen Konzils begann in der Schweiz schon Jahre vor der Konzils-
ankiindigung, angestossen nicht zuletzt durch Hans Urs von Balthasar. Einige
Stichworte miissen gentigen. Weite Verbreitung fand das kollektive Werk Fra-
gen der Theologie heute, geplant von einer Gruppe von Churer Theologiepro-
fessoren und 1957 bei Benziger veroffentlicht. Balthasar und Karl Rahner hatten
dabei mitgeplant und auch mitgearbeitet.' Der Band sollte einem umfassenden
theologischen Aggiornamento dienen und hat so, ohne dass die Herausgeber es
ahnen konnten, nicht wenige theologisch Interessierte auf die scheinbaren Neu-
heiten des Konzils vorbereitet. Als grosseres Nachfolgewerk nahm dann der glei-
che Professorenkreis, wieder unter Mitarbeit Balthasars, das mehrbidndige theo-
logische Handbuch Mysterium Salutis in Angriff. Noch vor dem Konzil geplant
auf Grund des Versuchs eines Aufrisses einer Dogmatik von Rahner und Baltha-
sar’, wurde es zum ersten grossen nachkonziliaren theologischen Handbuch.

' Hans Urs von Balthasar, Eschatologie, in: Johannes Feiner/Josef Triitsch/Franz Bockle
(Hg.), Fragen der Theologie heute, Einsiedeln 1957, 403-421.

* Siehe Karl Rahner, Aufriss einer Dogmatik, in: Schriften zur Theologie, Bd. 1, Einsiedeln
1954, 23; Hans Urs von Balthasar, Eschatologie (wie Anm. 1), 29-47.

SZRKG, 104 (2010), 239-250



240 Peter Henrici

Balthasar eigene Beschiftigung mit dem Konzil begann kurz nach dessen An-
kiindigung. Spétestens im Februar 1959 traf er in Berlin Kardinal Dopfner, der
ithn um Mitarbeit bei der Konzilsvorbereitung bat. Am 5. Mérz antwortet Baltha-
sar, wenn auch zogernd, mit einem langen Brief auf diese Bitte. Dabei erklirt er
auch, wie er das kiinftige Konzil aus seiner Sicht beurteilt:

«Ein Konzil diirfte man nur konvozieren, wenn eine Frage so brennt, dass sie
nicht umgangen und nur auf dem Weg geldst werden kann. Das diirfte von keiner
dogmatischen Frage heute gelten, ausser dem unertrdglichen Skandal der Schis-
men, und so bleibt in der Tat die 6kumenische Frage die absolut zentrale. Schon
der ernste Gestus Roms, gemeinsam zu gehen, zu suchen nach praktischen und
dogmatischen Losungen, wire unendlich viel wert. Aber wie in drei Jahren die
Voraussetzungen innerer Art in unserer Kirche schaffen? Ein gewaltiges Um-
denken wire ndtig, ein ebenso grosses Studium der andern: und wir haben kaum
leise Ansitze bei ein paar Deutschen und Franzosen |.. .]»3

Auch das Erste Vatikanische Konzil miisste zu Ende gefiihrt und ergénzt werden.
Balthasar fahrt fort:

«Natiirlich sollte dann das Vaticaum abgeschlossen werden: Ecclesiologie a) Stel-
lung der Bischofe, b) Corpus Mysticum (zu a: Reduktion bzw. Abschaffung vieler
romischer Stellen, die die Entscheidungen der Bischofe praktisch bagatellisieren
[...]). Indexfrage, De poenis (im CIC)! Aber auch das sollte nicht diskutiert,
sondern getan werden (von einem einsichtigen Papste).»*

Schliesslich kommt Balthasar auf sein ceterum censeo zurtick:

«Es fehlt uns nicht an dem, was ein Konzil iiberhaupt leisten kann, sondern am
Geiste, d.h. an der rechten Einschitzung und Ehrfurcht vor dem HIl. Geist und den
«Ménnern des Geistes» in der Kirche, ohne die (Ménner [...] und Frauen) es nicht
«gemacht> werden kann — und man kann ein Konzil eben auch machens.»’

Trotz dieser grundlegenden Skepsis ist Balthasar bereit, das Seine zur Vorberei-
tung des Konzils beizutragen. Er fihrt schon im Mérz nach Paderborn zum Jo-
hann-Adam-Mgéhler-Institut, um sich iiber die Vorbereitung auf die 6kumenische
Dimension des Konzils abzusprechen, und im Mai tastet er in Rom die Erwartun-
gen an das Konzil ab. Beide Reisen dienten wohl nicht zuletzt auch der Planung
und der Gewinnung von Autoren fiir zwei Sammelbénde, die zur theologischen
Vorbereitung des Konzils dienen sollten. Was Balthasar jedoch von seinen
Freunden, nicht zuletzt aus Paris, iiber die Konzilsvorbereitung erfuhr, war we-
nig ermutigend. Schon im September schrieb er an Gustav Siewerth:

«Die Hoffnungen auf das Konzil zerrinnen, ich beginne eine enge Niete zu fiirch-
ten. Immer der gleiche Krieg der versdumten Gelegenheiten. Ich weiss gar nicht,
ob eine Vorarbeit, wie ich sie geplant hatte, sich noch lohnt.»®

Hans Urs von Balthasar, Brief vom 5. Mirz 1959, in: Guido Treffler (Bearb.), Julius Kardi-
nal Déptner, Konzilstagebiicher, Briefe und Notizen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, Re-
gensburg 2006, (Schriften des Archivs des Erzbistums Miinchen und Freising, 9), 60.

'f Von Balthasar, Brief vom 5. Mérz 1959 (wie Anm. 3).

’ Von Balthasar, Brief vom 5. Mirz 1959 (wie Anm. 3), 60-61

Andrzej Wiercinski (Hg.), Between Friends. The Hans Urs von Balthasar and Gustav Sie-
werth Correspondence 1954—-1963. A Bilingual Edition, Konstanz 2005, 64.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 241

Die geplanten Sammelbédnde sind denn auch nicht zustande gekommen, und wir
wissen nicht, wie sie ausgesehen hitten. Stattdessen publizierte Balthasar zwel
Bénde seiner eigenen «Theologischen Skizzen»: Verbum Caro und Sponsa Verbi,
die fiir die beiden zentralen Konzilskonstitutionen {iber die gottliche Offenbarung
und {iber die Kirche Anregung geben konnten und wohl auch gegeben haben.
Einen Beleg fiir ihren Einfluss habe ich bisher nur an einer Stelle gefunden, im
Kommentar von Johannes Feiner zu Nr. 7 von Unitatis redintegratio, einem
Dekret, an dem Feiner selbst mitgearbeitet hat. Fiir den Gedanken, dass auch die
Kirche der Busse bedarf (der sich dhnlich auch in Nr. 8 von Lumen Gentium findet)
verweist Feiner auf die Vitertexte, die Balthasars in seinem Aufsatz Casta meretrix
gesammelt habe.’

Fiir einen tiefer greifenden Einfluss Balthasars auf die Vorbereitung und dann
auch auf die Rezeption des Konzils miissen wir jedoch in die Jahre, ja in die
Jahrzehnte vor der Ankiindigung des Konzils zurlickgehen. In der Vorkonzilszeit
hat Balthasar nicht zuletzt die neuere franzdsische Theologie, die sogenannte
«nouvelle théologie», in den deutschen Sprachraum vermittelt. Hier 1st vor allem
seine deutsche Ubersetzung, Bearbeitung und Einleitung von Henri de Lubacs
grundlegendem Werk Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme zu nennen.
Sie erschien 1943 bei Benziger.® Sechs Jahre spiter schenkte Alfred Lipple die-
ses Buch dem jungen Joseph Ratzinger. Fiir diesen wurde es zu einer Offenba-
rung, die ihm die Augen fiir eine eucharistisch geprigte Ekklesiologie und fiir
die Vitertheologie 6ffnete.” Ebenso nachdriicklich vermittelten Balthasars Barth-
buch von 1951' (ohne das Hans Kiings spiteres Barthbuch wohl kaum denkbar
gewesen wire) sowie die von Balthasar veranlassten Ubersetzungen von de Lu-
bacs Geistigem Sinn der Schrift'' und von Rousselots Augen des Glauben', die
neue theologische Sichtweise der Franzosen. Sie beinhaltete vor allem eine
Riickkehr zu den Quellen — ein Anliegen, das auch Balthasar immer am Herzen
lag — und sie bestimmte, wie wir wissen, in hohem Masse die Theologie des
Konzils. Auch in dieser Hinsicht war man in der Schweiz auf die Rezeption des
Konzils bestens vorbereitet.

Die personlichste und nachhaltigste Konzilsvorbereitung Balthasars war je-
doch ein Programmbiichlein von 1952, dessen Titel sprichwértlich geworden ist:
Schleifung der Bastionen — «der letzte, schon ungeduldige Hornstoss fiir eine zur
Welt hin unverschanzte Kirche», wie Balthasar selbst sein Werk vorstellt.” Das
vielgelesene Biichlein darf nicht zu Unrecht als Ursprungsort flir den spéter oft
beschworenen «Geist des Konzils» bezeichnet werden — allerdings nicht immer

" Johannes Feiner, Dekret {iber den Okumenismus, in: “LThk, Bd. 13, 78.

$ Henri de Lubac, Katholizismus als Gemeinschaft. Ubertragung und Geleitwort von Hans Urs
von Balthasar, Einsiedeln, 1943.

’ Joseph Ratzinger, Aus meinem Leben. Erinnerungen (1927-1977), Miinchen 1998, 69.

' Hans Urs von Balthasar, Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Olten 1951.

"' Henri de Lubac, Der geistige Sinn der Schrift, mit einem Geleitwort von Hans Urs von Bal-
thasar, Einsiedeln 1952.

"2 Pierre Rousselot, Die Augen des Glaubens, mit einer Einfiihrung von Josef Triitsch, Einsie-
deln 1963.

" Hans Urs von Balthasar, Zu seinem Werk, Freiburg i.Br./Einsiedeln 2000, 44.



242 Peter Henrici

so, wie Balthasar das gemeint hatte. Der Titel seiner Schrift triagt kein Ausrufe-
zeichen, und ein Untertitel erklért ihn: «Von der Kirche in dieser Zeit». Balthasar
ruft nicht zum Sturm auf eine hierarchische Bastille auf; er will vielmehr das Be-
wusstsein dafiir wecken, dass heute die Bollwerke, hinter denen die Kirche sich
einst gegen die Welt der Neuzeit verschanzt hatte, heute mehr und mehr zu brei-
ten Boulevards offener Kommunikation werden — so dhnlich wie man in Wien
alljahrlich der «Schleifung der Basteien» gedenkt. Diese neuen Kommunika-
tionswege sind nicht zuletzt 6kumenischer Art; denn

«durch den Einsturz im Innern war sie [die katholische Kirche] dem Anschein
nach zu einer Kirche neben andern Kirchen geworden. Und die vielen Kirchen —
je mehr sie an den Réndern zu kleinen Sekten oder rein liberalen Religionsge-
bilden wurden — schienen eine Art von bruchlosem Ubergang vom katholischen
zum allerweltlichsten Raum erst recht zu vermitteln.»'

So stellt sich die neue Aufgabe, nicht einer dusseren Riickflihrung des Abgespal-
tenen in die Einheit der Kirche, sondern einer inneren Durchformung der eigen-
stindig gewordenen Welt und der zersprengten Religionsfragmente mit «Chris-
tus als dem Alpha und Omega der Schopfung»°. Das aber, so die Quintessenz,
wird in erster Linie eine Aufgabe der Laien sein. Uniiberhorbar verkiindet
Balthasar:

«Heute schldgt in der Kirche ohne Zweifel die Stunde der Laien [...]. Heute reckt
sich ein schlafender Riese; ungeahnte Krifte, bisher brachliegend, angestaut wie
Wasserkrifte, von Urenergien trichtig, beginnen sich zu regen. Die katholische
Aktion hat den Riesen aufgerufen, in den Laienorden von heute und in tausend
vereinzelten Unternehmungen zeigt sich, dass der Anruf gehort worden ist und
dass der Laie anfingt, seine eigene Verantwortung zu iibernehmen.»'®

Die Laien, die Balthasar im Auge hat, sollten (mdglichst durch Ordensgeliibde)
zutiefst in der Nachfolge Christi verwurzelt sein, und zugleich professionell, lo-
yal und selbstindig ihre weltlichen Berufsaufgaben erfiillen. Die Schleifung der
Bastionen muss so als Fortschreibung und als Entfaltung des vier Jahre zuvor er-
schienen Biichleins Der Laie und der Ordensstand gelesen werden.'” Dort hatte
Balthasar seine Idee eines Sdkularinstituts vorgestellt, einer Gemeinschaft von
Laien, die voll und frei in ihrem weltlichen Beruf integriert bleiben, die jedoch
zugleich echte, wenn moglich feierliche Ordensgeliibde ablegen. Diese Moglich-
keit hatte es bisher nur bei den Professrittern des Malteserordens gegeben, und
genau in jenen Jahren war ein Onkel Balthasars Kanzler des Malteserordens.
Dieses Konstrukt Balthasars von Laien, die sich ganz ihrem weltlichen Beruf
widmen und sich dabei durch Ordensgeliibde ganz an Christus gebunden haben —
ein Modell, fiir das Balthasar auf das Beispiel der franzdsischen Arbeiterpriester
hinwies — unterschied sich wesentlich von dem damals massgeblichen Modell
der «Katholischen Aktion». Dort sollten Laien neben ihrem Beruf und unter Fiih-

' Hans Urs von Balthasar, Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 1952, 36.
'* Von Balthasar, Schleifung der Bastionen (wie Anm. 14), 82.

' Von Balthasar, Schleifung der Bastionen (wie Anm. 14), 26-27.

' Hans Urs von Balthasar, Der Laie und der Ordensstand, Einsiedeln 1948.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 243

rung der Hierarchie apostolisch tdtig sein. So braucht es nicht zu verwundern,
dass seine beiden kleinen Schriften Balthasar manchen Widerspruch und Schwie-
rigkeiten mit den Zensurbehorden einbrachten. Jahre spiter bemerkt Balthasar
selbstkritisch zum «Hornstoss» der Bastionen, dass er «nicht ungehort verhallte,
aber nunmehr den Hornisten selbst zur Besinnung zwang»'®. Er hatte sich zu
besinnen auf Christus als Mitte des Christentums und auf die ungeschmélerten
Anspriiche seiner Nachfolge Christi.

Die beiden eben besprochen Bidndchen hatten sich in erster Linie an junge
katholische Laien gerichtet. Ihnen galt Balthasars vornehmste Sorge, vor und un-
mittelbar nach dem Konzil. Fiir junge Laien gab er regelmissig Exerzitien, und
einen engeren Kreis von Studierenden flihrte er durch jahrliche Schulungskurse
mit hochqualifizierten Referenten in eine zeitgemésse katholische Theologie und
Philosophie ein. Ein ganzer Kreis katholischer Intellektueller war damit in der
Deutschschweiz fiir die Rezeption des Konzils bestens vorbereitet — oder miiss-
ten wir vielleicht eher sagen: wire bestens vorbereitet gewesen? Die beiden
folgenden Akte des Dramas werden es zeigen. Der Knoten ist geschiirzt und der
erste Akt des Dramas ist beendet.

1

Der zweite Akt des Dramas, die Retardation, umfasst die Konzilszeit selbst, also
nur wenige Jahre, und er weist kaum bemerkenswerte Ereignisse auf. Balthasar
hat am Konzil nicht selbst teilgenommen, weder als Berater eines Bischofs noch
als Konzilsperitus, was vielfach auf Verwunderung, ja auf Unverstindnis stosst,
weil man sich die damaligen Verhéltnisse nicht mehr richtig vorstellen kann.
Nach seinem 1950 erfolgten Austritt aus dem Jesuitenorden war Balthasar zu-
néchst sechs Jahre lang kirchlich heimatlos geblieben. Erst knapp drei Jahre vor
der Konzilsankiindigung wurde er im Bistum Chur inkardiniert, und zwar auf
Dringen einiger befreundeter Churer Professoren. Der Bischof von Chur sah sich
begreiflicherweise nicht veranlasst, diesen untergeschobenen Didzesanpriester
als Berater nach Rom mitzunehmen, und dem Bischof von Basel, der sich stets ge-
weigert hatte, Balthasar zu inkardinieren, lag ein solcher Gedanke noch viel ferner.
Aber auch aus romischer Sicht konnte dieser Ex-Jesuit, welcher der erst kiirz-
lich verurteilten «nouvelle théologie» nahestand, und der offenbar eigensinnige
Meinungen iiber die Rolle der Laien in der Kirche vertrat, kaum als vertrauens-
wiirdiger Theologe erscheinen. Wenige Jahre zuvor war Balthasar nur deshalb
einem Lehrverbot entgangen, weil er den angebotenen Tiibinger Lehrstuhl von
vorne herein ausgeschlagen hatte. Fiir eine Berufung als Konzilsperitus hitte es
deshalb fiir ihn, wie fir Karl Rahner, Henri de Lubac und Yves Congar einer
starken Fiirsprache von hoherer Seite bedurft — die dem international noch wenig
bekannten und an keiner Universitit angesiedelten Schweizer natiirlich fehlte.

" Von Balthasar, Zu seinem Werk (wie Anm. 13), 44.



244 Peter Henrici

Balthasar selbst war {iber seine Nichtberufung zum Konzil nicht ungliicklich.
Er hdtte wohl den Eindruck gehabt, seine Zeit zu verlieren. Denn einerseits
machte er sich gerade in jenen Jahren an die Ausarbeitung seiner theologischen
Trilogie, deren erster Band schon 1961 erschienen war, wihrend die materialrei-
chen Bénde II und III in der Konzilszeit erschienen'’. Auf der andern Seite wiire
es thm schwer gefallen, fiir ldingere Zeit von Basel wegzugehen, da Frau Dr. Kégi/
Adrienne von Speyr in jenen Jahren immer schwerer erkrankte, 1964 fast ganz
erblindete und stets dem Tode nahe war™.

Dennoch hat sich Balthasar durch seine in Rom anwesenden Freunde immer
wieder tiber den Verlauf des Konzils informieren lassen, sich jedoch nie schrift-
lich dazu gedussert. Auch die Konzilstexte hat Balthasar nur einmal ausdriicklich
kommentiert, in einem Aufsatz Das Konzil des Heiligen Geistes von 1966. Dort
liest er «das erneuerte Kirchenbild, von dem das Zweite Vatikanische Konzil als
pastorales Konzil iiberall ausgeht» als Ermutigung «zum besseren Handeln»®' —
nicht zuletzt zu einem christlichen Handeln der Laien in der Welt, wie es von je-
her Balthasars Programm war. Doch schon in diesem Aufsatz muss er Zweifel an
der Konzilsrezeption anmelden:

«Es ist schade, dass die nachkonziliare Zeit die ganze Grosse des Programms, die
freilich nur in der Sicht seiner Einheit herauskommt, noch nicht hinreichend wahr-
genommen zu haben scheint. Heben wir (um anderes zu verschweigen) zweierlei
hervor, das die Entfaltung hemmt: einen Zug zum Liberalismus in der Theologie
und eine einseitige Uberbewertung der Liturgiereform.»**

Doch dies gehort bereits zum dritten Akt des Dramas, der Peripetie.

i

Nach dem Konzil scheint sich eine eigenartige Wende in der Haltung Balthasars
abzuzeichnen. So wenig er vom Konzil erwartet oder gar an den Konzilstexten
mitgearbeitet hatte, so sehr setzte er sich in der Nachkonzilszeit fiir ein richtiges
und unverkiirztes Verstindnis der Konzilstexte ein. Seine «Rezeption» des Kon-
zils bestand, wenn man so sagen darf, in der oft vehementen Abwehr mancher
Konzilsrezeption, die er fiir abwegig hielt. War Balthasar frither als progressiv
gefeiert oder verdédchtigt worden, so stellte man ihn jetzt als konservativ in die
Ecke. In seinem letzten Fernsehinterview, vier Jahre vor seinem Tod, stellte er
mit Karl Rahner fest: «Vor dem Konzil hat man uns als Vertreter der Linken be-

" Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik, Bd. I: Schau der Gestalt,
Einsiedeln/Johannes 1961; Bd. 1I: Ficher der Stile (1962); Bd. 1II: Im Raum der Metaphysik
(1965). In der gleichen Zeit erscheint auch: ders., Das Ganze im Fragment. Aspekte einer
Geschichtstheologie, Einsiedeln 1963, sowie das Biandchen: Glaubhaft ist nur Liebe, Einsie-
deln 1963.

*® Hans Urs von Balthasar, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Einsiedeln 1968, 33-34, 38-41.

' Hans Urs von Balthasar, Das Konzil des Heiligen Geistes, in: Spiritus Creator, Einsiedeln/
Johannes 1967, 218-236, hier 233; Erstverdffentlichung als «Der ganze Bogen», in: Schwei-
zer Rundschau, 65 (1966), 386-395.

2 Von Balthasar, Das Konzil des Heiligen Geistes (wie Anm. 21), 233.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 245

trachtet, heute betrachtet man uns als Vertreter der Rechten, aber nur, weil wir
auf unseren fritheren Positionen geblieben sind.» Und berichtigend fiigt Baltha-
sar hinzu: «Meine Position wollte nie links oder rechts sein, sondern immer in
der Mitte, das heisst moglichst nahe bei Christus und bei seinem Evangelium»™.
Als «radikale Mitte» konnte man denn auch Balthasars Position in seinen mit
spitzer Feder geschriebenen Nachkonzilsbdndchen kennzeichnen. Es waren drei
Bandchen; sie erreichten hohe Auflagenzahlen und wurden mehrfach iibersetzt.
Zwei ihrer Titel sind noch heute in aller Theologen Munde.

Im ersten, am wenigsten bekannten Bidndchen mit dem kierkegaardisch
fordernden Titel Wer ist ein Christ? will Balthasar seine alten Schweizer Freun-
de davor warnen, aus der Schleifung der Bastionen, die ihnen noch im Ohr liegt,
ein falsches Konzilsverstindnis abzuleiten. Schon wihrend der letzten Konzils-
periode verfasst, beschreibt diese Schrift zunéchst die in der Deutschschweiz
herrschende Konzilseuphorie. Dieses Stiick Literatur verdient es, im Volltext ge-
lesen zu werden:

«Eine grosse griindliche Revision des gesamten kirchlichen Arsenals ist im Gan-
ge. Wie es bei solchen Gelegenheiten zu gehen pflegt: man stosst auf einen Rost-
fleck bei einer dlteren Waffe; der offenkundige Fleck zieht den Blick auf andere,
schwerer sichtbare, nun erscheint die ganze Waffe und Waffengattung veraltet,
und schliesslich wird schier das ganze Bauwerk ausgerdumt und der Plan fiir die
Neubestlickung ausgeheckt. Das gibt viel Bewegung, und wo sich vieles bewegt,
ist anscheinend Leben, Initiative, Zielstrebigkeit. Das ist schon viel bei Institutio-
nen, die flir solche Behendigkeit nicht bekannt sind. Wer sieht nicht, dass Aufbes-
sern, aggiornamento, a-jour-Halten, up-to-date-Sein aufs Ganze gesehen eine
lobenswerte Tétigkeit ist und dass heute im Zug dieser Aufneuerung eine Fiille
von guten, ja eminent wichtigen, erfreulichen, sogar unentbehrlichen Dingen ge-
schieht? Und wie es beim grossen Friihjahrsreinemachen selten ohne eine gewisse
dionysische Stimmung der Putzweiber und Hausfrauen abgeht, wird man eine
solche Gefiihlserhhung den Christen der Gegenwart zugute halten. Selbst dort
wo das Fest — wie weitherum beim jungen Klerus — in rechte Saturnalien auszuar-
ten droht, bei denen alles, was die verdriessliche Ordnung durchbricht, erlaubt und
geboten scheint, wenns nur so recht modern und aufgeschlossen ist.»”*

Auf diese fasnichtliche Beschreibung der Nachkonzilsstimmung (man vergesse
nicht, dass Balthasar mit Leib und Seele Luzerner war) folgt dann die ernsthafte
Frage:

«Anldsslich dieser schopferischen «Destruktiony und inspirierten <Kehre> braucht
einer noch nicht sonderlich tiefsinnig zu sein, um die Frage zu stellen, mit welcher
Goldwihrung dies viele Papiergeld gedeckt sei. Eine Kehre im kirchlichen Raum
war doch wohl immer mit einer Bekehrung wenigstens verbunden, und je tiefer
die Bekehrung schiirft, um so weher muss sie tun, sonst wire sie vermutlich nur
Geschwiitz.»’

3 Interview mit Erwin Koller, SF DRS, 1984,
** Hans Urs von Balthasar, Wer ist ein Christ?, Einsiedeln 1965, 39.
** Von Balthasar, Wer ist ein Christ? (wie Anm. 24).



246 Peter Henrici

Unter dem Titel «Zweideutigkeit des Notigen» priift Balthasar deshalb im Sinne
einer Unterscheidung der Geister die vier vorherrschenden Trends in der Kirche
der Konzilszeit, den «Trend zu Bibel», den «Trend zur Liturgie», den «Trend zur
Okumene» und den «Trend zur «weltlichen Welt»». Dieser letzte Trend betrifft
die von Balthasar angezielte Leserschaft, ja seine eigenen fritheren Schriften am
unmittelbarsten. Er wird deshalb auch am ausfiihrlichsten beschrieben, und alle
folgenden Kapitel dienen der Antwort auf die Frage, die an diesen Trend gerich-
tet werden muss: «Was ist denn fiir euch Christen das Christliche, das ihr in der
Welt zu inkarnieren gedenkt?»”® Das implizite Apriori dieses vierten Trends:
«Das Christliche ist (nichts weiter als) das wahre Humane»®’ kann sicher nicht
die richtige Antwort sein; denn wenn es so wire, wiirde die Welt das Christen-
tum tiberhaupt nicht mehr brauchen. Wenn man dagegen die richtige Antwort auf
Balthasars Gretchenfrage finden will, darf man nicht von einem Minimalchris-
tentum ausgehen; man muss im Gegenteil das Maximum ins Auge fassen: die
maximale Nachfolge des maximal verstandenen Gottessohnes und Erlésers Jesus
Christus. Damit wird deutlich, dass Balthasars Antwort seine beiden Grundanlie-
gen in eins fasst; denn sie sind im Grunde genommen gar nicht zwei, sondern ein
und dasselbe: sein Einsatz fiir ein Leben im Rétestand und seine Christologie des
heilsgeschichtlichen «quo maius cogitari nequit», der am Kreuz sich offenbaren-
den Liebe Gottes. Der «praktizierende Christ» (ein damals geldufiger Ausdruck)
muss deshalb in erster Linie die Liebe praktizieren; er muss bei all seinem Weltein-
satz in der ausdriicklichen Nachfolge der sich selbst aufopfernden, alle Menschen
umfassenden Liebe Gottes leben, im Hochst- und im Idealfall als Ordenschrist.

So gelesen, kann Balthasars erstes Nachkonzilsbindchen zum Verstdndnis-
schliissel werden fiir seine viel bekanntere, im folgenden Jahr erschienene Streit-
schrift Cordula oder der Ernstfall. Man sieht in dieser Schrift gemeinhin vor
allem eine Auseinandersetzung mit Karl Rahners «anonymen Christen». Diese
Auseinandersetzung findet jedoch nur am Rande statt, gleichsam zur Erldu-
terung, wihrend es Balthasar zentral um den Ernst der christlichen Liebe geht. In
der Nachfolge Christi kann diese Liebe zum «Ernstfall», zum Martyrium fithren
— weit iiber alle harmlosen Trockeniibungen in der theologischen Diskussion der
Nachkonzilszeit hinaus. Ahnlich wie diese hatte sich auch die Titelheldin, die
heilige Cordula, zundchst vor dem «Ernstfall», dem Martyrium gedriickt; sich
dann aber besonnen und sich mit einem Tag Verspatung dem Henker doch noch
gestellt. Balthasar sieht in ihr eine Patronin flir die zogerlichen nachkonziliaren
Christen. Das ganze Béndchen entpuppt sich so als eine Art Kommentar zu den
Aussagen der Konstitution Lumen Gentium tiber das Martyrium®®, die Balthasar
als Motto vor den ersten Teil seiner Schrift gesetzt hat. Der Gedanke an das Mar-
tyrium lag damals weniger fern als heute. Die Zeit der Konzentrationslager war
noch nicht lange vorbei, und «Cordula» wurde zwischen der Niederschlagung
des ungarischen Aufstands und dem russischen Einmarsch in Prag geschrieben.

*® Von Balthasar, Wer ist ein Christ? (wie Anm. 24).
37 Von Balthasar, Wer ist ein Christ? (wie Anm. 24).
** Lumen Gentium, cap. 5, Nr. 42,



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 247

Zudem war ein Onkel Balthasars, Bischof Vilmos Apor von Gyor, im April 1945
von einem russischen Offizier niedergeschossen worden, und die Kirche verehrt
ithn heute als Mirtyrer. All dies ist als Hintergrund des bdsen Dialogs zwischen
dem «wohlgesinnten Kommissar» und dem nachkonziliaren Christen zu sehen,
dem wohl meistgelesenen Kapitel des Béndchens.”

Theologisch am schwergewichtigsten ist zweifellos das dritte Nachkonzils-
béndchen, Der antiromische Affekt. Lektiiren inbegriffen, ist es in nur zwei Mo-
naten niedergeschrieben worden, vom 15. Oktober bis zum 15. Dezember 1974.
Es dient der Verteidigung und zugleich der richtigen Einordnung des Petrus-
amtes, damals ausgeiibt vom vielfach angefeindeten Papst Paul VI. Schon der
humorvoll-ironische Untertitel weist auf eine doppelte Stossrichtung des Bénd-
chens hin: «Wie lédsst sich das Papsttum in der Gesamtkirche integrieren?». Es
geht dabei nicht so sehr um das im Konzil vieldiskutierte Verhéltnis zwischen
Papst und Bischofskollegium, sondern viel tiefer um eine christologische Einord-
nung des Petrusamtes. Wie Jesus Christus in seinem Leben und Werk von einer
«Konstellation» von Menschen umgeben und unterstiitzt war, so muss auch
heute das Papsttum von dieser Konstellation her begriffen und in ihr gelebt wer-
den. Da ist zunédchst das «apostolische Quadrat» von Petrus, Paulus, Jakobus und
Johannes, mit threm je eigenen Charisma und Sendungsauftrag. Noch grund-
legender aber muss die Grundhaltung Mariens, der «Magd des Herrn», das Mass
und die Grundgestalt fiir «die umgreifende Miitterlichkeit der Kirche»®” abgeben,
und damit auch fiir jedes kirchliche Amt, nicht zuletzt fiir das Petrusamt. Mit
diesem doppelten Verweis auf Johannes und auf Maria greift Balthasar wieder
auf seine ersten theologischen Akzentsetzungen in der Zusammenarbeit mit
Adrienne von Speyr zuriick.”' So rundet sich der Kreis (der wohl eher mit einer
aufsteigenden Spirale zu vergleichen wire), und mit dem dritten Nachkonzils-
bdndchen kann auch der dritten Akt des balthasarschen «Konzilsdramas» als
abgeschlossen betrachtet werden — doch nicht die Konzilsrezeption Hans Urs
von Balthasars.

44

Sie hatte in der Tat noch einen ausfiihrlichen Epilog. Adrienne von Speyr war
1967 nach langer Krankheit gestorben, und Balthasar war nun «frei», seine eige-
ne grosse Arbeit, die theologische Trilogie zu Ende zu fiihren und zugleich neue
Aufgaben zu tibernehmen. Nach der Krisis von 1968 galt seine erste Sorge dem

* Hans Urs von Balthasar, Cordula oder der Ernstfall, Einsiedeln 1967, 110—113: «Wenn das
Salz dumm wird».

* Hans Urs von Balthasar, Der antiromische Affekt. Wie lédsst sich das Papsttum in der Ge-
samtkirche integrieren?, Freiburg i.Br. 1974, (Herderbiicherei, 492), 153.

' Siehe Adrienne von Speyr, Magd des Herrn, Einsiedeln 1948; dies., Die Abschiedsreden.
Betrachtungen zu Johannes 13—17, Einsiedeln 1948; dies., Die Streitreden. Betrachtungen zu
Johannes 6-12, Einsiedeln 1949; dies., Apokalypse, 2 Bde., Einsiedeln 1950. Adrienne von
Speyr wird im Antiromischen Affekt jedoch nur einmal und ganz am Rande zitiert: (wie
Anm. 30), 244.



248 Peter Henrici

Klerus, fiir den er wieder und wieder Exerzitien gab, um ihn in seinen Aufgaben
zu stirken, die das Konzil nicht leichter gemacht hatte. 1969 wird Balthasar dann
in die Internationale Theologische Kommission berufen, wo er manchen seiner
alten Freunde wiederfand, und deren Mitglied er, im Gegensatz zu Karl Rahner,
bis zu seinem Lebensende blieb. Mit Rahner ergab sich da manche freundschaft-
lich streitbare Auseinandersetzung, die bei aller Gegensitzlichkeit ihrer gegen-
seitigen Hochschdtzung nichts anhaben konnte. Eine Frucht dieser Auseinan-
dersetzungen ist das irenische Béndchen Die Wahrheit ist symphonisch, in dem
es um das rechte Verstindnis des Pluralismus in Kirche und Theologie geht.’”
Sein Titel ist ebenfalls sprichwdértlich geworden.

Eine neue und intensive Zusammenarbeit bahnte sich indes mit Joseph Rat-
zinger an. Gemeinsam verfassten sie mehrere der spéter verdffentlichten Texte
der Theologischen Kommission, die aufzuzéhlen hier nicht der Ort ist, weil sie
weniger zur Rezeptionsgeschichte des Konzils als zu dessen Weiterfiihrung
gehoren. Ein Ergebnis ihrer Zusammenarbeit muss hier jedoch ausdriicklich
genannt werden, weil es sozusagen ein Instrument ist, um die Rezeption des
Konzils bis in die Gegenwart weiterzufithren. Im Herbst 1969 planten Balthasar,
Ratzinger, de Lubac, Louis Bouyer, Jorge Medina und Le Guillou am Rande
einer Sitzung der Theologischen Kommission die Griindung einer Zeitschrift.
Urspriinglich hatte Balthasar den Plan gefasst, in einem Sammelband Klarstel-
lungen mehrere Autoren zu Wort kommen zu lassen, um Fehlinterpretationen
des Konzils richtigzustellen. Der Plan erwies sich bald als undurchfiihrbar, und
man kam {iberein, stattdessen eine Zeitschrift zu griinden, die mit threm periodi-
schen Erscheinen den wechselnden Zeitbediirfnissen besser gerecht werden
konne. Sie sollte — im Gegensatz zur zentralistischen Zeitschrift Concilium — in
mehreren eigenstidndigen, aber sich untereinander austauschenden Ausgaben in
verschiedenen Sprachregionen erscheinen — heute sind es deren vierzehn gewor-
den — die in gemeinsam geplanten thematischen Heften grundlegende theolo-
gische, aber auch aktuelle kulturelle Fragen aufgreifen sollten.

Der Name dieser Zeitschrift Communio mag zunichst auf die freundschaft-
liche Verbundenheit der verschiedenen Ausgaben untereinander verstanden wer-
den; er hat jedoch dariiber hinaus auch eine tiefere theologische Bedeutung, in-
dem er auf die kirchliche «communio» hinweist, die in der Eucharistie und zu-
tiefst in der Dreifaltigkeit selbst griindet, und die nur von Gott geschenkt werden
kann. Balthasars Leitartikel, der dem jeweils ersten Heft jeder neuen Ausgabe
vorangestellt wird, «Communio — Ein Programmpy, liest sich wie eine Erinnerung
an die Schleifung der Bastionen und wie ein Kompendium der ganzen spéteren
Theologie. Balthasars. Nur die von Christus am Kreuz erworbene «communio»
hélt Balthasar fiir geeignet, das heute geforderte Zueinander von Kirche und
Welt, Christentum und Judentum, Ost- und Westkirche, Katholizismus und
Weltreligionen zu bezeichnen und zu bewirken:

** Hans Urs von Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralis-
mus, Einsiedeln 1972.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 249

«Heute ist die Zeit gekommen, die Implikationen dieses Wortes [«communio»]
aufzuzeigen, denn in thm scheint uns ein Schliissel sowohl fiir das Wesen der
Welt wie der Kirchenstunde wie fiir die gegenseitige Zuordnung beider zu liegen.
Das Wort, in seiner Amplitude, enthilt ein Programm. Die Zeitschrift als ganze
nimmt sich vor, es zu entfalten.»’

Ob diese Entfaltung in jeder Hinsicht gelungen ist, ob sie liberhaupt gelingen
konnte, muss hier dahingestellt bleiben. Jedenfalls dient diese zugleich theolo-
gische wie kulturelle Zeitschrift dem balthasarschen Programm der Vermittlung
zwischen Kirche und Welt. Ob ihr Titel oder Balthasars Leitartikel dartiber hinaus
einen Anstoss gegeben haben fiir die Relecture der Ekklesiologie des Konzils unter
dem Stichwort «communio» (und nicht mehr «Volk Gottes»), welche die Bi-
schofssynode von 1985 vorgenommen hat — auch diese Frage muss hier offen blei-
ben, und sie ist nach der Aktenlage wohl {iberhaupt nicht zu beantworten.

Als Fazit aus diesen wenigen und notwendig fragmentarischen Beobach-
tungen kann jedoch wohl das eine festgehalten werden: Der Schweizer Theologe
Hans Urs von Balthasar hat das Zweite Vatikanische Konzil insoweit und nur
insoweit rezipiert, als er seinem ekklesiologischen Leitbild und seiner theolo-
gisch-spirituellen Grundidee auch nach dem Konzil treu blieb, sie jedoch in Ab-
wehr abwegiger Konzilsrezeptionen schirfer, umgreifender und zum Teil auch
polemisch ausformuliert hat.

* Hans Urs von Balthasar, Communio — e¢in Programm, in: Internationale katholische Zeit-
schrift Communio, 1 (1972), 4—17.



250 Peter Henrici

Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil

Balthasars Verhiltnis zum Konzil kann als ein Drama in drei Akten und einem Epilog verstan-
den werden. Er war ein Vorldufer des Konzils mit seiner Vermittlung der «théologie nouvelle»
in den deutschen Raum, seiner dkumenischen Haltung, seiner Betonung der Rolle der Laien
und vor allem in der Schrift «Schleifung der Bastionen». Am Konzil selbst hat er nicht teilge-
nommen, was ihm nicht ungelegen kam. Er war den Bischofen zu fremd und in Rom verdéch-
tig. Nach dem Konzil wehrte er in drei polemischen Schriften jede verkiirzte Konzilsrezeption
ab und stellte den Ermst der christlichen Liebe in den Vordergrund. Deshalb galt er fortan als
reaktiondr. In der Nachkonzilszeit setzte er als Mitglied der Internationalen Theologenkommis-
sion und Mitbegriinder der Zeitschrift Communio seine frithen Bemiihungen um eine Vermitt-
lung von Kirche und Welt in betonter Christozentrik fort.

Hans Urs von Balthasar et le Deuxieme Concile du Vatican

Les rapports de Balthasar avec le Concile peuvent se comprendre comme un drame en trois
actes et un ¢pilogue. Sa propagation de la «nouvelle théologie» dans ’espace allemand, sa
position cecuménique, I’importance qu’il donne aux laics et surtout son texte «Schleifung der
Bastionen» («Raser les bastions») en firent un précurseur du Concile. Il ne participa pas au
Concile méme; peu connu par les évéques et suspect aux yeux de Rome, cela lui convint. Aprés
le Concile, il produit trois écrits polémiques dans lesquels il contesta chaque version abrégée de
la réception du Concile et rappela I'importance primordiale de I’amour chrétien. Depuis lors, il
fut réputé réactionnaire. A 1’époque post-conciliaire, en tant que membre de la Commission
Théologique Internationale et fondateur de la revue COMMUNIOQ, il reconduisit ses efforts
d’antan de transmettre une conception clairement christocentrique de I’Eglise et du monde.

Hans Urs von Balthasar and the Second Vatican Council

Hans Urs von Balthasar’s relationship to Vatican II can be seen as a drama in three acts and an
epilogue. He anticipated the council by propagating the théologie nouvelle in German-speaking
Europe, taking an ecumenical stance, and emphasizing the role of the laity. Above all, he was
known for his book Schleifung der Bastionen (Razing the Bastions). He did not take part in the
Council itself, which was probably to his advantage. The bishops found him too unorthodox
and Rome was suspicious of him. After Vatican Il he wrote three polemical pieces attacking
any tendency to make too little of the Council, putting at the centre of his argument the serious
nature of Christian love. As a result of this he gained a reputation as a reactionary. After Vati-
can II he became a member of the International Theological Commission and was one of the
founders of the theological journal COMMUNIO. Thus he continued his early efforts to me-
diate between the Church and the world with a strongly Christocentric theology.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Konzil — concile — Vatican II, Vorbereitung — préparation — precursors, Konzilsrezeption —
réception du Concile — reception, «Théologie nouvelle» — «nouvelle théologie» — théologie
nouvelle, Laien — laics — laity, Kirche und Welt — Eglise et monde — Church and world,
progressiv und konservativ — progressiste et conservateur — progressive and conservative,
«Schleifen der Bastionen» — «Raser les bastions» — «Razing the Bastions», Karl Rahner,
«Antiromischer Affekt» — le «complexe antiromain» — «Antiromischer Affekt».

Peter Henrici, seit 1947 Jesuit, 1960 — 1993 Prof. fiir neuere Philosophiegeschichte an der
Pontificia Universita Gregoriana in Rom, 1993 Weihbischof und Generalvikar des Bistums
Chur in Ziirich, 2007 emiritiert.



	Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil

