
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil

Autor: Henrici, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Urs von Balthasar
und das Zweite Vatikanische Konzil

Peter Henrici

Das Verhältnis Hans Urs von Balthasars zum Zweiten Vatikanischen Konzil ist

vielschichtig; manche betrachten es gar als widersprüchlich. Nicht weniger
zwiespältig war die Rezeption der Werke Balthasars in seiner Schweizer Heimat.
Deshalb soll hier das Thema «Hans Urs von Balthasar und das Zweite
Vatikanische Konzil» als ein Drama in drei Akten dargestellt werden, das von einem

Epilog abgeschlossen wird.

/
Erster Akt, Exposition und Schürzung des Knotens: Die Rezeption des Zweiten
Vatikanischen Konzils begann in der Schweiz schon Jahre vor der

Konzilsankündigung, angestossen nicht zuletzt durch Hans Urs von Balthasar. Einige
Stichworte müssen genügen. Weite Verbreitung fand das kollektive Werk Fragen

der Theologie heute, geplant von einer Gruppe von Churer Theologieprofessoren

und 1957 bei Benziger veröffentlicht. Balthasar und Karl Rahner hatten
dabei mitgeplant und auch mitgearbeitet.' Der Band sollte einem umfassenden

theologischen Aggiornamento dienen und hat so, ohne dass die Herausgeber es

ahnen konnten, nicht wenige theologisch Interessierte auf die scheinbaren
Neuheiten des Konzils vorbereitet. Als grösseres Nachfolgewerk nahm dann der gleiche

Professorenkreis, wieder unter Mitarbeit Balthasars, das mehrbändige
theologische Handbuch Mysterium Salutis in Angriff. Noch vor dem Konzil geplant
auf Grund des Versuchs eines Aufrisses einer Dogmatik von Rahner und Balthasar,

wurde es zum ersten grossen nachkonziliaren theologischen Handbuch.

Hans Urs von Balthasar, Eschatologie, in: Johannes Feiner/Josef Trütsch/Franz Böckle
(Hg.), Fragen derTheologie heute, Einsiedeln 1957, 403-^121.
Siehe Karl Rahner, Aufriss einer Dogmatik, in: Schriften zur Theologie, Bd. 1, Einsiedeln
1954, 23; Hans Urs von Balthasar, Eschatologie (wie Anm. 1), 29-47.

SZRKG, 104 (2010), 239-250



240 Peter Henrici

Balthasar eigene Beschäftigung mit dem Konzil begann kurz nach dessen

Ankündigung. Spätestens im Februar 1959 traf er in Berlin Kardinal Döpfner, der
ihn um Mitarbeit bei der Konzilsvorbereitung bat. Am 5. März antwortet Balthasar,

wenn auch zögernd, mit einem langen Brief auf diese Bitte. Dabei erklärt er
auch, wie er das künftige Konzil aus seiner Sicht beurteilt:

«Ein Konzil dürfte man nur konvozieren, wenn eine Frage so brennt, dass sie

nicht umgangen und nur auf dem Weg gelöst werden kann. Das dürfte von keiner
dogmatischen Frage heute gelten, ausser dem unerträglichen Skandal der Schismen,

und so bleibt in der Tat die ökumenische Frage die absolut zentrale. Schon
der ernste Gestus Roms, gemeinsam zu gehen, zu suchen nach praktischen und
dogmatischen Lösungen, wäre unendlich viel wert. Aber wie in drei Jahren die

Voraussetzungen innerer Art in unserer Kirche schaffen? Ein gewaltiges
Umdenken wäre nötig, ein ebenso grosses Studium der andern: und wir haben kaum
leise Ansätze bei ein paar Deutschen und Franzosen [...]»3

Auch das Erste Vatikanische Konzil müsste zu Ende geführt und ergänzt werden.
Balthasar fährt fort:

«Natürlich sollte dann das Vaticaum abgeschlossen werden: Ecclesiologie a) Stellung

der Bischöfe, b) Corpus Mysticum (zu a: Reduktion bzw. Abschaffung vieler
römischer Stellen, die die Entscheidungen der Bischöfe praktisch bagatellisieren
[...]). Indexfrage, De poenis (im CIC)! Aber auch das sollte nicht diskutiert,
sondern getan werden (von einem einsichtigen Papste).»4

Schliesslich kommt Balthasar aufsein ceterum censeo zurück:

«Es fehlt uns nicht an dem, was ein Konzil überhaupt leisten kann, sondern am
Geiste, d.h. an der rechten Einschätzung und Ehrfurcht vor dem Hl. Geist und den
(Männern des Geistes) in der Kirche, ohne die (Männer [...] und Frauen) es nicht
(gemacht) werden kann - und man kann ein Konzil eben auch (machen).»

Trotz dieser gnindlegenden Skepsis ist Balthasar bereit, das Seine zur Vorbereitung

des Konzils beizutragen. Er fährt schon im März nach Paderborn zum Jo-

hann-Adam-Möhler-Institut, um sich über die Vorbereitung auf die ökumenische
Dimension des Konzils abzusprechen, und im Mai tastet er in Rom die Erwartungen

an das Konzil ab. Beide Reisen dienten wohl nicht zuletzt auch der Planung
und der Gewinnung von Autoren für zwei Sammelbände, die zur theologischen
Vorbereitung des Konzils dienen sollten. Was Balthasar jedoch von seinen

Freunden, nicht zuletzt aus Paris, über die Konzilsvorbereitung erfuhr, war wenig

ermutigend. Schon im September schrieb er an Gustav Siewerth:

«Die Hoffnungen auf das Konzil zerrinnen, ich beginne eine enge Niete zu fürchten.

Immer der gleiche Krieg der versäumten Gelegenheiten. Ich weiss gar nicht,
ob eine Vorarbeit, wie ich sie geplant hatte, sich noch lohnt.»

Hans Urs von Balthasar, Brief vom 5. März 1959, in: Guido Treffler (Bearb.), Julius Kardinal

Döpfner, Konzilstagebücher, Briefe und Notizen zum Zweiten Vatikanischen Konzil,
Regensburg 2006, (Schriften des Archivs des Erzbistums München und Freising, 9), 60.
Von Balthasar, Brief vom 5. März 1959 (wie Anm. 3).
Von Balthasar, Brief vom 5. März 1959 (wie Anm. 3). 60-61
Andrzej Wiercihski (Hg.). Between Friends. The Hans Urs von Balthasar and Gustav
Siewerth Correspondence 1954-1963. A Bilingual Edition, Konstanz 2005, 64.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 241

Die geplanten Sammelbände sind denn auch nicht zustande gekommen, und wir
wissen nicht, wie sie ausgesehen hätten. Stattdessen publizierte Balthasar zwei
Bände seiner eigenen «Theologischen Skizzen»: Verbum Caro und Sponsa Verbi,
die für die beiden zentralen Konzilskonstitutionen über die göttliche Offenbarung
und über die Kirche Anregung geben konnten und wohl auch gegeben haben.

Einen Beleg für ihren Einfluss habe ich bisher nur an einer Stelle gefunden, im
Kommentar von Johannes Feiner zu Nr. 7 von Unitatis redintegratio, einem

Dekret, an dem Feiner selbst mitgearbeitet hat. Für den Gedanken, dass auch die

Kirche der Busse bedarf (der sich ähnlich auch in Nr. 8 von Lumen Gentium findet)
verweist Feiner auf die Vätertexte, die Balthasars in seinem Aufsatz Casta meretrix
gesammelt habe.7

Für einen tiefer greifenden Einfluss Balthasars auf die Vorbereitung und dann

auch auf die Rezeption des Konzils müssen wir jedoch in die Jahre, ja in die
Jahrzehnte vor der Ankündigung des Konzils zurückgehen. In der Vorkonzilszeit
hat Balthasar nicht zuletzt die neuere französische Theologie, die sogenannte
«nouvelle théologie», in den deutschen Sprachraum vermittelt. Hier ist vor allem
seine deutsche Übersetzung, Bearbeitung und Einleitung von Henri de Lubacs

grundlegendem Werk Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme zu nennen.
Sie erschien 1943 bei Benziger.8 Sechs Jahre später schenkte Alfred Läpple dieses

Buch dem jungen Joseph Ratzinger. Für diesen wurde es zu einer Offenbarung,

die ihm die Augen für eine eucharistisch geprägte Ekklesiologie und für
die Vätertheologie öffnete.9 Ebenso nachdrücklich vermittelten Balthasars Barthbuch

von 195110 (ohne das Hans Küngs späteres Barthbuch wohl kaum denkbar

gewesen wäre) sowie die von Balthasar veranlassten Übersetzungen von de

Lubacs Geistigem Sinn der Schrift^ und von Rousselots Augen des Glauben die

neue theologische Sichtweise der Franzosen. Sie beinhaltete vor allem eine

Rückkehr zu den Quellen - ein Anliegen, das auch Balthasar immer am Herzen

lag - und sie bestimmte, wie wir wissen, in hohem Masse die Theologie des

Konzils. Auch in dieser Hinsicht war man in der Schweiz auf die Rezeption des

Konzils bestens vorbereitet.
Die persönlichste und nachhaltigste Konzilsvorbereitung Balthasars war

jedoch ein Programmbüchlein von 1952, dessen Titel sprichwörtlich geworden ist:

Schleifung der Bastionen - «der letzte, schon ungeduldige Hornstoss für eine zur
Welt hin unverschanzte Kirche», wie Balthasar selbst sein Werk vorstellt.13 Das

vielgelesene Büchlein darf nicht zu Unrecht als Ursprungsort für den später oft
beschworenen «Geist des Konzils» bezeichnet werden - allerdings nicht immer

Johannes Feiner, Dekret über den Ökumenismus, in: 2LThk, Bd. 13, 78.
8 Henri de Lubac, Katholizismus als Gemeinschaft. Übertragung und Geleitwort von Hans Urs

von Balthasar, Einsiedeln, 1943.
9

Joseph Ratzinger, Aus meinem Leben. Erinnerungen (1927-1977), München 1998, 69.
10

Hans Urs von Balthasar. Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, Ölten 1951.
" Henri de Lubac, Der geistige Sinn der Schrift, mit einem Geleitwort von Hans Urs von

Balthasar, Einsiedeln 1952.
'" Pierre Rousselot. Die Augen des Glaubens, mit einer Einführung von Josef Trütsch. Einsiedeln

1963.
13

Hans Urs von Balthasar, Zu seinem Werk, Freiburg i.Br./Einsiedcln 22000, 44.



242 Peter Henrici

so, wie Balthasar das gemeint hatte. Der Titel seiner Schrift trägt kein Ausrufezeichen,

und ein Untertitel erklärt ihn: «Von der Kirche in dieser Zeit». Balthasar
ruft nicht zum Sturm auf eine hierarchische Bastille auf; er will vielmehr das Be-
wusstsein dafür wecken, dass heute die Bollwerke, hinter denen die Kirche sich
einst gegen die Welt der Neuzeit verschanzt hatte, heute mehr und mehr zu breiten

Boulevards offener Kommunikation werden - so ähnlich wie man in Wien

alljährlich der «Schleifung der Basteien» gedenkt. Diese neuen Kommunikationswege

sind nicht zuletzt ökumenischer Art; denn

«durch den Einsturz im Innern war sie [die katholische Kirche] dem Anschein
nach zu einer Kirche neben andern Kirchen geworden. Und die vielen Kirchen -
je mehr sie an den Rändern zu kleinen Sekten oder rein liberalen Religionsgebilden

wurden - schienen eine Art von bruchlosem Übergang vom katholischen
zum allerweltlichsten Raum erst recht zu vermitteln.»'

So stellt sich die neue Aufgabe, nicht einer äusseren Rückführung des Abgespaltenen

in die Einheit der Kirche, sondern einer inneren Durchformung der
eigenständig gewordenen Welt und der zersprengten Religionsfragmente mit «Christus

als dem Alpha und Omega der Schöpfung»15. Das aber, so die Quintessenz,
wird in erster Linie eine Aufgabe der Laien sein. Unüberhörbar verkündet
Balthasar:

«Heute schlägt in der Kirche ohne Zweifel die Stunde der Laien [...]. Heute reckt
sich ein schlafender Riese; ungeahnte Kräfte, bisher brachliegend, angestaut wie
Wasserkräfte, von Urenergien trächtig, beginnen sich zu regen. Die katholische
Aktion hat den Riesen aufgerufen, in den Laienorden von heute und in tausend
vereinzelten Unternehmungen zeigt sich, dass der Anruf gehört worden ist und
dass der Laie anfängt, seine eigene Verantwortung zu übernehmen.»

Die Laien, die Balthasar im Auge hat, sollten (möglichst durch Ordensgelübde)
zutiefst in der Nachfolge Christi verwurzelt sein, und zugleich professionell,
loyal und selbständig ihre weltlichen Berufsaufgaben erfüllen. Die Schleifung der
Bastionen muss so als Fortschreibung und als Entfaltung des vier Jahre zuvor
erschienen Büchleins Der Laie und der Ordensstand gelesen werden.17 Dort hatte

Balthasar seine Idee eines Säkularinstituts vorgestellt, einer Gemeinschaft von
Laien, die voll und frei in ihrem weltlichen Beruf integriert bleiben, die jedoch
zugleich echte, wenn möglich feierliche Ordensgelübde ablegen. Diese Möglichkeit

hatte es bisher nur bei den Professrittern des Malteserordens gegeben, und

genau in jenen Jahren war ein Onkel Balthasars Kanzler des Malteserordens.
Dieses Konstrukt Balthasars von Laien, die sich ganz ihrem weltlichen Beruf
widmen und sich dabei durch Ordensgelübde ganz an Christus gebunden haben -
ein Modell, für das Balthasar auf das Beispiel der französischen Arbeiterpriester
hinwies - unterschied sich wesentlich von dem damals massgeblichen Modell
der «Katholischen Aktion». Dort sollten Laien neben ihrem Beruf und unter Füh-

14 Hans Urs von Balthasar, Schleifung der Bastionen, Einsiedeln 1952, 36.
1

Von Balthasar, Schleifung der Bastionen (wie Anm. 14), 82.
"' Von Balthasar, Schleifung der Bastionen (wie Anm. 14), 26-27.
1 ' Hans Urs von Balthasar. Der Laie und der Ordensstand. Einsiedeln 1948.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 243

rung der Hierarchie apostolisch tätig sein. So braucht es nicht zu verwundern,
dass seine beiden kleinen Schriften Balthasar manchen Widerspruch und
Schwierigkeiten mit den Zensurbehörden einbrachten. Jahre später bemerkt Balthasar
selbstkritisch zum «Hornstoss» der Bastionen, dass er «nicht ungehört verhallte,
aber nunmehr den Hornisten selbst zur Besinnung zwang»ls. Er hatte sich zu
besinnen auf Christus als Mitte des Christentums und auf die ungeschmälerten
Ansprüche seiner Nachfolge Christi.

Die beiden eben besprochen Bändchen hatten sich in erster Linie an junge
katholische Laien gerichtet. Ihnen galt Balthasars vornehmste Sorge, vor und
unmittelbar nach dem Konzil. Für junge Laien gab er regelmässig Exerzitien, und
einen engeren Kreis von Studierenden führte er durch jährliche Schulungskurse
mit hochqualifizierten Referenten in eine zeitgemässe katholische Theologie und

Philosophie ein. Ein ganzer Kreis katholischer Intellektueller war damit in der
Deutschschweiz für die Rezeption des Konzils bestens vorbereitet - oder müssten

wir vielleicht eher sagen: wäre bestens vorbereitet gewesen? Die beiden

folgenden Akte des Dramas werden es zeigen. Der Knoten ist geschürzt und der

erste Akt des Dramas ist beendet.

//

Der zweite Akt des Dramas, die Retardation, umfasst die Konzilszeit selbst, also

nur wenige Jahre, und er weist kaum bemerkenswerte Ereignisse auf. Balthasar
hat am Konzil nicht selbst teilgenommen, weder als Berater eines Bischofs noch
als Konzilsperitus, was vielfach auf Verwunderung, ja auf Unverständnis stösst,
weil man sich die damaligen Verhältnisse nicht mehr richtig vorstellen kann.
Nach seinem 1950 erfolgten Austritt aus dem Jesuitenorden war Balthasar
zunächst sechs Jahre lang kirchlich heimatlos geblieben. Erst knapp drei Jahre vor
der Konzilsankündigung wurde er im Bistum Chur inkardiniert, und zwar auf
Drängen einiger befreundeter Churer Professoren. Der Bischof von Chur sah sich

begreiflicherweise nicht veranlasst, diesen untergeschobenen Diözesanpriester
als Berater nach Rom mitzunehmen, und dem Bischof von Basel, der sich stets

geweigert hatte, Balthasar zu inkardinieren, lag ein solcher Gedanke noch viel ferner.

Aber auch aus römischer Sicht konnte dieser Ex-Jesuit, welcher der erst kürzlich

verurteilten «nouvelle théologie» nahestand, und der offenbar eigensinnige
Meinungen über die Rolle der Laien in der Kirche vertrat, kaum als vertrauenswürdiger

Theologe erscheinen. Wenige Jahre zuvor war Balthasar nur deshalb

einem Lehrverbot entgangen, weil er den angebotenen Tübinger Lehrstuhl von
vorne herein ausgeschlagen hatte. Für eine Berufung als Konzilsperitus hätte es

deshalb für ihn, wie für Karl Rahner, Henri de Lubac und Yves Congar einer
starken Fürsprache von höherer Seite bedurft - die dem international noch wenig
bekannten und an keiner Universität angesiedelten Schweizer natürlich fehlte.

Von Balthasar, Zu seinem Werk (wie Anm. 13), 44.



244 Peter Henrici

Balthasar selbst war über seine Nichtberufung zum Konzil nicht unglücklich.
Er hätte wohl den Eindruck gehabt, seine Zeit zu verlieren. Denn einerseits
machte er sich gerade in jenen Jahren an die Ausarbeitung seiner theologischen
Trilogie, deren erster Band schon 1961 erschienen war, während die materialreichen

Bände II und III in der Konzilszeit erschienen19. Auf der andern Seite wäre
es ihm schwer gefallen, für längere Zeit von Basel wegzugehen, da Frau Dr. Kägi/
Adrienne von Speyr in jenen Jahren immer schwerer erkrankte, 1964 fast ganz
erblindete und stets dem Tode nahe war0.

Dennoch hat sich Balthasar durch seine in Rom anwesenden Freunde immer
wieder über den Verlauf des Konzils informieren lassen, sich jedoch nie schriftlich

dazu geäussert. Auch die Konzilstexte hat Balthasar nur einmal ausdrücklich
kommentiert, in einem Aufsatz Das Konzil des Heiligen Geistes von 1966. Dort
liest er «das erneuerte Kirchenbild, von dem das Zweite Vatikanische Konzil als

pastorales Konzil überall ausgeht» als Ermutigung «zum besseren Handeln»21 -
nicht zuletzt zu einem christlichen Handeln der Laien in der Welt, wie es von
jeher Balthasars Programm war. Doch schon in diesem Aufsatz muss er Zweifel an

der Konzilsrezeption anmelden:

«Es ist schade, dass die nachkonziliare Zeit die ganze Grösse des Programms, die
freilich nur in der Sicht seiner Einheit herauskommt, noch nicht hinreichend
wahrgenommen zu haben scheint. Heben wir (um anderes zu verschweigen) zweierlei
hervor, das die Entfaltung hemmt: einen Zug zum Liberalismus in der Theologie
und eine einseitige Überbewertung der Liturgiereform.»"2

Doch dies gehört bereits zum dritten Akt des Dramas, der Peripetie.

///

Nach dem Konzil scheint sich eine eigenartige Wende in der Haltung Balthasars
abzuzeichnen. So wenig er vom Konzil erwartet oder gar an den Konzilstexten
mitgearbeitet hatte, so sehr setzte er sich in der Nachkonzilszeit für ein richtiges
und unverkürztes Verständnis der Konzilstexte ein. Seine «Rezeption» des Konzils

bestand, wenn man so sagen darf, in der oft vehementen Abwehr mancher

Konzilsrezeption, die er für abwegig hielt. War Balthasar früher als progressiv
gefeiert oder verdächtigt worden, so stellte man ihn jetzt als konservativ in die
Ecke. In seinem letzten Fernsehinterview, vier Jahre vor seinem Tod, stellte er
mit Karl Rahner fest: «Vor dem Konzil hat man uns als Vertreter der Linken be¬

Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Bd. I: Schau der Gestalt.
Einsiedeln/Johannes 1961; Bd. II: Fächer der Stile (1962); Bd. III: Im Raum der Metaphysik
(1965). In der gleichen Zeit erscheint auch: ders., Das Ganze im Fragment. Aspekte einer
Geschichtstheologie. Einsiedeln 1963. sowie das Bändchen: Glaubhaft ist nur Liebe. Einsiedeln

1963.
Hans Urs von Balthasar, Erster Blick auf Adrienne von Speyr, Einsiedeln 1968, 33-34, 38—41.

Hans Urs von Balthasar, Das Konzil des Heiligen Geistes, in: Spiritus Creator, Einsiedeln/
Johannes 1967, 218-236, hier 233; Erstveröffentlichung als «Der ganze Bogen», in: Schweizer

Rundschau, 65 (1966), 386-395.
Von Balthasar, Das Konzil des Heiligen Geistes (wie Anm. 21), 233.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 245

trachtet, heute betrachtet man uns als Vertreter der Rechten, aber nur, weil wir
auf unseren früheren Positionen geblieben sind.» Und berichtigend fügt Balthasar

hinzu: «Meine Position wollte nie links oder rechts sein, sondern immer in
der Mitte, das heisst möglichst nahe bei Christus und bei seinem Evangelium»2"'.
Als «radikale Mitte» könnte man denn auch Balthasars Position in seinen mit
spitzer Feder geschriebenen Nachkonzilsbändchen kennzeichnen. Es waren drei
Bändchen; sie erreichten hohe Auflagenzahlen und wurden mehrfach übersetzt.
Zwei ihrer Titel sind noch heute in aller Theologen Munde.

Im ersten, am wenigsten bekannten Bändchen mit dem kierkegaardisch
fordernden Titel Wer ist ein Christ? will Balthasar seine alten Schweizer Freunde

davor warnen, aus der Schleifung der Bastionen, die ihnen noch im Ohr liegt,
ein falsches Konzilsverständnis abzuleiten. Schon während der letzten Konzilsperiode

verfasst, beschreibt diese Schrift zunächst die in der Deutschschweiz
herrschende Konzilseuphorie. Dieses Stück Literatur verdient es, im Volltext
gelesen zu werden:

«Eine grosse gründliche Revision des gesamten kirchlichen Arsenals ist im Gange.

Wie es bei solchen Gelegenheiten zu gehen pflegt: man stösst auf einen Rostfleck

bei einer älteren Waffe; der offenkundige Fleck zieht den Blick auf andere,
schwerer sichtbare, nun erscheint die ganze Waffe und Waffengattung veraltet,
und schliesslich wird schier das ganze Bauwerk ausgeräumt und der Plan für die
Neubestückung ausgeheckt. Das gibt viel Bewegung, und wo sich vieles bewegt,
ist anscheinend Leben, Initiative, Zielstrebigkeit. Das ist schon viel bei Institutionen,

die für solche Behendigkeit nicht bekannt sind. Wer sieht nicht, dass Aufbessern,

aggiornamento, à-jour-Halten, up-to-date-Sein aufs Ganze gesehen eine
lobenswerte Tätigkeit ist und dass heute im Zug dieser Aufneuerung eine Fülle
von guten, ja eminent wichtigen, erfreulichen, sogar unentbehrlichen Dingen
geschieht? Und wie es beim grossen Frühjahrsreinemachen selten ohne eine gewisse
dionysische Stimmung der Putzweiber und Hausfrauen abgeht, wird man eine
solche Geftihlserhöhung den Christen der Gegenwart zugute halten. Selbst dort
wo das Fest- wie weitherum beim jungen Klerus - in rechte Saturnalien auszuarten

droht, bei denen alles, was die verdriessliche Ordnung durchbricht, erlaubt und

geboten scheint, wenns nur so recht modern und aufgeschlossen ist.»24

Auf diese fasnächtliche Beschreibung der Nachkonzilsstimmung (man vergesse
nicht, dass Balthasar mit Leib und Seele Luzerner war) folgt dann die ernsthafte

Frage:

«Anlässlich dieser schöpferischen (Destruktion) und inspirierten (Kehre) braucht
einer noch nicht sonderlich tiefsinnig zu sein, um die Frage zu stellen, mit welcher
Goldwährung dies viele Papiergeld gedeckt sei. Eine Kehre im kirchlichen Raum
war doch wohl immer mit einer Bekehrung wenigstens verbunden, und je tiefer
die Bekehrung schürft, um so weher muss sie tun, sonst wäre sie vermutlich nur
Geschwätz.»"'

25
Hans Urs von Balthasar, Wer ist ein Christ?, Einsiedeln 1965, 39.
Von Balthasar, Wer ist ein Christ? (wie Anm. 24).



246 Peter Henrici

Unter dem Titel «Zweideutigkeit des Nötigen» prüft Balthasar deshalb im Sinne
einer Unterscheidung der Geister die vier vorherrschenden Trends in der Kirche
der Konzilszeit, den «Trend zu Bibel», den «Trend zur Liturgie», den «Trend zur
Ökumene» und den «Trend zur (weltlichen Welt>». Dieser letzte Trend betrifft
die von Balthasar angezielte Leserschaft, ja seine eigenen früheren Schriften am
unmittelbarsten. Er wird deshalb auch am ausführlichsten beschrieben, und alle

folgenden Kapitel dienen der Antwort auf die Frage, die an diesen Trend gerichtet

werden muss: «Was ist denn für euch Christen das Christliche, das ihr in der

Welt zu inkarnieren gedenkt?»26 Das implizite Apriori dieses vierten Trends:
«Das Christliche ist (nichts weiter als) das wahre Humane»"7 kann sicher nicht
die richtige Antwort sein; denn wenn es so wäre, würde die Welt das Christentum

überhaupt nicht mehr brauchen. Wenn man dagegen die richtige Antwort auf
Balthasars Gretchenfrage finden will, darf man nicht von einem Minimalchristentum

ausgehen; man muss im Gegenteil das Maximum ins Auge fassen: die
maximale Nachfolge des maximal verstandenen Gottessohnes und Erlösers Jesus

Chrisms. Damit wird deutlich, dass Balthasars Antwort seine beiden Grundanliegen

in eins fasst; denn sie sind im Grunde genommen gar nicht zwei, sondern ein
und dasselbe: sein Einsatz für ein Leben im Rätestand und seine Christologie des

heilsgeschichtlichen «quo mains cogitari nequit», der am Kreuz sich offenbarenden

Liebe Gottes. Der «praktizierende Christ» (ein damals geläufiger Ausdruck)
muss deshalb in erster Linie die Liebe praktizieren; er muss bei all seinem Welteinsatz

in der ausdrücklichen Nachfolge der sich selbst aufopfernden, alle Menschen
umfassenden Liebe Gottes leben, im Höchst- und im Idealfall als Ordenschrist.

So gelesen, kann Balthasars erstes Nachkonzilsbändchen zum Verständnisschlüssel

werden für seine viel bekanntere, im folgenden Jahr erschienene
Streitschrift Cordula oder der Ernstfall. Man sieht in dieser Schrift gemeinhin vor
allem eine Auseinandersetzung mit Karl Rahners «anonymen Christen». Diese

Auseinandersetzung findet jedoch nur am Rande statt, gleichsam zur
Erläuterung, während es Balthasar zentral um den Ernst der christlichen Liebe geht. In
der Nachfolge Christi kann diese Liebe zum «Ernstfall», zum Martyrium führen

- weit über alle harmlosen Trockenübungen in der theologischen Diskussion der
Nachkonzilszeit hinaus. Ähnlich wie diese hatte sich auch die Titelheldin, die

heilige Cordula, zunächst vor dem «Ernstfall», dem Martyrium gedrückt; sich
dann aber besonnen und sich mit einem Tag Verspätung dem Henker doch noch

gestellt. Balthasar sieht in ihr eine Patronin für die zögerlichen nachkonziliaren
Christen. Das ganze Bändchen entpuppt sich so als eine Art Kommentar zu den

Aussagen der Konstitution Lumen Gentium über das Martyrium28, die Balthasar
als Motto vor den ersten Teil seiner Schrift gesetzt hat. Der Gedanke an das

Martyrium lag damals weniger fern als heute. Die Zeit der Konzentrationslager war
noch nicht lange vorbei, und «Cordula» wurde zwischen der Niederschlagung
des ungarischen Aufstands und dem russischen Einmarsch in Prag geschrieben.

26 Von Balthasar, Wer ist ein Christ? (wie Anm. 24).
Von Balthasar, Wer ist ein Christ? (wie Anm. 24).

" Lumen Gentium, cap. 5, Nr. 42.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 247

Zudem war ein Onkel Balthasars, Bischof Vilmos Apor von Györ, im April 1945

von einem russischen Offizier niedergeschossen worden, und die Kirche verehrt
ihn heute als Märtyrer. All dies ist als Hintergrund des bösen Dialogs zwischen
dem «wohlgesinnten Kommissar» und dem nachkonziliaren Christen zu sehen,
dem wohl meistgelesenen Kapitel des Bändchens.29

Theologisch am schwergewichtigsten ist zweifellos das dritte Nachkonzils-
bändchen, Der antirömische Affekt. Lektüren inbegriffen, ist es in nur zwei
Monaten niedergeschrieben worden, vom 15. Oktober bis zum 15. Dezember 1974.

Es dient der Verteidigung und zugleich der richtigen Einordnung des Petrusamtes,

damals ausgeübt vom vielfach angefeindeten Papst Paul VI. Schon der
humorvoll-ironische Untertitel weist auf eine doppelte Stossrichtung des Bändchens

hin: «Wie lässt sich das Papsttum in der Gesamtkirche integrieren?». Es

geht dabei nicht so sehr um das im Konzil vieldiskutierte Verhältnis zwischen
Papst und Bischofskollegium, sondern viel tiefer um eine christologische Einordnung

des Petrusamtes. Wie Jesus Christus in seinem Leben und Werk von einer
«Konstellation» von Menschen umgeben und unterstützt war, so muss auch
heute das Papsttum von dieser Konstellation her begriffen und in ihr gelebt werden.

Da ist zunächst das «apostolische Quadrat» von Petrus, Paulus, Jakobus und
Johannes, mit ihrem je eigenen Charisma und Sendungsauftrag. Noch
grundlegender aber muss die Grundhaltung Mariens, der «Magd des Herrn», das Mass
und die Grundgestalt für «die umgreifende Mütterlichkeit der Kirche»30 abgeben,
und damit auch für jedes kirchliche Amt, nicht zuletzt für das Petrusamt. Mit
diesem doppelten Verweis auf Johannes und auf Maria greift Balthasar wieder
auf seine ersten theologischen Akzentsetzungen in der Zusammenarbeit mit
Adrienne von Speyr zurück.31 So rundet sich der Kreis (der wohl eher mit einer

aufsteigenden Spirale zu vergleichen wäre), und mit dem dritten Nachkonzils-
bändchen kann auch der dritten Akt des balthasarschen «Konzilsdramas» als

abgeschlossen betrachtet werden - doch nicht die Konzilsrezeption Hans Urs

von Balthasars.

IV

Sie hatte in der Tat noch einen ausführlichen Epilog. Adrienne von Speyr war
1967 nach langer Krankheit gestorben, und Balthasar war nun «frei», seine eigene

grosse Arbeit, die theologische Trilogie zu Ende zu fuhren und zugleich neue

Aufgaben zu übernehmen. Nach der Krisis von 1968 galt seine erste Sorge dem

Hans Urs von Balthasar, Cordula oder der Ernstfall, Einsiedeln 1967, 110-113: «Wenn das

Salz dumm wird».
30 Hans Urs von Balthasar, Der antirömische Affekt. Wie lässt sich das Papsttum in der

Gesamtkirche integrieren?, Freiburg i.Br. 1974, (Herderbücherei, 492), 153.
Siehe Adrienne von Speyr, Magd des Herrn. Einsiedeln 1948; dies., Die Abschiedsreden.
Betrachtungen zu Johannes 13-17, Einsiedeln 1948; dies., Die Streitreden. Betrachtungen zu
Johannes 6-12, Einsiedeln 1949; dies.. Apokalypse, 2 Bde., Einsiedeln 1950. Adrienne von
Speyr wird im Antirömischen Affekt jedoch nur einmal und ganz am Rande zitiert: (wie
Anm. 30), 244.



248 Peter Henrici

Klerus, für den er wieder und wieder Exerzitien gab, um ihn in seinen Aufgaben
zu stärken, die das Konzil nicht leichter gemacht hatte. 1969 wird Balthasar dann

in die Internationale Theologische Kommission berufen, wo er manchen seiner
alten Freunde wiederfand, und deren Mitglied er, im Gegensatz zu Karl Rahner,
bis zu seinem Lebensende blieb. Mit Rahner ergab sich da manche freundschaftlich

streitbare Auseinandersetzung, die bei aller Gegensätzlichkeit ihrer
gegenseitigen Hochschätzung nichts anhaben konnte. Eine Frucht dieser
Auseinandersetzungen ist das irenische Bändchen Die Wahrheit ist symphonisch, in dem

es um das rechte Verständnis des Pluralismus in Kirche und Theologie geht.'2
Sein Titel ist ebenfalls sprichwörtlich geworden.

Eine neue und intensive Zusammenarbeit bahnte sich indes mit Joseph
Ratzinger an. Gemeinsam verfassten sie mehrere der später veröffentlichten Texte
der Theologischen Kommission, die aufzuzählen hier nicht der Ort ist, weil sie

weniger zur Rezeptionsgeschichte des Konzils als zu dessen Weiterführung
gehören. Ein Ergebnis ihrer Zusammenarbeit muss hier jedoch ausdrücklich

genannt werden, weil es sozusagen ein Instrument ist, um die Rezeption des

Konzils bis in die Gegenwart weiterzuführen. Im Herbst 1969 planten Balthasar,
Ratzinger, de Lubac, Louis Bouyer, Jorge Medina und Le Guillou am Rande
einer Sitzung der Theologischen Kommission die Gründung einer Zeitschrift.
Ursprünglich hatte Balthasar den Plan gefasst, in einem Sammelband Klarstellungen

mehrere Autoren zu Wort kommen zu lassen, um Fehlinterpretationen
des Konzils richtigzustellen. Der Plan erwies sich bald als undurchführbar, und

man kam überein, stattdessen eine Zeitschrift zu gründen, die mit ihrem periodischen

Erscheinen den wechselnden Zeitbedürfnissen besser gerecht werden
könne. Sie sollte - im Gegensatz zur zentralistischen Zeitschrift Concilium - in
mehreren eigenständigen, aber sich untereinander austauschenden Ausgaben in

verschiedenen Sprachregionen erscheinen - heute sind es deren vierzehn geworden

- die in gemeinsam geplanten thematischen Heften grundlegende theologische,

aber auch aktuelle kulturelle Fragen aufgreifen sollten.
Der Name dieser Zeitschrift Communio mag zunächst auf die freundschaftliche

Verbundenheit der verschiedenen Ausgaben untereinander verstanden werden;

er hat jedoch darüber hinaus auch eine tiefere theologische Bedeutung,
indem er auf die kirchliche «communio» hinweist, die in der Eucharistie und
zutiefst in der Dreifaltigkeit selbst gründet, und die nur von Gott geschenkt werden
kann. Balthasars Leitartikel, der dem jeweils ersten Heft jeder neuen Ausgabe
vorangestellt wird, «Communio - Ein Programm», liest sich wie eine Erinnerung
an die Schleifung der Bastionen und wie ein Kompendium der ganzen späteren
Theologie. Balthasars. Nur die von Christus am Kreuz erworbene «communio»
hält Balthasar für geeignet, das heute geforderte Zueinander von Kirche und

Welt, Christentum und Judentum, Ost- und Westkirche, Katholizismus und
Weltreligionen zu bezeichnen und zu bewirken:

"'" Hans Urs von Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus.

Einsiedeln 1972.



Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil 249

«Heute ist die Zeit gekommen, die Implikationen dieses Wortes [<communio>]
aufzuzeigen, denn in ihm scheint uns ein Schlüssel sowohl für das Wesen der
Welt wie der Kirchenstunde wie für die gegenseitige Zuordnung beider zu liegen.
Das Wort, in seiner Amplitude, enthält ein Programm. Die Zeitschrift als ganze
nimmt sich vor, es zu entfalten.»

Ob diese Entfaltung in jeder Hinsicht gelungen ist, ob sie überhaupt gelingen
könnte, muss hier dahingestellt bleiben. Jedenfalls dient diese zugleich theologische

wie kulturelle Zeitschrift dem balthasarschen Programm der Vermittlung
zwischen Kirche und Welt. Ob ihr Titel oder Balthasars Leitartikel darüber hinaus

einen Anstoss gegeben haben für die Relecture der Ekklesiologie des Konzils unter
dem Stichwort «communio» (und nicht mehr «Volk Gottes»), welche die

Bischofssynode von 1985 vorgenommen hat - auch diese Frage muss hier offen bleiben,

und sie ist nach der Aktenlage wohl überhaupt nicht zu beantworten.

Als Fazit aus diesen wenigen und notwendig fragmentarischen Beobachtungen

kann jedoch wohl das eine festgehalten werden: Der Schweizer Theologe
Hans Urs von Balthasar hat das Zweite Vatikanische Konzil insoweit und nur
insoweit rezipiert, als er seinem ekklesiologischen Leitbild und seiner

theologisch-spirituellen Grundidee auch nach dem Konzil treu blieb, sie jedoch in
Abwehr abwegiger Konzilsrezeptionen schärfer, umgreifender und zum Teil auch

polemisch ausformuliert hat.

Hans Urs von Balthasar, Communio - ein Programm, in: Internationale katholische
Zeitschrift Communio. 1 (1972), 4-17.



250 Peter Henrici

Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil
Balthasars Verhältnis zum Konzil kann als ein Drama in drei Akten und einem Epilog verstanden

werden. Er war ein Vorläufer des Konzils mit seiner Vermittlung der «théologie nouvelle»
in den deutschen Raum, seiner ökumenischen Haltung, seiner Betonung der Rolle der Laien
und vor allem in der Schrift «Schleifung der Bastionen». Am Konzil selbst hat er nicht
teilgenommen, was ihm nicht ungelegen kam. Er war den Bischöfen zu fremd und in Rom verdächtig.

Nach dem Konzil wehrte er in drei polemischen Schriften jede verkürzte Konzilsrezeption
ab und stellte den Ernst der christlichen Liebe in den Vordergrund. Deshalb galt er fortan als
reaktionär. In der Nachkonzilszeit setzte er als Mitglied der Internationalen Theologenkommission

und Mitbegründer der Zeitschrift Communio seine frühen Bemühungen um eine Vermittlung

von Kirche und Welt in betonter Christozentrik fort.

Hans Urs von Balthasar et le Deuxième Concile du Vatican

Les rapports de Balthasar avec le Concile peuvent se comprendre comme un drame en trois
actes et un épilogue. Sa propagation de la «nouvelle théologie» dans l'espace allemand, sa

position œcuménique, l'importance qu'il donne aux laïcs et surtout son texte «Schleifung der
Bastionen» («Raser les bastions») en firent un précurseur du Concile. Il ne participa pas au
Concile même; peu connu par les évêques et suspect aux yeux de Rome, cela lui convint. Après
le Concile, il produit trois écrits polémiques dans lesquels il contesta chaque version abrégée de
la réception du Concile et rappela l'importance primordiale de l'amour chrétien. Depuis lors, il
fut réputé réactionnaire. A l'époque post-conciliaire, en tant que membre de la Commission
Théologique Internationale et fondateur de la revue COMMUNIO, il reconduisit ses efforts
d'antan de transmettre une conception clairement christocentrique de l'Eglise et du monde.

Hans Urs von Balthasar and the Second Vatican Council

Hans Urs von Balthasar's relationship to Vatican II can be seen as a drama in three acts and an
epilogue. He anticipated the council by propagating the théologie nouvelle in German-speaking
Europe, taking an ecumenical stance, and emphasizing the role of the laity. Above all, he was
known for his book Schleifung der Bastionen (Razing the Bastions). He did not take part in the
Council itself, which was probably to his advantage. The bishops found him too unorthodox
and Rome was suspicious of him. After Vatican II he wrote three polemical pieces attacking
any tendency to make too little of the Council, putting at the centre of his argument the serious
nature of Christian love. As a result of this he gained a reputation as a reactionary. After Vatican

II he became a member of the International Theological Commission and was one of the
founders of the theological journal COMMUNIO. Thus he continued his early efforts to
mediate between the Church and the world with a strongly Christocentric theology.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Konzil - concile - Vatican II, Vorbereitung - préparation - precursors, Konzilsrezeption -
réception du Concile - reception, «Théologie nouvelle» - «nouvelle théologie» - théologie
nouvelle, Laien - laïcs - laity, Kirche und Welt - Eglise et monde - Church and world,
progressiv und konservativ - progressiste et conservateur - progressive and conservative,
«Schleifen der Bastionen» - «Raser les bastions» - «Razing the Bastions», Karl Rahner,
«Antirömischer Affekt» - le «complexe antiromain» - «Antirömischer Affekt».

Peter Henrici. seit 1947 Jesuit. 1960 - 1993 Prof. für neuere Philosophiegeschichte an der
Pontificia Università Gregoriana in Rom, 1993 Weihbischof und Generalvikar des Bistums
Chur in Zürich, 2007 emiritiert.


	Hans Urs von Balthasar und das Zweite Vatikanische Konzil

