Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Charles Journet et Vatican Il
Autor: Chenaux, Philippe
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Charles Journet et Vatican I

Philippe Chenaux

Le sujet peut paraitre, en apparence, rebattu. Pas moins de quatre colloques,
depuis 1991, I’ont abordé plus ou moins directement. Je ne voudrais donc pas
répéter ici, en moins bien, ce qui a été dit par le P. Torrell, lors du colloque que
j’avais organisé a Geneve en 1991 pour le centenaire de la naissance du cardinal,
et par le P. Bedouelle, lors du colloque que j’avais organis¢ a 1I’Université du
Latran a Rome en 2002 a I’occasion du quarantiéme anniversaire de 1’ouverture
du concile. Tous deux ont abordé, de fagon différente mais complémentaire, en
se basant a la fois sur les textes publiés (Torrell) et sur les notes et la correspon-
dance (Bedouelle) le role du théologien cardinal a Vatican IL." Si I’on y ajoute les
interventions de Guy Boissard (sur les relations Montini-Journet) et de Michel
Cagin (sur les origines de la Profession de Foi de Paul VI) lors du colloque de
Molsheim (1999), et celles de Charles Morerod (sur la réforme des indulgences)
et de Barbara Hallensleben (sur les Eglises orthodoxes) lors du colloque de Fri-
bourg d’avril 2002, on s’apercoit qu’l’on est en présence d’un ensemble d’études
particulierement riches qui sembleraient a premieére vue me dispenser d’une
nouvelle communication.” La visée du colloque qui nous réunit aujourd’hui (la
réception du concile Vatican Il par les théologiens suisses) justifie pourtant que
I’on reprenne le sujet a nouveaux frais. L’approche que sera la mienne sera donc

Jean-Pierre Torrell, Présence de Journet a Vatican 11, dans: Philippe Chenaux (dir.), Charles
Journet (1891-1975). Un théologien en son siécle, Paris 1992, 41-68; Guy Bedouelle, Les
interventions du cardinal Journet au Concile Vatican 11, CVII. Centro Vaticano II. Ricerche e
documenti, 5 (2005/2), 41-50.

Guy Boissard, La relation Journet — Montini, dans: Montini, Journet, Maritain: une famille
d’esprit, Brescia/Roma 2000, 10-47; Michel Cagin, Maritain, du Paysan de la Garonne a la
profession de foi de Paul VI, dans: ibid., 48-88; Charles Morerod, La contribution du cardi-
nal Journet au débat sur la réforme des indulgences (1965-1967), dans: Marta Rossignotti
Jaeggi/Guy Boissard (dir.), Charles Journet: un témoin du XX° siécle, Actes de la Semaine
théologique de I'Université de Fribourg (8.-12. avril 2002), Paris 2003, 147-177; Barbara
Hallensleben, Les Eglises orthodoxes: <Eglises dissidentes> ou «Eglises sceursy? Une ques-
tion a Charles Journet, dans: ibid., 265-285.

5]

SZRKG, 104 (2010), 227-237



228 Philippe Chenaux

donc une approche essentiellement historique. Elle me parait poser un double
probléme (de sources et de méthode) que je voudrais rapidement évoquer avant
d’entrer dans le vif du sujet.

Les sources dont dispose I’historien pour traiter un tel sujet sont de deux
ordres: les sources publiées (ouvrages, articles, correspondances, etc.) et les
sources inédites (manuscrits, notes, correspondances). Une étude de la réception
du concile par le cardinal Journet, a partir de ses propres archives conservées a la
Fondation Journet, sur le modéle de la remarquable these de doctorat que 1’abbé
Jacques Rime a consacrée a la premiere partie de la vie du cardinal, est sans
doute souhaitable.” Je I’ai pour ma part délibérément écarté, non seulement parce
qu’il m’était difficile depuis Rome d’accéder a ces archives, mais aussi parce que
je crois qu’un théologien se révele d’abord par ses publications. C’est d’autant
plus vrai lorsque ce méme théologien dispose, comme c’est le cas de Journet,
d’une véritable tribune intellectuelle pour s’exprimer. On ne redira jamais assez
de ce point de vue I’importance de la revue Nova et Vetera, fondée par lui en
1926, comme source pour I’étude de 1’évolution de sa pensée. Comme je 1’écri-
vais dans ma communication au colloque de Fribourg (2002), «tout Journet se
trouve pour ainsi dire dans Nova avec 1’avantage, non négligeable pour I’histo-
rien, d’une datation précise des différents états de sa pensée».* Reprenant I’ouv-
rage, par ailleurs discutable, que lui a consacré Lucien Méroz sous le titre Le
Cardinal Journet ou la sainte théologie , j’ai été heureux de trouver cette nota-
tion qui m’a conforté dans mon approche:

«De retour du Concile, le cardinal Journet continua a s’exprimer principalement
dans sa revue Nova et Vetera dont, suivant un avis de Maritain, il s’était refusé a
changer le statut. Il faisait lui-méme les comptes-rendus d’une quantité de livres et
c’est souvent par ce truchement qu’au fil des nouvelles parutions il portait ses ju-
gements critiques sur les courants théologiques et philosophiques qui se faisaient
jour. Pour éviter de mettre tout le poids de son titre dans ces jugements qui pou-
vaient atteindre des personnes, il cessa simplement de les signer de sorte que seule
I’autorité de la revue dans son ensemble était engagée.»’

Le second probléme, de méthode celui-1a, concerne le statut du théologien Char-
les Journet dans le débat post-conciliaire. A la différence de presque tous les aut-
res théologiens évoqués dans ce colloque, Charles Journet n’était pas seulement
un théologien privé, il était devenu, par la volonté de Paul VI, un évéque et un
cardinal de la Sainte Eglise romaine. C’est a ce titre qu’il a pu participer, de plein
droit, a la derniére session du concile et y faire les interventions remarquées que
[’on sait (notamment sur la liberté religieuse). On sait par ailleurs que le pape
n’hésitera pas a le consulter sur plusieurs dossiers «chauds» (la réforme des in-
dulgences, I’affaire du catéchisme hollandais) dans I’immédiat aprés-concile. Les
archives du pontificat, lorsqu’elles seront accessibles, et les archives privées du
cardinal nous permettront de faire toute la lumiére sur cet aspect de son activité,

} Jacques Rime, Charles Journet. Vocation et jeunesse d'un théologien, Fribourg 2010.

* Philippe Chenaux, Le théologien Charles Journet et le magistére de Pie XII, dans: Charles
Journet: un témoin du XX° siecle (voir note 2), 36-37.
3 Lucien Meroz, Le Cardinal Journet ou la sainte théologie, Lausanne 1981, 127,



Charles Journet et Vatican 11 229

totalement inédit pour lui, de conseiller théologique de Paul VI. Il n’est pas
besoin de revenir sur les liens d’estime et méme d’affection réciproques qui unis-
saient les deux hommes. Leurs deux secrétaires, Mgr Macchi et Mgr Mamie,
nous ont donné sur ce point des témoignages d’une inestimable valeur.’ Le pro-
bleme qui se pose a I’historien est différent: dans quelle mesure est-il possible
d’«isoler» les prises de position du théologien de celles du cardinal? En devenant
évéque et cardinal, charge qui lui pesa et qu’il n’accepta qu’a contrecceur, le
théologien Charles Journet ne perdait-il pas sa (relative) liberté de parole, n’était-
il pas contraint d’afficher sa solidarité avec tous les actes du pontificat, donc y
compris avec tous les actes et documents du concile? En d’autres termes, le
théologien cardinal qu’il était devenu ne pouvait pas apparaitre comme «un décu
du concile».” Or, on sait bien qu’il se montra, en privé, trés sévere, lors de la der-
niére session, sur certains documents de Vatican II, comme par exemple sur la
constitution pastorale Gaudium et Spes en gestation.” Les témoignages d’Antoine
Wenger, dans son livre Les trois Rome. L Eglise des années soixante (3 la date
du 29 septembre 1965) et du P. Congar, dans son Journal du Concile (a la date
du 7 octobre 1965), sont concordants: le schéma XIII le faisait souffrir, il le trou-
vait trop «teilhardien», «comme si le Christ venait a la fin, au terme d’un mouve-
ment».” Les écrits de ses plus fidéles disciples aprés sa mort ne contribuérent pas
peu a imposer I’image d’un Journet, sinon «intégriste», du moins fortement
«réfractaire» aux innovations de Vatican II. J’ai parlé de ’ouvrage de Lucien
Méroz, spécialiste de René Guénon et trés lié a la mouvance traditionaliste ca-
tholique. Celui que lui consacra le P. Pierre-Marie Emonet, Le Cardinal Charles
Journet. Portrait intérieur, congu a 1’origine comme un contre-feu, n’apporta pas
la rectification d’image escomptée en dépit de la postface de Mgr Mamie pour
qui le concile avait été a ses yeux «l’une des grandes graces faites a I’Eglise de
notre temps».'® Dans quelle mesure cette image est-elle conforme a la réalité?
C’est ce que je voudrais rapidement essayer de démontrer a partir d’une lecture
de la revue Nova et Vetera dans les années post-conciliaires (jusqu’a la mort du
cardinal en avril 1975). J’ai divisé mon exposé en trois parties en prenant pour
critere le type d’articles analysés: les éditoriaux, les articles de fond, les notes
bibliographiques.

® Pasquale Macchi, La correspondance Jacques Maritain — Pasquale Macchi, dans: Montini,

Journet, Maritain (voir note 2), 192—-194; Pierre Mamie, Ombres et lumiéres chez Montini,
Nova et Vetera, 1998/3, 17-21.

Voir I"article de Giuseppe Ruggieri, Delusioni alla fine del concilio. Qualche atteggiamento
nell’ambiente cattolico francese, dans: J. Doré/A. Melloni (dir.), Volti di fine concilio. Studi
di storia e teologia sulla conclusione del Vaticano II, Bologne 2000, 193-224.

Nous renvoyons le lecteur au sixiéme et dernier volume de la Correspondance en italique
avec Jaques Maritain, concernant les annees 1965-1973 (Saint Maurice, 2008). Voir a ce
propos I’article déja cité de Cagin, Maritain, du Paysan de la Garonne a la profession de foi
de Paul VI (voir note 2), 55.

Antoine Wenger, Les trois Rome. L’Eglise des années soixante, Paris 1991, 173; Yves Con-
gar, Mon Journal du Concile, t. II, Paris 2002, 426.

Pierre Mamie, Postface, dans: Pierre-Marie Emonet, Le Cardinal Journet. Portrait intérieur,
Chambray-lés-Tours 1983, 166.

10



230 Philippe Chenaux

La défense de la foi

La cloture des travaux du concile, a laquelle le cardinal Journet a pris part, ne
donne lieu a aucune réflexion particuliere alors méme que I’annonce de sa con-
vocation, en janvier 1959, et son ouverture officielle, en octobre 1962, par le
pape Jean XXIII avaient été longuement commentées dans la revue.'' Cet éton-
nant silence est rompu un an plus tard par la présentation de I’ouvrage de Jac-
ques Maritain, Le Paysan de la Garonne. Un vieux laic s interroge a propos du
temps présent. Le cardinal Journet a suivi pas a pas la genese du livre. Le senti-
ment de «libération»'* qu’il en éprouve se ressent dans I’article en forme d’édito-
rial qu’il lui consacre dans le dernier numéro de Nova de I’année 1966. «Je vou-
drais qu’on me cite un livre, un article de Maritain qui n’ait pas été, qui ne soit
pas explosif». S’il commence par en excuser le ton polémique («c’est un champ
de mines ou le lecteur saute a chaque page»), ¢’est pour mieux en faire ressortir
le contenu, a ses yeux, précieux. Le théologien ne se fait pas faute de reproduire
les formules choc du philosophe, qui vont alimenter la controverse, sur
«I’apostasie immanente», «les coryphées de notre néo-modernisme [qui] se déc-
larent chrétiens», «1’agenouillement devant le monde», «la compléte temporali-
sation du christianisme». L exposé des théses de I’ouvrage se veut méthodique et
objectif, Journet laisse parler Maritain qu’il cite abondamment. La conclusion ne
laisse pourtant planer aucun doute sur les sentiments de 1’auteur: «Il faut se taire
et rendre graces» ' écrit sobrement Charles Journet (qui signe C. J.).

Moins de deux mois plus tard, dans sa troisiéme livraison de I’année 1968, la
revue publie intégralement, avec un titre en gros caracteres, la profession de foi
prononcée par Paul VI a la cloture de I"année de la foi le 30 juin 1968. Le texte
pontifical est suivi d’un bref article de présentation de I’encyclique Humanae
Vitae («La lumiere de ’encyclique Humanae Vitae») ou le théologien cardinal
s’attache a souligner qu’il engage la conscience de chaque fidele.

«C’est un non-sens pour un enfant de I’Eglise d’opposer a ’autorité de I’Encycli-
que I’infaillibilité de sa conscience. La conscience demande a étre formée; chacun
est responsable devant Dieu de la formation méme de sa propre conscience.»'*

On sait aujourd’hui que le texte de la profession de foi de Paul VI reprenait,
pratiquement mot pour mot, un texte préparé par Jacques Maritain. Michel Cagin
a bien montré, dans son importante intervention au colloque de Molsheim déja
citée, le role d’intermédiaire joué par le cardinal Journet dans cette affaire. Lors
d’une audience avec Paul VI, en janvier 1967, il avait qualifié la situation de
I’Eglise de «tragique» et lui avait remis une note de Maritain suggérant que le
pape proclame «une profession de foi compléte et détaillée». A la fin de ’année,

" C.J. [Charles Journet], Qu’est-ce qu’un concile cecuménique?, Nova et Vetera, 1959/3; C.J.,
Ouverture du Concile, Nova et Vetera, 1965/4.

"> Cagin, Maritain, du Paysan de la Garonne a la profession de foi de Paul VI (voir note 2).

' Charles Journet, Le paysan de la Garonne, Nova et Vetera, 1966/4, 241245,

'* Charles Journet, La lumiére de I’encyclique Humanae Vitae, Nova et Vetera, 1968/3, 17.



Charles Journet et Vatican 11 231

lors d’une nouvelle audience, Paul VI lui demanda de préparer un schéma dans
ce sens. Journet fit aussitot appel a ’aide de Maritain, qui lui envoya un texte
qu’il s’empressa d’adresser «tel quel» au Saint-Pére.

«I1 ressort clairement de tous ces documents, écrit Michel Cagin, que le projet de
Maritain ne se voulait étre qu’un essai destiné au seul Cardinal Journet. C’est a
I’initiative de Journet qu’il se retrouve entre les mains du Pape et qu’il pourra ain-
si passer trés largement dans la Profession de foi de Paul VI.»'"

Le texte de la profession de foi préparé par Maritain et repris pratiquement sans
changement par Paul VI contenait un long développement sur 1’eucharistie. Le
pape avait publié sur ce theme une encyclique, Mysterium Fidei, datée du 3
septembre 1965. Cette préoccupation est apparemment centrale dans la pensée
du cardinal au lendemain du concile. Il n’y consacrera pas moins de quatre ¢dito-
riaux de Nova entre 1969 et 1971. Au cceur de ses préoccupations, on trouve la
délicate question de I’intercommunion. Journet y voyait une atteinte intolérable a
la conception catholique de I’eucharistie, «coeur de I’Eglisex. 11 n’hésite pas dés
lors a prendre publiquement position dans sa revue sur ce théme. Le titre de
I’éditorial qu’il lui consacre en février 1969 est sans équivoque: «L’Eucharistie
n’est pas malléable, elle est adorable.»'® L’article, repris dans I’Osservatore
Romano, sera largement diffusé.'” Le théologien y dénongait la confusion doctri-
nale qui était a la base de la pratique des intercommunions. «Accepter I’inter-
communion entre I’Eglise catholique d’une part et les communions protestantes
d’autre part, c’est, — qu’on se le dise bien, — accepter 1’équivalence de I’Eucharis-
tie catholique et de la Ceéne protestante». Le théologien s’en prenait tout particu-
lierement a «un petit livre» édité a Taizé et diffusé par les éditions du Seuil, Le
Pain unique, coupable, selon lui, de propager I’idée d’un «accord essentiel» entre
la doctrine catholique de la transsubstantiation et les doctrines de la Réforme
protestante. «Le jour ou elle [I’Eglise] I’accepterait [cette équivalence], elle
aurait cessé d’exister, elle serait devenue protestante.» Le directeur de Nova re-
viendra sur le sujet, I’année suivante, apres la publication d’un nouveau texte du
Secrétariat pour I'unité des chrétiens.'® Partant des documents conciliaires, il
s’applique a démonter la logique de ceux qui, au prix d’une exégese aberrante du
fameux principe de subsistance énoncé dans la constitution Lumen Gentium, en
viennent a postuler «l’essentielle équivalence des Eglises et communautés dis-
jointesy, et partant «l’essentielle équivalence des Eucharisties célébrées en ces
Eglises», pour en arriver logiquement a «convenir de 1’équivalence des ministe-
res». Aucun de ces théologiens n’est explicitement nommé dans le texte, mais le
théologien dominicain de Nimegue Edward Schillebeeck, 1’auteur du fameux
Catéchisme hollandais, que le cardinal théologien avait déja épinglé dans un pre-

:Z Cagin, Maritain, du Paysan de la Garonne a la profession de foi de Paul VI (voir note 2), 63.

- Nova et Vetera, 1969/1, 1-6.
Meroz, Le Cardinal Journet ou la sainte théologie (voir note 5), 135.

" La déclaration du Secrétariat avait pour titre: «Sur la position de I’Eglise catholique en ma-
tiere d’Eucharistic commune entre chrétiens de diverses confessions». (Osservatore Romano,
12—13 janvier 1970).



232 Philippe Chenaux

cédent numéro de sa revue, est clairement visé. C’est précisément pour répondre
au théologien flamand qu’il reprend la plume, en juillet 1971, pour réaffirmer
avec force la doctrine tridentine de la transsubstantiation.

«Sans la transsubstantiation, il n’y aurait dans I’Eucharistie que du pain et du vin
par le moyen desquels on chercherait a s’unir au Christ, présent seulement au ciel.
Seule la transsubstantiation rend possible I"union au sacrifice du Christ, non seule-
ment par la foi et ['amour, mais encore par la consommation de la victime, présen-
te sous les signes des sacrements.»'".

Revenant dans le dernier numéro de I’année 1971 sur le caractere sacrificiel de la
messe, le théologien de Fribourg se montre assez sceptique sur 1’accord auquel
¢tait parvenue la Commission internationale de dialogue entre catholiques et
anglicans sur le sujet, tout simplement parce que le texte «éludait» la question de
la transsubstantiation.*®

Par rapport a la question de I’eucharistie et de 1’intercommunion, celles relati-
ves a ’ecclésiologie semblent passer au second plan des préoccupations du car-
dinal théologien méme si elles ne sont pas totalement oubliées. La doctrine de la
collégialité, telle que définie par la constitution Lumen Gentium, ne lui cause
apparemment aucune difficulté, méme s’il s’en tient, pour son application, stricte-
ment aux limites fixées par la Nota praevia explicativa. A la veille du Synode
extraordinaire des évéques de 1969 consacré a ce theme, il prendra ainsi position
dans sa revue pour s’opposer a toute «dilution» de I’autorité de Pierre dans le
collége des apoétres et pour rappeler «la prérogative exceptionnelle et inalié-
nable» que les textes évangéliques lui reconnaissent dans le sens que leur donne
la foi catholique.” Il est un autre sujet d’actualité briilant de I’aprés-concile que
[’on s’attendrait a voir traiter de maniere plus approfondie dans Nova: celui de la
réforme liturgique. Le théologien laisse a d’autres, comme Lucien Méroz déja cité,
le soin d’exprimer leur désappointement devant les exces de cette réforme, mais il
n’intervient pas directement sur un sujet qu’il connait sans doute moins bien.

Le véritable cecuménisme

Le point sur lequel I’ceuvre du concile a sans doute le plus interpellé le travail du
théologien Charles Journet est celui de Icecuménisme. Il s’agissait chez lui
d’une préoccupation ancienne. Son premier ouvrage avait pour titre L Esprit du
protestantisme en Suisse (1925). En 1927, il avait été I’un des premiers (sinon le
premier) théologiens catholiques a s’intéresser au mouvement cecuménique nais-
sant. «Pour le meilleur et pour le pire, il restera longtemps, en la matiere, I’auteur
de L’'Union des Eglz’ses» écrit Ihistorien Etienne Fouilloux, ¢’est-a-dire, si 1’on
traduit, un théologien hostile a I’cecuménisme.’’ Le concile Vatican I, comme

' Charles Journet, Transsubstantiation, Nova et Vetera, 1971/3, 170.

0 Charles Journet, Le sacrifice de la messe, Nova et Vetera, 1971/4, 250-251.

2 (;harles Journet, De la collégialité, Nova et Vetera, 1969/3, 164.

2 Etienne Fouilloux, Face au mouvement cecuménique naissant (1925-1927), dans: Chenaux
(dir.), Charles Journet (1891-1975) (voir note 1), 12.



Charles Journet et Vatican 1 233

événement autant que par ses enseignements, 1’a-t-il conduit & modifier sa per-
ception des choses? Trouve-t-on, en d’autres termes, une ouverture cecuménique
dans les écrits de Journet de 1’apres-concile? Le théologien avait pris bien soin
de couper court a toute espérance de concile d’union apres I’annonce de Jean
XXIII de convoquer un concile cecuménique:

«un concile cecuménique, déclarait-il en juin 1959, est 1’assemblée solennelle des
évéques de tout I'univers, réunis a ’appel et sous 1’autorité du Souverain Pontife,
pour dellberer en commun sur les choses qui intéressent le sort de la chrétienté
tout entiérex.’

Définition générique qui semblait exclure toute participation de ceux qu’on ap-
pelait alors les «acatholiques» (ou les dissidents) aux assises romaines. Cepen-
dant, I’accueil qu’il réserve au décret de Vatican Il sur I’cecuménisme est plutot
positif.** Dans la recension d’une édition commentée des trois documents sur
I’Eglise, I’cecuménisme et les Eglises orientales, adoptés lors de la troisiéme ses-
sion, il distingue «deux notions de I’ceccuménisme»: celle

«qui a trouve sa place dans le Conseil ecuménique et qui se congoit comme un ré-
seau de relations tissées sans préalable ecclésiologique, sans qu’aucune Eglise se
pose au centre, entre des communautés-sceurs parlant sur un pied d’égalité»,

celle

«qui se congoit comme plagant au centre de sa préoccupation 1’Eglise telle que le
Christ I’a fondée et la conserve au cours du temps, et qui se propose d’en prendre
une conscience toujours plus pure, par un effort simultané soit de rénovation
intérieure, soit d’ouverture toujours plus attentive a tout ce qui survient dans le
monde entier de motions et d’inspirations authentiques de I’Esprit saint».

«Faut-il dire de la premiere notion qu’elle représente I’<«cecuménisme authenti-
que>? Faut-il dire que le <Décret sur 1I’cecuménisme> échappe a la préoccupation
d’un préalable ecclésiologique?» Journet (qui vient d’étre nommé cardinal et qui
ne signe pas la recension) ne tranche pas a propos du texte conciliaire, il se con-
tente d’affirmer que «le seul cecuménisme authentique plénier» est celui qui
place I’Eglise que le Christ a fondée (donc I’Eglise catholique) au centre de sa
préoccupation.”

La question est reprise de maniere plus ample dans un article sur «la Réforme
protestante» publié dans la revue en juin 1967. Le propos est, semble-t-il, de
tempérer les enthousiasmes qu’une lecture trop superficielle du décret sur I’ cecu-
ménisme a pu faire naitre dans certains milieux catholiques. Le théologien prend
bien soin de préciser le véritable sens qu’il convient de donner a la notion
d’aggiornamento. 11 s’appuie, pour ce faire, a la fois sur les grands discours con-
ciliaires de Jean XXIII (11 octobre 1962) et de Paul VI (18 novembre 1965), et
sur le texte d’une conférence faite 4 Rome, a la fin du concile, par le théologien
protestant Oscar Cullmann. Il en arrive ainsi a démontrer la divergence entre

Joumet Qu’est-ce qu’un concile cecuménique? (voir note 11), 161.
Barbara Hallensleben va jusqu’a parler d’un accueil «enthousiaste» (voir note 2, 273).
* Nova et Vetera, 1965/1, 77.



234 Philippe Chenaux

deux conceptions du renouvellement conciliaire. Tandis que la premiére, la ca-
tholique, laisse «inchangée» la substance de son message, la seconde, la protes-
tante, envisage au contraire «une modification de la <substance> du message ca-
tholique». Une telle divergence semble rendre «a vue humaine» «impossible» ce
qu’il appelle «la jonction du catholicisme et du protestantisme». La seule espérance
en I’avenir d’un cecuménisme digne de ce nom, qui se refuse de séculariser le
christianisme, de trahir son «scandale» et sa «folie», repose ici plus encore qu’ail-
leurs sur les imprévisibles et miraculeuses descentes de I’Esprit Saint.”®

Tant par le vocabulaire utilisé (la «dissidence» protestante) que par les idées
(I’1dée du retour, certes non «un mouvement de retour au passé», mais un retour
quand méme a ’Eglise catholique) qu’il exprime, I’article semble démontrer que
le théologien n’a pas fondamentalement modifié sa fagon de concevoir la réalisa-
tion de 1’unité chrétienne. Toute forme d’cecuménisme authentique implique, a
ses yeux, la reconnaissance du «préalable ecclésiologique» de I’existence de la
véritable Eglise du Christ qu’est I’Eglise catholique. La préoccupation fonda-
mentale de Journet dans ’aprés-concile, qui traverse toutes ses interventions, me
semble étre celle de prévenir la mise en ceuvre d’une forme d’aggiornamento qui
altérerait la «substance» du message catholique, autrement dit de lutter contre la
«protestantisation» de I’Eglise. Dans ce combat pour la défense de la foi et de
I’identité catholique, il allait trouver de nouveaux alliés théologiens avec les-
quels, auparavant, les relations avaient été plutdt difficiles: le P. Hans Urs von
Balthasar, le P. Henri de Lubac, le P. Jean Daniélou.

Les nouveaux Péres de ['Eglise

Les relations entre Charles Journet et Hans Urs von Balthasar n’avaient pas été,
jusqu’au concile, d’une grande cordialité. Le nom du théologien balois apparait
pour la premiere fois, dans la correspondance avec Maritain, en 1941. Il y est
question d’«un jeune et remarquable jésuite de Bale (qui a une grande influence
sur Béguin)», qui «vient de faire un livre sur Barth», apprécié par ce dernier,
mais dont 1’orientation thomiste parait «insuffisante».*’ Quatre ans plus tard, le
jugement se veut plus sévere: «j’ai recu un mot d’un religieux jésuite von Bal-
thasar, qui est un trés gentil garcon, et qui se dévoue corps et &me a la cause de
I’Eglise», mais qui estime qu’il faut «revenir a la théorie origéniste de 1’apoca-
tastase». «Ce jeune Pére est aumonier des étudiants a Bale, ou il fait un trés
grand bien, mais vous voyez dans quel sens [...].»" Une lettre du théologien
balois conservée dans les archives Journet témoigne de son estime pour «le
courage» et «la franchise» du directeur de Nova durant la guerre: «J’essaye d’en
faire autant du haut de ma chaire — depuis assez longtemps. Vous étes bien in-

26

Charles Journet, De la Réforme protestant, Nova et Vetera, 1967/3, 185.

*" Lettre du 7 novembre 1941, dans: Correspondance Journet — Maritain, éd. Claude Favez et
al., t. [T (1940-1949), Saint-Maurice 1998, 227.

* Lettre du 9 aotit 1945, dans: Correspondance Journet — Maritain (voir note 27), 336-337.



Charles Journet et Vatican I1 235

dulgent pour la <ecclesia tacens>, mais c’est encore la bonne attitude.»*’ 11 fau-
drait voir aussi ’accueil réservé par la revue Nova et Vetera a I’ceuvre de Bal-
thasar avant le concile. Mais les préventions, de part et d’autre, sont indiscuta-
bles. La situation change apres 1965. Journet consacre une longue note tres posi-
tive a son livre Cordula ou [’épreuve decisive, qui parait en traduction francaise
chez Beauchesne en 1968. Il n’hésite pas a situer I’ouvrage, consécration supré-
me, «dans les parages du Paysan de la Garonne». «Méme lumiere, l’Evangile;
méme souci, la tragédie spirituelle de notre époque; méme solution, la sainteté de
la charité. Moins de richesses sans doute, de plénitude et de sérénité; une teinte
d’angoisse, voire de «détresser.’ La méthode de recension est la méme que pour
le Paysan: de larges extraits sont cités, sans beaucoup de commentaires. L’article
suggere une réelle convergence de pensée entre les deux théologiens, tant sur le
diagnostic que sur les remédes a appliquer aux maux de I’Eglise. L’appartenance
ou non de Balthasar a I’Ecole n’a plus aucune importance, seule compte sa «foi
profonde et siire» qui fait toute la valeur de ce «petit livre».

Le rapprochement avec les deux théologiens jésuites francais Henri de Lubac
et Jean Danilou s’inscrit dans la méme logique de ce combat pour la défense de
la foi. «Aprés 1966, mes rapports avec le cardinal Journet ne furent plus jamais
troublés par une discussion pénible» écrit le cardinal de Lubac dans une note de
son Mémoire sur ['occasion de mes écrits.”' Les notes ou recensions que le cardi-
nal Journet consacre a ses ouvrages dans 1’aprés-concile confirment son témoi-
gnage. «C’est une joie de recevoir en ce temps de confusion sur le Credo le beau
livre du P. de Lubacy écrit-il a propos de La Foi chrétienne. Essai sur la struc-
ture du Symbole des Apétres.

«L’auteur, maitre de son sujet comme a |’accoutumée, suit son chemin sans
dévier, a travers une galaxie de citations, anciennes et nouvelles, catholiques et
protestantes, presque toutes bienveillantes, il n’y aura guére que le pauvre Cajetan
a se trouver malmené.»>>

Mais Journet ne s’y arréte pas. En 1971, il accueillera avec le méme enthousiasme
une mise au point du jésuite dans I’Osservatore Romano sur le théme «Eglise uni-
verselle et Eglises particuli¢res» qualifiée d’«importante» et «magistralex.

Si I’on feint d’oublier que ’Eglise catholique est «romaine» en ce sens qu’elle
est PEglise confiée par le Christ a Pierre et a ses successeurs, si I’on prend
«romaine» au sens non plus théologique mais socio-culturel, si 1’on donne a
I’expression «Eglise romaine» le sens purement contingent d’«Eglise locale», on
parlera d’Eglise romaine tout comme on parlera d’Eglises hollandaise, ou germa-
nique, on anglo-saxonne, etc. Dés lors 1’Eglise catholique n’apparaitra plus que
comme une confédération d’Eglises nationales dont les évéques sont égaux entre

¥ La lettre, non datée, se référe a I’éditorial «Coopération» (septembre 1942) dénongant la po-
litique antisémite du gouvernement de Vichy. Interdit de publication par son évéque Mgr
Charriére, il circulera sous le manteau. Je remercie Mlle Renata Latala, secrétaire de la Fon-
datlon Journet, qui m’a transmis ce document.
Nova et Vetera, 1968/2, 147. Je remercie a nouveau Mlle Renata Latala.
' Henri de Lubac, Mémoire sur I’occasion de mes écrits, Paris 2006, 337.

2 Nova et Vetera, 1969/3, 237.



236 Philippe Chenaux

eux, 1l ne restera a I’évéque de Rome que d’étre un «primus inter pares». L’éco-
nomie divine voulue par le Christ pour I’'Eglise qu’il s’est acquise au prix de son
sang sombre tout entiere dans une réalisation sociologique d’un vague sentiment
chrétien.”

Le méme accueil enthousiaste est réservé aux ouvrages du P. Jean Daniélou.
Le moins que ["on puisse dire est qu’il n’en avait pas toujours été ainsi dans les
années d’immédiat apres-guerre, au temps de la grande querelle sur «la nouvelle
théologie», lorsque les «Daniélou et consorts» (comme les appelait Journet dans
ses lettres a Maritain) menaient leur croisade contre I’hégémonie du néo-thomis-
me dans la théologie catholique. Aprés sa mort, en mai 1974, la revue rendra
hommage, avec une certaine grandiloquence, a «ce vrai savant qui s’est jeté sans
compter dans la mélée, et dont Dieu a voulu faire au milieu de nous un témoin de
la foi comparable a ceux des premiers siecles», avant de reproduire un texte de
lui «sur la crise actuelle».™ La crise de I’Eglise améne a des reclassements aux-
quels le théologien de Fribourg ne peut se soustraire. Les meilleurs défenseurs de
la foi ne sont plus forcément les plus fideles disciples de I’ Aquinate. Il n’est pas
¢tonnant de retrouver, parmi les fondateurs de la revue Communio en 1972, celui
qui prendra la succession du cardinal Journet & la direction de Nova apres sa
mort: le pére (aujourd’hui cardinal) Georges Cottier.”> La réception des ensei-
gnements de Vatican II est bel bien devenue, au-dela des querelles d’écoles, le
nouvel enjeu de la théologie catholique.

. Eglises particuliéres et Eglises locales, Nova et Vetera, 1971/1, 58.

** Nova et Vetera, 1974/3, 224.

* Voir & ce sujet mon article Georges Cottier (*1922). Déraison moderne et vérité chrétienne,
dans: Stephan Leimgruber/Max Schoch (dir.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer
Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Bile 1990, 627-639.



Charles Journet et Vatican I1 237

Charles Journet et Vatican 11

L’article étudie la réception des enseignements du concile par le théologien Charles Journet.
L’analyse de ses €crits dans sa revue Nova et Vetera, entre la fin du concile en décembre 1965
et la date de sa propre mort en avril 1975, révele un théologien avant tout préoccupé de
défendre la foi qu’il estime menacée. Directement a I’origine de la fameuse Profession de foi
de Paul VI (30 juin 1968), il s’engage lui-méme publiquement sur la question délicate de
I’intercommunion au nom de la défense de la conception catholique de I’eucharistie, «cceur de
I’Eglise». Sur la question de I’cecuménisme, le théologien, tout en prenant loyalement en comp-
te les enseignements de Vatican 11, s’emploie a mettre en garde contre une fausse conception de
I'unité, de nature purement sociologique, qui conduirait I’Eglise a renier son identité. L accueil
bienveillant qu’il réserve dans les colonnes de sa revue a des théologiens non thomistes (von
Balthasar, de Lubac, Daniélou), avec lesquels les relations n’avaient toujours €té faciles avant
le concile, démontre, si besoin était, que la réception des enseignements de Vatican I, au-dela
des querelles d’écoles, constitue bel et bien le nouvel enjeu de la théologie catholique.

Charles Journet und das zweite Vatikanum

Der Beitrag untersucht die Rezeption der Lehren des Konzils durch den Theologen Charles
Journet. Die Analyse seiner Schriften in der Zeitschrift «Nova et Vetera» zwischen dem Ab-
schluss des Konzils im Dezember 1965 und seinem Tod im April 1975 zeigt einen Theologen,
der vor allem damit beschiftigt war, den Glauben, den er bedroht sah, zu verteidigen. Am
unmittelbaren Anfang des berithmten «Credo des Volkes Gottes» von Paul VI. (30. Juni 1968)
engagierte sich Journet Offentlich iiber die heikle Frage der Interkommunion im Namen der
Verteidigung der katolischen Eucharistievorstellung, «coeur de I’Eglise». Hinsichtlich der
Frage der Okumene, dusserte sich der Theologe, ohne den Lehren des Zweiten Vatikanums un-
loyal zu werden, gegen eine falsche Konzeption der Einheit, einer rein soziologischen Konzep-
tion, welche dazu fithren wiirde, dass die Kirche ihre Identitdt verleugnen wiirde. Die wohl-
wollende Aufnahme von nicht-thomistischen Theologen (von Balthasar, de Lubac, Daniélou)
in seiner Zeitschrift, zu denen das Verhiltnis vor dem Konzil nicht immer einfach gewesen
war, zeigt, dass die Rezeption der Lehren des Zweiten Vatikanums jenseits von Auseinan-
dersetzungen zwischen Schulen, ganz eigentlich die neue Herausforderung fiir die katholische
Theologie darstellte.

Charles Journet and Vatican 11

This paper focuses on the reception of the Second Vatican Council by the theologian Charles
Journet. Analysis of his writings in Nova et Vetera between the close of Vatican Il in December
1965 and his death in April 1975 reveal a theologlan who was most of all concerned to defend
a faith which he regarded as in danger. On 30" June 1968 Pope Paul VI read his tamous Credo.
Journet became publicly involved with the issue of intercommunion or shared Eucharist,
attempting to defend the Catholic conception of the Eucharist as the coeur de [’Eglise. As far as
the ecumenical issue is concerned, while remaining faithful to the teachings of Vatican II, the
theologian speaks against a false conception of unity, that is a purely sociological one, which if
adopted would mean that the church must deny its own identity. Although his relationship with
them had not always been easy in the period before Vatican Il, Journet’s sympathetic admission
of non-Thomistic theologians such as von Balthasar, de Lubac and Daniélou to his journal
shows that the reception of the teachings of Vatican Il had eclipsed the differences between
different schools of theology and now represented the great new challenge for Catholic
theology.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Konzil — Concile — Council, Glauben — foi — belief, Eucharistie — eucharistiec — Eucharist, Inter-
kommunion — intercommunion — intercommunion, Okumene — cecuménisme — ecumenism,
Theologie — théologie — theology.

Philippe Chenaux, est professeur d'histoire de I'Eglise moderne et contemporaine & I'université
du Latran a Rome.






	Charles Journet et Vatican II

