Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Les savoirs du religieux dans la France des années 68 : le catholicisme
entre théologie et sciences humaines

Autor: Pelletier, Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les savoirs du religieux dans la France des années 68 —
Le catholicisme entre théologie et sciences humaines

Denis Pelletier

L’expression «savoirs du religieux» désigne a la fois ce que savent (croient sa-
voir) du religieux les disciplines qui le prennent pour objet, et ce que savent
(croient savoir) du monde les religions elles-mémes. Cette expression engage des
disciplines universitaires, histoire et sciences humaines en premier lieu, qui pro-
duisent des savoirs sur le religieux dans un rapport de distance avec leur objet,
particuliérement structurant en France en raison de la part prise par la laicité dans
’organisation du débat intellectuel et académique. Elle engage également les
savoirs religieux qui se constituent a travers des disciplines ecclésiales comme la
théologie, I’ecclésiologie ou I'exégese. Entre les uns et les autres, la philosophie
est un enjeu — ainsi, dans I’histoire du catholicisme contemporain, Kant et Marx
sont-ils successivement au centre des crises moderniste et progressiste. Et la fron-
tiere qui sépare les savoirs religieux des savoirs sur le religieux est bien str po-
reuse, méme si cette porosité est trop souvent pensée de maniere dissymétrique:
si I’on se situe au début du XXe siecle, on sait ce que I’exégése moderne doit a la
critique historique, on pense moins souvent peut-étre a ce que la sociologie des
religions, par exemple la distinction wébérienne entre «Eglise» et secte, doit & un
héritage conceptuel chrétien.'

Intellectuel catholique, défenseur au sein de 1’Université laique de la possibili-
té¢ d’une science des religions, Michel Meslin portait en 1983 un regard pessimis-
te sur les années qui avaient suivi le Concile Vatican II:

«On ne peut que constater, écrivait-il, que, parmi les grands facteurs de changement
culturel qui ont été — et sont encore en partie — la cause d’une crise de la pensée re-
ligieuse actuelle, la confrontation nécessaire entre les sciences de I’homme et 1’ex-
plication de la foi a joué un rdle trés important, et qu’elle a conduit, bien souvent, a
un véritable conflit d’interprétation du fait religieux, aboutissant parfois a la désin-
tégration méme de I’objet de son analyse.»’

Je me permets de renvoyer sur ce point a mon article «Eglise», dans: Régine Azria/Daniele

_ Hervieu-Léger (dir.), Dictionnaire des faits religieux, Paris 2010 (sous presse).
“ Michel Meslin, «Le sociologue et le théologien ou I'impossible rencontre», Les quatre fleu-
ves. 17. La foi a I’épreuve du XXe siecle, Paris 1983, 14.

SZRKG, 104 (2010), 213-225



214 Denis Pelletier

Dans les pages qui suivent, j’aimerais donner un contenu d’histoire intellectuelle
a ce jugement désenchanté. Il s’agira de comprendre ce qu’a pu étre, sur le plan des
sciences humaines et de la théologie, le croisement entre les «années 68» et ce
que j’ai proposé naguére d’appeler la «crise catholique de la société frangaise».’
Il n’est pas acquis toutefois que cette analyse, formulée prés de quarante ans
apres celle de Michel Meslin, en valide complétement le pessimisme. Force est
en effet d’admettre que, au rebours d’un courant de pensée dominant a la fin des
années 1970, les savoirs du religieux ont plutdt résisté a la crise qu’ils avaient
alors traversée, au prix d’un déplacement des perspectives et d’une évolution des
méthodes qui ont accompagné ceux des sciences humaines dans leur ensemble.
C’est donc d’une double histoire qu’il s’agira ici: histoire d’une déstabilisation
d’une part, mais aussi, contemporaine de la précédente quoique plus discrete et
souterraine, histoire d’une redéfinition des enjeux de la relation entre savoirs
religieux et savoirs sur le religieux, qui continue aujourd’hui de peser sur nombre
de nos débats intellectuels.

Une crise intellectuelle enchdssée dans une mutation du systeme de valeurs

Retour sur la crise catholique: Deux histoires se partagent le destin du catho-
licisme frangais dans les années qui suivent Vatican II. La premiere est celle de
la réception du Concile®, ¢’est-a-dire de la signification donnée a posteriori &
’aggiornamento a travers les débats sur la maniere de le mettre en ceuvre. Une
premiére ligne d’affrontement oppose majorité et minorité conciliaires, partisans
et adversaires de cet aggiornamento. Paul Airiau a mis en évidence la place de la
théologie anti-conciliaire dans I’histoire du catholicisme récent’. A partir de la
troisieme session du Concile (automne 1964), au cours du débat sur la future
constitution pastorale Gaudium et spes, un second clivage se dessine, qui va
s’approfondir apres 1965. Il sépare ceux qui voient dans Vatican II I’amorce
inachevée d’une ouverture du catholicisme a la modernité intellectuelle, ouver-
ture qu’il convient donc de prolonger et d’accentuer dans ['esprit des textes du
Concile, de ceux qui, prenant acte de la réalité¢ de 1’aggiornamento dont ils ont
¢té les acteurs, consideérent que 1’urgence réside désormais dans 1’approfondisse-
ment de la spécificité chrétienne et dans la confession d’un écart. Pour ces der-
niers, le catholicisme post-conciliaire court en effet le risque de dissoudre son
originalité a force de vouloir assimiler les apports de la modernité. On le sait, ce
clivage interne a I’ancienne majorité peut étre commodément réduit a 1’oppo-
sition entre les deux revues théologiques européennes Concilium, née en 1965

Denis Pelletier, La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978),
Paris 2005, 268.

La question de la réception dans I’histoire de I’Eglise est posée en 1972 par Yves Congar, La
«réception» comme réalité ecclésiologique, dans: Revue des sciences philosophiques et théo-
logiques, 56 (1972), 369-403; texte repris dans: Yves Congar, Eglise et Papauté. Regards
historiques, Paris 1994, 229-266.

Paul Airiau, Des théologiens contre Vatican I 1965-2005, dans: Dominique Avon/Michel
Fourcade (dir.), Un nouvel dge de la théologie? 1965-1980, Paris 2009, 69-84.



Les savoirs du religieux dans la France des années 68 215

pour prolonger I’ouverture conciliaire, et Communio, fondée en 1972 dans une
perspective plus spécifiquement «confessante» et dont 1’édition frangaise appa-
rait en 1975. Mais c’est sous réserve de rappeler que nombre des fondateurs de
Communio ont d’abord participé a Concilium, en sorte que chacun des camps est
légitime a se réclamer de I’héritage du Concile. En fait, la crise ne peut se com-
prendre en dehors du contexte plus large dans laquelle elle se déploie’.

L’éclatement du camp des anciens majoritaires est en effet indissociable
d’une seconde histoire, celle des «années 68». Voici preés d’un quart de siécle, le
sociologue Henri Mendras montrait comment les années 1965-1985 avaient été
le théatre d’une «seconde révolution frangaise», marquée par I’épuisement du
modele social issu de la révolution industrielle et par I’invention d’une nouvelle
civilisation des meeurs dominée par I’individualisme’. Il peut sembler paradoxal
que ce tournant individualiste des sociétés occidentales ait été le fait d’une géné-
ration de jeunes gens dont les porte-parole se recrutaient souvent dans une mou-
vance gauchiste portant haut les valeurs collectives du marxisme et du socialisme
révolutionnaire®. Cette apparente «ruse de I’histoire» s’explique toutefois assez
aisément. L’affrontement de générations qui est au cceur des années 68 sert de
support a une critique multiforme des institutions, de I’Ecole a 'Eglise, de la
famille a I’Etat. Il accompagne une mutation des utopies collectives, qui se dé-
placent de I’émancipation ouvriere vers le combat pour la libération des mceurs.
Il prend la forme d’une hyperpolitisation du débat politique, derriere laquelle se
trame la transformation des maniéres de vivre et de croire. Lorsque 1’effer-
vescence gauchiste retombe, a la fin des années 1970, la société frangaise en aura
¢té changée, non pas dans le sens que semblaient indiquer les discours révolu-
tionnaires et communautaires tenus par les leaders de la contestation étudiante,
mais dans le sens d’une plus grande autonomie des individus, portée par le dis-
cours d’émancipation des meceurs.

Le catholicisme frangais est doublement emporté dans ce mouvement, a la
fois parce que I’Eglise apparait comme une de ces institutions obsoletes et ré-
pressives qu’il s’agit de combattre, et parce que nombre de militants et d’intel-
lectuels catholiques se retrouvent eux-mémes engagés dans le combat des années
68 pour I’émancipation des corps et la révolution des mceurs. Ainsi pourrait se
dessiner, a la rencontre entre réception du Concile et années 68, 1’histoire d’un
«moment 68» du catholicisme frangais’, marqué par I’accélération brutale d’un
processus de déprise sociale déja ancien, mais auquel le recul rapide des
vocations, le déclin des pratiques, I’hémorragie des militants, la remise en cause
du magistére notamment en matiere de morale individuelle et familiale, donnent

° Etienne Fouilloux, Les théologiens catholiques de 1’avant a I’apres-Concile 1962-1969,

dans: Avon/Fourcade (dir.), Un nouvel age de la théologie? (voir note 5), 19-36.

Henri Mendras, La Seconde Révolution francaise 1965-1984, Paris 1988.

Philippe Artieres/Michelle Zancarini-Fournel (dir.), 68. Une histoire collective 1962—1981,
Paris 2008; Michelle Zancarini-Fournel, Le moment 68. Une histoire contestée, Paris 2008.
Je me permets de renvoyer sur ce point au paragraphe «Le moment 68» de mon chapitre
«1905-2005. Un siécle d’engagements catholiques», dans: Bruno Duriez/Etienne Fouilloux/
Denis Pelletier/Nathalie Viet-Depaule (dir.), Les catholiques dans la République, Paris 2005,
38 sq.



216 Denis Pelletier

un caractere de crise. Crise du catholicisme sans doute, mais tellement accordée
a une remise en cause plus générale des manieres de croire et de militer, des sys-
temes de valeurs et des régimes de sens au sein de la société francaise, que [’on
est tenté d’y voir la trace d’un bouleversement plus profond des fondements méme
du vivre ensemble, une mutation anthropologique dont le catholicisme n’est au
fond qu’un observatoire privilégié, un sismographe particuliérement sensible.

Le «moment 68» de la théologie frangaise: Cette déstabilisation du catholicisme
post-conciliaire affecte pour plusieurs années la possibilité méme de formuler un
discours religieux de vérité sur le monde. Depuis les années 1930, la théologie
frangaise se construisait dans une tension féconde, quoique souvent conflictuelle,
entre deux poles de légitimation du discours. D’un c6té persistait un modele de
production théologique classique, ordonné au travail, a I’étude et a la contro-
verse, construit dans un rapport privilégié avec la tradition. D’un autre coté, le
développement du militantisme laic, notamment au sein des mouvements, avait
poussé certains théologiens a modifier leur pratique de travail et a construire leur
réflexion a partir de I’expérience de terrain a laquelle ils étaient confrontés. A
I’image du pére Chenu, élaborant aprés guerre une «théologie du travail'®» au
contact des hommes et des femmes engagés dans la mission ouvriére, ils deve-
naient ainsi des «théologiens de service»'', c’est-a-dire des religieux engagés
dans un travail de médiation entre [’expérience des militants et la tradition catho-
lique. Ils couraient certes le risque de se trouver en premiere ligne dés lors que
des tensions avec le magistere, celui des évéques ou celui de Rome, mettait en
¢vidence I’échec de la médiation a laquelle ils s’étaient attelés — on le vit lors de
la crise progressiste et dans le sillage de D’interruption de I’expérience des
prétres-ouvriers. Mais leur engagement les rapprochait du modele de I’intellec-
tuel ou du «théologien en veston», qu’ils fréquentaient au sein des grandes insti-
tutions du magistere intellectuel qu’étaient le Centre catholique des Intellectuels
francais, les Semaines sociales de France, la Paroisse universitaire.

Naguére mis en difficulté au temps de la crise progressiste, ces théologiens
étaient fondés a voir dans le Concile Vatican II, au cours duquel nombre d’entre
eux avaient joué le role d’experts officiels ou officieux, la victoire de I’idéal
d’ouverture a la modernité¢ pour lequel ils s’étaient battus. Mais de nouvelles
tensions, apparues au lendemain du Concile, affectent en profondeur le dispositif
de production du sens que I’on vient de décrire.

D’une part, la critique institutionnelle affaiblit les grandes institutions du
magistere intellectuel qui entrent en crise, au moment ot la mouvance gauchiste
chrétienne cherche ses modéles en dehors de la tradition catholique'”. C’est

' Marie-Dominique Chenu, Pour une théologie du travail, Paris 1955.

"' L expression est proposée par Etienne Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté. La pensée
catholique frangaise entre modernisme et Vatican Il 1914-1962, Paris 1998, 207 et suivan-
tes. Egalement: Denis Pelletier, Intellectuels catholiques ou dreyfusistes chrétiens? Histoire
d’un écart, dans: Michel Leymarie/Jean-Frangois Sirinelli (dir.), L histoire des intellectuels
aujourd'hui, Paris 2003, 327-340.

" Sur cette crise du magistere intellectuel et de ses institutions au cours des années 1970, brie-
vement abordée dans: Pelletier, La crise catholique (voir note 3), 228-232, voir surtout: Clai-
re Toupin-Guyot, Les intellectuels catholiques dans la société frangaise. Le Centre catholi-



Les savoirs du religieux dans la France des années 68 217

directement dans I’ceuvre de Louis Althusser que les chrétiens révolutionnaires
de la Lettre ou les chrétiens-marxistes de Cité nouvelle vont chercher les outils
conceptuels — notamment la notion d’appareil idéologique d’Etat — qui leur per-
mettent de penser de front la révolution dans I’Eglise et la révolution dans la
société. C’est du coté de la linguistique structurale qu’ils cherchent les principes
d’une critique radicale de I’exégese biblique". Enfin, Yvon Tranvouez a récem-
ment montré combien le combat de cette extréme-gauche est sous-tendu par
I’idée selon laquelle le mouvement social est le seul fondement légitime de tout
discours théologique'*

La conséquence de ce double systeme de déqualification des savoirs religieux
est paradoxale. S’il est toujours possible a un théologien «classique» de conti-
nuer a travailler dans le silence de son studium, quitte a attendre les jours meil-
leurs qui ne manqueront pas de venir, il n’en va pas de méme des «théologiens
de service», dont le magistére est directement affecté par la prétention des mili-
tants a penser eux-mémes leur propre itinéraire ou a trouver leurs modeles en de-
hors de la tradition catholique. A la menace de la sanction romaine, qui dominait
au cours de la période précédente, succede cette fois le dédain des militants: «Si
une théologie authentique peut voir le jour, elle devra traduire la réalité¢ du chan-
gementy, lit-on en 1975 dans la Lettre. «C’est dire qu’il ne saurait étre question
d’en trouver I’amorce ailleurs que dans les tracts, manifestes, déclarations des
groupes militants»."”

Sans doute ce type de discours demeure-t-il ultra-minoritaire. Mais, parce
qu’il s’inscrit dans le sillage des événements de mai 68, parce qu’il dénonce un
dispositif institutionnel lui-méme affaibli par la crise des vocations et le déclin
des pratiques, il contribue a affaiblir pour quelques années tout autre discours
catholique sur le monde. L’écart qui se creuse au cours des années 1960 entre
I’anthropologie catholique et le structuralisme accentue cet effet de délégiti-
mation. On le sait, ¢’est autour de la formulation d’un humanisme commun a la
tradition chrétienne et a la pensée contemporaine que les péres conciliaires, et
notamment les rédacteurs de Gaudium et spes, ont révé la réconciliation entre
I’Eglise et le monde. Or, en France en tout cas, le débat intellectuel des années
1960 est dominé par le structuralisme, de Lévi-Strauss & Lacan, de Barthes a
Greimas, d’Althusser a Foucault. Il impose un autre regard sur les activités hu-
maines, a distance de toute philosophie du sujet. «Le but des sciences de I’hom-
me n’est pas de constituer I’homme mais de le dissoudre'®», écrit Lévi-Strauss en
1962 en conclusion de La pensée sauvage. «On ne peut connaitre quelque chose

que des intellectuels frangais (1941-1976), Rennes 2002, 297 et suivantes; 1962-1977: les
Semaines sociales et le «Troisieme homme», dans: Jean-Dominique Durand (dir.), Les Se-
maines sociales de France 1904-2004, Paris 2006, 75-87.

" Notamment: Fernand Belo, Lecture matérialiste de I’Evangile de Marc, Paris, 1974; Michel
Clevenot Approches matérialistes de la Bible, Paris 1976.
* Yvon Tranvouez, La question théologique dans I’extréme-gauche catholique en France 1968—
1978 dans: Avon/Fourcade (dir.), Un nouvel age de la théologie? (voir note 5), 165-179.
Renaud Dulong, cité par Tranvouez, La question théologique (voir note 14), 175.
® Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris 1990, (1ere édition en 1962), 326.



218 Denis Pelletier

des hommes qu’a la condition absolue de réduire en cendres le mythe philoso-
phique (théorique) de I’homme», répond comme en écho Louis Althusser dans
«Marxisme et humanisme», paru en 1964'". «L.’homme est une invention dont
I’archéologie de notre pensée montre aisément la date récente. Et peut-étre la fin
prochaine'®», écrit Michel Foucault en 1966. Au temps du progressisme chrétien,
un dialogue était possible avec le jeune Marx, humaniste, philosophe de I’alié-
nation, que décrivaient Henri Lefebvre ou Roger Garaudy. De méme était-il 1égi-
time de confronter la tradition pascalienne de I’dme divisée a I’existentialisme de
Jean-Paul Sartre. En refusant de lier la fabrique du sens a celle de la vérité, le
structuralisme rend cette rencontre improbable. Ce qui est en cause ici est donc
moins la rencontre entre la théologie et les sciences humaines que les conditions
de cette rencontre, marquée par un différend profond entre les régimes catholique
et structuraliste de production du sens.

Ainsi pourrait s’expliquer enfin la multiplication, en quelques années, des
«théologies de...», qu'un complément de nom vient spécifier & partir d’un
champ particulier de I’activité humaine, et que leurs promoteurs définissent com-
me autant de spécialités ou de genres. Sans doute était-il possible depuis long-
temps de qualifier la théologie en lui accolant une épithete. La théologie pouvait
ainsi étre fondamentale ou morale, biblique ou dogmatique, mais ces qualificatifs
ne portaient pas atteinte a la représentation qu’elle se faisait de son unité fonda-
mentale, une unité que la référence a Thomas d’Aquin structurait depuis I’ency-
clique Aeterni patris (1879), qui en avait rendu ’enseignement obligatoire dans
les facultés de théologie et les grands séminaires. Ainsi est-ce en les accusant de
prétendre fonder une «nouvelle théologie» que les dominicains de la Revue tho-
miste (les peres Labourdette, Bruckberger, Garrigou-Lagrange), en 1946 et 1947,
cherchérent a discréditer les jésuites lyonnais de 1’Ecole de Fourviére, au mo-
ment ou ces derniers s’efforcaient, via les collections «Sources chrétiennes» au
Cerf et «Théologie» chez Aubier, de contourner le carcan rigoureux de la scolas-
tique thomiste en réhabilitant la littérature patristique, notamment en langue
grecque, et son héritage de théologie spirituelle et mystique'”. Les péres de Lu-
bac, Daniélou, Bouillard se défendirent de cette accusation, ce qui n’empécha
pas les sanctions quelques années plus tard. De méme ’encyclique Humani Ge-
neris, publiée en 1950 par Pie XII, est-elle enticrement traversée par le rappel a
’unité de la démarche théologique.

Au contraire, pendant les années 1960 et 1970, pour partie sous influence pro-
testante, germanophone ou anglophone, les théologies «spécialisées» paraissent
se multiplier: théologie de la sécularisation, théologie de la mort de Dieu adaptée
en 1968 par Jean Cardonnel «et un groupe de chrétiens», théologie de I’espé-
rance, théologie politique de I’allemand Jean-Baptiste Metz, relayée en France
par Marcel Xhaufflaire, théologie de la révolution (Giulio Girardi), théologie de

" Louis Althusser, Marxisme et humanisme, dans: Pour Marx, Paris 1966, 236 (texte paru en
1964 dans Les cahiers de I'ISEA).

'8 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966, 398.

' Fouilloux, Une Eglise en quéte de liberté (voir note 11), 279 et suivantes.



Les savoirs du religieux dans la France des années 68 219

la libération venue d’ Amérique latine apres la conférence de Medellin, théologie
du développement (Frangois Houtart), voire théologie de la ville (Joseph Comb-
lin)*. Davantage qu’une logique d’avant-garde, conduisant chaque nouvelle thé-
ologie a se définir dans le dépassement de celles qui la précedent, sans doute
faut-il voir la ’effet d’une spécialisation des discours a I’épreuve des sciences
humaines, devenues les interlocutrices 1égitimes des savoirs religieux. Elle sou-
ligne toutefois la difficulté de la théologie a définir son épistémologie de maniere
autonome, et alimente chez nombre de théologiens, notamment parmi la géné-
ration des acteurs du concile, le sentiment d’une crise profonde de I’identité
commune.

Les savoirs sur le religieux dans [’histoire récente des sciences humaines

L’historien doit-il donc se résoudre a adopter sur les années 68 le regard pessi-
miste de Michel Meslin et de nombre des acteurs de cette période, laics ou
clercs? J’aimerais, dans les pages qui suivent, suggérer [’idée qu’une autre his-
toire est possible, en suivant le fil ténu des effets de la déstabilisation post-conci-
liaire dans le champ méme des sciences humaines. Cette démarche est délicate,
car elle consiste a chercher a nouer des liens significatifs entre des disciplines qui
s’autodéfinissent comme croyantes — celles qui produisent des savoirs propre-
ment religieux — et d’autres dont les modes d’auto-représentation obéissent a la
regle weébérienne d’une science sociale dégagée des valeurs — en I’occurrence,
dans cette derniére partie, I’histoire et la sociologie. Elle est incertaine, car les
travaux manquent qui permettraient de lui garantir une forme aboutie d’adminis-
tration de la preuve. Elle me parait pourtant indispensable, si nous voulons tirer
parti de I’ambivalence assumée du concept de «savoirs du religieux» pour com-
prendre I’héritage des années 68. Les analyses qui viennent sont donc formulées
a titre d’hypotheses, comme autant de pistes de réflexion ouvertes sur un terrain
qui n’est guére encore balisé.

Analyse institutionnelle, enquéte sociologique et institutions religieuses: En 1971
parait en France la traduction de 1’ouvrage de Peter Berger, The Sacred Cano-
pv*'. On peut considérer cette date comme le point de départ d’un cycle de la
sociologie des religions dominé par le paradigme de la sécularisation, cycle dont
’apogée coinciderait avec la publication en 1985 du livre de Marcel Gauchet, Le
désenchantement du monde™, qui reformule les théses de Weber dans le sens
d’une «histoire politique de la religion» et fait du christianisme «la religion de la

** Notamment: Jean Cardonnel et un groupe de chrétiens, Dieu est mort en Jésus-Christ, Bor-
deaux 1968; Marcel Xhaufflaire, La théologie politique: introduction a la théologie politique
de Jean-Baptiste Metz, Paris 1972; Jiirgen Moltmann et alii, Discussion sur la «théologie de
la révolution», Paris 1972, coll. «Cogitatio Fidei»; Joseph Comblin, Théologie de la ville,

s Paris 1968.

~ Peter Berger, La religion dans la conscience moderne. Essai d’analyse culturelle, Paris 1971,
trad. J. Feisthauer, The sacred Canopy: Elements of a sociological theory of religion, New

- York 1967.

“ Marcel Gauchet, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris 1985.



220 Denis Pelletier

sortie de la religion». Ce cycle se distingue de la période qui I’a précédé, ou les
enjeux de la recherche portaient davantage sur la maniére dont une approche
comparatiste permettait de corriger la thése, d’origine confessionnelle, de la
déchristianisation. Bien sir, la réflexion sur la sécularisation se poursuit ensuite,
mais la publication, en 1986, du livre de Dani¢le Hervieu-Léger et Francoise
Champion, Vers un nouveau christianisme? Introduction a la sociologie du
christianisme occidental, me parait ouvrir un nouveau cycle, désormais centré
sur la résistance du fait religieux au sein de sociétés qui croyaient 1’avoir mar-
ginalisé, et donc sur les recompositions du religieux au sein des sociétés de la
modernité tardive™. De maniére significative, 1985 est aussi la date de parution
du premier rapport parlementaire frangais sur les sectes.

«Eglise, I’épreuve du vide?», titrait la revue Autrement & 1’été 1975. On voit
le lien qu’il est possible de nouer entre ce cycle sociologique de la sécularisation
et la conjoncture dans laquelle il s’est déployé. Or, loin de conduire a la margi-
nalisation de ’objet religieux a I’intérieur du champ sociologique, ce cycle me
parait au contraire avoir contribué a renouveler la discipline au cours des années
1970 et 1980. Il a notamment conduit a préter attention au devenir de ’institu-
tion et des institutions religieuses, au rapport entre le moment instituant et I’objet
institué, a I’articulation entre I’organisation institutionnelle et le régime de vérité
qui la supporte.

Trois points méritent ici d’étre soulignés. Il faudrait d’abord approfondir le
lien qui s’est noué, au cours des années 1970, entre la sociologie des religions et
la version sociologique de 1’analyse institutionnelle, dont on rappellera qu’elle
était apparue une vingtaine d’années auparavant dans le champ psychiatrique*.
La pratique de I’intervention sociologique, qui est au cceur de la démarche d’un
René Lourau ou d’un Georges Lapassade, s’est alors articulée sur la demande
émanant de nombre de communautés religieuses en difficulté, qui faisaient appel
a des sociologues pour les aider a voir plus clair dans leurs tensions internes™.
Simultanément, la dialectique «instituant / institué» conduisait a une appropri-
ation originale des théses wébériennes sur le charisme et sa «quotidianisation»
ou sa «routinisation», dans le sillage de la traduction par Jean Baudrillard, en 1968,
du livre de Wilhelm Miithlmann, Chiliasmus und Nativismus, qui fit circuler dans le
milieu sociologique francophone une version romantique de la thése, elle aussi
wébérienne, des effets institutionnalisants de 1’échec de la prophétie™.

** Daniéle Hervieu-Léger, Frangoise Champion. Vers un nouveau christianisme? Introduction a

- la sociologie du christianisme occidental, Paris 1986.

“" René Lourau, L’analyse institutionnelle, Paris 1970; Georges Lapassade, Groupes, organisa-
tions, institutions, Paris 1974.

* Voir notamment: René Lourau, Les analyseurs de I’Eglise, Paris 1972.

* Wilhelm Miihlmann, Messianismes révolutionnaires du tiers-monde, Paris 1968, trad. J.
Baudrillard, Chiliasmus und Nativismus, Berlin 1961. Voir I’analyse de «I’effet Miihlmann»
par René Lourau, «Analyse institutionnelle et question politique». L’homme et la société, n 29—
39, 1973.



Les savoirs du religieux dans la France des années 68 221

Un deuxiéme niveau d’analyse devrait prendre en compte le passage de
témoin entre deux générations de la sociologie des religions en France. Pour un
Jean Baubérot, militant engagé dans la crise de la jeunesse protestante au milieu
des années 60 avant de devenir sociologue du protestantisme puis de la laicité*’,
pour une Daniele Hervieu-Léger, impliquée par sa theése dans I’analyse des com-
munautés chrétiennes étudiantes et du double mouvement qui s’y jouait de con-
testation de I’institution et d’institutionnalisation par la contestation®, la crise
des années 68 fut sans doute fondatrice d’une maniere de traiter les objets reli-
gieux bien différente de celle des fondateurs de I’école frangaise de sociologie
des religions, un Henri Desroche, un Jacques Maitre, un Emile Poulat, dont la
démarche sociologique s’était trempée au feu d’une autre crise, celle du progres-
sisme chrétien des années 1950. En aval enfin, on ne peut s’empécher d’étre
attentif a la maniére dont les sociologues des institutions ont réintroduit, au cours
des années 1990, I’institution religieuse au cceur méme du «programme institu-
tionnel» (Francois Dubet) dont ils analysaient les mutations”. Ainsi se dessine
une possible postérité sociologique de la crise des savoirs du religieux au cours
des années 68.

La religion populaire, entre histoire des mentalités et crise liturgique: Si 1I’on
veut esquisser une perspective analogue dans le champ de I’historiographie con-
temporaine, il faut se replacer dans le contexte disciplinaire des années 1970.
Elles sont le moment d’un autre passage de témoin, entre la seconde génération
de I’école des Annales, dominée par la figure de Fernand Braudel, et la troisieme
génération, dont 1’ouvrage collectif Faire de [’histoire sera en 1974 le manifeste,
marqué par le triomphe de 1’histoire des mentalités®®. Dans le champ de Ihistoire
contemporaine, traditionnellement en position plutdt marginale au sein des
Annales, un mouvement analogue s’opére dans la seconde moitié des années
1970, a travers ’entrée en crise du paradigme de [’histoire économique et sociale
(celle d’un Ernest Labrousse ou d’un Pierre Léon), au profit d’une histoire de
plus en plus attentive aux sensibilités collectives, a la construction imaginaire
des groupes sociaux et au role que jouent les croyances et les représentations,
notamment religieuses, dans la fabrique du lien social’'. Ce tournant obéit a une

* Lire notamment: Jean Baubérot, Le pouvoir de contester. Contestations politico-religieuses
autour de «mai 68» et du document «Eglise et pouvoirs», Genéve 1983.

28 . . . . .. 5 . 3 « . . .

~ Daniele Hervieu-Léger, De la mission a la protestation. L’évolution des étudiants chrétiens

" en France (1965-1970), Paris 1973.

~ Notamment: Frangois Dubet, Le déclin de Iinstitution, Paris 2002, 25 et suivantes; Jacques
Lagroye, L’institution en pratiques, dans: Revue suisse de Science politique, vol. VIII, 3—4
(2002), a rapprocher de son dernier ouvrage, La vérité dans I’Eglise catholique. Contesta-

“ tions et restauration d’un régime d’autorité, Paris 2006.

= Jacques Le Goft/Pierre Nora (dir.), Faire de I’histoire. Vol. 1: nouveaux problémes. Vol. 2:
nouvelles approches. Vol. 3: nouveaux objets, Paris 1974.
Je me permets de renvoyer a un article déja ancien ou ce tournant est analysé: Denis Pelle-
tier, Les pratiques charitables frangaises entre «histoire sociale» et «histoire religieuse».
Essai d’historiographie critique, dans: ibid./Isabelle von Bueltzingsloewen (dir.), La charité
en pratique. Chrétiens frangais et allemands sur le terrain social: XIX—XX siecles, Stras-
bourg 1999, 33-47.



222 Denis Pelletier

dynamique disciplinaire propre. Il est toutefois intéressant de s’interroger sur la
maniére dont s’y insérent les savoirs du religieux qui nous préoccupent. On
esquissera la réponse a partir d’un débat et d’un lieu.

Le débat sur la culture populaire traverse 1’historiographie des années 68. En
amont, il se noue sur la question des mentalités, notamment depuis la publication
en 1964 par I’historien Robert Mandrou de son livre sur la «bibliotheque bleue
de Troyes», cette collection d’ouvrages diffusés par colportage a travers la
France des XVIle et XVIIle siécles™. Le titre de 1’ouvrage, De la culture popu-
laire aux XVIle et XVIile siécles, situe bien I’ambition de son auteur. Quelques
années plus tard, Mandrou se retrouve au centre d’une polémique historiogra-
phique aprés la publication de Magistrats et sorciers au XVIle siécle™. Un des
acteurs importants de cette polémique, qui porte sur la définition de la culture
populaire et le contenu d’une histoire des mentalités, n’est autre que le jésuite
Michel de Certeau, auteur en 1970 de La possession de Loudun, étude historique
d’un cas de possession que ses éditions érudites de I’ceuvre de Jean-Joseph Surin,
qui y fut étroitement mélé, lui avaient donné a connaitre’. L’enjeu du débat,
dans le détail duquel il n’est pas nécessaire ici d’entrer, porte alors sur le rapport
entre culture populaire et culture des élites, sur la circulation du sens et des
représentations entre 1’une et I’autre, sur la part de domination qui est a I’ceuvre
dans le partage entre «culture populaire» et «culture savante», entre les savoirs
légitimes et les savoirs que disqualifie leur origine sociale dominée™.

Dans le champ des savoirs du religieux, la question de la culfure populaire
croise alors celle de la religion populaire. Parce que I’affaire de Loudun engage
la sorcellerie et la possession, mais aussi un certain nombre d’enjeux concernant
I’histoire de la spiritualité et de la mystique au XVIle siecle, cette question n’est
pas €trangere a la polémique entre Mandrou et Certeau. Plus généralement, on
voit bien comment I’histoire des mentalités et celle des représentations collec-
tives sont susceptibles de rendre au facteur religieux un réle que lui avait long-
temps contesté I’histoire économique et sociale, essentiellement centrée sur les
voies de la modernisation de la société frangaise aux époques modernes et con-
temporaines. Dans le bilan de I’histoire religieuse de la France contemporaine
qui parait en 1975 sous la direction de Jean-Marie Mayeur, Claude Langlois
pointe I’importance des recherches sur la religion populaire, qu’il place sous le
double patronage des travaux de [’historien Jean Delumeau sur les réformes
d’une part, de I"apport de I’anthropologie d’autre part®.

** Robert Mandrou, De la culture populaire aux XVIle et XVIlle siécles. La Bibliothéque bleue
de Troyes, Paris 1964,

* Robert Mandrou, Magistrats et sorciers en France au X VIle siécle. Une analyse de psycholo-
gie historique, Paris 1968.

* Michel de Certeau, La possession de Loudun, Paris 1970, coll. «Archives», n 37.

% Michel de Certeau, Une mutation culturelle et religieuse: les magistrats devant les sorciers
du XVlle siécle, dans: Revue d’histoire de I’Eglise de France, 155 (juillet-décembre 1969),
300-319.

% Claude Langlois, Permanences et transformations de la religion populaire, dans: Jean-Marie
Mayeur (dir.), L histoire religieuse de la France 19°-20° siécle. Problémes et méthodes, Paris
1975, 64-71.



Les savoirs du religieux dans la France des années 68 223

Ces deux références sont intéressantes. Formé a [’histoire économique et
sociale, le moderniste Jean Delumeau s’est vu confier la rédaction d’un ouvrage
de la collection «Nouvelle Clio» sur les réformes religieuses en France, qui a
conduit a la parution en 1965 de Naissance et affirmation de la Réforme, en 1971
de Le catholicisme entre Luther et Voltaire. Mais cet historien est aussi un
catholique engagg, et c’est apres de la publication en 1977 d’un essai sur la crise
religieuse contemporaine que son ceuvre s’oriente vers une histoire de la peur, du
péché et de la confession dans I’Occident chrétien’’. Quant a I’apport des anthro-
pologues, il suppose pour étre compris de faire intervenir un lieu treés spécifique
du renouveau de [’histoire religieuse au cours des années 1960 et 1970, qui fut le
«groupe de La Bussiére’». Ce groupe d’historiens s’est constitué au cours des
années 1960, autour d’un noyau d’anciens «Talas» (ceux qui vont «t-a-la mes-
se») de I’Ecole normale supérieure parmi lesquels les médiévistes Jean Chelini et
Francis Rapp, les modernistes Jacques Le Brun et Marc Vénard, les contempora-
néistes Jean-Marie Mayeur et Bernard Comte. Elargi & des historiens plus jeunes,
parmi lesquels figure Claude Langlois, il est ensuite marqué par I’apport original
de Michel de Certeau, qui I’a rejoint en 1967. C’est Certeau qui a ouvert le groupe
aux méthodes de I’anthropologie historique et de I’histoire des mentalités.

Force est pourtant d’admettre que ces travaux d’historiens sont aussi tributai-
res de la conjoncture religieuse. Dans la seconde moitié des années 1960, la dé-
fense d’une religion populaire que mettraient a mal les décisions conciliaires en
matiere de liturgie — et plus encore la maniere imprudente de les anticiper dans
nombre de paroisses — est devenue le cheval de bataille de tout un courant con-
servateur du catholicisme frangais. Elle est au centre de I’argumentaire développé a
partir de novembre 1969 par Pierre Debray et ceux qui, se désignant eux-mémes
comme les «Silencieux de I’Eglise», chercheront bientdt & peser en faveur d’un
«recentrage» du catholicisme francais au nom de sa «majorité silencieuse»”’. En
1973, le dominicain Serge Bonnet dénonce, dans un pamphlet intitulé 4 hue et a
dia, ’oubli de la religion populaire par la «nouvelle cléricature» post-conciliaire;
trois ans apres, il publiera une enquéte sociologique sur Les priéres secrétes des
Frangais®. La méme année parait chez Beauchesne un ouvrage collectif d’histo-
riens sur la religion populaire a travers les ages, auquel participent notamment
Francis Rapp et Jean Delumeau, mais dont le chapitre introductif, rédigé par le
chanoine Fernand Boulard, replace le débat dans une chronologie ouverte par le
Concile Vatican II*'. Les travaux des années 1970 sur la religion populaire
joueront un réle essentiel dans le renouveau de I’histoire religieuse en France, en

7 Jean Delumeau, Le christianisme va-t-il mourir?, Paris 1977. Sur cet itinéraire intellectuel,
voir Guillaume Cuchet, Jean Delumeau, historien de la peur et du péché: historiographie,
religion et société dans le dernier tiers du 20° siécle, dans: Vingtiéme siécle. Revue d’histoi-
re, 107 (juillet-septembre 2010), 145-155.

Sur ce groupe, voir Claude Langlois, Michel de Certeau et le groupe de La Bussicre, dans:
Luce Giard (dir.), Le voyage mystique. Michel de Certeau, Paris 1988; Frangois Dosse, Mi-
che] de Certeau. Le marcheur blessé¢, Paris 2002, 221 et suivantes.

Sur les silencieux de I Eghse Pelletier, La crise catholique (voir note 3), 182—188.

Serge Bonnet, A hue et a dia. Les avatars du cléricalisme sous la Ve République, Paris 1973;
Prleres secretes des Francgais d’aujourd’hui, Paris 1976.

* Bernard Plongeron (dir.), La religion populaire. Approches historiques, Paris 1976.



224 Denis Pelletier

conduisant les historiens a préter davantage attention aux pratiques et aux
croyances quotidiennes. Ils ouvrent la voie a une anthropo-histoire du christi-
anisme, qui échappe au primat du politique et de I’institutionnel, et dont nombre de
grandes théses d’histoire régionale qui paraitront dans les deux décennies suivantes
porteront la trace. Cette historiographie est indissociable, en son origine, du débat

sur la réception du Concile et sur la réforme liturgique.

Conclusion

Réagissant avec ’acuité que I’on sait a la «prise de parole» qui avait dominé les
événements de 1968, le jésuite Michel de Certeau considérait qu’une part essen-
tielle de la «révolution symbolique» en cours se jouait dans le champ méme des
sciences humaines, a travers la redéfinition de leurs frontiéres.

«La révision de la compartimentation entre disciplines fait également partie d’un
déplacement structurel. Le statut théorique de chaque discipline tient moins a la
définition qu’elle donne d’elle-méme qu’a son rapport avec les autres, ¢’est-a-dire a
son inscription dans un réseau de déterminations réciproques. Un renouvellement
n’est donc pas possible si I’on se cantonne a ’intérieur d’une (ou de chaque)
discipline»*,

¢écrit-il en 1968 dans un texte intitulé, de maniére significative, «le fonctionne-
ment social du savoiry.

«Autrement dit, ajoute-t-il, une révision théorique des disciplines ne pouvait que
mettre en cause leur articulation les unes avec les autres et dévoiler tout un systeme
de rapports historiques et sociaux — qui est aussi une combinaison de places occu-
pées et de pouvoirs détenus. [...] C’est I’effet et le sens d’une crise que de révéler
des articulations et des cohérences latentes, mais précisément parce qu’un dépla-
cement profond ne les met & jour qu’en les déracinant».®

On sait comment Michel de Certeau mit en ceuvre le programme intellectuel
implicite qu’il dessinait la, en passant le reste de sa vie a arpenter le champ des
sciences humaines, de I’histoire a I’anthropologie, de la psychanalyse a 1’analyse
du discours, dans une relation singuliere, a la fois étroite et toujours critique,
avec la pensée structuraliste. Le recours a la notion de «savoirs du religieux», qui
sous-tend cet article, obéit a une démarche proche. Il s’agit de substituer au
constat désenchanté d’une crise des savoirs religieux au cours des années 68 une
autre analyse, qui s’intéresse a la redistribution des discours savants sur le reli-
gieux a lintérieur d’un champ réunissant sciences religieuses et sciences hu-
maines. La démarche pourra sembler illégitime a ceux qui tiennent a maintenir la
frontiére entre ces deux champs du savoir, soit pour préserver le statut particulier
des disciplines «croyantes» que sont la théologie ou I’exégese, soit au nom d’une
conception de la laicité qui récuserait un tel rapprochement. Cette démarche nous
semble pourtant la mieux & méme d’inscrire dans une histoire intellectuelle la
redéfinition de la place assignée au religieux par la société francaise depuis le
dernier tiers du XXe siecle.

*2 Michel de Certeau, Le fonctionnement social du savoir. La prise de parole, Paris 1968, 114.
* Certeau, Le fonctionnement social du savoir (voir note 42), 115-116.



Les savoirs du religieux dans la France des années 68 225

Les savoirs du religieux dans la France des années 68 — Le catholicisme entre théologie et
sciences humaines

En France, les débats sur la réception du concile Vatican 1l ont été contemporains de la crise
qui a marqué les années 68. Le catholicisme frangais a ¢été fortement déstabilisé par cette
double épreuve. La crise a affecté le discours théologique, affaibli par sa confrontation avec les
sciences humaines au temps du structuralisme. Faut-il pour autant s’en tenir a une lecture
exclusivement négative de la période? Les exemples de la sociologie et de I’histoire montrent
que ces deux disciplines connaissent alors un véritable renouveau des travaux sur le fait reli-
gieux, renouveau en partie lié aux débats qui secouent alors le catholicisme. En analysant con-
jointement I’histoire de la théologie et celle des sciences sociales du religieux, on s’apergoit
que la crise laisse la place a une redistribution des savoirs. Cette redistribution illustre, dans le
champ intellectuel, I’évolution de la place assignée au christianisme dans la société frangaise a
la fin du XXe siecle.

Das Wissen der Religion in Frankreich der 68er — Der Katholizismus zwischen Theologie und
Humanwissenschaften

In Frankreich spielten sich die Debatten um die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils
zeitgleich mit der Krise von 1968 ab. Der franzésische Katholizismus wurde durch diese zwei-
fache Priifung stark destabilisiert. Die Krise beeinflusste den theologischen Diskurs, welcher in
der Konfrontation mit den Humanwissenschaften zur Zeit des Strukturalismus geschwicht
worden war. Trotzdem: Ist diese Periode ausschliesslich negativ zu interpretieren? Die Bei-
spiele der Soziologie und der Geschichte zeigen, dass diese beiden Disziplinen in jener Zeit
eine eigentliche Erneuerung in der Beschiftigung mit Religion durchmachten, eine Erneuerung,
welche teilweise mit jenen Debatten verbunden war, welche den Katholizismus in jener Zeit er-
schiitterten. Indem zugleich die Theologiegeschichte wie jene der Sozialwissenschaften der Re-
ligion untersucht wird, zeigt sich, dass die Krise Platz fiir eine Neuverteilung des Wissens offen
liess. Diese Neuverteilung oder Umverteilung zeigt, im intellektuellen Feld, die Evolution des
Ortes auf, welche dem Christentum in der franzosischen Gesellschaft am Ende des 20. Jahr-
hunderts zugeschrieben wurde.

The knowledge of religion in France around 1968 — Catholicism between theology and human
sciences

In France, the debates on the reception of the Second Vatican Council took place contem-
poraneously to the crisis of 1968. French Catholicism was strongly destabilized by this double
ordeal. The crisis influenced the theological discourse that had been weakened by the confron-
tation with the humanities dominated by structuralism. Nevertheless: Can this period only be
interpreted negatively? The examples of sociology and history demonstrate that these two
disciplines underwent an actual renewal regarding their occupation with religion, a renewal that
partially was connected to the debates that unsettled Catholicism at the time. In as much as the
history of theology and that of the social sciences of religion are analyzed in this article, it can
be shown that the crisis left open a space for a new distribution of knowledge. This redistri-
bution expresses, within the intellectual field, the evolution of the lieu that was ascribed to
Christianity in French society at the end of the 20" century.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Catholicisme — Katholizismus — catholicism, France — Frankreich — France, années 68 — die
68er — the 68s, histoire — Geschichte — history, sociologie — Soziologie — sociology, théologie —
Theologie — theology, sciences religieuses — Religionswissenschaften — sciences of religion.

Denis Pelletier, directeur d’études a I’Ecole pratique des hautes études, membre du GSRL
(Groupe Sociétés Religions Laicités, UMR 8582 EPHE-CNRS).






	Les savoirs du religieux dans la France des années 68 : le catholicisme entre théologie et sciences humaines

