
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: "Die Kirchen besetzen das Bundeshaus" : die Interkonfessionelle
Konferenz Schweiz und Dritte Welt als Wendepunkt in der
Entwicklungspolitik?

Autor: Tschirren, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Kirchen besetzen das Bundeshaus».
Die Interkonfessionelle Konferenz Schweiz und Dritte
Welt als Wendepunkt in der Entwicklungspolitik?

Stephan Tschirren

«Bundeshaus vorübergehend von Kirchen besetzt». Dies wäre, so schreiben
Hans K. Schmocker und Michael Traber im Tagungsbericht, die passende
Anschrift an den Türen zum Bundeshaus gewesen, als im November 1970 die
«Interkonfessionelle Konferenz Schweiz und Dritte Welt» an zwei Wochenenden im
Nationalratssaal tagte.1 Die Kirchen hätten sich aber nicht für einen Gottesdienst
im Bundeshaus eingefunden, sondern «im Dienst einer sehr weltlichen Sache».

Dabei haben, so Schmocker und Traber, zwei Sachen «Erstaunen und
Unbehagen» ausgelöst: Einerseits hätten sich die Kirchen «erdreistet» im Nationalratsaal

Platz zu nehmen, um eine sehr säkulare Rolle einzunehmen, andererseits
sei die Zusammensetzung der Konferenzteilnehmer gar nicht zu vergleichen
gewesen mit einer gewöhnlichen «gottesdienstlichen» Versammlung.

Es ist aus heutiger Sicht in der Tat bemerkenswert, dass die drei Landeskirchen

als Träger einer Konferenz zur Entwicklungspolitik auftraten und dass diese

im Nationalratssaal stattfinden konnte. Dieser Beitrag geht der Frage wie diese

Konferenz zustande kam. Er versucht sie in die damaligen politischen und
kirchlichen Veränderungen einzuordnen, zeichnet ihren Verlauf nach und fragt
schliesslich nach den konkreten Auswirkungen und Folgen der Konferenz.

Von der Entwicklungshilfe zur Drittweltbewegung

In den frühen Jahren der Entwicklungshilfe dominierte ein technisches
Entwicklungskonzept die Diskussionen wie das Armutsproblem in den Ländern des

Südens gelöst werden sollte. Das Bild der Entwicklungsländer als «unterentwickelte»

Gebiete, die auf finanzielle und technische Hilfe der Industrieländer
angewiesen sind, geht auf das «Punkt-Vier-Programm» Harry Trumans von 1949

zurück. Dieses Bild war auch für die frühe Entwicklungshilfe in der Schweiz

Siehe Hans K. Schmocker/Michael Traber, Schweiz - Dritte Welt. Berichte und Dokumente
der Interkonfessionellen Konferenz in Bern, Zürich/Freiburg, 1971, 9.

SZRKG. 104(2010), 181-199



182 Stephan Tschirren

prägend. Die Entwicklung wurde als Prozess angeschaut, den die «entwickelten»
Länder schon durchgemacht haben und welcher den «unterentwickelten»
Gebieten noch bevorstand. Man sprach von «nachholender Entwicklung» und es

wurde davon ausgegangen, dass das Problem der Armut mit genügend technischer

und finanzieller Hilfe behoben werden könne."
In der zweiten Hälfte der 50er und zu Beginn der 60er Jahre kam es zu einer

eigentlichen Aufbruchstimmung in der Entwicklungshilfe. 1955 wurde die erste

private Hilfsorganisation, das Schweizerische Hilfswerk für aussereuropäische
Gebiete (SHAG, heute Helvetas) aus der Taufe gehoben. Das Heks und die

Schweizer Auslandhilfe (heute Swissaid), die zuvor den Wiederaufbau in Europa
nach dem Zweiten Weltkrieg unterstützt hatten, verlegten ihre Tätigkeiten in die
Entwicklungsländer.3 1961 wurden die beiden kirchlichen Hilfswerke, das katholische

Fastenopfer und das reformierte Brot für Brüder (heute Brot für alle)
gegründet.

Die Begeisterung für die Entwicklungshilfe, welche die Schweizer Bevölkerung

erfasst hatte, hielt nicht lange an. An der Abgeordnetenversammlung des

Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK) am 18. Juni 1968 schätze

Franz Baumann, der Zentralsekretär der dritten Aktion Brot für Brüder, die

Stimmung in der Bevölkerung wenig optimistisch ein:

«Es ist nicht zu übersehen, dass in unserem Volke seit der letzten Aktion (Brot für
Brüder) eine Stimmungsänderung eingetreten ist, die im Blick auf das, was man
Entwicklungshilfe nennt, von Müdigkeit über Skepsis bis zu latentem Malaise
reicht. [...] Die sich häufenden Hinweise auf die jetzt immer mehr und deutlicher
hervortretenden ökonomischen, wirtschaftlichen und soziologischen Fakten von
Zurückgebliebensein gezeichneter und von Hunger bedrohter Erdteile stossen
weithin auf unwirsche Ablehnung oder notorische Vogel-Strauss-Haltung.»4

Franz Baumann stellte eine verbreitete Skepsis und Desillusionierung in der

Bevölkerung fest. Er führte diese auf das Bekanntwerden neuer entwicklungspolitischer

Fakten zurück und stellte damit implizit das bisher vorherrschende

Entwicklungsparadigma in Frage. Er war damit nicht allein. Ab den 60er Jahren

kam immer mehr Kritik an der Modernisierungstheorie und dem Konzept der
nachholenden Entwicklung auf. Diese Kritik baute auf die Arbeiten von Raul

~ Siehe René Holenstein, Was kümmert uns die Dritte Welt. Zur Geschichte der internationalen

Solidarität in der Schweiz, Zürich 1998, 24.
Die Abgeordnetenversammlung des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK)
beschloss am 13. März 1961 die Tätigkeit des Heks auf aussereuropäische Gebiete
auszudehnen, siehe Heinrich Hellstern, Weltweite Nachbarschaft - 20 Jahre Heks. Das Hilfswerk
der Evangelischen Kirchen der Schweiz in den Jahren 1945 bis 1964, Zürich 1964, 53. Die
heutige Swissaid änderte ihren Namen zwar bereits 1956 von Schweizerische Europahilfe
(SEH) zu Schweizerische Auslandhilfe (SAH), eigene Projekte ausserhalb von Europa
wurden aber erst ab 1960 lanciert, siehe Caroline Bühler, Die Mobilisierung der Öffentlichkeit.

Die nationalen Kampagnen der Schweizerischen Auslandhilfe (SALI) 1956-1964, in:
Peter Hug/Beatrix Mesmer (Hg.), Von der Entwicklungshilfe zur Entwicklungspolitik,
Studien und Quellen 19, Bern 1993, 510-524, hier 511.

4
StaL, Arbeitsgemeinschaft BFB - FO - SW 1968/1969/1970, Mappe «Berichte», Franz
Baumann, Aktionskomitee Brot für Brüder III, Rapport des Präsidenten vor der
Abgeordnetenversammlung des Kirchenbundes, 18.6.1968.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik? 183

Prebisch und Hans Singer, die bereits in den 50er Jahren feststellten, dass eine

Integration der Entwicklungsländer in den Weltmarkt ihre Austauschrelationen
verschlechtere statt verbessere.3 Die von dieser These ausgehende Dependenz-
theorie veränderte den Blick auf die bisherige Entwicklungshilfe auch in der

Schweiz. Als Ursache für die Armutsproblematik wurde nicht mehr nur die

Unterentwicklung und damit verbunden ein Nachholbedarf der Entwicklungsländer
ausgemacht. Zwischen der Armut im Süden und dem Reichtum im Norden wurde

eine direkte Verbindung hergestellt. Unterentwicklung wurde nicht länger als

Folge fehlender Entwicklung angeschaut, sondern hatte strukturelle Ursachen.

Diese Kritik am bisherigen Entwicklungsverständnis veränderte auch den Blick
auf die schweizerische Gesellschaft und stellte den eigenen Anteil an der Not in
den Entwicklungsländern zur Debatte. Der Wandel, der in der zweiten Hälfte der

60er Jahre die Gesellschaft in der Schweiz in mancher Hinsicht tief greifend
umgestaltete, beeinflusste das Verständnis von Entwicklungshilfe und die
Beziehungen zu den Entwicklungsländern. Solidarität mit der Dritten Welt ging nun
für viele Leute über karitative Hilfe hinaus, sie wurde zur Kritik an der eigenen
Gesellschaft. Die Industrieländer waren nicht mehr länger Vorbild und

Entwicklungsziel, sondern Profiteure und Verursacher der Armut.6 Man wurde sich

bewusst, dass die Probleme in den Drittweltländern nicht hausgemacht waren und

durch finanzielle Hilfe und Vermittlung von Wissen gelöst werden konnten,
sondern dass sie mit dem Reichtum und dem Lebensstil, der im Norden gepflegt
wurde, in direktem Zusammenhang standen. Die Problematik verschärfte sich
noch durch die Hochkonjunktur in den 50er und 60er Jahren.

Dies veränderte die Auffassung von Entwicklungshilfe. Dominierten vorher

Geldsammlungen und die Unterstützung von Hilfsprojekten im Süden, begann

man sich jetzt auch in die politische Diskussion in der Schweiz einzumischen.
Mit Informations- und Sensibilisierungskampagnen wollte man der Bevölkerung
in der Schweiz zeigen, dass mit unserem Reichtum und Lebensstil eine nicht
unwesentliche Ursache der weltweiten Armut in der Schweiz zu finden war.

Die Drittweltbewegung, die diese Themen aufnahm und in der Gesellschaft zu
einer breiten Resonanz verhalf, lässt sich nur im Kontext der 68er-Bewegung
erklären. Unter dem Eindruck der Ereignisse in den Nachbarländern kam es 1968

auch in der Schweiz, in verschiedenen Städten, an Universitäten und Schulen zu
Protestaktionen. In einer ersten Phase richteten sich die Proteste in erster Linie
gegen Schulen und Universitäten. Gefordert wurde beispielsweise die

Demokratisierung der Untemchtsmethoden, eine Reform der Studienpläne oder der

Verzicht auf eine Erhöhung der Studiengebühren.7 Schon bald ging es aber auch

um breitere Themen und es wurde eine radikale Umgestaltung der ganzen Ge-

Siehe Manuel Schär, Strukturveränderungen statt Entwicklungshilfe? Rezeption und Diffusion

der Dependenztheorie in der schweizerischen Entwicklungspolitik 1968-1978, Liz.
Univ. Bern, Bern 2007, 29.
Siehe Holenstein, Was kümmert uns die Dritte Welt (wie Anm. 2), 132.

Siehe Christina Späti, 1968 in der Schweiz. Zwischen Revolte und Reform, in: dies./Damir
Skenderovic (Hg.), 1968 - Revolution und Gegenrevolution. Neue Linke und Neue Rechte
in Frankreich, der BRD und der Schweiz, Itinera Fase. 27 (2008), 51-66, hier 52 f.



184 Stephan Tschirren

Seilschaft gefordert. Christina Späti benennt die grossen Themen der 68er

Bewegung: die Kritik am kapitalistischen Wirtschafts- und Gesellschaftssystem,
an den faschistischen Tendenzen und an der Dominanz der westlichen Welt über
die Entwicklungsländer.8

In der Sensibilisierung für die Nord-Süd-Thematik spielte der Vietnamkrieg
eine zentrale Rolle. Der Befreiungskampf in Vietnam nährte Hoffnungen auf
grosse gesellschaftliche Veränderungen, der Protest gegen den Vietnamkrieg war
für die 68er Teil eines weltweiten antiimperialistischen Kampfes. René Holenstein

betont, dass durch die Vietnam-Solidarität für die jüngere Generation der
Nord-Süd-Konflikt bestimmend wurde, während die Kriegsgeneration weiterhin
auf die Auseinandersetzung zwischen Ost und West festgelegt war.''

Die Drittweltproblematik war für die 68er Bewegung einer von mehreren
Ansatzpunkten, für die von ihnen angestrebten gesellschaftlichen Veränderungen.
Sie steht damit in einer Reihe mit Umweltschutzanliegen, der Friedens- und

Anti-Atombewegung, dem Kampf der Frauen um Gleichberechtigung sowie der

Forderung nach kulturellen Freiräumen, aber auch mit der Überfremdungsfrage
oder dem Jurakonflikt.

Der Aufbruch in den Kirchen

Auch für die Kirchen fand in den 60er Jahren ein grosser Wandel statt. Mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil gelang der katholischen Kirche der Ausbruch aus
der Enge des vorkonziliaren Katholizismus. Mit dem Dekret über den Ökumenismus

stellte sie die Beziehungen zu den anderen christlichen Kirchen auf eine

neue Grundlage. Nimmt man die ablehnende Haltung Roms gegenüber dem
Ökumenischen Rat der Kirchen (ÖRK) zum Massstab, so waren die Aussagen
des Konzils zum ÖRK revolutionär. Die katholische Kirche nahm Abschied von
der Haltung, dass eine Einheit der Christen nur über die «Rückkehr» der anderen
Konfessionen zur katholischen Kirche zu realisieren sei. Stattdessen betonte das

Konzil die Gemeinsamkeiten der Lehre von Katholiken und Protestanten. «Unitatis

redintegratio» würdigte die Bemühungen der ökumenischen Bewegung für
die christliche Einheit, den Dialog und das gegenseitige Verständnis. Das Dekret
schloss mit einem Aufruf an alle Katholiken sich an den ökumenischen Bemühungen

zu beteiligen. Karl Rahner und Herbert Vorgrimler würdigen das
Ökumenismusdekret dementsprechend:

«Das Dekret ist in Sprache und Mentalität ein Fortschritt innerhalb einer seit der
Gründung des Weltrats der Kirchen angebahnten Entwicklung. Der Sache nach
bringt es einen entscheidenden Schritt nach vorwärts: den Eintritt der katholischen
Kirche in die ökumenische Bewegung.»1

Siehe Späti, 1968 in der Schweiz (wie Anm. 7), 55.
Siehe Holenstein, Was kümmert uns die Dritte Welt (wie Anm. 2), 171.
Karl Rahner/Herbert Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg i.Br. 2''2002, 227.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik? 185

Aus entwicklungspolitischer Sicht setzte die Enzyklika «Populorum progressio»
von 1967 ein starkes Zeichen. Einerseits forderte sie im Namen der Solidarität
mehr konkrete Mittel und rief zum Teilen des eigenen Reichtums auf. Andererseits
übte «Populorum progressio» Kritik an den aktuellen Wirtschafts- und
Handelsstrukturen, die den Entwicklungsländern keine Entwicklungschancen gaben."

Mit dem Aufruf zur Beteiligung an den ökumenischen Bemühungen durch
das Konzil und den klaren entwicklungspolitischen Positionen von Populorum
progressio bereitete die katholische Kirche ihr Terrain vor für gemeinsame kon-
fessionsübergreifende Aktivitäten und ein verstärktes Engagement in
Entwicklungsfragen. Davon profitierte nicht zuletzt auch die Interkonfessionelle
Konferenz Schweiz - Dritte Welt.

Zu einem wichtigen Bezugspunkt politisch engagierter Christen wurde zudem
der ÖRK, bei dem es in den 60er Jahren zu einer thematischen Neu-Orientierung
kam. Die Hoffnung auf substantielle Fortschritte bei der Einheit der christlichen
Kirchen, die noch an der Vollversammlung 1961 in Neu-Delhi spürbar gewesen

war, hatte sich nicht im gewünschten Mass erfüllt. Auch aus diesem Grund be-
fasste sich die vierte Vollversammlung des ÖRK, die 1968 in Uppsala stattfand,
stärker mit dem aktuellen Zustand der Welt. Vor allem aber sah sie sich direkt
konfrontiert und betroffen von den aktuellen politischen Ereignissen:

«Aufsehenerregende Schritte in wissenschaftliches Neuland, der Protest
revoltierender Studenten, das Erschrecken über politische Morde, kriegerische Zusam-
menstösse: das sind die Zeichen des Jahres 1968. Vor diesem Hintergrund traf
sich die Vollversammlung in Uppsala.»1"

Den Willen an einer Erneuerung der Kirche und der Welt mitzuarbeiten zeigte sich

auch am Motto, unter dem die Versammlung in Uppsala stand: «Siehe, ich mache

alles neu!» Der ÖRK wollte die Schreie derer, die sich nach Frieden sehnen, nach

Gerechtigkeit rufen und Menschenwürde verlangen, nicht nur hören, er wollte auch

handeln. Philip Potter, Generalsekretär des ÖRK von 1972-1984, beschrieb in
einem Artikel zum vierzigjährigen Jubiläum des Rates die Aufbruchstimmung:

«Sicherlich war unsere Verbundenheit im Ökumenischen Rat so stark, dass die
Teilnehmer sich frei fühlten, die Stimme - sogar eine grelle - für die Abwesenden
zu sein. Und der ökumenische Rat war an einen Punkt gelangt, an dem wir von
Feststellungen und Hoffnungen zu mutiger Aktion übergehen müssten. Damals
sagten wir oft: (Hoffnung ist Liebe in Aktion.) In Uppsala sprach man die
Wahrheit in Liebe aus.»1'

Siehe Populorum progressio 81, zit. in: Enzyklika «Populorum progressio» über die
Entwicklung der Völker, Eingeleitet von Oswald Nell-Breuning. Nachkonziliare Dokumentation,

Bd. 4, Trier 1967.
Norman Goodall, Bericht aus Uppsala 1968. Offizieller Bericht über die vierte
Vollversammlung des ökumenischen Rates der Kirchen Uppsala 4.-20. Juli 1968. Genf 1968, 1.

Siehe Philip Potter, Die Botschaft und die Botschaften, in: Es begann in Amsterdam. Vierzig
Jahre Ökumenischer Rat der Kirchen. Beiheft zur Ökumenischen Rundschau, hg. vom
Ökumenischen Rat der Kirchen, Nr. 59, Frankfurt a.M. 1989, 33 f.



186 Stephan Tschirren

Diese «Zuwendung zur Welt» wurde jedoch nicht erst in Uppsala zum Thema.

Bereits an der Weltkonferenz für Kirche und Gesellschaft, die 1966 in Genf
stattfand, rückte die Verantwortung der Kirchen gegenüber der Welt stärker ins Be-
wusstsein der Teilnehmenden.14 Die Kluft zwischen Arm und Reich wurde zum
brennenden Thema, die Diskussionen waren geprägt durch eine starke Sozialkritik

und standen damit ganz in der Tradition der «Bewegung für praktisches
Christentum». Das gemeinsame Handeln und die Aufrufe zu sozialer und
politischer Aktion waren bestimmend. Auch deshalb wurde im Zusammenhang von
Uppsala oft von einem «Säkularökumenismus» gesprochen.15 Die thematische

Neuorientierung blieb aber nicht unumstritten. Kritik entzündete sich insbesondere

am Rassismusprogramm, welches nach Uppsala eingerichtet wurde. Vor
allem der Sonderfonds des Programms, aus dem teilweise auch Befreiungsgruppen

in Lateinamerika und Afrika unterstützt wurden, die sich nicht voll-
umfänglich von Gewaltanwendung distanzierten, löste viele Diskussionen aus.
Es wurden Vorwürfe laut, der ÖRK unterstütze Gewalt und Terror. Auch in der

Schweizer Kirche wurde das Programm kritisiert. Während es vom Heks unterstützt

wurde, stiess es innerhalb des SEK auf Ablehnung. Vor allem dem Aufruf
des ÖRK an ausländische Unternehmen sich aus Südafrika zurück zu ziehen,
wollte sich der SEK nicht anschliessen. Stattdessen legte er ein eigenes

Programm vor, das die Zusammenarbeit mit der Schweizer Wirtschaft und den

weissen südafrikanischen Kirchen fördern wollte.16

In Uppsala waren viele Themen in konkreter Form präsent, die den Diskurs
über die Beziehungen zwischen Nord und Süd im kirchlichen Umfeld stark

prägten. Entwicklungszusammenarbeit, Menschenrechte, Diskriminierung und
Gewalt waren zu einem wichtigen Teil der Arbeit des ÖRK geworden. Dies war
einerseits auf ein Bedürfnis der Kirchen in den ehemaligen Kolonien zurück zu
führen. Andererseits wurden damit aber wichtige Impulse in die Kirchen, vor
allem zu Gruppen und Hilfswerken, die sich mit diesen Themen auseinandersetzten,

gesandt. Aus der Distanz betrachtet war die Zeit um Uppsala, die späten
60er Jahre, für die ökumenische Bewegung besonders fruchtbar. Für Konrad
Raiser wurde Uppsala zu einem Symbol eines breiten Ökumenebegriffs:

«Die Vollversammlung des ÖRK in Uppsala 1968 ist zum Symbol dieser
umfassenden Wahrnehmung des ökumenischen Horizontes geworden. Dies gilt für die

15
Siehe Neuner, Kleines Handbuch der Ökumene (wie Anm. 14). 96.

" Siehe Holenstein. Was kümmert uns die Dritte Welt (wie Anm. 2). 139.
7

Konrad Raiser, Ökumene im Übergang. Paradigmenwechsel in der ökumenischen Bewe-
12.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik? 187

Neue Ideen für eine schweizerische Entwicklungspolitik

Im Kontext dieser gesellschaftspolitischen und weltkirchlichen Entwicklung
kamen auch die Schweizer Kirchen in Bewegung. Für die Interkonfessionelle
Konferenz Schweiz und Dritte Welt waren insbesondere die Aktivitäten von
André Biéler von grosser Bedeutung.

Bereits 1964 forderte der Sozialethiker und Ökonom André Biéler in einer
Rede vor der Abgeordnetenversammlung des SEK neben Veränderungen der

Handelsbeziehungen zwischen Norden und Süden auch eine Erhöhung der

Entwicklungshilfe auf drei Prozent des Nationaleinkommens der Industrieländer.
Diese Mittel sollten den staatlichen Rüstungs- und Militärbudgets entnommen
werden. Die Kirchen, so Biélers Idee, sollten in einer neutralen Vermittlerrolle
diesen Vorschlag den jeweiligen Regierungen unterbreiten. Eine vom SEK

eingesetzte Studienkommission erarbeitete auf der Basis von Biélers Vorschlägen
einen Bericht zuhanden der Weltkonferenz «Kirche und Gesellschaft». Unter
dem Titel «Für eine gemeinsame energische Aktion zugunsten der

Entwicklungsländer» wurde der Bericht, der 14 Thesen umfasste, der Abgeordnetenver-
sammlung des SEK vorgelegt.ls Am 21. Juni 1966 wurde er mit Ausnahme der
Thesen 12 und 13 angenommen. Die beiden abgelehnten Thesen forderten die
Kirche einerseits auf, sich aktiv gegen den Rüstungswettlauf einzusetzen und
andererseits bekräftigten sie die Idee André Biélers drei Prozent des Nationaleinkommens

der reichen Länder in die Entwicklungshilfe zu investieren. Ohne diese

beiden Punkte wurde der Bericht als Arbeitspapier für die Weltkonferenz «Kirche

und Gesellschaft», die 1966 in Genf stattfand, dem Ökumenischen Rat der

Kirchen übermittelt. Innerhalb der schweizerischen Kirche wurden die Ideen

Biélers nicht mehr weiter verfolgt.19
André Biéler gab nach diesem Misserfolg seine Ideen jedoch nicht auf.

Gemeinsam mit Max Geiger und Lukas Vischer, lud er auf den 14. Januar 1968

etwa 60 Personen in die Tagungsstätte Gwatt ein. Das Dokument, das eine
Redaktionskommission im Anschluss an dieses Treffen erarbeitete, wurde im März
1968 als Erklärung von Bern (EvB) verabschiedet. Obwohl in der Öffentlichkeit
vor allem die persönliche Verpflichtung der Unterzeichnenden drei Prozent des

Einkommens für Entwicklungsprojekte einzusetzen wahrgenommen wurde, war
die Erklärung von Bern primär ein politisches Dokument zur Schweiz und ihrer

Beziehungen zur Dritten Welt. Anne-Marie Holenstein, die als erste Sekretärin
der EvB die Unterschriftensammlung koordinierte charakterisiert den Wert
dieser Erklärung so:

s Siehe Für eine gemeinsame energische Aktion zugunsten der Entwicklungsländer. Bericht
des Vorstandes des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes zuhanden der Weltkonferenz

«Kirche und Gesellschaft» (12.-26. Juli 1966) über die Vorschläge von Pfr. André
Biéler. Dr. Rer.pol.. betreffend Hilfe an die Entwicklungsländer. Bern 1966.

19
Siehe Renate Spörri. Der Einfluss der Erklärung von Bern auf den Bund, in: Hug/Mesmer
(Hg.). Von der Entwicklungshilfe zur Entwicklungspolitik (wie Anm. 3). 550-569. hier 554.



188 Stephan Tschirren

«In diesem Dokument manifestierten sich gleichzeitig ein neues politisches Be-
wusstsein und eine neue Theologie, welche die Neuordnung der eigenen Gesellschaft

und der Weltpolitik als ihre Aufgabe verstanden. Es war eine (Erklärung),
welche die ethnozentrischen Auffassungen von (nachholender Entwicklung), die
im kalten Krieg von links bis rechts gang und gäbe waren, konsequent überwand,
indem sie von einer ganzheitlichen politischen Betrachtung der Nord-Süd-
Beziehungen ausging und damit Forderungen nach Strukturveränderungen in den

Handels- und Finanzbeziehungen verband.»20

Die Ideen von André Biéler wurden also schliesslich ausserhalb der kirchlichen
Strukturen weiterverfolgt. Doch auch wenn die offiziellen Kirchen sich

vorsichtig zeigten und sich nicht exponieren wollten, konnten sie sich den aktuellen

Entwicklungen nicht verschliessen. Die Kritik am bisherigen Entwicklungsmodell,

die an den internationalen Konferenzen des ÖRK von Vertretern aus

dem Süden deutlich geäussert und von kirchlich engagierten Menschen in der
Schweiz aufgenommen wurde, beeinflussten die Haltung der offiziellen Kirchenorgane.

Zudem wuchs die Einsicht, dass die bisherigen Entwicklungsanstrengungen

keine grundsätzlichen Verbesserungen gebracht hatten.

Die Kirchen tagen im Bundeshaus

So wurde der Vorschlag, eine Konferenz zum Thema Schweiz und Dritte Welt
zu organisieren positiv aufgenommen und unterstützt. Die Idee dazu stammte

von Hans Ruh, der zu dieser Zeit theologischer Mitarbeiter des SEK war. Er
hatte als Journalist der Basler Nachrichten 1966 an der Weltkonferenz «Kirche
und Gesellschaft» in Genf teilgenommen. Weil die Botschaften dieser Konferenz
teilweise stark gesellschaftskritische Positionen vertraten, bereitete es den
kirchlichen Institutionen in der Schweiz teilweise Schwierigkeiten sie zu vertreten
und zu verbreiten. Die verschiedenen Positionen zur Entwicklungspolitik innerhalb

der Kirche in einen gemeinsamen Dialog zu bringen war deshalb ein
wesentliches Ziel der Konferenz. Angestrebt wurde aber nicht nur eine
innerkirchliche Diskussion, sondern eine gesamtgesellschaftliche Debatte, an der sich

Entwicklungsspezialisten, und Vertreter von Wirtschaft und Politik beteiligen
sollten. In einem Vortrag umriss Hans Ruh, die Konzeption der Konferenz fol-
gendermassen:

«Hier soll es nun darum gehen, dass in grossem Stil die Utopisten und die Realisten,

die Diagnostiker in unserem Sinne mit den Verantwortlichen in Politik und
Wirtschaft konfrontiert werden, damit endlich diese Fragen im schweizerischen
Raum verhandelt werden.»"1

Fehlendes Wissen und der Mangel an fundierter entwicklungspolitischer
Information war fur viele entwicklungspolitisch engagierte der Hauptgrund für das

Desinteresse breiter Bevölkerungskreise an Entwicklungsfragen. Die Notwendig-

20 Anne-Marie Holenstein/Regula Renschler/Rudolf Strahm, Entwicklung heisst Befreiung.
Erinnerung an die Pionierzeit der Erklämng von Bern. Zürich 2008, 15.

21
StaL, Mappe «Berichte» (wie Anm. 4), Die Schweiz und die Dritte Welt. Vortrag gehalten
von Hans Ruh am FF Fpr. Rapport, 13. Januar 1969 in Bern, 9.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik'? 189

keit einer «umfassenden Bildungsarbeit» war deshalb für die Initianten der ersten
gemeinsamen Kampagne von Brot für Brüder, Fastenopfer und Swissaid ein
entscheidendes Argument," entwicklungspolitische Informationen waren auch für
die Organisatoren der Interkonfessionellen Konferenz ein zentrales Anliegen.
Neben der Verbesserung des innerkirchlichen Dialogs und der Vermittlung von
Informationen nahm sich die Konferenz schliesslich auch eine direkte politische
Mitbestimmung der Kirchen vor:

«Der Schweizerische Evangelische Kirchenbund, die römisch-katholische Kirche
der Schweiz und die Christkatholische Kirche der Schweiz sind übereingekommen,

auf den Herbst 1970 zu einer (Interkonfessionellen Konferenz: Schweiz und
Dritte Welt) einzuladen. Ziel der Konferenz ist es, den Versuch zu unternehmen,
einige Vorschläge zur schweizerischen Entwicklungspolitik zu erarbeiten.»23

Mit diesem Ziel erhoben die Organisatoren der Konferenz einen Anspruch, der
einerseits über die traditionelle Rolle der Kirche hinausging, andererseits aber
durchaus dem damaligen Selbstverständnis entsprach. Bekräftigt wurde er zudem
durch die Wahl des Tagungsortes im Bundeshaus.

Die Verantwortung für die Konferenz lag bei einem ökumenischen Studien-
ausschuss, der von Justifia et Pax, der Theologischen Abteilung des SEK und der
Christkatholischen Kirche gemeinsam getragen wurde.24 Für die Organisation
der Konferenz wurde Hans Ruh vom SEK ab 1969 freigestellt. Der Direktor von
Justitia et Pax, Joseph Clerc arbeitete ab Anfang 1970 vollamtlich an der
Vorbereitung mit. Bereits vor der Konferenz wurden den Teilnehmenden insgesamt
vierzehn Studiendokumente und Papiere zur ökonomischen und politischen Lage
der Entwicklungsländer, der Handelspolitik als Instrument der Entwicklungspolitik,

den Aspekten privater und öffentlicher Investitionen in die Entwicklungshilfe

den Themenkreisen Kultur und Entwicklung sowie zu Erziehung und
Ausbildung, zugestellt."5 Auch die Forderung nach Abrüstung wurde erneut thematisiert,

allerdings nicht mit der Drei-Prozent-Forderung Biélers verbunden.
Die Einladungen für die Konferenz gingen an ein breites Publikum, namentlich

Fachleute aus Wirtschaft, Verwaltung und Wissenschaft, Vertretern und
Vertreterinnen von Hilfswerken, Kirchen und Missionsgesellschaften, Gäste aus
dem Süden sowie Vertreterinnen und Vertretern der Jugend. Schliesslich folgten
der Einladung ungefähr 250 Personen.

Siehe StaL (wie Anm. 4), Kontaktgespräch zwischen einer Delegation des Aktionskomitees
«Brot ftir Brüder 3» und einer Vertretung des Fastenopfers der Schweizer Katholiken, 6. Juni
1968. 1.

Interkonfessionelle Konferenz: Schweiz und Dritte Welt. Dokument Nr. 1, Bern 1970.

Mitglieder des Studienausschusses waren: A. Biéler, Nyon; R. Bréchet, Genf; P. Bungener,
Carouge; Ch. Eckenstein. Bern; J. Gaegauf Zürich; P. Gessler, Männedorf; J. L. Juvet,
Neuenburg; D. Maillât, Neuenburg; Y. P. Ong, Zürich; H.-P. Peter, Zürich; R. Pestalozzi,
Bern; F. Raaflaub, Basel; A. Rieh, Zürich; J. P. Rüttimann, Bern; Ch. Schaechtelin,
Lausanne; F. Schuppisser, Bern; R. Strafini, Burgdorf; W. Wittmann, Fribourg; B. Zanetti, Bern.
Beauftragte der Kirchen: H. Ruh, Bern; J. Clerc, Beni; K. Stalder, Bern. Zit. in: Schmocker/
Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 18.

Siehe Interkonfessionelle Konferenz: Schweiz und Dritte Welt (wie Anm. 23), 7-14.



190 Stephan Tschirren

Die erste Session, die vom 30. Oktober bis am 1. November dauerte, diente
einer Auslegeordnung der Argumente und der Anhörung der Fachleute. Dabei

waren einige bekannte Persönlichkeiten zu hören. Das Eröffnungsreferat hielt
Alt-Bundesrat und ehemaliger Aussenminister Willy Spühler, der als Tagungspräsident

gewonnen werden konnte. Im Verlauf des ersten Konferenztages sprachen

zudem der amerikanische Vorsitzende des Entwicklungsausschusses (DAC)
der OECD, Botschafter E. Martin und der Direktor des Schweizerischen
Bankvereins Franz Lütolfi Während E. Martin über die Entwicklungsleistungen der
westlichen Industrieländer insbesondere der Schweiz sprach und ihr ein wenig
schmeichelhaftes Zeugnis ausstellte,26 forderte Lütolf eine Verdoppelung der
schweizerischen Entwicklungshilfe um wenigstens auf den Durchschnitt der
DAC-Länder zu kommen.27 Auf Antrag der Jugendfraktion wurde die
Nachmittagssession durch Gewerkschafter Francis aus Jamaika als Vertreter aus dem
Süden eröffnet.28 Seine Anklage der ausbeuterischen Rolle der Schweiz wurde
gelobt und kritisiert. Ein erstes Mal zeigte es sich, dass die Teilnehmenden in
zwei klare Blöcke geteilt waren. Die Vertreterinnen und Vertreter aus dem
Süden, die Jugendfraktion und einige Theologen auf der einen Seite, auf der
anderen die Vertreter von Wirtschaft und Verwaltung. Den ersten Konferenztag
schloss schliesslich Christoph Eckenstein ab. Der ehemalige handelspolitische
Berater der UNO-Sonderorganisation für Handels- und Entwicklungsfragen
(UNCTAD) und Mitglied des Studienausschusses der Konferenz referierte zu
den handelspolitischen Aspekten der Entwicklungsdiskussion. Der Höhepunkt
des ersten Konferenzwochenendes war jedoch die Rede von Raul Prebisch, dem
früheren Generalsekretär der UNCTAD. Als einer der Väter der Dependenz-
theorie forderte er eine Veränderung im gesamten Machtgefüge. Ohne diese sei
eine Entwicklung und die Partizipation aller Menschen an den materiellen und

geistigen Gütern der Weltgemeinschaft nicht möglich.29

Aufgrund der Materialien aus der ersten Session wurden zwischen den beiden
Sessionen Textentwürfe erstellt, die den fünf Arbeitsgruppen als Grundlage
dienten. Diese Gruppen erarbeiteten in der zweiten Session, die vom 20. bis 22.

November dauerte, fünf Schlussdokumente zu den Themen Mensch und Gesellschaft

in der Entwicklung, Information und Bewusstseinsbildung, Technische
Zusammenarbeit, Handelsfragen und finanzielle Beziehungen zu den
Entwicklungsländern.30 Die Abschlussdokumente nahmen zuerst eine Darstellung und

Analyse der Problematik vor. Dabei wurden durchaus klare Formulierungen
gefunden. Das Dokument zu Mensch und Gesellschaft in der Entwicklung bei-

Die öffentliche Hilfe der Schweiz stehe, so Martin, im Verhältnis zum Volkseinkommen unter

dem Durchschnitt der westlichen Industrieländer; siehe Schmocker/Traber, Schweiz -
Dritte Welt (wie Anm. 1), 21.
Für den Verlauf der Konferenz siehe Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm.
1), 20-27, hier 21.
Siehe Holenstein/Renschler/Strahm, Entwicklung heisst Befreiung (wie Anm. 20), 38.

2<)
Siehe Schmocker/Traber, Schweiz- Dritte Welt (wie Anm. 1), 24.
Die Schlussdokumente sind zu finden bei: Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie
Anm. 1), 43-117.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik? 191

spielsweise betonte, dass für eine «echte Entwicklung» gleichzeitig «die

Erneuerung des Menschen und der Gesellschaft und somit die Schaffung neuer
Sozialstrukturen» nötig sei. Im selben Dokument findet sich auch ein Katalog
mit praktischen Handlungsvorschlägen. Diese Vorschläge richteten sich in erster
Uinie an die Kirchen, die durch ihre Stellungnahme zugunsten der Unterdrückten
nicht umhin kämen, «die bestehenden Wirtschafts- und Sozialsysteme in Frage
zu stellen und folglich Änderungen in der Gesellschaft hervorzurufen.»31

Die zweite Session verlief äusserlich weniger spektakulär als die erste. Auch
wenn in den Gruppen die Meinung teilweise heftig aufeinander prallten, fand
sich in den fünf Abschlussdokumenten eine «unerwartete Einmütigkeit», wie
Schmocker und Traber festhielten. Für sie war das «eigentliche
Aufsehenerregende» an der Konferenz, dass «die Teilnehmer einen grossen Lernprozess
durchgemacht hatten».32

Die Herausforderung der Jugend

Neben den Vertretern von Wissenschaft, Wirtschaft, Verwaltung und Kirchen
luden die Organisatoren der Interkonfessionellen Konferenz: Schweiz und Dritte
Welt auch eine Gruppe junger Leute ein. Viele von ihnen stammten aus dem
Umfeld der Arbeitsgruppe Dritte Welt (AG3W), die bereits in den Jahren zuvor
durch verschiedene Aktionen zur Entwicklungspolitik von sich Reden gemacht
hatte.33 Vor allem die Weihnachtsaktionen, die unter dem Motto «Denken statt
schenken» auf das Missverhältnis zwischen vorweihnachtlichem Massenkonsum
und der Armut in der Dritten Welt aufmerksam machte, wurde in der Öffentlichkeit

zur Kenntnis genommen.
Bereits im Vorfeld der Konferenz fand ein erstes Treffen der JugendVertreter

und -Vertreterinnen statt. Weil ihrer Ansicht nach schon die Konzeption der
Konferenz schwerwiegende Schwächen aufwies, wurde sogar über einen Boykott der
Konferenz diskutiert. Der Boykottvorschlag fand innerhalb der Jugendfraktion
jedoch keine Mehrheit. Noch vor der Konferenz verbreitete die Jugendfraktion
eine Stellungnahme, die ihren Blick auf die Grundlagen einer schweizerischen

Entwicklungspolitik wiedergab:

1. «Es gilt, nach den Ursachen der sogenannten Unterentwicklung zu forschen.
Diese liegen nicht primär in den (Entwicklungsländern), sondern bei uns.
Wir sind das Problem.

2. Die (Entwicklungsländer) müssen nicht einfach einen Rückstand aufholen,
sondern sich vom ausbeuterischen Diktat der Industrieländer befreien.

Siehe Schmocker/Traber. Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 51.
Siehe Schmocker/Traber. Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 26.
Siehe Rahel Fischer, «Die Solidarität in den Strukturen». Entwicklungspolitische Konzepte,
Aktionen und Lebenswelten der Arbeitsgruppe Dritte Welt Bern 1968-1976, Liz. Univ.
Bern, Bern 2007.



192 Stephan Tschirren

3. Entwicklungshilfe im üblichen Sinn führt nicht zum Ziel; nötig sind Struk¬

turveränderungen in den internationalen Wirtschaftsbeziehungen; dies setzt
Strukturveränderungen in unserem Lande voraus.

4. In der Entwicklungspolitik kommt es nicht so sehr darauf an, mehr zu ge¬
ben, als vielmehr weniger zu nehmen. Die Schweiz ist einem Räuber zu
vergleichen, der dem Opfer einen winzigen Teil der Beute als (Entwicklungshilfe)

zurückgibt.»34

Zu Beginn der Konferenz warf die Jugendfraktion grundsätzliche Fragen auf:
Warum wurden so wenige Vertreter aus Entwicklungsländern eingeladen? Warum

bemühte man sich nicht, Vertreter aus sozialistischen Staaten wie Tanzania,
Sambia, Algerien, Kuba usw. nach Bern zu bekommen? Warum wurden die

Erfahrungen des grössten Entwicklungslandes, China, ignoriert? Warum wird das

Problem des Rassismus im südlichen Afrika nicht erwähnt? Warum werden die

prophetischen Figuren Lateinamerikas (wie Dom Helder Câmara und Ivan Illich)
übergangen?35 Die Vertreterinnen und Vertreter der Jugendfraktion stellten sich
auf den Standpunkt, dass die Konferenz die grundlegenden strukturellen Fragen
zu wenig berücksichtigte und forderten, die Ursachen der Armut und des Hungers,

stärker ins Zentrum zu stellen. Um diesen Forderungen Nachdruck zu
verleihen, traten die Mitglieder der Jugendfraktion in einen 24-stündigen Hungerstreik,

der auch in der Presse Beachtung fand.36

Schmocker und Traber betonten mehrfach das Engagement und das grosse
Fachwissen der Vertreterinnen und Vertreter der Jugendfraktion. Dank ihnen
fanden auch einige durchaus kritische Ansätze Eingang in die Schlussdokumente.

Allerdings gingen der Jugendfraktion die Aussagen der Konferenz zu wenig
weit. Sie kritisierten, dass die Ursachen der Unterentwicklung im Schlussbericht

zu wenig thematisiert worden seien. In einer eigenen Schlusserklärung, bekräftigten

die Jungen ihre Positionen. Sie betonten, dass sie an der Konferenz «nach

Möglichkeiten einer wirksameren schweizerischen Entwicklungspolitik» gesucht
und sich dabei an die gesellschaftlichen Realitäten der Schweiz gehalten hätten.

Allerdings, so gab die Jugendfraktion zu bedenken, sei das aktuell Mögliche
nicht das Notwendige für die Menschen in den Entwicklungsländern. Zudem
seien die nötigen Veränderungen nur im politischen Kampf zu erreichen und sie

selber seien bereit, sich für Veränderungen zugunsten der Dritten Welt zu
engagieren. Schliesslich forderten sie als langfristig Betroffene der aktuellen Politik
konkrete Mitspracherechte und Vertretungen der Jungen in entwicklungspolitischen

Gremien.37

Sowohl in den Zeitungsberichten über die Konferenzen als auch in
Rückblicken, wie zum Beispiel im Missionsjahrbuch 1971 fanden die Aktionen und
Interventionen der Jugendfraktion grosse Beachtung. AI Imfeid bezeichnet den

«Aufstand der Jugendfraktion» sogar als das «Bedeutungsvollste und zugleich

"* Schmocker/Traber, Schweiz- Dritte Welt (wie Anm. 1), 29 f.
Siehe Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 29.

" Siehe Entwicklung durch Revolution oder Evolution? in: Tagesanzeiger, 2. November 1970.
'7

Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 34 f.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik? 193

auch Dramatischste» an dieser «welthistorischen Debatte im kleinen».38 Der
Einfluss der Jugendfraktion zeigte sich konkret auf zwei Ebenen. Einerseits prägten

sie die Konferenz mit ihrem Auftreten und den angewendeten Methoden, mit
denen andere Konferenzteilnehmer teilweise Mühe bekundeten. Andererseits
schlug sich die Mitarbeit der Jungen inhaltlich in den Abschlussdokumenten
nieder. Die Konferenz bekam einen «Linksdrall», der in dieser Form
wahrscheinlich nicht voraus gesehen wurde.

Die Auswirkungen der Konferenz

Die Interkonfessionelle Konferenz Schweiz - Dritte Welt wirkte in vielfältiger
Weise nach. Einerseits hatte sie konkrete institutionelle Auswirkungen. Die
Gründung, der i3w, der Informationsstelle Dritte Welt, die der Arbeitsgemeinschaft

der Hilfswerke angegliedert wurde, geht beispielsweise auf eine Empfehlung

im Schlussdokument zu Information und Bewusstseinsbildung zurück.
Zudem stand die Gründung des Instituts für Sozialethik des SEK in einem engen
Zusammenhang mit der Vorbereitung der Konferenz.39 Die Anfrage des SEK
nach einer katholischen Beteiligung an der Vorbereitung war schliesslich auch
der entscheidende Anstoss zur Gründung der Schweizerischen Nationalkommission

Justitia et Pax.4

In entwicklungspolitisch engagierten kirchlichen Kreisen waren die Konferenz

und die von ihr verabschiedeten Dokumente in den folgenden Jahren wichtige

argumentative Referenzpunkte, die breit diskutiert wurden. So machten der
Schweizerische Katholische Missionsrat (SKM) und der Schweizerische
Evangelische Missionsrat (SEMR) im Missionsjahrbuch von 1971 - zum ersten Mal
gaben es die beiden Missionsräte in diesem Jahr übrigens gemeinsam heraus -
einen ausführlichen Rückblick auf die Konferenz. Auch für die kirchlichen
Hilfswerke bildeten die Konferenzdokumente einen wichtigen Bezugspunkt ihrer
Arbeit. So publizierten Brot für Brüder und Fastenopfer in einem Büchlein
ausgewählte Dokumente und Kommentare der Konferenz.41 Ihre Bedeutung für die
Hilfswerksarbeit zeigt sich auch im Beschluss der Staatsanwaltschaft Basel-Stadt
auf die Klage des Zürcher Regierungsrates gegen Brot für Brüder wegen Spen-
denmissbrauchs nicht einzutreten. In der Begründung wird wie folgt auf die
Konferenz Bezug genommen:

Siehe AI Imfeid. Die Konferenz in der Rückblende, in: Auf dem Weg zu einer schweizerischen

Entwicklungspolitik. Missionsjahrbuch der Schweiz 1971, 38. Jahrgang. Freiburg/
Basel 1971.8-13. hier 12.

Siehe Gespräch mit Hans Ruh am 3. August 2010.
Siehe Sabine Vonlanthen, Justitia et Pax 1969-1993. Die Schweizerische Nationalkommission

im Spannungsfeld zwischen Kirche und Politik. Freiburg 2005, 32 f.
Siehe Brot für Brüder/Fastenopfer. Mission - Entwicklungshilfe: Texte zu ungelösten
Fragen - Ausgewählte Dokumente der «Interkonfessionellen Konferenz: Schweiz und Dritte
Welt» in Bern, versehen mit Kommentaren. Fakten und Zahlen. Luzern 1970.



194 Stephan Tschirren

«Aus den oben zitierten Empfehlungen der Interkonfessionellen Konferenz in Bern
1970 geht deutlich hervor, dass sich die Information der Hilfswerke heute nicht
mehr auf solche im Rahmen des Zwecks der von diesen Hilfswerken durchzuführenden

Hilfskampagne halten kann, wie dies von den Anzeigestellern behauptet
wird. Die Hilfswerke (Brot für Brüder), (Swissaid) u.a. sind der Meinung, dass sie

dringend auf ein aussenpolitisches Klima angewiesen seien, in dem ihre Arbeit
fruchtbar werden könne. Entwicklungshilfe bedeute nicht nur, Wunden zu heilen,
sondern deren Ursachen zu verhindern. Eine der Ursachen dieser Wunden seien
jedoch zweifellos die Waffenlieferungen.»42

Die handelspolitischen Fragen, die an der Konferenz eine wichtige Rolle gespielt
hatten wurden an interkonfessionellen Tagungen im Tagungs- und Studien-
zentrum Boldern weiter diskutiert. So fand beispielsweise im Juni 1972 unter
dem Titel «Kirchen, Aussenhandel und Entwicklungsländer» eine Konferenz zu
Fragen der UNCTAD III Konferenz in Santiago statt. Die Tagungsunterlagen
bezogen sich explizit auf die Interkonfessionelle Konferenz.43

Trotzdem stellt sich die Frage, wie breit die Aussagen der Konferenz Schweiz

- Dritte Welt wirklich rezipiert wurden und welchen Stellenwert sie beispielsweise

in den kirchlichen Institutionen erhielten. Zwar betont Urs Altermatt, dass

sich die Schweizer Bischöfe vermehrt zu gesellschaftspolitischen Themen
äusserten.44 Ob dies allerdings eine direkte Auswirkung der Interkonfessionellen
Konferenz war, darf bezweifelt werden. In den Rückblicken auf die Konferenz
wurden denn auch Zweifel laut, ob die Kirchen sich genügend der Resultate
annahmen. Deshalb betonte Hans-Balz Peter in einem Bericht über die Konferenz
es sei wichtig, dass die Kirchenleitungen die Konferenzergebnisse nicht unter
den Tisch kehrten:

«Obgleich die veranstaltenden Kirchen mehrmals betonten, die Konferenz habe
für sie nur konsultativen Charakter und die Entscheidungen über die
aufgeworfenen Fragen müssten den Kirchenleitungen vorbehalten bleiben, haben sie
zweifellos zumindest eine moralische Verpflichtung, die Arbeit und die
Empfehlungen der von ihr einberufenen Konferenz ernst zu nehmen. [...] Die
Kirchenleitungen müssen deshalb, wenn sie nicht die in ihrem Auftrag von den
Konferenzteilnehmern geleistete Arbeit missachten wollen, deren Anregungen als
kirchlichen Auftrag anerkennen und in ihre (Tagesordnung) aufnehmen. [...]
Tatsächlich haben die drei beteiligten Schweizer Kirchen mit der Einberufung und

Durchführung der interkonfessionellen Konferenz ein Mandat übernommen, das
sie nicht fallen lassen dürfen, sondern verantwortlich weiterführen müssen.»45

Siehe Bfa-Archiv, Erste Bfa-Publikationen, Beschluss der Staatsanwaltschaft Basel-Stadt
vom 27. November 1972 das Strafverfahren gegen die verantwortlichen Mitglieder des

Schweizerischen Aktionskomitees «Brot ftir Brüder», Missionsstrasse 21. 4000 Basel
(einzustellen), 2.
Siehe Kirchen, Aussenhandel und Entwicklungsländer. Arbeitsbericht. Interkonfessionelle
Studientagung für kirchliche Behörden und Kirchenmitglieder über Fragen der Unctad III in
Santiago und der Interkonfessionellen Konferenz «Schweiz - Dritte Welt», 23724. Juni
1972, im Tagungs- und Studienzentrum Boldern, Männedorf, Männedorf 1972, 1 f.
Siehe Urs Altermatt, Konfession, Nation und Rom. Metamorphosen im schweizerischen und
europäischen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Frauenfeld 2009, 285.
Hans-Balz Peter, Offene Fragen nach der Interkonfessionellen Konferenz: Schweiz und
Dritte Welt 1970 - Aufgaben für die Kirchen, Missionen und Hilfswerke, Bern 1971 (Studien



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik'? 195

AI Imfeid wurde im Missionsjahrbuch von 1971 noch deutlicher. Wie Hans-Balz
Peter betonte er die Verantwortung der Kirchen «dafür zu sorgen, dass nicht alles

vergessen geht». Es liege an ihnen, «diese Berner Konferenz nicht im Gestrüpp
ihrer organisatorischen Schwierigkeiten zu verstricken». Vor allem befürchtete
Imfeid, dass die Synode 72 die Themen der Interkonfessionellen Konferenz
überschatten könnte:

«wenn dem so wäre, dann könnte man sagen, dass die Synode ein leeres Gerede
sei. Denn auch die Synode wird sich nur bewähren angesichts der Probleme der
Dritten Welt - im missionarischen Sinn. Eine nur nach innen gerichtete Kirche
betreibt Totenkult, trauert am leeren Grabe, aber vergisst, dass der Herr bereits
auferstanden und unterwegs ist [...]»

Von der Entwicklungshilfe zur Entwicklungspolitik

Wie ist vor dem Hintergrund dieser Aussagen, die Bedeutung der Konferenz
Schweiz - Dritte Welt zu sehen? Inwiefern ist sie ein Wendepunkt, wie im
Arbeitsbericht der interkonfessionellen Studientagung auf Boldern vom Juni 1972
bezeichnet? Ist sie eher ein Ausdruck des Zeitgeistes einer Ethik des

Engagements wie es James Kennedy am Beispiel der Niederlande gezeigt hat? Wie ist
sie mit 1968 in Verbindung zu bringen?

Die Interkonfessionelle Konferenz: Schweiz und Dritte Welt nimmt im
Hinblick auf das kirchliche Engagement in der Entwicklungszusammenarbeit einen

wichtigen Stellenwert ein. Unter dem Einfluss der innerkirchlichen
Aufbruchstimmung, ausgelöst durch das Zweite Vatikanische Konzil und die Impulse aus
der ökumenischen Bewegung, wagten sich die Kirchen in einer Art an das Thema

Entwicklungspolitik, die aus heutiger Sicht beeindruckt. Unter dem Patronat
der Landeskirchen diskutierten zum ersten Mal Vertreter von Hilfswerken,
Kirchen, Wirtschaft und Politik über die Kriterien einer schweizerischen
Entwicklungspolitik. Die Konferenz ist in mehrerer Hinsicht bemerkenswert: Die Breite
der Teilnehmerinnen und Teilnehmer, der Tagungsort im Bundeshaus und die
klare Zielformulierung offenbaren ein Selbstverständnis der Kirchen als
gesellschaftlich und politisch mitbestimmende Kraft. Der niederländische Historiker
James Kennedy spricht für die Zeit zwischen 1965 und 1985 von der
Säkularisierung in einem engeren Sinn als Prozess, in dem die Kirche versuchte, ihren

Auftrag zu erfüllen, indem sie sich der Welt öffnete und sich mit den
gesellschaftlichen und politischen Fragen auseinandersetzte.47 Diese «horizontale»
Glaubenspraxis und die gesellschaftlichen Öffnung der Kirchen, die Kennedy am

Beispiel der niederländischen Kirchen aufzeigt, lässt sich in der gleichen Periode

und Berichte aus dem Institut für Sozialethik des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes,

1), lf.
AI Imfeid. Die Konferenz in der Rückblende (wie Anm. 38), 12 f.
Siehe James C. Kennedy, Recent Dutch religious history and the limits of secularization, in:
Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte (SZRKG), 99 (2005),
Freiburg 2005, 79-92, hier 88.



196 Stephan Tschirren

auch in der Schweiz fest machen. Beispielhaft dafür sind etwa die Gründung der

Erklärung von Bern oder die kirchlichen Hilfswerke Brot für Brüder und das

Fastenopfer, die parallel zu ihrer immer enger werdenden Zusammenarbeit auch

eine stärker entwicklungspolitische Linie zu verfolgen begannen. Den deutlichsten

Ausdruck findet die «Ethik des Engagements» aber in der Ausrichtung der
Interkonfessionellen Konferenz: Schweiz und Dritte Welt. Zum Einen traten hier
als Organisatoren die drei Landeskirchen selber auf, zum Anderen ging es explizit

um politische Fragen. Im Tagungsbericht wird auch festgestellt, «dass es sich

bei der Berner Konferenz nicht um EntwicklungsÄ/T/e handelte, sondern um Ent-

wicklungspo////£». Das Ziel der Konferenz sei nicht «die Erhöhung oder die
Koordination von Sammelaktionen» gewesen, sondern eine «Grundsatzbestimmung

für die Entwicklungspolitik».48 Für Hans Ruh trug die Interkonfessionelle
Konferenz zu einer grösseren Akzeptanz der Entwicklungspolitik in der Schweiz
bei. Auch die Vertreter und Vertreterinnen von Verwaltung und Wirtschaft hätten

danach verstanden, dass sie in der Schweiz angekommen sei.49 Kennzeichnend

für die kirchliche Aufbruchstimmung dieser Zeit ist schliesslich auch, dass

es sich um eine Interkonfessionelle Konferenz handelte. Die Zusammenarbeit über
die Konfessionsgrenzen hinweg war ein wichtiges Anliegen und mit vielen

Hoffnungen verbunden. Vor allem beim entwicklungspolitischen Engagement der
Kirchen wurde dem ökumenischen Aspekt ein zentraler Stellenwert beigemessen.

Ebenso wie als Ausdruck des kirchlichen Aufbruchs spielt die Interkonfessionelle

Konferenz Schweiz und Dritte Welt im Kontext der 68er Bewegung eine

wichtige Rolle. Dies ist in erster Linie das Verdienst der Jugendfraktion, die
«1968» gewissermassen in die Konferenz hinein trugen. Zum Einen zeigt sich
dies an den Methoden der Jugendfraktion. So war ein Hungerstreik an der
Konferenz eine Aktionsform, die die AG3W bereits vorher eingesetzt hatte. Zusammen

mit Strassenaktionen und Theater, Protestaktionen und dem Verteilen von
Informationsmaterial gehörte der Hungerstreik zum Aktionsrepertoire der 68er-
Bewegung.50 Zum Anderen sind auch in sprachlicher und inhaltlicher Hinsicht
einige «68er-Einflüsse» festzustellen. In ihrer Dissertation zum Tiermondismus
in der Schweiz zeigt Monica Kalt die sprachliche Dimension am Beispiel der
beiden Begriffe Armut und Ausbeutung auf51 Während der Begriff Armut
lediglich einen Zustand beschreibe und keine Beziehung darstelle, umfasse

Ausbeutung eine Handlung die Täterinnen und Täter sowie Opfer erfordere. Wenn

48 Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 13.
49 Siehe Gespräch mit Hans Ruh (wie Anm. 39).
50 Siehe Rahel Fischer/Manuel Schär, Tausend Hungertote - Ist die Schweiz mitschuldig?

Internationale Solidarität in Bern: Die Arbeitsgruppe Dritte Welt, in: Bernhard C. Schär et al.

(Hg.), Bern 68. Lokalgeschichte eines globalen Aufbruchs - Ereignisse und Erinnerungen,
Baden 2008, 145-154, hier 148.
Siehe Monica Kalt, Tiermondismus in der Schweiz der 1960er und 1970er Jahre. Von der
Barmherzigkeit zur Solidarität, Diss. Univ. Basel. Bern 2010, 274 f.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik'? 197

Armut als Folge von Ausbeutung angesehen werde, dann, so Monica Kalt, werde
ein «gerichteter Widerstand» möglich?" Der Begriff der Ausbeutung weise so
den Weg zu Antworten auf die Frage: Was können wir tun?

Mit der Feststellung, dass die Ursachen der Unterentwicklung «im wesentlichen

in unserer eigenen Gesellschaft und ihren Beziehungen zur armen Welt
liegen», also, dass die Länder im Norden die «Täter» sind, brachte die Jugendfraktion

diese Position zum Ausdruck.53 Carlo Jaeger, ein Mitglied der
Jugendfraktion formulierte es in einem Zeitungsartikel noch deutlicher und nimmt
gleichzeitig die Kirchen in die Verantwortung:

«Es dürfte demnach für die Kirchen kaum darum gehen, für ein gutes Betriebsklima

zwischen dem armen Lazarus und dem reichen Prasser zu sorgen, sondern
darum, das zu verwirklichen, was viele Schweizer in ihrer Skepsis gegenüber der

Entwicklungshilfe mehr oder weniger klar spüren: keine Ausbeutung ist die beste
Entwicklungshilfe.»'4

Auch in den Schlussdokumenten der Konferenz fand die Diskussion um eine

neue Terminologie Eingang. Im Dokument zu Information und Bewusstseins-

bildung wird etwa festgestellt, dass «das Forschen nach den Ursachen der

Entwicklungsunterschiede» zu neuen Fachausdrücken der Entwicklungspolitik führen

wird. Es sei fraglich, ob der Begriff Unterentwicklung weiterhin verwendet
werden dürfe, wenn die aktuelle Lage der Entwicklungsländer «zum Teil darauf
zurückzuführen» sei, dass sie «in unser Wirtschaftssystem» integriert seien.55 Der
ÖRK, so wird bemerkt, spreche in diesem Zusammenhang von Ausbeutung.

Fazit

Die Interkonfessionelle Konferenz Schweiz und Dritte Welt lässt sich einerseits
als Zeichen des Aufbruchs und gesellschaftlichen Engagements der Kirchen
sowie als Ausdruck von 1968 interpretieren. Mit dem Auftritt der Jugendfraktion
bestand dazu eine direkte, personelle Verbindung zu den «68em». Daran, dass

die Interkonfessionelle Konferenz zum Teil bemerkenswert gesellschaftskritische
Positionen vertrat und die Beziehungen der Schweiz zu den Entwicklungsländern
in den Schlussdokumenten einen wichtigen Platz einnahmen, hatte die Jugendfraktion

einen grossen Anteil. Andererseits bot die Konferenz für die entwick-
lungspolitisch engagierten Aktivistinnen und Aktivisten eine Plattform, um ihre

Kritik am bisherigen Entwicklungsverständnis und die Forderung nach dem
Überdenken der Wirtschafts- und Gesellschaftsstrukturen einer breiteren
Öffentlichkeit vorzustellen. Monica Kalt stellt sich auf den Standpunkt, dass die
Konferenz Schweiz - Dritte Welt das Zusammentreffen der beiden «tiermondistischen

Diskursstränge» des Antiimperialistischen mit Wurzeln in der 68er Bewegung und

" Siehe Kalt, Tiermondismus in der Schweiz der 1960er und 1970er Jahre (wie Anm. 51 275 f.
Siehe Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1), 33.
Carlo Jaeger, Die rechte und die linke Hand [Zeitungsausschnitt, SOZARCH ZA 49.1], zit.
in: Schär, Strukturveränderung statt Entwicklungshilfe? (wie Anm. 5), 83.
Siehe Schmocker/Traber, Schweiz - Dritte Welt (wie Anm. 1 71.



198 Stephan Tschirren

des Christlichen ermöglicht habe.56 Die Interkonfessionelle Konferenz Schweiz -
Dritte Welt bildete deshalb eine wichtige Etappe im Bewusstseinswandel von der

Entwicklungshilfe zur Entwicklungspolitik. Vor allem aber war sie der Ausdruck
gesellschafts- und entwicklungspolitisch engagierter Kirchen, die zu einem
aktuellen und vieldiskutierten Thema die Debatte prägen und beeinflussen konnten.
Für einen Moment lang konnte sie sogar die Themenführerschaft für sich
beanspruchen, allerdings nicht für sehr lange Zeit. In der Folge wurden diese Themen

an kirchliche Institutionen wie das Institut für Sozialethik und Justitia et Pax
sowie die Hilfswerke delegiert, die sich weiterhin und erst recht für
entwicklungspolitische Anliegen einsetzten. Die Institution Landeskirche trat dagegen
nicht mehr aktiv als entwicklungspolitischer Akteur auf.

Siehe Kalt. Tiermondismus in der Schweiz der 1960er und 1970er Jahre (wie Anm. 51 296.



Interkonfessionelle Konferenz als Wendepunkt der Entwicklungspolitik? 199

«Die Kirchen besetzen das Bundeshaus». Die Interkonfessionelle Konferenz Schweiz und Dritte
Welt als Wendepunkt in der schweizerischen Entwicklungspolitik?
Der mit dem gesellschaftlichen und kirchlichen Umbruch der späten 60er Jahre verbundene
Wandel im Entwicklungsverständnis löste auch innerhalb der schweizerischen Kirchen eine

Auseinandersetzung mit der Entwicklungspolitik aus. Mit der Interkonfessionellen Konferenz
Schweiz und Dritte Welt gaben die Landeskirchen einen Impuls für eine vertiefte Auseinandersetzung

mit dem Thema. Die Wahl des Tagungsortes im Bundeshaus, das Spektrum der
Teilnehmenden und das Ziel, Kriterien einer schweizerische Entwicklungspolitik auszuarbeiten,
zeigte ein politisches Selbstverständnis der Kirchen, das heute so weniger präsent ist. Durch die
Mitarbeit der «Jugendfraktion» fanden in den Diskussionen und den Schlussdokumenten auch

dependenztheoretische Ansätze eine breitere Beachtung. Diesen Ideen aus der 68er Bewegung
bot die Konferenz eine erste öffentliche Bühne, den Kirchen erlaubte sie die Themenführerschaft

in einem aktuellen Thema.

«Die Kirchen besetzen das Bundeshaus». La conférence interconfessionnelle Suisse et Tiers
monde comme péripétie dans la politique de développement

Les changements dans la conception du développement, induits par les bouleversements
sociaux et ecclésiaux de la fin des années 60, provoquèrent une remise en question de la

politique de développement, notamment au sein des Eglises suisses. Ces dernières impulsèrent
une réflexion approfondie sur le sujet avec la Conférence interconfessionnelle Suisse - Tiers
Monde. Le choix de tenir le congrès sous la coupole fédérale, l'éventail des participants et le

but fixé - définir les critères d'une politique suisse de développement - démontrent que les

Eglises avaient conscience de leur rôle politique, ce qui est moins évident de nos jours.
L'approche de la théorie de la dépendance fut retenue dans les discussions et les documents finaux
grâce à la collaboration de la «fraction de la jeunesse». La conférence se prêta ainsi à la
première présence publique des idées du mouvement de 68 et permit aux Eglises de mener un
débat d'actualité.

«Die Kirchen besetzen das Bundeshaus» The Interconj'essional Conference Switzerland and the
Third World as turning point in the development policy?
The new understandings of development which arose from the social and religious changes of
the late 1960s led the Swiss churches to rethink their development politics, and the
interdenominational conference (Switzerland and the Third World) (Schweiz und Dritte Welt) stimulated
this debate. The choice of the Federal Palace in Bern as the venue for the conference, the wide
range of personalities taking part, and the goal of developing criteria for Swiss development
policies revealed that the churches saw themselves as having much more of a political role than

they seem to nowadays. The Christian youth movements succeeded in gathering support for
approaches based on dependency theory, which found a wider acceptance in the discussions and
final documents. At this conference ideas which had come out of the 1968 political movements
were given their first public airing on a national stage and this allowed the churches to play a

leading role in a contemporary debate.

SchlüsselbegriJ'f'e - Mots clés - Keywords
Entwicklungspolitik - Politique de développement - development policies, Ökumene -
oecuménisme ecumenism, Landeskirchen - Eglises nationales - Landeskirchen, 68er
Bewegung - mouvement de 68 - movement of 1968. Dritte Welt - Tiers Monde - Third
World.

Stephan Tschirren, lie. phik, studierte in Freiburg i. Ue. und Barcelona Geschichte und
vergleichende Religionswissenschaften.




	"Die Kirchen besetzen das Bundeshaus" : die Interkonfessionelle Konferenz Schweiz und Dritte Welt als Wendepunkt in der Entwicklungspolitik?

