
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Caritas im Abseits? : Die Würzburger Synode und die Suche nach einer
Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit

Autor: Henkelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Caritas im Abseits? Die Würzburger Synode
und die Suche nach einer Neuausrichtung
der sozial-caritativen Arbeit

Andreas Henkelmann

Einleitung

Unabhängig von der Frage, ob man die Auflösung des katholischen Milieus im
(Dritten Reich) anfangen lässt oder erst in den 1950er Jahren:' Weitgehender
Forschungskonsens ist, dass sich das Milieu in den 1960er Jahren endgültig
auflöste.2 Allerdings reicht es nicht aus, den Katholizismus dieser Phase als

Restmilieu zu verstehen.3 Auch wenn die Forschung hier erst in den Anfängen
steht, liegen doch einige erste Explorationen vor, die einen tiefgreifenden Wand-

lungsprozess erkennen lassen.4 Über die Frage, wie man diesen veränderten
Katholizismus verstehen kann, ist allerdings noch kein Konsens in Sicht. Bereits

Siehe etwa für eine Frühdatierung: Benjamin Ziemann, Das Ende der Milieukoalition.
Differenzierung und Fragmentierung des katholischen Sozialmilieus nach 1945, in: Comparativ, 9

(1999), 89-101; anders: Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne,
Freiburg i.Br. 51996, Ulf, 117f
Als exemplarische Studien zum Untergang des katholischen Milieus siehe Wilhelm Damberg,

Abschied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Münster und in den Niederlanden
1945-1980, Paderborn u.a. 1997; sowie: Mark Edward Ruff, The Wayward Flock: Catholic
Youth in postwar West Germany 1945-1965, Chapel Hill (NC) 2005.
Siehe etwa: Mark Edward Ruff, A Religious Vacuum? The Post-Catholic Milieu in the Federal

Republic of Germany, in: Michael Geyer/Lucian Hölscher (Hg.), Die Gegenwart Gottes
in der modernen Gesellschaft. Transzendenz und religiöse Vergemeinschaftung in Deutschland,

Göttingen 2006, 351-380.
Siehe an aktuellen Forschungsüberblicken: Christoph Kösters/Claudio Kullmann/Antonius
Liedhegener/Wolfgang Tischner, Was kommt nach dem katholischen Milieu? Forschungsbericht

zur Geschichte des Katholizismus in Deutschland in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts, in: Archiv für Sozialgeschichte, 49 (2009), 485-527; Mark Edward Ruff, Integrating

Religion into the Historical Mainstream: Recent Publications on Religion in the Federal
Republic of Germany, in: Central European History, 42 (2009), 307-337; siehe an aktuellen
Beiträgen aus europäischer Perspektive: Patrick Pasture, Religion in Contemporary Europe.
Contrasting Perceptions and Dynamics, in: Archiv für Sozialgeschichte, 49 (2009), 319-350;
sowie: Urs Altermatt, Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum, Restauration
und Pluralisierung - zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus, in: Schweizer
Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte [im Folgenden: SZRKG], 103 (2009), 249-264.

SZRKG, 104(2010), 155-179



156 Andreas Henkelmann

der angesprochene Wandlungsprozess der Kirche wird mit äusserst unterschiedlicher

Akzentsetzung als «Selbstmodernisierung» oder bewusst offen als «Trans-
fonnation» bezeichnet, oder aber unterschiedliche Teilprozesse wie «Politisierung»

und «Verwissenschaftlichung» rücken in den Vordergrund." Ähnlich
uneinheitlich sind die Antworten auf die Frage, in was sich das katholische Milieu
umformte. Auch hier finden sich unterschiedliche Ansätze. Einige Forscher
erkennen neue Fixpunkte: So wird der Katholizismus zum Beispiel als
zivilgesellschaftlicher Akteur hervorgehoben oder die Entwicklung «vom Milieu zur
Kommunikation» in den Mittelpunkt gerückt.6 Ein anderer Zugang eröffnet sich,

wenn man die Pluralisierung in verschiedene «Hauptströmungen» als zentrales
Merkmal ansieht.7 Unabhängig von dem Problem, dass es Pluralität bereits im
katholischen Milieu gab und die Prozesshaftigkeit insofern missverständlich ist,
stellt sich so die Frage, ob der Katholizismus nach dem Milieu bereits in den

1960er und 1970er Jahren ein neues Koordinatensystem finden konnte und sich
daher mit einem Prozess oder einer Leitperspektive überhaupt das Spektrum des

Katholischen fassen lässt.

Diese Frage soll im Folgenden für den Prozess der Politisierung untersucht
werden. Jüngst hat Pascal Eitler den Begriff in den Mittelpunkt seiner Studie

gestellt, und vor allem am christlich-marxistischen Dialog und dem Essener

Katholikentag von 1969 herausgearbeitet, wie «die Religion, die Kirche und die

Theologie zwischen Mitte der sechziger und Mitte der siebziger Jahre offensichtlich

politischer» wurden.8 In Anschluss daran soll gefragt werden, wie sich diese

Entwicklung im kirchlichen Leben auswirkte. Diese Frage wird für den Bereich
der Caritas gestellt. Gerade ihn in den Blick zu nehmen ist nahe liegend, wenn
man mit Eitler den (Dienst) an und in der Welt als ein Kennzeichen dieser Ent-

' Selbstmodernisierung: Karl Gabriel, Die Interpretation des II. Vatikanums als interdisziplinäre

Forschungsaufgabe, in: Peter Hünermann (Hg.), Das II. Vatikanum: christlicher Glaube
im Horizont globaler Modernisierung: Einleitungsfragen, Paderborn u.a. 1998, 35-49 sowie
die wichtige Kritik von Friedrich Wilhelm Graf. Die nachholende Selbstmodernisierung des

Katholizismus? Kritische Anmerkungen zu Karl Gabriels Vorschlag einer interdisziplinären
Hermeneutik des II. Vatikanums, in: ebd., 49-67. Transformation: Staf Hellemans, Transformation

der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne, in: SZRKG, 99 (2005),
11-35; Verwissenschaftlichung: Benjamin Ziemann, Katholische Kirche und Sozialwissenschaften

1945-1975, Göttingen 2007; Politisiemng: Pascal Eitler, «Gott ist tot - Gott ist
rot»: Max Horkheimer und die Politisierung der Religion um 1968, Frankfurt a. M. 2009.

6
Zivilgesellschaftlicher Akteur: Christoph Kösters/Antonius Liedhegener/Wolfgang Tischner,
Religion, Politik und Demokratie. Deutscher Katholizismus und Bürgergesellschaft in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, in: Historisches Jahrbuch, 127 (2007), 353-392;
Kommunikation: Christian Schmidtmann. Vom Milieu zur Kommunikation. Katholische Kirche
und Katholiken in den 1960er Jahren, in: Bernd Hey/Volkmar Wittmütz (Hg.), 1968 und die
Kirchen, Bielefeld 2008, 269-283.
Michael N. Ebertz. Transformation und Pluralisierung des Katholizismus. Anmerkungen und
Thesen aus soziologischer Sicht, in: Karl-Joseph Hummel (Hg.), Zeitgeschichtliche
Katholizismusforschung. Tatsachen, Deutungen, Fragen. Eine Zwischenbilanz, Paderborn u.a. 2004,
151-167.

8
Eitler, «Gott ist tot - Gott ist rot» (wie Anm. 5), 359. Wie beim Begriff der «Pluralisierung»
stellt sich auch bei der «Politisiemng» das Problem der Prozesshaftigkeit, auf das Eitler nicht
eingeht, da der Katholizismus vor der Politischen Theologie selbstverständlich nicht unpolitisch

war.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 157

wicklung ansieht.9 Denn gerade die Caritas, so ist zu vermuten, müsste einer der
Felder - wenn nicht sogar das Feld - sein, in der der immer wieder postulierte
Dienst praktisch umgesetzt wurde.10 Für einen solchen Blick spricht auch ihre

grundsätzliche Bedeutung. Diese wird häufig mit den imponierenden Mitarbeiter-

und Bettenzahlen illustriert, die vor allem nach dem Bundessozialhilfegesetz
1961 deutlich gesteigert werden konnten." Allerdings ist die Leistungsfähigkeit
der professionellen Caritas nur die eine Seite. Die andere Seite ist ein zutiefst mit
dem katholischen Milieu verbundener Normen- und Wertekomplex - beide
stützten sich gegenseitig.1- Ob und wie sich dieser Wert- und Normenkomplex
nach der Erosion des Milieus entwickelte, wird im Folgendem genauer zu
untersuchen sein.13

Allein aufgrund des Forschungsstandes kann die Frage nach einer Politisierung

der Caritas hier nicht erschöpfend behandelt werden. Vielmehr soll sie an

der These untersucht werden, dass sich innerhalb der Caritas das Koordinatensystem

änderte und der Leitbegriff der Gerechtigkeit den der Barmherzigkeit
verdrängte. Diese These soll in einem ersten Schritt in ihren Grundzügen erläutert
werden. In einem zweiten Schritt geht es dann um eine Konkretisierung am
Beispiel der «Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland»

(1971-1975), besser bekannt als «Würzburger Synode». Steht die Synode

Siehe Eitler, «Gott ist tot - Gott ist rot» (wie Anm. 5), 356ff
10 Als Forschungsüberblick immer noch grundlegend ist Andreas Wollasch, Wohlfahrtspflege

und Sozialstaat zwischen Kaiserreich und Bundesrepublik, in: Caritas'95. Jahrbuch des

Deutschen Caritasverbandes (1994), 411-429.
Siehe die Statistik bei Franz Held/Manfred Specken, Statistik, in: Erwin Gatz (Hg.), Caritas
und soziale Dienste, Bd. V: Caritas und soziale Dienste, Freiburg i.Br. 1997, 495-509, v.a.
505-507 sowie zu den Mitarbeitenden neuerdings Markus Lehner, Der Wandel im Selbstverständnis

und in der Mitarbeitendenstruktur im Bereich der Caritas, in: Traugott Jähnichen/
Andreas Henkelmann/Uwe Kaminsky/Katharina Kunter (Hg.), Caritas und Diakonie im
«goldenen Zeitalter» des Sozialstaates - Auf- und Umbrüche in den konfessionellen
Wohlfahrtsverbänden in den 1960er Jahren, Stuttgart 2011 (im Erscheinen), 126-136.
Siehe dazu ausführlich Andreas Henkelmann. Caritasgeschichte zwischen katholischem
Milieu und Wohlfahrtsstaat. Das Seraphische Liebeswerk (1889-1971), Paderborn u.a. 2008.

"' Es liegen insgesamt nur sehr wenige Untersuchungen vor, die den Wandel der Caritas in den
1960er und 1970er Jahren in den Blick nehmen; siehe Petra von der Osten, Jugend- und Ge-

fährdetenfürsorge im Sozialstaat. Auf dem Weg zum Sozialdicnst katholischer Frauen 1945-
1968, Paderborn u.a. 2003: Andreas Henkelmann, «Der Dienst am Nächsten in Gefahr»?

Transformationsprozesse im Selbstverständnis der Caritas während der fünfziger Jahre, in:
Traugott Jähnichen/Norbert Friedrich/André Witte-Karp (Hg.), Auf dem Weg in «dynamische

Zeiten»? - Transformationen des sozialen Protestantismus im Übergang von den 1950er

zu den 1960er Jahren, Münster 2007, 127-173; Ewald Frie. Caritativer Katholizismus im
expandierenden Wohlfahrtsstaat. Abschied von der Fürsorgeeinheit Gemeinde, in: Jähnichen/
Hcnkelmann/Kaminsky/Kunter (Hg.), Caritas und Diakonie im «goldenen Zeitalter» des

Sozialstaates (wie Anm. 11), 41-58; Karl Gabriel, Von der Caritas zum sozial-caritativen
Flandeln der Kirche. Transformationen im Selbstverständnis der Caritas in den 60er Jahren,
in: ebd., 58-67. Die genannten Arbeiten fokussieren allerdings v.a. das Ende der Milieucaritas

- speziell bei Frie bleibt undeutlich, in was sich die Caritas in den 1960er und 1970er
Jahre transformierte.



158 Andreas Henkelmann

für eine entsprechende Verlagerung der Gewichte? Folgt man den Beobachtungen

von Hans Jürgen Brandt, der sich auf die Perspektive von Paul Nordhues14

stützt, lässt sich ein entsprechender Wandel beobachten:

«Die damalige Tendenz bezüglich der Einschätzung von Caritas allgemein zeigte
der auf der Synode abschätzige Begriff (Caritätspolitib als Gegensatz zu
(Sozialpolitik). Nicht mildtätige Caritas, sondern soziale Gerechtigkeit sollte hiernach die

Richtung der Synode weisen.»15

Oder aber lässt sich entsprechend der These einer Pluralisierung ein solcher Prozess

als gemeinsames Kennzeichen aller Gruppen nicht beobachten? Ist der Verlauf

der Würzburger Synode als Ausdruck einer Fragmentarisierung des Katholizismus

zu bewerten? Diese Fragen sollen an der Entstehung und Entwicklung
des Arbeitspapiers «Die Not der Gegenwart und der Dienst der Kirche», das im
November 1975 vom Präsidium der Synode angenommen wurde, untersucht
werden.16 Heute weitgehend in Vergessenheit geraten, beschäftigt es sich ausgehend

von den gesellschaftlichen Notlagen mit den sozial-caritativen Diensten. Damit
führt der Text direkt in die Komplexität des caritativen Katholizismus.

Dabei ist zu unterstreichen, dass der Aufsatz nicht beansprucht, die Geschichte

des Arbeitspapiers, geschweige denn der verantwortlichen Sachkommission

erschöpfend zu behandeln. Dies ist aufgrund der Komplexität der Zusammenhänge,

das Arbeitspapier umfasste ursprünglich 90 Seiten, nicht möglich, die
sich schon an einigen Eckpunkten ansatzweise erkennen lässt. Insgesamt
erstreckte sich der Entstehungsprozess des Papiers einschliesslich der thematischen

Vorbereitung der Synode über einen Zeitraum von sechs Jahren. Geht man
ausserdem von der Zahl der Personen aus, die direkt an der Entstehung des Papiers
beteiligt waren, stösst man auf drei verschiedene Verfasserteams.17 Diese Fülle
an Perspektiven kann hier nicht eingefangen werden. Im Mittelpunkt steht die

Endfassung des Dokuments. Ausserdem wird ausschliesslich auf Archivalien aus
dem Synodenarchiv der Deutschen Bischofskonferenz und veröffentlichtem
Material zurückgegriffen.18 Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass die
Würzburger Synode bislang kaum Aufmerksamkeit aus historischer Perspektive erfahren

hat. Zutreffend hat Wolfgang Weiss festgehalten: «Eine kirchenhistorische

Paul Nordhues (1915-2004). Weihbischof und einflussreicher Synodaler, wurde 1961

Vorsitzender des Paderbomer Diözesancaritasverbandes; siehe zu seiner Biographie: Hans Jürgen

Brandt/Karl Hengst. Die Weihbischöfe in Paderborn. Paderborn 1986. 189-193.
Hans Jürgen Brandt. Chronik des Paderbomer Diözesan-Caritasverbandes mit Berücksichtigung

des Bischöflichen Amtes Magdeburg, in: ders. (Hg.), Der Caritasverband ftir das
Erzbistum Paderborn, Paderborn 21994, 17-169. hier 119.

Das Papier (im Folgenden zitiert als «Not der Gegenwart») ist abgedruckt in: Gemeinsame
Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Ergänzungsband: Arbeitspapiere
der Sachkommission. Offizielle Gesamtausgabe: Bd. II, Freiburg i.Br. "1977, 103-159.
Die Textgenese wird später ausführlicher erläutert; siehe als Überblick: Hans Hirschmann,
Bericht zur Entstehung des Entwurfes «Reflexion über die Not der Gegenwart und den
Dienst der Kirche». 3.3.1975, in: Historisches Archiv des Erzbistums Köln, WS 405.
Der Bestand befindet sich im Historischen Archiv des Erzbistums Köln [im Folgenden
abgekürzt: HAEK, WS].



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 159

Erschliessung der Synode [...] hat [...] noch nicht begonnen.»19 Der Aufsatz
betritt daher weitgehend Neuland.20 Aus diesen Gründen sind die Ausführungen
primär auf die Auseinandersetzung mit der im Folgenden genauer zu skizzierenden

These einer Entwicklung von der Barmherzigkeit zur Gerechtigkeit bedacht,

um so einen Diskussionsbeitrag zu liefern, der im Zuge einer hoffentlich bald
einsetzenden Erforschung der Synode weiter auszudifferenzieren sein wird.

Gerechtigkeit statt Barmherzigkeit? Caritas im Transformationsprozess der
1960er und 1970er Jahre

Mag man über den Zeitpunkt der Milieuerosion streiten: Unverkennbar für die
Caritas ist, dass das traditionelle Caritasverständnis bis in die 1950er Jahre
fortwirkte.21 Ein schönes Beispiel dafür ist eine Kleinschrift von Ludwig Wolker aus

dem Jahr 1946.22 Schon im Titel «Die Barmherzigkeit und das Almosen» wird
der wichtigste Zusammenhang genannt. Wolker forderte darin seine Leser auf,
caritativ zu handeln und Almosen zu geben. Dieses Handeln für andere deutete

er auch als Handeln für die Spender. In dem Abschnitt «Gross sind die Wirkungen

der Barmherzigkeit für uns selbst» kommt er so auf die Themen «Barmherzigkeit

wirkt Sündenvergebung» und «Bannherzigkeit wirkt ein gnädiges
Gericht und ewigen Lohn» zu sprechen.23

" Wolfgang Weiss, Die Würzburger Synode - Ende statt Anfang?, in: Rottenburger Jahrbuch
für Kirchengeschichte, 25 (2007), 93-106, hier 102; von daher ist als Überblick weiterhin
wichtig: Manfred Plate, Das deutsche Konzil - Die Würzburger Synode. Bericht und

Deutung, Freiburg i.Br. 1975. Unverzichtbare Informationen geben zudem die Einführungen von
Karl Lehmann in die beiden offiziellen Synodenbände: Karl Lehmann, Allgemeine Einleitung,

in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschlüsse
der Vollversammlung, Offizielle Gesamtausgabe: Bd. I, Freiburg i.Br. "1976, 21-71 sowie
ders., Allgemeine Einleitung, in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland. Ergänzungsband (wie Anm. 16), 7-31. Ebenfalls unverzichtbar ist der Sammelband

Dieter Emeis/Burkhard Sauemiost (Hg.), Synode - Ende oder Anfang, Düsseldorf 1976.

Der Band stellt alle Arbeitspapiere und Beschlüsse nach Sachkommissionen geordnet vor.
20 Siehe aber zum Beschluss «Ziele und Aufgaben kirchlicher Jugendarbeit»: Hartmut Heidenreich,

Personales Angebot als Kernkonzept praktisch-theologischen Handelns: zu seiner
Rekonstruktion, Rezeption und Interpretation nach dem Würzburger Synodenbeschluss,
Münster 2004. Die pastoraltheologische Dissertation analysiert ausführlich die Entstehung
des Papiers und gibt so auch wichtige historische Einblicke in die Synode.

21
Siehe ausführlich zu den folgenden Ausführungen: Henkelmann, «Der Dienst am Nächsten
in Gefahr»? (wie Anm. 13). Spricht also dieser Befund gegen eine Erosion des Milieus vor
den 1960er Jahren, bleibt zu betonen, dass sich im gleichen Zeitraum allerdings auch ftir die

Caritastheologie eine gegenläufige Entwicklung anbahnte. Damit gemeint ist die Rezeption
der «Nouvelle Théologie», und dabei v.a. der «Théologie des réalités terrestres» des Belgiers
Gustave Thils (1909-2000), die die theologischen Grundlagen ftir einen Katholizismus ohne
Milieu lieferte und die die (Entdeckung) der Welt im katholischen Denken einläutete. Es

wäre genauer zu erforschen, welche kognitiven Dissonanzen junge Theologen wie Alfons
Auer (1915-2005) dazu brachten, sich sowohl von der Theologie der Liturgischen Bewegung

als auch von der neuscholastischen Schultheologie entfremdet zu fühlen und sich für
eine neue theologische Bewegung zu öffnen; siehe zum folgenden Henkelmann, Caritasgeschichte

zwischen katholischem Milieu und Wohlfahrtsstaat (wie Anm. 12), 422-427.
"" Ludwig Wolker, Die Barmherzigkeit und das Almosen, Freiburg i.Br. 1946.

Wolker, Die Barmherzigkeit und das Almosen (wie Anm. 22), 38^14.



160 Andreas Henkelmann

Das Beispiel führt damit in einen für das katholische Milieu zentralen Wert-
und Normenkomplex ein. Der offen angesprochene Tun-Ergehen Zusammenhang,

also das Versprechen auf den Austausch eines materiellen gegen ein
immaterielles Gut, deutet die komplexe Beziehung zwischen Weltanschauung und

alltäglichem Leben an, finanzierte sich das breite Spektrum an caritativen Vereinen
zunächst ausschliesslich über Spenden.24 Dieser Zusammenhang lockerte sich

allerdings mit dem Auf- und Ausbau des Wohlfahrtsstaates im ausgehenden
Kaiserreich. So wie der caritative Katholizismus zunehmend an staatlichen Zuwendungen

partizipierte und die Erbringung sozialer Dienstleistungen in den 1950er
Jahren in einigen Bereichen erstmals kostendeckend vergütet wurde, verlor das

Almosen im katholischen Bewusstsein an Bedeutung."5 Dieser Bedeutungsverlust

ist auch auf den Ausbau des Sozialstaates zurückzuführen. Mit dem
Bundessozialhilfegesetz von 1961 wurde ein Rechtsanspruch auf Sozialhilfe eingeführt.
Die dahinter liegende grundlegend neue Zielsetzung des Sozialstaates nach 1945

hat Gabriele Metzler prägnant zusammengefasst:

«Sozialstaatlichkeit hatte demnach nicht mehr die alleinige Funktion der
Daseinsvorsorge bzw. der Fürsorge für jene, die nicht mehr selbst für ihren Lebensunterhalt

aufkommen konnten; vielmehr wurde ihr die Aufgabe zugeschrieben, den

Bürgern die aktive Teilhabe am politischen Leben zu ermöglichen.»26

Dieser Mentalitätswandel schlug auch in kurzer Zeit im katholischen Milieu durch
und Hess das Verständnis von Hilfe aus barmherzigen Motiven obsolet werden.
Hatten sich noch in den 1950er Jahren eine Vielzahl von Stimmen für die
Almosentheologie ausgesprochen, war davon nach 1960 nichts mehr zu sehen - der

Begriff klang nach vergangenen Zeiten und galt als Inbegriff einer bevormundenden

patriarchalischen Caritas."7 Aus dem Schweigen wurde dann offene Kritik. 1977

startete der Deutsche Caritasverband eine Plakatkampagne zur Unterstützung von
Nichtsesshaften mit folgendem Werbespruch: «Almosen sind keine Lösung.»28

" Siehe exemplarisch: Henkelmann. Caritasgeschichte zwischen katholischem Milieu und
Wohlfahrtsstaat (wie Anm. 12).

Grundlegend zu den nur schwer zu erforschenden Finanzströmen: Peter Hammerschmidt.
Finanzierung und Management von Wohlfahrtsanstalten 1920 bis 1936, Stuttgart 2003: ders.,
Wohlfahrtsverbände in der Nachkriegszeit. Reorganisation und Finanzierung der Spitzenverbände

der freien Wohlfahrtspflege 1945 bis 1961. Weinheim u.a. 2005: siehe zur Einführung
kostendeckender Pflegesätze in der Kinder- und Jugendfürsorge in den 1950er Jahren:
Andreas Henkelmann/Uwe Kaminsky. Die Geschichte der öffentlichen Ersatzerziehung im
Rheinland (1945-1972). in: dies./Sarah Banach/Judith Pierlings/Thomas Swiderek. Verspätete

Modernisierung: Öffentliche Erziehung im Rheinland - Geschichte der Heimerziehung in

Verantwortung des Landesjugendamtes 1945-1972). Essen 2010.43-153, hier 69-71.
26 Gabriele Metzler. Der deutsche Sozialstaat. Vom bismarekschen Erfolgsmodell zum Pflegefall,

Stuttgart u.a. 22003,170f.
Siehe Henkelmann, «Der Dienst am Nächsten in Gefahr»? (wie Anm. 13), 147-150 sowie
Oliver Müller, Vom Almosen zum Spendenmarkt. Sozialethische Aspekte christlicher
Spendenkultur, Freiburg i.Br. 2005, 281-303.

¦Fasz. 03- 1979-1980.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 161

Dieser Richtungswechsel ist auch in Verbindung mit einer Politisierung des

Katholizismus zu verstehen, wie ihn Pascal Eitler aus der Entstehung der Politischen

Theologie erklärt hat.29 Dahinter steht ein Umbruch im Werte- und

Normensystem. Wenn, wie oben skizziert, sozialstaatliche Hilfe als Anspruch definiert
wurde, dann erfolgte dies aus Gründen der Gerechtigkeit, nicht der Barmherzigkeit,
die genauso wie das Almosen als altmodisch erschien. Folgt man Annelies van
Heijst in ihrer Forschung über eine holländische Frauenkongregation, setzte daher in
den späten 1960er und in den 1970er Jahren das «embarrassment of charity» ein:

«The sisters began to feel embarrassed about their political naivety in the past. In
the early days and heyday of the congregation, neighbourly love and charitable
care had been their (core business). Suddenly charitable caring was denied
sociopolitical importance. The right thing for a sister to do was to campaign against
war and economic oppression, demonstrate against nuclear weapons or for
refugees, and give shelter to prostitutes, refugees and drug addicts.»30

Van Heijst fugt hinzu, dass allerdings nur eine Minderheit der Schwestern
diesem neuen Erwartungshorizont folgte und relativiert damit zugleich den
Umbruch von der Barmherzigkeit zur Gerechtigkeit. Geht man aber von der
(progressiven) Minderheit aus, waren es, wie van Heijst zeigt, Autoren der Politischen

Theologie und der Befreiungstheologie, die einen entscheidenden Einfluss
nahmen.31 Für Deutschland ist bislang nach einem solchen Rezeptionsprozess
noch nicht gefragt worden. Erkennbar ist aber eine Beeinflussung aus dem
protestantischen Bereich. Hier hatten sich bereits in den 1950er Jahren Theologen
für einen entsprechenden Perspektivwechsel ausgesprochen und den Begriff der

«politischen» oder «gesellschaftlichen Diakonie» eingeführt." Diese theologische

Entwicklung wurde auch im katholischen Raum seit dem Ende der 1960er
Jahren aufgenommen.33 Auffallend ist vor allem die Übernahme der Semantik.
Vereinzelt wird so von einer «politischen Diakonie» gesprochen.34 Häufig
allerdings wird zwischen Caritas und Diakonie nicht klar unterschieden. 3 Oftmals
werden beide Begriffe als «caritative Diakonie» zusammen benutzt.36

29 Siehe Eitler, «Gott ist tot - Gott ist rot» (wie Anm. 5), 239-310.
,0 Annelies van Heijst, Models of Charitable Care. Catholic Nuns and Children in their Care in

Amsterdam, 1852-2002, Leiden 2008, 360f.
1

Van Heijst, Models of Charitable Care (wie Anm. 30), 360.
"'" Siehe dazu grundlegend: Olaf Meyer, «Politische» und «Gesellschaftliche Diakonie» in der

neueren theologischen Diskussion, Göttingen 1974.
Siehe Benno Schiindwein. Die Diakonia der Kirche. Ekklesiologische und pastoraltheologische

Grundlagen einer Theologie der Diakonie im Zeitraum der Vatikanischen Konzile. Freiburg

i.Br. Diss, theol. 1969.
Siehe Heinrich Missalla. Politische Diakonie, in: Ferdinand Klostermann/Rudolf Zerfass
(Hg.), Praktische Theologie heute, München u.a. 1974, 512-524.
Siehe Herbert Haslinger, Diakonie zwischen Menschen, Kirche und Gesellschaft. Eine
praktisch-theologische Untersuchung der diakonischen Praxis unter dem Kriterium des Subjektseins

des Menschen. Würzburg 1996, 117. Der Caritaswissenschaftler plädiert zugunsten des

Diakoniebegriffs und für die Aufgabe des Caritasbegriffs; siehe zum Bedeutungsgewinn des

Diakoniebegriffs im Katholizismus der 1960er und 1970er Jahre: Markus Lehner, Caritas -
die Soziale Arbeit der Kirche. Eine Theoriegeschichte. Freiburg i.Br. 1997, 299.
Siehe etwa: Richard Völkl, Caritative Diakonie als Auftrag der Kirche, in: ders. (Hg.),
Caritative Diakonie der Kirche, Aschaffenburs 1976, 19-38.



162 Andreas Henkelmann

Auch auf der Würzburger Synode verschwimmen die Begriffe. Erkennbar ist
aber, dass die Diakonie in der Regel für ein weites Verständnis der Verwirklichung

von sozialer Gerechtigkeit steht. Es mag daher überraschen, dass im Folgenden

nicht der wesentlich bekanntere Beschluss der Synode «Kirche und Arbeiterschaft»

untersucht wird, wird er doch sehr viel eher mit einer diakonischen
Perspektive der Synode in Verbindung gebracht.37 Für das Arbeitspapier spricht
allerdings der hier skizzierte Umbruch. Wie wurde dieser Umbruch im caritati-
ven Katholizismus, auf der Synode wird auch vereinzelt von der Diakonie im

engeren Sinn gesprochen, rezipiert? Konnte sich ein von einer gesellschaftlichen
Diakonie geprägtes Caritasverständnis durchsetzen und eine neue Klammer für
den caritativen Katholizismus nach dem Milieu bilden?

Die Würzburger Synode und das Arbeitspaper «Die Kirche und die Not der
Gegenwart»: Die Vorgeschichte

Die Würzburger Synode hat bislang in der historischen Forschung wenig
Aufmerksamkeit gefunden. Vielleicht hängt dies auch damit zusammen, dass die
Synode ein auf den ersten Blick nur schwer zu überschauendes Geschehen darstellt.

Insgesamt 18 Vorlagen und sechs Arbeitspapiere wurden erstellt, die sich mit so

unterschiedlichen Themen wie den Schiedsstellen und Verwaltungsgerichten der
Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland oder Kirche und gesellschaftliche
Kommunikation befassten. Die sich aufdrängende Frage nach einem roten Faden

wurde bereits auf der Synode intensiv und kontrovers diskutiert. Eine Antwort
liegt in einem Bündel von Leitlinien, deren Entwicklung schon während der

Vorbereitung der Synode 1969 und 1970 einsetzte/8 Die Leitlinien sollten in allen

Papieren eingespeist werden, auch wenn diese natürlich jeweils eigene Schwerpunkte

abbildeten. Zu einer dieser Leitlinien gehört die «Diakonie» oder der

«Heils- und Weltdienst» - die genaue Formulierung variierte im Laufe der Jahre."'9

Darüber hinaus war beabsichtigt, das Themenfeld direkt in mehreren
Beschlüssen zu behandeln. Dabei kam es bei der Vorbereitung zu einer bemerkenswerten

Entwicklung. Zunächst entwickelte die Vorbereitungsgruppe den

Vorschlag, es in seiner ganzen Vielfalt von einer Arbeitsgruppe behandeln zu las-

'7 Siehe dazu einführend: Oswald von Nell-Breuning/Georg Ruhmöller. Kirche und Arbeiterschaft,

in: Emeis/Sauermost (Hg.), Synode - Ende oder Anfang (wie Anm. 19), 177-204.
38 Auf die Entstehungsgeschichte der Würzburger Synode kann hier nicht eingegangen werden;

siehe als kurzen Überblick: Lehmann. Allgemeine Einleitung. Beschlüsse der Vollversammlung

(wie Anm. 19). 32^48. Anzumerken bleibt lediglich, dass Vertreter der Deutschen
Bischofskonferenz und des Zentralkomitees deutscher Katholiken am Ende des Essener
Katholikentags im November 1969 entschieden, eine Studiengruppe einzusetzen. Diese Studiengruppe

sprach sich ftir eine gemeinsame Synode aus. Die Bischofskonferenz folgte dem
Vorschlag und beauftragte im Februar 1969 die personell erweiterte Studiengruppe, die im
September 1969 von einer Vorbereitungskommission ersetzt wurde, das Grossercignis vorzubereiten.

Vom 3. bis 5.1.1971 tagte die konstituierende Vollversammlung. Mit der Entwicklung
der Beschlussvorlagen wurden insgesamt zehn Sachkommissionen beauftragt, denen sich die
Synodalen zuordneten, und die kurz darauf mit der Arbeit einsetzten.

39 Siehe Lehmann, Allgemeine Einleitung. Beschlüsse der Vollversammlung (wie Anm. 19). 63f



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbelt 163

40
sen. Durchsetzen konnte sich schliesslich ein anderer Plan. Die Verhandlungspunkte

zum Thema Diakonie wurden primär zwischen zwei Sachkommissionen,
und zwar in Sachkommission III «Christliche Diakonie» und V «Gesellschaftliche

Aufgaben der Kirche», aufgeteilt. Beabsichtigt war, auf diese Weise das
diakonische Profil der Synode zu schärfen.41 Faktisch erschwerte es aber die Arbeit,
da die Sachkommission III den Auftrag, sich mit der «Diakonie im engeren
Sinn» zu beschäftigen, auch gesellschaftspolitisch interpretierte, wie die
Kompetenzstreitigkeiten zwischen Sachkommission III und V um das Papier «Kirche
und Arbeiterschaft» zeigen sollten.42

Die Bezeichnung «Diakonie im engeren Sinn» ist insofern irreführend, wenn
man damit ausschliesslich die sozial-caritativen Dienste in Verbindung bringt.
Stattdessen ging es um eine breite Themenpalette. Auf diese Weise sollte
verdeutlicht werden, dass diakonisches Handeln umfassender ausgerichtet sein muss
als die traditionelle Caritas und gleichzeitig auch in die Seelsorge der Kirche
einzubinden ist.43 So standen vier Themen im Mittelpunkt der Beratungen der
Sachkommission III: Kirchliche Jugendarbeit, Ausländische Arbeitnehmer,
Arbeitnehmer- und Betriebsseelsorge und die caritativen Dienste der Kirche.44 Diese
Fülle führte dazu, dass, wie auch in den anderen Sachkommissionen, vier
Unterkommissionen gebildet wurden. In der Konsequenz verlor damit die Arbeit in
der Sachkommission an Bedeutung, da die mit grosser Vollmacht ausgestatteten
Unterkommissionen selbständig arbeiteten und in der Sachkommission lediglich
über die erstellten Papiere abgestimmt wurde, bevor die Vorlagen dann der
Zentralkommission und der Vollversammlung übergeben wurden. Die Frage nach
einer Integration der einzelnen Dokumente aus den Unterkommissionen in eine

Gesamtperspektive verlor dagegen im Laufe der Jahre in der Sachkommission an

Bedeutung.^

1

Das Papier (HAEK, WS 446) ist undatiert, doch aus einem anderen Schreiben lässt sich
vermuten, dass der Entwurf für die Vollversammlung der DBK am 11.11.1969 geschrieben
wurde, siehe S. 13: «VIII. Themenkreis: Diakonie (Dienst der Kirche an der Gesellschaft) A.
Die Aufgabe der Kirche und die Aufgabe der Christen in der Gesellschaft. B. Die caritativen
Dienste C. Aktuelle kirchliche Aufgaben im Bereich der Bildung D. Kommunikationsmittel
E. Entwicklungshilfe und kirchlicher Dienst am Frieden».
Siehe Hans Hirschmann, Referat zum Themenkreis der Würzburger Synode (Synoden-
Nachrichten 4.1.1971, in: HAEK, WS 459): «Die Christliche Diakonie tritt in der Gesamtheit der
Sachkommissionen an die 3. Stelle, damit die Zuordnung von Diakonie zu Verkündigung und
Gottesdienst klarer hervortritt, andererseits erscheinen Dienst in Ehe und Familie, Gesellschaft
und Bildungswelt (SK IV bis VI) als besondere Wirkungsfelder der kirchlichen Diakonie.»
Siehe einführend zu den Schwierigkeiten: Wilhelm Wöste, Einleitung zu «Kirche und
Arbeiterschaft», in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland.
Beschlüsse der Vollversammlung (wie Anm. 19), 313-321.
Siehe Klaus Hemmerle, Referat zur Themenbildung der Würzburger Synode (in: HAEK, WS
459), 8: «Christliche Diakonie umfasst, in der Konzeption des III. Themenkreises, pastorale
und caritative Dienste. Der Dienst am selben Menschen, der Dienst aus dem einen Auftrag
Christi heraus muss seine verschiedenen Dimensionen in eine innere Zusammengehörigkeit
bringen, um den Begriff der Liebe, der Caritas in dem umfassenden Sinn zu realisieren, der ihm
vom Evangelium und von Anspmch und Notwendigkeit des Menschseins heute zuwächst.»
Siehe Protokoll, Sachkommission III 15. bis 16.2.1971, in: HAEK, WS 126.
Die Unterkommission I entschied, Hans Hirschmann und Richard Völkl ein Papier ausarbeiten

zu lassen, «das als Basis der Arbeit der Sachkommission III und jeder ihrer Unterkom-



164 Andreas Henkelmann

Die hier im Mittelpunkte stehende Unterkommission I, die sich mit den
sozial-caritativen Diensten auseinandersetzte, nahm ihre Arbeit am 16.2.1971 auf.46

Sie entschied sich, ihre Anstrengungen auf zwei Themenkomplexe zu lenken.
Zum einen sollte ein Grundsatzpapier «den Gestaltswandel der Not und der Hilfe»

in den Blick nehmen. Der Arbeitsauftrag deutet an, dass sich die
Kommissionsmitglieder bewusst waren, in einer Umbruchsphase zu leben. Die
Schwierigkeiten, diesen Umbruch theologisch zu deuten, sollten dann die Diskussionen
um das zweite Papier der Unterkommission aufzeigen. Dieses zweite Dokument
hatte den Auftrag, «die Integration der Caritas in das kirchliche Leben auf allen
Ebenen» zu reflektieren. Niemand anders als Georg Hüssler, damaliger Präsident
des Deutschen Caritasverbands, übernahm die Federführung.47 Damit deutet sich
auch an, mit welchem Problemkomplex sich der Verfasserstab beschäftigen
wollte. Der caritative Katholizismus verfügte zwar mit dem Deutschen
Caritasverband über einen Dachverband, hatte aber trotzdem ein Strukturproblem, da es

immer wieder zu Spannungen zwischen ihm und den anderen Machtblöcken im
caritativen Katholizismus, also den mit der Amtskirche eng verbundenen Diöze-
sancaritasverbänden, den Fachverbänden und den Orden, kam.48 Vor allem die

Integration der Caritas in das Gesamt der Kirche gehörte seit den 1920er Jahren

zu den regelmässig diskutierten Problemen.49 Ausserdem stand das Verfasserteam

des Papiers vor einem neuen Strukturproblem, das in den anschliessenden
Diskussionen eine Schlüsselstellung einnehmen sollte. Dabei ging es um das
Verhältnis von organisierter Caritas zu seiner Wahrnehmung nach nicht- oder
unterorganisierten Kreisen, wie etwa Selbsthilfegruppen.'0 Das Papier sprach sich
eindeutig zugunsten der Grossorganisation aus:

missionen dient; nach der Diskussion in der Sachkommission III könnte es als Grundlage
eines Papiers zur durchlaufenden Perspektive dienen, das den anderen Sachkommissionen
zur Stellungnahme und anschliessend der Zentralkommission zugeleitet werden sollte»
(Protokoll, Unterkommission I 1. bis 2.4.1971, 5., in: HAEK, WS 126). Das Papier wurde
erstellt und im Mitteilungsblatt der Synode veröffentlicht (Synode 1972/73, 45-48).
Anschliessend wurde daran nicht weitergearbeitet.
Siehe das Protokoll, in: HAEK, WS 126.

Protokoll, Unterkommission 1 16.2.1971, 5.2., in: HAEK, WS 126. Prälat Georg Hüssler
(*1921) war von 1969 bis 1991 Präsident des Deutschen Caritasverbandes; siehe Deutscher
Caritasverband (Hg.), Menschlichkeit als Spiritualität. Georg Hüssler zum 85. Geburtstg,
Freiburg i.Br. 2006, und darin v.a. folgende Beiträge: Karl Lehmann, Das Charisma Georg
Hüsslers, 220-225; Georg Hüssler, Auf den Schultern meiner Vorgänger, 231-240 sowie
Biographische Daten, 246-249.
Dieses Strukturproblem ist historisch bislang nicht systematisch aufgearbeitet worden; siehe
für die Gründungsphase des Deutschen Caritasverbandes: Hans-Josef Wollasch, Der Deutsche

Caritasverband - «eine imperialistische Scheinmacht»? Geschichtliche Zeugnisse zum
Verhältnis zwischen Caritasverband und caritativen Fachverbänden, in: Caritas'90. Jahrbuch
des Deutschen Caritasverbandes (1989), 365-383; ders., «Der an sich schöne Gedanke der
Charitas» und die Geburtswehen des Caritasverbandes 1897, in: ders., «Sociale Gerechtigkeit

und christliche Charitas». Leitfiguren und Wegmarkierungen aus 100 Jahren Caritasgeschichte,

Freiburg i.Br. 1996, 13-34; siehe dazu ferner: Henkelmann, Caritasgeschichte
zwischen katholischem Milieu und Wohlfahrtsstaat (wie Anm. 12). 210-217, 234-242.
Diese Diskussionen haben bislang wenig Aufmerksamkeit gefunden; siehe Henkelmann,
«Der Dienst am Nächsten in Gefahr»? (wie Anm. 13), 141-145.
Siehe zu den Diskussionen nach der Synode folgenden Sammelband aus dem Hausverlag des



Würzhurger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 165

«Es ist zum Schaden der gesamten Caritasarbeit der Kirche, wenn die caritativen
Organisationen von manchen Christen abgelehnt werden oder wenn caritative
Einrichtungen und Organisationen kirchlicher Träger ohne Abstimmung mit den
in den Caritasverbänden zusammengefassten Caritas-Organisationen der Kirche
geschaffen werden.»3'

Dieses klare Bekenntnis stiess auf eine ebenso klare Ablehnung einzelner
Kommissionsmitglieder. Ein Kritiker hielt so in aller Schärfe fest: «Hinter diesen

Formulierungen verbirgt sich ein Absolutheitsanspruch.»52 Ähnlich lautete auch die

Anfrage an einen anderen Vorschlag des Entwurfes:

«Die Caritas der Gemeinde muss sich notwendig in enger Verbindung mit dem
Caritasverband und den ihm angeschlossenen Fachverbänden vollziehen. [...].
Deswegen müssen die Gemeinden ihre caritative Sorge in die Arbeit der Caritas-
Organisationen [...] einbringen, in dem sie die Sachausschüsse für soziale und
caritative Fragen und ihre Helfergruppen in Zuordnung zu den Orts- und Kreis-
Caritasverbänden bzw. den caritativen Fachverbänden sehen, ihre Arbeit mit
deren Arbeit abstimmen und in ein gemeinsames Ganzes integrieren.»

Der Kritiker hielt dagegen fest: «Das ist zu bestreiten, organisierte Caritas ist
eine Form caritativer Tätigkeit. Was heisst hier Caritas? Auch an dieser Stelle

klingt wieder ein Totalitätsanspruch an.»54 Angesichts dieser Äusserungen lässt

sich eine Bemerkung von Paul Nordhues, dem Vorsitzenden der Sachkommission,

in einem Schreiben an Kardinal Döpfner aus dem Jahr 1972 gut nachvollziehen:

«Von vornherein war eine bestimmte Abneigung gegen Caritas und
Caritasverband vorhanden [...].»55

Auch wenn sich nicht rekonstruieren lässt, welche Personen gemeint waren
und wohl auch die zitierte Kritik an dem Entwurf vorbrachten, ist doch ihre

Stossrichtung erkennbar.56 Denn die Antipathien gegen die starke Organisation
waren ja auch mit einer Sympathie für neue Gruppen verbunden, die sich diakonisch

betätigten. Berücksichtigt man, in welchen Feldern diese Gruppen in der

Deutschen Caritasverbandes: Fritz Boll/Thomas Olk (Hg.). Selbsthilfe und Wohlfahrtsver-
bände, Freiburg i.Br. 1987.

31

Zusammenstellung der bis zum 12.1.1972 eingegangenen Modi zum Integrationspapier, Teil
III, 4.23ff., undatiert, 1, in: HAEK, WS 406.

"" Zusammenstellung der bis zum 12.1.1972 eingegangenen Modi (wie Anm. 51), 2.

Zusammenstellung der bis zum 12.1.1972 eingegangenen Modi (wie Anm. 51), 4.
54

Zusammenstellung der bis zum 12.1.1972 eingegangenen Modi (wie Anm. 51), 5.
55 Nordhues an Döpfner. 8.5.1972, in: HAEK, WS 126.

Eine wichtige Forschungsaufgabe wird darin bestehen, die Netzwerke, in denen sich die
Synodalen bewegten und organisierten, zu rekonstruieren. Edmund Erlemann, der 1973 den
Vorsitz der Sachkommission III übernahm, gehörte beispielsweise der als (progressiv)
eingestuften «Arbeitsgemeinschaft Synode» an, die später durch den «Kontaktkreis Synode»
abgelöst wurde. Dieser Arbeitsgemeinschaft ordneten sich wiederum unterschiedliche Gruppierungen

wie der Freckcnhorster Kreis zu: siehe zu dessen Tätigkeit in der Arbeitsgemeinschaft:

Thomas Grossbölting. «Wie ist Christsein heute möglich?» Suchbewegungen des

nachkonziliaren Katholizismus im Spiegel des Freckenhorster Kreises. Altenberge 1997,
106-124; siehe zu der Gruppenbildung auf der Synode Plate, Das deutsche Konzil - Die
Würzburger Synode (wie Anm. 19), 60-62, der passend von «vier Fraktionen, die keine
(Fraktionen) waren» spricht.



166 Andreas Henkelmann

Darstellung von späteren Entwürfen eines anderen Papiers der Unterkommission
I agierten, wird deutlich, dass es dabei nicht nur um eine Strukturfrage ging.
Vielmehr stand auch das Problem im Raum, inwieweit sich die Caritas für die

sogenannten (Randgruppen) öffnete, um den Begriff zu benutzen, der die
Endfassung des Arbeitspapiers «Die Not der Gegenwart und der Dienst der Kirche»
prägte.5' Darauf wird später noch genauer einzugehen sein.

Zunächst bleibt aber festzuhalten, dass die Kritiker am Integrationspapier einen

Erfolg feiern konnten, da es ihnen gelang, die Weiterarbeit erst einmal zu stoppen

- der Entwurf wurde schliesslich ein Fall für die Akten.58 Allerdings Hess sich das

Thema nicht völlig ausklammem. Das andere Arbeitsprojekt, das Papier zum
Wandel der Not, müsste es in irgendeiner Weise aufgreifen - die Konflikte um die
Rolle des Deutschen Caritasverbandes flammten so einige Jahre später wieder auf
und wurden in den Diskussionen um die Endfassung des Arbeitspapiers fortgeführt.

Zuvor allerdings sah sich die Unterkommission mit einem herben Rückschlag
konfrontiert. Hatten das Präsidium und die Vollversammlung 1970 eine kaum zu
überblickende Fülle von Aufgaben an die Sachkommissionen verteilt, machten
sich die verantwortlichen Gremien, vor allem die Zentralkommission, bereits
zwei Jahre später Gedanken über eine Themenreduzierung.5 Es zeichnete sich
nämlich ab, dass in der veranschlagten Zeit die Vollversammlung die Fülle an

projektierten Vorlagen nicht bearbeiten konnte. Die Lösung, die nach einem langen

Suchprozess gefunden wurde, bestand in der Unterscheidung zwischen
offiziellen Beschlüssen der Synode und sogenannten Arbeitspapieren.60 Dabei
handelte es sich um Dokumente, die nicht den Status eines Synodenbeschlusses be-

sassen. Damit müssten sie aber auch nicht von der Vollversammlung angenommen

werden, sondern es genügte, dass sich sowohl die Sachkommission als auch
die Zentralkommmission und das Präsidium für die Annahme aussprachen.
Salopp kann man von einem Synodenpapier zweiter Klasse sprechen. Zunächst
müsste die Sachkommission den Entwurf annehmen, dann folgte ein Prüfverfahren

durch die Zentralkommission, deren Empfehlungen das Präsidium in der Regel

folgte. Das Präsidium konnte Nachbesserungen einfordern und war nicht zur
Annahme verpflichtet.

Der komplexe Prozess der Themenreduzierung wurde während der dritten
Vollversammlung im Jahr 1973 zu Ende gebracht.61 Die Entscheidungskompetenz

lag beim Präsidium, das aber beabsichtigte, die Wünsche der Synodalen

37 Bezeichnend dafür ist auch, dass die Sachkommission die Unterkommission beauftragte, bei
der Erstellung des Papiers darauf zu achten, sich nicht nur mit der «Integration ins Leben der
Kirche» zu beschäftigen, sondern auch «die Integration in die Gesellschaft», also «die
gesellschaftliche Verflechtung der Caritas», zu beachten: siehe Protokoll. Unterkommission I 1.

bis 2.4.1971. 6., in: HAEK. WS 126.
58 Siehe als letzte Erwähnung Protokoll, Unterkommission 28.2.1972, in: HAEK. WS 397.

Siehe dazu als beste Einführung: Lehmann. Allgemeine Einleitung. Beschlüsse der
Vollversammlung (wie Anm. 19), 60ff.

60 Siehe zur Genese und zum Status der Arbeitspapiere ausfuhrlich: Lehmann, Allgemeine
Einleitung. Ergänzungsband (wie Anm. 19), 12-19.
Die Vorgeschichte kann hier nicht weiter entfaltet werden. Die Zentralkommission hatte sich
auf einer Sitzung vom 8.9.1972 in einer ersten Vorlage dafür ausgesprochen, zwei Dokumente

aus der Sachkommission III als Arbeitspapiere einzustufen, darunter das Papier zur



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 167

möglichst zu berücksichtigen. Vor seiner Sitzung hatte daher eine Generaldiskussion

stattgefunden, die kontrovers verlief. Dabei hatte die Sachkommission
III, so wie fast alle anderen Kommissionen, auf der Notwendigkeit aller vier
Papiere als Beschlüsse bestanden und keinen eigenständigen Vorschlag zur
Prioritätenbildung unterbreitet.62 Erst als ein Antrag gestellt wurde, dass jede
Sachkommission ihr wichtigstes Papier benennen sollte, wurde eine interne Präferenz
erkennbar. Die Sachkommission III entschied sich nämlich für das Thema
«Ausländische Arbeitnehmer».63 Die internen vorhergegangenen Diskussionsabläufe

sind nicht bekannt. Erkennbar ist allerdings, dass eine Minderheit darauf
beharrte, alle Papiere als Beschlussvorlagen zu behandeln, ohne allerdings damit
Erfolg zu haben. Das Präsidium folgte nämlich dem Mehrheitsvotum der
Sachkommission III und entschied gegen die Vorlage der Zentralkommission, das

projektierte Papier zur Not der Gegenwart nicht als Vorlage für einen Beschluss,
sondern als Arbeitspapier einzustufen. Auch wenn sich über die Intention des

Präsidiums mangels eines Protokolls nichts sagen lässt, wird damit doch erkennbar,

dass es die Bedeutung von gesellschaftlich-diakonischen Themen höher
bewertete als von caritativen Fragen im engeren Sinn. Dieser Entschluss erregte die
Gemüter. Der Vorsitzende der Sachkommission III, Paul Nordhues, hatte intensiv

gegen die Abstufung des projektierten Dokuments zu einem Arbeitspapier
gekämpft und nahm seinen Ärger über die Entscheidung zum Anlass, den Vorsitz

abzutreten. 4 Nachfolger wurde ein junger damals noch recht unbekannter
Pfarrer aus Mönchengladbach namens Edmund Erlemann.

Die Würzburger Synode und das Arbeitspaper «Die Kirche und die Not der
Gegenwart»: Das Ringen um die Endfassung

Nach dem Rücktritt von Nordhues ging die Arbeit am Entwurf weiter, ohne

allerdings entscheidende Fortschritte in der Fertigstellung zu erzielen.65 Dies
gelang erst, als Ursula Adams, Professorin an der Katholischen Fachhochschule in

Münster, den Vorsitz der Unterkommission Ende 1973 übernahm.66 Sie begann
umgehend mit einer Überarbeitung des Entwurfes, und gab mit Hilfe eines
Journalisten dem Papier einen neuen Charakter.67 Diese veränderte Denkrichtung

Not. Gegen diesen Vorschlag protestierte die Sachkommission mit einem Schreiben vom
14.9.1972 (siehe HAEK, WS 126). Wohl auch aufgrund des grossen Widerstands änderte die
Zentralkommission daher ihre Position und nahm das Papier in ihren Vorschlag für das
Präsidium als Vorlage auf.

'" Siehe Protokoll der dritten Vollversammlung, Beitrag Edmund Erlemann, 645, in: HAEK,
WS 17.

Siehe Protokoll der dritten Vollversammlung, Beitrag Edmund Erlemann, 744 (wie Anm. 62).
Siehe Brandt, Chronik des Paderbomer Diözesan-Caritasverbandes mit Berücksichtigung des

Bischöflichen Amtes Magdeburg (wie Anm. 15), 119.

Siehe die Protokolle der Unterkommission in HAEK, WS 397. Eine Fassung wurde auch
teilweise veröffentlicht: Else Mues/Maria Reichmann. Gestaltwandel der Not und der helfenden

Dienste, in: Lebendiges Zeugnis, 25 (1972), 30-45.
" Adams (1931-2009) war keine Synodale, sondern Beraterin der Sachkommission III.

Protokoll Unterkommission 1 14.12.1973, in: HAEK, WS 406. Adams verschickte im März
1974 einen ersten Entwurf an einige Mitglieder der Unterkommission. Das Papier erlebte so



168 Andreas Henkelmann

deutete sich bereits in einer Bemerkung aus einer Diskussion in der Unterkommission

im Juni 1974 an. Intern wurde dort trotz des eindeutigen Votums des

Präsidiums diskutiert, das Papier doch als Vorlage für einen Beschluss zu schreiben.

Die Mitglieder entschieden sich dagegen. «Dadurch handeln wir uns
wesentlich mehr Freiheit für die Gestaltung des Papiers ein.»68 Ausserdem wurde
eine besondere «Möglichkeit der Profilierung der Aussagen» hervorgehoben. Die
erst genannten Anspielungen dürften sich auf die Auseinandersetzungen um das

Papier zum Thema Kirche und Arbeiterschaft beziehen, da sich gerade konservative

Synodale aus der Vollversammlung dagegen ausgesprochen hatten. Diese
Hürde sollte, so die Hoffnung der Kommission, über die Form des Arbeitspapiers

vermieden werden. Allerdings verschätzte sich das Verfasserteam, weil es

die Kritik so nicht zu umgehen vermochte. Gleichzeitig deutet aber der Hinweis
auf die «Freiheit» in der «Gestaltung» auch darauf, dass das Papier bewusst eine
andere Form erhalten sollte als die bisherigen Fassungen.

Der neue Entwurf nahm somit bewusst Abstand von der bisherigen Argumen-
tationslogik. Statt die beobachteten Nöte in eine Systematik zu fassen und daraus

Forderungen abzuleiten, nahmen die Verfasser vor allem eine suchende Haltung
mit einer Reihe von selbstkritischen Fragen ein, auf die sich nicht immer im Text
eine Antwort finden lässt.69 Im Mittelpunkt stand vor allem das Bemühen um
Empathie mit den Hilfsbedürftigen. Der Tonfall sollte nicht belehrend, sondern
mitfühlend sein, um die mehrfach im Papier genannte Solidarität auch auf diese

Weise zu demonstrieren.70 Diese Haltung wird treffend von Johannes Hirschmann

in einer Einführung in den Text beschrieben:

«Die Darstellung sollte ausgehen [...] von der Darstellung der Situation: sowohl
der quälenden, wechselvollen, nie ganz fassbaren, immer neue Dimensionen
zeigenden Not samt der Not des Helfens selbst - sowie der Verwicklungen und
Verflechtungen des Fielfens. Die Sprache sollte lebendiger sein, der Sprache der Not
und des Helfens selbst näher, bewegter und bewegender: ebenso die Erfahrungen
des Lebens einbringend wie die des lebendigen Glaubens; ebenso wenig die
Ratlosigkeiten auch des christlichen Dienstes verharmlosend, seine allzu menschlichen

Seiten beschönigend wie das Wunder des Glaubens übersehend. Nicht alles,
was die neue Fassung einbringt, ist unumstritten fertig durchdacht oder gar
gesichert. Aber sie bleibt ganz nah an der Not, am Leid und am guten Willen zur
Hilfe. [...] Gerade so gibt sich der Text als (Anstoss und Beitrag zur Diskussion).»71

einen intensiven Überarbeitungsprozess, auf den hier nicht eingegangen werden kann, bis es
der Sachkommission 111 ein Jahr später zur ersten Lesung vorgelegt wurde; siehe zur Diskussion

um den ersten Entwurf: Protokoll, Unterkommission I, 29.3.1974, in: HAEK. WS 406.
Adams an die Mitglieder der Unterkommission I. 7.7.1974, in: HAEK. WS 406.
Siehe zum Aufbau der alten Entwürfe zum Beispiel: «Wandel der Not - Hilfe der Kirche»,
überarbeiteter Entwurf November 1973, in: HAEK, WS 406.
Siehe etwa: Not der Gegenwart (wie Anm. 16), 132, Absatz «Sich mit Menschen in Not
solidarisieren».

Hirschmann, Bericht zur Entstehung des Entwurfes «Reflexion über die Not der Gegenwart
und den Dienst der Kirche» (wie Anm. 17). Johannes Baptist Hirschmann SJ (1908-1981)
war von 1950 bis 1976 Professor für Moral- und Pastoraltheologie an der Hochschule der
Jesuiten in Frankfürt-St. Georgen; siehe Johannes Beutler/ Elselore Boecker/Walther Casper/



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 169

Der Jesuit beschrieb damit nicht nur eine Eigenheit des Papiers, sondern er
illustrierte ihn auch in seinem eigenen Stil. Vor allem die Charakterisierung einer
Situation über eine Auflistung von Verben und Adjektiven («quälend, wechselvoll,
nie ganz fassbar, immer neu fassbar») sowie die Selbstkritik («Ratlosigkeit») ist

typisch für das Dokument. Dieser Stil stiess auf äusserst gemischte Reaktionen.
Während die Befürworter wie auch Hirschmann mit dem Hinweis auf die Nähe

zu den Opfern seine Emotionalität lobten, störten sich andere an seinem
«Predigtton» oder fanden den Text «nörglerisch».72 Gerade der zweite Punkt deutet
auf ein tiefer liegendes Problem hin. Wie bei den Auseinandersetzungen um das

Dokument «Kirche und Arbeiterschaft» wurde auch um die Frage diskutiert, wie
weit die Selbstkritik gehen sollte und berechtigt war. Anders als bei «Kirche und

Arbeiterschaft», wo sich die Debatten vor allem an der These eines Versagens der
Kirche im 19. Jahrhundert entzündeten,73 stand hier die bereits kontrovers diskutierte

Rolle des Caritasverbandes im Mittelpunkt.
Auch wenn das Thema bewusst nicht die zentrale Rolle einnahm wie im

gescheiterten Integrationspapier, Hess es sich nicht völlig vermeiden. Das Ergebnis
erntete viel Kritik. Ein Gutachten eines Mitarbeiter des Esseners Bischofs Franz

Hengsbach hielt eindeutig fest: «Im einzelnen befasst sich die Vorlage sehr

einseitig nur mit der Gemeindecaritas, ohne die institutionelle Caritas angemessen
zu würdigen.»7 Der bereits erwähnte Georg Hüssler kritisierte ebenfalls das

Papier. Seines Erachtens kam «die organisierte Diakonie [...] zu kurz», die Ausführungen

wirkten «<angeklebt>», «der Caritasverband» werde «im Papier negativ
dargestellt».75 Das für die Annahme entscheidende Gutachten der Zentralkommission,

das vom Präsidium fast wortwörtlich übernommen wurde, gelangte zu
einer vergleichbaren Einschätzung: «Die Seiten [...] verraten ein wenig geklärtes
Verhältnis zu (Grossorganisationen>, (Amtskirche> usw.»76 Zu ähnlichen Urteilen
kamen auch der Caritaswissenschaftler Richard Völkl und der Jesuit Paul Imhof ,77

Wolfgang Rhein (Hg.), «Dazu ist ein Dreifaches zu sagen»: Johannes B. Hirschmann.
Elemente eines Porträts, Würzburg 1986.

72
Zustimmung: Protokoll, Sachkommission III 20. bis 22.3.1975, 7, in: HAEK, WS 410;
Predigtton: Erlemann an Adams, 12.10.1974, in: HAEK, WS 399; nörglerisch: Hengsbach an
Erlemann, Anlage, 22.7.1975, in: HAEK, WS 400.
Siehe aus der schwer überschaubaren Fülle an Diskussionsbeiträgen etwa Walter Brandmüller,

Kirche und Arbeiterschaft im 19. Jahrhundert. Fragen und Tatsachen, in: Stimmen der
Zeit, 193 (1975), 228-236; Victor Conzemius, Nochmals: Kirche und Arbeiterschaft, in:
ebd., 745-759; Oswald von Nell-Breuning, Kirche und Arbeiterschaft. Zum Streit um die

gleichnamige Synodenvorlage, in: ebd., 339-352.
74

Hengsbach an Erlemann, Anlage, 22.7.1975, in: HAEK, WS 400.
75

Protokoll, Sachkommission III 20. bis 22.3.1975, 8 und 6, in: HAEK, WS 410.
' Sekretärs der Gemeinsamen Synode an Erlemann, Anlage, 30.9.1975, 2, in: HAEK, WS 403.

Richard Völkl. Diakonie und Caritas in den Dokumenten deutschsprachiger Synoden, Freiburg

i.Br. 1977, 65; Paul Imhof. Einleitung zu «Die Not der Gegenwart und der Dienst der
Kirche», in: Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland. Offizielle

Gesamtausgabe, Ergänzungsband: Arbeitspapiere der Sachkommission, Offizielle
Gesamtausgabe: Bd. I, Freiburg i.Br. 21977, 99-103, hier 102. Völkl (1921-2003) war von
1964 bis 1986 Ordinarius für Caritaswissenschaft und Direktor des gleichnamigen Instituts



170 Andreas Henkelmann

Bemerkenswert ist, dass sich die Vorwürfe auf unterschiedliche
Entwicklungsstufen des Entwurfes bezogen. Hengsbachs Mitarbeiter und Hüssler richteten

ihre Kritik an einen Entwurf für die erste Lesung. Dieser Entwurf wurde in
der Sitzung vom 20.3.1975 bis zum 22.3.1975 nach langer Diskussion in der
Sachkommission einstimmig mit einer Enthaltung unter der Auflage angenommen,
strittige Passagen zu revidieren: «In der Überarbeitung werden die geäusserten
Bedenken, insbesondere die Besorgnis des Caritas-Verbandes, nach Kräften
berücksichtigt werden.»78 Die Überarbeitung wurde von der Sachkommission
anschliessend angenommen und dem Präsidium vorgelegt.79 Hier allerdings stellte
sich heraus, dass es nicht gelungen war, die Vorwürfe zu entkräften. Das Präsidium

verlangte eine Revision des Papiers unter anderem mit Blick auf die Rolle
des Deutschen Caritasverbandes. Aber auch die zweite Überarbeitung, die dann
schliesslich als Arbeitspapier veröffentlicht wurde, konnte die Kritiker nicht

überzeugen, wie die Reaktionen von Völkl und Imhof zeigen.
Die Frage, ob dieser merkwürdige Gegensatz zwischen Überarbeitungsbereitschaft

und einer Perpetuierung der Kritik mehr über die Kritiker oder die Überarbeiter

aussagt, kann hier nicht endgültig beantwortet werden. Zumindest zwei
grundlegende Probleme sollen aber herausgestellt werden. Zum einen bereitete
der bereits erwähnte Stil Schwierigkeiten. So entzündete sich beispielsweise die

Kritik am ersten Entwurf daran, dass die Mitarbeiter der Caritas als «Funktionäre»

bezeichnet wurden.80 Diese Bezeichnung wurde als Abwertung empfunden.
Liest man den Textentwurf durch, fällt auf, dass die Frage nach der Berechtigung
der Kritik keineswegs leicht fällt. So heisst es beispielsweise in Abschnitt 4.4.2
unter der Überschrift «Funktionäre der Kirche?»:

«Heute ist es nicht mehr so deutlich erkennbar, dass das Handeln der Kirche Handeln

der Christen in der Kirche ist. [...] Für die Öffentlichkeit müssen die Kirche
und ihre Verbände damit rechnen, dass sie für viele Menschen das Image von
(Funktionärszentralen) haben. Funktionäre sind organisiert. Das gilt auch von den
(Funktionären der Kirche). Ihre Organisationen dienen auch dem Interesse der
Funktionäre. Dadurch sind sie - was auch für jede andere Organisation gilt - dem
Verdacht ausgesetzt, es gehe auch ihnen in erster Linie um ihr eigenes Interesse
und erst danach um das der Menschen, für die sie vorgeben einzutreten. Aktionsgruppen

[...] haben oft einen starken Vorbehalt gegen die Anlehnung oder den
Anschluss an etablierte Verbände und Organisationen. Sie befürchten, dass dabei
die Interessensvertretung der Betroffenen zu kurz kommt.» '

und gehörte als einer der einflussreichsten Caritaswissenschaftler in der Synodenzeit zu den
offiziellen Beratern der Sachkommission III.
Protokoll. Sachkommission III 20. bis 22.3.1975. 8 und 6, 5.3.8.. in: HAEK. WS 410.
Anzumerken bleibt, dass sich Theresa Bock, die damalige Vizepräsidentin des Deutschen
Caritasverbandes, zustimmend zum Papier äusserte - offensichtlich konnte sich der Deutsche
Caritasverband auf keine einheitliche Position verständigen: siehe Protokoll. Sachkommission III
20. bis 22.3.1975. 7. in: HAEK. WS 410.
Siehe Protokoll, Sachkommission III 20. bis 21.6.1975, in: HAEK, WS 410.
Siehe Protokoll. Sachkommission III 20. bis 22.3.1975. 5.3.6.. in: HAEK, WS 410.
Reflexion über die Not der Gegenwart und den Dienst der Kirche. Entwurf für die erste
Lesung 20. bis 22.3.1975, 75, in: HAEK, WS 405.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 171

Typisch für den gesamten Text ist der Bezug auf eine Aussenkritik an der Kirche,

dem Caritasverband, ihren Mitarbeitern und auch den Gemeinden. Dabei ist
nicht immer klar erkennbar, ob das Papier die Vorwürfe für berechtigt hält oder
nicht. Das tiefer liegende Problem wurde daher auch nicht gelöst, als sich das

Verfasserteam entschied, auf den Begriff zu verzichten.82 Dieses Problem lag in
der grundsätzlichen Perspektive.

Ein guter Zugang zu Gemeinsamkeiten und Unterschieden von Kritikern und
Befürwortern des Textes eröffnet ein Blick auf den Titel «Die Not der Gegenwart

und der Dienst der Kirche». Der Dienst der Kirche kommt bewusst erst an

zweiter Stelle, im Fokus steht zunächst die Not. Diese Fokussierung steht in

Kontinuität der bisherigen Entwürfe.83 Allerdings wandelte sich das Verständnis

von Not. Der bereits erwähnte Richard Völkl brachte es pointiert auf den Nenner,
als er das Dokument als «Randgruppen-Papier» bezeichnete.84 In dieser Bezeichnung

schwingen auch die Vorbehalte des Caritaswissenschaftlers mit, und sie

gibt dem Text eine Einheitlichkeit, die er so nicht besitzt.83 Dabei besteht in der
Referenz auf die Randgruppen zunächst kein Unterschied zwischen Kritikern
und Befürwortern. Die Thematik spielte bereits in den ersten Entwürfen eine

grosse Rolle.86 Auch der Deutsche Caritasverband nahm bewusst die Thematik
Ende der 1960er Jahre als Arbeitsfeld auf, indem er die Pfarrcaritas zur
Gemeindecaritas mit einem starken Schwerpunkt auf Gemeinwesenarbeit umzugestalten
versuchte.87

Allerdings ging das Papier einen Schritt weiter, indem es sich bewusst für
eine «Neuordnung der Prioritäten» aussprach.88 Dieser Abschnitt wurde in den

einzelnen Entwicklungsphasen des Textes modifiziert, ohne allerdings von den

Protokoll. Sachkommission III 20. bis 22.3.1975, 5.3.6.. in: HAEK, WS 410.
Siehe Protokoll. Unterkommission 16.2.1971, in: HAEK, WS 126.

Völkl. Caritative Diakonie als Auftrag der Kirche (wie Anm. 36), 87.
Das Problem, dass das Papier innere Spannungen aufweist, kann hier nicht angemessen
thematisiert werden. Es ist v.a. darauf zurückzuführen, dass, wie später noch zu zeigen sein

wird, in der Unterkommission unterschiedliche Perspektiven vorherrschten. Beispielhaft
lässt sich das an dem Abschnitt «Konkrete Phantasie» verdeutlichen (Reflexion über die Not
der Gegenwart und den Dienst der Kirche (wie Anm. 81)). In der Fassung für die erste
Lesung finden sich in diesem Abschnitt konkrete Beispiele, wie Gemeinden mit Randgruppen
arbeiten könnten. Vier der Beispiele sind der Randgruppenthematik entlehnt, so geht es etwa
um die Integration von «Rockern», «Zigeunern» und «Obdachlosen». Das letzte Beispiel
passt nicht in diesen Gesamtduktus. Es bezieht sich nicht auf eine Randgruppe, sondern
heisst allgemein «Aufbau von Gemeindecaritasgruppen». Als die Unterkommission zu
beraten hatte, den Text zu kürzen, und über die Beispiele diskutierte, wurde evident, dass

v.a. Maria Reichmann die Gemeindecaritasgruppen für besonders wichtig erachtete. Ihre
Positionierung wird verständlich, wenn man berücksichtigt, dass Reichmann den Caritas-
Konferenzen, den Nachfolgern der Elisabeth-Konferenzen, angehörte (siehe Adams an
Erlemann, 21.10.1975, in: HAEK, WS 403). Aus ungeklärten Gründen konnte sich Reichmann
durchsetzen, und das letzte Beispiel blieb als einziges erhalten (siehe Not der Gegenwart
(wie Anm. 16). 154ff).
Siehe etwa: Sachkommission III an Zentralkommission, 14.9.1972, in: HAEK, WS 493.
Siehe Walter Dennig/Johannes Kramer (Hg.), Gemeinwesenarbeit in christlichen Gemeinden,

Freiburg i.Br. u.a. 1974 und Johannes Kramer/Bernhard Stappel. Zwischenbilanz im
Arbeitsbereich Caritas und Pastoral/Gemeindecaritas (1966-1986), in: Caritas, 88 (1987), 31^19.
Not der Gegenwart (wie Anm. 16), 140.



172 Andreas Henkelmann

Verfassern gestrichen zu werden - er verdeutlicht damit ein grundsätzliches
Anliegen. In einem Absatz mit der Überschrift «Zur verbandlichen Caritas»
heisst es, nachdem zunächst ihre Arbeit positiv gewürdigt wird: «Aber auch hier

gilt, dass die, um die sich niemand kümmert oder deren besondere Not von
niemand sonst beachtet wird, Vorrang haben müssen vor anderen.»89 Diese eindeutige

Kritik wird dadurch noch gesteigert, indem die Passage anschliessend konkret

wird: «Das bedeutet z.B., dass besondere Erholungsdienste für Kinder,
Jugendliche und Familien aus sozialen Brennpunkten, für Behinderte und gefährdete

Jugendliche einzurichten sind.»90 Es ist daher auch kein Zufall, dass der

Text, wie Richard Völkl zutreffend beobachtet hat, die Krankenhilfe kaum
thematisiert.91 Diese Prioritätensetzung überschritt die Grenzen des Möglichen für
den Deutschen Caritasverband, hätte es doch bedeutet, Einrichtungen der

Daseinsvorsorge wie Krankenhäuser und Altenheime aufzugeben, um sich verstärkt
auf die Sorge für die benannten Gruppen zu konzentrieren.92 Auch wenn der
Forschungsstand über die Geschichte der Caritas in den 1970er Jahren alles andere

als gut ist und daher nur wenig über die internen Transformationsprozesse
bekannt ist, ist doch anzunehmen, dass die meisten Träger dazu nicht bereit waren.

Ein ähnlich ambivalenter Befund zeigt sich in den Passagen des Themas zur
Bedeutung der Gerechtigkeit. Auch hier lässt sich eine gemeinsame Perspektive
von Gegnern und Befürwortern des Papiers finden. Beide Seiten hatten sich vom
Caritasverständnis des Milieus verabschiedet. So hatte die Unterkommission
bereits 1971 festgehalten:

«Caritas [...] kann [...] nicht nur punktuell Not bekämpfen, sondern muss auch
nach Ursachen der Not suchen. Damit wird sie vielfach gesellschaftskritisch, sie

kann sich der Frage nach Gerechtigkeit nicht entziehen und ist damit nicht mehr
exakt gegen Sozialpolitik abzugrenzen.»

Allerdings zeigen sich deutliche Unterschiede in der Frage der Prioritätensetzung
und der Konkretisierung dieses Anspruchs. Die Kritik ging in zwei Richtungen.
Zum einen wurde Anstoss an einer Politisierung der Caritas genommen. Das
Präsidium hielt so etwa vor:

Not der Gegenwart (wie Anm. 16), 142.

Not der Gegenwart (wie Anm. 16). Einen besonderen Stellenwert nahm auch die Obdachlosenarbeit

ein; siehe etwa die Ausgabe «Dem Menschen helfen - Diakonie der Kirche» von
Signum, 45 (1973), die in Zusammenarbeit mit Mitgliedern der Sachkommission III
entstand. Darin finden sich allein drei Beiträge zur Obdachlosenarbeit: Ursula Adams, Obdachlose

Familien im Bistum Münster, 52-54; Bernhard Lübbering, Versuche einer Pfarrei in der
Obdachlosenarbeit, 56-58; Hermann Stukenbrook, Obdachlosenarbeit in Herten, 58-61.
Völkl, Caritative Diakonie als Auftrag der Kirche (wie Anm. 36), 103.

Siehe so etwa auch die Kritik von Hengsbach und seinem Berater (Hengsbach an Erlemann,
Anlage, 22.7.1975, in: HAEK, WS 400): «Die Gemeinwesenarbeit der Gemeinde aber wird
fast ausschliesslich von den Randgruppen her gesehen, wobei die Kemgruppen der bleibenden

Not entweder übersehen oder schlichtweg den Randgruppen zugeordnet werden.»
Protokoll, Unterkommission 16.2.1971, 4.2., in: HAEK, WS 126.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 173

«Es gibt einige Äusserungen, die sehr vage sind und darum (politisch) vielfach
aufgeladen und missbraucht werden können [...]. Die (Unbestimmtheit) erscheint
im Blick auf spätere Manipulationsmöglichkeiten des Textes als gefährlich.»94

Geht man allerdings von den genannten Stellen aus, erscheint es fraglich, ob sich
die Kritik an der «Unbestimmtheit» störte oder an der grundsätzlichen Ausrichtung.
So etwa handelt einer der Passagen von der Hilfe für die sogenannte (Dritte Welt>:

«Die Nachrichten aus der Dritten Welt und von Katastrophen rings um die Erde
sind heute leichter zugänglich als die Nöte des Nachbarn von nebenan. Darin
stecken Chancen, sich auch weltweit als Nächster der Betroffenen zu erweisen. [...]
Es nützt wenig, nur Informationen über die Zustände in aller Welt einzusammeln.
Es ist wichtig, sich mit Geld oder mit Demonstrationen am Engagement für Vietnam,

Südamerika oder Südafrika zu beteiligen.»95

Auch hier, so ist zu vermuten, überschritt das Papier eine Grenze des für die meisten

Mitglieder des Deutschen Caritasverbandes Denkbaren und Möglichen.96 Die
eingangs von van Heijst geschilderten Vorbehalte der niederländischen
Frauenkongregation, ihr Tätigkeitsfeld um politische Demonstrationen zu erweitern, dürften

auch in Deutschland nicht unüblich gewesen sein.

Ein zweites Problem kam hinzu. Wie radikal sollte die Abkehr vom traditionellen

Caritasverständnis ausfallen? Auch hier ist die Position von Richard Völkl
aufschlussreich. Einerseits betonte der Caritaswissenschaftler die Notwendigkeit,
eine Gerechtigkeitsperspektive zu entfalten. Andererseits mochte er auf den

Begriff der Bannherzigkeit nicht verzichten.97 Dies überrascht allein deswegen nicht,
weil sich der neue Leitbegriff der Gerechtigkeit nicht auf alle caritativen Bereiche

beziehen Hess. Geht man von den Mitarbeitern und den finanziellen Aufwendungen

aus, war, überspitzt ausgedrückt, die Randgruppenarbeit ein Randthema.98

Der skizzierte Wandel im Caritasverständnis von der Barmherzigkeit zur
Gerechtigkeit hatte im caritativen Katholizismus keineswegs überall die gleiche
Bedeutung. Für Völkl lautet daher die Frage, wie sich die Perspektiven Gerechtigkeit

und Barmherzigkeit verbinden Hessen.

Darin unterscheidet er sich von dem Arbeitspapier, in dem der Begriff der

Barmherzigkeit nicht einmal vorkommt. Bezeichnend dafür sind die Ausführungen

über die hauptamtlichen Mitarbeiter im Dienst des Caritasverbandes.
Hervorgehoben wird die Bedeutung der fachlichen Qualifikation. Die Frage nach

Sekretär der Gemeinsamen Synode an Sachkommission III. 30.9.1975. Anlage. 2, in: HAEK,
WS 403.
Reflexion über die Not der Gegenwart und den Dienst der Kirche (wie Anm. 81

Anzumerken bleibt, dass die Passage mit geringfügigen Modifikationen - so wurde aus Vietnam

Südostasien - in der veröffentlichten Fassung erhalten blieb; siehe Not der Gegenwart
(wie Anm. 16), 120.
Siehe Richard Völkl, Barmherzigkeit in unserer Zeit, in: ders., Nächstenliebe - Die Summe
der christlichen Religion? Beiträge zu Theologie und Praxis der Caritas, ausgewählt und
eingeleitet von Michael Manderscheid, Freiburg i.Br. 1987. 216-230, v. a. 216f, erstmals
abgedruckt in: Caritas'82. Jahrbuch des Deutschen Caritasverbandes (1981), 61-69.
Der mit Abstand grösste Anteil an Mitarbeitern der Caritas arbeitete in Krankenhäusern.
1970 waren es 97'313 Personen gegenüber bspw. 24'644 Mitarbeitern in Tageseinrichtungen
der Jugendhilfe: siehe Held/Speckert, Statistik (wie Anm. 11). 506.



174 Andreas Henkelmann

einem «Mehr als Fachlichkeit» wird nicht mehr über ein besonderes, weil
«barmherziges», Hilfehandeln charakterisiert, sondern - typisch für den Gesamttext

- problematisiert, und es wird für ein verstärktes Nachdenken über die
«christliche Identität» plädiert.99 Gerade das letzte Zitat deutet damit an, dass das

Caritasverständnis des Arbeitspapiers keine besonderen konfessionellen
Charakteristika mehr aufweist. Die skizzierten Spannungen mit der konfessionellen
Struktur belegen den letzten Endes überkonfessionellen Ansatz.100 Dies zeigt
sich auch, um ein weiteres Beispiel zu geben, in der Aufgabe eines weiteren

wichtigen Aspektes des traditionellen Caritasverständnisses. Die aufopfernde
Liebe, die als Folge eines barmherzigen Handelns verstanden wurde, spielt keine

positive Rolle mehr.101 Vielmehr wurde sie negativ in einem ausführlichen
Abschnitt über die Überforderungssituation vieler hauptamtlicher Mitarbeiter
thematisiert.102 Selbst der Begriff «Liebe» hat keine besondere Bedeutung im Papier.

Wenn somit der Stil und damit auch verbunden die Ausrichtung des Textes
für Unstimmigkeiten sorgten, bleibt abschliessend noch auf ein weiteres Problem
hinzuweisen, an dem das Dokument zu scheitern drohte. Dabei handelt es sich um
die Frage der Zielgruppe. Wie schon mehrfach erwähnt, wurde das Papier auch

diesbezüglich regelmässig und häufig kritisiert. Auch hier lassen sich
unterschiedliche Interessen aufzeigen. Gemeinsamer Ausgangspunkt in der
Unterkommission war die Gemeindebegeisterung, die die gesamte Würzburger Synode
prägte.103 Diese Hoffnung, das kirchliche Ueben über (aktive) Gemeinden in neue
Bahnen zu lenken, teilten alle Verfasserteams. Auch in den letzten Versionen

spielte der Gemeindebezug weiterhin eine herausragende Rolle. Ein Ziel bestand
daher darin, das Arbeitspapier als Impulsgeber für die Gemeinden zu schreiben.

Darüber, ob die Unterkommission dieses Ziel erreichte, herrschte allerdings keine

Einigung.
Ein Kritikpunkt zielte darauf ab, dass sich der Text zu intensiv mit den

Problemen der hauptamtlichen Mitarbeiter beschäftigen würde. Diese Kritik spiegelt
die bereits in den skizzierten Strukturproblemen des Deutschen Caritasverbandes
angedeutete Komplexität des caritativen Katholizismus wider. Je nachdem von
welchem Standpunkt man die vielfältigen caritativen Tätigkeiten aus betrachtete,
ergaben sich äusserst unterschiedliche Einschätzungen. Anders als - wie erwähnt

- der Mitarbeiter von Bischof Hengsbach, der den Text zu gemeindelastig empfand,

befand Maria Schaeffler-Laub, die als sogenannte «Sachverständige» der
Sachkommission III angehörte, dass «das Arbeitspapier stärker bei der Gemein-

Not der Gegenwart (wie Anm. 16), 135.
100

Entsprechend ausführlich fällt die Passage zur Zusammenarbeit mit der evangelischen Kir¬
che und anderen freien Trägern aus, siehe Not der Gegenwart (wie Anm. 16), 149f
Siehe van Heijst, Models of Charitable Care (wie Anm. 30), 244-254.

2
Siehe den Absatz «Die ständige Überforderung», in: Die Not der Gegenwart (wie Anm.
16), 128f.

3 Siehe einführend zum hohen Stellenwert der Gemeindethematik auf der Würzburger Synode:

Dieter Emeis, Die pastoralen Dienste in der Gemeinde, in: ders./Sauermost (Hg.),
Synode - Ende oder Anfang (wie Anm. 19), 329-343; siehe als Einführung zu den

Auseinandersetzungen um eine Gemeindetheologie in den 1970er Jahren Herbert Haslinger,
Lebensort für alle. Gemeinde neu verstehen, Düsseldorf 2005, 84-92.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 175

de ansetzen müsse».104 Dabei bezog sie sich auf die überarbeitete Fassung nach

der ersten Lesung. Wie bei der Kritik an der Darstellung des Caritasverbandes

gelang es auch hier nicht, die Vorbehalte aus dem Weg zu räumen. Verständlich
wird ihre Reaktion aber nur dann, wenn man berücksichtigt, dass Schaeffler-
Laub langjährig als Vorsitzende der Caritas-Konferenzen, der Nachfolgerorganisation

der Elisabeth-Konferenzen, tätig war.105 Umgekehrt zeigt sich aus einem

Vergleich der Entwürfe, dass die Probleme der hauptamtlichen Mitarbeiter erst
stärker in den Mittelpunkt rückten, als Ursula Adams eine Neuarbeitung vorlegte.
Auch hier ist es wichtig, den persönlichen Hintergrund zu berücksichtigen. Adams
arbeitete nämlich als Professorin an der Katholischen Fachhochschule in Münster

und hatte so ein besonderes Interesse an der Thematik. Damit verdeutlicht
sich, dass die Probleme des Papiers letzten Endes auch die Unterschiedlichkeit
des caritativen Katholizismus widerspiegeln. Ob man spätere hauptamtliche
Mitarbeiter ausbildete oder sich ehrenamtlich in einer Gemeinde engagierte, führte

zu unterschiedlichen Erfahrungs- und Erwartungshorizonten.
Es gelang dem Verfasserteam bis zum Schluss nicht, diese Unterschiedlichkeiten

zu integrieren. In der Konsequenz endete die Arbeit am Papier in einer

Sackgasse. Das Präsidium hatte, wie bereits erwähnt, der Sachkommission
bestimmte Auflagen als Voraussetzung einer Überarbeitung gemacht. Die revidierte

Fassung schaffte es allerdings nicht, die Vorbehalte ausräumen. Da das Präsidium

zeitgleich mit der die Synode abschliessenden Vollversammlung (18. bis

23.11.1975) tagte, konnte es das Papier nicht erneut zur Überarbeitung zurücksenden.

So entschied es sich für eine Kompromisslösung. Das Dokument wurde
einerseits als Arbeitspapier angenommen. Andererseits aber entschied es sich,
seine Vorbehalte in einer Einleitung ausführlich zu benennen.106 Damit endete

die Arbeit in einer ambivalenten Situation. Die Synode konnte zwar ein Dokument

zur Caritas vorweisen. Es handelte sich dabei allerdings nur um ein

Arbeitspapier, von dem sich das Präsidium zudem offen distanzierte. Es überrascht
daher nicht, dass Karl Kardinal Lehmann, der in der Zentralkommission an den

Diskussionen und Entwicklungen des Papiers intensiv beteiligt war, in einem
2008 veröffentlichten Rückblick auf die Würzburger Synode drei Arbeitspapiere
als «impulsgebend» und «weiterführend» bezeichnete - «Die Not der Gegenwart
und der Dienst der Kirche» gehörte nicht dazu.107

Schaefflcr-Laub an Erlemann, 2.7.1975, in: HAEK, WS 400.
Die Geschichte der Elisabeth bzw. Caritas-Konferenzen hat bislang nur wenig Aufmerksamkeit

gefunden; eine gewisse Orientierung gibt Magdalena Lüttgen, Die Elisabethvereine.

Frauen im Dienst am Nächsten seit dem Jahre 1840, insbesondere in Rheinland und

Westfalen, Siegburg 2003.
Lehmann, Allgemeine Einleitung. Ergänzungsband (wie Anm. 19), 17; siehe Imhof.
Einleitung zu «Die Not der Gegenwart und der Dienst der Kirche» (wie Anm. 77).
Karl Kardinal Lehmann, Kraftvoll-lebendige Erinnerung bis heute. Zweites Vatikanisches
Konzil und Gemeinsame Synode als Wegweiser für die Zukunft, in: Christian Schaller/
Michael Schulz/Rudolf Voderholzer (Hg.), Mittler und Befreier. Die christologische
Dimension der Theologie, Freiburg i.Br. u.a. 2008. 609-627. hier 623.



176 A ndreas Henkelmann

Fazit

Nach Abschluss der Synode wurde auf die Frage, ob es ihr gelungen war, die

diakonische Leitperspektive durchzuhalten, zumindest von Vertretern des
Deutschen Caritasverbandes eher skeptisch bis zurückhaltend geantwortet.108 Paul
Nordhues etwa schrieb in einer Pressemitteilung aus dem Jahr 1975:

«Der fortwährende Skandal des 19. Jahrhunderts soll angeblich darin bestehen, dass

wir die Arbeiterschaft verloren haben. Hoffentlich macht man der Synode späterhin
nicht den Vorwurf, einen neuen, fortwirkenden Skandal bewirkt zu haben, nämlich
den, in einer für sozial-caritative Dienste aufgeschlossenen Zeit zu der anstehenden
Problematik nur wenig gesagt zu haben.»109

Man merkt dem Statement die erwähnte Verärgerung und auch die Unzufriedenheit

über das Papier zur «Kirche und Arbeiterschaft» an. Seine Bemerkung zu
den sozial-caritativen Diensten ist zudem einseitig. Tatsächlich hat die Synode
über das Arbeitspapier «Die Not der Gegenwart und die Hilfe der Kirche» im
wahrsten Sinne des Wortes sehr viel zum Thema publiziert - selbst die für die

Veröffentlichung gekürzte Version umfasst 56 Seiten. Keine Vorlage erreichte
diesen Umfang, und lediglich ein Arbeitspapier konnte diese Seitenzahl überbieten.

Gleichzeitig allerdings benannte Nordhues ein zentrales Problem. Bei dem

Papier handelte es sich nicht um einen offiziellen Beschluss der Synode, sondern

lediglich um ein Arbeitspapier, dessen Relevanz durch eine kritische Einleitung
zudem noch relativiert wurde. Das Papier markiert damit nicht einen gefundenen
Konsens, sondern steht vielmehr für die Unfähigkeit, eine gemeinsame Linie für
den caritativen Katholizismus in der Zeit nach dem Ende des katholischen
Milieus zu finden.

Es ist hier nicht der Ort, dieses Scheitern systematisch zu analysieren. Mit
Blick auf die eingangs skizzierte These eines Perspektivenwechsels von der
Barmherzigkeit zur Gerechtigkeit lassen sich aber einige Beobachtungen aufstellen.
Zunächst bleibt festzuhalten, dass sich, auch wenn das Papier keineswegs aus
einem Guss stammt, dieser Perspektivenwechsel an seiner Grundausrichtung gut
aufzeigen lässt. Geht man von dieser Grundausrichtung aus, kann man im
Vergleich zur Caritas der Milieuzeit von einer Politisierung sprechen. Allerdings lässt

sich vom Papier her nicht auf den gesamten caritativen Katholizismus schliessen,
wie die skizzierten Konflikte zeigen. Der Begriff verdeutlicht daher nicht eine

Gesamtentwicklung, sondern ein Konfliktfeld.

Siehe Völkl, Caritative Diakonie als Auftrag der Kirche (wie Anm. 36) sowie Michael
Manderscheid, Reflexionen zum Synodenpapier, in: Die Caritas-Schwester 1976, 70-72
und Caritas in Nordrhein-Westfalen 2/1976: Was brachte uns die Synode? Mit Beiträgen
u.a. von Ursula Adams, Johannes Hirschmann und Paul Nordhues.
Zit. nach: Brandt, Chronik des Paderbomer Diözesan-Caritasverbandes mit Berücksichtigung

des Bischöflichen Amtes Magdeburg (wie Anm. 15), 120. Anzumerken bleibt, dass

Nordhues seine Kritik v.a. auf das Gesamtwirken der Synode bezieht. In seinem Beitrag für
Caritas in Nordrhein-Westfalen (siehe Anm. 108. 119-122) finden sich bei aller höflich
formulierten Kritik auch anerkennende Worte für das Arbeitspapier.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 177

Man mag einwenden, dass es sich dabei um kein besonders wichtiges
Konfliktfeld handelte, da die Leistungsfähigkeit der Caritas in den 1970er Jahren von
anderen Faktoren, allen voran den finanziellen Möglichkeiten des Sozialstaates
und Personalnöten, als einem Papier der Würzburger Synode bestimmt wurde.110

Dieser Einwand stimmt und übersieht doch, dass die weltanschauliche Grundierung

zumindest von den Zeitgenossen sehr wohl als ähnlich relevant erachtet
wurde wie die genannten Punkte. Wichtiger erscheint ein zweiter Aspekt. Ein
solcher Einwand berücksichtigt nicht, dass die Auseinandersetzungen insofern

von besonderem Interesse sind, weil sie paradigmatisch Grundprobleme des
caritativen Katholizismus widerspiegeln. Diese Grundprobleme resultierten nicht nur
aus einer innerkirchlichen Abkehr von einem traditionellen Caritasverständnis
und der daraus resultierenden Frage nach seiner Weiterentwicklung. Vielmehr sind
sie auch, wie das Dokument in einigen Passagen passend beschreibt, aus einer
massiven Infragestellung des caritativen Handelns vor allem von Gruppen im
Umfeld der 68er Bewegung zu erklären. Wenn etwa «Die Not der Gegenwart»
an einigen Stellen auf erziehungsschwierige Jugendliche hinweist,1" ist so etwa
zu berücksichtigen, dass spätestens seit den Heimkampagnen 1969 gerade
konfessionelle Erziehungseinrichtungen im Ruf standen, diese Jugendliche, statt

subjektorientiert zu fördern, in ein religiöses Zwangssystem zu sperren."2 Die
Frage, wieweit sich Caritas auf eine Politisierung einlassen sollte, war somit nicht
nur eine abstrakte Frage eines Synodenpapiers, sondern ist vor dem Hintergrund
realer Konflikte zu verstehen. Wollte der caritative Katholizismus, um beim
Beispiel der Fürsorgeerziehung zu bleiben, die Anwaltschaft für diese Jugendlichen
übernehmen oder weiterhin Teil einer staatlichen Zwangserziehung bleiben?"3
Wie sollte man sich zu den Reformbestrebungen linker teilweise anti-kirchlicher
Pädagogen in den 1970er Jahren positionieren? Es überrascht nicht, dass genauso
wie beim Synodenpapier innerhalb des caritativen Katholizismus keine einheitliche

Linie auf diese Fragen gefunden wurde."4

Gleichzeitig ist das Scheitern der Sachkommission auch aus einer anderen

Perspektive bemerkenswert. Christian Schmidtmann hat in einem Aufsatz zum
Katholizismus im Jahr 1968 die These einer Entwicklung «vom Milieu zur Kom-

i m

m
112

Siehe zu den genannten Punkten einführend: Karl Gabriel. Caritas angesichts fortschreitender

Säkularisierung, in: Erwin Gatz (Hg.), Geschichte des kirchlichen Lebens in den

deutschsprachigen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts, Bd. V: Caritas und soziale
Dienste, Freiburg i.Br. 1997, 438-456.
Siehe etwa: Not der Gegenwart (wie Anm. 16). 140. 141, 142.

Siehe einführend zu den Heimkampagnen: Markus Köster. Die Heimkampagnen - die 68er
und die Fürsorgeerziehung, in: Wilhelm Damberg/Bernhard Frings/Traugott Jähnichen/
Uwe Kaminsky (Hg.). Mutter Kirche - Vater Staat? Geschichte, Praxis und Debatten der
konfessionellen Heimerziehung seit 1945. Münster 2010, 63-77.
Das Thema «Anwaltschaft» wird ausführlich im Arbeitspapier im Abschnitt «Anwalt für
Flilfslose» bearbeitet, siehe Not der Gegenwart (wie Anm. 16), 110.

Das Thema ist bislang historisch kaum erforscht worden; siehe die Anmerkungen bei
Andreas Henkelmann, Die Entdeckung der Welt - Katholische Diskurse zur religiösen
Heimerziehung zwischen Kriegsende und Heinirevolten (1945-1969), in: Damberg/Frings/
Jähnichen/Kaminsky (Hg.), Mutter Kirche - Vater Staat? (wie Anm. 112), 147-171, hier
168ff.



178 Andreas Henkelmann

munikation» vertreten."5 Diese These ist insofern missverständlich, weil
selbstverständlich auch das Milieu nicht ohne Kommunikation auskam. Allerdings
weist seine These insofern in eine richtige Richtung, weil sich die Fonn der
Kommunikation und die Aushandlungsprozesse radikal wandelten, wie die
Würzburger Synode etwa mit Blick auf die Machtverteilung zwischen der Amtskirche
und den Laien belegt. Das Arbeitspapier ist damit auch als Ergebnis eines neuen
offeneren Kommunikationsgeschehens zu betrachten, in dem sich Konflikte
nicht mehr durch einen oft von der Amtskirche vermittelten Fonnalkompromiss
verdecken Hessen."6

Wenn das Arbeitspapier damit in mehrfacher Hinsicht als Ausdruck einer
gescheiterten Kompromisssuche verstanden wird, heisst das nicht, dass diese These

auf die gesamte Würzburger Synode zu übertragen ist. Vor allem wäre zu
untersuchen, ob sich die Gemeindebegeisterung als durchgehende Leitperspektive und
Klammer der Beschlüsse nachweisen lässt. Die eingangs skizzierte Frage, ob der
Katholizismus nach dem Milieu eine neue Mitte fand bzw. schuf, wird daher erst
dann zu beantworten sein, wenn eine historische Aufarbeitung der gesamten
Synode und ihrer Rezeption deutliche Fortschritte erzielt."7

Caritas im Abseits? Die Würzburger Synode und die Suche nach einer Neuausrichtimg der
sozial-caritativen Arbeit

Auch wenn die Erforschung des Katholizismus in der Umbmchszeit der 1960er und 1970er
Jahre noch in den Anfangen steht, liegt bereits eine Fülle von Interpretationsangeboten vor. Der
Aufsatz vertritt die These, dass sich der Katholizismus nach dem Milieu nicht mehr mit einem
Leitbegriff erklären lässt, da die Zeitphase vielmehr als Suchprozess für eine Neubestimmung
zu verstehen ist, in der unterschiedliche teils widersprüchliche Konzepte diskutiert wurden.
Diese These wird auf die Geschichte der Caritas bezogen und an dem Arbeitspapier «Die Not
der Gegenwart und der Dienst der Kirche» der Würzburger Synode (1971-1975) entfaltet. Das
Papier konnte bis zum Schluss nicht in eine Fassung gebracht werden, die die Kritiker verstummen

Hess. Einigkeit herrschte darüber, eine Neubestimmung des Caritasverständnisses am
Leitbegriff der sozialen Gerechtigkeit auszurichten. Umstritten war allerdings, wieweit daraus eine
Politisierung der Caritas resultieren und ein vollständiger Abschied vom Leitbegriff der
Barmherzigkeit, der die Caritas des katholischen Milieus geprägt hatte, erfolgten sollte. Kontrovers
diskutiert wurde ausserdem die Rolle des Deutschen Caritasverbandes. Das Arbeitspapier steht daher
nicht für einen gemeinsamen Neuanfang, sondern markiert vielmehr die Heterogenität der caritativen

Akteure und ihre Schwierigkeit, einen gemeinsamen Nenner zu finden.

Siehe Schmidtmann, Vom Milieu zur Kommunikation (wie Anm. 6).
Zum Kommunikationsverhalten des katholischen Milieus liegen nur wenige Arbeiten vor;
siehe v.a. Armin Owzar, «Keine Lust» zur Diskussion. Zum Kommunikationsverhalten
deutscher Katholiken, 1870 bis 1930, in: SZRKG, 101 (2007), 123-149.
Reizvoll wäre es, dabei in Anlehnung an Richard Völkl (Völkl, Caritative Diakonie als

Auftrag der Kirche (wie Anm. 36)) komparativ zu arbeiten und Synoden zu vergleichen.
Betrachtet man etwa die Ausfuhrungen der Synode 72 in der Schweiz zum Thema Diakonie

(siehe Matthias Schmidhalter, Der Schweizerische Caritasverband zwischen Beständigkeit

und Wandel 1964-1991, in: Caritas Schweiz (Hg.), Von der katholischen
Milieuorganisation zum sozialen Hilfswerk. 100 Jahre Caritas Schweiz, Luzern 2002, 175-211, hier
196ff), zeigen sich eine Fülle von interessanten Vergleichspunkten.



Würzburger Synode und Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit 179

Caritas en marge? Le Synode de Wurtzbourg et la recherche d'une réorientation du travail
socio-caritatif
Bien que la recherche sur le catholicisme dans la période de mutation des années I960 et 1970
n'en soit qu'à ses débuts, il existe déjà de nombreuses interprétations possibles. L'article
défend la thèse selon laquelle un concept directeur ne suffit plus à expliquer le catholicisme après
le milieu; cette période est plutôt à appréhender comme un processus de redéfinition pendant
lequel des concepts divers et parfois contradictoires furent discutés. Cette thèse fait référence à

l'histoire de Caritas et se développe autour du document de travail «Die Not der Gegenwart
und der Dienst der Kirche» («L'urgence du présent et le service de l'Eglise») du Synode de

Wurtzbourg (1971-1975). Aucune version finale du document ne faisait l'unanimité, il existait
un consensus sur la nécessité de redéfinir Caritas autour du concept de justice sociale. Le degré
de politisation de Caritas qui résulterait de cette redéfinition, ainsi que l'abandon total de la
notion de charité, qui avait caractérisé Caritas à l'époque du milieu catholique, créaient par contre
des controverses. Le rôle de l'association Caritas allemande faisait également débat. Le document

de travail ne reflète donc pas un nouveau départ en commun, mais plutôt l'hétérogénéité
des acteurs caritatifs et leurs difficultés de trouver un dénominateur commun.

Caritas on the margins? The Würzburg Synod and the search for a new direction in social and
charitable services

While research into Catholicism during the upheaval of the 1960s and 70s may still be in its
infancy, there is already a rich palette of differing interpretations on offer. This paper argues that
the Catholic milieu of this time cannot be explained with a single conceptual attribute, as this
period was more one in which a search began for a new direction, a search during which differ-
ring and to some extent conflicting conceptualizations were debated. To develop this argument,
it has been applied to the working paper on Caritas entitled Die Not der Gegenwart und der
Dienst der Kirche ((Present need and the service of the Church)) produced by the Würzburg
Synod (1971-1975). It proved ultimately impossible to achieve a final version of this document
that would satisfy its critics. There was agreement that the notion of social justice should be the

key concept guiding the reorientation of Caritas. But what was contentious was the extent to
which Caritas should be politicized and a final leave taken of the notion of charity which had
been the defining characteristic of the catholic Caritas organizations. The role of the German
Caritas organization in particular was the subject of fierce controversy. As a result the final
document did not represent a new beginning but rather served to reveal the heterogeneous
nature of the actors and the difficulties they had in finding a shared vision.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Würzburger Synode - Synode de Wurtzbourg - Würzburg Synod, Caritasgeschichte - histoire
de Caritas - history of Caritas, katholisches Milieu - milieu catholique - Catholic milieu,
Politisiemng der Religion - politisation de la religion - politicisation of religion, Katholizismus -
catholicisme - Catholicism, Transformation des Katholizismus - transformation du catholicisme

- transformation of Catholicism, Religion - religion - religion.

Andreas Henke/mann, Dr., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Kirchengeschichte II,
Katholisch-Theologische Fakultät, Ruhr-Universität Bochum, Mitarbeiter in der Bochumer
DFG-Forschergruppe «Transformation der Religion in der Moderne».




	Caritas im Abseits? : Die Würzburger Synode und die Suche nach einer Neuausrichtung der sozial-caritativen Arbeit

