Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: Katholische Akademien und Katholikentage als Agenturen der
kirchlichen "Selbstmodernisierung" in der Bundesrepublik in den
"langen 1960er Jahren"

Autor: Mittmann, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327761

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholische Akademien und Katholikentage
als Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierungy
in der Bundesrepublik in den «langen 1960er Jahren»

Thomas Mittmann

Die bundesrepublikanische Kirchengeschichte zeigt in vielfacher Weise die blei-
bende Bedeutung von Religion in der modernen Gesellschaft. So waren es nicht
zuletzt die christlichen Institutionen, die sich nach dem Zweiten Weltkrieg als
dusserst erfolgreich bei der Relevanzsicherung religidser und genuin christlicher
Sinndeutungen erwiesen. Dass das Verhiltnis von «Religion» und «Moderne»
vor diesem Hintergrund schwerlich als ein Gegensatz verhandelt werden kann,
liegt vor allem an der Moglichkeit religioser Organisationen zur «Selbstmoderni-
sierungy.' In der Bundesrepublik spielten dabei die «langen 1960er Jahre», der
Zeitraum vom letzten Drittel der 1950er bis zum ersten Drittel der 1970er Jahre,
in vielfacher Hinsicht eine entscheidende Rolle. In dieser Phase kam es zu be-
deutenden Verdnderungen der Medienlandschaft und zur Umstrukturierung der
Offentlichkeit, auf die beide Kirchen mit eigenen neuen Formen 6ffentlicher Pri-
senz reagierten. Auch ihre wachsende Entmonopolisierung durch die Konkurrenz
neuer, alternativer Sinnstiftungsanbieter, welche die religiosen Individualisier-
ungsprozesse innerhalb des kirchlichen Publikums sowie die damit einher gehen-
de wachsende Optionalisierung religioser Handlungsorientierungen vorantrieben,
stellten die christlichen Institutionen in diesem Zeitraum vor neue Heraus-forde-
rungen, denen sie mit spezifischen Anpassungsleistungen begegneten. Zum
dritten gerieten beide Grosskirchen unter wachsenden politischen Handlungs-
druck. So hatten sie bereits unmittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges
aus den Erfahrungen des Nationalsozialismus und ihrer defizitiren Rolle wih-
rend dieser Zeit den Auftrag eines verstirkten gesellschaftspolitischen Enga-
gements abgeleitet.

Siehe Staf Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten
Moderne aus der Sicht des religiosen Modernisierungsparadigmas, in: Schweizerische Zeit-
schrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 11-35.

SZRKG, 104 (2010), 79-99



80 Thomas Mittmann

Als die in der Nachkriegszeit einzig intakten Grossorganisationen und privile-
gierte Ansprechpartner der Besatzungsméchte formulierten die Kirchen einen
«Offentlichkeitsauftrag», der ihre bleibende Bedeutung in der «modernen» Gesell-
schaft sichern sollte.

Auf protestantischer Seite ging der kirchliche Anspruch auf «christliche
Weltverantwortung» insbesondere auf die Barmer Bekenntnissynode von 1934
und den dort artikulierten allumfassenden christlichen Verkiindigungsauftrag im
Sinne der «Konigsherrschaft Christi» zurlick. Daher war der politische Raum im
Nachkriegsprotestantismus Ziel einer verstdrkten o6ffentlichen Einflussnahme,
wobei sich hier bald eine heftige Debatte {iber ihren Umfang und ihre Reichweite
vor allem zwischen konservativen Lutheranern und bruderritlichen Barthianern
entziindete. Der Katholizismus dagegen — infolge von Vertreibungen und Bin-
nenwanderung in der Nachkriegszeit in Deutschland nicht mehr ldnger konfes-
sionell in der Minderheit — erhielt und nutzte seine herausragenden politischen
Gestaltungsmoglichkeiten selbstverstdndlicher. Der politische Erfolg der christ-
demokratischen Parteien bot der katholischen Kirche herausragende Spielrdume
zur politischen Einflussnahme und beachtliche Mitspracherechte in den Linder-
verfassungen und dem Grundgesetz im Sinne der katholischen Soziallehre.

Im Verlauf der 1960er und 1970er Jahre verlangten die Protestbewegungen
beiden Kirchen mit ihren Reformforderungen ebenfalls spezifische Verédnderungs-
leistungen ab. Die Relevanz der Kirche wurde in der Offentlichkeit nun zuneh-
mend an ihrer Modernisierungsbereitschaft gemessen, die diese wiederum auch
an ithrem gesellschaftspolitischen Engagement abzulesen glaubte. Beide Konfes-
sionen sahen sich so sowohl mit Forderungen nach einer stdrkeren politischen
Parteinahme etwa fiir gesellschaftliche «Randgruppen» als auch mit Anspriichen
einer «Demokratisierung» der Kirche selbst konfrontiert, was deutliche Verdnde-
rungen im kirchlichen Selbstverstindnis zur Folge hatte. Dariliber hinaus beteilig-
ten sich kirchliche Adressaten seit den 1960er verstirkt an der diskursiven und
semantischen Konstruktion von «Kirche». Die Vorgaben der christlichen Institu-
tionen stiessen auf geringere Akzeptanz und das kirchliche Publikum entwarf
eigene Modelle von «Kirche», denen sich beide Konfessionen stellen mussten.

Diese Entwicklungen sollen im Folgenden fiir den Katholizismus vor allem
am Beispiel der Akademien und der Katholikentage skizziert werden. In diesen
kirchlichen Arbeitstypen kam der verstiarkte Modernisierungsdruck, dem sich die
katholische Kirche nach dem Zweiten Weltkrieg in der Bundesrepublik aus-
gesetzt sah, programmatisch zum Ausdruck. Dabei sind diese neuen, «moder-
nen» Formen kirchlicher Prisenz in der Offentlichkeit hier vor allem im Hinblick
auf den Wandel der kirchlichen Fremd- und Selbstdeutungen von Interesse. Denn
historische Transformationen, wie die der Religion in der Moderne, spiegeln sich
nicht lediglich organisations- und sozialgeschichtlich, sondern auch in diskursi-
ven und semantischen Prozessen wider.” Die verinderte Semantik kann struktu-

? Freilich sind die Katholikentage ilter, jedoch standen die katholischen Nachkriegsveranstal-
tungen ebenfalls unter dem neuen Imperativ einer «Hinwendung» der «Kirche» zur «Welt».



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 81

relle Wandlungen sowohl abbilden als auch vorantreiben, aber auch erhofften
beziehungsweise tatsidchlich eintretenden Strukturverdnderungen vorgreifen. Im
Hinblick auf die Geschichte der katholischen Akademien und der Katholikentage
wirft diese relationale Abbildung von strukturellen und diskursiv-semantischen
Transformationen die Frage auf, mit welchen Konzepten von «Kirche» diese auf
die spezifischen Herausforderungen der Moderne und die verdnderten Erwartungen
kirchlicher Adressaten reagierten.

Dieser theoretisch-methodische Zugriff ermoglicht eine Analyse der gesell-
schaftlichen Verdnderungen hinsichtlich ithrer Auswirkungen auf den spezifi-
schen Wandel kirchlicher und religioser Selbstdeutungen. Damit werden sozial-
strukturelle Ansétze, wie sie bis dato in kirchengeschichtlichen Untersuchungen
dominierten, um eine wichtige neue Dimension erweitert. Ausgangspunkt ist dabei
die Uberzeugung, dass sich Vorstellungen von «Kirche» in der modernen Gesell-
schaft nicht hinreichend nur an deren institutionellen und sozialen Strukturen
ablesen lassen, denn «Kirche» ist immer auch ein semantisch-diskursives Konst-
rukt, dessen Gestalt zu jeder Zeit neu verhandelt wird.?

Die diskursiven und semantischen Selbstentwiirfe, mit denen sich katholische
Akademien und Katholikentage in der Bundesrepublik an der Bestimmung der
Rolle der Kirchen in der modernen Gesellschaft beteiligten, miissen in erster
Linie als Reaktion auf gewandelte gesellschaftliche Konstellationen und neue
Formen von Religiositdt gewertet werden. Denn die christlichen Kirchen in der
Bundesrepublik waren in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts weniger Im-
pulsgeber fiir die Gesellschaft, vielmehr nahmen umgekehrt gesellschaftliche
Transformationen vermehrt Einfluss auf die Kirchen und ihre diskursiven und
semantischen Formationen. Aus diesem Blickwinkel kann die Entwicklung der
christlichen Institutionen und ihrer Selbstentwiirfe als stindige Anpassungs-
strategie an die «moderne» Gesellschaft im Sinne einer «Selbstmodernisierungy»
gewertet werden.

Katholische Akademien und Katholikentage: «Moderne» Formen kirchlicher
Préisenz in der Offentlichkeit

Vor dem Hintergrund der Erfahrungen aus der Zeit des Nationalsozialismus bil-
deten nach 1945 zundchst Vorstellungen einer umfassenden Rechristianisierung
Deutschlands die Grundlage des kirchenpolitischen Handelns beider Konfessio-
nen. Auch die katholischen Akademien verstanden sich nach ihrer Griindung
zunéchst als reine «Vorposten» der Kirche und reflektierten die ihnen weitge-

Zur Grindungsgeschichte der katholischen Akademien siche Oliver M. Schiitz, Begegnung
von Kirche und Welt. Die Griindung katholischer Akademien in der Bundesrepublik Deutsch-
land, 1945-1975, Paderborn 2004. In bikonfessioneller Perspektive siche Thomas Mittmann,
Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland. Gesellschaﬁhche politische und
religiose Selbstverortungen, Géttingen 2010.

Siehe Frank Bosch/Lucian Hélscher (Hg.), Kirche — Medien — Offentlichkeit. Transforma-
tionen kirchlicher Selbst- und Fremddeutungen seit 1945, Géttingen 2009.



82 Thomas Mittmann

hend entfremdete Gesellschaft lediglich als ein Missionsobjekt. In Folge der
wachsenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Stabilisierung wihrend der
1950er Jahre allerdings betitigten sich die neuen kirchlichen Arbeitstypen
zunehmend als Gesprichsforen fiir die neuen Reprisentanten des offentlichen
Lebens. Eine dhnliche Entwicklung zeigen die Katholikentage. Hatte die erste
Nachkriegsveranstaltung 1948 in Mainz Deutschland noch zum «Missionsland»”
erkldrt, veridnderte sich das Selbstverstdndnis Mitte der 1960er Jahre ganz im Zei-
chen des Aufbruchs nach dem Zweiten Vatikanum. Das «dialogische Prinzip»
wuchs nun zum «Ferment einer sich wandelnden Kirche»” heran. Katholikentage
und Akademien oOffneten sich vermehrt gesellschaftskritischen Fragen, sahen
sich dadurch aber gleichzeitig auch zunehmend mit den Reformforderungen
thres Publikums konfrontiert.

Dartiber hinaus riickten innerkirchliche Fragestellungen und die Zukunft der
Kirche in der «modernen» Welt mehr und mehr auf die Tagessordnung und das
speziell vor dem Hintergrund der drastischen Austrittsbewegungen, von denen
beide Grosskirchen seit Ende der 1960er Jahren in der Bundesrepublik betroffen
waren. Diese kirchlichen Erosionserscheinungen losten eine breite innerkirchli-
che Strategiedebatte iiber «Gestalt», « Wesen» und «Auftragy der christlichen In-
stitutionen aus, die insbesondere an der Peripherie der Anstaltskirchen, also eben
etwa in den Akademien oder im Rahmen der Katholikentage gefiihrt wurde.
Gerade hier waren Strukturen einer dialogischen Diskussionskultur entstanden,
welche die experimentelle Entwicklung und kritische Verhandlung neuer zu-
kunftsfahiger Kirchenmodelle begiinstigten.

Die gesellschaftlichen Modernisierungsschiibe, die sich in den «langen 1960er
Jahren», insbesondere in der Zeit vom Ende der Regierung Konrad Adenauers
bis zur Etablierung der sozialliberalen Koalition zeigten, blieben auch fiir den
Katholizismus nicht folgenlos und spiegelten sich nach dem Tod von Papst Pius
XIIL. in den vielfiltigen Erneuerungsbemiihungen von Johannes XIII. und Paul
VI. wider. Besondere Impulse gingen vom Zweiten Vatikanischen Konzil aus, das
auch die Katholikentage und die katholische Akademiearbeit entscheidend prigte.
Eine der wesentlichen Neuerungen bestand aus binnenkirchlicher Perspektive
gesehen dabei in dem Anspruch eines verdnderten Verhiltnisses der «Kirche»
zur «Welt», das unter dem Imperativ einer «Offnung» oder «Hinwendungy»
stand. Dieser Wandel von einem instruktionstheoretischen zu einem kommunika-
tionstheoretischen Bild von Kirche war in den katholischen Akademien bereits
lange vor den Konzilsverhandlungen vollzogen worden.® So hatte etwa der Moral-

* Ivo Zeiger, Die religios-sittliche Lage und die Aufgabe der deutschen Katholiken, in: Der

Christ in der Not der Zeit. Der 72. Deutsche Katholikentag vom 1. bis 5. September 1948 in
Mainz, hg. vom Generalsekretariat der Katholiken Deutschlands zur Vorbereitung der
Katholikentage, Paderborn 1949, 24-39, hier 35.

Bernhard Hanssler, Ansprache zur Er6ffnungsfeier, in: Auf dein Wort hin. 81. Deutscher
Katholikentag vom 13. Juli bis 17. Juli 1966 in Bamberg, hg. vom Zentralkomitee der
Deutschen Katholiken, Paderborn 1966, 88—100, hier 90.

Siehe Thomas Mittmann, Moderne Formen der Kommunikation zwischen «Kirche» und
«Welt». Der Wandel kirchlicher Selbstentwiirfe in der Bundesrepublik in evangelischen und



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 83

theologe und Griindungsdirektor der Einrichtung der Di6zese Rottenburg Alfons
Auer zu Beginn der 1960er Jahre eine «neue Theologie der irdischen Wirklich-
keiten» entworfen, die der «Welt» eine relative Eigenstindigkeit mit eigenen
Seins- und Entwicklungsgesetzen zuschrieb, die auch Christen zu berticksichtigen
hatten.” Dieses Konzept der «Autonomie der irdischen Wirklichkeiten», das in-
nerhalb der katholischen Akademien auf grosse Resonanz stiess, wurde vom Zwei-
ten Vatikanischen Konzil ausdriicklich bestitigt.®

Noch frither war Alfons Auer darum bemiiht gewesen, seine neuen theologi-
schen Ansitze fiir die katholische Akademiearbeit fruchtbar zu machen. Bereits
zu Beginn der 1950er Jahre hatte der Rottenburger Griindungsdirektor zu verste-
hen gegeben, dass eine katholische Akademie keine «apologetische Trutzburg»
sei, sondern ein Ort, in dem Kirche «die monologische Form der Verkiindigung
weiterbilden» werde «zu einer im echten Sinn dialogischen».” Diese Ablsung der
monologischen kirchlichen Ausrichtung zugunsten eines «Dialoges» mit der
«Welt» bildete fortan die Richtschnur der katholischen Akademiearbeit. Vorran-
giges Ziel war es, so driickte es der Essener Bischof Franz Hengsbach 1960 bei der
Einweihung der katholischen Akademie «Die Wolfsburg» in Miilheim an der Ruhr
aus, «die Grenze zu iiberschreiten, durch die eine selbstgesetzlich in sich stehen-
de Welt einerseits und die Kirche andererseits voneinander geschieden sind».'’
Auch andere Beispiele machen deutlich, dass die Dialogorientierung des Zweiten
Vatikanischen Konzils stark von den Vorarbeiten der katholischen Akademien
beeinflusst worden ist.

Die Bedeutung des Konzils wurde in den katholischen Akademien auch pro-
grammatisch sichtbar. So gewannen seit den Konzilsverhandlungen theologische
[nhalte stark an Bedeutung. In der katholischen Thomas-Morus-Akademie in Bens-
berg etwa beschiftigten sich in den 1960er Jahren rund 25 Veranstaltungen mit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Im Fokus standen dabei die kirchliche
Erneuerung, die Okumene, das kirchliche Amt und die Bedeutung der Laien."' In
der katholischen Akademie in Freiburg wuchs der theologische Anteil der Ta-
gungen infolge des Konzils wihrend der 1970er Jahre gar auf ein Drittel der Ver-

katholischen Akademien, in: Bosch/Holscher (Hg.), Kirche — Medien — Offentlichkeit (wie
Anm. 3), 216-246.

Siehe Alfons Auer, Weltoffener Christ. Grundsitzliches und Geschichtliches zur Laienfrom-
migkeit, Diisseldorf 1960

Sieche etwa: Gaudium et spes, 36. Siehe auch: Oliver M. Schiitz, Von Inspiration zu
Rezeption. Die Katholische Akademie der Didzese Rottenburg und das Zweite Vatikanische
Konzil, in: Rottenburger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte, 26 (2007), 165-178.

Alfons Auer, Was will unsere katholische Akademie? Gedanken {iber ihren theologischen
Ort und die innere Gestalt ihrer Arbeit, Stuttgart 1953 (Beitrige zur Begegnung von Kirche
und Welt, Nr. 7).

Franz Hengsbach, Uber die Aufgaben der katholischen Erwachsenenbildung, in: ders./Georg
Scherer, Wahrheit und Macht. Reden zur Eroffnung der Wolfsburg, Essen 1960 (Wolfsbur-
greihe 1), 7-17, hier 9.

Das geht aus den Tagungslisten von 1949 bis 2003 hervor, fiir deren Uberlassung ich der
Thomas-Morus-Akademie in Bensberg herzlich danke.



84 Thomas Mittmann

anstaltungen heran.'” Das Zweite Vatikanische Konzil priigte jedoch nicht nur
die bereits bestehenden katholischen Einrichtungen in ithrer Tagungsprogramma-
tik, sondern gab den Impuls fiir die Griindung neuer Akademien in Trier (1962),
Lingen (1963), Augsburg, Berlin-West (1965), Bremen-Lilienthal (1966), Schwer-
te (1967), Niirnberg (1970) und Hamburg (1973).

Mit ihrer dialogischen Ausrichtung kam katholischen Akademien im Verlauf
der 1960er Jahre eine wichtige Funktion im Selbstmodernisierungsprozess der
katholischen Kirche in der Bundesrepublik zu. Die neuen Einrichtungen bedien-
ten einerseits die Kommunikationsbediirfnisse moderner kirchlicher Adressaten,
indem sie die traditionelle thetische Verkiindigungspraxis durch dialogorientierte
Konzepte ersetzten und somit im Sinne einer «Verwirklichung des Konzils»
wirkten. Das zeigt sich auch auf der semantischen Ebene. So korrespondierte die
kirchliche Neupositionierung zur «Welt» mit einer Umsemantisierung zentraler
theologischer Begriffe, die aus dem Bewusstsein der schwindenden gesellschaft-
lichen Anschlussfihigkeit kirchlicher Semantik resultierte. «Mission» etwa be-
deutete nicht mehr linger bloss frontales Dozieren, sondern zeichnete sich suk-
zessive durch kommunikative Strategien aus, bei denen es mehr um «Uberzeu-
gung», «Vermittlung» und «Dialog» ging. Ausgangspunkt war die Annahme, dass
Kirche in der Moderne nur erfolgreich sein kénne, wenn thr Kommunikation mit
der «Welt» gelinge. Dass diese strategische Umstellung in der Semantik aber
weiterhin einen Missionsauftrag implizierte, auch wenn nun «Dialog» zum ent-
sprechenden Leitbegriff heranwuchs, raumten Vertreter der katholischen Kirche
durchaus ein. Alfons Auer etwa definierte «Dialog» als eine weniger autistische
zukunftstrichtige missionarische Strategie fiir die moderne Gesellschaft."”

Die neuen kirchlichen Arbeitstypen reagierten im Verlauf der 1960er Jahre
jedoch nicht nur mit neuen theoretischen Kirchenentwiirfen auf die verdnderten
gesellschaftlichen Kontextbedingungen, sondern sie stellten andererseits zuneh-
mend Angebote und Formate bereit, die den verinderten Bediirfnissen kirchli-
cher Adressaten Rechnung tragen sollten. Erfiillt werden sollten in erster Linie die
lauter werdenden Forderungen nach vermehrten Partizipations- und Mitsprache-
moglichkeiten, die speziell von Teilnehmern an Akademieveranstaltungen und
Katholikentagen verstiarkt formuliert wurden. Die Thomas-Morus-Akademie in
Bensberg beispielsweise reagierte unter ihrem neuen Leiter, dem katholischen
Journalisten und Publizisten Hermann Boventer, mit dem seit 1968 der erste Laie
an der Spitze der katholischen Einrichtung stand, durch Tagungen zu Marxis-
mus, Revolution und kritischer Philosophie nicht nur thematisch auf die gesell-
schaftlichen Umbriiche in der Bundesrepublik. Vielmehr wurden im Ubergang
von den 1960er zu den 1970er Jahren dem verdnderten Nachfrageverhalten des

"> Siehe Oskar Saier, Zum Wechsel in der Leitung der Katholischen Akademie, in: Katholische
Akademie Freiburg (Hg.), Das Akademiegesprich als Chance fiir die Kirche. Zum Wechsel
in der Leitung der Katholischen Akademie Freiburg am 12. Januar 1990, Freiburg im Breis-

_gau 1990, 34-45, hier 38.

" Alfons Auer, Was heisst «Dialog der Kirche mit der Welt»? Uberlegungen zur Enzyklika
«Ecclesiam suam» Pauls V1., in: Leo Scheffczyk u.a. (Hg.), Wahrheit und Verkiindigung,
Bd. 11, Miinchen u.a. 1967, 1507-1531, hier 1509.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 85

kirchlichen Publikums verpflichtete interaktive Angebote wie «Offene Akade-
mietagungen», Meditationstage, Teach-ins, Workshops und Seminare zu Gruppen-
dynamik und Selbsterfahrung oder «Gospel-Festivals» etabliert. Auch die stérker
partizipatorisch ausgerichteten Programmsegmente «Bensberger Clubabend»,
«Primanerforum» und «Bensberger Forum aktuell» entstanden in dieser Zeit und
gewannen rasch an Bedeutung. Das Franz-Hitze-Haus, die Katholisch-Soziale
Akademie des Bistums Miinster, entwickelte ebenfalls nicht nur neue interaktive
Veranstaltungsformen, sondern nahm die Partizipation seiner Tagungsadressaten
1974 gar durch die Wahl einer Teilnehmervertretung in seine Satzung auf.'

Auch im Rahmen ihrer Versammlungsoffentlichkeiten verstdrkte die katholi-
sche Kirche im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil thre Bemithungen
um eine stidrkere Partizipation des kirchlichen Publikums. Fiir die Katholikentage
beschloss die zustindige Programmkommission 1967 die Einrichtung von sechs
Grossforen und 27 Forumsgespriachen, die dann ein Jahr spéter in Essen realisiert
wurden. Erklédrtes Ziel war es, die Formen «elastisch» zu halten, da eine «mdg-
lichst grosse Mitbeteiligung der Teilnehmer angestrebt»'* wurde.

Allerdings amtierten katholische Akademien und Katholikentage tiber ihre
«Kommunikation der Differenz» zu lehramtlichen Vorgaben angesichts der
wachsenden innerkirchlichen Polarisierungen seit Mitte der 1960er Jahre zuneh-
mend auch als Disziplinierungsagenturen, die mit Erfolg die wachsende Kirchen-
kritik zu absorbieren wussten. So erweckten Akademietagungen und Veranstal-
tungen im Rahmen der Katholikentage zu aktuellen und umstrittenen Themen
nicht selten den Eindruck, die theologisch klaren Positionen der katholischen Kir-
che seien verhandelbar. In erster Linie gelang es den neuen kirchlichen Arbeits-
typen so, kirchenkritische und -ferne Adressaten an die katholische Kirche zu
binden. Auch darin bestand die Modernisierungsleistung von Akademien und
Katholikentagen fiir die Amtskirche. Das zeigt insbesondere die Entwicklung
zum Ende der 1960er Jahre.

Akademien und Katholikentage unter Modernisierungsdruck

In der zweiten Hilfte der 1960er Jahre wurde die mangelnde Modernisierungsbe-
reitschaft des offiziellen Katholizismus vor allem in der Formierung kirchlicher
und randkirchlicher Gruppierungen deutlich. Angesichts der Reformresistenz
ihrer Anstaltskirche formulierten diese Reformbewegungen im Anschluss an das
Zweite Vatikanische Konzil vermehrt Anspriiche auf Mitsprache- und Partizipa-
tionsrechte innerhalb kirchlicher Strukturen sowie ein stirkeres gesellschaftskriti-
sches Engagement ihrer Kirche. Sie wollten die Dokumente des Konzils als konk-
rete Handlungsanweisungen im politischen Raum verstanden wissen, die nicht

" Siche Schiitz, Begegnung von Kirche und Welt (wie Anm. 2), 150.

' Zit. nach: Franz-Maria Elsner, Essen war anders. Riickblick auf den 82. Deutschen Katho-
likentag aus der Essener Perspektive, in: Zentralkomitee der deutschen Katholiken (Hg.),
Mitten in dieser Welt. 82. Deutscher Katholikentag vom 4. September bis 8. September 1968
in Essen, Paderborn 1968, 1563, hier 45.



86 Thomas Mittmann

nur den einzelnen Katholiken, sondern auch die Institution «Kirche» betrafen.
Dabei entwickelte sich im Diskurs reformorientierter Katholiken wie auch an der
Peripherie der protestantischen Kirche die «Demokratisierung» zu einem wich-
tigen Programmbegrift.

Diese Forderungen nach einer «Demokratisierung» kirchlicher Strukturen und
nach einem deutlicheren politischen Engagement der katholischen Institutionen
wurden in der zweiten Hilfte der 1960er Jahre in erster Linie von aussen an die
Kirche herangetragen und &dusserten sich insbesondere in den Akademien und den
kirchlichen Versammlungsoffentlichkeiten. Im Riickblick auf den Essener Katho-
likentag von 1968 erkldrte Friedrich Kronenberg, der Generalsekretir des Zent-
ralkomitees der Deutschen Katholiken, dass die Veranstalter entsprechende An-
spriiche «aus der offentlichen Diskussion auf diesen Katholikentag zukommen
sahen».'® Bereits auf dem Katholikentag 1964 in Stuttgart war dieser wachsende
Verdnderungsdruck auf die Anstaltskirche spiirbar gewesen. Dort hatten Studen-
ten Plakate der sogenannten «Subversiven Aktion» mit kirchen- und religions-
kritischen Programmpunkten offentlich sichtbar platziert.'” Zwei Jahre spiter,
auf der Bamberger Veranstaltung, wurden Forderungen nach einer konsequente-
ren und auch politisch wirksamen Umsetzung der Beschliisse des Zweiten Vati-
kanischen Konzils laut. Der Katholikentag kam diesen Bediirfnissen mit der Ein-
richtung zahlreicher Foren entgegen, in denen entsprechende Anliegen diskutiert
und damit kanalisiert werden konnten.'®

Die Disziplinierung von Kirchenkritikern durch die Schaffung von Partizipa-
tionsmoglichkeiten in den Akademien und bei Katholikentagen war allerdings
nicht immer erfolgreich. Das verdeutlicht vor allem der Katholikentag in Essen
1968, der zu Recht als regelrechter «Aufstand der Laien»'” gilt. Auf dieser kirch-
lichen Grossveranstaltung eskalierte der Protest gegen die Wirkungslosigkeit der
Konzilsbeschliisse und den wachsenden Reformstau in der katholischen Kirche.
Im Zentrum der Kritik stand die Enzyklika Humanae vitae Pauls VI. vom Juli
1968 mit ihrer rigiden Absage an die Kontrazeption. Katholikentagsteilnehmer
verfassten nicht nur eine Resolution gegen das Rundschreiben aus Rom, die Ak-
tionsgruppe «Kritischer Katholizismus» forderte gar den Riicktritt des Papstes.”
Insbesondere von der katholischen Studentenschaft in Miinster, Frankfurt, Miin-
chen und West-Berlin waren im Vorfeld des Essener Katholikentags die Initiati-
ven ausgegangen, die zur Griindung dieses kirchen- und gesellschaftskritischen
Arbeits- und Aktionskomitees gefiihrt hatten.

' Friedrich Kronenberg, Riickblick auf den 82. Deutschen Katholikentag, in: Generalsekreta-
riat der Deutschen Katholiken (Hg.), Berichte und Dokumente 2, Bad Godesberg Juni 1969,
3—14, hier 5.

'" Abgedruckt in: Religionsbeschimpfung als Sachbeschidigung, in: Kritischer Katholizismus,
Nr. 5, Mai 1969, 7.

'® Siehe etwa: Arbeitsversammlung 2. Unser politischer Aufirag, in: Zentralkomitee der
deutschen Katholiken (Hg.), 81. Deutscher Katholikentag vom 13. Juli bis 17. Juli 1966 in
Bamberg, Paderborn 1966, 140-190.

" Ferdinand Oertel, Aufstand der Laien, in: Die politische Meinung, Nr. 378, Mai 2001, 39-44.

% Siehe David Andreas Seeber (Hg.), Katholikentag im Widerspruch. Ein Bericht iiber den 82.
Katholikentag in Essen, Basel u.a. 1968, 156.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 87

Diese neu entstandenen Gruppierungen an der Peripherie der Anstaltskirche
richteten thre Kritik zum einen an die vermeintlich «feudalen» Strukturen ihrer
Kirche. In ihren Fokus riickten so vor allem die «Traditionalisten», die sich ge-
gen eine vermeintlich notwendige Modernisierung straubten. Zum anderen bezog
der «Kritische Katholizismus» gegen gesellschaftliche Missstdnde und deren Un-
terstiitzung durch die christlichen Institutionen Stellung. Das gilt etwa fiir das Vor-
gehen westlicher Staaten in Vietnam, fiir die Rassenkdmpfe wihrend der Civil-
Rights-Bewegung und die Ermordung Martin Luther Kings in den USA. Aber
auch die Ausbeutung der «neu entdeckten» «Dritten Welt» geriet auf die Agenda
des «Kritischen Katholizismus».

Die katholischen Leitungsgremien reagierten auf diese scharfen und offen-
sichtlich unkontrollierbaren Kritiker mit einer regelrechten Stigmatisierungskam-
pagne. 1971 verabschiedete der Politische Beirat des Zentralkomitees der deut-
schen Katholiken einstimmig «neun Thesen gegen den Missbrauch der Demo-
kratie», in denen er die Ausweitung demokratischer Prinzipien auf «nichtpolitische
Bereiche» wie Schule, Universitit und eben auch Kirche ablehnte.”’ Am 23. Sep-
tember 1971 trennte die Deutsche Bischofskonferenz dariiber hinaus ihre Verbin-
dung zum offiziellen Dachverband der katholischen Studenten, der «Katholischen
Deutschen Studenten-Einigung» (KDSE), der sie einseitiges politisches Handeln
vorwarf.”

Dartiber hinaus waren die Planungen der katholischen Kirche fiir die Durch-
fiihrung der kommenden Katholikentage nun auch von dem Ziel charakterisiert,
dem «Kritischen Katholizismus» keine Plattform mehr zu bieten. In Reaktion
darauf formierte sich im Vorfeld des Trierer Katholikentages 1970 ein «Aktions-
Komitee kritischer Katholikentag», das die vermeintliche Aussperrung kirchen-
kritischer Gruppen zu verhindern suchte.” Allerdings waren diese Versuche weit-
gehend erfolglos und Mitglieder der kirchenkritischen Gruppierungen kamen zu
der niichternen Erkenntnis, es bliebe «nur noch der Widerstand in Untergrundkir-
chen» oder die Bildung einer «neuen Konfession» jenseits der etablierten Kirchen.*

Der erfolgreiche Ausschluss der Kirchenkritiker von den katholischen Ver-
sammlungsoffentlichkeiten flihrte schliesslich dazu, dass kritisch-christliche
Gruppen auf dem Katholikentag 1978 in Freiburg beschlossen, flir die ndchste
kirchliche Veranstaltung, einen «Katholikentag von unten» vorzubereiten, da sie
ihren Positionen nicht anders Gehor zu verschaffen glaubten. So trat parallel zum
Katholikentag 1980 in Berlin erstmals das Aktionsbiindnis «Katholikentag von
unten» in Erscheinung, aus dem wenig spéter die «Initiative Kirche von unten»

*! Abgedruckt in: Hans Buchheim/Felix Raabe (Hg.), Thesen gegen den Missbrauch der
Demokratie, Stuttgart-Degerloch 1972, 9-34. Siehe auch ZK gegen «zuviel Demokratie», in:
Kritischer Katholizismus, Nr. 8, August 1971, 3. Siehe ferner den Kommentar von Walter
Dirks, «Ein Papier, das sich serids gibt», in: Der Spiegel, 34 (1971), 33.

** Siehe Bischofskonferenz treibt ungeliebtes Kind ab, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 10,
Oktober 1971, 24,

* Siehe Aktions-Komitee kritischer Katholikentag, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 12/1969—
1/1970, 11.

* Was kommt nach Trier? Abgesang auf eine iiberholte Kategorie kirchlicher Selbstdar-
stellung: den Katholikentag, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 9/10, 1970, 2-3, hier 3.



88 Thomas Mittmann

(Ikvu) hervorging. Thre Schwerpunktthemen waren zunichst die Riistungsfrage
und der Umgang mit kritischen Theologen wie Johannes Baptist Metz, dem 1979
die Berufung nach Miinchen verweigert und Hans Kiing, dem im selben Jahr die
kirchliche Lehrbefugnis entzogen worden war.”” Dabei orientierten sich die Ini-
tiatoren des «Katholikentags von unten» vor allem am evangelischen Pendant. So
galt etwa der 1973 auf dem Evangelischen Kirchentag in Diisseldorf eingerichtete
«Markt der Moglichkeiten» als Vorbild, weil man dort innerkirchliche Meinungs-
vielfalt und die «Parteinahme» der Kirche fiir gesellschaftliche Randgruppen an-
gemessen realisiert sah.”

Auch im Umfeld der katholischen Akademien organisierten sich in der zwei-
ten Hélfte der 1960er Jahre angesichts der deutlich werdenden mangelnden Um-
setzbarkeit der Reformvorhaben innerhalb der katholischen Amtskirche kirchen-
kritische Gruppen. Ein prominentes Beispiel dafiir ist der Bensberger Kreis, der
im Mai 1966 anldsslich eines Treffens katholischer Publizisten, Politikwissen-
schaftler und Vertreter der Friedensbewegung «Pax Christi» in der katholischen
Thomas-Morus-Akademie in Bensberg bei Kéln ins Leben gerufen wurde. Seine
Mitglieder, unter thnen prominente katholische Publizisten wie Walter Dirks oder
Eugen Kogon und Theologen wie Johannes Baptist Metz und Norbert Greina-
cher, riickten die Friedenspolitik, die Fortentwicklung der Demokratie und die
Reform kirchlicher Strukturen in den Mittelpunkt ihrer Arbeit. Analog zur staat-
lichen und gesellschaftlichen Demokratisierung, so hiess es in einem Memoran-
dum von 1970, stelle auch die Demokratisierung der Kirche einen stetigen Prozess
und damit eine bleibende Aufgabe dar.”” Dabei ging es auch hier darum, die Be-
schliisse des Zweiten Vatikanischen Konzils in die Tat umzusetzen.”® Neben dem
Memorandum zu deutsch-polnischen Fragen, durch das der Bensberger Kreis
schlagartig bekannt wurde, machte sich die Initiative von Beginn an gegen den
Vietnamkrieg stark.”’

Katholische Akademien wirkten in den Auseinandersetzungen der 1960er Jahre
tiber ihre Dialog- und Forumsfunktion ebenfalls als Ventil- und Disziplinierungs-
agenturen fiir die 6ffentliche und innerkirchliche Kritik. Erblickt man in der Her-
stellung von Offentlichkeit eine der selbst zugeschriebenen Schliisselfunktionen
der kirchlichen Akademien, so ldsst sich der Kurs mancher katholischer Einrich-

** Siehe Michael Steiner, Kirche lebt von unten. 20 Jahre Initiative Kirche von unten, in: ders./
Martin Seidler (Hg.), Kirche lebt von unten. Erfahrungen aus 20 Jahren, Wuppertal 2000, 7—
14, hier 7 sowie Chronik der Initiative Kirche von unten, ebd. 15-24.

* Tom Schmidt, «Kehrt um. Entriistet euch!» Die Ikvu in der Friedensbewegung, in: Steiner/
Seidler (Hg.), Kirche lebt von unten (wie Anm. 25), 27-36, hier 27.

*7 Siche Bensberger Kreis (Hg.), Demokratisierung der Kirche in der Bundesrepublik Deutsch-
land. Ein Memorandum deutscher Katholiken, Mainz 1970, 85. Zum Bensberger Kreis siche
Heinrich Missalla, Der Bensberger Kreis, in: Mike Schmeitzner/Heinrich Wiedemann (Hg.),
Mut zur Freiheit. Ein Leben voller Projekte. Festschrift zum 80. Geburtstag von Wolfgang
Marcus, Berlin 2007, 227-231.

* Siche Bensberger Kreis (Hg.), Demokratisierung der Kirche in der Bundesrepublik Deutsch-
land (wie Anm. 27), 7.

* Siehe Spites Memorandum. Der Bensberger Kreis zum Vietnamkrieg, in: Kritischer Katholi-
zismus, 6 (Juni 1969), 11.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 89

tung sogar als Verweigerung von Offentlichkeit fiir Kirchenkritiker deuten. Das
belegen etwa die Auseinandersetzungen zwischen Vertretern des «Kritischen Ka-
tholizismus» und dem Direktor der katholischen Thomas-Morus-Akademie in
Bensberg Hermann Boventer, der sich dem Vorwurf ausgesetzt sah, im Januar
1969 drei Redakteuren des «Kritischen Katholizismus» die Teilnahme an einem
Seminar katholischer Publizisten verweigert zu haben.”

Katholische Akademien sahen ihren Offentlichkeitsauftrag vor allem darin, die
Position der Amtskirche deutlich zu machen. Man wolle, so hiess es etwa aus der
Einrichtung in Miinchen, «zu konkreten — auch politischen — Fragen theologisch
Stellung nehmen».’' Dabei erweckten die katholischen Akademien zwar den
Eindruck, die lehramtlichen Ausserungen des Katholizismus seien verhandelbar,
doch konkrete Handlungsanweisungen an die Amtskirche resultierten aus
entsprechenden Tagungsveranstaltungen nicht. Die Ventil- und Disziplinierungs-
funktion der katholischen Akademien zeigt sich noch in den 1970er und 1980er
Jahren. Ein anschauliches Beispiel ist ithre Reaktion auf die von aussen kom-
mende und innerkirchliche Kritik an der mangelnden Gleichstellung der Frau in
der katholischen Kirche. Wihrend in den meisten Gliedkirchen der EKD in den
1950er und zu Beginn der 1960er Jahre die Frauenordination eingefiihrt und seit
1978 die formale Gleichstellung von Frauen im Pfarramt realisiert worden war,
entpuppte sich die mangelnde Partizipation von Frauen katholischerseits, insbe-
sondere 1m Bereich des Rechts und des liturgischen Vollzugs in der Fremdwahr-
nehmung als Priifstein fiir die Inklusionsfihigkeit der Kirche in die moderne
Gesellschaft.”

Katholische Akademien boten Christinnen vor diesem Hintergrund ein seltenes
Forum zur Formulierung ihrer Anliegen, wobei der lehramtlich relativ klare Kurs
der katholischen Kirche Reformiiberlegungen enge Grenzen setzte. Auf Tagun-
gen zum Thema wurde nun zwar meist eingestanden, dass nach der christlichen
Uberlieferung von einer Geschlechterhierarchie als gottgewolltem Faktum keine
Rede sein konne, doch die Diskussionen iiber die offizielle Haltung der katholi-
schen Kirche blieben weitgehend wirkungslos. Mehr noch riickten anwesende
Theologen in diesem Kontext vorrangig die Gefahren der Diskussionen fiir die
Einheit der Kirche in den Vordergrund.” Warum die katholischen Einrichtungen

0 Siehe Ein Eigentor, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 3, 1. Mirz 1969, 8. Siche auch: Boven-

ters Schmerz fiir 10°000DM?, in: ebd., Nr. 6, 1. November 1968, 1.

*' Johannes Neumann, Ende einer Partnerschaft?, in: Zur Debatte, 5. Jg., Nr. 6, September/
Oktober 1975, 7-8, hier 8.

** Zum stufenweisen Weg von Frauen ins Pfarramt siehe Helga Kuhlmann, Protestantismus,
Frauenbewegung und Frauenordination, in: Siegfried Hermle u.a. (Hg.), Umbriiche. Der
deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren,
Gottingen 2007, 147-162, hier 148-152.

* Siehe etwa die Beitrige der Wochenendtagung der Katholischen Akademie in Bayern am 25.
und 26. Oktober 1980 in Miinchen, abgedruckt in: Zur Debatte, 11. Jg., Nr. 1, Januar/Februar
1981, 1-8; Siehe vor allem: Walter Kasper, Als Person ernstgenommen, in: ebd., 6-8. Siehe
auch den Vortrag beim Miinchener Studientag am 4. Februar 1979: Karl Hermann Schelkle,
Frau in der Bibel, in: ebd., 9. Jg., Nr. 3, Mai/Juni 1979, 9; siche ferner: Wolfgang Beinert,
Frau in der Kirche, in: ebd., 16. Jg., Nr. 1, Januar/Februar 1986, 16. Siche auch die Beitrdg



90 Thomas Mittmann

dennoch ein spezielles Interesse an entsprechenden Veranstaltungen hatten, zeigt
das Beispiel der Akademie in Miinchen, die im Oktober 1980 eine Wochenend-
tagung unter dem Titel «Wie lange noch unmiindig gehalten? — Die Frau in der
Kirche» organisierte. Die Entscheidung zu dieser Veranstaltung, so lautete die
Begriindung, sei angesichts des «vielfach zu beobachtenden Riickzugs der Frauen
aus dem kirchlichen Leben» gefallen.*

Deutlicheres Unbehagen an der mangelnden Gleichstellung von Frauen in der
katholischen Kirche wurde auf gemeinsamen Tagungen katholischer und evange-
lischer Akademien laut. Auf einer Veranstaltung der Akademien in Bayern und
Tutzing im April 1983 unter dem Titel «Maria in Theologie, Frommigkeit und
Kirche» mit 230 Besuchern sprach sich die feministische Theologin Christa Mu-
lack dafiir aus, «hinter die Bedeutung patriarchalischer Sprache und Vorstellun-
gen zurlickzufragen» und forderte angelehnt an protestantische Vorbilder eine
eigene feministische Bibelexegese.” Auch Marianne Dirks, von 1951 bis 1972
erste Vorsitzende der «Katholischen Frauengemeinschaft Deutschlands», rekla-
mierte auf der Veranstaltung neue, feministische Zuginge zur Bibel.”®

Kritik an der Haltung der katholischen Kirche formierte sich dann 1986 auch
beim Katholikentag in Aachen. Dort kam es zur Griindung der Initiative «Maria
von Magdalena», die sich fiir die volle Gleichberechtigung fiir Frauen in der Kir-
che aussprach. Nichtsdestotrotz entwickelten katholische Akademien und Katho-
likentage bei Weitem nicht das kritische Potenzial, dass den protestantischen
Pendants in Fragen der kirchlichen Gleichstellung von Frauen zuzurechnen ist.
So entstanden in katholischen Einrichtungen auch keine eigenstdndigen Frauen-
initiativen, die mit denen in den protestantischen Einrichtungen vergleichbar wé-
ren.’’ So gesehen gelang es der katholischen Kirche auch in diesem Handlungsfeld
besser, Reformansétze zu kontrollieren und Kritik von Frauen an der Kirche zu
absorbieren.

«Selbstmodernisierung» als Kompetenz- und Relevanzsicherung kirchlichen
Handelns

Neben der Disziplinierung von Kirchenkritikern lag der Beitrag der Akademien
und der Katholikentage bei der «Selbstmodernisierung» der katholischen Kirche
vor allem in der erfolgreichen Ausweitung des kirchlichen Verantwortungs- und
Handlungsraumes. Damit verbunden war die Sicherung und Erweiterung kirchli-

zur Tagung der Akademie in Bayern vom 28. und 29. Mai 1988 unter dem Titel «Emanzi-
piert — und doch nicht gleichwertig? Die Frau — In der Sicht der Anthropologie und Theolo-
giex, in: ebd., 18. Jg., Nr. 5, September/Oktober 1988, 4-12.

¥ Zur Debatte, 11. Jg. (wie Anm. 33), 1. Siehe auch: Gregor Siefer, Kirchentreue oder lautloser
Auszug, in: ebd., 4-5.

35 Christa Mulack, Maria und die Weiblichkeit Gottes, in: Zur Debatte, 13. Jg., Nr. 5, Septem-
ber/Oktober 1983, 5-6.

3¢ Marianne Dirks, Magd oder Schwester im Glauben?, in: Zur Debatte, 13. Jg. (wie Anm. 35),
6-7.

%7 Siehe dazu: Mittmann, Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland (wie Anm. 2).



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierungy 91

cher Kompetenzen, die insbesondere vor dem Hintergrund des Mitgliederschwun-
des zum Ende der 1960er Jahre an Bedeutung gewann. Die neuen kirchlichen
Arbeitstypen erleichterten so zudem die Anndherung des Katholizismus an die
neuen sozialen Bewegungen in der Bundesrepublik. Ihre Handlungstrager schal-
teten sich nun vermehrt mit eigenen Positionen in 6ffentliche Diskussionen ein
und offerierten kirchliche Botschaften dabei als gesellschaftspolitische Lésungs-
alternativen. Dabei gelang auch die Revitalisierung religioser Semantik, was sich
vor allem in den seit Ende der 1960er Jahren an Aktualitdt gewinnenden The-
menfeldern «Dritte Welt», «Umwelt», «Friedenssicherungy, aber seit Ende der
1980er Jahre auch im verstirkten Trend zur religiosen Codierung von Wirt-
schaftsdiskursen zeigte.”®

In diesen Handlungsfeldern konnte fiir die katholische Kirche die Relevanz
der christlichen Lehre gemessen und eingelst werden. Vor diesem Hintergrund
wurde der zunehmend in die eigenen Selbstbeschreibungen einfliessende reli-
gionssoziologische Befund einer funktionalen Differenzierung des Religions-
systems nicht nur als Bedeutungsverlust der Kirchen in der modernen Gesell-
schaft interpretiert, sondern auch als Moglichkeit zur Wiedergewinnung religio-
ser Zustidndigkeiten. Dabei definierten die Akademien besonders die «Tagung»
als «Arbeitsform», «die den Lebensbedingungen der funktionalisierten Gesell-
schaft angemessen ist».*

Diese Ausweitung der kirchlichen Handlungs- und Verantwortungsraumes
[6ste im Ubergang von den 1960er zu den 1970er Jahren innerhalb des Kirchen-
publikums Forderungen nach einer Umcodierung der kirchlichen Rolle im Sinne
eines stidrkeren gesellschaftspolitischen Engagements aus, die insbesondere auf
den katholischen Versammlungsoffentlichkeiten aber auch in den Akademien
reklamiert wurden. Der Arbeitskreis 8 des Deutschen Katholikentages 1970 in
Trier etwa brachte in einer Resolution das Ansinnen zum Ausdruck, durch die Nut-
zung von Protesten und Solidaritdtserkldrungen «die gesellschaftliche Relevanz
des Glaubens unter Beweis zu stellen».*” Auch die katholischen Akademien
gerieten nun unter wachsenden Verinderungsdruck und meldeten sich fortan mit
deutlicheren politischen Standortbestimmungen zu Wort. «Die Kirche kann nicht
neutral sein, wenn Menschenrechte verletzt werden», hiess es etwa 1977 aus der

 Siehe dazu: Sven-Daniel Gettys/Thomas Mittmann, «Der Tanz um das Goldene Kalb der
Finanzmirkte» — Konjunkturen religitser Semantik in deutschen Kapitalismusdebatten seit
den 1970er Jahren, in: Michael Hochgeschwender/Bernhard Léffler (Hg.), Religion und libe-
raler Markt: Beitrdge zur kulturellen und ethischen Dimension des Okonomischen, Bielefeld

2011 (im Druck).

* Zit. nach: Otto B. Roegele, Uber Gott und die Welt. Evangelische und Katholische Akade-
mien in Deutschland — ein Uberblick im Jahre 1961, in: Hermann Boventer (Hg.), Evange-
lische und Katholische Akademien. Griinderzeit und Auftrag heute, Paderborn u.a. 1983, 35—
60, hier 40.

'83. Deutscher Katholikentag Trier 1970, Resolution des Arbeitskreises 8, abgedruckt in:
Entwicklung heisst: Befreiung und Gerechtigkeit. Stellungnahmen aus der Katholischen
Kirche in der Bundesrepublik Deutschland zur Dritten Welt und zur Entwicklungspolitik
1970-1983, hg. und eingeleitet von Hans Zwiefelhofer, Miinchen u.a. 1983, 61-62, hier 62.



92 Thomas Mittmann

katholischen Akademie in Bensberg, die nun Tagungen zu gesellschaftspoliti-
schen Fragestellungen in Kooperation mit Organisationen wie dem «Katholi-
schen Arbeitskreis Entwicklung und Frieden» veranstaltete und dazu auch Vertre-
ter von NGOs wie Amnesty International zur Diskussion lud."'

Dass die Akademien die Neuansitze des Zweiten Vatikanischen Konzils seit
dem Ende der 1960er Jahre verstirkt auf gesellschaftspolitischem Gebiet umzu-
setzen suchten, dokumentiert auch die Friedensdebatte. Dabei nahmen die katho-
lischen Einrichtungen zwar die Konzilsimpulse zu einer zumindest offiziellen
Abkehr von der «Lehre vom gerechten Krieg» auf, wirkten jedoch auch in die-
sem Handlungsfeld in erster Linie als innerkirchliche Disziplinierungsagenturen.
Obwohl katholische Akademien ndmlich herausragende Diskussionsforen fiir die
sicherheitspolitischen Neuansdtze kirchenkritischer Organisationen wie «Pax
Christi» oder des Bensberger Kreises boten, wurden diese jedoch im Rahmen ent-
sprechender Akademieveranstaltungen meist zuriickgewiesen und eine Einigung
zwischen der offiziellen Kirche und den Gruppierungen an ihrer Peripherie blieb
aus.” Forderungen nach einer einseitigen Abriistung etwa erteilten katholische
Theologen auf Akademietagungen eine Absage, so beispielsweise mit dem Hin-
weis auf eine «menschlich verniinftige Lebenssicherung, die die Moraltheologie
fiir den Grenzfall aus dem natiirlichen Recht auf Selbstverteidigung begriindet».*

«Kompetenz»- und «Relevanzsicherung» sind auch die Stichworte, mit denen
die Strategien katholischer Akademien und der Katholikentage in der Auseinan-
dersetzung mit den sogenannten «Fremdreligionen» und alternativreligiosen Sinn-
stiftungsanbietern in der Bundesrepublik seit den 1960er Jahren bewertet werden
kénnen. So schrieben die neuen kirchlichen Arbeitstypen ihrer Kirche Koordina-
tions- und Steuerungsfunktionen innerhalb des religiosen Feldes zu. Diese hatte
zwar den iibrigen «Weltreligionen» im Kontext des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils immerhin einen partiellen Wahrheitsgehalt eingerdumt, dabei jedoch an ihrer
Selbstverortung als exklusiver Akteur innerhalb des «gottlichen Heilsplans» fest-
gehalten.

Obwohl es die Herausforderung religioser Konkurrenz auch schon Ende des
19. Jahrhundert gegeben hatte, gewann sie nach dem Zweiten Weltkrieg stérke-
ren Einfluss auf die kirchliche Selbstwahrnehmung. Einerseits ist das auf die ver-
dnderte mediale Pridsenz beider Kirchen und religioser Alternativangebote seit
den 1960er Jahren zuriickzufiihren. So ging der Verlust der medialen Monopol-
stellung der christlichen Konfessionen mit einer starkeren Berticksichtigung nicht-
kirchlicher Heilsanbieter einher, welche die in der medialen Fremdbeschreibung
der frithen Bundesrepublik gingige «Synonymisierung» von «Kirche» und «Reli-

*! Harry Neyer, Wenn Menschenrechte verletzt werden. Einfiihrung in die Studienkonferenz,
in: ders. u.a., Wenn Menschenrechte verletzt werden. Die Kirche kann nicht neutral sein,
Bensberg 1977 (Bensberger Protokolle, Nr. 21), 5-8, hier 6.

* Siehe etwa: Thomas-Morus-Akademie Bensberg, Zum Friedensauftrag und zu den Friedens-
aufgaben von Christen, Bensberg 1986 (Bensberger Protokolle, Nr. 49).

* Karl Kertelge, Gerechtigkeit schafft Frieden. Biblische Aspekte zur aktuellen Friedensthe-
matik, in: Ermutigung zum Frieden. Das Friedenswort der deutschen Bischofe, Bensberg
1984 (Bensberger Protokolle, Nr. 42), 25-44, hier 39.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 93

gion» beendete.* Dabei loste sich «Religion» in der Offentlichkeit von ihrer rein
konfessionellen Codierung. Andererseits waren die kirchlichen Erosionserschei-
nungen ab Ende der 1960er Jahre Grund des gewachsenen Interesses beider
Konfessionen an vermeintlicher Konkurrenz. Damit verbunden verorten sich die
Kirchen durch die Adaption entsprechender religionssoziologischer Erkldrungs-
modelle zunehmend in einem «religiosen Markt», dessen Beschreibungskatego-
rien nun verstdrkt in ihre Selbstreflexionen einflossen. Daraus resultierte eine zu-
nehmende Funktionalisierung des eigenen Handelns, die sich darin dusserte, dass
in beiden Kirchen seit den 1960er Jahren die «Funktion» von Religion gegeniiber
ihrer substanziellen Bestimmung an Bedeutung gewann.” Die wachsende Funk-
tionalisierung des eigenen Handelns kann als Versuch gewertet werden, Zustim-
mungsbereitschaft fiir die Notwendigkeit und Unverwechselbarkeit der Kirche in
der modernen Gesellschaft zu erzeugen.

Die insbesondere nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil verfolgte «Offnung»
zur «Welt» verpflichtete die katholische Kirche auch zu einer Hinwendung zu
anderen, nichtchristlichen Religionen, die ebenfalls unter den semantischen Vor-
zeichen eines «Dialoges» stand. Dabei gab es allerdings erhebliche Differenzen
in den Strategien abhdngig von den jeweiligen Erscheinungsformen der neuen
religiosen Konkurrenzanbieter. Obwohl die Auseinandersetzung mit den soge-
nannten «Fremd»- oder « Weltreligionen», vor allem dem Islam, Hinduismus und
Buddhismus unter dem Imperativ eines «Dialoges» gefiihrt wurde, schrieb sich
die katholische Kirche zunehmend Vorbild- und Modellcharakter fiir eine «mo-
derne» europdische Religion und damit erstrangige Steuerungsfunktionen im
religidsen Feld zu. Die Auseinandersetzung mit alternativreligidsen Anbietern
hatte dhnliche Auswirkungen auf die Selbstbeschreibungen der katholischen Kir-
che, die hier nun als weltanschaulicher «Lotse» besondere Kompetenzen bei der
Frage nach «legitimer» und «illegitimer» Religionsausiibung in Anspruch nahm.*’

Im religiosen Handlungsfeld konnte die Relevanz der katholischen Kirche vor
allem an ihrer Integrationsfiahigkeit in die moderne pluralistische Gesellschaft und
an ihrer Verdnderungsbereitschaft gemessen werden, die eben auch an der Ent-
schlossenheit zum gleichberechtigten interreligiosen Dialog deutlich gemacht
wurde. Trotz dieser Dialogbereitschaft anderen Religionen gegeniiber ging es fiir
katholische Akademien und im Rahmen von Katholikentagen darum, jeglichen
«religivsen Relativismus» zu vermeiden.”” Nach einem Urteil des Direktors der
Katholischen Akademie in Bayern Karl Forster aus dem Jahre 1965 etwa bestand
kein Zweifel daran, dass «der religiose Wahrheitsanspruch des christlichen Glau-
bens»*® auch im «interreligiosen Dialog» unberiihrt blieb.

™ Siche Nicolai Hannig, Die Religion der Offentlichkeit. Kirche, Religion und Medien in der
Bundesrepubhk 1945-1980, Gottingen 2010, 15.

? Siehe Mittmann, Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland (wie Anm. 2).
Slehe Mittmann, Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland (wie Anm. 2).

’ Karl Forster, Vorwort, in: Das Christentum und die Weltreligionen, Wiirzburg 1965 (Studien
und Berichte der Katholischen Akademie in Bayern, Heft 37), 11.

Forster Vorwort (wie Anm. 47).

46



94 Thomas Mittmann

Fiir diese Tendenzen sind die Auseinandersetzungen mit dem Islam seit
Beginn der 1970er Jahre besonders aufschlussreich, denn die Strategien beider
christlicher Kirchen tragen bis heute erheblich zum bleibenden Erfolg bei der
Exklusion der «eingewanderten Religion»™ aus einem christlich reklamierten
Europa bei. Dieser Erfolg liegt in erster Linie in der Sicherung der Definitions-
hoheit dariiber, wie eine Religion fiir die «moderne» européische Gesellschaft
beschaffen sein muss, um inklusionsfahig zu sein. Da diese Definition weniger
an der Frage der «Substanz» oder « Wahrheit» als an der gesellschaftlichen «Funk-
tionsfihigkeit» und «Kompatibilitdty» von Religion und damit stets an der institu-
tionellen Praxis der Grosskirchen orientiert ist, sichern diese sich gleichzeitig die
offentlichen Kompetenzen bei der Beantwortung der Frage, wie eine notwendige
Umgestaltung des Islam im Sinne einer «Modernisierung» auszusehen hat und
anzugehen ist.

Die Exklusion des Islam blieb allerdings auch deshalb erfolgreich, weil es
beiden Kirchen gelungen ist die «fremde Religion» {iber diskursive und semanti-
sche Strategien als das entscheidende Integrationshindernis der muslimischen
Migrantenpopulation in der Bundesrepublik und in Westeuropa zu identifizieren.
Muslime waren und sind im kirchlichen Diskurs vor die Alternative gestellt zwi-
schen einem Festhalten an ihrem tiberlieferten religiosen Bekenntnis mit der Fol-
ge einer «Ghettobildung» in der modernen Gesellschaft und einer «Modernisie-
rung» des Islam nach christlichen Vorgaben.

Der katholische Diskurs tiber den Islam, der im starken Masse in den Akade-
mien und auf den Katholikentagen gepréagt wurde, steht bis heute im Wesentlichen
unter dem Imperativ einer notwendigen Anpassung der «eingewanderten Reli-
gion» an christliche Vorlagen. Aus der Suche nach Gemeinsamkeiten, die zunichst
den theologischen Diskurs der nachkonziliaren Zeit tiber den Islam geprégt hatte,
wurde katholischerseits seit Beginn der 1970er Jahre der Versuch, zu verdeutli-
chen, dass die muslimische Religion sich in allen Belangen «grundlegend von
der europédischen Tradition» unterscheidet und mit europidischen Interessen nicht
zu vereinbaren ist.”’ So fordert die katholische Kirche Muslime nach ihrem Vor-
bild bis heute unermiidlich auf, die «Sidkularitit» der modernen Gesellschaft an-
zuerkennen und schreibt sich dabei vor allem die Rolle einer Emanzipations-
agentur zu. So heisst es aus katholischer Sicht, dass «Christen aufgrund ihrer
zum Teil leidvollen, wegen der Befreiung der Kirche von politischen Aufgaben
aber inzwischen bejahten Erfahrung mit dem Sakularisierungsprozess Muslimen
helfen» konnen, «im sdkularen Staat den geeigneten Rahmen fiir das Zusammen-
leben in Verschiedenheit zu erkennen».”

* Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Integration fordern — Zusammenleben
gestalten. Wort der deutschen Bischofe zur Integration von Migranten, 22. September 2004,
Bonn 2004, 11.

0 Peter Antes, Der Islam, in: Zur Debatte, 17. Jg., Nr. 3, Mai/Juni 1987, 9. Siehe auch: Baber
Johansen, Der politische Islam, in: Zur Debatte, 10. Jg., Nr. 6, November/Dezember 1980, 17.

*! Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Christen und Muslime in Deutschland.
23. September 2003, Bonn 2003 (Arbeitshilfen, 172), 166. Siehe auch: Thomas Mittmann,



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 95

Katholische «Selbstmodernisierungy auf der diskursiv-semantischen Ebene

Auch auf der semantischen Ebene leisteten Akademien und Katholikentage seit
den 1960er Jahren wichtige Beitrdge zur «Selbstmodernisierung» der katholischen
Kirche. So waren die theologischen Debatten in entsprechenden Veranstaltungen
angesichts des kirchlichen Mitgliederschwundes von umfassenden sprachpoliti-
schen Initiativen begleitet. Dabei wurde die «Krise» der Kirche zu einem erhebli-
chen Anteil als Kommunikationskrise gewertet. Schon im Vorfeld und dann be-
sonders nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil sahen sich Kirchenreprdsentan-
ten in den katholischen Akademien Forderungen nach einer «Ubersetzung» der
Theologie in eine «sikulare Sprache»’” ausgesetzt. Bereits auf einer Tagung der
katholischen Einrichtung der Ditzese Rottenburg im Juni 1960 bemingelten Bei-
trager einen «starren blutleeren Ritualismus», und eine «Kult-Fremdsprache», die
zu ungeeigneten kirchlichen «Kommunikationsmitteln» gezdhlt wurden, da sie den
eigentlichen Sinn der biblischen Botschaft verschiitteten.” In diesem Zusammen-
hang geriet auch die Predigt zur «Rede ohne Partner, ohne Ohren, die sie horen»
und damit zum «Wort ohne Antwort».”* Aus diesen Befunden erwuchs die For-
derung, dem Bediirfnis kirchlicher Adressaten nach einem Gottesdienst, in den
«religiose Sucher von heute hineinfinden kdnnten», zu entsprechen.55

Dass die zunehmende Abwendung kirchlicher Adressaten von den christlichen
Institutionen innerhalb des Katholizismus auch als «theologische Kommunika-
tionskrise» bewertet wurde, brachte der katholische Priester und Religionsphilo-
soph Eugen Biser in Anlehnung an die Forderungen einer «anthropologischen
Wende» durch Theologen wie Paul Tillich, Romano Guardini und Karl Rahner
noch 1979 fiir die katholischen Akademien zum Ausdruck. Bisher unterstrich, dass
sich die Tagungsteilnehmer auch bei der Vermittlung theologischer Inhalte nicht
mehr linger «passiv-empfangend», sondern zunehmend «mitwirkend und mitge-
staltend» verhielten und forderte eine Beschéftigung mit dem «von der Gegen-
wartstheologie noch immer nicht gebiihrend rezipierten Sprachproblem».”® Auch
auf den Katholikentagen hiess es angelehnt an den protestantischen Theologen

«Sékulare Kirche» und «eingewanderte Religion» Transformationen des kirchlichen Islam-
Dlskurses in der Bundesrepublik Deutschland, in: IMIS-Beitrdge, 36 (2010), 67-85.

* Franz Poggeler, Die Kirche und das «Politikumy» der Erwachsenenbildung, in: ders., u.a.,
Kirchlichkeit und Weltlichkeit der theologischen Erwachsenenbildung, Bensberg 1970
(Bensberger Protokolle, Nr. 2), 4-17, hier 8.

* Rudolf Miiller-Erb, Uber den Schwund des eucharistischen Lebens, in: ders./Joseph Ernst
Mayer, Gottesdienst ohne Anziehungskraft, Rottenburg 1961 (Beitrige zur Begegnung von
Kirche und Welt 56/57), 3—19, hier 8-11.

Mullcr—Erb Uber den Schwund des eucharistischen Lebens (wie Anm. 53), 11.

Joseph Emnst Mayer, Lebendige Eucharistiefeier, in: ders./Miiller-Erb, Gottesdienst ohne An-
mehungskrah (wie Anm. 53), 2043, hier 41.

Eugen Biser, Der Erkenntniswert der Vermittlung. Zur theologischen Kreativitit der
Akademiearbeit, in: Boventer (Hg.), Evangelische und Katholische Akademien (wie Anm.
39), 86-92, hier 87-89. Auch die Einfithrung der Muttersprache in die katholische Messe im
Zuge der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils kann als ein Instrument zur
Uberwindung der kirchlichen «Kommunikationskrise» gewertet werden.



96 Thomas Mittmann

Dietrich Bonhoeffer bereits zum Ende der 1960er Jahre, man wolle im Sinne
einer «Entsakralisierung» «weltlich» von «Gott» sprechen. Daher, so lautete die
Forderung, miisse die Kirche «gerade in ihrer Verkiindigung aus ihrer isolierten
Sprach- und Denkwelt heraustreten und den Menschen den Glauben in einer Spra-
che und Denkweise verkiinden, die ihnen vertraut sind».’’

Diese sprachpolitischen Vorstosse waren in den katholischen Akademien seit
den 1960er Jahren von einer «Pluralisierung des Kirchenverstindnisses» begleitet.
Das zeigt sich auf der theologisch-ekklesiologischen Ebene in einer Hinwendung
von der «sichtbaren Kirche» zur «unsichtbaren» Glaubens- oder Bekenntnis-
kirche. So gewann auf katholischer Seite nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
das ekklesiologische Modell des «Volkes Gottes» an Bedeutung. Infolge dieser
theologisch-ekklesiologischen Umorientierung konnte «Kirche» nun nicht mehr
ausschliesslich als «Institution», sondern tiberdies als enthierarchisierte Kom-
munikations- oder Erlebnisgemeinschaft entworfen werden. Diese Neubestim-
mung der kirchlichen Gestalt kann als Reaktion auf die wachsende Entkirchlichung
und als Anpassungsstrategie an das verdndernde «Nachfrageverhalten» und ge-
wandelte religiose Bediirfnisse kirchlicher Adressaten gewertet werden. Diese
zeichneten sich weniger durch eine enge Kirchenbindung, als vielmehr durch
eine zunehmende Partizipationswilligkeit an temporédren kirchlichen Angeboten
aus. Messbare Kirchenzugehorigkeit gewann zwar aus binnenkirchlicher Sicht
zunehmend an Bedeutung und wurde unter Verwendung empirisch-sozialwissen-
schaftlicher Methoden regelméssig sondiert, doch diese war nicht mehr lediglich
tiber die blosse Mitgliedschaft und die Teilnahme an kirchlichen Riten zu ermit-
teln. Zur «Kirche» gehorten seit Mitte der 1960er Jahre auch die den kirchlichen
Ritualen «Entfremdeten» oder «Fernstehenden», vorausgesetzt, man beschrieb
Kirche nicht ldnger ausschliesslich als Institution, sondern dariiber hinaus als
Kommunikations- oder Erlebnisgemeinschaft.

Fiir diese zunehmende Pluralisierung der Konzepte von «Kirche» und «Kirch-
lichkeit» innerhalb des Katholizismus prigte Karl Rahner 1972 den Begriff der
«Kirche der Ungleichzeitigkeit».”® Damit verwies er auf den Topos von der
«Vielheit in der Einheit der Kirche», der im katholischen Diskurs der 1970er
Jahre Konjunktur hatte. Rahner brachte zum Ausdruck, dass die Grenze zwi-
schen Mitgliedern und Nichtmitglieder der Kirche nicht mehr zwischen Getauf-
ten und Ungetauften verlaufe, denn nach seinem Urteil hatten sich die «Momen-
te, die fiir eine volle Kirchenzugehorigkeit konstitutiv sind», gedndert und waren
«nicht mehr so leicht festzustellen».”” Folgerichtig forderte er, man miisse auch
«die «Sympathisanten> um die Kirche herum praktisch zu ihr rechnen».®’

7 Norbert Greinacher, Ja zur weltlichen Welt, in: Mitten in dieser Welt. 82. Deutscher
Katholikentag vom 4. September bis 8. September 1968 in Essen, hg. vom Zentralkomitee
der deutschen Katholiken, Paderborn 1968, 185-200, hier 196.

*% Karl Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance, Freiburg im Breisgau
1972, 38.

*” Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance (wie Anm. 58), 76.

% Rahner, Sturkturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance (wie Anm. 58), 107.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 97

Angesichts einer in Zunahme vermuteten Privatisierung und Individualisie-
rung von Religion wurde speziell in katholischen Akademien die Unterscheidung
zwischen «verfasster» Kirche und freien kirchlichen Gemeinschaften, zwischen
der «Institution Kirche» und der «Bewegung Kirche»®' sowie zwischen der «Kir-
che mit klaren Ordnungen» und der «Kirche des Wandels und des Experiments»®
als Chance zur Revitalisierung eines invaliden christlichen Bekenntnisses gewer-
tet. Die Konjunktur dieser neuen kirchlichen Selbstentwiirfe hing zweifelsohne
mit der Tatsache zusammen, dass die Protestbewegungen Ende der 1960er Jahre
mit threm starken Misstrauen gegeniiber Institutionen als Zeichen eines wach-
senden Selbstbewusstseins des Individuums, mit der Folge einer Schwichung
kirchlicher Positionen, gewertet wurden. Das hatte zur Folge, dass Konzepte von
«Kirche» und «Kirchlichkeit» vermehrt an die individualisierten Muster der Le-
bensfithrung angepasst wurden und zwar so sehr, dass es weniger um die zukiinf-
tige Gestaltung von «Kirche», sondern mehr um die der individuellen «christli-
chen Existenz» iiberhaupt ging, die auch «nichtkirchliche» Ziige annehmen konnte.
Insbesondere die Akademien hatten so gesehen erheblichen Anteil an der Suche
nach einem zeitgendssischen christlichen «Lebensstil» und fungierten als «mo-
derne» Heimat «miindiger», das heisst von der institutionellen Kirche unabhin-
giger Christen.

Die «Gemeinschaft der Kirche» sei in erster Linie eine «gemeinsame Erfah-
rung desselben Glaubens und ein gegenseitiger Austausch von pastoralen Inspi-
rationen»™, verlautete aus der Katholischen Di6zesan-Akademie Augsburg. Und
auch die Katholische Akademie in Bayern erkannte, dass sich das bleibende und
wachsende Bediirfnis nach religiéser Erfahrung und Sinngebung nicht linger an
die «verfasste» Kirche richtete. Insbesondere Jugendliche, so hiess es aus Miin-
chen, ersetzten die Teilnahme an Gottesdiensten hdufig durch Engagement in
kirchlichen Arbeitskreisen oder politischen Initiativen, da ihnen die Institution
«Kirche» zu undemokratisch, kapitalistisch oder einfach «verfilzt» erschien.®

Fazit

Die Entwicklung der katholischen Akademien und der Katholikentage in der
Bundesrepublik dokumentiert sowohl die bleibende Relevanz von Religion als
auch die Anpassungsfihigkeit ihrer Institutionen in der modernen Gesellschaft.
Die neuen kirchlichen Arbeitstypen spielten eine beachtliche Rolle bei der «Selbst-
modernisierung» der katholischen Kirche nach dem Zweiten Weltkrieg. Insbe-
sondere seit den 1960er Jahren bewéhrten sich die neu gegriindeten beziehungs-

*' Hans Wolfgang Heidland, Institution und Bewegung, in: Zur Debatte, 6. Jg., Nr. 4, Juli/
August 1976, 5-6, hier 6.

% Reinhold Waltermann, Jugend und kirchlicher Glaube, in: Zur Debatte, 7. Jg., Nr. 5, Septem-

o ber/Oktober 1977, 9-10, hier 10.

~ Walbert Bithimann, Kirche aus Satellitenschau: Es kommt die dritte Kirche. Kurzfassung, in:
Magnus Laohrer u.a., Zukunft der Religion — Religion der Zukunft, Augsburg 1978 (Aka-
demie-Publikationen, 47), 51-54, hier 51.

% Siehe Waltermann, Jugend und kirchlicher Glaube (wie Anm. 62), 10.



98 Thomas Mittmann

weise aufgelegten Einrichtungen als wandelbare und flexible kirchliche Formate
unter verdnderten gesellschaftlichen und politischen Konstellationen. Dabei er-
schlossen die Akademien und Katholikentage threr Kirche nicht nur Kompeten-
zen in neuen Themen- und Handlungsfeldern und schufen neue dialogorientierte
Kommunikationsformen, sondern partizipierten dartiber hinaus auf der diskursiv-
semantischen Ebene federfithrend an der Umcodierung der kirchlichen Rolle und
der Entwicklung neuer zukunftstriachtiger Vorstellungen von «Kirche».

Die katholischen Arbeitstypen tibernahmen dariiber hinaus wichtige Kompen-
sations- und Disziplinierungsfunktionen. So wuchs ihnen in den gesellschaftspo-
litischen Auseinandersetzungen der «langen 1960er Jahre» in erster Linie die Auf-
gabe zu, tiber die «Kommunikation der Differenz» zu lehramtlichen Vorgaben
offentliche und innerkirchliche Kritik zu absorbieren.

Beschridnkt man die Leistungsmerkmale von Religion und ihrer Institutionen
nicht lediglich auf die Reduktion von Kontingenz, sondern misst ihr dartiber hinaus
Bedeutung auch bei der kulturellen Sinnstiftung, der Herstellung von Identitit, der
Legitimation von Gemeinschaftsbildung und Sozialintegration sowie der Hand-
lungsorientierung zu, dann war die katholische Kirche in der modernen Gesell-
schaft vor die Herausforderung gestellt, dass zahlreiche dieser Funktionen im Ver-
lauf der Geschichte an den Staat und andere gesellschaftliche Akteure iiberge-
gangen waren. Angesichts dieser Uberlegungen ist die Entwicklung der katholi-
schen Akademien und der Katholikentage in der Bundesrepublik auch als Ge-
schichte des Versuchs zu bewerten, kirchliche Kompetenzen zu verteidigen, zu-
riickzugewinnen oder auszuweiten. Da die Bedeutung der Kirche zunehmend an
ithrer Modernisierungsbereitschaft gemessen wurde, war der Katholizismus ge-
zwungen, die Anpassungsforderungen der «sidkulareny» Gesellschaft in neuen zu-
kunftsfihigen Konzepten von «Kirche» umzusetzen. Vor diesem Hintergrund
dienten die immer auch kritisch betrachteten Verdnderungsleistungen der katho-
lischen Kirche in der Bundesrepublik so vor allem der Relevanzsicherung des
christlichen Glaubens in der modernen Gesellschatft.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 99

Katholische Akademien und Katholikentage als Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisie-
rung» in der Bundesrepublik in den «langen 1960er Jahreny»

Mit den katholischen Akademien und den wieder aufgelegten Katholikentagen entstanden nach
dem Zweiten Weltkrieg in der Bundesrepublik neue Formen kirchlicher Prisenz in der Offent-
lichkeit. Die neuen kirchlichen Arbeitstypen sorgten fiir die bleibende Relevanz religidser und
genuin christlicher Sinndeutungen in der modernen Gesellschaft. Thnen kam insbesondere in
den «langen 1960er Jahren» eine herausragende Rolle bei der «Selbstmodernisierung» der
katholischen Kirche zu. So erwiesen sich katholische Akademien und Katholikentage als
flexible und anpassungsfiahige kirchliche Formate. Wichtige Bedeutung erlangten sie bei der
Sicherung und Ausweitung kirchlicher Kompetenzen und der Schaffung neuer dialogorientier-
ter Kommunikationsformen. Ferner waren katholische Akademien und Katholikentage auf der
diskursiv-semantischen Ebene federfiihrend an der Entwicklung neuer zukunfistrichtiger Vorstel-
lungen von «Kirche» beteiligt.

Académies catholiques et Katholikentage: agences d’«automodernisation» ecclésiale dans la
République fédérale d’Allemagne dans les «longues années soixante»

Dans la République fédérale d’Allemagne aprés la Seconde Guerre mondiale, les académies
catholiques et les Katholikentage réédités représentérent pour 1‘Eglise de nouvelles formes de
présence publique. Ces nouveaux types de travail assurérent la continuité de la portée dans la
société moderne des interprétations religieuses et chrétiennes originelles. On leur doit un réle
prépondérant dans I’«automodernisation» de I’Eglise catholique, principalement dans les
«longues années soixante». Les académies catholiques et les Katholikentage se révélerent étre
des formats ecclésiaux flexibles et malléables. Ils garantirent et élargirent les compétences
ecclésiastiques et créérent de nouvelles formes de communication basées sur le dialogue. Les
académies catholiques et les Katholikentage menaient également le dialogue sur le plan discursif
et sémantique relatif a 1’élaboration de nouvelles représentations prometteuses de ["«Eglise».

Catholic academies and Katholikentage as agencies of the Church’s self-modernization during
the clong nineteen-sixties) in the Federal Republic of Germany

In West Germany after the Second World War the Catholic academies and the revived Katholi-
kentage offered new opportunities for the Church to be present in public life. Such new ways of
working secured for the Church the continuing relevance of religious and genuinely Christian
interpretations within modern society. In the <ong nineteen-sixties> especially they played an
outstanding role in the self-modernization of the Catholic Church. Catholic academies and Ka-
tholikentage proved to be flexible adaptable formats which contributed decisively to the safe-
guarding and extension of church competences and to the creation of new forms of communi-
cation oriented towards dialogue. Within their discourse, Catholic academies and Catholic
Days led the development of the new representations of the Church required for the future.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Demokratisierung — Démocratisation — democratisation, Dialog — dialogue — dialogue,
Katholische Akademien — académies catholique — catholic academies, Katholikentag, Kriti-
scher Katholizismus — catholicisme critique — ciritical catholicism, Offentlichkeit — présence
publique — public sphere, Pluralisierung — pluralisation — pluralisation, Selbstmodernisierung —
automodernisation — self-modernization, Zweites Vatikanisches Konzil — II"™ concile du Vati-
can — Second Vatican Council.

Thomas Mittmann, Dr. phil., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl Neuere Geschichte
1T und Theorie der Geschichte der Ruhr-Universitit Bochum, derzeit im Rahmen des DFG-
Forschungsprojekt «Transformation der Religion in der Moderne».






	Katholische Akademien und Katholikentage als Agenturen der kirchlichen "Selbstmodernisierung" in der Bundesrepublik in den "langen 1960er Jahren"

