
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: Katholische Akademien und Katholikentage als Agenturen der
kirchlichen "Selbstmodernisierung" in der Bundesrepublik in den
"langen 1960er Jahren"

Autor: Mittmann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholische Akademien und Katholikentage
als Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung»
in der Bundesrepublik in den «langen 1960er Jahren»

Thomas Mittmann

Die bundesrepublikanische Kirchengeschichte zeigt in vielfacher Weise die
bleibende Bedeutung von Religion in der modernen Gesellschaft. So waren es nicht
zuletzt die christlichen Institutionen, die sich nach dem Zweiten Weltkrieg als

äusserst erfolgreich bei der Relevanzsicherung religiöser und genuin christlicher
Sinndeutungen erwiesen. Dass das Verhältnis von «Religion» und «Moderne»

vor diesem Hintergrund schwerlich als ein Gegensatz verhandelt werden kann,
liegt vor allem an der Möglichkeit religiöser Organisationen zur «Selbstmodernisierung».1

In der Bundesrepublik spielten dabei die «langen 1960er Jahre», der
Zeitraum vom letzten Drittel der 1950er bis zum ersten Drittel der 1970er Jahre,
in vielfacher Hinsicht eine entscheidende Rolle. In dieser Phase kam es zu
bedeutenden Veränderungen der Medienlandschaft und zur Umstrukturieaing der

Öffentlichkeit, auf die beide Kirchen mit eigenen neuen Formen öffentlicher
Präsenz reagierten. Auch ihre wachsende Entmonopolisierung durch die Konkurrenz

neuer, alternativer Sinnstiftungsanbieter, welche die religiösen Individualisierungsprozesse

innerhalb des kirchlichen Publikums sowie die damit einher gehende

wachsende Optionalisierung religiöser Handlungsorientierungen vorantrieben,
stellten die christlichen Institutionen in diesem Zeitraum vor neue Heraus-forde-

rungen, denen sie mit spezifischen Anpassungsleistungen begegneten. Zum
dritten gerieten beide Grosskirchen unter wachsenden politischen Handlungsdruck.

So hatten sie bereits unmittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges
aus den Erfahrungen des Nationalsozialismus und ihrer defizitären Rolle während

dieser Zeit den Auftrag eines verstärkten gesellschaftspolitischen
Engagements abgeleitet.

Siehe Staf Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten
Moderne aus der Sicht des religiösen Modemisierungsparadigmas, in: Schweizerische
Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 11-35.

SZRKG, 104(2010), 79-99



80 Thomas Mittmann

Als die in der Nachkriegszeit einzig intakten Grossorganisationen und privilegierte

Ansprechpartner der Besatzungsmächte formulierten die Kirchen einen

«Öffentlichkeitsauftrag», der ihre bleibende Bedeutung in der «modernen» Gesellschaft

sichern sollte.
Auf protestantischer Seite ging der kirchliche Anspruch auf «christliche

Weltverantwortung» insbesondere auf die Banner Bekenntnissynode von 1934

und den dort artikulierten allumfassenden christlichen Verkündigungsauftrag im
Sinne der «Königsherrschaft Christi» zurück. Daher war der politische Raum im

Nachkriegsprotestantismus Ziel einer verstärkten öffentlichen Einflussnahme,
wobei sich hier bald eine heftige Debatte über ihren Umfang und ihre Reichweite

vor allem zwischen konservativen Lutheranern und bruderrätlichen Barthianern
entzündete. Der Katholizismus dagegen - infolge von Vertreibungen und

Binnenwanderung in der Nachkriegszeit in Deutschland nicht mehr länger konfessionell

in der Minderheit - erhielt und nutzte seine herausragenden politischen
Gestaltungsmöglichkeiten selbstverständlicher. Der politische Erfolg der
christdemokratischen Parteien bot der katholischen Kirche herausragende Spielräume
zur politischen Einflussnahme und beachtliche Mitspracherechte in den

Länderverfassungen und dem Grundgesetz im Sinne der katholischen Soziallehre.
Im Verlauf der 1960er und 1970er Jahre verlangten die Protestbewegungen

beiden Kirchen mit ihren Reformforderungen ebenfalls spezifische Veränderungsleistungen

ab. Die Relevanz der Kirche wurde in der Öffentlichkeit nun zunehmend

an ihrer Modernisierungsbereitschaft gemessen, die diese wiederum auch

an ihrem gesellschaftspolitischen Engagement abzulesen glaubte. Beide Konfessionen

sahen sich so sowohl mit Forderungen nach einer stärkeren politischen
Parteinahme etwa für gesellschaftliche «Randgruppen» als auch mit Ansprüchen
einer «Demokratisierung» der Kirche selbst konfrontiert, was deutliche Veränderungen

im kirchlichen Selbstverständnis zur Folge hatte. Darüber hinaus beteiligten

sich kirchliche Adressaten seit den 1960er verstärkt an der diskursiven und
semantischen Konstruktion von «Kirche». Die Vorgaben der christlichen Institutionen

stiessen auf geringere Akzeptanz und das kirchliche Publikum entwarf
eigene Modelle von «Kirche», denen sich beide Konfessionen stellen müssten.

Diese Entwicklungen sollen im Folgenden für den Katholizismus vor allem

am Beispiel der Akademien und der Katholikentage skizziert werden. In diesen

kirchlichen Arbeitstypen kam der verstärkte Modernisierungsdruck, dem sich die

katholische Kirche nach dem Zweiten Weltkrieg in der Bundesrepublik
ausgesetzt sah, programmatisch zum Ausdruck. Dabei sind diese neuen, «modernen»

Formen kirchlicher Präsenz in der Öffentlichkeit hier vor allem im Hinblick
auf den Wandel der kirchlichen Fremd- und Selbstdeutungen von Interesse. Denn
historische Transformationen, wie die der Religion in der Moderne, spiegeln sich
nicht lediglich organisations- und sozialgeschichtlich, sondern auch in diskursiven

und semantischen Prozessen wider." Die veränderte Semantik kann struktu-

2 Freilich sind die Katholikentage älter, jedoch standen die katholischen Nachkriegsveranstaltungen

ebenfalls unter dem neuen Imperativ einer «Hinwendung» der «Kirche» zur «Welt».



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 81

relie Wandlungen sowohl abbilden als auch vorantreiben, aber auch erhofften
beziehungsweise tatsächlich eintretenden Strukturveränderungen vorgreifen. Im
Hinblick auf die Geschichte der katholischen Akademien und der Katholikentage
wirft diese relationale Abbildung von strukturellen und diskursiv-semantischen
Transformationen die Frage auf, mit welchen Konzepten von «Kirche» diese auf
die spezifischen Herausforderungen der Moderne und die veränderten Erwartungen
kirchlicher Adressaten reagierten.

Dieser theoretisch-methodische Zugriff ermöglicht eine Analyse der
gesellschaftlichen Veränderungen hinsichtlich ihrer Auswirkungen auf den spezifischen

Wandel kirchlicher und religiöser Selbstdeutungen. Damit werden
sozialstrukturelle Ansätze, wie sie bis dato in kirchengeschichtlichen Untersuchungen
dominierten, um eine wichtige neue Dimension erweitert. Ausgangspunkt ist dabei

die Überzeugung, dass sich Vorstellungen von «Kirche» in der modernen Gesellschaft

nicht hinreichend nur an deren institutionellen und sozialen Strukturen
ablesen lassen, denn «Kirche» ist immer auch ein semantisch-diskursives Konst-
rukt, dessen Gestalt zu jeder Zeit neu verhandelt wird."

Die diskursiven und semantischen Selbstentwürfe, mit denen sich katholische
Akademien und Katholikentage in der Bundesrepublik an der Bestimmung der

Rolle der Kirchen in der modernen Gesellschaft beteiligten, müssen in erster
Linie als Reaktion auf gewandelte gesellschaftliche Konstellationen und neue
Formen von Religiosität gewertet werden. Denn die christlichen Kirchen in der

Bundesrepublik waren in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts weniger
Impulsgeber für die Gesellschaft, vielmehr nahmen umgekehrt gesellschaftliche
Transformationen vermehrt Einfluss auf die Kirchen und ihre diskursiven und
semantischen Formationen. Aus diesem Blickwinkel kann die Entwicklung der

christlichen Institutionen und ihrer Selbstentwürfe als ständige Anpassungsstrategie

an die «moderne» Gesellschaft im Sinne einer «Selbstmodernisierung»

gewertet werden.

Katholische Akademien und Katholikentage: «Moderne» Formen kirchlicher
Präsenz in der Öffentlichkeit

Vor dem Hintergrund der Erfahrungen aus der Zeit des Nationalsozialismus
bildeten nach 1945 zunächst Vorstellungen einer umfassenden Rechristianisierung
Deutschlands die Grundlage des kirchenpolitischen Handelns beider Konfessionen.

Auch die katholischen Akademien verstanden sich nach ihrer Gründung
zunächst als reine «Vorposten» der Kirche und reflektierten die ihnen weitge-

Zur Gründungsgeschichte der katholischen Akademien siehe Oliver M. Schütz, Begegnung
von Kirche und Welt. Die Gründung katholischer Akademien in der Bundesrepublik Deutschland,

1945-1975. Paderborn 2004. In bikonfessioneller Perspektive siehe Thomas Mittmann,
Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland. Gesellschaftliche, politische und

religiöse Selbstverortungen. Göttingen 2010.
Siehe Frank Bösch/Lucian Hölscher (Hg.). Kirche - Medien - Öffentlichkeit. Transformationen

kirchlicher Selbst- und Fremddeutungen seit 1945. Göttingen 2009.



82 Thomas Mittmann

hend entfremdete Gesellschaft lediglich als ein Missionsobjekt. In Folge der
wachsenden gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Stabilisierung während der
1950er Jahre allerdings betätigten sich die neuen kirchlichen Arbeitstypen
zunehmend als Gesprächsforen für die neuen Repräsentanten des öffentlichen
Lebens. Eine ähnliche Entwicklung zeigen die Katholikentage. Hatte die erste

Nachkriegsveranstaltung 1948 in Mainz Deutschland noch zum «Missionsland»4

erklärt, veränderte sich das Selbstverständnis Mitte der 1960er Jahre ganz im
Zeichen des Aufbruchs nach dem Zweiten Vatikanum. Das «dialogische Prinzip»
wuchs nun zum «Ferment einer sich wandelnden Kirche»3 heran. Katholikentage
und Akademien öffneten sich vermehrt gesellschaftskritischen Fragen, sahen

sich dadurch aber gleichzeitig auch zunehmend mit den Reformforderungen
ihres Publikums konfrontiert.

Darüber hinaus rückten innerkirchliche Fragestellungen und die Zukunft der
Kirche in der «modernen» Welt mehr und mehr auf die Tagessordnung und das

speziell vor dem Hintergrund der drastischen Austrittsbewegungen, von denen
beide Grosskirchen seit Ende der 1960er Jahren in der Bundesrepublik betroffen
waren. Diese kirchlichen Erosionserscheinungen lösten eine breite innerkirchliche

Strategiedebatte über «Gestalt», «Wesen» und «Auftrag» der christlichen
Institutionen aus, die insbesondere an der Peripherie der Anstaltskirchen, also eben

etwa in den Akademien oder im Rahmen der Katholikentage geführt wurde.
Gerade hier waren Strukturen einer dialogischen Diskussionskultur entstanden,
welche die experimentelle Entwicklung und kritische Verhandlung neuer zu-
kunftsfähiger Kirchenmodelle begünstigten.

Die gesellschaftlichen Modernisierungsschübe, die sich in den «langen 1960er

Jahren», insbesondere in der Zeit vom Ende der Regierung Konrad Adenauers
bis zur Etablierung der sozialliberalen Koalition zeigten, blieben auch fur den

Katholizismus nicht folgenlos und spiegelten sich nach dem Tod von Papst Pius

XII. in den vielfältigen Erneuerungsbemühungen von Johannes XIII. und Paul

VI. wider. Besondere Impulse gingen vom Zweiten Vatikanischen Konzil aus, das

auch die Katholikentage und die katholische Akademiearbeit entscheidend prägte.
Eine der wesentlichen Neuerungen bestand aus binnenkirchlicher Perspektive
gesehen dabei in dem Anspruch eines veränderten Verhältnisses der «Kirche»
zur «Welt», das unter dem Imperativ einer «Öffnung» oder «Hinwendung»
stand. Dieser Wandel von einem instruktionstheoretischen zu einem
kommunikationstheoretischen Bild von Kirche war in den katholischen Akademien bereits

lange vor den Konzilsverhandlungen vollzogen worden.6 So hatte etwa der Moral-

4 Ivo Zeiger, Die religiös-sittliche Lage und die Aufgabe der deutschen Katholiken, in: Der
Christ in der Not der Zeit. Der 72. Deutsche Katholikentag vom 1. bis 5. September 1948 in
Mainz, hg. vom Generalsekretariat der Katholiken Deutschlands zur Vorbereitung der
Katholikentage, Paderborn 1949, 24-39. hier 35.
Bernhard Hanssler. Ansprache zur Eröffnungsfeier, in: Auf dein Wort hin. 81. Deutscher
Katholikentag vom 13. Juli bis 17. Juli 1966 in Bamberg, hg. vom Zentralkomitee der
Deutschen Katholiken. Paderborn 1966, 88-100. hier 90.
Siehe Thomas Mittmann. Moderne Formen der Kommunikation zwischen «Kirche» und
«Welt». Der Wandel kirchlicher Selbstentwürfe in der Bundesrepublik in evangelischen und



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 83

theologe und Gründungsdirektor der Einrichtung der Diözese Rottenburg Alfons
Auer zu Beginn der 1960er Jahre eine «neue Theologie der irdischen Wirklichkeiten»

entworfen, die der «Welt» eine relative Eigenständigkeit mit eigenen
Seins- und Entwicklungsgesetzen zuschrieb, die auch Christen zu berücksichtigen
hatten.7 Dieses Konzept der «Autonomie der irdischen Wirklichkeiten», das

innerhalb der katholischen Akademien auf grosse Resonanz stiess, wurde vom Zweiten

Vatikanischen Konzil ausdrücklich bestätigt.8

Noch früher war Alfons Auer darum bemüht gewesen, seine neuen theologischen

Ansätze für die katholische Akademiearbeit fruchtbar zu machen. Bereits
zu Beginn der 1950er Jahre hatte der Rottenburger Gründungsdirektor zu verstehen

gegeben, dass eine katholische Akademie keine «apologetische Trutzburg»
sei, sondern ein Ort, in dem Kirche «die monologische Form der Verkündigung
weiterbilden» werde «zu einer im echten Sinn dialogischen».9 Diese Ablösung der

monologischen kirchlichen Ausrichtung zugunsten eines «Dialoges» mit der
«Welt» bildete fortan die Richtschnur der katholischen Akademiearbeit. Vorrangiges

Ziel war es, so drückte es der Essener Bischof Franz Hengsbach 1960 bei der

Einweihung der katholischen Akademie «Die Wolfsburg» in Mülheim an der Ruhr

aus, «die Grenze zu überschreiten, durch die eine selbstgesetzlich in sich stehende

Welt einerseits und die Kirche andererseits voneinander geschieden sind».10

Auch andere Beispiele machen deutlich, dass die Dialogorientierung des Zweiten
Vatikanischen Konzils stark von den Vorarbeiten der katholischen Akademien
beeinflusst worden ist.

Die Bedeutung des Konzils wurde in den katholischen Akademien auch
programmatisch sichtbar. So gewannen seit den Konzilsverhandlungen theologische
Inhalte stark an Bedeutung. In der katholischen Thomas-Morus-Akademie in Bensberg

etwa beschäftigten sich in den 1960er Jahren rund 25 Veranstaltungen mit
dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Im Fokus standen dabei die kirchliche
Erneuerung, die Ökumene, das kirchliche Amt und die Bedeutung der Laien." In
der katholischen Akademie in Freiburg wuchs der theologische Anteil der

Tagungen infolge des Konzils während der 1970er Jahre gar auf ein Drittel der Ver¬

katholischen Akademien, in: Bösch/Hölscher (Hg.), Kirche - Medien - Öffentlichkeit (wie
Anm. 3), 216-246.
Siehe Alfons Auer, Weltoffener Christ. Grundsätzliches und Geschichtliches zur Laienfrömmigkeit,

Düsseldorf 1960
Siehe etwa: Gaudium et spes. 36. Siehe auch: Oliver M. Schütz. Von Inspiration zu
Rezeption. Die Katholische Akademie der Diözese Rottenburg und das Zweite Vatikanische
Konzil, in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte, 26 (2007), 165-178.
Alfons Auer, Was will unsere katholische Akademie? Gedanken über ihren theologischen
Ort und die innere Gestalt ihrer Arbeit, Stuttgart 1953 (Beiträge zur Begegnung von Kirche
und Welt, Nr. 7).

'

Franz Hengsbach, Über die Aufgaben der katholischen Erwachsenenbildung, in: ders./Georg
Scherer, Wahrheit und Macht. Reden zur Eröffnung der Wolfsburg, Essen 1960 (Wolfsburgreihe

1), 7-17, hier 9.

Das geht aus den Tagungslisten von 1949 bis 2003 hervor, für deren Überlassung ich der
Thomas-Morus-Akademie in Bensberg herzlich danke.



84 Thomas Mittmann

anstaltungen heran.1" Das Zweite Vatikanische Konzil prägte jedoch nicht nur
die bereits bestehenden katholischen Einrichtungen in ihrer Tagungsprogramma-
tik, sondern gab den Impuls für die Gründung neuer Akademien in Trier (1962),
Lingen (1963), Augsburg, Berlin-West (1965), Bremen-Lilienthal (1966), Schwerte

(1967), Nürnberg (1970) und Hamburg (1973).
Mit ihrer dialogischen Ausrichtung kam katholischen Akademien im Verlauf

der 1960er Jahre eine wichtige Funktion im Selbstmodernisierungsprozess der
katholischen Kirche in der Bundesrepublik zu. Die neuen Einrichtungen bedienten

einerseits die Kommunikationsbedürfnisse moderner kirchlicher Adressaten,
indem sie die traditionelle thetische Verkündigungspraxis durch dialogorientierte
Konzepte ersetzten und somit im Sinne einer «Verwirklichung des Konzils»
wirkten. Das zeigt sich auch auf der semantischen Ebene. So korrespondierte die

kirchliche Neupositionierung zur «Welt» mit einer Umsemantisierung zentraler

theologischer Begriffe, die aus dem Bewusstsein der schwindenden gesellschaftlichen

Anschlussfähigkeit kirchlicher Semantik resultierte. «Mission» etwa
bedeutete nicht mehr länger bloss frontales Dozieren, sondern zeichnete sich
sukzessive durch kommunikative Strategien aus, bei denen es mehr um «Oberzeugung»,

«Vermittlung» und «Dialog» ging. Ausgangspunkt war die Annahme, dass

Kirche in der Moderne nur erfolgreich sein könne, wenn ihr Kommunikation mit
der «Welt» gelinge. Dass diese strategische Umstellung in der Semantik aber
weiterhin einen Missionsauftrag implizierte, auch wenn nun «Dialog» zum
entsprechenden Leitbegriff heranwuchs, räumten Vertreter der katholischen Kirche
durchaus ein. Alfons Auer etwa definierte «Dialog» als eine weniger autistische

zukunftsträchtige missionarische Strategie für die moderne Gesellschaft.13

Die neuen kirchlichen Arbeitstypen reagierten im Verlauf der 1960er Jahre

jedoch nicht nur mit neuen theoretischen Kirchenentwürfen auf die veränderten

gesellschaftlichen Kontextbedingungen, sondern sie stellten andererseits zunehmend

Angebote und Formate bereit, die den veränderten Bedürfnissen kirchlicher

Adressaten Rechnung tragen sollten. Erfüllt werden sollten in erster Linie die

lauter werdenden Forderungen nach vermehrten Partizipations- und
Mitsprachemöglichkeiten, die speziell von Teilnehmern an Akademieveranstaltungen und

Katholikentagen verstärkt formuliert wurden. Die Thomas-Morus-Akademie in

Bensberg beispielsweise reagierte unter ihrem neuen Leiter, dem katholischen
Journalisten und Publizisten Hermann Boventer, mit dem seit 1968 der erste Laie
an der Spitze der katholischen Einrichtung stand, durch Tagungen zu Marxismus,

Revolution und kritischer Philosophie nicht nur thematisch auf die
gesellschaftlichen Umbrüche in der Bundesrepublik. Vielmehr wurden im Übergang

von den 1960er zu den 1970er Jahren dem veränderten Nachfrageverhalten des

" Siehe Oskar Saier. Zum Wechsel in der Leitung der Katholischen Akademie, in: Katholische
Akademie Freiburg (Hg.). Das Akademiegespräch als Chance für die Kirche. Zum Wechsel
in der Leitung der Katholischen Akademie Freiburg am 12. Januar 1990. Freiburg im Breisgau

1990, 34-45, hier 38.
'' Alfons Auer, Was heisst «Dialog der Kirche mit der Welt»? Überlegungen zur Enzyklika

«Ecclesiam suam» Pauls VI., in: Leo Scheffczyk u.a. (Hg.). Wahrheit und Verkündigung.
Bd. II. München u.a. 1967. 1507-1531, hier 1509.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 85

kirchlichen Publikums verpflichtete interaktive Angebote wie «Offene
Akademietagungen», Meditationstage, Teach-ins, Workshops und Seminare zu Gruppendynamik

und Selbsterfahrung oder «Gospel-Festivals» etabliert. Auch die stärker

partizipatorisch ausgerichteten Programmsegmente «Bensberger Clubabend»,
«Primanerforum» und «Bensberger Forum aktuell» entstanden in dieser Zeit und

gewannen rasch an Bedeutung. Das Franz-Hitze-Haus, die Katholisch-Soziale
Akademie des Bistums Münster, entwickelte ebenfalls nicht nur neue interaktive
Veranstaltungsformen, sondern nahm die Partizipation seiner Tagungsadressaten
1974 gar durch die Wahl einer Teilnehmervertretung in seine Satzung auf.14

Auch im Rahmen ihrer Versammlungsöffentlichkeiten verstärkte die katholische

Kirche im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil ihre Bemühungen
um eine stärkere Partizipation des kirchlichen Publikums. Für die Katholikentage
beschloss die zuständige Programmkommission 1967 die Einrichtung von sechs

Grossforen und 27 Forumsgesprächen, die dann ein Jahr später in Essen realisiert
wurden. Erklärtes Ziel war es, die Formen «elastisch» zu halten, da eine «möglichst

grosse Mitbeteiligung der Teilnehmer angestrebt»'5 wurde.

Allerdings amtierten katholische Akademien und Katholikentage über ihre
«Kommunikation der Differenz» zu lehramtlichen Vorgaben angesichts der

wachsenden innerkirchlichen Polarisierungen seit Mitte der 1960er Jahre zunehmend

auch als Disziplinierungsagenturen, die mit Erfolg die wachsende Kirchenkritik

zu absorbieren wussten. So erweckten Akademietagungen und Veranstaltungen

im Rahmen der Katholikentage zu aktuellen und umstrittenen Themen
nicht selten den Eindruck, die theologisch klaren Positionen der katholischen Kirche

seien verhandelbar. In erster Linie gelang es den neuen kirchlichen Arbeitstypen

so, kirchenkritische und -ferne Adressaten an die katholische Kirche zu
binden. Auch darin bestand die Modernisierungsleistung von Akademien und

Katholikentagen für die Amtskirche. Das zeigt insbesondere die Entwicklung
zum Ende der 1960er Jahre.

Akademien und Katholikentage unter Modernisierungsdruck

In der zweiten Hälfte der 1960er Jahre wurde die mangelnde Modernisierungsbereitschaft

des offiziellen Katholizismus vor allem in der Formierung kirchlicher
und randkirchlicher Gruppierungen deutlich. Angesichts der Reformresistenz
ihrer Anstaltskirche formulierten diese Reformbewegungen im Anschluss an das

Zweite Vatikanische Konzil vermehrt Ansprüche auf Mitsprache- und
Partizipationsrechte innerhalb kirchlicher Strukturen sowie ein stärkeres gesellschaftskritisches

Engagement ihrer Kirche. Sie wollten die Dokumente des Konzils als konkrete

Handlungsanweisungen im politischen Raum verstanden wissen, die nicht

Siehe Schütz, Begegnung von Kirche und Welt (wie Anm. 2), 150.
Zit. nach: Franz-Maria Eisner, Essen war anders. Rückblick auf den 82. Deutschen
Katholikentag aus der Essener Perspektive, in: Zentralkomitee der deutschen Katholiken (Hg.),
Mitten in dieser Welt. 82. Deutscher Katholikentag vom 4. September bis 8. September 1968
in Essen, Paderborn 1968. 15-65, hier 45.



86 Thomas Mittmann

nur den einzelnen Katholiken, sondern auch die Institution «Kirche» betrafen.
Dabei entwickelte sich im Diskurs reformorientierter Katholiken wie auch an der

Peripherie der protestantischen Kirche die «Demokratisierung» zu einem wichtigen

Programmbegriff.
Diese Forderungen nach einer «Demokratisierung» kirchlicher Strukturen und

nach einem deutlicheren politischen Engagement der katholischen Institutionen
wurden in der zweiten Hälfte der 1960er Jahre in erster Linie von aussen an die

Kirche herangetragen und äusserten sich insbesondere in den Akademien und den

kirchlichen Versammlungsöffentlichkeiten. Im Rückblick auf den Essener

Katholikentag von 1968 erklärte Friedrich Kronenberg, der Generalsekretär des

Zentralkomitees der Deutschen Katholiken, dass die Veranstalter entsprechende
Ansprüche «aus der öffentlichen Diskussion auf diesen Katholikentag zukommen
sahen».16 Bereits auf dem Katholikentag 1964 in Stuttgart war dieser wachsende

Veränderungsdruck auf die Anstaltskirche spürbar gewesen. Dort hatten Studenten

Plakate der sogenannten «Subversiven Aktion» mit kirchen- und
religionskritischen Programmpunkten öffentlich sichtbar platziert.17 Zwei Jahre später,
auf der Bamberger Veranstaltung, wurden Forderungen nach einer konsequenteren

und auch politisch wirksamen Umsetzung der Beschlüsse des Zweiten
Vatikanischen Konzils laut. Der Katholikentag kam diesen Bedürfnissen mit der

Einrichtung zahlreicher Foren entgegen, in denen entsprechende Anliegen diskutiert
und damit kanalisiert werden konnten.18

Die Disziplinierung von Kirchenkritikern durch die Schaffung von
Partizipationsmöglichkeiten in den Akademien und bei Katholikentagen war allerdings
nicht immer erfolgreich. Das verdeutlicht vor allem der Katholikentag in Essen

1968, der zu Recht als regelrechter «Aufstand der Laien»19 gilt. Auf dieser
kirchlichen Grossveranstaltung eskalierte der Protest gegen die Wirkungslosigkeit der
Konzilsbeschlüsse und den wachsenden Reformstau in der katholischen Kirche.
Im Zentrum der Kritik stand die Enzyklika Humanae vitae Pauls VI. vom Juli
1968 mit ihrer rigiden Absage an die Kontrazeption. Katholikentagsteilnehmer
verfassten nicht nur eine Resolution gegen das Rundschreiben aus Rom, die

Aktionsgruppe «Kritischer Katholizismus» forderte gar den Rücktritt des Papstes.20

Insbesondere von der katholischen Studentenschaft in Münster, Frankfurt, München

und West-Berlin waren im Vorfeld des Essener Katholikentags die Initiativen

ausgegangen, die zur Gründung dieses kirchen- und gesellschaftskritischen
Arbeits- und Aktionskomitees geführt hatten.

16 Friedrich Kronenberg, Rückblick auf den 82. Deutschen Katholikentag, in: Generalsekretariat

der Deutschen Katholiken (Hg.), Berichte und Dokumente 2, Bad Godesberg Juni 1969,
3-14, hier 5.

17
Abgedruckt in: Religionsbeschimpfung als Sachbeschädigung, in: Kritischer Katholizismus,
Nr. 5, Mai 1969,7.

18
Siehe etwa: Arbeitsversammlung 2. Unser politischer Auftrag, in: Zentralkomitee der
deutschen Katholiken (Hg.). 81. Deutscher Katholikentag vom 13. Juli bis 17. Juli 1966 in

_
Bamberg, Paderborn 1966, 140-190.

19 Ferdinand Oertel, Aufstand der Laien, in: Die politische Meinung, Nr. 378, Mai 2001, 39^14.
20 Siehe David Andreas Seeber (Hg.), Katholikentag im Widerspruch. Ein Bericht über den 82.

Katholikentag in Essen, Basel u.a. 1968, 156.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 87

Diese neu entstandenen Gruppierungen an der Peripherie der Anstaltskirche
richteten ihre Kritik zum einen an die vermeintlich «feudalen» Strukturen ihrer
Kirche. In ihren Fokus rückten so vor allem die «Traditionalisten», die sich

gegen eine vermeintlich notwendige Modernisierung sträubten. Zum anderen bezog
der «Kritische Katholizismus» gegen gesellschaftliche Missstände und deren

Unterstützung durch die christlichen Institutionen Stellung. Das gilt etwa für das

Vorgehen westlicher Staaten in Vietnam, für die Rassenkämpfe während der Civil-
Rights-Bewegung und die Ermordung Martin Luther Kings in den USA. Aber
auch die Ausbeutung der «neu entdeckten» «Dritten Welt» geriet auf die Agenda
des «Kritischen Katholizismus».

Die katholischen Leitungsgremien reagierten auf diese scharfen und
offensichtlich unkontrollierbaren Kritiker mit einer regelrechten Stigmatisierungskam-
pagne. 1971 verabschiedete der Politische Beirat des Zentralkomitees der
deutschen Katholiken einstimmig «neun Thesen gegen den Missbrauch der
Demokratie», in denen er die Ausweitung demokratischer Prinzipien auf «nichtpolitische
Bereiche» wie Schule, Universität und eben auch Kirche ablehnte."1 Am 23.
September 1971 trennte die Deutsche Bischofskonferenz darüber hinaus ihre Verbindung

zum offiziellen Dachverband der katholischen Studenten, der «Katholischen
Deutschen Studenten-Einigung» (KDSE), der sie einseitiges politisches Handeln
vorwarf.22

Darüber hinaus waren die Planungen der katholischen Kirche für die
Durchführung der kommenden Katholikentage nun auch von dem Ziel charakterisiert,
dem «Kritischen Katholizismus» keine Plattform mehr zu bieten. In Reaktion
darauf formierte sich im Vorfeld des Trierer Katholikentages 1970 ein «Aktions-
Komitee kritischer Katholikentag», das die vermeintliche Aussperrung
kirchenkritischer Gruppen zu verhindern suchte.23 Allerdings waren diese Versuche
weitgehend erfolglos und Mitglieder der kirchenkritischen Gruppierungen kamen zu
der nüchternen Erkenntnis, es bliebe «nur noch der Widerstand in Untergrundkirchen»

oder die Bildung einer «neuen Konfession» jenseits der etablierten Kirchen.24

Der erfolgreiche Ausschluss der Kirchenkritiker von den katholischen
Versammlungsöffentlichkeiten führte schliesslich dazu, dass kritisch-christliche
Gruppen auf dem Katholikentag 1978 in Freiburg beschlossen, für die nächste

kirchliche Veranstaltung, einen «Katholikentag von unten» vorzubereiten, da sie

ihren Positionen nicht anders Gehör zu verschaffen glaubten. So trat parallel zum
Katholikentag 1980 in Berlin erstmals das Aktionsbündnis «Katholikentag von
unten» in Erscheinung, aus dem wenig später die «Initiative Kirche von unten»

Abgedruckt in: Hans Buchheim/Felix Raabe (Hg.), Thesen gegen den Missbrauch der
Demokratie, Stuttgart-Degerloch 1972, 9-34. Siehe auch ZK gegen «zuviel Demokratie», in:
Kritischer Katholizismus, Nr. 8, August 1971, 3. Siehe ferner den Kommentar von Walter
Dirks, «Ein Papier, das sich seriös gibt», in: Der Spiegel, 34 (1971), 33.
Siehe Bischofskonferenz treibt ungeliebtes Kind ab, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 10.

Oktober 1971, 2—4.

Siehe Aktions-Komitee kritischer Katholikentag, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 12/1969-
1/1970,11.
Was kommt nach Trier? Abgesang auf eine überholte Kategorie kirchlicher Selbstdar-
stellung: den Katholikentag, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 9/10, 1970, 2-3, hier 3.



88 Thomas Mittmann

(Ikvu) hervorging. Ihre Schwerpunktthemen waren zunächst die Rüstungsfrage
und der Umgang mit kritischen Theologen wie Johannes Baptist Metz, dem 1979

die Berufung nach München verweigert und Hans Küng, dem im selben Jahr die
kirchliche Lehrbefugnis entzogen worden war.25 Dabei orientierten sich die
Initiatoren des «Katholikentags von unten» vor allem am evangelischen Pendant. So

galt etwa der 1973 auf dem Evangelischen Kirchentag in Düsseldorf eingerichtete
«Markt der Möglichkeiten» als Vorbild, weil man dort innerkirchliche Meinungsvielfalt

und die «Parteinahme» der Kirche für gesellschaftliche Randgruppen
angemessen realisiert sah.26

Auch im Umfeld der katholischen Akademien organisierten sich in der zweiten

Hälfte der 1960er Jahre angesichts der deutlich werdenden mangelnden Ura-
setzbarkeit der Reformvorhaben innerhalb der katholischen Amtskirche
kirchenkritische Gruppen. Ein prominentes Beispiel dafür ist der Bensberger Kreis, der
im Mai 1966 anlässlich eines Treffens katholischer Publizisten, Politikwissenschaftler

und Vertreter der Friedensbewegung «Pax Christi» in der katholischen
Thomas-Morus-Akademie in Bensberg bei Köln ins Leben gerufen wurde. Seine

Mitglieder, unter ihnen prominente katholische Publizisten wie Walter Dirks oder

Eugen Kogon und Theologen wie Johannes Baptist Metz und Norbert Greinacher,

rückten die Friedenspolitik, die Fortentwicklung der Demokratie und die
Reform kirchlicher Strukturen in den Mittelpunkt ihrer Arbeit. Analog zur
staatlichen und gesellschaftlichen Demokratisierung, so hiess es in einem Memorandum

von 1970, stelle auch die Demokratisierung der Kirche einen stetigen Prozess

und damit eine bleibende Aufgabe dar.27 Dabei ging es auch hier darum, die
Beschlüsse des Zweiten Vatikanischen Konzils in die Tat umzusetzen.28 Neben dem
Memorandum zu deutsch-polnischen Fragen, durch das der Bensberger Kreis
schlagartig bekannt wurde, machte sich die Initiative von Beginn an gegen den

Vietnamkrieg stark.29

Katholische Akademien wirkten in den Auseinandersetzungen der 1960er Jahre

über ihre Dialog- und Forumsfunktion ebenfalls als Ventil- und Disziplinierungs-
agenturen für die öffentliche und innerkirchliche Kritik. Erblickt man in der
Herstellung von Öffentlichkeit eine der selbst zugeschriebenen Schlüsselfunktionen
der kirchlichen Akademien, so lässt sich der Kurs mancher katholischer Einrich-

Siehe Michael Steiner. Kirche lebt von unten. 20 Jahre Initiative Kirche von unten, in: ders./
Martin Seidler (Hg.). Kirche lebt von unten. Erfahrungen aus 20 Jahren. Wuppertal 2000. 7-
14. hier 7 sowie Chronik der Initiative Kirche von unten, ebd. 15-24.
Tom Schmidt. «Kehrt um. Entrüstet euch!» Die Ikvu in der Friedensbewegung, in: Steiner/
Seidler (Hg.). Kirche lebt von unten (wie Anm. 25). 27-36. hier 27.
Siehe Bensberger Kreis (Hg.). Demokratisierung der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland.

Ein Memorandum deutscher Katholiken, Mainz 1970. 85. Zum Bensberger Kreis siehe
Heinrich Missalla. Der Bensberger Kreis, in: Mike Schmeitzner/Heinrich Wiedemann (Hg.).
Mut zur Freiheit. Ein Leben voller Projekte. Festschrift zum 80. Geburtstag von Wolfgang
Marcus. Berlin 2007, 227-231.
Siehe Bensberger Kreis (Hg.). Demokratisierung der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland

(wie Anm. 27), 7.

Siehe Spätes Memorandum. Der Bensberger Kreis zum Vietnamkrieg, in: Kritischer Katholizismus,

6 (Juni 1969). 11.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 89

tung sogar als Verweigerung von Öffentlichkeit für Kirchenkritiker deuten. Das

belegen etwa die Auseinandersetzungen zwischen Vertretern des «Kritischen
Katholizismus» und dem Direktor der katholischen Thomas-Morus-Akademie in
Bensberg Hermann Boventer, der sich dem Vorwurf ausgesetzt sah, im Januar
1969 drei Redakteuren des «Kritischen Katholizismus» die Teilnahme an einem
Seminar katholischer Publizisten verweigert zu haben.30

Katholische Akademien sahen ihren Öffentlichkeitsauftrag vor allem darin, die
Position der Amtskirche deutlich zu machen. Man wolle, so hiess es etwa aus der

Einrichtung in München, «zu konkreten - auch politischen - Fragen theologisch
Stellung nehmen».31 Dabei erweckten die katholischen Akademien zwar den

Eindruck, die lehramtlichen Äusserungen des Katholizismus seien verhandelbar,
doch konkrete Handlungsanweisungen an die Amtskirche resultierten aus

entsprechenden Taglingsveranstaltungen nicht. Die Ventil- und Disziplinierungs-
funktion der katholischen Akademien zeigt sich noch in den 1970er und 1980er
Jahren. Ein anschauliches Beispiel ist ihre Reaktion auf die von aussen
kommende und innerkirchliche Kritik an der mangelnden Gleichstellung der Frau in
der katholischen Kirche. Während in den meisten Gliedkirchen der EKD in den

1950er und zu Beginn der 1960er Jahre die Frauenordination eingeführt und seit
1978 die formale Gleichstellung von Frauen im Pfarramt realisiert worden war,
entpuppte sich die mangelnde Partizipation von Frauen katholischerseits,
insbesondere im Bereich des Rechts und des liturgischen Vollzugs in der Fremdwahrnehmung

als Prüfstein für die Inklusionsfähigkeit der Kirche in die moderne
Gesellschaft.32

Katholische Akademien boten Christinnen vor diesem Hintergrund ein seltenes
Forum zur Formulierung ihrer Anliegen, wobei der lehramtlich relativ klare Kurs
der katholischen Kirche Reformüberlegungen enge Grenzen setzte. Auf Tagungen

zum Thema wurde nun zwar meist eingestanden, dass nach der christlichen
Überlieferung von einer Geschlechterhierarchie als gottgewolltem Faktum keine
Rede sein könne, doch die Diskussionen über die offizielle Haltung der katholischen

Kirche blieben weitgehend wirkungslos. Mehr noch rückten anwesende

Theologen in diesem Kontext vorrangig die Gefahren der Diskussionen für die
Einheit der Kirche in den Vordergrund.33 Warum die katholischen Einrichtungen

Siehe Ein Eigentor, in: Kritischer Katholizismus, Nr. 3, I. März 1969, 8. Siehe auch: Boven-
ters Schmerz für 10'OOODM?, in: ebd.. Nr. 6, I. November 1968, 1.

Johannes Neumann, Ende einer Partnerschaft?, in: Zur Debatte. 5. Jg., Nr. 6, September/

i
Oktober 1975, 7-8, hier 8.

"" Zum stufenweisen Weg von Frauen ins Pfarramt siehe Helga Kuhlmann, Protestantismus.
Frauenbewegung und Frauenordination, in: Siegfried Hermle u.a. (Hg.), Umbrüche. Der
deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren,
Göttingen 2007, 147-162, hier 148-152.
Siehe etwa die Beiträge der Wochenendtagung der Katholischen Akademie in Bayern am 25.
und 26. Oktober 1980 in München, abgedruckt in: Zur Debatte, 11. Jg., Nr. 1, Januar/Februar
1981, 1-8; Siehe vor allem: Walter Kasper. Als Person ernstgenommen, in: ebd., 6-8. Siehe
auch den Vortrag beim Münchener Studientag am 4. Februar 1979: Karl Hermann Schelkle,
Frau in der Bibel, in: ebd., 9. Jg., Nr. 3, Mai/Juni 1979, 9; siehe ferner: Wolfgang Beinert.
Frau in der Kirche, in: ebd., 16. Jg., Nr. 1, Januar/Februar 1986, 16. Siehe auch die Beitrag



90 Thomas Mittmann

dennoch ein spezielles Interesse an entsprechenden Veranstaltungen hatten, zeigt
das Beispiel der Akademie in München, die im Oktober 1980 eine Wochenendtagung

unter dem Titel «Wie lange noch unmündig gehalten? - Die Frau in der
Kirche» organisierte. Die Entscheidung zu dieser Veranstaltung, so lautete die

Begründung, sei angesichts des «vielfach zu beobachtenden Rückzugs der Frauen

aus dem kirchlichen Leben» gefallen.34
Deutlicheres Unbehagen an der mangelnden Gleichstellung von Frauen in der

katholischen Kirche wurde auf gemeinsamen Tagungen katholischer und evangelischer

Akademien laut. Auf einer Veranstaltung der Akademien in Bayern und

Tutzing im April 1983 unter dem Titel «Maria in Theologie, Frömmigkeit und
Kirche» mit 230 Besuchern sprach sich die feministische Theologin Christa Mu-
lack dafür aus, «hinter die Bedeutung patriarchalischer Sprache und Vorstellungen

zurückzutragen» und forderte angelehnt an protestantische Vorbilder eine

eigene feministische Bibelexegese.35 Auch Marianne Dirks, von 1951 bis 1972

erste Vorsitzende der «Katholischen Frauengemeinschaft Deutschlands»,
reklamierte auf der Veranstaltung neue, feministische Zugänge zur Bibel.36

Kritik an der Haltung der katholischen Kirche formierte sich dann 1986 auch
beim Katholikentag in Aachen. Dort kam es zur Gründung der Initiative «Maria
von Magdalena», die sich für die volle Gleichberechtigung für Frauen in der Kirche

aussprach. Nichtsdestotrotz entwickelten katholische Akademien und
Katholikentage bei Weitem nicht das kritische Potenzial, dass den protestantischen
Pendants in Fragen der kirchlichen Gleichstellung von Frauen zuzurechnen ist.
So entstanden in katholischen Einrichtungen auch keine eigenständigen
Fraueninitiativen, die mit denen in den protestantischen Einrichtungen vergleichbar
wären.37 So gesehen gelang es der katholischen Kirche auch in diesem Handlungsfeld
besser, Reformansätze zu kontrollieren und Kritik von Frauen an der Kirche zu
absorbieren.

«Selbstmodernisierung» als Kompetenz- und Relevanzsicherung kirchlichen
Handelns

Neben der Disziplinierung von Kirchenkritikern lag der Beitrag der Akademien
und der Katholikentage bei der «Selbstmodernisierung» der katholischen Kirche
vor allem in der erfolgreichen Ausweitung des kirchlichen Verantwortungs- und
Handlungsraumes. Damit verbunden war die Sicherung und Erweiterung kirchli-

zur Tagung der Akademie in Bayern vom 28. und 29. Mai 1988 unter dem Titel «Emanzipiert

- und doch nicht gleichwertig? Die Frau - In der Sicht der Anthropologie und Theologie»,

in: ebd.. 18. Jg.. Nr. 5. September/Oktober 1988. 4-12.
Zur Debatte. 11. Jg. (wie Anm. 33). 1. Siehe auch: Gregor Siefer. Kirchentreue oder lautloser
Auszug, in: ebd.. 4—5.

Christa Mulack. Maria und die Weiblichkeit Gottes, in: Zur Debatte. 13. Jg.. Nr. 5,
September/Oktober 1983, 5-6.
Marianne Dirks, Magd oder Schwester im Glauben?, in: Zur Debatte. 13. Jg. (wie Anm. 35),
6-7.
Siehe dazu: Mittmann. Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland (wie Anm. 2).



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 91

eher Kompetenzen, die insbesondere vor dem Hintergrund des Mitgliederschwundes

zum Ende der 1960er Jahre an Bedeutung gewann. Die neuen kirchlichen
Arbeitstypen erleichterten so zudem die Annäherung des Katholizismus an die

neuen sozialen Bewegungen in der Bundesrepublik. Ihre Handlungsträger schalteten

sich nun vermehrt mit eigenen Positionen in öffentliche Diskussionen ein
und offerierten kirchliche Botschaften dabei als gesellschaftspolitische
Lösungsalternativen. Dabei gelang auch die Revitalisierung religiöser Semantik, was sich

vor allem in den seit Ende der 1960er Jahren an Aktualität gewinnenden
Themenfeldern «Dritte Welt», «Umwelt», «Friedenssicherung», aber seit Ende der
1980er Jahre auch im verstärkten Trend zur religiösen Codierung von
Wirtschaftsdiskursen zeigte.38

In diesen Handlungsfeldern konnte für die katholische Kirche die Relevanz
der christlichen Lehre gemessen und eingelöst werden. Vor diesem Hintergrund
wurde der zunehmend in die eigenen Selbstbeschreibungen einfliessende
religionssoziologische Befund einer funktionalen Differenzierung des Religionssystems

nicht nur als Bedeutungsverlust der Kirchen in der modernen Gesellschaft

interpretiert, sondern auch als Möglichkeit zur Wiedergewinnung religiöser

Zuständigkeiten. Dabei definierten die Akademien besonders die «Tagung»
als «Arbeitsform», «die den Lebensbedingungen der funktionalisierten Gesellschaft

angemessen ist».39

Diese Ausweitung der kirchlichen Handlungs- und Verantwortungsraumes
löste im Übergang von den 1960er zu den 1970er Jahren innerhalb des

Kirchenpublikums Forderungen nach einer Umcodierung der kirchlichen Rolle im Sinne
eines stärkeren gesellschaftspolitischen Engagements aus, die insbesondere auf
den katholischen Versammlungsöffentlichkeiten aber auch in den Akademien
reklamiert wurden. Der Arbeitskreis 8 des Deutschen Katholikentages 1970 in
Trier etwa brachte in einer Resolution das Ansinnen zum Ausdruck, durch die

Nutzung von Protesten und Solidaritätserklärungen «die gesellschaftliche Relevanz
des Glaubens unter Beweis zu stellen».40 Auch die katholischen Akademien
gerieten nun unter wachsenden Veränderungsdruck und meldeten sich fortan mit
deutlicheren politischen Standortbestimmungen zu Wort. «Die Kirche kann nicht
neutral sein, wenn Menschenrechte verletzt werden», hiess es etwa 1977 aus der

Siehe dazu: Sven-Daniel Gettys/Thomas Mittmann, «Der Tanz um das Goldene Kalb der
Finanzmärkte» - Konjunkturen religiöser Semantik in deutschen Kapitalismusdcbatten seit
den 1970er Jahren, in: Michael Hochgeschwender/Bernhard Löffler (Hg.). Religion und
liberaler Markt: Beiträge zur kulturellen und ethischen Dimension des Ökonomischen. Bielefeld
2011 (im Druck).
Zit. nach: Otto B. Roegele, Über Gott und die Welt. Evangelische und Katholische Akademien

in Deutschland - ein Überblick im Jahre 1961. in: Hermann Boventer (Flg.). Evangelische

und Katholische Akademien. Gründerzeit und Auftrag heute. Paderborn u.a. 1983, 35-
60. hier 40.
83. Deutscher Katholikentag Trier 1970. Resolution des Arbeitskreises 8. abgedruckt in:
Entwicklung heisst: Befreiung und Gerechtigkeit. Stellungnahmen aus der Katholischen
Kirche in der Bundesrepublik Deutschland zur Dritten Welt und zur Entwicklungspolitik
1970-1983, hg. und eingeleitet von Hans Zwiefelhofer. München u.a. 1983, 61-62, hier 62.



92 Thomas Mittmann

katholischen Akademie in Bensberg, die nun Tagungen zu gesellschaftspolitischen

Fragestellungen in Kooperation mit Organisationen wie dem «Katholischen

Arbeitskreis Entwicklung und Frieden» veranstaltete und dazu auch Vertreter

von NGOs wie Amnesty International zur Diskussion lud.41

Dass die Akademien die Neuansätze des Zweiten Vatikanischen Konzils seit
dem Ende der 1960er Jahre verstärkt auf gesellschaftspolitischem Gebiet umzusetzen

suchten, dokumentiert auch die Friedensdebatte. Dabei nahmen die
katholischen Einrichtungen zwar die Konzilsimpulse zu einer zumindest offiziellen
Abkehr von der «Lehre vom gerechten Krieg» auf, wirkten jedoch auch in
diesem Handlungsfeld in erster Linie als innerkirchliche Disziplinierungsagenturen.
Obwohl katholische Akademien nämlich herausragende Diskussionsforen für die

sicherheitspolitischen Neuansätze kirchenkritischer Organisationen wie «Pax

Christi» oder des Bensberger Kreises boten, wurden diese jedoch im Rahmen

entsprechender Akademieveranstaltungen meist zurückgewiesen und eine Einigung
zwischen der offiziellen Kirche und den Gruppierungen an ihrer Peripherie blieb
aus.42 Forderungen nach einer einseitigen Abrüstung etwa erteilten katholische

Theologen auf Akademietagungen eine Absage, so beispielsweise mit dem
Hinweis auf eine «menschlich vernünftige Lebenssicherung, die die Moraltheologie
für den Grenzfall aus dem natürlichen Recht auf Selbstverteidigung begründet».43

«Kompetenz»- und «Relevanzsicherung» sind auch die Stichworte, mit denen
die Strategien katholischer Akademien und der Katholikentage in der
Auseinandersetzung mit den sogenannten «Fremdreligionen» und alternativreligiösen
Sinnstiftungsanbietern in der Bundesrepublik seit den 1960er Jahren bewertet werden
können. So schrieben die neuen kirchlichen Arbeitstypen ihrer Kirche Koordinations-

und Steuerungsfunktionen innerhalb des religiösen Feldes zu. Diese hatte

zwar den übrigen «Weltreligionen» im Kontext des Zweiten Vatikanischen Konzils

immerhin einen partiellen Wahrheitsgehalt eingeräumt, dabei jedoch an ihrer
Selbstverortung als exklusiver Akteur innerhalb des «göttlichen Heilsplans»
festgehalten.

Obwohl es die Herausforderung religiöser Konkurrenz auch schon Ende des

19. Jahrhundert gegeben hatte, gewann sie nach dem Zweiten Weltkrieg stärkeren

Einfluss auf die kirchliche Selbstwahrnehmung. Einerseits ist das auf die
veränderte mediale Präsenz beider Kirchen und religiöser Alternativangebote seit
den 1960er Jahren zurückzuführen. So ging der Verlust der medialen Monopolstellung

der christlichen Konfessionen mit einer stärkeren Berücksichtigung
nichtkirchlicher Heilsanbieter einher, welche die in der medialen Fremdbeschreibung
der frühen Bundesrepublik gängige «Synonymisierung» von «Kirche» und «Reli-

Harry Neyer, Wenn Menschenrechte verletzt werden. Einfuhrung in die Studienkonferenz,
in: ders. u.a., Wenn Menschenrechte verletzt werden. Die Kirche kann nicht neutral sein,
Bensberg 1977 (Bensberger Protokolle, Nr. 21 5-8, hier 6.
Siehe etwa: Thomas-Morus-Akademie Bensberg, Zum Friedensauftrag und zu den Friedensaufgaben

von Christen, Bensberg 1986 (Bensberger Protokolle. Nr. 49).
Karl Kertelge, Gerechtigkeit schafft Frieden. Biblische Aspekte zur aktuellen Friedensthematik,

in: Ermutigung zum Frieden. Das Friedenswort der deutschen Bischöfe, Bensberg
1984 (Bensberger Protokolle, Nr. 42). 25^4. hier 39.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 93

44
gion» beendete. Dabei löste sich «Religion» in der Öffentlichkeit von ihrer rein
konfessionellen Codierung. Andererseits waren die kirchlichen Erosionserscheinungen

ab Ende der 1960er Jahre Grund des gewachsenen Interesses beider
Konfessionen an vermeintlicher Konkurrenz. Damit verbunden verorten sich die
Kirchen durch die Adaption entsprechender religionssoziologischer Erklärungsmodelle

zunehmend in einem «religiösen Markt», dessen Beschreibungskategorien

nun verstärkt in ihre Selbstreflexionen einflössen. Daraus resultierte eine
zunehmende Funktionalisierung des eigenen Handelns, die sich darin äusserte, dass

in beiden Kirchen seit den 1960er Jahren die «Funktion» von Religion gegenüber
ihrer substanziellen Bestimmung an Bedeutung gewann.43 Die wachsende
Funktionalisierung des eigenen Handelns kann als Versuch gewertet werden,
Zustimmungsbereitschaft für die Notwendigkeit und Unverwechselbarkeit der Kirche in
der modernen Gesellschaft zu erzeugen.

Die insbesondere nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil verfolgte «Öffnung»
zur «Welt» verpflichtete die katholische Kirche auch zu einer Hinwendung zu
anderen, nichtchristlichen Religionen, die ebenfalls unter den semantischen
Vorzeichen eines «Dialoges» stand. Dabei gab es allerdings erhebliche Differenzen
in den Strategien abhängig von den jeweiligen Erscheinungsformen der neuen

religiösen Konkurrenzanbieter. Obwohl die Auseinandersetzung mit den
sogenannten «Fremd»- oder «Weltreligionen», vor allem dem Islam, Hinduismus und
Buddhismus unter dem Imperativ eines «Dialoges» geführt wurde, schrieb sich
die katholische Kirche zunehmend Vorbild- und Modellcharakter für eine
«moderne» europäische Religion und damit erstrangige Steuerungsfunktionen im
religiösen Feld zu. Die Auseinandersetzung mit alternativreligiösen Anbietern
hatte ähnliche Auswirkungen auf die Selbstbeschreibungen der katholischen
Kirche, die hier nun als weltanschaulicher «Lotse» besondere Kompetenzen bei der

Frage nach «legitimer» und «illegitimer» Religionsausübung in Anspruch nahm.46

Im religiösen Handlungsfeld konnte die Relevanz der katholischen Kirche vor
allem an ihrer Integrationsfähigkeit in die moderne pluralistische Gesellschaft und

an ihrer Veränderungsbereitschaft gemessen werden, die eben auch an der
Entschlossenheit zum gleichberechtigten interreligiösen Dialog deutlich gemacht
wurde. Trotz dieser Dialogbereitschaft anderen Religionen gegenüber ging es für
katholische Akademien und im Rahmen von Katholikentagen darum, jeglichen
«religiösen Relativismus» zu vermeiden.47 Nach einem Urteil des Direktors der
Katholischen Akademie in Bayern Karl Forster aus dem Jahre 1965 etwa bestand
kein Zweifel daran, dass «der religiöse Wahrheitsanspruch des christlichen
Glaubens»48 auch im «interreligiösen Dialog» unberührt blieb.

Siehe Nicolai Hannig, Die Religion der Öffentlichkeit. Kirche, Religion und Medien in der

Bundesrepublik 1945-1980, Göttingen 2010, 15.

Siehe Mittmann. Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland (wie Anm. 2).
' Siehe Mittmann. Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik Deutschland (wie Anm. 2).

Karl Forster. Vorwort, in: Das Christentum und die Weltreligionen. Würzburg 1965 (Studien
und Berichte der Katholischen Akademie in Bayern, Heft 37), 11.

Forster, Vorwort (wie Anm. 47).



94 Thomas Mittmann

Für diese Tendenzen sind die Auseinandersetzungen mit dem Islam seit

Beginn der 1970er Jahre besonders aufschlussreich, denn die Strategien beider
christlicher Kirchen tragen bis heute erheblich zum bleibenden Erfolg bei der

Exklusion der «eingewanderten Religion»49 aus einem christlich reklamierten

Europa bei. Dieser Erfolg liegt in erster Linie in der Sicherung der Definitionshoheit

darüber, wie eine Religion für die «moderne» europäische Gesellschaft
beschaffen sein muss, um inklusionsfähig zu sein. Da diese Definition weniger
an der Frage der «Substanz» oder «Wahrheit» als an der gesellschaftlichen
«Funktionsfähigkeit» und «Kompatibilität» von Religion und damit stets an der
institutionellen Praxis der Grosskirchen orientiert ist, sichern diese sich gleichzeitig die
öffentlichen Kompetenzen bei der Beantwortung der Frage, wie eine notwendige
Umgestaltung des Islam im Sinne einer «Modernisierung» auszusehen hat und

anzugehen ist.

Die Exklusion des Islam blieb allerdings auch deshalb erfolgreich, weil es

beiden Kirchen gelungen ist die «fremde Religion» über diskursive und semantische

Strategien als das entscheidende Integrationshindernis der muslimischen

Migrantenpopulation in der Bundesrepublik und in Westeuropa zu identifizieren.
Muslime waren und sind im kirchlichen Diskurs vor die Alternative gestellt
zwischen einem Festhalten an ihrem überlieferten religiösen Bekenntnis mit der Folge

einer «Ghettobildung» in der modernen Gesellschaft und einer «Modernisierung»

des Islam nach christlichen Vorgaben.
Der katholische Diskurs über den Islam, der im starken Masse in den Akademien

und auf den Katholikentagen geprägt wurde, steht bis heute im Wesentlichen

unter dem Imperativ einer notwendigen Anpassung der «eingewanderten
Religion» an christliche Vorlagen. Aus der Suche nach Gemeinsamkeiten, die zunächst
den theologischen Diskurs der nachkonziHaren Zeit über den Islam geprägt hatte,
wurde katholischerseits seit Beginn der 1970er Jahre der Versuch, zu verdeutlichen,

dass die muslimische Religion sich in allen Belangen «grundlegend von
der europäischen Tradition» unterscheidet und mit europäischen Interessen nicht

zu vereinbaren ist.50 So fordert die katholische Kirche Muslime nach ihrem Vorbild

bis heute unermüdlich auf, die «Säkularität» der modernen Gesellschaft
anzuerkennen und schreibt sich dabei vor allem die Rolle einer Emanzipationsagentur

zu. So heisst es aus katholischer Sicht, dass «Christen aufgrund ihrer

zum Teil leidvollen, wegen der Befreiung der Kirche von politischen Aufgaben
aber inzwischen bejahten Erfahrung mit dem Säkularisierungsprozess Muslimen
helfen» können, «im säkularen Staat den geeigneten Rahmen für das Zusammenleben

in Verschiedenheit zu erkennen».51

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Integration fördern - Zusammenleben
gestalten. Wort der deutschen Bischöfe zur Integration von Migranten, 22. September 2004,
Bonn 2004. 11.

50 Peter Antes, Der Islam, in: Zur Debatte, 17. Jg.. Nr. 3. Mai/Juni 1987, 9. Siehe auch: Baber
Johansen, Der politische Islam, in: Zur Debatte, 10. Jg., Nr. 6, November/Dezember 1980, 17.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Christen und Muslime in Deutschlan
23. September 2003, Bonn 2003 (Arbeitshilfen, 172), 166. Siehe auch: Thomas Mittmann,



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 95

Katholische «Selbstmodernisierung» aufder diskursiv-semantischen Ebene

Auch auf der semantischen Ebene leisteten Akademien und Katholikentage seit
den 1960er Jahren wichtige Beiträge zur «Selbstmodernisierung» der katholischen
Kirche. So waren die theologischen Debatten in entsprechenden Veranstaltungen
angesichts des kirchlichen Mitgliederschwundes von umfassenden sprachpolitischen

Initiativen begleitet. Dabei wurde die «Krise» der Kirche zu einem erheblichen

Anteil als Kommunikationskrise gewertet. Schon im Vorfeld und dann
besonders nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil sahen sich Kirchenrepräsentanten

in den katholischen Akademien Forderungen nach einer «Übersetzung» der

Theologie in eine «säkulare Sprache»52 ausgesetzt. Bereits auf einer Tagung der

katholischen Einrichtung der Diözese Rottenburg im Juni 1960 bemängelten
Beiträger einen «starren blutleeren Ritualismus», und eine «Kult-Fremdsprache», die

zu ungeeigneten kirchlichen «Kommunikationsmitteln» gezählt wurden, da sie den

eigentlichen Sinn der biblischen Botschaft verschütteten.53 In diesem Zusammenhang

geriet auch die Predigt zur «Rede ohne Partner, ohne Ohren, die sie hören»
und damit zum «Wort ohne Antwort».54 Aus diesen Befunden erwuchs die
Forderung, dem Bedürfnis kirchlicher Adressaten nach einem Gottesdienst, in den

«religiöse Sucher von heute hineinfinden könnten», zu entsprechen.55

Dass die zunehmende Abwendung kirchlicher Adressaten von den christlichen
Institutionen innerhalb des Katholizismus auch als «theologische Kommunikationskrise»

bewertet wurde, brachte der katholische Priester und Religionsphilosoph

Eugen Biser in Anlehnung an die Forderungen einer «anthropologischen
Wende» durch Theologen wie Paul Tillich, Romano Guardini und Karl Rahner
noch 1979 für die katholischen Akademien zum Ausdruck. Bisher unterstrich, dass

sich die Tagungsteilnehmer auch bei der Vermittlung theologischer Inhalte nicht
mehr länger «passiv-empfangend», sondern zunehmend «mitwirkend und
mitgestaltend» verhielten und forderte eine Beschäftigung mit dem «von der
Gegenwartstheologie noch immer nicht gebührend rezipierten Sprachproblem». Auch
auf den Katholikentagen hiess es angelehnt an den protestantischen Theologen

«Säkulare Kirche» und «eingewanderte Religion». Transformationen des kirchlichen Islam-
Diskurses in der Bundesrepublik Deutschland, in: IMIS-Beiträge. 36 (2010), 67-85.

,2 Franz Pöggeler, Die Kirche und das «Politikum» der Erwachsenenbildung, in: ders., u.a..
Kirchlichkeit und Weltlichkeit der theologischen Erwachsenenbildung, Bensberg 1970

(Bensberger Protokolle, Nr. 2), 4-17, hier 8.
53 Rudolf Müller-Erb. Über den Schwund des eucharistischen Lebens, in: ders./Joseph Ernst

Mayer, Gottesdienst ohne Anziehungskraft, Rottenburg 1961 (Beiträge zur Begegnung von
Kirche und Welt 56/57), 3-19, hier 8-11.
Müller-Erb, Über den Schwund des eucharistischen Lebens (wie Anm. 53). 11.

55
Joseph Ernst Mayer, Lebendige Eucharistiefeier, in: ders./Müller-Erb, Gottesdienst ohne
Anziehungskraft (wie Anm. 53), 20^13, hier 41.

" '
Eugen Biser, Der Erkenntniswert der Vermittlung. Zur theologischen Kreativität der
Akademiearbeit, in: Boventer (Hg.), Evangelische und Katholische Akademien (wie Anm.
39), 86-92, hier 87-89. Auch die Einführung der Muttersprache in die katholische Messe im
Zuge der Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils kann als ein Instrument zur
Überwindung der kirchlichen «Kommunikationskrise» gewertet werden.



96 Thomas Mittmann

Dietrich Bonhoeffer bereits zum Ende der 1960er Jahre, man wolle im Sinne

einer «Entsakralisierung» «weltlich» von «Gott» sprechen. Daher, so lautete die

Forderung, müsse die Kirche «gerade in ihrer Verkündigung aus ihrer isolierten

Sprach- und Denkwelt heraustreten und den Menschen den Glauben in einer Sprache

und Denkweise verkünden, die ihnen vertraut sind»."

Diese sprachpolitischen Vorstösse waren in den katholischen Akademien seit
den 1960er Jahren von einer «Pluralisierung des Kirchenverständnisses» begleitet.
Das zeigt sich auf der theologisch-ekklesiologischen Ebene in einer Hinwendung
von der «sichtbaren Kirche» zur «unsichtbaren» Glaubens- oder Bekenntniskirche.

So gewann auf katholischer Seite nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil
das ekklesiologische Modell des «Volkes Gottes» an Bedeutung. Infolge dieser

theologisch-ekklesiologischen Umorientierung konnte «Kirche» nun nicht mehr
ausschliesslich als «Institution», sondern überdies als enthierarchisierte
Kommunikations- oder Erlebnisgemeinschaft entworfen werden. Diese Neubestimmung

der kirchlichen Gestalt kann als Reaktion auf die wachsende Entkirchlichung
und als Anpassungsstrategie an das verändernde «Nachfrageverhalten» und
gewandelte religiöse Bedürfnisse kirchlicher Adressaten gewertet werden. Diese

zeichneten sich weniger durch eine enge Kirchenbindung, als vielmehr durch
eine zunehmende Partizipationswilligkeit an temporären kirchlichen Angeboten
aus. Messbare Kirchenzugehörigkeit gewann zwar aus binnenkirchlicher Sicht
zunehmend an Bedeutung und wurde unter Verwendung empirisch-sozialwissenschaftlicher

Methoden regelmässig sondiert, doch diese war nicht mehr lediglich
über die blosse Mitgliedschaft und die Teilnahme an kirchlichen Riten zu ermitteln.

Zur «Kirche» gehörten seit Mitte der 1960er Jahre auch die den kirchlichen
Ritualen «Entfremdeten» oder «Fernstehenden», vorausgesetzt, man beschrieb

Kirche nicht länger ausschliesslich als Institution, sondern darüber hinaus als

Kommunikations- oder Erlebnisgemeinschaft.
Für diese zunehmende Pluralisierung der Konzepte von «Kirche» und

«Kirchlichkeit» innerhalb des Katholizismus prägte Karl Rahner 1972 den Begriff der

«Kirche der Ungleichzeitigkeit».58 Damit verwies er auf den Topos von der

«Vielheit in der Einheit der Kirche», der im katholischen Diskurs der 1970er
Jahre Konjunktur hatte. Rahner brachte zum Ausdruck, dass die Grenze
zwischen Mitgliedern und Nichtmitglieder der Kirche nicht mehr zwischen Getauften

und Ungetauften verlaufe, denn nach seinem Urteil hatten sich die «Momente,

die für eine volle Kirchenzugehörigkeit konstitutiv sind», geändert und waren
«nicht mehr so leicht festzustellen».^ Folgerichtig forderte er, man müsse auch

«die (Sympathisanten) um die Kirche herum praktisch zu ihr rechnen».'

Norbert Greinacher, Ja zur weltlichen Welt, in: Mitten in dieser Welt. 82. Deutscher

Katholikentag vom 4. September bis 8. September 1968 in Essen, hg. vom Zentralkomitee
der deutschen Katholiken, Paderborn 1968. 185-200. hier 196.

Karl Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance. Freiburg im Breisgau
1972,38.

y' Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance (wie Anm. 58). 76.
Rahner. Sturkturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance (wie Anm. 58). 107.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 97

Angesichts einer in Zunahme vermuteten Privatisierung und Individualisierung

von Religion wurde speziell in katholischen Akademien die Unterscheidung
zwischen «verfasster» Kirche und freien kirchlichen Gemeinschaften, zwischen
der «Institution Kirche» und der «Bewegung Kirche»61 sowie zwischen der «Kirche

mit klaren Ordnungen» und der «Kirche des Wandels und des Experiments»62
als Chance zur Revitalisierung eines invaliden christlichen Bekenntnisses gewertet.

Die Konjunktur dieser neuen kirchlichen Selbstentwürfe hing zweifelsohne
mit der Tatsache zusammen, dass die Protestbewegungen Ende der 1960er Jahre

mit ihrem starken Misstrauen gegenüber Institutionen als Zeichen eines
wachsenden Selbstbewusstseins des Individuums, mit der Folge einer Schwächung
kirchlicher Positionen, gewertet wurden. Das hatte zur Folge, dass Konzepte von
«Kirche» und «Kirchlichkeit» vermehrt an die individualisierten Muster der

Lebensführung angepasst wurden und zwar so sehr, dass es weniger um die zukünftige

Gestaltung von «Kirche», sondern mehr um die der individuellen «christlichen

Existenz» überhaupt ging, die auch «nichtkirchliche» Züge annehmen konnte.
Insbesondere die Akademien hatten so gesehen erheblichen Anteil an der Suche
nach einem zeitgenössischen christlichen «Lebensstil» und fungierten als
«moderne» Heimat «mündiger», das heisst von der institutionellen Kirche unabhängiger

Christen.
Die «Gemeinschaft der Kirche» sei in erster Linie eine «gemeinsame Erfahrung

desselben Glaubens und ein gegenseitiger Austausch von pastoralen
Inspirationen»63, verlautete aus der Katholischen Diözesan-Akademie Augsburg. Und
auch die Katholische Akademie in Bayern erkannte, dass sich das bleibende und

wachsende Bedürfnis nach religiöser Erfahrung und Sinngebung nicht länger an

die «verfasste» Kirche richtete. Insbesondere Jugendliche, so hiess es aus München,

ersetzten die Teilnahme an Gottesdiensten häufig durch Engagement in
kirchlichen Arbeitskreisen oder politischen Initiativen, da ihnen die Institution
«Kirche» zu undemokratisch, kapitalistisch oder einfach «verfilzt» erschien.64

Fazit

Die Entwicklung der katholischen Akademien und der Katholikentage in der

Bundesrepublik dokumentiert sowohl die bleibende Relevanz von Religion als

auch die Anpassungsfähigkeit ihrer Institutionen in der modernen Gesellschaft.
Die neuen kirchlichen Arbeitstypen spielten eine beachtliche Rolle bei der «Selbst-

modernisierung» der katholischen Kirche nach dem Zweiten Weltkrieg.
Insbesondere seit den 1960er Jahren bewährten sich die neu gegründeten beziehungs-

Hans Wolfgang Heidland, Institution und Bewegung, in: Zur Debatte, 6. Jg., Nr. 4. Juli/
August 1976, 5-6, hier 6.

Reinhold Waltermann, Jugend und kirchlicher Glaube, in: Zur Debatte, 7. Jg.. Nr. 5,
September/Oktober 1977, 9-10. hier 10.

Walbert Bühlmann, Kirche aus Satellitenschau: Es kommt die dritte Kirche. Kurzfassung, in:
Magnus Löhrer u.a., Zukunft der Religion - Religion der Zukunft. Augsburg 1978
(Akademie-Publikationen, 47), 51-54, hier 51.
Siehe Waltermann, Jugend und kirchlicher Glaube (wie Anm. 62). 10.



98 Thomas Mittmann

weise aufgelegten Einrichtungen als wandelbare und flexible kirchliche Formate
unter veränderten gesellschaftlichen und politischen Konstellationen. Dabei
erschlossen die Akademien und Katholikentage ihrer Kirche nicht nur Kompetenzen

in neuen Themen- und Handlungsfeldern und schufen neue dialogorientierte
Kommunikationsformen, sondern partizipierten darüber hinaus auf der diskursiv-
semantischen Ebene federführend an der Umcodierung der kirchlichen Rolle und

der Entwicklung neuer zukunftsträchtiger Vorstellungen von «Kirche».
Die katholischen Arbeitstypen übernahmen darüber hinaus wichtige Kompen-

sations- und Disziplinierungsfunktionen. So wuchs ihnen in den gesellschaftspolitischen

Auseinandersetzungen der «langen 1960er Jahre» in erster Linie die
Aufgabe zu, über die «Kommunikation der Differenz» zu lehramtlichen Vorgaben
öffentliche und innerkirchliche Kritik zu absorbieren.

Beschränkt man die Leistungsmerkmale von Religion und ihrer Institutionen
nicht lediglich auf die Reduktion von Kontingenz, sondern misst ihr darüber hinaus

Bedeutung auch bei der kulturellen Sinnstiftung, der Herstellung von Identität, der

Legitimation von Gemeinschaftsbildung und Sozialintegration sowie der

Handlungsorientierung zu, dann war die katholische Kirche in der modernen Gesellschaft

vor die Herausforderung gestellt, dass zahlreiche dieser Funktionen im Verlauf

der Geschichte an den Staat und andere gesellschaftliche Akteure übergegangen

waren. Angesichts dieser Überlegungen ist die Entwicklung der katholischen

Akademien und der Katholikentage in der Bundesrepublik auch als
Geschichte des Versuchs zu bewerten, kirchliche Kompetenzen zu verteidigen,
zurückzugewinnen oder auszuweiten. Da die Bedeutung der Kirche zunehmend an

ihrer Modernisierungsbereitschaft gemessen wurde, war der Katholizismus
gezwungen, die Anpassungsforderungen der «säkularen» Gesellschaft in neuen
zukunftsfähigen Konzepten von «Kirche» umzusetzen. Vor diesem Hintergrund
dienten die immer auch kritisch betrachteten Veränderungsleistungen der
katholischen Kirche in der Bundesrepublik so vor allem der Relevanzsicherung des

christlichen Glaubens in der modernen Gesellschaft.



Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisierung» 99

Katholische Akademien und Katholikentage als Agenturen der kirchlichen «Selbstmodernisie-
rung» in der Bundesrepublik in den «langen 1960er Jahren»

Mit den katholischen Akademien und den wieder aufgelegten Katholikentagen entstanden nach
dem Zweiten Weltkrieg in der Bundesrepublik neue Formen kirchlicher Präsenz in der
Öffentlichkeit. Die neuen kirchlichen Arbeitstypen sorgten für die bleibende Relevanz religiöser und
genuin christlicher Sinndeutungen in der modernen Gesellschaft. Ihnen kam insbesondere in
den «langen 1960er Jahren» eine herausragende Rolle bei der «Selbstmodernisierung» der
katholischen Kirche zu. So erwiesen sich katholische Akademien und Katholikentage als
flexible und anpassungsfähige kirchliche Formate. Wichtige Bedeutung erlangten sie bei der
Sicherung und Ausweitung kirchlicher Kompetenzen und der Schaffung neuer dialogorientierter

Kommunikationsformen. Ferner waren katholische Akademien und Katholikentage auf der
diskursiv-semantischen Ebene federführend an der Entwicklung neuer zukunftsträchtiger Vorstellungen

von «Kirche» beteiligt.

Academies catholiques et Katholikentage: agences d'«automodernisation» ecclésiale dans la
République fédérale d'Allemagne dans les «longues années soixante»

Dans la République fédérale d'Allemagne après la Seconde Guerre mondiale, les académies
catholiques et les Katholikentage réédités représentèrent pour l'Eglise de nouvelles formes de

présence publique. Ces nouveaux types de travail assurèrent la continuité de la portée dans la
société moderne des interprétations religieuses et chrétiennes originelles. On leur doit un rôle
prépondérant dans r«automodernisation» de l'Eglise catholique, principalement dans les

«longues années soixante». Les académies catholiques et les Katholikentage se révélèrent être
des formats ecclésiaux flexibles et malléables. Ils garantirent et élargirent les compétences
ecclésiastiques et créèrent de nouvelles formes de communication basées sur le dialogue. Les
académies catholiques et les Katholikentage menaient également le dialogue sur le plan discursif
et sémantique relatif à l'élaboration de nouvelles représentations prometteuses de ['«Eglise».

Catholic academies and Katholikentage as agencies of the Church '.v self-modernization during
the (long nineteen-sixties) in the Federal Republic ofGermany

In West Germany after the Second World War the Catholic academics and the revived Katholikentage

offered new opportunities for the Church to be present in public life. Such new ways of
working secured for the Church the continuing relevance of religious and genuinely Christian
interpretations within modern society. In the (long nineteen-sixties) especially they played an

outstanding role in the self-modernization of the Catholic Church. Catholic academies and

Katholikentage proved to be flexible adaptable formats which contributed decisively to the
safeguarding and extension of church competences and to the creation of new forms of communication

oriented towards dialogue. Within their discourse, Catholic academics and Catholic
Days led the development of the new representations of the Church required for the future.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Demokratisierung - Démocratisation - démocratisation. Dialog - dialogue - dialogue.
Katholische Akademien - académies catholique - catholic academies. Katholikentag, Kritischer

Katholizismus - catholicisme critique - ciritical Catholicism. Öffentlichkeit - présence
publique - public sphere. Pluralisierung - pluralisation - pluralisation. Selbstmodernisierung -
automodernisation - self-modernization, Zweites Vatikanisches Konzil - [Ie concile du Vatican

- Second Vatican Council.

Thomas Mittmann. Dr. phil.. wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl Neuere Geschichte
III und Theorie der Geschichte der Ruhr-Universität Bochum, derzeit im Rahmen des DFG-
Forschungsprojekt «Transformation der Religion in der Moderne».




	Katholische Akademien und Katholikentage als Agenturen der kirchlichen "Selbstmodernisierung" in der Bundesrepublik in den "langen 1960er Jahren"

