Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: In Frage gestellte kirchliche Autoritat : der Essener Katholikentag 1968
Autor: Heinritzi, Florian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327760

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In Frage gestellte kirchliche Autoritdt —
Der Essener Katholikentag 1968

Florian Heinritzi

«Essen war anders.»' Mit diesen Worten begann Franz-Maria Elsner seinen
Riickblick auf den 82. Deutschen Katholikentag. Essen, so konstatierte er, war
«meinungsfreudiger, offener, unverblimter, engagierter, kritischer, jiinger, kon-
sequenter, miindiger, hoffnungsvoller»”, und er stellte die Frage, ob Essen nicht
vielleicht «ungebérdig, verwirrend, niederreissend, gefihrlich»® war. Was also
unterschied diesen 82. Deutschen Katholikentag von seinen Vorgéngern? Was
machte ihn so aussergewohnlich, dass ein solches Resiimee gezogen werden
konnte, ja vielleicht gezogen werden musste?

Herausgewachsen aus der Vereinsbewegung des 19. Jahrhunderts fanden Ka-
tholikentage seit 1848 in regelmédssigen Abstidnden statt. Die ultramontan orien-
tierte Bewegung, die starke Verkniipfungen mit der katholischen Zentrumspartei
hatte, behandelte in den letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts vor
allem Fragen zur sozialen Reform, der Abwehr des Sozialismus und der Romi-
schen Frage. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entwickelten sich die Generalver-
sammlungen der deutschen Katholiken zu Massenveranstaltungen mit Zehntau-
senden von Teilnehmern, die zunehmend auch vom Episkopat besucht wurden.
In der Zwischenkriegszeit wandelten sie sich zu religidsen Grosskundgebungen,
die eine zunehmende Tendenz zur Verkirchlichung aufwiesen. Nach dem Zwei-
ten Weltkrieg hatten die Katholikentage zum Teil die Aufgabe, die Deutschen
aus den getrennten Teilen Ost und West zusammenzufiihren. Nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil trat der Wunsch der Laien nach einer mehr synodalen
Struktur und einer addquateren Repridsentanz derselben in den Laienrdten auf

Franz-Maria Elsner, Essen war anders. Riickblick auf den 82. Deutschen Katholikentag aus
der Essener Perspektive, in: Mitten in dieser Welt. 82. Deutscher Katholikentag vom 4. Sep-
tember bis 8. September 1968 in Essen, hrsg. vom Zentralkomitee der deutschen Katholiken,
Paderborn 1968, 15-64, 15.

Elsner, Essen war anders (wie Anm. 1), 19.

Elsner, Essen war anders (wie Anm. 1), 20.

SZRKG, 104 (2010), 51-77



52 Florian Heinritzi

allen Ebenen in den Mittelpunkt.! Diese kirchlichen Grossveranstaltungen liefen
bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil ohne grossere Konflikte oder innere
Spannungen ab und stellten vor allem die Vorgaben des kirchlichen Lehramtes
nicht in Frage. Im Vergleich dazu zeigt der Katholikentag von 1968 ein wesent-
lich anderes Bild. Wie nie zuvor und danach dominierte in Essen die Kritik an
den kirchlichen Autorititen, vor allem am réomischen Lehramt. Zu verstehen ist
dies mit der besonderen politischen und gesellschaftlichen aber auch kirchlichen
Konstellation des Jahres 1968.

Der Aufbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils

Entscheidend war zuallererst die innerkirchliche Neuorientierung, die mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil (1962—-1965) verbunden war. Das Konzil hatte
mit der dogmatischen Konstitution tiber die Kirche Lumen Gentium die Weichen
fiir die Kirche neu gestellt. Der papalistischen Vereinseitigung des Ersten Vati-
kanischen Konzils, das die Stellung der Bischofe, das Verhiltnis von Primat und
Episkopat und die Stellung der Laien unberiicksichtigt gelassen hatte, stellte das
Konzil die Lehre der Bischoflichen Kollegialitit entgegen.” Ein weiterer wesent-
licher Bestandteil der Kirchenkonstitution waren die Bestimmungen tiber die
Laien. Die Konzilsviter waren sich von Anfang an weitgehend einig, dass das
Kapitel iiber das Volk Gottes zu teilen war und dem allgemeinen Teil tiber das
Volk als Ganzes, die Hierarchie und dann die der Obhut der Hirten anvertrauten
Laien handeln sollte. Die Laien sollten endlich einen fest definierten Platz in der
Kirche erhalten, ja zum ersten Mal in der Geschichte der Konzilien wurde das
allgemeine Priestertum aller Gliaubigen behandelt.® Die Glieder der Kirche geho-
ren dieser nicht nur an, sondern sie bilden sie wesentlich selbst.” Die Laien erhal-
ten thre Stellung innerhalb der Kirche vor allem durch ihren prophetischen Auf-
trag. «Der Apostolat der Laien ist Teilnahme an der Heilssendung der Kirche
selbst. Zu diesem Apostolat werden alle vom Herrn selbst durch Taufe und Fir-
mung bestellt.»® Durch Taufe und Firmung sind die Laien, der patristischen Tra-

Heinz Hiirten, Spiegel der Kirche — Spiegel der Gesellschaft? Katholikentage im Wandel der
Welt. Vier Essays aus Anlass des 150. Jahrestages der «Ersten Versammlung des katholi-
schen Vereins Deutschlands» vom 3.-6. Oktober 1848 zu Mainz, Paderborn u.a. 1998, 37—
40; Thomas Grossmann, Art. <Katholikentage>, in: LThK” 5, 1339-1345.

Siehe Elmar Klinger, Die dogmatische Konstitution iiber die Kirche. Lumen Gentium, in:
Franz Xaver Bischof/Stephan Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre Il. Vatikanum. Zur Wir-
kungsgeschichte der Konzilstexte, Wiirzburg 2004, 78; Gérard Philips, Die Geschichte der
dogmatischen Konstitution {iber die Kirche «Lumen Gentiumy», in: LThK’ Das Zweite Vati-
kanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erkldarungen, Lateinisch und Deutsch. Kom-
mentare, Teil I, Freiburg/Basel/Wien 1966, 139-155.

Philips, Die Geschichte der dogmatischen Konstitution tiber die Kirche (wie Anm. §5), 144 f.
Klinger, Die dogmatische Konstitution tiber die Kirche (wie Anm. 5), 82.

Dogmatische Konstitution iiber die Kirche «Lumen Gentiumy, in: LThK® (wie Anm. 5),
156--347, Kapitel 33.



Der Essener Katholikentag 1968 53

dition gemiss, zum o6ffentlich-geschichtlichen Apostolat berufen.” Der Konzils-
text stellt das Verhiltnis zwischen Klerus und Laien klar heraus. Wenn Christus
der Bruder aller geworden ist, dann sind auch «die zum heiligen Dienst Bestell-
ten Briider derer, denen sie dienen. [...] gerade auch in ihrer Funktion des Amts-
dienstes [...] sollen sie Briider sein, wie Christus, dessen Stelle sie vertreten, Bru-
der wurde.»'® Diese wesentliche Neubestimmung der Rolle der Laien in der Kir-
che sollte das Verlangen nach mehr Mitsprache verstiarken, was dann auf dem
Katholikentag in Essen fiir jedermann erfahrbar wurde. Hier artikulierte sich
erstmals der Wille der Laien, an den Entscheidungen in der Kirche aktiven An-
teil zu haben.

Auf ein zweites wichtiges Dokument des Konzils sei hier noch eingegangen,
dessen Thematik auf dem Essener Katholikentag ebenfalls von Bedeutung war,
nidmlich das Okumenismusdekret Unitatis redintegratio. Die Frage des Umgangs
mit den anderen christlichen Konfessionen war nicht nur eine des theologischen
Diskurses, sie umfasste vielmehr das Alltagserleben der Menschen. Seit den
1920er Jahren hatte sich eine neue Schule des theologischen Denkens herausge-
bildet, die zum einen die Riickkehr zu den Quellen der Heiligen Schrift als auch
zur ganzen kirchlichen Tradition propagierte und zum anderen nach Ldsungen
strebte, wie sich die Kirche den Strémungen und Problemen der Zeit addquat
stellen sollte. Vor allem die junge Generation sah Kirche nicht mehr als ein rei-
nes Hierarchiegebilde an, sondern als Organismus, was Romano Guardini 1922
mit den Worten «Die Kirche erwacht in den Seelen»'' kommentierte. Eine junge
Generation von Gldubigen und Theologen, die in den tradierten Formen des sich
aus dem 19. Jahrhundert speisenden Katholizismus keinen Ankniipfungspunkt
mehr fand, verstand sich wesentlich als ein «Wir» von Kirche'” und wollte die
festgefahrenen Strukturen des ultramontanen und hierarchischen Denkens (iber-
winden und die Kirche so 6ffnen fiir eine demokratische Gesellschaftsstruktur.
Nach dem Zweiten Weltkrieg begannen sich die bisher geographisch getrennten
Konfessionen in den europdischen Landern, vor allem in Deutschland und der
Schweiz zu durchmischen. Hinzu kam, dass sich eine moderne industrielle
Gesellschaft konfessionelle Trennungen weder leisten konnte noch wollte. Urs
Altermatt konstatierte in seinem Werk «Katholizismus und Moderne» sehr deut-
lich die Situation der Okumene, derer sich vor tiber 40 Jahren die Konzilsviter
gegeniiber sahen und die sich bis zum heutigen Tag nicht wesentlich verdndert hat.

’ Siche Peter Hiinermann, Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution {iber die

Kirche Lumen Gentium, in: Herders theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen
Kon21l hrsg. von dems. und Bernd Jochen Hilberath, Bd. 2, Freiburg 1.Br. 2004, 469.
Ferdmand Klostermann, Dogmatische Konstitution iiber die Kirche, Viertes Kapitel, i

| LThK” (wie Anm. 5), 260-283, 267.

" Romano Guardini, Vom Sinn der Kirche, Mainz ‘1955, 19.

" Siehe Klaus Schatz, Allgemeine Konzilien — Brennpunkte der Kirchengeschichte, Paderborn
1997, 266.



54 Florian Heinritzi

«Hiiben wie driiben wissen die Christen kaum mehr tiber die dogmatischen Difte-
renzen Bescheid. [...] Gleichgiiltigkeit und Ignoranz herrschen vor, so dass oft das
einzige, was die Christen wirklich trennt, die andere Kirche, der andere Gottes-
dienst und der andere Pfarrer sind. Wenige Katholiken wiirden ein Examen iiber
die pépstliche Infallibilitit oder die Lehre der Transsubstantiation bestehen.»'

Dass dieses friedliche Nebeneinander der Konfessionen gelebte Okumene bedeu-
tet(e), ist, wie Altermatt zutreffend schreibt, gewiss ein Trugschluss." Vielmehr
ist es Ausdruck einer Indifferenz und einer Verlagerung des Religiosen ins Private.

Mit Johannes XXIII. war ein Mann Papst geworden, der durch seine eigene
Lebenserfahrung die Situation einer «zerrissenen Christenheit» gut kannte und
dem an einer Wiederherstellung der Einheit der Kirche gelegen war. In den Do-
kumenten, die dem Sekretariat fiir die Einheit der Christen 1961 vorlagen, ging
es inhaltlich unter anderem um die Anerkennung des Erbes der getrennten Kir-
chen. Das bedeutete

«die echte Beriicksichtigung aller «<Spuren> oder «Elemente> der Kirche, die durch
Gottes Gnade bei den getrennten Briidern bestehen und lebendig sind; dadurch ge-
schieht es, dass diese — wenn auch in verschiedenem Grade — schon real, wenn
auch unvollstindig und unvollkommen zur Kirche gehoren.»'’

Am 5. Juni 1960 hatte der Papst dieses Sekretariat auf Vorschlag der Kardinile
Bea'® und Jiger ins Leben gerufen.'” Dieses hob er durch seinen Entschluss vom
22. Oktober 1962 auf die gleiche Stufe wie die anderen zehn Kommissionen des
Konzils, so dass es nun in eigener Verantwortung seine Arbeit vor dem Konzil
vertreten konnte.'® Es hatte bis April 1963 ein Schema ausgearbeitet, das die
Grundlage bildete fiir das spétere Konzilsdekret Unitatis redintegratio tiber den
katholischen Okumenismus. Darin betonte das Konzil, dass die apostolische
Sukzession ein wesentliches Element der Einheit sei, das den aus der Reforma-
tion hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften'” fehle und
diese wegen des Fehlens des Weihesakramentes die urspriingliche und vollstén-
dige Wirklichkeit der Eucharistie nicht bewahrt hétten. Doch anerkannte das
Konzil die Giiltigkeit und Gnadenwirksamkeit der in den Reformationskirchen
gespendeten Taufe und stellte fest, dass sie «ein sakramentales Band der Einheit

Y Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalititsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ziirich 9 991, 179.

" Siehe Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 13).

"* Werner Becker, Dekret iiber den Okumenismus. Einfithrung, in: LThK? Das Zweite Vatika-
nische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklarungen, Lateinisch und Deutsch. Kommen-
tare, Teil 11, Freiburg/Basel/Wien 1967, 11-39, 13.

' 7u ihm: Heinz-Albert Raem, Art. (Bea, Augustiny, in: LThK® 2, 105 f.

'" Siehe Guiseppe Alberigo (Hg.), Geschichte der Konzilien. Vom Nicaenum bis zum Vatica-
num II, Diisseldorf 1993, 418.

' Siche Becker, Dekret tiber den Okumenismus (wie Anm. 15), 14.

" Den getrennten Christen wurde bewusst der Name Kirche oder kirchliche Gemeinschaft zu-
erkannt, ohne jedoch genau zu priifen, wo man nun «von einem konkreten Vorhandensein
von Kirche sprechen kann». (Manfred Plate, Weltereignis Konzil. Darstellung-Sinn-Ergeb-
nis, Freiburg i.Br. 1966, 269).



Der Essener Katholikentag 1968 5]
zwischen allen, die durch sie wiedergeboren sind» begriindet’. Zugleich be-
zeichnete es vor allem die Heilige Schrift als Ausgangspunkt der Okumene und
des Dialogs, bei dem es zu beachten gelte, dass die Gldubigen nichts iiberstiirzen
und den kiinftigen Anregungen des Heiligen Geistes nicht vorgreifen sollten.
Kirche wird nun wieder altkirchlich, als communio sanctorum gesehen, als
«geistliche Realitdt, die im Wort Gottes und in der Feier der Sakramente griin-
det.»”' Dieser wesentliche Fortschritt, den das Konzil hier vollzog, war entschei-
dend fiir den Essener Katholikentag, auf dem das Thema der «Mischehe», auf
das noch eingegangen werden wird, von herausragender Bedeutung war.

Die kulturelle Revolution der 1960er Jahre in der Bundesrepublik

Pragend fiir den Essener Katholikentag war nicht nur die erste Phase der nach-
konziliaren Rezeption mit ihren Spannungen und Konflikten; ebenso bedeutsam
war jene kulturelle und politische Revolution, die gerade das Deutschland der
1960er Jahre dominierte. Zwei Wochen vor Eréffnung des Katholikentages war
der Prager Friihling™ blutig niedergeschlagen worden, ein Ereignis, das in viel-
facher Hinsicht die ganze Dramatik des geteilten Europas durchscheinen liess.
Nicht nur, dass im Westen Diskussionen iiber das politische System mdglich
waren, eine Freiheit, der im Osten mit «Panzern, Geschiitzen und Bajonetten»23
begegnet wurde, sondern an der Niederschlagung des Aufstandes waren auch
deutsche Soldaten beteiligt, ndmlich die der Nationalen Volksarmee der DDR.
Der Unterschied zwischen Ost und West hitte zu jener Zeit grosser nicht sein
konnen. Wihrend in der Tschechoslowakei die Menschen mit ithrem Leben be-
zahlten, um ihre Meinung frei zu dussern, konnten dies in der westlichen Hemis-
phire Abertausende tun, um ithrem Unmut {iber die aktuelle weltpolitische oder
auch nationale Lage Ausdruck zu verleihen.

Motor der sogenannten 68er-Bewegung war die Ausserparlamentarische
Opposition (APO). Sie war kein deutsches Phdnomen an sich, doch war sie hier
besonders motiviert und ihre politischen Ziele waren zusétzlich mit historischen
verquickt. In der ganzen westlichen Welt waren die Studentenbewegungen geeint
in der Ablehnung des Krieges der USA in Vietnam. Weltweit boten die Mittel
der Amerikaner, mit der sie diesen Krieg fiihrten, Anlass zu Protesten und unter-
minierten ihren Anspruch, die Vormacht von Freiheit und Demokratie zu sein. In
Deutschland kamen zu diesem weltweiten Protest noch Griinde aus der jlingsten
Geschichte hinzu. Bis 1966 war unter den Bundeskanzlern Adenauer und Erhard
eine ausschliesslich von den Unionsparteien getragene Regierung an der Macht.

** Dekret iiber den Okomenismus «Unitutis Redintegratio», in: LThK? (wie Anm. 15), 40-126,
Kapltel 22.

*! Peter Neuner, Das Dekret iiber die Okumene. Unitatis redintegratio, in: Bischof/Leimgruber
(Hg.), Vierzig Jahre I1. Vatikanum (wie Anm. 5), 117-140, 124.

** Zu den Ereignissen des Prager Friithlings siche das profunde zweibéndige Werk: Stefan Kar-
, eru.a. (Hg.), Prager Frithling. Das internationale Krisenjahr 1968, Koln 2008.
* Albrecht Beckel, Ansprache zur Eréffnung des Katholikentages, in: Mitten in dieser Welt
(wie Anm. 1), 153.



56 Florian Heinritzi

Die Linke deutete diese Kontinuitdt der Machtverhiltnisse als «Restauration»,
die die Ursache fiir die angebliche mangelnde Aufarbeitung der jiingsten Vergan-
genheit sei. Zwar regierte seit 1966 unter Willy Brandt eine Grosse Koalition,
doch ging damit der Wegfall einer parlamentarischen Opposition von links ein-
her, die durch die Notstandsgesetze der APO noch weitere Munition lieferte.**

Das Aufbrechen tiberkommener Gesellschafts- und Rollenmodelle, die Eman-
zipation der Frau, das Aufgreifen von antiautoritdren und basisdemokratischen
Elementen® und nicht zuletzt eine unter dem Schlagwort der «sexuellen Revolu-
tion» stattfindende Verdnderung in dem oft als verklemmt empfundenen Klima
der unmittelbaren Nachkriegsjahre barg neben viel Positivem auch viel Spreng-
stoff in sich. Diese Themen gewannen ab dem Jahr 1967 auch nachhaltig Ein-
fluss auf die Priesterseminare und Studentengemeinden der Bundesrepublik. Aus
diesem Milieu rekrutierte sich auch die Gruppe des «Kritischen Katholizismus»,
die auf dem Essener Katholikentag eine entscheidende Rolle spielen sollte.”®
Diese Gruppe hatte es sich zum Ziel gesetzt, die bis dahin hierarchiegeleiteten
Katholikentage durch gezielt provokative Auftritte aufzumischen und so die
Diskussion zu aktuellen und brisanten Themen zu erzwingen. Sie trat in den
Forumsgesprédchen oft gut erkennbar auf, doch war die Stimmung unter den Teil-
nehmern des Katholikentages schon so brisant, dass sie ihre intendierte radikale
Wirkung nicht zu entfalten vermochte. Der Publizist, Jesuit und einflussreiche
Konzilsberichterstatter Mario von Galli*’, der selbst Redner auf dem Essener
Katholikentag war, resiimierte treffend: «Sie rannten mit ihren Brandfackeln zu
einem Haus, aus dem schon die Flammen schlugen.»”

Die Enzyklika « Humanae vitae»

In dieser gesamtgesellschaftlichen Umbruchssituation, die dariiber hinaus von
den Gefahren des Kalten Krieges geprigt war, erliess Papst Paul VI. nur wenige
Wochen vor dem Katholikentag, am 25. Juli 1968, die Enzyklika Humanae vitae
zur Geburtenregelung. Diese Enzyklika war insofern eine direkte Frucht des
Konzils, als in der Pastoralkonstitution festgelegt worden war, dass es «den Kin-
dern der Kirche nicht erlaubt [ist], in der Geburtenregelung Wege zu beschreiten,
die das Lehramt in Auslegung des gottlichen Gesetzes verwirft.»”’ In der Anmer-

* Siehe Heinrich August Winkler, Der lange Weg nach Westen Bd. 2, Deutsche Geschichte
vom «Dritten Reich» bis zur Wiedervereinigung, Miinchen 2010, 250.

* Zur politischen und gesellschaftlichen Situation dieser Zeit siche unter anderem: Winkler,
Der lange Weg nach Westen (wie Anm. 24), 249-254.

** Siehe Erwin Gatz, Deutschland, in: ders. (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 1945, Bd. I,
Mittel-, West- und Nordeuropa, Paderborn u.a. 1998, 53—131, 107 f.

*" Uber ihn: Ekkart Sauser, Art. «Galli, Mario vom, in: Biographisch-Bibliographisches Kir-
chenlexikon [BBKL] 14, 1019-1021.

** Mario von Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance fiir die Kirche, in: Publik, 1 (1968),
33
? Pastoral Konstltutlon tiber die Kirche in der Welt von heute «Gaudium et spes» [im Folgen-
den: GS], in: LThK® Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklé-



Der Essener Katholikentag 1968 57

kung zu diesem Satz wurde bestimmt, dass bestimmte Fragen, die noch sorgfilti-
ger Untersuchung bediirften, der Kommission fiir das Studium des Bevolke-
rungswachstums, der Familie und der Geburtenhédufigkeit tibergeben wiirden und
nach Abschluss der Arbeit der Papst anhand des Ergebnisses ein Urteil fillen
werde.” Schon Johannes XXIII. hatte diese Studienkommission eingesetzt, die
in threr Majoritdt zu dem Ergebnis kam, dass

«Antikonzeption als solche nicht in sich sittlich verwerflich sei. Zu dieser Uber-
zeugung fand auch die von Paul VI. in gleicher Sache berufene Bischofs-Kom-
mission, die sich mit qualifizierter Mehrheit dafiir aussprach, die Methodenwahl
der Empfingnisregelung den Eheleuten selbst zu iiberantworten.»’'

Dies war gleichsam die Fortfithrung des Artikels 50 des Pastoralkonstitution
Gaudium et spes, der festlegte, dass die Eltern «im Angesicht Gottes» letztlich
selbst das Urteil fdllen miissten, wie sie sich bezliglich der Zeugung von Kindern
verhielten. Sie miissten, so das Konzil, «die materiellen und geistigen Verhéltnis-
se der Zeit und ihres Lebens zu erkennen suchen und schliesslich auch das Wohl
der Gesamtfamilie, der weltlichen Gesellschaft und der Kirche beriicksichtigen.»**

Als am 29. Juli 1968 der Moraltheologe der Lateranuniversitidt Ferdinando
Lambruschini die Enzyklika Humanae vitae der Offentlichkeit iibergab, lautete
thr Inhalt wesentlich anders, als viele erwartet und noch mehr erhofft hatten.
Anstatt es der Verantwortung und Gewissensentscheidung der Eheleute zu {iber-
lassen, wie und ob sie von Verhiitungsmethoden Gebrauch machen wollten, ent-
schied der Papst gegenteilig. Er wich deswegen von den Kommissionsempfeh-
lungen ab,

«weil es in der Vollversammlung des Ausschusses nicht zu einer vollen Uber-
einstimmung der Auffassungen iiber die vorzulegenden sittlichen Normen gekom-
men war; und vor allem, weil einige Losungsvorschldge auftauchten, die von der
Ehemoral, wie sie von kirchlichen Lehramt bestimmt und bestitigt vorgelegt
wurde, abwichen.»*

Die Enzyklika bestimmte daher, dass die Eheleute bei der Weitergabe des Le-
bens nicht nach eigenem Gutdiinken vorgehen diirften.** Die Kirche lehrte, so
fithrte das Dokument weiter aus, dass «jeder eheliche Akt (quilibet matrimonii
usus) von sich aus (per se) auf die Erzeugung menschlichen Lebens hingeordnet
bleiben muss.»* Diese Lehre beruht, so Paul V1., auf der untrennbaren Verbin-
dung der zweifachen Bedeutung des ehelichen Aktes, «die von Gott gewollt ist

rungen, Lateinisch und Deutsch. Kommentare, Teil [11, Freiburg/Basel/Wien 1968, 280-592,
Kapltel 51.
Slehe GS (wie Anm. 29), Anm. 14, 443.
' Gerfried W. Hunold, Art. <Humanae vitaes, in: LThK® 5, 316.

3 = GS (wie Anm. 29), Kapitel 50.
* Enzyklika Papst Paul VI. Uber die rechtliche Ordnung der Weitergabe menschlichen Lebens
«Humanae vitae» [im Folgenden: HV]. Von den deutschen Bischifen approbierte Uber-
qetzung, Trier 1979, Kapitel 6.
HV (wie Anm. 33), Kapitel 10.
> HV (wie Anm. 33), Kapitel 11.



58 Florian Heinritzi

und die der Mensch nicht autheben kann, ndmlich die liebende Vereinigung und
die Fortpflanzung.”® Humanae vitae bestimmte deshalb, dass die Unterbrechung
des Zeugungsvorganges und besonders die direkte Schwangerschaftsunterbre-
chung, ebenso wie «die direkte, dauernde oder zeitweilig begrenzte Sterilisation
des Mannes oder der Frau» verboten sei. Des Weiteren wurde alles verboten, was
vor, wihrend oder nach dem ehelichen Akt die Verhinderung der Fortpflanzung
zum Ziel hat.”’

Die Reaktionen auf die Enzyklika waren enorm. Sie reichten von dankbarer
Zustimmung bis zu schroffer Ablehnung. Die Zustimmung beruhte entweder auf
der Akzeptanz des pipstlichen Lehramtes oder der positiven Beurteilung eines
sich Stellens gegen den Zeitgeist. Respekt fiir die unpopuldre Entscheidung
wurde ebenso bekundet. In einem Artikel der Neuen Ziircher Zeitung vom 31.
Juli 1968 hiess es: «Den Mut zur Verbindlichkeit kann man ihm [dem Papst]
nicht absprechen. Den Mut zur Freigabe findet er nicht.»’® Mit der Enzyklika
ging auch das Problem einher, dass die Frage auftauchte, wie es zu bewerten sei,
wenn der Papst in einem verbindlichen Entscheid unter Umgehung der aktuellen
theologischen Forschung und der Gegenargumente der von ihm eingesetzten Ex-
pertenkommission «fast nur auf der Grundlage einer Aktmoral und eines statisch
verstandenen Naturrechtsbegriffs die Lehraussagen Pius’ XI. und Pius’ XII.»*
von neuem einschérfte, dies vor allem in einem hierarchischen Kirchenverstind-
nis ohne Hinzuziehung des Bischofskollegiums und des Gottesvolkes als gan-
zem. Das Problem verschirfte sich insofern, als der Text von Gaudium et spes in
seiner offenen Formulierung schon einen gangbaren Weg zu erdffnen schien.
Ehegatten, die in verantwortungsvoller Weise damit eine Losung fiir sich gefun-
den hatten, konnten zu dem «undifferenzierten Urteil» der Enzyklika nur schwer
Zugang finden.* Doch muss bei aller sicher berechtigten Kritik an der Enzyklika
auch festgehalten werden, dass sie Sexualitit «als positiv integrierende Kraft von
Ehe und Familie»*' nicht mehr anzweifelte. Die Ehe hat nicht mehr nur den
Zweck, Nachkommen zu zeugen und zu erziehen, wie dies der Codex luris
Canonici (CIC) von 1917 noch bestimmt hatte.*” Doch neben den Aspekten der
Autoritdt und der positiven Beurteilung einer klaren Ablehnung sexueller Frei-
zligigkeit finden sich kaum Punkte, die international fiir die Enzyklika ins Feld
gefithrt wurden.*

Nicht nur in Deutschland entbrannte eine heftige Debatte tiber die Enzyklika
und damit auch tiber das kirchliche Lehramt, die den wenig spéter stattfindenden
Katholikentag in Essen deutlich beeinflussen sollte. In der Bundesrepublik fiihrte
der Protest aber auch zu einer bemerkenswerten Reaktion des Episkopates. Die

° HV (wie Anm. 33), Kapitel 12.

" HV (wie Anm. 33), Kapitel 14.

¥ Zit. in: Zur Problematik einer pépstlichen Entscheidung, in: HerKorr, 22(1968), 395 f.

* Leonhard Weber, Exkurs iiber «Humanae vitae», in: LThK? (wie Anm. 29), 607-609, 608.
* Siehe Weber, Exkurs iiber «Humanae vitae» (wie Anm. 39), 608.

! Zur Problematik einer papstlichen Entscheidung (wie Anm. 38), 394.

* Siehe Codex luris Canonici (CIC)/1917 can.1013 §1.

* Siehe Zur Problematik einer papstlichen Entscheidung (wie Anm. 38), 396.



Der Essener Katholikentag 1968 59

Vollversammlung der Deutschen Bischofskonferenz verdffentlichte am 29./30.
August 1968 in Konigstein eine Erkldrung, in der die Bischoéfe Stellung zu
Humanae vitae nahmen und erklirten, dass «in Fragen der empfingnisregelnden
Methodenwabhl fiir die einzelnen Gléaubigen die Moglichkeit und Pflicht der eige-
nen Gewissensentscheidung bestehen» bleibe, damit diese «in ernsthafter Ausei-
nandersetzung mit der kirchlichen Lehre und unter Einbeziehung gegebener Le-
bensumsténde zu einer verantwortungsbezogenen anderen Entscheidung finden»
konnten.** Schon das Vorfeld der Kénigsteiner Erkldrung verdient es genauer be-
trachtet zu werden, da hier deutlich wird, dass das Kirchenvolk gewillt war, seine
Meinung hérbar kund zu tun. Zum ersten Mal in der Geschichte des Zentralko-
mitees der deutschen Katholiken war eine Sondervollversammlung beantragt
worden, in der die Enzyklika beraten und debattiert werden sollte. Diese wurde
mit Riicksicht auf die schon anberaumte Sondersitzung der Bischofskonferenz
schliesslich nicht abgehalten. Doch forderte das Prasidium des Zentralkomitees
«gestiitzt auf viele und eindringliche Stimmen aus dem Zentralkomitee der deut-
schen Katholiken» die Bischofe auf, «die Gewihr dafiir zu schaffen, dass die
Freiheit und Offenheit der Diskussion tiber die Fragen der Empfingnisregelung
gewahrt»* blieben.

Aktionen im Vorfeld des Katholikentages

Schon das Thema, das die Programmkommission des Katholikentages auswéhl-
te, signalisierte, dass man das Konzil ebenso ernst nehmen wollte, wie die Anlie-
gen der Menschen, die auf eine zeitgemésse Gestaltung des Katholikentages war-
teten. In Anlehnung an die Pastoralkonstitution Gadium et Spes sollte der Katho-
likentag unter dem Motto «Die Kirche in der Welt von heute» stehen. Dieses
gliederte man in Einzelthemen und publizierte diese noch vor dem Winter des
Jahres 1967, damit die Organisationen, Institutionen, Pfarrgemeinden und sicher
auch die Gldubigen sich mit ihnen griindlich auseinandersetzen und sich so auf
die kommenden Diskussionen in Essen vorbereiten konnten.** Mit grossem Auf-
wand erstellte das Zentralkomitee der deutschen Katholiken ausserdem einen
Katalog mit 1’770 Fragen, der in einer Auflage von 20’000 Exemplaren erschien
und den Teilnehmern des Katholikentags zur Vorbereitung dienen sollte.*’” Deut-
lich liess sich dabei das Bemiihen erkennen, neben den Verbandskatholiken auch

44 Bernhard Héring, Art. <Kénigsteiner Erkldrung (KE.)», in: LThK® 6, 261f.

* Wort des Zentralkomitees der deutsches Katholiken zur Diskussion um die Enzyklika «Hu-
manae vitae», in: Berichte und Dokumente, hrsg. vom Generalsekretariat des Zentralkomi-
tees der deutschen Katholiken, Bonn-Bad Godesberg 1969, zit. in: Thomas Grossmann,
Zwischen Kirche und Gesellschaft. Das Zentralkomitee der deutschen Katholiken 1945-
1970, (Veréffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte, Reihe B, Bd. 56) Mainz
1991, 215.

j: Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 41.

Grossmann, Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45), 213.



60 Florian Heinritzi

jene «Frauen und Minner des katholischen Lebens [zu] integrieren, die eine Art
personale Gemeinde in irgendeinem katholischen Belang um sich versammelt»*®
hatten.

Der Katholikentag wollte endlich die konkreten Probleme der Pastoralkonsti-
tution vor einem moglichst breiten und mehrschichtigen Forum zur Diskussion
stellen. Damit wollte Essen bewusst ein «Katholikentag der selbstkritischen
Besinnung, der Umkehr, des Aufbruchs, der Unsicherheit»*’ sein. Dies war — wie
die Herder Korrespondenz anmerkte — nicht eben originell; schon die beiden
Vorgédngerveranstaltungen in Stuttgart (1964) und Bamberg (1966) hatten unter
den Schlagworten «Aufbruch» und «Umkehr» gestanden. Doch im Unterschied
zu Bamberg waren in Essen die latent vorhandenen Fragen auch gestellt worden,
dies offenbar deshalb,

«weil die innerkirchlichen Druckverhiltnisse einen Zustand erreicht hatten, dass
es nur eines Ausldsers bedurfte, um einer sehr traditionstrachtigen Veranstaltung,
der man schon keine echte Regenerationsfahigkeit mehr zutraute, ein erstaunlich
neuartiges und aufregendes Gesicht zu geben.»”’

Der Pastorale Priestertag

Noch vor der Eroffnung des Katholikentages fand ein Pastoraler Priestertag statt,
der — wie der damalige Geschiftsfiihrer der Konferenz der deutschsprachigen
Pastoraltheologen Willy Bokler konstatierte — vor allem deswegen ein grosser
Erfolg war, weil das dort verhandelte Thema — das moderne Priesterbild — das
neue Selbstbewusstsein der Priester aufnahm. Beide Hauptredner auf dem Pries-
tertag, die Theologen Karl Rahner’' und Alois Miiller’, griffen in ihren Grund-
satzreferaten diesen Aspekt auf.™

Rahner entwarf das Bild eines Priesters, als Verkiindiger des Wortes Gottes,
in dem der Priester deutlich mehr als ein Sozialarbeiter ist:

«Als Priester haben wir im letzten nicht einen heiligen Tempelbezirk neben einer
profanen Welt mit ihrem Leben und ihrem innerweltlichen Zukunftswillen zu er-
richten. Wir haben vielmehr die Aufgabe, zu verkiinden, dass alles, auch das Pro-
fane, umfasst und getragen, eréffnet und radikalisiert ist durch das, was wir christ-
lich [...] die Gnade Gottes nennen»°".

Rahner erlduterte seine Erwartungen, wie sich das Priesterbild in Zukunft gestal-
ten wiirde, und entwarf dabei Bilder und Méglichkeiten, die heute nicht weniger
utopisch klingen mogen, als dies 1968 der Fall gewesen war. All die Veridnde-
rungen konnten sich auswirken in einem Klerus, «der gar nicht notwendig im Stil

b Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance fiir die Kirche (wie Anm. 28).

“ Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen, in: HerKorr (wie Anm. 38), 441-483, 441.

0 Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 441.

' Zu ihm: Karl Lehmann, Art. <Rahner, Karly, in: LThK? 8, 805-808.

72 Zu ihm: Helmut Erharter, Art. <Miiller, Alois>, in: LThK® 7, 516f,

3 Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 91.

** Karl Rahner, Dogmatische Grundlagen des priesterlichen Selbstverstindnisses, in: Mitten in
dieser Welt (wie Anm. 1), 96-115, 99.



Der Essener Katholikentag 1968 61

eines akademisch gebildeten Staatsbeamten zum Priester gelangen muss; viel-
leicht in der Mitwirkung der Laien bei der Wahl der Pfarrer und so weiter.»’
Doch neben all diesen Uberlegungen stellte er klar, dass das Zentrale, die
Verkiindigung des Wortes, nie aus dem Blick geraten diirfe, wobei das, was der
Priester verkiinde, das sei, «woriiber man nicht reden kann und doch reden muss,
weil die Sage des Unsagbaren erster Grund und letztes Ziel aller menschlichen
Rede»™® sei. Rahner machte deutlich, dass der Priester notwendig Theologe sein
miisse, denn es gibe «eine Orthodoxie der Geistestragheit und des Hochmutes in
der falschen Meinung, man habe schon verstanden und richtig verkiindigt, wenn
man sagt und héchstens noch vulgarisiert, was im Denzinger steht.»”’

Zum modernen Priesterbild referierte anschliessend der Pastoraltheologe aus
Fribourg Alois Miiller. Das tradierte Priesterbild miisse angesichts der Anfragen
der Zeit iiberdacht werden. Ausgehend von der Kirchenkonstitution Lumen Gen-
tium betonte er, dass man als Priester heute das «Amt von der Kirche her den-
ken» miisse, und «nicht umgekehrt die Kirche [vom] Amt her».”® Der Priester sei
durch die Handauflegung dem Laienstand nicht entzogen, so Miiller, sondern er
gehore nach wie vor zum gemeinchristlichen Stand, der die bleibende Grundlage
des priesterlichen Selbstverstindnisses bilde. Auch gelte es sich zu verabschie-
den von den Zeiten, da religiose Rangstufen noch gesellschaftliche Rangstellun-
gen begriindeten. «Von der theologischen Wahrheit, dass ein Priester in spezifi-
scher Weise Christus vertritt, lasst sich kein Schluss ableiten auf seine gesell-
schaftliche Stellung.»” Doch beschiiftigte er sich nicht nur mit dem Verhltnis
der Priester zu den Laien, sondern Bezug nehmend auf Lumen Gentium 28 auch
mit dem Verhiltnis der Priester zu ihrem Bischof. Der Priester, der Mitglied
eines bischoflichen Presbyteriums ist, sollte nicht mehr reine Unterordnung
erfahren und leben, sondern sich gewahr werden, dass er mit dem Bischof
zusammen an der gleichen Aufgabe mitarbeitet. Beide, Bischof und Priester,
miissten einander ernst nehmen in ihrer je eigenen Stellung, und es wére dem
kirchlichen Dienst von Nutzen, so Miiller, wenn die Bischofe erkennen wiirden,
dass jemand, der an den Entscheidungsprozessen mit beteiligt sei, deren Umset-
zung auch lebhafter und engagierter betreibe als im gegenteiligen Fall. Erst wenn
sich Erkenntnisse und Anordnungen im Dialog vom Bischof «bis zum letzten
Priesterkapitel» durchgearbeitet hitten, konne von Kollegium und Presbyterium
gesprochen werden. Doch auch umgekehrt miisse der Priester lernen, sich vom
reinen Befehlsempfinger, oder auch -verweigerer, zu einem mitdenkenden und -
arbeitenden Glied im Presbyterium zu entwickeln.”” Diesen Lernprozess, den das

Rdhner Dogmatische Grundlagen (wie Anm. 54), 100.

Rahner Dogmatische Grundlagen (wie Anm. 54), 102.

Rahner Dogmatische Grundlagen (wie Anm. 54), 109.

¥ Alois Miiller, Das moderne Priesterbild. Pastorale Einordnung des priesterlichen Dienstes,
m Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 115-127, 118.

Muller Das moderne Priesterbild (wie Anm. 58), 123.

" Siehe Miiller, Das moderne Priesterbild (wie Anm. 58), 125f.



62 Florian Heinritzi

Zweite Vatikanische Konzil angestossen habe, gelte es nun fruchtbar zu machen
und umzusetzen, damit aus dem Buchstaben der Konzilstexte Taten erwachsen
kdnnten.

Wie umstiirzend diese neue Situation der sich «aufweichenden» Hierarchie
fiir viele war, ldsst sich gerade an dem Beitrag Miillers exemplarisch zeigen. Das
bisher so selbstverstindliche, wohl auch kaum hinterfragte Selbstbild des Klerus,
das noch dazu von einem liberbordenden Klerikalismus des 19. Jahrhunderts ge-
pragt war, musste {iberfithrt werden in ein den Bediirfnissen der Zeit angepasstes,
ohne dabei die genuinen Aufgaben des Priesters und der Bischéfe zu schmélern
oder gar zu vernachldssigen. Die Verflachung von Hierarchien, die neu eingefor-
derte Kollegialitdt boten grosse Chancen und waren ja auch von vielen dringend
gewiinscht worden. Zugleich jedoch bedeutete dieser Wandel fiir viele Kleriker
und Laien eine Herausforderung, der sie sich zu stellen hatten. Dass ein Bediirf-
nis bestand, diese Herausforderung auch gemeinsam zu diskutieren, geht aus der
Teilnahme der etwa tausend Priester an dem Priestertag hervor.®'

Die Delegiertenversammlung der katholischen Verbdnde

Die zweite Veranstaltung, die dem Katholikentag unmittelbar vorausging, war
die Delegiertenversammlung der katholischen Verbdnde. Sie war insofern von
Bedeutung, als sie sich mit den gesellschaftlichen Umbriichen und Tendenzen
der 1960er Jahre auseinandersetzte, vor allem mit der Ausserparlamentarischen
Opposition (APO). Mit diesem Thema, so die Herder Korrespondenz, «wollte
man offenbar bewusst dem Vorwurf katholischer Introvertiertheit entgegenwir-
ken und sich den Fragen aussetzen, die durch den gesellschaftlichen Wandel von
aussen auf sie zukommen.»®* Denn das gesellschaftliche Phanomen einer Aus-
serparlamentarischen Opposition machte vor der Kirche nicht Halt. Aus Anlass
des Katholikentages hatten sich im Juni 1968 in Bochum mehrere katholische
Jugendgruppen, gleichsam als Pendant zur APO, zu der Vereinigung «kritischer
Katholikentag», der sogenannten «KAPO», also einer katholischen Ausserparla-
mentarischen Opposition, zusammengeschlossen. Dies darf als Zeichen daftir
gesehen werden, dass vor allem von Seiten der Jugend das als etabliert geltende
Zentralkomitee der Katholiken als Ansprechpartner nicht mehr gewiinscht war.*’
Doch auch iiber die Jugend hinaus manifestierte sich in Essen ein Katholizismus,
der nicht mehr gewillt war, wie es auf den Katholikentagen der 1950er Jahre
tiblich war, den Rednern lediglich durch Beifall Zustimmung und Gleichgesinnt-
heit auszudriicken.*

%' Siehe Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 444.

2 Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 443.

 Siehe Grossmann, Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45), 213f; Johannes Gorlas,
Umfunktionierter Katholikentag, in: Werkhefte. Zeitschrift fiir Probleme der Gesellschaft
und des Katholizismus, 2 (1968), 269-271, 269.

% Siehe Heinz Hiirten, Spiegel der Kirche — Spiegel der Gesellschaft? (wie Anm. 4), 97.



Der Essener Katholikentag 1968 63

Den Vortrag tiber die Bedeutung der APO fiir das Wirken der katholischen
Verbande hielt der Rechtsanwalt Wolfgang Beitz aus Bonn, der auch Vorsitzen-
der der Katholischen Deutschen Studenten-Einigung war. Er stellte einleitend
fest, dass auch die katholischen Verbédnde aktuell in mehreren Spannungsfeldern
stiinden. Die gesellschaftliche Entwicklung mache vor der Kirche und den Glau-
bigen ja nicht Halt. «Die Forderung nach Demokratisierung aller Lebensberei-
che, insbesondere der Universititen und Hochschulen, garniert mit Ho-Tschi-
Minh-Rufen» verwirre «viele an den Problemen echt interessierte Aussenstehen-
de vollends.»” Die Fassungslosigkeit, mit der weite Teile der Bevélkerung und
der Politik auf die Studentenunruhen jener Tage reagierten, und die Lager von
Unterstiitzern und Gegnern der Revolte beschéftigten auch die auf dem Katholi-
kentag versammelten Funktionére.

«Welcher Biirger wird schon angesichts umgestiirzter Autos, zerschlagener Fens-
terscheiben und brennender Baubuden die Legitimitiit einer politischen Richtung
bestétigen, die in sich zerstritten, die Negation der Negation zur Parole ihres Ge-
sellschaftsbildes erhoben hat.»*

Im Anschluss an die Frage, wie und wo die Bedeutung der APO fiir die Katholi-
schen Verbdnde und deren gesellschaftliches Wirken liegen konnte, konstatierte
Beitz, dass «Ansitze verhaltener Kritik an den demokratischen Verhaltenswei-
sen»®’ den kirchlichen Verbinden nicht fremd sei. Die kirchlichen Verbiinde
diirften nicht als politische Mandatstrager fungieren, denn dann bestiinde die Ge-
fahr, dass Willensbildungsprozesse nicht mehr offen ablaufen und so den Men-
schen das Gefilihl mangelnder Transparenz vermittelt wiirde. Beitz forderte, dass
autoritdre Verbandsstrukturen durch demokratische ersetzt werden miissten und
statt platter Pluralitidt sich wirklich fundierte Willensbildungsprozesse in den
Verbdnden etablieren miissten. «Die Verantwortlichkeit der Laien ist nur dann
gerechtfertigt, wenn er auch bereit ist, die ganze Last seiner Miindigkeit auf sich
zu nehmen.»®* Dies jedoch sei nur moglich, wenn die Amtskirche ihrerseits aner-
kenne, dass es bei der Mitbestimmung von Laien nicht um laizistische Machtan-
spriiche, sondern um die «Verwirklichung der Forderung nach vollstdndiger
Inpflichtnahme eines miindigen Volkes Gottes» gehe.*’

Ein Grundsatzreferat mit einem solchen Tenor konnte durchaus «als beredtes
Zeugnis fiir einen in grosse innere Unruhe geratenen Katholizismus gelten.»’” Im
Vergleich zu fritheren Katholikentagen zeichnete sich also schon hier, gleichsam
in den Priliminarien der Versammlung, eine deutliche Verschiebung hin zu einer
Demokratisierung der Veranstaltung ab. Dies war eine Infragestellung der Ka-

6 Wolfgang G. Beitz, Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Opposition fiir das gesell-

schaftliche Wirken der katholischen Verbinde, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 132—
142, 133f.
Beltz Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 137.
Beltz Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 138.
Beltz Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 139.
Be]tz Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 140.
Grossmann Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45), 211.



64 Florian Heinritzi

tholikentage in ihrer hergebrachten Form. Es wurde Demokratie nicht nur gefor-
dert in threr Form als Redefreiheit, sondern in ihrer Konsequenz sollte das, was
die Mehrheit forderte, auch umgesetzt werden.

Inmitten aufflammender Studentenproteste und erster Gewalt bei Strassen-
kdmpfen war es sicher schwer, ein ausgewogenes Urteil dariiber zu féllen, was
an der vorgebrachten Kritik gut und bedenkenswert und was eher utopisch war.
Doch die Forderung nach einer wirklichen Beriicksichtigung der Laien in der
Kirche unter dem realistischen und gut gewéhlten Wort der Inpflichtnahme
zeigte einen gangbaren Weg auf, der gemdssigt war und zugleich dem neu ge-
wonnenen Selbstvertrauen kirchlich engagierter Laien gerecht wurde.

Die Erdffnung des Katholikentages — Aufruf zu Dialog und Mitbestimmung

Am 4. September 1968 wurde der Katholikentag in der Essener Gruga-Halle fei-
erlich er6ffnet. Neben zahlreichen Bischofen, nahmen Bundesprisident Heinrich
Liibke’" mit Gattin Wilhelmine, Bundeskanzler Konrad Adenauer, der Apostoli-
sche Nuntius Corrado Bafile und Vertreter der evangelischen Kirche, an ihrer
Spitze deren Pridses Ernst Wilm, und der Vizeprésident des deutschen evangeli-
schen Kirchentages Klaus von Bismarck an dem Festakt teil. Zudem waren zahl-
reiche ausldndische Geistliche und Vertreter des Diplomatischen Corps anwesend.

Der Prisident des Zentralkommitees der deutschen Katholiken Albrecht Bec-
kel ging gleich zu Beginn seiner Erdffnungsansprache auf das Thema ein, das die
Gemiiter am meisten bewegte, ndmlich die Enzyklika Humanae vitae. Beckel
kommentierte das pépstliche Schreiben wohl zutreffend mit den Worten: «Der
Papst hat ein von fast allen unerwartetes, ein fiir sehr viele unerwiinschtes und
auch ein von vielen unverstandenes Wort gesprochen.»’” Dass die deutschen
Katholiken diese Enzyklika so engagiert und lebhaft diskutieren wiirden, sei ein
Zeichen sowohl von Lebendigkeit als auch ein Beweis, dass diese Kirche lerne,
mit Freiheit umzugehen. Im selben Atemzug dankte er dem deutschen Episkopat,
der «die Flut von Anregungen, Stellungnahmen und Protesten [...] so gelassen als
ein Zeichen der Wahrheitssuche aufgenommen habe.»”® Ausdriicklich dankte er
auch fiir die Konigsteiner Erklarung.

Der kritische Geist, der Wille zur Diskussion, das andere Gesicht, das dieser
Katholikentag bekommen sollte und der in vielen der Grussworte und Anspra-
chen eingefordert und gelobt wurde, blieb nicht abstrakt im Raume stehen. Essen
war der erste Katholikentag, auf dem es Flugblitter, Transparente und Sprech-
chore gab.”* Als zum Abschluss der Eréffnungsfeier der Essener Bischof Franz
Hengsbach das Wort ergriff, kam es, wie schon ber vorangegangenen Reden,

! Heinrich Liibke war der erste Bundesprisident des Bundesrepublik Deutschland katholischen
Bekenntnisses. Uber ihn: Rudolf Morsey, Heinrich Liibke. Eine politische Biographie, Pa-
derborn 1996.

" Beckel, Ansprache zur Erdffnung des Katholikentages (wie Anm. 23), 152-154, 152.

7 Beckel, Ansprache zur Erffnung des Katholikentages (wie Anm. 23), 153.

" Qiehe Grossmann, Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45), 213.



Der Essener Katholikentag 1968 65

gleich zu Beginn seitens der «Kritischen Katholiken» zu Zwischenrufen.” «Hengs-
bach wir kommen, wir sind die linken Frommen,» was Hengsbach mit den Worten
parierte: « Wenn Sie nicht nur links sind, sondern wirklich fromm, sind Sie herzlich
willkommen.»®

Auch der Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, der Erzbischof von
Miinchen und Freising, Kardinal Julius Do6pfner, ging in seiner Predigt zum
Er6ffnungsgottesdienst auf die Thematik des Dialogs ein. Mit Blick auf den
Fragenkatalog, wies er darauf hin, dass bei all dem, was dort angesprochen war,
so berechtigt und wichtig es auch sein mochte, fiir Christen immer das Wort
Christi zentral bleiben miisse. «Zum Stehen «mitten in der Welt> gehort der Dia-
log, das Gesprich.»’” Aber das, um was es gehe, diirfe nicht zerredet werden.
Déptner sah klar, dass es bei einigen Themen deutliche Meinungsdifferenzen
geben werde; doch bei allem Dissens in einzelnen Fragen, auch in gewichtigen,
sei es unverzichtbar, die Einheit im Geiste zu wahren und sich threr bewusst zu
sein. War Dopfner auch bereit, die Kirche dem Dialog zu 6ffnen, so war ihm
doch bewusst, dass dieser Ubergang nicht reibungslos verlaufen wiirde. Als bei
der grossen Abendveranstaltung auf dem Essener Burgplatz Dépfner zusammen
mit dem Essener Weihbischof Julius Angerhausen ankam und sah, dass man fiir
die kirchlichen Wiirdentrager keine Pldtze auf dem Podium reserviert hatte, resii-
mierte er: «Alles ist vollig anders als der traditionelle Stil von Katholikentagen.
Ich verstehe, dass manche der Fritheren Miihe haben, sich damit abzufinden.»”®

Die Frage, wie sich Kirche und moderne Welt miteinander in Beziehung
setzen lassen, zog sich wie ein roter Faden durch den ganzen Katholikentag. Am
Tag vor dem Abschluss des Katholikentages hielt der Essener Bischot Franz
Hengsbach eine Predigt, in der er sich mit dem Leitthema «Mitten in dieser
Welt» befasste. Auch wenn flir den Glaubigen, Christus die Mitte der Welt sei,
so sei der Eindruck der realen Welt doch langst ein anderer. Die Kirche sei langst
von der Mitte der Welt an den Rand verdrdngt. Weder in Politik und Kultur noch
in Wirtschaft und Gesellschaft spiele sie noch eine Hauptrolle. Doch iiberall da,
wo Menschen bereit seien, aus ihrem Glauben heraus: «ein guter Mensch zu
sein, ein liebevoller Gatte, eine verantwortungsbewusste Mutter, ein zuverldssi-
ger Arbeiter, [...] in dem ist Christus gegenwirtig, in dem isz Christus am Werk
mitten in dieser Welt.»”” Mitten in der Welt begegne die tigliche Not und in ihr
begegne Gott.

Den Gedanken der Entfremdung von Welt und Kirche griff Hengsbach auch
in seiner Predigt anldsslich des Festgottesdienstes auf, der vom Apostolischen
Nuntius Erzbischof Corrado Bafile zelebriert wurde. Nicht nur die Welt hitte
sich von der Kirche entfremdet, so Hengsbach, sondern auch die Kirche von der
Welt. Dennoch bleibe es die zentrale Aufgabe der Kirche, dass sie dazu beitrage,

» Slehe Der 82. Deutsche Kathohkentag in Essen (wie Anm. 49), 447.

Franz Hengsbach, Grusswort, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 169-171, 169.

7 Julius Dopfner, In dem einen Geiste versammelt, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1),
N 586590, 588.

le in: Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance fiir die Kirche (wie Anm. 28).

? Franz Hengsbach, Predigt im Vespergottesdienst, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 595f.



66 Florian Heinritzi

die Wiirde des Menschen zu bewahren, damit der Mensch das bleiben konne,
was er sel, «Gottes Ebenbild und damit unendlich mehr als ein blosses Objekt,
das geplant und verplant wird.»* Die Kirche miisse deshalb fiir Solidaritit unter
den Menschen eintreten und dafiir Sorge tragen, dass ein Verantwortungsgefiihl
entstehe, das iiber die Grenzen des eigenen Landes hinausgehe. Als letztes Bei-
spiel nannte Hengsbach den Einsatz fiir den Frieden. Dieser beginne im Kleinen,
in der Familie etwa, und kénne im Grossen dann gelingen, wenn man bereit sei,
Opfer zu bringen fiir den Lastenausgleich unter den Vélkern.®

In Frage gestellte Autoritdt der Kirche — Die Foren des Katholikentages

Die zentralen Ereignisse des Katholikentages waren die Forumsgespriche. Insge-
samt fanden in Essen sechs Foren zu unterschiedlichen Themenbereichen statt,
die in vier bis sechs Forumsgespriache unterteilt und jeweils durch zwei Referate
eingeleitet wurden. In den Foren wurden die grossen, oftmals abstrakten Themen
heruntergebrochen auf «die kleine, konkrete und eckige Welt der vielen Fragen,
Proteste, Postulate, auch der Kiimmernis und der Ratlosigkeit.» Die Gespriche,
resiimierte im Nachhinein die Herder Korrespondenz, litten nicht selten an
falscher Auswahl der Podiumsgiste, der Themen selbst, an Intoleranz und an un-
{ibersichtlicher Organisation. «Uberintellektuell, protestantisch kalt, das waren
die Gespriche nicht. Ein bisschen verwirrt schon, aber vor allem lebhaft.»®*
Doch wurde iiberall das Bemiihen spiirbar, dem Bediirfnis nach offener Diskus-
sion entgegenzukommen. Die Organisatoren des Katholikentages waren aller-
dings zwischen der propagierten Offenheit und der Angst vor ihr hin- und her-
gerissen.” Letztlich war in Essen nichts anderes geschehen, als dass man die
Diskussionen, die nur wenige Jahre zuvor in der Konzilsaula von St. Peter
stattgefunden hatten, nach unten verlagert hatte. In der Vorbereitung war durch
das Komitee darauf geachtet worden, dass man den Boden kirchlicher Lehre
nicht verliess. Die Referenten hatten ihre Beitrdge zuvor einzureichen. Zudem
sollten die im Vorfeld erarbeiteten 1°770 Fragen einer gewissen Lenkung dienen.
Es sollte sich erweisen, dass diese Mittel ihren Zweck verfehlten und sich die
Teilnehmer, gleichsam in einem Akt von «unten», dieser vorgegebenen Ordnung
stillschweigend entledigten.*

% Franz Hengsbach, Zuerst das Reich Gottes — mitten in dieser Welt?, in: Mitten in dieser Welt
(wie Anm. 1), 607-611, 610.

*1 Siehe Hengsbach, Zuerst das Reich Gottes — mitten in dieser Welt? (wie Anm. 80), 610f.

% Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 449.

% Siehe Gorlas, Umfunktionierter Katholikentag (wie Anm. 63), 269.

% Siehe: Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance fiir die Kirche (wie Anm. 28).



Der Essener Katholikentag 1968 67

Das Forum «Diese Welt und Gottes Wort»

Das erste Forum stand unter dem Thema «Diese Welt und Gottes Wort». Der
Direktor des Katholischen Bibelwerkes in Stuttgart, Otto Knoch, nahm in seinem
Einleitungsreferat iiber «Die Welt im Wort der Bibel» deutlich Stellung fiir einen
weltbejahenden Glauben, gegen eine Weltflucht, die ob der vielfachen Probleme
und Schwierigkeiten nicht selten die naheliegendere Losung zu sein scheine.

«Gestalter der Geschichte der Welt ist der Mensch unter der Verantwortung Got-
tes. [...] Die Bibel weiss nichts von einer Zerstorung dieser Welt als Endziel der
Geschichte, im Gegenteil, sie kann sich die Erlosung nur als endgiiltige Rettung
und Vollendung des Schopfungswerkes Gottes vorstellen.»®

Gottes Menschwerdung in Jesus Christus, die Knoch als «Einweltlichung Got-
tes» beschrieb, sei die Rettungstat, welche die «heilende Macht des gottlichen
Lebens» verstrome. Die Heilstat Gottes fordere aber den Menschen auch zur
Handlung heraus, der wie Christus der Welt und den Menschen zu dienen habe.
Gelebte Caritas und Christusnachfolge sei die Aufgabe des Gldaubigen, der sich
nach seinen Moglichkeiten an diesem «Welt- und Schopfungsaufgaben» beteili-
gen solle.*

Der damalige Miinsteraner Pastoraltheologe Norbert Greinacher, schloss sich
mit seinem Referatsthema «Ja zur weltlichen Welt» an. Im Unterschied zu den
heidnischen Religionen bedeute die christliche Botschaft eine «grundsétzliche
Entgéttlichung der Welt, eine Entzauberung und Entmythisierung.»®’ Nach
einem geschichtlichen Durchgang warnte er vor einer Banalisierung des kirchli-
chen Bereiches, so zum Beispiel in der Liturgie. Doch pléddierte er fiir eine ver-
stindliche und zugleich feierliche Gestaltung der Liturgie: «Der Glaube muss
weltlicher und menschlicher verkiindet werden, damit er wieder wirklich zu Gott
hinfiihren kann.»™ Zugleich trat er fiir eine offene Kirche ein, die erkenne, dass
sie nicht um ihrer selbst Willen existiere, sondern um der Menschen willen. Die
«katholischen Ghettos» miissten tiberwunden werden. Greinacher scheute sich
auch nicht, die katholische Vereine jeder Couleur als auf sich selbst zentriert und
daher an sich fehl am Platze zu kritisieren. Nur wenn sie fiir die Menschen einen
Dienst erfiillten, hitten sie ihre Berechtigung. Mutig darf man riickblickend seine
Forderungen nennen, die Geldmittel und die Energie, die fiir den Erhalt der Kon-
fessionsschule aufgewandt wurden und werden, nicht weiter «fiir katholische
Sonderinteressen einzusetzen, sondern sich darum zu bemiihen, unser gesamtes
Schul- und Bildungswesen in der Bundesrepublik besser zu gestalten.»® Auf-
gabe der Christen sei es, sich tiberall fiir Frieden, Verséhnung und soziale Ge-

¥ Otto Knoch, Die Welt im Wort der Bibel, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 174—184,
177.
Slehe Knoch, Die Welt im Wort der Bibel (wie Anm. 85), [81-184.
*7 Norbert Greinacher, Ja zur weltlichen Welt, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 185-
200 188.
Gremachel Ja zur weltlichen Welt (wie Anm. 87), 196.
Gremacher Ja zur weltlichen Welt (wie Anm. 87), 198.



68 Florian Heinritzi

rechtigkeit einzusetzen. Katholiken miissten mehr als alle anderen mit allen, die
guten Willens sind, fiir eine bessere Welt arbeiten und dabei Vorurteile gegen-
iiber bestimmten Personengruppen iiber Bord werfen.”

Die Podiumsgespriche, die sich an die beiden Einleitungsreferate anschlos-
sen, waren unerwartet gut besucht. 600 Personen nahmen an dem Gesprich des
ersten Tages teil, das sich der Frage stellte, ob das Neue Testament weltfeindlich
sel. Der grosse Wille, sich aktiv am Diskussionsgeschehen zu beteiligen, mani-
festierte sich in der schon nach zwanzig Minuten artikulierten Forderung, die
Diskussion fiir das Auditorium zu 6ffnen. Dem wurde stattgegeben und nach
einigen Anlaufschwierigkeiten spielte sich eine gewisse Debattenkultur ein.

Inhaltlich wurde das Neue Testament als ein «Dokument seiner Zeit verstan-
den [...], in dem sich der Glaube der Urkirche in vielfiltiger Weise dokumentie-
re.»’' Die weltfeindlichen Tendenzen des Neuen Testaments wiirden nicht zum
Kern der Botschaft Jesu gehoren, was zu der Frage fiihrte, wie man all die Jahr-
hunderte hindurch die christliche Weltbejahung hatte tibersehen konnen.

«Das recht unergiebige Hin und Her der Diskussion fiihrte schliesslich zu der all-
gemeinen Feststellung, dass es kein geschichtsenthobenes Verstéindnis der Schrift
geben konne und die jeweiligen personalen und kulturgeschichtlichen Vorausset-
zungen der Schriftinterpretation zu beriicksichtigen seien.»’

Am zweiten Tag beteiligten sich noch 400 Besucher an der Fortsetzung der Dis-
kussion. Um die zum Teil chaotischen Diskussionen des Vortages zu vermeiden,
wurden Fragen und Beitridge nur noch schriftlich zugelassen. Von der Weltabge-
wandtheit der Wiistenviter sprang die Diskussion offenbar sehr schnell auf die
Aufgaben und das Selbstverstindnis der kirchlichen Orden in der Gegenwart.
Diese, so bezeugte es eine Klosterschwester aus dem Auditorium, hitten die
Zeichen der Zeit erkannt und wiirden dem Auftrag des Konzils folgend sich zu-
nehmend der Welt 6ffnen. Dagegen wurde wiederholt darauf verwiesen, dass ein
gewisses Mass an Weltdistanz auch dem Christentum von jeher eigen sei.

Im zweiten Forumsgesprich «Kommt das Reich Gottes durch Evolution?»
mit 700 Teilnehmern wurde zundchst der Versuch unternommen, die Begriffe
«Evolution» und «Reich Gottes» zu kldren. Im ersten Fall einigte man sich dar-
auf, dass die Evolution noch nicht zu Ende, sondern im Gegenteil wesenhaft zu-
kunftsbezogen sei. Schwieriger gestaltete sich die zweite Frage. Konsens erzielte
man dartiber, dass das Reich Gottes sich in Raum und Zeit vollziehe und, weil
«beide andauern, [es] noch im «<Werdem»™ sei. Der Mensch kénne in den Evolu-
tionsprozess eingreifen, diesen aber nicht abbrechen. Die Schoptung werde durch
die Evolution weitergetrieben. Hinsichtlich der Frage, inwieweit der Mensch
berechtigt sei, die Evolution zu steuern, ja zu manipulieren, bejahten die Teilneh-
mer ausdriicklich die Erlaubtheit der Manipulation von Erbanlagen. Die dafiir
nétigen Kriterien wiirden sich aus dem Dekalog ergeben, beziehungsweise miiss-

? Siehe Greinacher, Ja zur weltlichen Welt (wie Anm. 87), 199 f.

*' Bericht iiber das Forumsgesprich, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 206
”* Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 450,

% Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 217.



Der Essener Katholikentag 1968 69

ten ndher von der kiinftigen moraltheologischen Forschung bestimmt werden.
Mit der Frage jedoch nach den Gefahren einer irreversiblen Schadigung der Erb-
substanz waren die Gesprichsteilnehmer, so die der Bericht der «Herder Korres-
pondenz» «offensichtlich iiberforderty.”

Das Forumsgespriach «Naturwissenschaft und Glaube» fand an beiden Veran-
staltungstagen 700 Zuhorer. Die anwesenden Naturwissenschaftler bestimmten
schon bald das Podiumsgesprich. Ihr wissenschaftliches Arbeiten wurde als
«messendes» charakterisiert. Der Mensch finde die Grenze seines Handelns da,
wo er an die Freiheit des anderen stosse. Diese Erkenntnis, die sich eigentlich
schon in Kants kategorischem Imperativ hatte finden lassen, flihrte schliesslich
zu der Frage, ab wann der Mensch im vollen Sinne Mensch sei. Biologisch konn-
te die Frage nicht klar beantwortet werden, theologisch sei «die Fahigkeit, mit
dem Schopfer in eine Beziehung einzutreten [...], ein Mass fiir das Mensch-
sein.»”> Auch das Verhiltnis von Autoritit in Naturwissenschaft und Theologie
wurde dahingehend beantwortet, dass es in der Naturwissenschaft nur die Autori-
tit der Uberzeugung, im kirchlichen Bereich aber die des sich aus der kirchlichen
Tradition speisenden Lehramtes gebe. Letztlich kam man bei dem Bemiihen,
Naturwissenschaft und Glaube in eine Synthese zu bringen, zu dem eindeutigen
Ergebnis, dass dies nicht méglich sei. Doch auch Abgrenzungen und die Vermei-
dung eines Dualismus erwiesen sich als schwierig.

Das letzte Forumsgespriach befasste sich mit den evangelischen Riten und
konnte die grosste Teilnehmerzahl aufweisen. Zwischen 1°200 und 1°500 nah-
men daran teil.”® Zuerst beschéftigte man sich mit der biblischen Begriindung der
evangelischen Rite. Vor allem Armut und Gehorsam wurden heftig diskutiert.
Die Begriindung der Rite liege im Freiwerden fiir Gott und den Néchsten, beson-
ders die Dienstfunktion fiir andere sei fiir die Ordensleute von besonderer Bedeu-
tung. Die Provokation, die die evangelischen Réte fiir die durchschnittliche Be-
volkerung bilden wiirden, sei als eine Provokation der vollkommenen Hingabe
an den Nichsten zu verstehen. In der Diskussion wurde klar, dass vor allem
junge Leute zwar durchaus bereit waren, sich in ein Ordensleben zu fiigen, sie
Jedoch die konkrete Gestalt der evangelischen Réte mehrheitlich ablehnten und
eine «Entmythologisierung» forderten. Das breit besprochene Armutsgeliibde
miisse seinen Massstab in den Anschauungen und in der Wirtschaftstruktur der
jeweiligen Zeit finden. Dies fiihrte zu der Frage, ob durch die Institutionalisie-
rung des Ordenslebens, dieses nicht Gefahr laufe, unglaubwiirdig zu werden, da
gelebte Armut in einer reichen Umgebung keine existenzielle Bedrohung dessen
mehr darstelle, der die Armut lebte. Hat die Armut, wie sie heute gelebt wird,
noch Verkiindigungscharakter? Was den Gehorsam anbelangt, kénne nicht vollig
demokratisiert werden, doch sei der Gehorsam eine Sachfrage, bei der gemein-
sam nach einer angemessenen Ldsung gesucht werden miisse. Klosterliche Herr-

Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 450.

Mltten in dieser Welt (wie Anm. 1), 237.

® Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 244; Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen
(wie Anm. 49), 451.



70 Florian Heinritzi

schaftsformen unter dem Deckmantel des Gehorsams hingegen wurden strikt ab-
gelehnt.”” Hier wurden deutlich Tendenzen sichtbar, kirchliche Amterstrukturen
zu verflachen und die Moglichkeiten, die das Konzil erdffnet hatte, zu nutzen.

Das Forum «Ehe und Familie»

Das zweite Forum mit dem Thema «Ehe und Familie» hatte durch die Enzyklika
Humanae vitae eine enorme Brisanz erhalten. Es stand im Mittelpunkt des Inte-
resses. Mit bis zu 5’000 Teilnehmern war es das meistbesuchte Forum des
Katholikentages. Die Enzyklika war nach der Euphorie, die das Konzil ausgelost
hatte, «der dicke Wermutstropfen in dem Taumelbecher der Begeisterung.»”
Dies mag dazu beigetragen haben, dass in Essen eine so breite «Diskussion um
Freiheit, Autoritdt und Gewissen» stattfand, «die manche erschreckte, anderen
aber sogar als eine Fiigung des Geistes erschien, weil die Frage nach der briider-
lichen, mitverantwortlichen und kollegialen Kirche so oder so schon lange an-
stand.»”’ Hier wurde besonders deutlich, was den ganzen Katholikentag be-
stimmte und was Mario von Galli riickblickend konstatierte: «Es ging in ver-
schiedenen Variationen letzten Endes immer nur um eines: die Autoritdt in der
Kirche, ihre Struktur und Strukturen.»'®

Das erste Eingangsreferat hielt Georg Scherer, Professor fiir Philosophie an
der Pddagogischen Hochschule Ruhr, zu dem Thema «Ehe auf dem Priifstand».
Zunehmend habe sich in den zurilickliegenden Jahren im katholischen Raum ein
Eheverstindnis durchgesetzt, dass den Zweck der Ehe nicht mehr rein in der
Zeugung und Erziehung von Nachkommen sehe, sondern dass das liebende Ver-
hidltnis der Ehegatten einen ebensolchen Ehezweck darstelle. Das Leben der
christlichen Ehepartner empfange seine tragende Hoffnung aus dem Zitat, das
der Referent aus dem Buch Kohelet gewihlt hatte. Die Eheleute konnten ihr «Le-
ben mit Christus verborgen in Gott [sehen], wenn aber Christus, unser Leben,
hervortreten wird vor aller Augen, so werdet auch ihr hervortreten in Herrlich-
keit»'*'. Diese Hoffnung, so Scherer, bilde den letzten tragenden Grund eheli-
cher Treue.'” In der Ehe gehe es um ein Fiireinanderdasein, von dem die Pasto-
ralkonstitution deutlich gesprochen habe. Die sexuelle Vereinigung von Mann
und Frau, sei ein Akt, in dem man Frieden erlangen kénne. «Den Frieden erlangt,
wer inmitten einer heillosen und zerstrittenen Welt einen Raum findet, in dem
die Ahnung einer moglichen Ganzheit der Welt und des Einklangs aller Dinge

°7 Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 245-248.

* Bernhard Hanssler, Vielfalt der Wege und Formen der Laienarbeit in der Kirche nach 1945,
in: Kehrt um und glaubt — erneuert die Welt. 87. Deutscher Katholikentag vom 1. September
bis 5. September in Diisseldorf, Paderborn 1982, 293-303, 296.

% Elsner, Essen war anders (wie Anm. 1), 29.

"% Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance fiir die Kirche (wie Anm. 28).

"' Kohelet 3,3 .

12" Sjehe Georg Scherer, Ehe auf dem Priifstand, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 249

263, 253.



Der Essener Katholikentag 1968 71

durchbricht.»'® Liebe und Sexualitit sollten sich gegenseitig umfassen. Der
Mensch solle seine sexuellen Kréfte nicht beherrschen, sondern in sein Leben
integrieren. Die sexuelle Begegnung wire dann die Verwirklichung der eheli-
chen Liebe.

In seiner Analyse der Enzyklika behandelte Scherer vor allem zwei Fragen-
komplexe. Zum einen die Verantwortung der Eltern beziiglich der Zahl ihrer
Kinder und zum anderen die Frage nach den sittlich erlaubten Methoden der
Empfingnisregelung. Zum ersten zitierte er vor allem aus Gaudium et spes, um
darzulegen, dass es unter den modernen Zeitumstidnden Griinde geben kénne, die
eine Geburtenregelung rechtfertigten. Die Beantwortung des zweiten Themen-
kreises erdftfnete er mit der berechtigten und passenden Anmerkung, dass die
Frage nach der Methode der Empfangnisverhiitung eigentlich sekundir sei und
dass die Christen in einer Welt, die von Hunger, atomarer Bedrohung und ideo-
logischen Regimen bedroht sei, Gefahr liefen, angesichts endloser Diskussionen
zu dieser Thematik ihre Glaubwiirdigkeit zu verlieren. Was nun die Methoden-
wahl anbelange, gehe es darum, das Wohl des einzelnen Menschen im Blick zu
haben. Hier gelte es zu bedenken, dass die Verhinderung einer Schwangerschaft
nur dann erlaubt sei, wenn ernsthafte Griinde dafiir sprachen. Zwinge man den
Menschen aber dazu auf eine geschlechtliche Vereinigung zu verzichten, um
eine Schwangerschaft zu verhindern und sei ihm dies nicht rational vermittelbar,
so fithre diese erfahrene Sinnlosigkeit der sexuellen Enthaltsamkeit dazu, dass
der Mensch diese Verpflichtung nicht auf sich nehmen koénne. Die Argumenta-
tion der Enzyklika, dass sich jemand zum Herrn iiber das Leben mache, der in
den Zeugungsablauf eingreife, sei in der Argumentationsstruktur inkonsequent,
da dies auch fiir den zutreffe, der die unfruchtbaren Perioden nutze. Die Befiirch-
tung des Papstes, dass der Gebrauch empfingnisregelnder Mittel einer sexuellen
Ziigellosigkeit Vorschub leiste, sei kein Argument gegen diese Mittel an sich, da
eine Sache, die in falscher Weise verwendet werden konne, ebenso gut auch in
guter Weise zur Anwendung kommen konne. Scherer forderte am Schluss seiner
Rede: Der Geschlechtsakt miisse stets von Liebe getragen sein, die Ehepartner
diirften den Akt nicht ohne ernsten Grund seiner Frucht berauben und sie sollten
jene Methode wihlen, welche ihre sexuelle Vereinigung am wenigsten der Spra-
che der Liebe beraube.'™*

Das erste Forumsgesprich zu diesem Themenfeld stand unter dem provozie-
renden Titel: «Ehe = 2x1 — sonst nichts?». Es fand wegen des erwarteten und
eingetretenen Andrangs in der grdssten Halle statt, die zur Verfligung stand.
Doch mit rund 4’000 Teilnehmern war auch diese bald iiberfiillt. Dass bei
diesem Thema kritische Stimmen von Anfang an gut vernehmbar waren, war zu
erwarten. Eine Gruppe von Mitgliedern des «Kritischen Katholizismus» hatte
Spruchbinder mit Parolen dabei wie «Siindig statt miindig», «Gehorsam und
neurotisch» oder «Sich beugen und zeugen». Das Entrollen dieser Spruchbéinder
wurde von lang anhaltendem Beifall begleitet. Dies darf als Beweis dafiir ge-

' Scherer, Ehe auf dem Priifstand (wie Anm. 102), 255.

" Siehe Scherer, Ehe auf dem Priifstand (wie Anm. 102), 262 f.



72 Florian Heinritzi

nommen werden, dass die Anliegen, die diese Gruppe vorbrachte, nicht nur die
Ansichten einer vor allem linksorientierten Minderheit waren, sondern von einer
breiten Basis der kirchlich engagierten Laien mitgetragen wurden. Die Anfragen
an die Autoritdt des kirchlichen Lehramtes waren hier wohl am deutlichsten zu
vernehmen. Der miindige Christ, und als solcher diirften sich die Teilnehmer in
Essen iiberwiegend verstanden haben, war nicht weiter gewillt, kirchliche Ver-
haltensregeln im Bereich der Sexualmoral unhinterfragt zu akzeptieren. So trug
ein Flugblatt die Uberschrift «Alle reden von der Pille, wir reden von der Autori-
tit!»'® Auch die Forderung, der Liebe leiblichen Ausdruck zu geben, selbst
wenn die beiden Geschlechtspartner nicht verheiratet seien, wurde erhoben, denn
auch Ehe miisse eingeiibt werden. Eine sittliche Beurteilung des vorehelichen
Aktes miisse unterscheiden zwischen reiner Triebbefriedigung, auf Freundschaft
basierendem Zusammensein und dem Verhiltnis zweier Verlobter, die aus
schwerwiegenden Griinden noch nicht heiraten kénnten. Eine bloss kasuistische
Beurteilung sei unchristlich. Dabei spiele die Verantwortung eine grosse Rolle,
da ein Freibrief flir schrankenlose Sexualitdt nicht ausgestellt werden konne.
Diese Meinung wurde in der spéter stattfindenden Diskussion, die vor allem von
Jugendlichen getragen war, erneuert. Auch tiber die Sexualitdt hinaus wurde da-
fur plddiert, bet wirklich gescheiterten Ehen Kompromisslosungen zu ermoglichen.

An der Enzyklika wurde vor allem kritisiert, dass der Naturbegriff, der ihr zu-
grunde liege, iiberholt sei, da Kultur und Zivilisation den Menschen priagten und
nicht die «reine» Natur an sich. Zentral sei ein echtes Bemiithen um Liebe und
Partnerschaft, was eine verantwortungsvolle Entscheidung vor Gott, dem Ehe-
partner und dem Kind sittlich verantwortbar werden lasse. Die Teilnehmer des
Forums entschlossen sich zu einer Resolution, die {iber die Bischofskonferenz
dem Papst tibergeben werden sollte und die besagte, dass die Unterzeichner in
diesem Punkt der Lehre der Enzyklika nicht gehorchen kénnten, sondern im
Gegenteil eine Revision dieser Lehre forderten.'® Hier zeigte sich ein deutlicher
Autoritatskonflikt! Humanae vitae versuchte «Normen zu urgieren |[...], die fak-
tisch kaum mehr plausibel zu machen [waren] und auch innerkirchlich auf brei-
ten Widerspruch»'’’ stiessen. Hier meldete sich ein Katholizismus zu Wort, der
anders, als bisher (iblich, «nach neuen Formen der kirchlichen Entscheidungs-
prozesse [verlangte], die, demokratischer konstituiert, den Réten der Priester und
Laien Mitgestaltung und Mitverantwortung einrdumen sollten.»'*®

Der Miinchner Moraltheologe Johannes Griindel, der aus Protest gegen die
Enzyklika gar nicht nach Essen kommen wollte, — er kam erst, nachdem ihm
Kardinal Dopfner zugesagt hatte, die deutschen Bischofe wiirden noch vor dem
Katholikentag eine Erkldarung herausgeben, welche eine von der Enzyklika ab-
weichende Gewissensentscheidung tolerieren werde, was dann in Konigstein auch

"% Gorlas, Umfunktionierter Katholikentag (wie Anm. 63), 270.

"% Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 281-283.
"7 Klaus Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit 11, Diisseldorf *1999, 193.
"% Siehe Hiirten, Spiegel der Kirche — Spiegel der Gesellschaft? (wie Anm. 4), 98.



Der Essener Katholikentag 1968 73

geschah'” — fasste die Diskussion wie folgt zusammen: Die kirchliche Lehre
diirfe nicht einfach tibergangen werden, dennoch scheinen Lehre und Glaubens-
bewusstsein des Gottesvolkes mit dieser Lehre nicht mehr vollstindig einig
gehen zu konnen. Die Kritik sei Zeichen einer Bewusstseinsbildung, die eine
Verptlichtung zur Weiterfithrung der Sachdiskussion sei. Es gehe weder um ein
Ja oder Nein zur kirchlichen Autoritit, noch um ein Ja oder Nein zur Kirche und
dem Papst. Die Diskussion konne nicht durch disziplindre Entscheidungen abge-
wiirgt werden. Es sei Pflicht des Christen, die zustimmende Annahme der
Enzyklika durch einzelne Katholiken respektierend anzuerkennen. Doch auch die
gegenteilige Position, wenn sie ehrlichen Gewissens gewonnen werde, sei be-
rechtigt. Aufgabe der in der Verkiindigung stehenden Theologen sei es, die Gliu-
bigen unzweideutig tiber die pépstliche Lehre zu unterrichten, ohne die Kritik zu
verschweigen und eine falsche Sicherheit vorzutduschen. Das letzte Wort, so
Griindel, sei in dieser Frage noch nicht gesprochen.'"’

Das zweite Forumsgesprich behandelte die Thematik «Familie zwischen
Beruf und Freizeit». Mit 200 Personen war es deutlich schlechter besucht. Im
Mittelpunkt stand die Diskussion iiber den Wert der Freizeit in einer von Arbeit
gepriagten Welt, vor allem auch fiir die Hausfrauen. Familien sollten ihre Freizeit
sowohl gemeinsam als auch getrennt verbringen, was ebenso fiir die Hobbys zu
gelten habe. An Staat und Gesellschaft wurde die Forderung herangetragen, kin-
derreichen Familien addquate Erholungsméglichkeiten zu bieten, die sich diese
wegen der hohen finanziellen Belastung sonst nicht leisten kénnten. Dariiber
hinaus gelte es Vorurteile gegeniiber Familien, die dem klassischen Familienbild
nicht entspriachen, abzubauen und diese ebenso zu behandeln, wie die klassi-
schen Familien auch.'"

Das dritte Forumsgespriach behandelte die «Herausforderung Mischehe», zu
dem circa 2’000 Teilnehmer kamen. Die Vertreter der Gruppe «Kritischer
Katholizismus» verlangten gleich zu Beginn die Offnung der Diskussion fiir das
Auditorium. Ausgehend von der skumenischen Offnung auf und nach dem Kon-
zil sowie der Faktenlage, dass jede zweite bis dritte Ehe eines Katholiken in der
Bundesrepublik eine Mischehe sei, wurde die Frage aufgeworfen, ob angesichts
der Zahl solcher Ehen, die kirchliche Mischehenpolitik nicht vollig versagt habe.
Ihr Ziel, Mischehen zu verhindern, sei nicht nur nicht erreicht, sondern habe
dariber hinaus auch noch zu mehr ungiiltigen Ehen gefiihrt. Hier kamen konkre-
te kumenische Probleme in den Blick. Nicht nur die Trauung selbst, fiir die eine
iiberkonfessionelle Anerkennung gefordert wurde, wenn bestimmte Bedingungen
erfiillt waren, sondern auch die Frage der Konfession der Kinder sei von dieser
innerkirchlichen Schwierigkeit betroffen. Es gelte stattdessen, eine kumenische
Spiritualitit zu entwickeln. Ein evangelischer Pfarrer ging soweit, zumindest im
Rahmen der Eheschliessung die Zulassung der Abendmahlsgemeinschaft zu fordern.

""" Siehe Konrad Hilpert (Hg.), «Die Weisheit ist ein menschenfreundlicher Geist.» Akademi-

sche Feier zum 80. Geburtstag von Prof. Dr. Dr. h.c. Johannes Griindel, (LMUniversum 8)
Miinchen 2010, 59f.

Siehe Ehe=2x1 — sonst nichts, in: Ruhrwort, 10 (1968), 4.

Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 289-291.

110
111



74 Florian Heinritzi

Eine gemischtkonfessionelle Ehe sei im Ubrigen auch ein Feld der Bewih-
rung fiir die 6kumenische Gesinnung der beteiligten Kirchen, ja sie konne das
Bewusstsein fiir die eschatologische Form der Kirche stirken. Da nach der Lehre
des Konzils in der Taufe ein Zeichen fundamentaler Einheit liege, seien darin
nicht nur die einzelnen Christen verschiedener Konfessionen verbunden, sondern
auch deren Gemeinschaften. Infolgedessen verlangten die Gesprichsteilnehmer
eine 6kumenische, vorurteilsfreie Mischehenseelsorge und am Schluss der Ver-
anstaltung formulierten sie abermals eine Eingabe, die die Bischofskonferenz
nach Rom weiterleiten sollte. Sie beinhaltete die Forderung, das Mischehenrecht
zu iiberarbeiten, da es nicht der Okumene diene und auch nicht dem Geist des
Konzils entspreche. Es sollte den Ehepartnern freigestellt werden, in welcher
Konfession sie die Ehe schliessen und ihre Kinder zu erziehen wiinschten. Auf
ithr Verlangen hin sollten Geistliche beider Konfessionen an der Trauung teilneh-
men. Ausserdem wurde eine Uberarbeitung des Kirchenrechts gefordert, bis da-
hin aber eine grossziigige Handhabung der Dispensméglichkeiten.'"?

Das Zusammenwirken beider Konfessionen war auch Gegenstand der Haupt-
kundgebung des Katholikentags, die am Sonntag, dem 8. September, stattfand
und an der auch der damalige Prisident des Deutschen Evangelischen Kirchenta-
ges, Richard Freiherr von Weizsicker, teilnahm. Er betonte, dass die Aufgaben,
die Protestanten wie Katholiken in dieser Welt hitten, dieselben seien. «Wir
haben dasselbe Wort Gottes zu verkiindigen, denselben Hunger zu bekdmpfen,
denselben Frieden zu sichern und dieselbe Gerechtigkeit zu verwirklichen.»'"
Beide Kirchen missten sich den ernsten und in dieser Zeit so virulenten Fragen
von Ehe und Familie stellen. Da beide Kirchen mit denselben Aufgaben zu tun
hitten, verbdnden sie auch dieselben Schwierigkeiten. Die daraus sich ergebende
Konsequenz zog Weizsidcker folgerichtig: «Unserer Generation ist es aufgetragen,
mit dem Gkumenischen Zeitalter in der Christenheit Ernst zu machen.»'" Das
meine nicht eine Einheitskirche, sondern ein Ernstnehmen in der Andersartigkeit.

Grosse Beachtung fand schliesslich das Forumsgesprich «Ratlose Eltern — re-
bellische Jugend». Mit 4’000 Teilnehmern war es im Rahmen des Forums «Ehe
und Familie» das zweitbest besuchte des ganzen Katholikentages. Die Diskussion
war von Anfang an fiir das Auditorium gedffnet, was zu einem unkontrollierten
Meinungsaustausch fiihrte, der ungeiibt und bisweilen tiberspritzt von statten ging.

Zu Beginn wurde iiber angemessene Erziehungsmethoden diskutiert. Lehrer
wiesen darauf hin, dass nicht machtvolle Autoritit, sondern Sachdiskussion das
Regulativ fir die Entwicklung einer autonomen Personlichkeit sein miisse. Die
aus der Herrschaft resultierende Abhéngigkeit erziehe autoritétsglaubige Charak-
tere, die ihrerseits eine irrationale autoritire Ordnung erhalten wissen méochten.
Nur eine <Erziehung zur Freiheit> konne den Teufelskreis durchbrechen.'” Die
Tendenzen antiautoritidrer Kindererziechung machten offenbar auch vor dem Ka-

''* Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 298-300.

' Richard von Weizsicker, Ansprache, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 645.
"% Weizsicker, Ansprache (wie Anm. 113), 645.

""" Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 305.



Der Essener Katholikentag 1968 75

tholikentag nicht Halt. Eltern hitten viel zu oft ihr eigenes Prestige und weniger
das Wohl des Kindes im Blick. Um aber die andere Sicht und Erfahrung von
Kindern und Jugendlichen teilen zu kénnen, miissten die Eltern auch und gerade
in Spannungszeiten die Note, Probleme und Vorstellungen ihrer Kinder ernst
nehmen, so Teilnehmer der Diskussion. Es solle in den Familien auch darauf ge-
achtet werden, dass Ungehorsam mdoglich sein miisse. Jugendliche Teilnehmer
vertraten die Ansicht, dass die Ursache der Studentenunruhen auf Probleme der
staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung zuriickgingen, besonders im immer
autoritativer werdenden politischen System der Bundesrepublik, das sich unter
anderem durch den «Einsatz brutaler Gewalt gegen kritische Minderheiten; [...]
Wirkungslosigkeit des Rechts auf freie Meinungsiusserung»' ' auszeichne. Die
ausufernde Diskussion flihrte dazu, dass die Autoritdtsprobleme in der Kirche gar
nicht mehr diskutiert werden konnten. Ausserdem blieb die Diskussion immer
wieder an bestimmten Begriffen hingen, wie dem der Schule, der Hochschule oder
der Freiheit. Auch wenn sich die Generationen in dieser Diskussion oft unver-
sohnlich begegneten, so gelang es am Ende doch eine gemeinsame Resolution zu
verabschieden, die fiir einen Dialog vor allem auch in der Kirche eintrat.'"’

Vier weitere, hier nicht weiter behandelte Foren beschiftigten sich mit den
Themenkreisen «Kultur», «Wirtschaft und Gesellschaft», «Unser Staat» und
«Friede und Vélkergemeinschafty.

Bilanz und Ausblick

Riickblickend gewinnt man den Eindruck, dass die Leitung der Foren tiber weite
Strecken mit ihrer Aufgabe tiberfordert war. Hatte man mit einem derartigen
Ausbruch demokratischen Selbstverstandnisses bei den Teilnehmern des Katho-
likentages nicht gerechnet, oder hatte man schlicht die Sprengkraft mancher
Themen unterschitzt, die sich angesichts der kirchlichen wie weltpolitischen Ge-
mengelage geradezu aufdrangten? Sicher war vieles, was Essen prigte und den
Rahmen des Katholikentages bildete, nicht vorhersehbar gewesen. Die Nieder-
schlagung des Prager Friihlings ebenso wenig wie die sich nachhaltig ins Ge-
déchtnis brennenden Studentenproteste, die teilweise gewaltsam ausgetragen
wurden. Hinzu kam der Vietnamkrieg, in dem die Vereinigten Staaten von
Amerika zusehends an Riickhalt verloren. Die Hungerkatastrophe in Biafra zu
Beginn des Jahres 1968 war ebenso pragend wie die Ermordung von Martin Luther
King und des amerikanischen Prisidentschaftskandidaten Robert F. Kennedy.

So fand der Essener Katholikentag in einer Atmosphére statt, die innerkirch-
lich durch die Rezeption des Konzils und der damit verbundenen Spannungen
gekennzeichnet war. Dieser Aufbruch, schlug sich in der grossen und wohl uner-
warteten Beteiligung der Glaubigen nieder, und manifestierte sich in basisdemo-
kratischen Willensdusserungen. Essen forderte eine zeitgemisse Entwicklung der
kirchlichen Strukturen, zu der wesentlich die Verwirklichung der Gremien des

116

' Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 307.

Siehe Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 454,



76 Florian Heinritzi

Laienapostolats, wie beispielsweise der Pfarrgemeinderite, gehorte. Gleiches
kann von der in Essen immer wieder erhobenen Forderung gesagt werden, ein
deutsches Nationalkonzil oder eine Nationalsynode einzuberufen. Frucht dieser
Forderung war die ab 1971 in Wiirzburg stattfindende Gemeinsame Synode der
Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland, doch wurde sie nicht in Essen be-
schlossen, noch waren in Essen konkrete Beschliisse oder Ideen dazu verabschie-
det worden.''"® Zugleich war diese Zeit eine Zeit grosser politischer und gesell-
schaftlicher Umbrtiche, gepriagt durch den Kalten Krieg und eine Generation, die
tradierte Gesellschaftsformen in Frage stellte und radikal nach neuen Wegen suchte.

Dies alles prigte den Essener Katholikentag direkt wie indirekt. Dass man
beim Lesen des offiziellen Tagungsbandes mitunter den Eindruck gewinnen
kann, man habe eher um des Diskutierens willen diskutiert und nicht selten All-
gemeinplitze und Binsenweisheiten ventiliert, ist sicher kein Spezifikum dieser
Versammlung. Doch die Tatsache, dass nun endlich Diskussionen zustande
kamen, in denen kontroverse Meinungen offen aufeinanderprallen und auch ohne
Scheu den kirchlichen Amts- und Wiirdentrdgern vorgetragen werden konnten,
bedeutete ein Zeichen der Offnung, das ebenso als Frucht des Konzils zu werten
ist, wie als Ausdruck einer Gesellschaft, die 19 Jahre nach Griindung der Bun-
desrepublik sich in die Spielregeln gelebter Demokratie eingefunden hatte. Es
ging vielen in Essen darum, der Kirche Gestalt und Handlungsweise zu geben,
die der damaligen gesellschaftlichen Situation entsprach.'"

" Joachim Giers, Katholikentage im Wandel von Gesellschaft und Kirche. Notizen zum ge-

sellschaftlichen Ordnungsbild der deutschen Katholikentage seit 1948, in: Minchener
Theologische Zeitschrift [MThZ], 25 (1974), 214-234, 233.

"9 Siehe Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance fiir die Kirche (wie Anm. 28).



Der Essener Katholikentag 1968 77

In Frage gestellte kirchliche Autoritiit — Der Essener Katholikentag 1968

Der 82. Deutsche Katholikentag, der 1968 in Essen stattfand, war geprigt von kirchlichen wie
gesellschaftlichen Umwilzungen. Das Zweite Vatikanische Konzil wollte die Kirche zur
modernen Welt hin 6ffnen. Dieser Geist prigte Essen. Hinzu kamen die Studentenproteste mit
ihren sich gegen das «Establishment» richtenden Forderungen. Sie hatten grossen Anteil am
verdnderten Klima dieses Katholikentages; ebenso die 1968 veréffentlichte Enzyklika Huma-
nae vitae zur Geburtenregelung, die zu vielfachen Protesten innerhalb und ausserhalb der Kir-
che fithrte. Zum ersten Mal wurde in Essen Kritik am kirchlichen Lehramt offen vorgetragen
und eine wirkliche Mitbestimmung der Laien gefordert. Sowohl die Enzyklika als auch der
Wunsch nach Verinderung der hierarchischen Strukturen in der Kirche prigten Essen nach-
haltig. In turbulenten Diskussionen wurde deutlich artikuliert, dass die katholischen Laien
demokratische Strukturen und Mitbestimmung einforderten.

L autorité ecclésiale contestée — le Katholikentag a Essen en 968

Le 82 Katholikentag allemand, tenu a Essen en 1968, fut marqué par des bouleversements
ecclésiastiques et sociaux. Le Deuxiéme Concile du Vatican aspirait a I’ouverture de I’Eglise
au monde moderne; Essen fut imprégné de cet esprit. Les protestations estudiantines et leurs
revendications contre |’«establishment» jouérent également un role important dans 1’altération
du climat régnant sur ce Katholikentag. La publication en 1968 de ’encyclique Humanae vitae
sur le controle des naissances provoqua de nombreuses contestations a 1’intérieur comme a
I'extérieur de I'Eglise. A Essen, pour la premiere fois, le professorat ecclésial fut ouvertement
critiqué et une réelle codécision des laics exigée. L’encyclique et le désir de changer les struc-
tures hiérarchiques au sein de I’Eglise marquérent profondément Essen. Les laics catholiques
articulérent clairement lors de turbulentes discussions leur exigence de structures démo-
cratiques et de codécision.

Church authority under challenge — The 1968 Katholikentag in Essen

The 82nd German Katholikentag, which took place in Essen in 1968, was characterized by reli-
gious and social upheaval. The Second Vatican Council had hoped to open up the Church to the
modern world and the meeting in Essen was dominated by this spirit. Protesting students
making demands on the establishment had a significant effect on the atmosphere at the Katholi-
kentag, as did the encyclical on birth control, Humanae vitae, promulgated that same year,
which led to multiple protests both inside and outside the Church. It was in Essen that criticism
of the Magisterium was first expressed, and demands were made for lay members of the
Church to be able to participate in such matters. The encyclical and the desire for change in the
Church’s hierarchical structures determined the character of events in Essen. In sometimes tur-
bulent discussions, there were clear calls for democratic structures and co-determination for the
Catholic laity.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords
Kirchentag — Congrég de I’Eglise — Kirchentag, Humanae vitae, Proteste — protestations —

protests, in Frage gestellte Hierarchie — hiérarchie contestée — challenged hierarchy of the
church, Mitbestimmung der Laien — codécision des laics — co-determination by the laity.

Florian Heinritzi, Dipl.-Theol., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir Kirchenge-
schichte des Mittelalters und der Neuzeit an der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen
und am DFG-Projekt zur Edition der englisch-franzdsischsprachigen Briefkorrespondenz Ignaz
von Déllingers.






	In Frage gestellte kirchliche Autorität : der Essener Katholikentag 1968

