
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: In Frage gestellte kirchliche Autorität : der Essener Katholikentag 1968

Autor: Heinritzi, Florian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Frage gestellte kirchliche Autorität
Der Essener Katholikentag 1968

Florian Heinritzi

«Essen war anders.»1 Mit diesen Worten begann Franz-Maria Eisner seinen

Rückblick auf den 82. Deutschen Katholikentag. Essen, so konstatierte er, war
«meinungsfreudiger, offener, unverblümter, engagierter, kritischer, jünger,
konsequenter, mündiger, hoffnungsvoller»2, und er stellte die Frage, ob Essen nicht
vielleicht «ungebärdig, verwirrend, niederreissend, gefährlich»" war. Was also

unterschied diesen 82. Deutschen Katholikentag von seinen Vorgängern? Was
machte ihn so aussergewöhnlich, dass ein solches Resümee gezogen werden

konnte, ja vielleicht gezogen werden müsste?

Herausgewachsen aus der Vereinsbewegung des 19. Jahrhunderts fanden

Katholikentage seit 1848 in regelmässigen Abständen statt. Die ultramontan orientierte

Bewegung, die starke Verknüpfungen mit der katholischen Zentrumspartei
hatte, behandelte in den letzten beiden Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts vor
allem Fragen zur sozialen Reform, der Abwehr des Sozialismus und der Römischen

Frage. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts entwickelten sich die
Generalversammlungen der deutschen Katholiken zu Massenveranstaltungen mit Zehntausenden

von Teilnehmern, die zunehmend auch vom Episkopat besucht wurden.
In der Zwischenkriegszeit wandelten sie sich zu religiösen Grosskundgebungen,
die eine zunehmende Tendenz zur Verkirchlichung aufwiesen. Nach dem Zweiten

Weltkrieg hatten die Katholikentage zum Teil die Aufgabe, die Deutschen

aus den getrennten Teilen Ost und West zusammenzuführen. Nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil trat der Wunsch der Laien nach einer mehr synodalen
Struktur und einer adäquateren Repräsentanz derselben in den Laienräten auf

Franz-Maria Eisner, Essen war anders. Rückblick auf den 82. Deutschen Katholikentag aus
der Essener Perspektive, in: Mitten in dieser Welt. 82. Deutscher Katholikentag vom 4.
September bis 8. September 1968 in Essen, hrsg. vom Zentralkomitee der deutschen Katholiken,
Paderborn 1968, 15-64, 15.

Eisner, Essen war anders (wie Anm. 1), 19.

Eisner, Essen war anders (wie Anm. 1), 20.

SZRKG, 104(2010), 51-77



52 Florian Heinritzi

allen Ebenen in den Mittelpunkt. Diese kirchlichen Grossveranstaltungen liefen
bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil ohne grössere Konflikte oder innere

Spannungen ab und stellten vor allem die Vorgaben des kirchlichen Lehramtes
nicht in Frage. Im Vergleich dazu zeigt der Katholikentag von 1968 ein wesentlich

anderes Bild. Wie nie zuvor und danach dominierte in Essen die Kritik an
den kirchlichen Autoritäten, vor allem am römischen Lehramt. Zu verstehen ist
dies mit der besonderen politischen und gesellschaftlichen aber auch kirchlichen
Konstellation des Jahres 1968.

Der Aufbruch des Zweiten Vatikanischen Konzils

Entscheidend war zuallererst die innerkirchliche Neuorientierung, die mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) verbunden war. Das Konzil hatte

mit der dogmatischen Konstitution über die Kirche Lumen Gentium die Weichen
für die Kirche neu gestellt. Der papalistischen Vereinseitigung des Ersten
Vatikanischen Konzils, das die Stellung der Bischöfe, das Verhältnis von Primat und

Episkopat und die Stellung der Laien unberücksichtigt gelassen hatte, stellte das

Konzil die Lehre der Bischöflichen Kollegialität entgegen.5 Ein weiterer wesentlicher

Bestandteil der Kirchenkonstitution waren die Bestimmungen über die
Laien. Die Konzilsväter waren sich von Anfang an weitgehend einig, dass das

Kapitel über das Volk Gottes zu teilen war und dem allgemeinen Teil über das

Volk als Ganzes, die Hierarchie und dann die der Obhut der Hirten anvertrauten
Laien handeln sollte. Die Laien sollten endlich einen fest definierten Platz in der
Kirche erhalten, ja zum ersten Mal in der Geschichte der Konzilien wurde das

allgemeine Priestertum aller Gläubigen behandelt.5 Die Glieder der Kirche gehören

dieser nicht nur an, sondern sie bilden sie wesentlich selbst.7 Die Laien erhalten

ihre Stellung innerhalb der Kirche vor allem durch ihren prophetischen Auftrag.

«Der Apostolat der Laien ist Teilnahme an der Heilssendung der Kirche
selbst. Zu diesem Apostolat werden alle vom Herrn selbst durch Taufe und

Firmung bestellt.» Durch Taufe und Firmung sind die Laien, der patristischen Tra-

Heinz Hurten, Spiegel der Kirche - Spiegel der Gesellschaft? Katholikentage im Wandel der
Welt. Vier Essays aus Anlass des 150. Jahrestages der «Ersten Versammlung des katholischen

Vereins Deutschlands» vom 3.-6. Oktober 1848 zu Mainz, Paderborn u.a. 1998, 37-
40: Thomas Grossmann, Art. (Katholikentage), in: LThK'5, 1339-1345.
Siehe Elmar Klinger, Die dogmatische Konstitution über die Kirche. Lumen Gentium, in:
Franz Xaver Bischof/Stephan Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre II. Vatikanum. Zur
Wirkungsgeschichte der Konzilstexte, Würzburg 2004, 78; Gérard Philips, Die Geschichte der
dogmatischen Konstitution über die Kirche «Lumen Gentium», in: LThK" Das Zweite
Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen, Lateinisch und Deutsch.
Kommentare, Teil I, Freiburg/Basel/Wien 1966, 139-155.
Philips. Die Geschichte der dogmatischen Konstitution über die Kirche (wie Anm. 5), 144 f.

Klinger, Die dogmatische Konstitution über die Kirche (wie Anm. 5), 82.

Dogmatische Konstitution über die Kirche «Lumen Gentium», in: LThK" (wie Anm. 5),
156-347, Kapitel 33.



Der Essener Katholikentag 1968 53

dition gemäss, zum öffentlich-geschichtlichen Apostolat berufen.9 Der Konzilstext

stellt das Verhältnis zwischen Klerus und Laien klar heraus. Wenn Christus
der Bruder aller geworden ist, dann sind auch «die zum heiligen Dienst Bestellten

Brüder derer, denen sie dienen. [...] gerade auch in ihrer Funktion des
Amtsdienstes [...] sollen sie Brüder sein, wie Christus, dessen Stelle sie vertreten, Bruder

wurde.»10 Diese wesentliche Neubestimmung der Rolle der Laien in der Kirche

sollte das Verlangen nach mehr Mitsprache verstärken, was dann auf dem

Katholikentag in Essen für jedermann erfahrbar wurde. Hier artikulierte sich
erstmals der Wille der Laien, an den Entscheidungen in der Kirche aktiven Anteil

zu haben.

Auf ein zweites wichtiges Dokument des Konzils sei hier noch eingegangen,
dessen Thematik auf dem Essener Katholikentag ebenfalls von Bedeutung war,
nämlich das Ökumenismusdekret Unitatis redintegratio. Die Frage des Umgangs
mit den anderen christlichen Konfessionen war nicht nur eine des theologischen
Diskurses, sie umfasste vielmehr das Alltagserleben der Menschen. Seit den

1920er Jahren hatte sich eine neue Schule des theologischen Denkens herausgebildet,

die zum einen die Rückkehr zu den Quellen der Heiligen Schrift als auch

zur ganzen kirchlichen Tradition propagierte und zum anderen nach Lösungen
strebte, wie sich die Kirche den Strömungen und Problemen der Zeit adäquat
stellen sollte. Vor allem die junge Generation sah Kirche nicht mehr als ein reines

Hierarchiegebilde an. sondern als Organismus, was Romano Guardini 1922

mit den Worten «Die Kirche erwacht in den Seelen»" kommentierte. Eine junge
Generation von Gläubigen und Theologen, die in den tradierten Formen des sich

aus dem 19. Jahrhundert speisenden Katholizismus keinen Anknüpfungspunkt
mehr fand, verstand sich wesentlich als ein «Wir» von Kirche12 und wollte die

festgefahrenen Strukturen des ultramontanen und hierarchischen Denkens
überwinden und die Kirche so öffnen für eine demokratische Gesellschaftsstruktur.
Nach dem Zweiten Weltkrieg begannen sich die bisher geographisch getrennten
Konfessionen in den europäischen Ländern, vor allem in Deutschland und der
Schweiz zu durchmischen. Hinzu kam, dass sich eine moderne industrielle
Gesellschaft konfessionelle Trennungen weder leisten konnte noch wollte. Urs
Altermatt konstatierte in seinem Werk «Katholizismus und Moderne» sehr deutlich

die Situation der Ökumene, derer sich vor über 40 Jahren die Konzilsväter
gegenüber sahen und die sich bis zum heutigen Tag nicht wesentlich verändert hat.

9 Siehe Peter Hünermann. Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über die
Kirche Lumen Gentium, in: Herders theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen
Konzil, hrsg. von dems. und Bernd Jochen Hilberath. Bd. 2. Freiburg i.Br. 2004. 469.
Ferdinand Klostermann. Dogmatische Konstitution über die Kirche. Viertes Kapitel, in:
LThK2 (wie Anm. 5), 260-283. 267.
Romano Guardini. Vom Sinn der Kirche. Mainz 41955. 19.

Siehe Klaus Schatz, Allgemeine Konzilien - Brennpunkte der Kirchengeschichte, Paderborn
1997.266.



54 Florian Heinritzi

«Hüben wie drüben wissen die Christen kaum mehr über die dogmatischen
Differenzen Bescheid. [...] Gleichgültigkeit und Ignoranz herrschen vor, so dass oft das

einzige, was die Christen wirklich trennt, die andere Kirche, der andere Gottesdienst

und der andere Pfarrer sind. Wenige Katholiken würden ein Examen über
die päpstliche Infallibilität oder die Lehre der Transsubstantiation bestehen.»

Dass dieses friedliche Nebeneinander der Konfessionen gelebte Ökumene bedeutete),

ist, wie Altermatt zutreffend schreibt, gewiss ein Trugschluss.14 Vielmehr
ist es Ausdruck einer Indifferenz und einer Verlagerung des Religiösen ins Private.

Mit Johannes XXIII. war ein Mann Papst geworden, der durch seine eigene
Lebenserfahrung die Situation einer «zerrissenen Christenheit» gut kannte und
dem an einer Wiederherstellung der Einheit der Kirche gelegen war. In den

Dokumenten, die dem Sekretariat für die Einheit der Christen 1961 vorlagen, ging
es inhaltlich unter anderem um die Anerkennung des Erbes der getrennten
Kirchen. Das bedeutete

«die echte Berücksichtigung aller (Spuren) oder (Elemente) der Kirche, die durch
Gottes Gnade bei den getrennten Brüdern bestehen und lebendig sind; dadurch
geschieht es, dass diese - wenn auch in verschiedenem Grade - schon real, wenn
auch unvollständig und unvollkommen zur Kirche gehören.»

Am 5. Juni 1960 hatte der Papst dieses Sekretariat auf Vorschlag der Kardinäle
Bea16 und Jäger ins Leben gerufen.17 Dieses hob er durch seinen Entschluss vom
22. Oktober 1962 auf die gleiche Stufe wie die anderen zehn Kommissionen des

Konzils, so dass es nun in eigener Verantwortung seine Arbeit vor dem Konzil
vertreten konnte.18 Es hatte bis April 1963 ein Schema ausgearbeitet, das die

Grundlage bildete für das spätere Konzilsdekret Unitatis redintegratio über den

katholischen Ökumenismus. Darin betonte das Konzil, dass die apostolische
Sukzession ein wesentliches Element der Einheit sei, das den aus der Reformation

hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften19 fehle und
diese wegen des Fehlens des Weihesakramentes die ursprüngliche und vollständige

Wirklichkeit der Eucharistie nicht bewahrt hätten. Doch anerkannte das

Konzil die Gültigkeit und Gnadenwirksamkeit der in den Reformationskirchen
gespendeten Taufe und stellte fest, dass sie «ein sakramentales Band der Einheit

Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich "1991, 179.

Siehe Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 13).
Werner Becker, Dekret über den Ökumenismus. Einführung, in: LThK" Das Zweite Vatikanische

Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen. Lateinisch und Deutsch. Kommentare,

Teil II, Freiburg/Basel/Wien 1967, 11-39, 13.

Zu ihm: Heinz-Albert Raem. Art. (Bea, Augustin), in: LThK' 2, 105 f.

Siehe Guiseppe Alberigo (Hg.), Geschichte der Konzilien. Vom Nicaenum bis zum Vatica-
num II, Düsseldorf 1993, 418.
Siehe Becker, Dekret über den Ökumenismus (wie Anm. 15), 14.

Den getrennten Christen wurde bewusst der Name Kirche oder kirchliche Gemeinschaft
zuerkannt, ohne jedoch genau zu prüfen, wo man nun «von einem konkreten Vorhandensein
von Kirche sprechen kann». (Manfred Plate, Weltereignis Konzil. Darstellung-Sinn-Ergeb-
nis, Freiburg i.Br. 1966, 269).



Der Essener Katholikentag 1968 55

zwischen allen, die durch sie wiedergeboren sind» begründet" Zugleich
bezeichnete es vor allem die Heilige Schrift als Ausgangspunkt der Ökumene und

des Dialogs, bei dem es zu beachten gelte, dass die Gläubigen nichts überstürzen
und den künftigen Anregungen des Heiligen Geistes nicht vorgreifen sollten.
Kirche wird nun wieder altkirchlich, als communio sanctorum gesehen, als

«geistliche Realität, die im Wort Gottes und in der Feier der Sakramente
gründet.»21 Dieser wesentliche Fortschritt, den das Konzil hier vollzog, war entscheidend

für den Essener Katholikentag, auf dem das Thema der «Mischehe», auf
das noch eingegangen werden wird, von herausragender Bedeutung war.

Die kulturelle Revolution der 1960er Jahre in der Bundesrepublik

Prägend für den Essener Katholikentag war nicht nur die erste Phase der nach-

konziliaren Rezeption mit ihren Spannungen und Konflikten; ebenso bedeutsam

war jene kulturelle und politische Revolution, die gerade das Deutschland der
1960er Jahre dominierte. Zwei Wochen vor Eröffnung des Katholikentages war
der Prager Frühling22 blutig niedergeschlagen worden, ein Ereignis, das in
vielfacher Hinsicht die ganze Dramatik des geteilten Europas durchscheinen Hess.

Nicht nur, dass im Westen Diskussionen über das politische System möglich
waren, eine Freiheit, der im Osten mit «Panzern, Geschützen und Bajonetten»23

begegnet wurde, sondern an der Niederschlagung des Aufstandes waren auch

deutsche Soldaten beteiligt, nämlich die der Nationalen Volksarmee der DDR.
Der Unterschied zwischen Ost und West hätte zu jener Zeit grösser nicht sein

können. Während in der Tschechoslowakei die Menschen mit ihrem Leben

bezahlten, um ihre Meinung frei zu äussern, konnten dies in der westlichen Hemisphäre

Abertausende tun, um ihrem Unmut über die aktuelle weltpolitische oder
auch nationale Lage Ausdruck zu verleihen.

Motor der sogenannten 68er-Bewegung war die Ausserparlamentarische
Opposition (APO). Sie war kein deutsches Phänomen an sich, doch war sie hier
besonders motiviert und ihre politischen Ziele waren zusätzlich mit historischen

verquickt. In der ganzen westlichen Welt waren die Studentenbewegungen geeint
in der Ablehnung des Krieges der USA in Vietnam. Weltweit boten die Mittel
der Amerikaner, mit der sie diesen Krieg führten, Anlass zu Protesten und
unterminierten ihren Anspruch, die Vormacht von Freiheit und Demokratie zu sein. In
Deutschland kamen zu diesem weltweiten Protest noch Gründe aus der jüngsten
Geschichte hinzu. Bis 1966 war unter den Bundeskanzlern Adenauer und Erhard
eine ausschliesslich von den Unionsparteien getragene Regierung an der Macht.

Dekret über den Ökomenismus «Unitutis Redintegratio», in: LThK" (wie Anm. 15), 40-126,
Kapitel 22.
Peter Neuner, Das Dekret über die Ökumene. Unitatis redintegratio, in: Bischof/Leimgruber

^
(Hg.), Vierzig Jahre II. Vatikanum (wie Anm. 5), 117-140, 124.

Zu den Ereignissen des Prager Frühlings siehe das profunde zweibändige Werk: Stefan Karner

u.a. (Hg.), Prager Frühling. Das internationale Krisenjahr 1968, Köln 2008.
Albrecht Beckel, Ansprache zur Eröffnung des Katholikentages, in: Mitten in dieser Welt
(wie Anm. 1), 153.



56 Florian Heinritzi

Die Linke deutete diese Kontinuität der Machtverhältnisse als «Restauration»,
die die Ursache für die angebliche mangelnde Aufarbeitung der jüngsten Vergangenheit

sei. Zwar regierte seit 1966 unter Willy Brandt eine Grosse Koalition,
doch ging damit der Wegfall einer parlamentarischen Opposition von links einher,

die durch die Notstandsgesetze der APO noch weitere Munition lieferte.24

Das Aufbrechen überkommener Gesellschafts- und Rollenmodelle, die
Emanzipation der Frau, das Aufgreifen von antiautoritären und basisdemokratischen
Elementen"3 und nicht zuletzt eine unter dem Schlagwort der «sexuellen Revolution»

stattfindende Veränderung in dem oft als verklemmt empfundenen Klima
der unmittelbaren Nachkriegsjahre barg neben viel Positivem auch viel Sprengstoff

in sich. Diese Themen gewannen ab dem Jahr 1967 auch nachhaltig Ein-
fluss auf die Priesterseminare und Studentengemeinden der Bundesrepublik. Aus
diesem Milieu rekrutierte sich auch die Gruppe des «Kritischen Katholizismus»,
die auf dem Essener Katholikentag eine entscheidende Rolle spielen sollte.26

Diese Gruppe hatte es sich zum Ziel gesetzt, die bis dahin hierarchiegeleiteten
Katholikentage durch gezielt provokative Auftritte aufzumischen und so die
Diskussion zu aktuellen und brisanten Themen zu erzwingen. Sie trat in den

Forumsgesprächen oft gut erkennbar auf, doch war die Stimmung unter den
Teilnehmern des Katholikentages schon so brisant, dass sie ihre intendierte radikale
Wirkung nicht zu entfalten vermochte. Der Publizist, Jesuit und einflussreiche
Konzilsberichterstatter Mario von Galli27, der selbst Redner auf dem Essener

Katholikentag war, resümierte treffend: «Sie rannten mit ihren Brandfackeln zu
einem Haus, aus dem schon die Flammen schlugen.»28

Die Enzyklika «Humanae vitae»

In dieser gesamtgesellschaftlichen Umbruchssituation, die darüber hinaus von
den Gefahren des Kalten Krieges geprägt war, erliess Papst Paul VI. nur wenige
Wochen vor dem Katholikentag, am 25. Juli 1968, die Enzyklika Humanae vitae
zur Geburtenregelung. Diese Enzyklika war insofern eine direkte Frucht des

Konzils, als in der Pastoralkonstitution festgelegt worden war, dass es «den Kindern

der Kirche nicht erlaubt [ist], in der Geburtenregelung Wege zu beschreiten,
die das Lehramt in Auslegung des göttlichen Gesetzes verwirft.»29 In der Anmer-

Siehe Heinrich August Winkler, Der lange Weg nach Westen. Bd. 2, Deutsche Geschichte
vom «Dritten Reich» bis zur Wiedervereinigung, München 72010, 250.
Zur politischen und gesellschaftlichen Situation dieser Zeit siehe unter anderem: Winkler,
Der lange Weg nach Westen (wie Anm. 24), 249-254.

26 Siehe Erwin Gatz, Deutschland, in: ders. (Hg.), Kirche und Katholizismus seit 1945. Bd. I,
Mittel-, West- und Nordeuropa, Paderborn u.a. 1998, 53-131, 107 f.
Über ihn: Ekkart Sauser, Art. (Galli, Mario vom, in: Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon [BBKL] 14, 1019-1021.

28 Mario von Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance für die Kirche, in: Publik, 1 (1968),

Pastoral Konstitution über die Kirche in der Welt von heute «Gaudium et spes» [im Folgenden:

GS], in: LThK" Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklä-



Der Essener Katholikentag 1968 57

kung zu diesem Satz wurde bestimmt, dass bestimmte Fragen, die noch sorgfältiger

Untersuchung bedürften, der Kommission für das Studium des

Bevölkerungswachstums, der Familie und der Geburtenhäufigkeit übergeben würden und
nach Abschluss der Arbeit der Papst anhand des Ergebnisses ein Urteil fällen
werde.30 Schon Johannes XXIII. hatte diese Studienkommission eingesetzt, die
in ihrer Majorität zu dem Ergebnis kam, dass

«Antikonzeption als solche nicht in sich sittlich verwerflich sei. Zu dieser

Überzeugung fand auch die von Paul VI. in gleicher Sache berufene Bischofs-Kommission,

die sich mit qualifizierter Mehrheit dafür aussprach, die Methodenwahl
der Empfängnisregelung den Eheleuten selbst zu überantworten.»31

Dies war gleichsam die Fortführung des Artikels 50 des Pastoralkonstitution
Gaudium et spes, der festlegte, dass die Eltern «im Angesicht Gottes» letztlich
selbst das Urteil fällen müssten, wie sie sich bezüglich der Zeugung von Kindern
verhielten. Sie müssten, so das Konzil, «die materiellen und geistigen Verhältnisse

der Zeit und ihres Lebens zu erkennen suchen und schliesslich auch das Wohl
der Gesamtfamilie, der weltlichen Gesellschaft und der Kirche berücksichtigen.»32

Als am 29. Juli 1968 der Moraltheologe der Lateranuniversität Ferdinando
Lambruschini die Enzyklika Humanae vitae der Öffentlichkeit übergab, lautete

ihr Inhalt wesentlich anders, als viele erwartet und noch mehr erhofft hatten.

Anstatt es der Verantwortung und Gewissensentscheidung der Eheleute zu
überlassen, wie und ob sie von Verhütungsmethoden Gebrauch machen wollten,
entschied der Papst gegenteilig. Er wich deswegen von den Kommissionsempfehlungen

ab,

«weil es in der Vollversammlung des Ausschusses nicht zu einer vollen
Übereinstimmung der Auffassungen über die vorzulegenden sittlichen Normen gekommen

war; und vor allem, weil einige Lösungsvorschläge auftauchten, die von der
Ehemoral, wie sie von kirchlichen Lehramt bestimmt und bestätigt vorgelegt
wurde, abwichen.»3'

Die Enzyklika bestimmte daher, dass die Eheleute bei der Weitergabe des
Lebens nicht nach eigenem Gutdünken vorgehen dürften.34 Die Kirche lehrte, so

führte das Dokument weiter aus, dass «jeder eheliche Akt (quilibet matrimonii
usus) von sich aus (per se) auf die Erzeugung menschlichen Lebens hingeordnet
bleiben muss.»35 Diese Lehre beruht, so Paul VI., auf der untrennbaren Verbindung

der zweifachen Bedeutung des ehelichen Aktes, «die von Gott gewollt ist

rungen, Lateinisch und Deutsch. Kommentare. Teil III. Freiburg/Basel/Wien 1968. 280-592,
Kapitel 51.

30
Siehe GS (wie Anm. 29). Anm. 14. 443.
Gerfried W. Hunold. Art. (Humanae vitae>, in: LThK3 5, 316.

32 GS (wie Anm. 29), Kapitel 50.

Enzyklika Papst Paul VI. Über die rechtliche Ordnung der Weitergabe menschlichen Lebens
«Humanae vitae» [im Folgenden: HV]. Von den deutschen Bischöfen approbierte
Übersetzung, Trier 1979, Kapitel 6.

34 HV (wie Anm. 33), Kapitel 10.
35 HV (wie Anm. 33), Kapitel 11.



58 Florian Heinritzi

und die der Mensch nicht aufheben kann, nämlich die liebende Vereinigung und
die Fortpflanzung.36 Humanae vitae bestimmte deshalb, dass die Unterbrechung
des Zeugungsvorganges und besonders die direkte Schwangerschaftsunterbrechung,

ebenso wie «die direkte, dauernde oder zeitweilig begrenzte Sterilisation
des Mannes oder der Frau» verboten sei. Des Weiteren wurde alles verboten, was

vor, während oder nach dem ehelichen Akt die Verhinderung der Fortpflanzung
zum Ziel hat.37

Die Reaktionen auf die Enzyklika waren enorm. Sie reichten von dankbarer

Zustimmung bis zu schroffer Ablehnung. Die Zustimmung beruhte entweder auf
der Akzeptanz des päpstlichen Lehramtes oder der positiven Beurteilung eines
sich Stehens gegen den Zeitgeist. Respekt für die unpopuläre Entscheidung
wurde ebenso bekundet. In einem Artikel der Neuen Zürcher Zeitung vom 31.

Juli 1968 hiess es: «Den Mut zur Verbindlichkeit kann man ihm [dem Papst]
nicht absprechen. Den Mut zur Freigabe findet er nicht.»38 Mit der Enzyklika
ging auch das Problem einher, dass die Frage auftauchte, wie es zu bewerten sei,

wenn der Papst in einem verbindlichen Entscheid unter Umgehung der aktuellen
theologischen Forschung und der Gegenargumente der von ihm eingesetzten
Expertenkommission «fast nur auf der Grundlage einer Aktmoral und eines statisch
verstandenen Naturrechtsbegriffs die Lehraussagen Pius' XI. und Pius' XII.»39

von neuem einschärfte, dies vor allem in einem hierarchischen Kirchenverständnis

ohne Hinzuziehung des Bischofskollegiums und des Gottesvolkes als

ganzem. Das Problem verschärfte sich insofern, als der Text von Gaudium et spes in
seiner offenen Formulierung schon einen gangbaren Weg zu eröffnen schien.

Ehegatten, die in verantwortungsvoller Weise damit eine Lösung für sich gefunden

hatten, konnten zu dem «undifferenzierten Urteil» der Enzyklika nur schwer

Zugang finden.40 Doch muss bei aller sicher berechtigten Kritik an der Enzyklika
auch festgehalten werden, dass sie Sexualität «als positiv integrierende Kraft von
Ehe und Familie»41 nicht mehr anzweifelte. Die Ehe hat nicht mehr nur den

Zweck, Nachkommen zu zeugen und zu erziehen, wie dies der Codex Iuris
Canonici (CIC) von 1917 noch bestimmt hatte.42 Doch neben den Aspekten der
Autorität und der positiven Beurteilung einer klaren Ablehnung sexueller
Freizügigkeit finden sich kaum Punkte, die international für die Enzyklika ins Feld

geführt wurden.43

Nicht nur in Deutschland entbrannte eine heftige Debatte über die Enzyklika
und damit auch über das kirchliche Lehramt, die den wenig später stattfindenden

Katholikentag in Essen deutlich beeinflussen sollte. In der Bundesrepublik führte
der Protest aber auch zu einer bemerkenswerten Reaktion des Episkopates. Die

36 HV (wie Anm. 33). Kapitel 12.
37 HV (wie Anm. 33), Kapitel 14.

Zit. in: Zur Problematik einer päpstlichen Entscheidung, in: HerKorr. 22(1968), 395 f.
39 Leonhard Weber, Exkurs über «Humanae vitae», in: LThK2 (wie Anm. 29), 607-609, 608.

Siehe Weber. Exkurs über «Humanae vitae» (wie Anm. 39). 608.
41 Zur Problematik einer päpstlichen Entscheidung (wie Anm. 38), 394.
42 Siehe Codex Iuris Canonici (CIQ/1917 can.1013 §1.
43 Siehe Zur Problematik einer päpstlichen Entscheidung (wie Anm. 38), 396.



Der Essener Katholikentag 1968 59

Vollversammlung der Deutschen Bischofskonferenz veröffentlichte am 29./30.

August 1968 in Königstein eine Erklärung, in der die Bischöfe Stellung zu
Humanae vitae nahmen und erklärten, dass «in Fragen der empfangnisregelnden
Methodenwahl für die einzelnen Gläubigen die Möglichkeit und Pflicht der eigenen

Gewissensentscheidung bestehen» bleibe, damit diese «in ernsthafter
Auseinandersetzung mit der kirchlichen Lehre und unter Einbeziehung gegebener
Lebensumstände zu einer verantwortungsbezogenen anderen Entscheidung finden»
könnten.44 Schon das Vorfeld der Königsteiner Erklärung verdient es genauer
betrachtet zu werden, da hier deutlich wird, dass das Kirchenvolk gewillt war, seine

Meinung hörbar kund zu tun. Zum ersten Mal in der Geschichte des Zentralkomitees

der deutschen Katholiken war eine Sondervollversammlung beantragt
worden, in der die Enzyklika beraten und debattiert werden sollte. Diese wurde
mit Rücksicht auf die schon anberaumte Sondersitzung der Bischofskonferenz
schliesslich nicht abgehalten. Doch forderte das Präsidium des Zentralkomitees

«gestützt auf viele und eindringliche Stimmen aus dem Zentralkomitee der
deutschen Katholiken» die Bischöfe auf, «die Gewähr dafür zu schaffen, dass die
Freiheit und Offenheit der Diskussion über die Fragen der Empfängnisregelung
gewahrt»43 blieben.

Aktionen im Vorfeld des Katholikentages

Schon das Thema, das die Programmkommission des Katholikentages auswählte,

signalisierte, dass man das Konzil ebenso ernst nehmen wollte, wie die Anliegen

der Menschen, die auf eine zeitgemässe Gestaltung des Katholikentages
warteten. In Anlehnung an die Pastoralkonstitution Gadium et Spes sollte der
Katholikentag unter dem Motto «Die Kirche in der Welt von heute» stehen. Dieses

gliederte man in Einzelthemen und publizierte diese noch vor dem Winter des

Jahres 1967, damit die Organisationen, Institutionen, Pfarrgemeinden und sicher
auch die Gläubigen sich mit ihnen gründlich auseinandersetzen und sich so auf
die kommenden Diskussionen in Essen vorbereiten konnten.46 Mit grossem
Aufwand erstellte das Zentralkomitee der deutschen Katholiken ausserdem einen

Katalog mit 1'770 Fragen, der in einer Auflage von 20'000 Exemplaren erschien
und den Teilnehmern des Katholikentags zur Vorbereitung dienen sollte.47 Deutlich

Hess sich dabei das Bemühen erkennen, neben den Verbandskatholiken auch

Bernhard Häring. Art. (Königsteiner Erklärung (KE.)>. in: LThK" 6. 261 f.
Wort des Zentralkomitees der deutsches Katholiken zur Diskussion um die Enzyklika
«Humanae vitae». in: Berichte und Dokumente, hrsg. vom Generalsekretariat des Zentralkomitees

der deutschen Katholiken. Bonn-Bad Godesberg 1969. zit. in: Thomas Grossmann.
Zwischen Kirche und Gesellschaft. Das Zentralkomitee der deutschen Katholiken 1945—

1970, (Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte, Reihe B, Bd. 56) Mainz
1991,215.
Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 41.
Grossmann. Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45). 213.



60 Florian Heinritzi

jene «Frauen und Männer des katholischen Lebens [zu] integrieren, die eine Art
personale Gemeinde in irgendeinem katholischen Belang um sich versammelt»48

hatten.

Der Katholikentag wollte endlich die konkreten Probleme der Pastoralkonstitution

vor einem möglichst breiten und mehrschichtigen Forum zur Diskussion
stellen. Damit wollte Essen bewusst ein «Katholikentag der selbstkritischen

Besinnung, der Umkehr, des Aufbruchs, der Unsicherheit»49 sein. Dies war - wie
die Herder Korrespondenz anmerkte - nicht eben originell; schon die beiden

Vorgängerveranstaltungen in Stuttgart 1964) und Bamberg (1966) hatten unter
den Schlagworten «Aufbruch» und «Umkehr» gestanden. Doch im Unterschied
zu Bamberg waren in Essen die latent vorhandenen Fragen auch gestellt worden,
dies offenbar deshalb,

«weil die innerkirchlichen Druckverhältnisse einen Zustand erreicht hatten, dass

es nur eines Auslösers bedurfte, um einer sehr traditionsträchtigen Veranstaltung,
der man schon keine echte Regenerationsfähigkeit mehr zutraute, ein erstaunlich
neuartiges und aufregendes Gesicht zu geben.»50

Der Pastorale Priestertag

Noch vor der Eröffnung des Katholikentages fand ein Pastoraler Priestertag statt,
der - wie der damalige Geschäftsführer der Konferenz der deutschsprachigen
Pastoraltheologen Willy Bokler konstatierte - vor allem deswegen ein grosser
Erfolg war, weil das dort verhandelte Thema - das moderne Priesterbild - das

neue Selbstbewusstsein der Priester aufnahm. Beide Hauptredner auf dem

Priestertag, die Theologen Karl Rahner51 und Alois Müller5 griffen in ihren
Grundsatzreferaten diesen Aspekt auf.5"

Rahner entwarf das Bild eines Priesters, als Verkündiger des Wortes Gottes,
in dem der Priester deutlich mehr als ein Sozialarbeiter ist:

«Als Priester haben wir im letzten nicht einen heiligen Tempelbezirk neben einer
profanen Welt mit ihrem Leben und ihrem innerweltlichen Zukunftswillen zu
errichten. Wir haben vielmehr die Aufgabe, zu verkünden, dass alles, auch das
Profane, umfasst und getragen, eröffnet und radikalisiert ist durch das, was wir christlich

[...] die Gnade Gottes nennen»54.

Rahner erläuterte seine Erwartungen, wie sich das Priesterbild in Zukunft gestalten

würde, und entwarf dabei Bilder und Möglichkeiten, die heute nicht weniger
utopisch klingen mögen, als dies 1968 der Fall gewesen war. All die Veränderungen

könnten sich auswirken in einem Klerus, «der gar nicht notwendig im Stil

Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance für die Kirche (wie Anm. 28).
Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen, in: HerKorr (wie Anm. 38), 441-483. 441.
Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 441.
Zu ihm: Karl Lehmann, Art. (Rahner, Karl), in: LThK3 8, 805-808.
Zu ihm: Helmut Erharter, Art. (Müller, Alois), in: LThK3 7, 516f.
Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 91.
Karl Rahner. Dogmatische Grundlagen des priesterlichen Selbstverständnisses, in: Mitten in
dieser Welt (wie Anm. 1), 96-115, 99.



Der Essener Katholikentag 1968 61

eines akademisch gebildeten Staatsbeamten zum Priester gelangen muss;
vielleicht in der Mitwirkung der Laien bei der Wahl der Pfarrer und so weiter.»55

Doch neben all diesen Überlegungen stellte er klar, dass das Zentrale, die

Verkündigung des Wortes, nie aus dem Blick geraten dürfe, wobei das, was der
Priester verkünde, das sei, «worüber man nicht reden kann und doch reden muss,
weil die Sage des Unsagbaren erster Grund und letztes Ziel aller menschlichen
Rede»56 sei. Rahner machte deutlich, dass der Priester notwendig Theologe sein

müsse, denn es gäbe «eine Orthodoxie der Geistesträgheit und des Hochmutes in
der falschen Meinung, man habe schon verstanden und richtig verkündigt, wenn
man sagt und höchstens noch vulgarisiert, was im Denzinger steht.»57

Zum modernen Priesterbild referierte anschliessend der Pastoraltheologe aus

Fribourg Alois Müller. Das tradierte Priesterbild müsse angesichts der Anfragen
der Zeit überdacht werden. Ausgehend von der Kirchenkonstitution Lumen Gentium

betonte er, dass man als Priester heute das «Amt von der Kirche her
denken» müsse, und «nicht umgekehrt die Kirche [vom] Amt her».58 Der Priester sei

durch die Handauflegung dem Laienstand nicht entzogen, so Müller, sondern er
gehöre nach wie vor zum gemeinchristlichen Stand, der die bleibende Grundlage
des priesterlichen Selbstverständnisses bilde. Auch gelte es sich zu verabschieden

von den Zeiten, da religiöse Rangstufen noch gesellschaftliche Rangstellungen

begründeten. «Von der theologischen Wahrheit, dass ein Priester in spezifischer

Weise Christus vertritt, lässt sich kein Schluss ableiten auf seine
gesellschaftliche Stellung.»59 Doch beschäftigte er sich nicht nur mit dem Verhältnis
der Priester zu den Laien, sondern Bezug nehmend auf Lumen Gentium 28 auch

mit dem Verhältnis der Priester zu ihrem Bischof. Der Priester, der Mitglied
eines bischöflichen Presbyteriums ist, sollte nicht mehr reine Unterordnung
erfahren und leben, sondern sich gewahr werden, dass er mit dem Bischof
zusammen an der gleichen Aufgabe mitarbeitet. Beide, Bischof und Priester,
müssten einander ernst nehmen in ihrer je eigenen Stellung, und es wäre dem
kirchlichen Dienst von Nutzen, so Müller, wenn die Bischöfe erkennen würden,
dass jemand, der an den EntScheidungsprozessen mit beteiligt sei, deren Umsetzung

auch lebhafter und engagierter betreibe als im gegenteiligen Fall. Erst wenn
sich Erkenntnisse und Anordnungen im Dialog vom Bischof «bis zum letzten

Priesterkapitel» durchgearbeitet hätten, könne von Kollegium und Presbyterium
gesprochen werden. Doch auch umgekehrt müsse der Priester lernen, sich vom
reinen Befehlsempfänger, oder auch -Verweigerer, zu einem mitdenkenden und -

arbeitenden Glied im Presbyterium zu entwickeln.60 Diesen Lernprozess, den das

Rahner. Dogmatische Grundlagen (wie Anm. 54), 100.
Rahner. Dogmatische Grundlagen (wie Anm. 54), 102.

Rahner, Dogmatische Grundlagen (wie Anm. 54). 109.
Alois Müller, Das moderne Priesterbild. Pastorale Einordnung des priesterlichen Dienstes,
in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 115-127, 118.

Müller, Das moderne Priesterbild (wie Anm. 58), 123.
Siehe Müller, Das moderne Priesterbild (wie Anm. 58), 125f.



62 Florian Heinritzi

Zweite Vatikanische Konzil angestossen habe, gelte es nun fruchtbar zu machen

und umzusetzen, damit aus dem Buchstaben der Konzilstexte Taten erwachsen

könnten.
Wie umstürzend diese neue Situation der sich «aufweichenden» Hierarchie

für viele war, lässt sich gerade an dem Beitrag Müllers exemplarisch zeigen. Das

bisher so selbstverständliche, wohl auch kaum hinterfragte Selbstbild des Klerus,
das noch dazu von einem überbordenden Klerikalismus des 19. Jahrhunderts

geprägt war, müsste überführt werden in ein den Bedürfnissen der Zeit angepasstes,
ohne dabei die genuinen Aufgaben des Priesters und der Bischöfe zu schmälern
oder gar zu vernachlässigen. Die Verflachung von Hierarchien, die neu eingeforderte

Kollegialität boten grosse Chancen und waren ja auch von vielen dringend
gewünscht worden. Zugleich jedoch bedeutete dieser Wandel für viele Kleriker
und Laien eine Herausforderung, der sie sich zu stellen hatten. Dass ein Bedürfnis

bestand, diese Herausforderung auch gemeinsam zu diskutieren, geht aus der

Teilnahme der etwa tausend Priester an dem Priestertag hervor.61

Die Delegiertenversammlung der katholischen Verbände

Die zweite Veranstaltung, die dem Katholikentag unmittelbar vorausging, war
die Delegiertenversammlung der katholischen Verbände. Sie war insofern von
Bedeutung, als sie sich mit den gesellschaftlichen Umbrüchen und Tendenzen
der 1960er Jahre auseinandersetzte, vor allem mit der Ausserparlamentarischen
Opposition (APO). Mit diesem Thema, so die Herder Korrespondenz, «wollte
man offenbar bewusst dem Vorwurf katholischer Introvertiertheit entgegenwirken

und sich den Fragen aussetzen, die durch den gesellschaftlichen Wandel von
aussen auf sie zukommen.»62 Denn das gesellschaftliche Phänomen einer

Ausserparlamentarischen Opposition machte vor der Kirche nicht Halt. Aus Anlass
des Katholikentages hatten sich im Juni 1968 in Bochum mehrere katholische

Jugendgruppen, gleichsam als Pendant zur APO, zu der Vereinigung «kritischer
Katholikentag», der sogenannten «KAPO», also einer katholischen
Ausserparlamentarischen Opposition, zusammengeschlossen. Dies darf als Zeichen dafür
gesehen werden, dass vor allem von Seiten der Jugend das als etabliert geltende
Zentralkomitee der Katholiken als Ansprechpartner nicht mehr gewünscht war.63

Doch auch über die Jugend hinaus manifestierte sich in Essen ein Katholizismus,
der nicht mehr gewillt war, wie es auf den Katholikentagen der 1950er Jahre

üblich war, den Rednern lediglich durch Beifall Zustimmung und Gleichgesinnt-
heit auszudrücken.64

61 Siehe Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 444.
62 Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 443.
63 Siehe Grossmann, Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45), 213f; Johannes Gorlas,

Umfunktionierter Katholikentag, in: Werkhefte. Zeitschrift für Probleme der Gesellschaft
und des Katholizismus, 2 (1968), 269-271, 269.

M Siehe Heinz Hurten. Spiegel der Kirche - Spiegel der Gesellschaft? (wie Anm. 4), 97.



Der Essener Katholikentag 1968 63

Den Vortrag über die Bedeutung der APO für das Wirken der katholischen
Verbände hielt der Rechtsanwalt Wolfgang Beitz aus Bonn, der auch Vorsitzender

der Katholischen Deutschen Studenten-Einigung war. Er stellte einleitend
fest, dass auch die katholischen Verbände aktuell in mehreren Spannungsfeldern
stünden. Die gesellschaftliche Entwicklung mache vor der Kirche und den Gläubigen

ja nicht Halt. «Die Forderung nach Demokratisierung aller Lebensbereiche,

insbesondere der Universitäten und Hochschulen, garniert mit Ho-Tschi-
Minh-Rufen» verwirre «viele an den Problemen echt interessierte Aussenstehen-
de vollends.»65 Die Fassungslosigkeit, mit der weite Teile der Bevölkerung und
der Politik auf die Studentenunruhen jener Tage reagierten, und die Lager von
Unterstützern und Gegnern der Revolte beschäftigten auch die auf dem Katholikentag

versammelten Funktionäre.

«Welcher Bürger wird schon angesichts umgestürzter Autos, zerschlagener
Fensterscheiben und brennender Baubuden die Legitimität einer politischen Richtung
bestätigen, die in sich zerstritten, die Negation der Negation zur Parole ihres
Gesellschaftsbildes erhoben hat.»66

Im Anschluss an die Frage, wie und wo die Bedeutung der APO für die Katholischen

Verbände und deren gesellschaftliches Wirken liegen könnte, konstatierte
Beitz, dass «Ansätze verhaltener Kritik an den demokratischen Verhaltensweisen»

7 den kirchlichen Verbänden nicht fremd sei. Die kirchlichen Verbände
dürften nicht als politische Mandatsträger fungieren, denn dann bestünde die
Gefahr, dass Willensbildungsprozesse nicht mehr offen ablaufen und so den
Menschen das Gefühl mangelnder Transparenz vermittelt würde. Beitz forderte, dass

autoritäre Verbandsstrukturen durch demokratische ersetzt werden müssten und

statt platter Pluralität sich wirklich fundierte Willensbildungsprozesse in den

Verbänden etablieren müssten. «Die Verantwortlichkeit der Laien ist nur dann

gerechtfertigt, wenn er auch bereit ist, die ganze Last seiner Mündigkeit auf sich

zu nehmen.»68 Dies jedoch sei nur möglich, wenn die Amtskirche ihrerseits
anerkenne, dass es bei der Mitbestimmung von Laien nicht um laizistische Machtansprüche,

sondern um die «Verwirklichung der Forderung nach vollständiger
Inpflichtnahme eines mündigen Volkes Gottes» gehe.69

Ein Grundsatzreferat mit einem solchen Tenor konnte durchaus «als beredtes

Zeugnis für einen in grosse innere Unruhe geratenen Katholizismus gelten.»7 Im
Vergleich zu früheren Katholikentagen zeichnete sich also schon hier, gleichsam
in den Präliminarien der Versammlung, eine deutliche Verschiebung hin zu einer

Demokratisierung der Veranstaltung ab. Dies war eine Infragestellung der Ka-

Wolfgang G. Beitz, Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Opposition für das
gesellschaftliche Wirken der katholischen Verbände, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 132-
142, 133f.
Beitz, Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 137.

Beitz, Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 138.

Beitz, Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 139.

Beitz, Die Bedeutung der ausserparlamentarischen Oppostition (wie Anm. 65), 140.

Grossmann, Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45). 211.



64 Florian Heinritzi

tholikentage in ihrer hergebrachten Form. Es wurde Demokratie nicht nur gefordert

in ihrer Form als Redefreiheit, sondern in ihrer Konsequenz sollte das, was
die Mehrheit forderte, auch umgesetzt werden.

Inmitten aufflammender Studentenproteste und erster Gewalt bei Strassen-

kämpfen war es sicher schwer, ein ausgewogenes Urteil darüber zu fällen, was
an der vorgebrachten Kritik gut und bedenkenswert und was eher utopisch war.
Doch die Forderung nach einer wirklichen Berücksichtigung der Laien in der
Kirche unter dem realistischen und gut gewählten Wort der Inpflichtnahme
zeigte einen gangbaren Weg auf, der gemässigt war und zugleich dem neu
gewonnenen Selbstvertrauen kirchlich engagierter Laien gerecht wurde.

Die Eröffnung des Katholikentages - Aufrufzu Dialog und Mitbestimmung

Am 4. September 1968 wurde der Katholikentag in der Essener Gruga-Halle
feierlich eröffnet. Neben zahlreichen Bischöfen, nahmen Bundespräsident Heinrich
Lübke71 mit Gattin Wilhelmine, Bundeskanzler Konrad Adenauer, der Apostolische

Nuntius Corrado Bafile und Vertreter der evangelischen Kirche, an ihrer

Spitze deren Präses Ernst Wilm, und der Vizepräsident des deutschen evangelischen

Kirchentages Klaus von Bismarck an dem Festakt teil. Zudem waren
zahlreiche ausländische Geistliche und Vertreter des Diplomatischen Corps anwesend.

Der Präsident des Zentralkommitees der deutschen Katholiken Albrecht Bec-
kel ging gleich zu Beginn seiner Eröffnungsansprache auf das Thema ein, das die

Gemüter am meisten bewegte, nämlich die Enzyklika Humanae vitae. Beckel
kommentierte das päpstliche Schreiben wohl zutreffend mit den Worten: «Der

Papst hat ein von fast allen unerwartetes, ein für sehr viele unerwünschtes und
auch ein von vielen unverstandenes Wort gesprochen.» " Dass die deutschen

Katholiken diese Enzyklika so engagiert und lebhaft diskutieren würden, sei ein

Zeichen sowohl von Lebendigkeit als auch ein Beweis, dass diese Kirche lerne,
mit Freiheit umzugehen. Im selben Atemzug dankte er dem deutschen Episkopat,
der «die Flut von Anregungen, Stellungnahmen und Protesten [...] so gelassen als

ein Zeichen der Wahrheitssuche aufgenommen habe.»7'' Ausdrücklich dankte er
auch für die Königsteiner Erklärung.

Der kritische Geist, der Wille zur Diskussion, das andere Gesicht, das dieser

Katholikentag bekommen sollte und der in vielen der Grussworte und Ansprachen

eingefordert und gelobt wurde, blieb nicht abstrakt im Räume stehen. Essen

war der erste Katholikentag, auf dem es Flugblätter, Transparente und Sprechchöre

gab.74 Als zum Abschluss der Eröffnungsfeier der Essener Bischof Franz

Hengsbach das Wort ergriff, kam es, wie schon bei vorangegangenen Reden,

71 Heinrich Lübke war der erste Bundespräsident des Bundesrepublik Deutschland katholischen
Bekenntnisses. Über ihn: Rudolf Morsey. Heinrich Lübke. Eine politische Biographie,
Paderborn 1996.

72 Beckel. Ansprache zur Eröffnung des Katholikentages (wie Anm. 23), 152-154, 152.

Beckel. Ansprache zur Eröffnung des Katholikentages (wie Anm. 23), 153.
74 Siehe Grossmann, Zwischen Kirche und Gesellschaft (wie Anm. 45), 213.



Der Essener Katholikentag 1968 65

gleich zu Beginn seitens der «Kritischen Katholiken» zu Zwischenrufen.75 «Hengs-
bach wir kommen, wir sind die linken Frommen,» was Hengsbach mit den Worten

parierte: «Wenn Sie nicht nur links sind, sondern wirklich fromm, sind Sie herzlich
willkommen.»76

Auch der Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, der Erzbischof von
München und Freising, Kardinal Julius Döpfner, ging in seiner Predigt zum
Eröffnungsgottesdienst auf die Thematik des Dialogs ein. Mit Blick auf den

Fragenkatalog, wies er daraufhin, dass bei all dem, was dort angesprochen war,
so berechtigt und wichtig es auch sein mochte, für Christen immer das Wort
Christi zentral bleiben müsse. «Zum Stehen (mitten in der Welt) gehört der Dialog,

das Gespräch.»77 Aber das, um was es gehe, dürfe nicht zerredet werden.

Döpfner sah klar, dass es bei einigen Themen deutliche Meinungsdifferenzen
geben werde; doch bei allem Dissens in einzelnen Fragen, auch in gewichtigen,
sei es unverzichtbar, die Einheit im Geiste zu wahren und sich ihrer bewusst zu
sein. War Döpfner auch bereit, die Kirche dem Dialog zu öffnen, so war ihm
doch bewusst, dass dieser Übergang nicht reibungslos verlaufen würde. Als bei
der grossen Abendveranstaltung auf dem Essener Burgplatz Döpfner zusammen
mit dem Essener Weihbischof Julius Angerhausen ankam und sah, dass man für
die kirchlichen Würdenträger keine Plätze auf dem Podium reserviert hatte,
resümierte er: «Alles ist völlig anders als der traditionelle Stil von Katholikentagen.
Ich verstehe, dass manche der Früheren Mühe haben, sich damit abzufinden.»78

Die Frage, wie sich Kirche und moderne Welt miteinander in Beziehung
setzen lassen, zog sich wie ein roter Faden durch den ganzen Katholikentag. Am
Tag vor dem Abschluss des Katholikentages hielt der Essener Bischof Franz

Hengsbach eine Predigt, in der er sich mit dem Leitthema «Mitten in dieser
Welt» befasste. Auch wenn für den Gläubigen, Christus die Mitte der Welt sei,

so sei der Eindruck der realen Welt doch längst ein anderer. Die Kirche sei längst
von der Mitte der Welt an den Rand verdrängt. Weder in Politik und Kultur noch
in Wirtschaft und Gesellschaft spiele sie noch eine Hauptrolle. Doch überall da,

wo Menschen bereit seien, aus ihrem Glauben heraus: «ein guter Mensch zu
sein, ein liebevoller Gatte, eine verantwortungsbewusste Mutter, ein zuverlässiger

Arbeiter, [...] in dem ist Christus gegenwärtig, in dem ist Christus am Werk
mitten in dieser Welt.»79 Mitten in der Welt begegne die tägliche Not und in ihr
begegne Gott.

Den Gedanken der Entfremdung von Welt und Kirche griff Hengsbach auch
in seiner Predigt anlässlich des Festgottesdienstes auf, der vom Apostolischen
Nuntius Erzbischof Corrado Bafile zelebriert wurde. Nicht nur die Welt hätte
sich von der Kirche entfremdet, so Hengsbach, sondern auch die Kirche von der

Welt. Dennoch bleibe es die zentrale Aufgabe der Kirche, dass sie dazu beitrage,

Siehe Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 447.

77
Franz Hengsbach. Grusswort, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 169-171. 169.
Julius Döpfner, In dem einen Geiste versammelt, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1).

586-590, 588.
Zit. in: Galli. Der Essener Katholikentag eine Chance für die Kirche (wie Anm. 28).
Franz Hengsbach. Predigt im Vespergottesdienst, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 595f.



66 Florian Heinritzi

die Würde des Menschen zu bewahren, damit der Mensch das bleiben könne,
was er sei, «Gottes Ebenbild und damit unendlich mehr als ein blosses Objekt,
das geplant und verplant wird.»80 Die Kirche müsse deshalb für Solidarität unter
den Menschen eintreten und dafür Sorge tragen, dass ein Verantwortungsgefühl
entstehe, das über die Grenzen des eigenen Landes hinausgehe. Als letztes
Beispiel nannte Hengsbach den Einsatz für den Frieden. Dieser beginne im Kleinen,
in der Familie etwa, und könne im Grossen dann gelingen, wenn man bereit sei,

Opfer zu bringen für den Lastenausgleich unter den Völkern.81

In Frage gestellte Autorität der Kirche - Die Foren des Katholikentages

Die zentralen Ereignisse des Katholikentages waren die Forumsgespräche. Insgesamt

fanden in Essen sechs Foren zu unterschiedlichen Themenbereichen statt,
die in vier bis sechs Forumsgespräche unterteilt und jeweils durch zwei Referate

eingeleitet wurden. In den Foren wurden die grossen, oftmals abstrakten Themen

heruntergebrochen auf «die kleine, konkrete und eckige Welt der vielen Fragen,
Proteste, Postulate, auch der Kümmernis und der Ratlosigkeit.» Die Gespräche,
resümierte im Nachhinein die Herder Korrespondenz, litten nicht selten an
falscher Auswahl der Podiumsgäste, der Themen selbst, an Intoleranz und an
unübersichtlicher Organisation. «Überintellektuell, protestantisch kalt, das waren
die Gespräche nicht. Ein bisschen verwirrt schon, aber vor allem lebhaft.»82

Doch wurde überall das Bemühen spürbar, dem Bedürfnis nach offener Diskussion

entgegenzukommen. Die Organisatoren des Katholikentages waren
allerdings zwischen der propagierten Offenheit und der Angst vor ihr hin- und
hergerissen.83 Letztlich war in Essen nichts anderes geschehen, als dass man die

Diskussionen, die nur wenige Jahre zuvor in der Konzilsaula von St. Peter

stattgefunden hatten, nach unten verlagert hatte. In der Vorbereitung war durch
das Komitee darauf geachtet worden, dass man den Boden kirchlicher Lehre
nicht verliess. Die Referenten hatten ihre Beiträge zuvor einzureichen. Zudem
sollten die im Vorfeld erarbeiteten 1 '770 Fragen einer gewissen Lenkung dienen.
Es sollte sich erweisen, dass diese Mittel ihren Zweck verfehlten und sich die

Teilnehmer, gleichsam in einem Akt von «unten», dieser vorgegebenen Ordnung
stillschweigend entledigten.84

80 Franz Hengsbach. Zuerst das Reich Gottes - mitten in dieser Welt?, in: Mitten in dieser Welt
(wie Anm. 1). 607-611. 610.
Siehe Hengsbach. Zuerst das Reich Gottes - mitten in dieser Welt? (wie Anm. 80). 61 Of.

82 Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 449.
8j Siehe Gorlas. Umfunktionierter Katholikentag (wie Anm. 63), 269.
84 Siehe: Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance für die Kirche (wie Anm. 28).



Der Essener Katholikentag 1968 67

Das Forum «Diese Welt und Gottes Wort»

Das erste Forum stand unter dem Thema «Diese Welt und Gottes Wort». Der
Direktor des Katholischen Bibelwerkes in Stuttgart, Otto Knoch, nahm in seinem

Einleitungsreferat über «Die Welt im Wort der Bibel» deutlich Stellung für einen

weltbejahenden Glauben, gegen eine Weltflucht, die ob der vielfachen Probleme
und Schwierigkeiten nicht selten die naheliegendere Lösung zu sein scheine.

«Gestalter der Geschichte der Welt ist der Mensch unter der Verantwortung Gottes.

[...] Die Bibel weiss nichts von einer Zerstörung dieser Welt als Endziel der
Geschichte, im Gegenteil, sie kann sich die Erlösung nur als endgültige Rettung
und Vollendung des Schöpfungswerkes Gottes vorstellen.»85

Gottes Menschwerdung in Jesus Christus, die Knoch als «Einweltlichung Gottes»

beschrieb, sei die Rettungstat, welche die «heilende Macht des göttlichen
Lebens» verströme. Die Heilstat Gottes fordere aber den Menschen auch zur
Handlung heraus, der wie Christus der Welt und den Menschen zu dienen habe.

Gelebte Caritas und Christusnachfolge sei die Aufgabe des Gläubigen, der sich
nach seinen Möglichkeiten an diesem «Welt- und Schöpfungsaufgaben» beteiligen

solle.86

Der damalige Münsteraner Pastoraltheologe Norbert Greinacher, schloss sich
mit seinem Referatsthema «Ja zur weltlichen Welt» an. Im Unterschied zu den

heidnischen Religionen bedeute die christliche Botschaft eine «grundsätzliche
Entgöttlichung der Welt, eine Entzauberung und Entmythisierung.»87 Nach
einem geschichtlichen Durchgang warnte er vor einer Banalisierung des kirchlichen

Bereiches, so zum Beispiel in der Liturgie. Doch plädierte er für eine
verständliche und zugleich feierliche Gestaltung der Liturgie: «Der Glaube muss
weltlicher und menschlicher verkündet werden, damit er wieder wirklich zu Gott
hinführen kann.»88 Zugleich trat er für eine offene Kirche ein, die erkenne, dass

sie nicht um ihrer selbst Willen existiere, sondern um der Menschen willen. Die
«katholischen Ghettos» müssten überwunden werden. Greinacher scheute sich
auch nicht, die katholische Vereine jeder Couleur als auf sich selbst zentriert und
daher an sich fehl am Platze zu kritisieren. Nur wenn sie für die Menschen einen
Dienst erfüllten, hätten sie ihre Berechtigung. Mutig darf man rückblickend seine

Forderungen nennen, die Geldmittel und die Energie, die für den Erhalt der
Konfessionsschule aufgewandt wurden und werden, nicht weiter «für katholische
Sonderinteressen einzusetzen, sondern sich darum zu bemühen, unser gesamtes
Schul- und Bildungswesen in der Bundesrepublik besser zu gestalten.»89
Aufgabe der Christen sei es, sich überall für Frieden, Versöhnung und soziale Ge-

5
Otto Knoch, Die Welt im Wort der Bibel, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 174-184.
177.

86
Siehe Knoch. Die Welt im Wort der Bibel (wie Anm. 85), 181-184.
Norbert Greinacher, Ja zur weltlichen Welt, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 185—

200, 188.

Greinacher, Ja zur weltlichen Welt (wie Anm. 87). 196.
Greinacher. Ja zur weltlichen Welt (wie Anm. 87), 198.



68 Florian Heinritzi

rechtigkeit einzusetzen. Katholiken müssten mehr als alle anderen mit allen, die

guten Willens sind, für eine bessere Welt arbeiten und dabei Vorurteile gegenüber

bestimmten Personengruppen über Bord werfen.90

Die Podiumsgespräche, die sich an die beiden Einleitungsreferate anschlössen,

waren unerwartet gut besucht. 600 Personen nahmen an dem Gespräch des

ersten Tages teil, das sich der Frage stellte, ob das Neue Testament weltfeindlich
sei. Der grosse Wille, sich aktiv am Diskussionsgeschehen zu beteiligen,
manifestierte sich in der schon nach zwanzig Minuten artikulierten Forderung, die
Diskussion für das Auditorium zu öffnen. Dem wurde stattgegeben und nach

einigen Anlaufschwierigkeiten spielte sich eine gewisse Debattenkultur ein.

Inhaltlich wurde das Neue Testament als ein «Dokument seiner Zeit verstanden

[...], in dem sich der Glaube der Urkirche in vielfältiger Weise dokumentiere.»91

Die weltfeindlichen Tendenzen des Neuen Testaments würden nicht zum
Kern der Botschaft Jesu gehören, was zu der Frage führte, wie man all die
Jahrhunderte hindurch die christliche Weltbejahung hatte übersehen können.

«Das recht unergiebige Hin und Her der Diskussion führte schliesslich zu der
allgemeinen Feststellung, dass es kein geschichtsenthobenes Verständnis der Schrift
geben könne und die jeweiligen personalen und kulturgeschichtlichen Voraussetzungen

der Schriftinterpretation zu berücksichtigen seien.»92

Am zweiten Tag beteiligten sich noch 400 Besucher an der Fortsetzung der
Diskussion. Um die zum Teil chaotischen Diskussionen des Vortages zu vermeiden,
wurden Fragen und Beiträge nur noch schriftlich zugelassen. Von der Weitabgewandtheit

der Wüstenväter sprang die Diskussion offenbar sehr schnell auf die

Aufgaben und das Selbstverständnis der kirchlichen Orden in der Gegenwart.
Diese, so bezeugte es eine Klosterschwester aus dem Auditorium, hätten die
Zeichen der Zeit erkannt und würden dem Auftrag des Konzils folgend sich
zunehmend der Welt öffnen. Dagegen wurde wiederholt darauf verwiesen, dass ein

gewisses Mass an Weltdistanz auch dem Christentum von jeher eigen sei.

Im zweiten Forumsgespräch «Kommt das Reich Gottes durch Evolution?»
mit 700 Teilnehmern wurde zunächst der Versuch unternommen, die Begriffe
«Evolution» und «Reich Gottes» zu klären. Im ersten Fall einigte man sich darauf,

dass die Evolution noch nicht zu Ende, sondern im Gegenteil wesenhaft zu-
kunftsbezogen sei. Schwieriger gestaltete sich die zweite Frage. Konsens erzielte

man darüber, dass das Reich Gottes sich in Raum und Zeit vollziehe und, weil
«beide andauern, [es] noch im <Werden>»93 sei. Der Mensch könne in den Evolu-
tionsprozess eingreifen, diesen aber nicht abbrechen. Die Schöpfung werde durch
die Evolution weitergetrieben. Hinsichtlich der Frage, inwieweit der Mensch

berechtigt sei, die Evolution zu steuern, ja zu manipulieren, bejahten die Teilnehmer

ausdrücklich die Erlaubtheit der Manipulation von Erbanlagen. Die dafür
nötigen Kriterien würden sich aus dem Dekalog ergeben, beziehungsweise müss-

Siehe Greinacher, Ja zur weltlichen Welt (wie Anm. 87). 199 f.
Bericht über das Forumsgespräch, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 206
Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 450.
Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1 217.



Der Essener Katholikentag 1968 69

ten näher von der künftigen moraltheologischen Forschung bestimmt werden.

Mit der Frage jedoch nach den Gefahren einer irreversiblen Schädigung der
Erbsubstanz waren die Gesprächsteilnehmer, so die der Bericht der «Herder
Korrespondenz» «offensichtlich überfordert».94

Das Forumsgespräch «Naturwissenschaft und Glaube» fand an beiden
Veranstaltungstagen 700 Zuhörer. Die anwesenden Naturwissenschaftler bestimmten
schon bald das Podiumsgespräch. Ihr wissenschaftliches Arbeiten wurde als

«messendes» charakterisiert. Der Mensch finde die Grenze seines Handelns da,

wo er an die Freiheit des anderen stosse. Diese Erkenntnis, die sich eigentlich
schon in Kants kategorischem Imperativ hätte finden lassen, führte schliesslich

zu der Frage, ab wann der Mensch im vollen Sinne Mensch sei. Biologisch konnte

die Frage nicht klar beantwortet werden, theologisch sei «die Fähigkeit, mit
dem Schöpfer in eine Beziehung einzutreten [...], ein Mass für das Menschsein.»

5 Auch das Verhältnis von Autorität in Naturwissenschaft und Theologie
wurde dahingehend beantwortet, dass es in der Naturwissenschaft nur die Autorität

der Überzeugung, im kirchlichen Bereich aber die des sich aus der kirchlichen
Tradition speisenden Lehramtes gebe. Letztlich kam man bei dem Bemühen,
Naturwissenschaft und Glaube in eine Synthese zu bringen, zu dem eindeutigen
Ergebnis, dass dies nicht möglich sei. Doch auch Abgrenzungen und die Vermeidung

eines Dualismus erwiesen sich als schwierig.
Das letzte Forumsgespräch befasste sich mit den evangelischen Räten und

konnte die grösste Teilnehmerzahl aufweisen. Zwischen 1 '200 und 1 '500 nahmen

daran teil.96 Zuerst beschäftigte man sich mit der biblischen Begründung der

evangelischen Räte. Vor allem Armut und Gehorsam wurden heftig diskutiert.
Die Begründung der Räte liege im Freiwerden für Gott und den Nächsten, besonders

die Dienstfunktion für andere sei für die Ordensleute von besonderer Bedeutung.

Die Provokation, die die evangelischen Räte für die durchschnittliche
Bevölkerung bilden würden, sei als eine Provokation der vollkommenen Hingabe
an den Nächsten zu verstehen. In der Diskussion wurde klar, dass vor allem
junge Leute zwar durchaus bereit waren, sich in ein Ordensleben zu fügen, sie

jedoch die konkrete Gestalt der evangelischen Räte mehrheitlich ablehnten und
eine «Entmythologisierung» forderten. Das breit besprochene Armutsgelübde
müsse seinen Massstab in den Anschauungen und in der Wirtschaftstruktur der

jeweiligen Zeit finden. Dies führte zu der Frage, ob durch die Institutionalisierung

des Ordenslebens, dieses nicht Gefahr laufe, unglaubwürdig zu werden, da

gelebte Armut in einer reichen Umgebung keine existenzielle Bedrohung dessen
mehr darstelle, der die Armut lebte. Hat die Armut, wie sie heute gelebt wird,
noch Verkündigungscharakter? Was den Gehorsam anbelangt, könne nicht völlig
demokratisiert werden, doch sei der Gehorsam eine Sachfrage, bei der gemeinsam

nach einer angemessenen Lösung gesucht werden müsse. Klösterliche Herr-

Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49). 450.
95 Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 237.

Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 244: Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen
(wie Anm. 49). 451.



70 Florian Heinritzi

Schaftsformen unter dem Deckmantel des Gehorsams hingegen wurden strikt
abgelehnt.97 Hier wurden deutlich Tendenzen sichtbar, kirchliche Ämterstrukturen

zu verflachen und die Möglichkeiten, die das Konzil eröffnet hatte, zu nutzen.

Das Forum «Ehe und Familie»

Das zweite Forum mit dem Thema «Ehe und Familie» hatte durch die Enzyklika
Humanae vitae eine enorme Brisanz erhalten. Es stand im Mittelpunkt des

Interesses. Mit bis zu 5'000 Teilnehmern war es das meistbesuchte Forum des

Katholikentages. Die Enzyklika war nach der Euphorie, die das Konzil ausgelöst
hatte, «der dicke Wermutstropfen in dem Taumelbecher der Begeisterung.»98

Dies mag dazu beigetragen haben, dass in Essen eine so breite «Diskussion um
Freiheit, Autorität und Gewissen» stattfand, «die manche erschreckte, anderen
aber sogar als eine Fügung des Geistes erschien, weil die Frage nach der brüderlichen,

mitverantwortlichen und kollegialen Kirche so oder so schon lange
anstand.»99 Hier wurde besonders deutlich, was den ganzen Katholikentag
bestimmte und was Mario von Galli rückblickend konstatierte: «Es ging in
verschiedenen Variationen letzten Endes immer nur um eines: die Autorität in der

Kirche, ihre Struktur und Strukturen.»100

Das erste Eingangsreferat hielt Georg Scherer, Professor für Philosophie an
der Pädagogischen Hochschule Ruhr, zu dem Thema «Ehe auf dem Prüfstand».
Zunehmend habe sich in den zurückliegenden Jahren im katholischen Raum ein
Eheverständnis durchgesetzt, dass den Zweck der Ehe nicht mehr rein in der

Zeugung und Erziehung von Nachkommen sehe, sondern dass das liebende
Verhältnis der Ehegatten einen ebensolchen Ehezweck darstelle. Das Leben der
christlichen Ehepartner empfange seine tragende Floffnung aus dem Zitat, das

der Referent aus dem Buch Kohelet gewählt hatte. Die Eheleute könnten ihr «Leben

mit Chrisms verborgen in Gott [sehen], wenn aber Christus, unser Leben,
hervortreten wird vor aller Augen, so werdet auch ihr hervortreten in Herrlichkeit»101.

Diese Hoffnung, so Scherer, bilde den letzten tragenden Grund ehelicher

Treue.1 " In der Ehe gehe es um ein Füreinanderdasein, von dem die
Pastoralkonstitution deutlich gesprochen habe. Die sexuelle Vereinigung von Mann
und Frau, sei ein Akt, in dem man Frieden erlangen könne. «Den Frieden erlangt,
wer inmitten einer heillosen und zerstrittenen Welt einen Raum findet, in dem
die Ahnung einer möglichen Ganzheit der Welt und des Einklangs aller Dinge

Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 245-248.
98 Bernhard Hanssler, Vielfalt der Wege und Formen der Laienarbeit in der Kirche nach 1945,

in: Kehrt um und glaubt- erneuert die Welt. 87. Deutscher Katholikentag vom 1. September
bis 5. September in Düsseldorf, Paderborn 1982, 293-303, 296.

'''' Eisner, Essen war anders (wie Anm. 1 29.
Galli, Der Essener Katholikentag eine Chance für die Kirche (wie Anm. 28).

I0' Kohelet 3,3 f.
" Siehe Georg Scherer. Ehe auf dem Prüfstand, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 249-

263, 253.



Der Essener Katholikentag 1968 11

durchbricht.»10"' Liebe und Sexualität sollten sich gegenseitig umfassen. Der
Mensch solle seine sexuellen Kräfte nicht beherrschen, sondern in sein Leben

integrieren. Die sexuelle Begegnung wäre dann die Verwirklichung der ehelichen

Liebe.
In seiner Analyse der Enzyklika behandelte Scherer vor allem zwei

Fragenkomplexe. Zum einen die Verantwortung der Eltern bezüglich der Zahl ihrer
Kinder und zum anderen die Frage nach den sittlich erlaubten Methoden der

Empfängnisregelung. Zum ersten zitierte er vor allem aus Gaudium et spes, um
darzulegen, dass es unter den modernen Zeitumständen Gründe geben könne, die
eine Geburtenregelung rechtfertigten. Die Beantwortung des zweiten Themenkreises

eröffnete er mit der berechtigten und passenden Anmerkung, dass die

Frage nach der Methode der Empfängnisverhütung eigentlich sekundär sei und
dass die Christen in einer Welt, die von Hunger, atomarer Bedrohung und
ideologischen Regimen bedroht sei, Gefahr liefen, angesichts endloser Diskussionen
zu dieser Thematik ihre Glaubwürdigkeit zu verlieren. Was nun die Methodenwahl

anbelange, gehe es darum, das Wohl des einzelnen Menschen im Blick zu
haben. Hier gelte es zu bedenken, dass die Verhinderung einer Schwangerschaft
nur dann erlaubt sei, wenn ernsthafte Gründe dafür sprächen. Zwinge man den
Menschen aber dazu auf eine geschlechtliche Vereinigung zu verzichten, um
eine Schwangerschaft zu verhindern und sei ihm dies nicht rational vermittelbar,
so führe diese erfahrene Sinnlosigkeit der sexuellen Enthaltsamkeit dazu, dass

der Mensch diese Verpflichtung nicht auf sich nehmen könne. Die Argumentation

der Enzyklika, dass sich jemand zum Herrn über das Leben mache, der in
den Zeugungsablauf eingreife, sei in der Argumentationsstruktur inkonsequent,
da dies auch für den zutreffe, der die unfruchtbaren Perioden nutze. Die Befürchtung

des Papstes, dass der Gebrauch empfängnisregelnder Mittel einer sexuellen

Zügellosigkeit Vorschub leiste, sei kein Argument gegen diese Mittel an sich, da
eine Sache, die in falscher Weise verwendet werden könne, ebenso gut auch in

guter Weise zur Anwendung kommen könne. Scherer forderte am Schluss seiner
Rede: Der Geschlechtsakt müsse stets von Liebe getragen sein, die Ehepartner
dürften den Akt nicht ohne ernsten Grund seiner Frucht berauben und sie sollten
jene Methode wählen, welche ihre sexuelle Vereinigung am wenigsten der Sprache

der Liebe beraube.104

Das erste Forumsgespräch zu diesem Themenfeld stand unter dem provozierenden

Titel: «Ehe 2x1 - sonst nichts?». Es fand wegen des erwarteten und
eingetretenen Andrangs in der grössten Halle statt, die zur Verfügung stand.
Doch mit rund 4'000 Teilnehmern war auch diese bald überfüllt. Dass bei
diesem Thema kritische Stimmen von Anfang an gut vernehmbar waren, war zu
erwarten. Eine Gruppe von Mitgliedern des «Kritischen Katholizismus» hatte
Spruchbänder mit Parolen dabei wie «Sündig statt mündig», «Gehorsam und
neurotisch» oder «Sich beugen und zeugen». Das Entrollen dieser Spruchbänder
wurde von lang anhaltendem Beifall begleitet. Dies darf als Beweis dafür ge-

103
Scherer, Ehe auf dem Prüfstand (wie Anm. 102). 255.
Siehe Scherer. Ehe auf dem Prüfstand (wie Anm. 102), 262 f.



72 Florian Heinritzi

nommen werden, dass die Anliegen, die diese Gruppe vorbrachte, nicht nur die
Ansichten einer vor allem linksorientierten Minderheit waren, sondern von einer
breiten Basis der kirchlich engagierten Laien mitgetragen wurden. Die Anfragen
an die Autorität des kirchlichen Lehramtes waren hier wohl am deutlichsten zu
vernehmen. Der mündige Christ, und als solcher dürften sich die Teilnehmer in
Essen überwiegend verstanden haben, war nicht weiter gewillt, kirchliche
Verhaltensregeln im Bereich der Sexualmoral unhinterfragt zu akzeptieren. So trug
ein Flugblatt die Überschrift «Alle reden von der Pille, wir reden von der Autorität!»105

Auch die Forderung, der Liebe leiblichen Ausdruck zu geben, selbst

wenn die beiden Geschlechtspartner nicht verheiratet seien, wurde erhoben, denn

auch Ehe müsse eingeübt werden. Eine sittliche Beurteilung des vorehelichen
Aktes müsse unterscheiden zwischen reiner Triebbefriedigung, auf Freundschaft
basierendem Zusammensein und dem Verhältnis zweier Verlobter, die aus

schwerwiegenden Gründen noch nicht heiraten könnten. Eine bloss kasuistische

Beurteilung sei unchristlich. Dabei spiele die Verantwortung eine grosse Rolle,
da ein Freibrief für schrankenlose Sexualität nicht ausgestellt werden könne.
Diese Meinung wurde in der später stattfindenden Diskussion, die vor allem von
Jugendlichen getragen war, erneuert. Auch über die Sexualität hinaus wurde dafür

plädiert, bei wirklich gescheiterten Ehen Kompromisslösungen zu ermöglichen.
An der Enzyklika wurde vor allem kritisiert, dass der Naturbegriff, der ihr

zugrunde liege, überholt sei, da Kultur und Zivilisation den Menschen prägten und
nicht die «reine» Natur an sich. Zentral sei ein echtes Bemühen um Liebe und

Partnerschaft, was eine verantwortungsvolle Entscheidung vor Gott, dem

Ehepartner und dem Kind sittlich verantwortbar werden lasse. Die Teilnehmer des

Forums entschlossen sich zu einer Resolution, die über die Bischofskonferenz
dem Papst übergeben werden sollte und die besagte, dass die Unterzeichner in
diesem Punkt der Lehre der Enzyklika nicht gehorchen könnten, sondern im
Gegenteil eine Revision dieser Lehre forderten.106 Hier zeigte sich ein deutlicher
Autoritätskonflikt! Humanae vitae versuchte «Normen zu urgieren [...], die
faktisch kaum mehr plausibel zu machen [waren] und auch innerkirchlich auf breiten

Widerspruch»107 stiessen. Hier meldete sich ein Katholizismus zu Wort, der
anders, als bisher üblich, «nach neuen Formen der kirchlichen Entscheidungs-

prozesse [verlangte], die, demokratischer konstituiert, den Räten der Priester und
Laien Mitgestaltung und Mitverantwortung einräumen sollten.»10

Der Münchner Moraltheologe Johannes Gründel, der aus Protest gegen die

Enzyklika gar nicht nach Essen kommen wollte, - er kam erst, nachdem ihm
Kardinal Döpfner zugesagt hatte, die deutschen Bischöfe würden noch vor dem

Katholikentag eine Erklärung herausgeben, welche eine von der Enzyklika
abweichende Gewissensentscheidung tolerieren werde, was dann in Königstein auch

105 Gorlas. Umfunktionierter Katholikentag (wie Anm. 63), 270.
106 Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 281-283.
1117

Klaus Schatz, Kirchengeschichte der Neuzeit II, Düsseldorf31999. 193.
8

Siehe Hurten. Spiegel der Kirche - Spiegel der Gesellschaft? (wie Anm. 4),



Der Essener Katholikentag 1968 73

geschah109 - fasste die Diskussion wie folgt zusammen: Die kirchliche Lehre
dürfe nicht einfach übergangen werden, dennoch scheinen Lehre und Glaubens-
bewusstsein des Gottesvolkes mit dieser Lehre nicht mehr vollständig einig
gehen zu können. Die Kritik sei Zeichen einer Bewusstseinsbildung, die eine

Verpflichtung zur Weiterführung der Sachdiskussion sei. Es gehe weder um ein
Ja oder Nein zur kirchlichen Autorität, noch um ein Ja oder Nein zur Kirche und
dem Papst. Die Diskussion könne nicht durch disziplinare Entscheidungen
abgewürgt werden. Es sei Pflicht des Christen, die zustimmende Annahme der

Enzyklika durch einzelne Katholiken respektierend anzuerkennen. Doch auch die
gegenteilige Position, wenn sie ehrlichen Gewissens gewonnen werde, sei

berechtigt. Aufgabe der in der Verkündigung stehenden Theologen sei es, die Gläubigen

unzweideutig über die päpstliche Lehre zu unterrichten, ohne die Kritik zu
verschweigen und eine falsche Sicherheit vorzutäuschen. Das letzte Wort, so

Gründel, sei in dieser Frage noch nicht gesprochen.110

Das zweite Forumsgespräch behandelte die Thematik «Familie zwischen
Beruf und Freizeit». Mit 200 Personen war es deutlich schlechter besucht. Im
Mittelpunkt stand die Diskussion über den Wert der Freizeit in einer von Arbeit
geprägten Welt, vor allem auch für die Hausfrauen. Familien sollten ihre Freizeit
sowohl gemeinsam als auch getrennt verbringen, was ebenso für die Hobbys zu
gelten habe. An Staat und Gesellschaft wurde die Forderung herangetragen,
kinderreichen Familien adäquate Erholungsmöglichkeiten zu bieten, die sich diese

wegen der hohen finanziellen Belastung sonst nicht leisten könnten. Darüber
hinaus gelte es Vorurteile gegenüber Familien, die dem klassischen Familienbild
nicht entsprächen, abzubauen und diese ebenso zu behandeln, wie die klassischen

Familien auch.1"
Das dritte Forumsgespräch behandelte die «Herausforderung Mischehe», zu

dem circa 2'000 Teilnehmer kamen. Die Vertreter der Gruppe «Kritischer
Katholizismus» verlangten gleich zu Beginn die Öffnung der Diskussion für das

Auditorium. Ausgehend von der ökumenischen Öffnung auf und nach dem Konzil

sowie der Faktenlage, dass jede zweite bis dritte Ehe eines Katholiken in der

Bundesrepublik eine Mischehe sei, wurde die Frage aufgeworfen, ob angesichts
der Zahl solcher Ehen, die kirchliche Mischehenpolitik nicht völlig versagt habe.

Ihr Ziel, Mischehen zu verhindern, sei nicht nur nicht erreicht, sondern habe

darüber hinaus auch noch zu mehr ungültigen Ehen geführt. Hier kamen konkrete

ökumenische Probleme in den Blick. Nicht nur die Trauung selbst, für die eine
überkonfessionelle Anerkennung gefordert wurde, wenn bestimmte Bedingungen
erfüllt waren, sondern auch die Frage der Konfession der Kinder sei von dieser
innerkirchlichen Schwierigkeit betroffen. Es gelte stattdessen, eine ökumenische
Spiritualität zu entwickeln. Ein evangelischer Pfarrer ging soweit, zumindest im
Rahmen der Eheschliessung die Zulassung der Abendmahlsgemeinschaft zu fordern.

Siehe Konrad Hilpert (Hg.). «Die Weisheit ist ein menschenfreundlicher Geist.» Akademische

Feier zum 80. Geburtstag von Prof. Dr. Dr. h.c. Johannes Gründel, (LMUniversum 8)
München 2010. 59f.
Siehe Ehe=2x. 1 - sonst nichts, in: Ruhrwort, 10(1968). 4.

' ' '
Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1 289-291.



74 Florian Heinritzi

Eine gemischtkonfessionelle Ehe sei im Übrigen auch ein Feld der Bewährung

für die ökumenische Gesinnung der beteiligten Kirchen, ja sie könne das

Bewusstsein für die eschatologische Form der Kirche stärken. Da nach der Lehre
des Konzils in der Taufe ein Zeichen fundamentaler Einheit liege, seien darin
nicht nur die einzelnen Christen verschiedener Konfessionen verbunden, sondern
auch deren Gemeinschaften. Infolgedessen verlangten die Gesprächsteilnehmer
eine ökumenische, vorurteilsfreie Mischehenseelsorge und am Schluss der
Veranstaltung formulierten sie abermals eine Eingabe, die die Bischofskonferenz
nach Rom weiterleiten sollte. Sie beinhaltete die Forderung, das Mischehenrecht

zu überarbeiten, da es nicht der Ökumene diene und auch nicht dem Geist des

Konzils entspreche. Es sollte den Ehepartnern freigestellt werden, in welcher
Konfession sie die Ehe schliessen und ihre Kinder zu erziehen wünschten. Auf
ihr Verlangen hin sollten Geistliche beider Konfessionen an der Trauung teilnehmen.

Ausserdem wurde eine Überarbeitung des Kirchenrechts gefordert, bis
dahin aber eine grosszügige Handhabung der Dispensmöglichkeiten."

Das Zusammenwirken beider Konfessionen war auch Gegenstand der Haupt-
kundgebung des Katholikentags, die am Sonntag, dem 8. September, stattfand
und an der auch der damalige Präsident des Deutschen Evangelischen Kirchentages,

Richard Freiherr von Weizsäcker, teilnahm. Er betonte, dass die Aufgaben,
die Protestanten wie Katholiken in dieser Welt hätten, dieselben seien. «Wir
haben dasselbe Wort Gottes zu verkündigen, denselben Hunger zu bekämpfen,
denselben Frieden zu sichern und dieselbe Gerechtigkeit zu verwirklichen.»"3
Beide Kirchen müssten sich den ernsten und in dieser Zeit so virulenten Fragen

von Ehe und Familie stellen. Da beide Kirchen mit denselben Aufgaben zu tun
hätten, verbänden sie auch dieselben Schwierigkeiten. Die daraus sich ergebende
Konsequenz zog Weizsäcker folgerichtig: «Unserer Generation ist es aufgetragen,
mit dem ökumenischen Zeitalter in der Christenheit Ernst zu machen.»"4 Das

meine nicht eine Einheitskirche, sondern ein Ernstnehmen in der Andersartigkeit.
Grosse Beachtung fand schliesslich das Forumsgespräch «Ratlose Eltern -

rebellische Jugend». Mit 4'000 Teilnehmern war es im Rahmen des Forums «Ehe
und Familie» das zweitbest besuchte des ganzen Katholikentages. Die Diskussion

war von Anfang an für das Auditorium geöffnet, was zu einem unkontrollierten
Meinungsaustausch führte, der ungeübt und bisweilen überspritzt von statten ging.

Zu Beginn wurde über angemessene Erziehungsmethoden diskutiert. Lehrer
wiesen darauf hin, dass nicht machtvolle Autorität, sondern Sachdiskussion das

Regulativ für die Entwicklung einer autonomen Persönlichkeit sein müsse. Die
aus der Herrschaft resultierende Abhängigkeit erziehe autoritätsgläubige Charaktere,

die ihrerseits eine irrationale autoritäre Ordnung erhalten wissen möchten.
Nur eine (Erziehung zur Freiheit) könne den Teufelskreis durchbrechen."5 Die
Tendenzen antiautoritärer Kindererziehung machten offenbar auch vor dem Ka-

Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 298-300.
Richard von Weizsäcker. Ansprache, in: Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 645.
Weizsäcker, Ansprache (wie Anm. 113), 645.

113 Siehe Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1), 305.



Der Essener Katholikentag 1968 75

tholikentag nicht Halt. Eltern hätten viel zu oft ihr eigenes Prestige und weniger
das Wohl des Kindes im Blick. Um aber die andere Sicht und Erfahrung von
Kindern und Jugendlichen teilen zu können, müssten die Eltern auch und gerade
in Spannungszeiten die Nöte, Probleme und Vorstellungen ihrer Kinder ernst
nehmen, so Teilnehmer der Diskussion. Es solle in den Familien auch darauf
geachtet werden, dass Ungehorsam möglich sein müsse. Jugendliche Teilnehmer
vertraten die Ansicht, dass die Ursache der Studentenunruhen auf Probleme der
staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung zurückgingen, besonders im immer
autoritativer werdenden politischen System der Bundesrepublik, das sich unter
anderem durch den «Einsatz brutaler Gewalt gegen kritische Minderheiten; [...]
Wirkungslosigkeit des Rechts auf freie Meinungsäusserung»"6 auszeichne. Die
ausufernde Diskussion führte dazu, dass die Autoritätsprobleme in der Kirche gar
nicht mehr diskutiert werden konnten. Ausserdem blieb die Diskussion immer
wieder an bestimmten Begriffen hängen, wie dem der Schule, der Hochschule oder
der Freiheit. Auch wenn sich die Generationen in dieser Diskussion oft
unversöhnlich begegneten, so gelang es am Ende doch eine gemeinsame Resolution zu
verabschieden, die für einen Dialog vor allem auch in der Kirche eintrat."7

Vier weitere, hier nicht weiter behandelte Foren beschäftigten sich mit den
Themenkreisen «Kultur», «Wirtschaft und Gesellschaft», «Unser Staat» und
«Friede und Völkergemeinschaft».

Bilanz und Ausblick

Rückblickend gewinnt man den Eindruck, dass die Leitung der Foren über weite
Strecken mit ihrer Aufgabe überfordert war. Hatte man mit einem derartigen
Ausbruch demokratischen Selbstverständnisses bei den Teilnehmern des

Katholikentages nicht gerechnet, oder hatte man schlicht die Sprengkraft mancher
Themen unterschätzt, die sich angesichts der kirchlichen wie weltpolitischen
Gemengelage geradezu aufdrängten? Sicher war vieles, was Essen prägte und den

Rahmen des Katholikentages bildete, nicht vorhersehbar gewesen. Die
Niederschlagung des Prager Frühlings ebenso wenig wie die sich nachhaltig ins
Gedächtnis brennenden Studentenproteste, die teilweise gewaltsam ausgetragen
wurden. Hinzu kam der Vietnamkrieg, in dem die Vereinigten Staaten von
Amerika zusehends an Rückhalt verloren. Die Hungerkatastrophe in Biafra zu
Beginn des Jahres 1968 war ebenso prägend wie die Ermordung von Martin Luther
King und des amerikanischen Präsidentschaftskandidaten Robert F. Kennedy.

So fand der Essener Katholikentag in einer Atmosphäre statt, die innerkirchlich

durch die Rezeption des Konzils und der damit verbundenen Spannungen
gekennzeichnet war. Dieser Aufbruch, schlug sich in der grossen und wohl
unerwarteten Beteiligung der Gläubigen nieder, und manifestierte sich in basisdemokratischen

Willensäusserungen. Essen forderte eine zeitgemässe Entwicklung der
kirchlichen Strukturen, zu der wesentlich die Verwirklichung der Gremien des

Mitten in dieser Welt (wie Anm. 1). 307.
117-Siehe Der 82. Deutsche Katholikentag in Essen (wie Anm. 49), 454.



76 Florian Heinritzi

Laienapostolats, wie beispielsweise der Pfarrgemeinderäte, gehörte. Gleiches
kann von der in Essen immer wieder erhobenen Forderung gesagt werden, ein
deutsches Nationalkonzil oder eine Nationalsynode einzuberufen. Frucht dieser

Forderung war die ab 1971 in Würzburg stattfindende Gemeinsame Synode der

Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland, doch wurde sie nicht in Essen

beschlossen, noch waren in Essen konkrete Beschlüsse oder Ideen dazu verabschiedet

worden."8 Zugleich war diese Zeit eine Zeit grosser politischer und
gesellschaftlicher Umbrüche, geprägt durch den Kalten Krieg und eine Generation, die

tradierte Gesellschaftsformen in Frage stellte und radikal nach neuen Wegen suchte.

Dies alles prägte den Essener Katholikentag direkt wie indirekt. Dass man
beim Lesen des offiziellen Tagungsbandes mitunter den Eindruck gewinnen
kann, man habe eher um des Diskutierens willen diskutiert und nicht selten

Allgemeinplätze und Binsenweisheiten ventiliert, ist sicher kein Spezifikum dieser

Versammlung. Doch die Tatsache, dass nun endlich Diskussionen zustande

kamen, in denen kontroverse Meinungen offen aufeinanderprallen und auch ohne

Scheu den kirchlichen Amts- und Würdenträgern vorgetragen werden konnten,
bedeutete ein Zeichen der Öffnung, das ebenso als Frucht des Konzils zu werten
ist, wie als Ausdruck einer Gesellschaft, die 19 Jahre nach Gründung der

Bundesrepublik sich in die Spielregeln gelebter Demokratie eingefunden hatte. Es

ging vielen in Essen darum, der Kirche Gestalt und Handlungsweise zu geben,
die der damaligen gesellschaftlichen Situation entsprach."9

Joachim Giers. Katholikentage im Wandel von Gesellschaft und Kirche. Notizen zum
gesellschaftlichen Ordnungsbild der deutschen Katholikentage seit 1948. in: Münchener
Theologische Zeitschrift [MThZ], 25 (1974), 214-234. 233.
Siehe Galli. Der Essener Katholikentag eine Chance für die Kirche (wie Anm. 28).



Der Essener Katholikentag 1968 11

In Frage gestellte kirchliche Autorität - Der Essener Katholikentag 1968

Der 82. Deutsche Katholikentag, der 1968 in Essen stattfand, war geprägt von kirchlichen wie
gesellschaftlichen Umwälzungen. Das Zweite Vatikanische Konzil wollte die Kirche zur
modernen Welt hin öffnen. Dieser Geist prägte Essen. Hinzu kamen die Studentenproteste mit
ihren sich gegen das «Establishment» richtenden Forderungen. Sie hatten grossen Anteil am
veränderten Klima dieses Katholikentages; ebenso die 1968 veröffentlichte Enzyklika Humanae

vitae zur Geburtenregelung, die zu vielfachen Protesten innerhalb und ausserhalb der Kirche

führte. Zum ersten Mal wurde in Essen Kritik am kirchlichen Lehramt offen vorgetragen
und eine wirkliche Mitbestimmung der Laien gefordert. Sowohl die Enzyklika als auch der
Wunsch nach Veränderung der hierarchischen Strukturen in der Kirche prägten Essen
nachhaltig. In turbulenten Diskussionen wurde deutlich artikuliert, dass die katholischen Laien
demokratische Strukturen und Mitbestimmung einforderten.

L 'autorité ecclésiale contestée - le Katholikentag à Essen en 1968

Le 82cmc Katholikentag allemand, tenu à Essen en 1968. fut marqué par des bouleversements
ecclésiastiques et sociaux. Le Deuxième Concile du Vatican aspirait à l'ouverture de l'Eglise
au monde moderne: Essen fut imprégné de cet esprit. Les protestations estudiantines et leurs
revendications contre ('«establishment» jouèrent également un rôle important dans l'altération
du climat régnant sur ce Katholikentag. La publication en 1968 de l'encyclique Humanae vitae
sur le contrôle des naissances provoqua de nombreuses contestations à l'intérieur comme à

l'extérieur de l'Eglise. A Essen, pour la première fois, le professorat ecclésial fut ouvertement
critiqué et une réelle codécision des laïcs exigée. L'encyclique et le désir de changer les structures

hiérarchiques au sein de l'Eglise marquèrent profondément Essen. Les laïcs catholiques
articulèrent clairement lors de turbulentes discussions leur exigence de structures
démocratiques et de codécision.

Church authority under challenge - The 1968 Katholikentag in Essen

The 82nd German Katholikentag, which took place in Essen in 1968, was characterized by
religious and social upheaval. The Second Vatican Council had hoped to open up the Church to the
modern world and the meeting in Essen was dominated by this spirit. Protesting students
making demands on the establishment had a significant effect on the atmosphere at the Katholikentag,

as did the encyclical on birth control, Humanae vitae. promulgated that same year,
which led to multiple protests both inside and outside the Church. It was in Essen that criticism
of the Magisterium was first expressed, and demands were made for lay members of the
Church to be able to participate in such matters. The encyclical and the desire for change in the
Church's hierarchical structures determined the character of events in Essen. In sometimes
turbulent discussions, there were clear calls for democratic structures and co-determination for the
Catholic laity.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Kirchentag - Congrèg de l'Eglise - Kirchentag, Humanae vitae, Proteste - protestations -
protests, in Frage gestellte Hierarchie - hiérarchie contestée - challenged hierarchy of the
church, Mitbestimmung der Laien - codécision des laïcs - co-determination by the laity.

Florian Heinritzi, Dipl.-Theol., wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Kirchengeschichte

des Mittelalters und der Neuzeit an der Ludwig-Maximilians-Universität München
und am DFG-Projekt zur Edition der englisch-französischsprachigen Briefkorrespondenz Ignaz
von Döllingers.




	In Frage gestellte kirchliche Autorität : der Essener Katholikentag 1968

