Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 104 (2010)

Artikel: "Auch so ein Alt-Achtundsechziger!" : Erlebnisbericht eines Zeitzeugen
Autor: Gasser, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-327758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-327758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Auch so ein Alt-Achtundsechziger!» —
Erlebnisbericht eines Zeitzeugen

Albert Gasser

Eine abendliche Runde in einer Theologenverbindung bei einem Fondue im Ad-
vent 2009. Im Gespréch fallt der Name eines promovierten Schweizer Theologen
und Priesters vorgeriickten Alters mit hervorragendem wissenschaftlichem,
kirchlichem und gesellschaftspolitischem Lebensausweis. Ein jungforscher Theo-
logiestudent provoziert darauf mit dem abschéitzigen Einwurf, dass der halt leider
ein Alt-Achtundsechziger sei. Diese unbedarfte Disqualifikation aus dem Mund
eines Griinschnabels verdrgert kurz die anwesenden dlteren Semester, wire aber
weiter auch nicht erwdhnenswert, wenn sie nicht ein vorhandenes Grundmuster
aktuellen innerkirchlichen Diskussionsverhaltens wiedergébe.

Es zirkulieren seit Jahren in einem gewissen und sicher kleinen Segment junger
katholischer Akademiker neostramme ultramontane Parolen, die vielleicht nur das
bekannte Generationenspiel wiedergeben. Wie auch immer. Bevor diese Doktrin
in der personlichen und beruflichen Lebensgestaltung nicht die Probe bestehen
muss, verpflichtet sie sowieso zu nichts. Ein weiteres, wiederum gewiss kleines
Segment heutiger Priesteramtskandidaten zdge im Priesterseminar am liebsten
wieder die Soutane an. Aber vom Loblied vergangener Zeiten werden nur selek-
tiv Strophen angestimmt. Der gesamte Inhalt einer Priestererziehung, wie sie noch
vor 50 Jahren mit leichten Nuancen iiberall und fiir alle verpflichtend war, wiirde
im Ernstfall von denselben Leuten als unzumutbar weit von sich gewiesen. Da
wird etwas romantisch verklirt, von dem man keine Ahnung hat. Ich komme
spdter nochmals auf diese Thematik zuriick.

Vor 1968 war 1958 und anschliessend das Konzil

1945 war in der katholischen Kirche im liturgischen und theologischen Bereich
sowie im Pfarreileben im westlichen Teil Europas keine eigentliche Zésur, nicht
einmal in Deutschland. Man konnte weitermachen und restaurieren, ruhiger als
bisher und weitgehend ungestort. Signifikant waren die politischen Aufbriiche der

SZRKG, 104 (2010), 9-33



10 Albert Gasser

katholisch geprédgten christlichen Parteien in der Tritt fassenden deutschen Bun-
desrepublik, in Italien, Frankreich und Osterreich, mit stark antikommunistischer
Stossrichtung. Mit Genugtuung nahm man auch in der katholischen Schweiz zur
Kenntnis, dass in der materiellen und moralischen Triimmerlandschaft nach dem
Zweiten Weltkrieg iiberzeugte und praktizierende Katholiken politisch ans Ruder
kamen: Adenauer in Westdeutschland, Schuman in Frankreich und De Gasperi in
Italien. Auch die (katholische) Konservative Volkspartei der Schweiz konsoli-
dierte sich nach dem Krieg. Die 50er Jahre bescherten dem Priester — und Ordens-
nachwuchs fortgesetzte Hochkonjunktur. In der Schweiz kam nochmals eine kul-
turkdmpferische Biese auf, hauptsidchlich um die konfessionellen Ausnahmearti-
kel. Der Ziircher Kantonsrat leistete sich im September 1953 eine dreitdgige Je-
suitendebatte und diskutierte ausgiebig und emotional, da die Prisenz von Jesui-
ten in Ziirich an den zwei Hochschulen relativ stark war.'

Nach dem Ersten Weltkrieg war das anders. Da brach in der Kirche vieles auf.
Romano Guardinis Schrift «Vom Geist der Liturgie» (1918) wirkte wie eine Ini-
tialztindung und schob die «Liturgische Bewegung» erneut und nachhaltig an.
Dies in etwa vorsichtig formuliert analog zu Karl Barths «Romerbrief» (1919)
mit anderer Stosskraft. Gemeinsame Bibellektiire und Exerzitienkurse waren im
Vormarsch. Der verstarkte Riickgriff auf die Kirchenviter, akzentuierte histori-
sches Denken und der Einbezug der zeitgendssischen Philosophie befruchteten
die «Nouvelle Théologie» in Frankreich ab den 30er Jahren, die auch in den
deutschen und italienischen Sprachraum ausstrahlte. Von der Bliitezeit des Ve-
reinswesens in der Zwischenkriegszeit ganz zu schweigen.

Die zweite Zédsur im 20. Jahrhundert war der Papstwechsel 1958 und vor
allem der Paukenschlag mit der Ankiindigung des Konzils am 25. Januar 1959.
Johannes XXIII. hatte handverlesene Kardinéle zu einer Besprechung nach San
Paolo fuori le mura eingeladen. Ganz wenige waren eingeweiht. Das Gros der
Kurie ahnte nichts. Der Papst fieberte vor Erwartung, vermischt mit &dngstlichen
Gefiihlen. Wie wird man seine Initiative aufnehmen? Um den kommenden Schlag
abzufedern, plauderte Johannes in seiner typischen Art vom Eindruck, den Rom
nach wenigen Monaten im Amt auf ihn gemacht habe und sprach vom «Gesummby.
«Ein wahrer Bienenstock voller Menschen», so der Papst wortlich. Und dann
folgte der Donnerschlag.’

Die iiberrumpelten Zuhdrer waren zuerst betdubt. Dann aber regte sich an der
Kurie rasch entschiedener Widerstand und die grimmige Entschlossenheit, den
Schaden moglichst zu begrenzen. Kardinal und Erzbischof Giuseppe Siri von
Genua sprach sich Mut zu. «Die Ruhe Roms wird helfen.»’ Der spitere Paul VI.,
damals Giovanni Battista Montini, Erzbischof von Mailand und frisch erkiirter
Kardinal, soll einem Freund ins Telefon gestohnt haben: «Dieser heilige alte

Albert Gasser, Vom ritischen Fiirstbistum zur schweizerischen Dibzese, Strassburg 2003,
21-27. Ders., Biindner Kulturkampf. Vor 40 Jahren — Parteien- und Pressekrieg auf konfes-
sionellem Hintergrund, Chur 1987.

Otto Hermann Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil, Wiirzburg 21994, 47.

Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils (deutsch: hg. von
Klaus Wittstadt), Mainz/Leuven 1997, Bd 1, 21 mit Anm. 35 und Bd. I1, 2000, 2.

18]



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 11

Knabe scheint nicht zu merken, in was fiir ein Hornissennest er da sticht».” Die
Konsternation an den vatikanischen Schalthebeln und in zentralen italienischen
Bischofssitzen war also perfekt. Ein halbes Jahr spiter schrieb ein Beobachter an
Kardinal Montini, bei dem sich unterdessen offenbar ein Gesinnungswandel
vollzogen hatte: «Das Rom, das Du kennst und aus dem Du ins Exil geschickt
wurdest, zeigt keine Anzeichen der Verdnderung [...] Der Kreis der alten Geier
kommt nach dem ersten Schrecken zuriick».” — Diese etwas ausfiihrliche Schil-
derung zeigt, dass es von Anfang an, unabhéngig vom Verhandlungsergebnis, eine
dezidierte Feindschaft gegen das Konzil gab.

Dominierte in Rom das blanke Entsetzen, zeigte sich der Weltepiskopat wenig
beeindruckt und recht skeptisch, und auch einen Theologen vom Format eines
Karl Rahner beschlichen spontan ungute Gefiihle aus der Befiirchtung heraus,
ein kiinftiges Konzil kénnte wieder dogmatisieren und den Theologen noch mehr
Maulkérbe verpassen.’ Dafiir schlugen die Wogen der Begeisterung und freudi-
gen Erwartung an der «Basis» umso hoher. Niemals in der Geschichte der katho-
lischen Kirche gab es so viel Zustimmung zu Papst und Universalkirche wie in
diesem Zeitfenster zwischen 1959 und 1962, zwischen Ankiindigung und Beginn
des Konzils. Dieses intensive Kirchengefiihl, dieses «sentire cum ecclesia», war
einmalig und kurz. Die kirchlichen «Flitterwochen» hielten so lange an, bis das
Konzil nach der Eréffnung Tritt zu fassen versuchte und das «wandernde Gottes-
volk» — auch ein lieb gewonnener Begriff jener Zeit — erste «Bremsspuren» hinter-
liess und «Pannenstreifen» beanspruchte. Was frither Schweizerische Katholi-
kentage fiir ein paar Stunden erreichten, wurde fiir gut drei Jahre zu einer Art
Dauerzustand. Es war, wie wenn nach einem kalten erstarrten Winter ein friih-
lingshafter Warmeeinbruch die Natur zum Bliithen und Griinen bringt. Es waren
simple Schlagworte wie «Aggiornamento» und «Oekumene», welche die kirchli-
chen Lebensgeister weckten und ihre Eigendynamik entfalteten. Ich erlebte als
Theologiestudent im Anfangsstadium diesen Aufbruch am damaligen Priesterse-
minar St. Luzi in Chur, das — im Unterschied und geradezu in Abgrenzung zur
damaligen Theologischen Fakultit Luzern — in den Hauptfichern einen ausge-
sprochen fortschrittlichen und innovativen Kurs steuerte. Der Churer Dogmatiker
Johannes Feiner wurde 1960 zum Konsultor des romischen «Sekretariats fiir die
Einheit der Christen» unter der Leitung von Kardinal Augustin Bea berufen. Und
der Churer Moraltheologe Franz Bockle folgte 1963 einem Ruf an die Universi-
tat Bonn, wo er die katholische nachkonzilidre Moraltheologie im deutschen Sprach-
raum nachhaltig prégte, spiter daselbst zum Rektor avancierte und in der damali-
gen bundesdeutschen Hauptstadt als Berater der deutschen Bischofe fiir ethische
Fragen auch mit Bundeskanzler Helmut Schmidt Austausch pflegte. — Der (katho-
lische) Schweizerische Studentenverein (StV) veranstaltete an Ostern 1962 ein

: Peter Hebblethwaite, Johannes XXIII., Ziirich 1986, 412.
‘6 Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils [ (wie Anm. 3), 22.
Herbert Vorgrimler, Karl Rahner. Gottesfrage im Leben und Denken, Darmstadt 2004, 83.



12 Albert Gasser

«Okumenisches Symposion» unter Mitwirkung katholischer und reformierter
Professoren und Studierender beider Konfessionen. Zu diesem Zeitpunkt eine
veritable Novitit.

Die Stimmung war vergleichbar mit dem «Prager Friihling» neun Jahre spiiter.
Es war, als ob der Papst Gedanken- und Redefreiheit proklamiert hétte. Eingela-
gerte Ansitze und Aufsidtze wurden aus den Schubladen gezogen. Theologen und
Pfarrer entwickelten spontan Mut und wagten in Vortragen und Predigten Dinge
beim Namen zu nennen, die sie vorher, aus Angst vor Denunziation, nur in klei-
nem Kreis, wenn es gut ging, in Seminarien, auf Tagungen oder in Priester- und
Akademikerexerzitien aufs Tapet brachten. Dann meldeten sich auch sofort
Hoffnungen in Bezug auf eine Lockerung der Zolibatspflicht, die, wie sich bald
herausstellte, nie auch nur die geringste Chance am Konzil und danach hatte, mit
Ausnahme des verheirateten Diakonats.

Das, was man bis heute den positiven «Geist des Konzils» nennt, herrschte
vom Beginn der Ankiindigung, bevor das Konzilsplenum zusammentrat und be-
vor das Konzil Beschliisse gefasst hatte, die librigens nie Begeisterungsstiirme
ausldsten, sondern Erwartungen bestétigten oder enttduschten. Diese Grundemp-
findung, die einmal angeregt wurde, verselbststidndigte sich. Das Konzil selber
hat nie mit einer wirklichen Uberraschung aufgewartet und hat nichts erfunden,
sondern vieles vorgefunden und manches davon sich zu Eigen gemacht. Das ist
die Kurzformel fiir die historische Leistung des Zweiten Vatikanums. Es hat
einen riesigen Reformstau angegangen. Es brodelte und pfiff aus dem Kochtopf
Kirche, als endlich der Deckel gehoben und Dampf abgelassen werden konnte.
Um beim Bild zu bleiben. Man kann das Zweite Vatikanum von 1962 bis 1965
als das bedeutendste kirchengeschichtliche Ereignis des 20. Jahrhunderts einstu-
fen, aber das Konzil wire in seinem Ablauf und mit seinen Produkten gar nicht
denkbar gewesen ohne die unzdhligen vorkonzilidren Zutaten, mit denen es auf-
bereitet wurde. Die Chefkoche des Konzils schopften aus bereits bewihrten
Kochbiichern.

Theologisch, ethisch, pastoral und vor allem liturgisch war alles ldngst priapa-
riert. Die Konzilsviter brauchten nur zuzugreifen, was in unzihligen Publikatio-
nen und Memoranden x-mal angeregt und ausformuliert worden war. Wirklich
sensationell war einzig die «Erkldrung tiber die Religionsfreiheit». Von einer
«Kopernikanischen Wende» war die Rede: vom Wandel vom «Recht der Wahr-
heit» zum «Recht der Person». Die Menschenwiirde wurde kirchlich héchstoffi-
ziell herausgehoben wie vorher nie anndhernd. Damit war der Syllabus von 1864
aus dem Kanon verpflichtender Verlautbarungen faktisch verabschiedet.

Gewiss setzte auch das Konzil deutliche Signale. Johannes XXIII. und Paul VI.
konnten sich auf eine Art «Konzilsfraktion» stiitzen, welche die Majoritét bil-
dete. Diese war offen fiir Erneuerung und Neues. Wort- und schriftfithrend war
der grosse «Mitteleuropdische Block» auch «Weltweite Allianz» genannt, inspi-



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 13

riert und gefestigt durch eine fruchtbare theologische deutsch-franzdsische Zu-
sammenarbeit. «Der Rhein fliesst in den Tiber» hiess es, ein treffendes Bild fiir
diese Symbiose.’

Die traditionalistische, konzilsskeptische Fraktion, die Minoritit konstituierte
sich auch. Insgesamt bot sich so etwas wie ein vertrautes parlamentarisches Bild:
Die Regierung, der Papst stiitzte sich auf die Mehrheit. Die Opposition konnte
auf die Kurie zdhlen. Allerdings waren die Grenzen dieser Gruppierungen flies-
send. In den Endabstimmungen schélten sich dann jeweils grosse Mehrheiten bis
zur schieren Einstimmigkeit heraus, weil man zuletzt nicht iberstimmen, son-
dern moglichst geschlossen zusammenstimmen wollte, was nur durch mithsame
und bis zur Zerreissprobe ausgehandelte Kompromisse zustande kam. Darin liegt
die Tragik des Konzils. Die anschliessende Disharmonie, die sich zum Dauer-
zustand entwickelnde Polarisierung innerhalb der katholischen Kirche, resultierte
genau aus der iiberstrapazierten Harmoniebediirftigkeit des Konzils.

Ein klassisches Beispiel fiir diesen unseligen Tatbestand: Die Kirchenkonsti-
tution «Lumen gentium», welche die Kollegialitdt der Bischofe mit dem Papst
festschrieb, neutralisierte Paul VI. mit einem Vorspann, der die Papstartikel des
Ersten Vatikanischen Konzils einschérfte. «Ob dieser Erfolg zu teuer erkauft
worden ist [...] » fragte damals der junge Konzilstheologe Joseph Ratzinger.®
Lang ist’s her, dass man von Ratzinger solches und dhnliches horte. Paul VI.
musste auf einem «Rapport» die romische Kurie endlich zur Akzeptanz des Kon-
zils verpflichten. Dafiir beruhigte er die besorgte Prilatenschaft, dass er die Re-
form der Kurie nicht dem Konzil tibergebe, sondern dass diese Chefsache werde.
Auf eine befriedigende Kurienreform wartet die Kirche immer noch. Dass die
Konzilsmehrheit eine effektive Mitbestimmung der Bischéfe an der Kirchenlei-
tung wollte, kann verniinftigerweise nicht bestritten werden. Aber auch nicht das
Gegenteil, dass der pdpstliche Zentralismus nach dem Konzil zugenommen und
auf einem bisher nie erreichten Stand steht. Von Mitwirkung und Mitbestim-
mung in Sachen Kirchenleitung keine Spur. Rom maltrétiert und verhéhnt inner-
kirchlich das Subsidiaritétsprinzip. Noch vorhandene einigermassen freie Bi-
schofswahlen wie in den Bistiimern Basel und St. Gallen sind der romischen
Kurie ein Dorn im Auge. Dann wird auch vor Ort von Hardlinern Sturm gelaufen
gegen das schweizerische duale System mit den staatskirchenrechtlichen Struk-
turen, spielt sie gegen die «libertas ecclesiae» aus, die nicht zuletzt dazu dienen
sollte, die eigenen Ambitionen ungestort pflegen zu kdnnen. Dabei schiitzen
heute diese aus dem 19. Jahrhundert stammenden, damals zweifellos kultur-

Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils 1l (wie Anm. 3), 232-245;
Albert Gasser, Der Paukenschlag des Papstes. Die Ankiindigung des Konzils 1959. Das
Echo: Schock bis Euphorie — Atmosphérisches und Inhaltliches um Vorbereitung und
Beginn des II. Vatikanums, in: Manfred Belok/Ulrich Kropac (Hg.),Volk Gottes im Auf-
bruch. 40 Jahre 11. Vatikanisches Konzil, Ziirich 2005, 74; ders., Geschichtslegenden. Johan-
nes XXIII. und das II. Vatikanische Konzil, in: ders., Kleine Kirchengeschichten. Essays,
Ziirich 2008, 155d-173; Herder Korrespondenz Spezial, Das unerledigte Konzil. 40 Jahre
Zweites Vatikanum, 2005.

Helmut Kritzl, Vom Geist des Konzils, in: Herder Korrespondenz Spezial (wie Anm. 7), 7—11.



14 Albert Gasser

kampferischen Konkordatsbestimmungen die Ortskirche vor romischer Willkiir.
Das ist die Wirklichkeit. Dazu kommt noch, dass das zivile Recht dem Kirchen-
recht an humaner Kultur deutlich iiberlegen ist. Das wirkt alles dermassen gro-
tesk, wenn man zudem bedenkt, dass der Staat in der Schweiz und im EU-Raum
gegenwirtig um einiges kirchenfreundlicher ist, als es die Politik wihrend der
gesamten Kirchengeschichte war. Die nach Taktfahrplan tagende Bischofssynode
blieb eine Farce. Man konnte ein bekanntes Stalin-Wort abwandeln und sagen:
«Das Konzil kam und ging, Papst und Kurie blieben, was sie waren». Man kann
tiber Strukturverdnderung in der Kirche debattieren soviel man will. Die romi-
schen Vorgaben haben sich um keinen Deut vom absolutistischen System weg-
bewegt. Kein Schritt in Richtung Gewaltentrennung. Alles scheitert letztlich am
Veto von Papst und Bischofen.

Man darf den konkreten Konzilsablauf als ganzen auch nicht {iberschétzen oder
tiberbewerten. Das Plenum von {iiber zweitausend Stimmberechtigten bestand
logischerweise zum grossen Teil aus «Hinterbanklern». Und die hiibschen Farb-
aufnahmen von einer Generalkongregation mit den fiir den Fototermin aufgesetz-
ten Mitren diirfen nicht dariiber hinwegtauschen, dass unter diesen missig be-
quemen Hiiten nicht eitel Begeisterung spriihte, sondern oft Langeweile, Frust,
Miidigkeit, Unwohlsein, Krankheit und Sorgen aller Art.

Wenn der Mainzer Bischof und Kardinal Karl Lehmann vierzig Jahre nach
Abschluss des Konzils klagt: «Man zitiert von verschiedener Seite, ob konserva-
tiv oder progressiv, nur Textsplitter»’, liegt das eben genau in der Natur der Kon-
zilsdokumente. Sie wurden so abgefasst, dass sie sich als Steinbruch geradezu
anbieten, aus dem jeder das fiir ihn passende Stiick herausbrechen und damit he-
rumwerfen kann.

Beim andauernden ekklesialen Zerwiirfnis, das man dem «unerledigten Kon-
zil» mit seiner «gespaltenen Rezeption» zuschreiben mag, hat sich die gross-
kirchliche Grundbefindlichkeit dennoch irreversibel gewandelt, und zwar 1m
«liberalen» wie im «konservativen» Lager. Das verbindet beide Fronten. Ein
Volk-Gottes-Bewusstsein, das auch die Verfechter der hierarchischen Strukturen
gern in Anspruch nehmen, wenn sich die Amtstrager nicht so verhalten, wie es
die sich selbst anmassenden glaubenshiiterischen Verteidiger der Tradition ver-
langen, die sich selbstherrlich als «pars sanior» verstehen.

An drei Elementen oder Ereignissen ldsst sich eine deutliche Handschrift des
Konzils ablesen:

1. In seiner Eréffnungsrede zum Konzil, am 11. Oktober 1962, lief der bereits
todkranke Johannes mit fulminanten und prophetischen Worten zur Hoch-
form und zum Hohepunkt seines Pontifikats auf. Er beschwor die Geschichte
als Lehrmeisterin des Lebens fiir Differenzierung und Relativierung. Man
verklage stdndig die «bdse» Welt, jammere gerne so, als ob sich im Vergleich
zu frither immer alles zum Schlechteren entwickelt hitte. Diesem eingefleisch-

’ Karl Lehmann, Hermeneutik fiir einen kiinftigen Umgang mit dem Konzil, in: Giinther Was-
silowsky (Hg.), Zweites Vatikanum — vergessene Anstdsse, gegenwirtige Fortschreibungen,
Freiburg i.Br. 2004, 71-89, hier 76.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 15

ten kirchlichen Standardlamento und Fundamentalpessimismus miisse man
Widerstand leisten und den Ungliickspropheten ins Wort fallen. Das wurde
gehort und auch ausserhalb des Konzils wahrgenommen und bildete einen
wichtigen Teil des tiberaus positiv Atmosphérischen des Konzils.

2. Zwei Tage spiter erlebte das Konzil vielleicht seine grosste Sternstunde. Auf
der Tagesordnung stand die Wahl der Konzilskommissionen. Die Konzilsvi-
ter erhielten fiir ihre Auswahl zwar leere Wahlzettel, aber die sorgfiltig aus-
gewihlten Namen gleich mitgeliefert, ziemlich exakt nach dem Muster von
Wabhlfarcen im damaligen Osteuropa. Dagegen erhob sich vom Présidialtisch
augenblicklich Widerstand. Der Antrag auf Verschiebung der Wahlen und
damit fiir freie Wahlen wurde per acclamationem mit lang anhaltendem Bei-
fall angenommen. Das war die Geburtsstunde der Selbstbestimmung des Kon-
zils. Ein italienischer Kardinal kommentierte: «Die Nordeuropéer sind bdse
auf Rom». Ein afrikanischer Bischof wiirdigte die Konfrontation als «Weg
zum Geist der Kollegialitdty Und ein amerikanischer Bischof bemerkte: « Wir
merkten, dass wir ein Konzil waren — und keine Klasse von Schuljungen, die
man zusammengetrommelt hatte»'*.

3. In allen Verlautbarungen und Konzilstexten wollte man mit der Welt ins Ge-
sprich kommen. Dieser Ton war fiir offizielle kirchliche Ausserungen nun
sensationell neu. Man verzichtete auf Entriistung und Defensive, Selbstmit-
leid und Verurteilungen. Johannes XXIII. hatte auf zwei Punkte das Konzil
verpflichtet: Keine Verdammungen und keine Dogmatisierungen. Die Anrede
ist immer auch fur nichtkatholische Christen, nichtchristliche Religionen und
ausserreligiose Denker und Gestalter wohlwollend. Dafiir steht vor allem die
Pastoralkonstitution mit dem bezeichnenden Titel «Gaudium et spes». Der
einfiihlsame und aufmunternde Impuls, die Sympathie fiir alle Menschen,
wirkten mehr als der Inhalt. Und es war immer wieder eben dieser Geist, der
aus der Konzilsaula herausstromte.

Das Konzil wird fiir Dinge im «Guten» wie im «Schlechten» bis zur Stunde ver-
antwortlich gemacht, die inhaltlich und spirituell gar nicht auf sein Konto gehen.
Es wehte eben auch ausserhalb des eigentlichen Geschehens in Rom, parallel dazu
und nachher ein «Geist des Konzils», der alles Mdogliche legitimierte und von
vielen als Ungeist verteufelt wurde. Verdnderungen in kirchlichen Gemeinschaf-
ten oder in der Praxis der Seelsorge, die langst iiberfillig waren, riefen mit oder
ohne Grund das Konzil zum Zeugen an. Mit dem vermeintlichen Konzil im Ru-
cken lebte es sich fiir Verantwortliche oder fiir autbegehrende Bittsteller leichter.
Und andere fiihlten sich in ihren negativen Urteilen tiber das Konzil bestétigt.

" Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils II (wie Anm. 3), 31-38;
Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil 90 (wie Anm. 2).



16 Albert Gasser

Die zwei Achtundsechziger Ereignisse der katholischen Kirche

Die sdkulare 68er Bewegung und Revolte ging gewiss nicht aus dem Konzil her-
vor. Da waren andere Krifte am Werk. Aber sie hitte die katholische Kirche wohl
in noch massiverer Weise getroffen, wenn nicht vieles durch die Bewusstseins-
bildung durch das Konzil vorbereitet gewesen wire. Der gepriesene oder geschméh-
te Geist des Konzils erhielt Verstirkung durch die darauf folgende 68er Dynamik.

Das erste datiert 1967. Am 24. Juni 1967 erliess Papst Paul VI. die Enzyklika
«Sacerdotalis caelibatus». Das war eine Reaktion auf ein unterdriicktes Thema
am Konzil. Im Rahmen des Dekrets iiber Dienst und Leben der Priester wahrend
der letzten Konzilssession 1965 war urspriinglich eine Diskussion tiber den Zoli-
bat vorgesehen. Paul VI. verhinderte dies durch direkte Intervention, gegen den
ausdriicklichen Wunsch verschiedener Bischofe. Der belgische Kardinal Leo
Suenens, einer der vier Konzilsprisidenten, kritisierte diese Abblockung heftig,
als 1970 die holldndische Kirche von einer schweren Krise geschiittelt wurde.
Der Papst bekriftigte mit seinem Rundschreiben die Zolibatsforderung, signali-
sierte aber Verstdndnis beim Scheitern. Ein diesbeziiglicher Massnahmenkatalog
erschien 1971. Faktisch wurde in der Folge bei einer Laisierung die Dispens vom
Zolibat gewahrt. Die laisierten Priester durften also kirchlich heiraten, aber keine
priesterlichen Funktionen mehr ausiiben. Von diesen Erleichterungen wurde in
der Folge reichlich Gebrauch gemacht. In den 70er Jahren kam es zu einem
streckenweise regelrechten Massenexodus von Priestern. Seltsam war, dass zah-
lenméssig der Weggang zwischen Welt- und Ordenspriestern nicht signifikant
verschieden war. Papst Johannes Paul II. stellte alsbald nach seinem Amtsantritt
1978 diese menschenfreundliche Praxis wieder ab und kehrte zu alten Rigorositét
zuriick, was der Innsbrucker Bischof Reinhold Stecher als Herzenshirte tadelte,
freilich erst bei seinem Riicktritt vom Amt."'

Das zweite Ereignis betraf nicht bloss die Priester, sondern die Ehen und damit
alle. Deshalb war das Echo umso gewaltiger. Wiederum handelte es sich um ein
Problem, welches das Konzil nicht erledigte, ndmlich um die damals {beraus
brisante Thematik um die Methoden der Empfingnisverhiitung. Paul VI. hatte
das Geschift einer Bischofskommission {iberlassen, und er setzte schlussendlich
auf das Ergebnis der Kommissionsminderheit. Mit der Enzyklika «Humanae
vitae», die mit Datum vom 25. Juli 1968 in die hochsommerliche Pause platzte,
verbot der Papst die direkte Empfingnisverhiitung und damit eine kiinstliche Ge-
burtenregelung. Dies geschah zwei Monate nach der grossen Studentenrevolte
und dem Generalstreik in Paris. Prasident General de Gaulle «floh» kurzfristig
auf einen militdrischen Stiitzpunkt nach Deutschland.

Eine Momentaufnahme: Ich war drei Wochen spiter mit Freunden in den Berg-
ferien im Wallis, in der gleichen Pension, wo auch ein Jesuit von der Ziircher
Akademikerseelsorge logierte. Dieser kam kaum dazu, seinen Rucksack zu packen,
wegen telefonischer Dauerbelédstigung aus aktuellem Anlass. Am Sonntag pre

"' Reinhold Stecher in einem Brief vom Dezember 1997. Zum Ganzen: Albert Gasser, Regel
und Realitit. Die Geschichte des Zlibats in der katholischen Kirche, Chur 2008.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 17

digte ein anderer Jesuit vor der Pfarrgemeinde Randa. Unbekiimmert fréhlich
verkiindete er, mit einem schon damals archaischen Bild, der Heilige Geist sei
nicht im Tintentass des Papstes eingesperrt (so wortlich), worauf sich die Katho-
liken dieses Bergdorfes, Frauen und Ménner, in ihren Bénken horbar vor Ver-
gnligen weideten. Diese Art der Vermittlung durch den Klerus und die Reaktion
der Glaubigen war in diesem provinziellen Vorgang durchaus reprisentativ abge-
zeichnet. Bischofe, Seelsorger und Beichtvéter wanden sich in gequélten Erkli-
rungen und Beruhigungsversuchen oder kiindigten kurzerhand den Gehorsam.
Der Papst wirkte in der Folge angespannt und gequilt. Seine steifen Bewegun-
gen und die raublecherne Stimme wurden sein Markenzeichen.

Das 68er Dokument Pauls VI. markierte generell einen Wendepunkt in seiner
Stellung in Kirche und Gesellschaft. Der Papst musste nicht nur sachliche Kritik
einstecken, sondern er wurde ein Opfer bissiger Karikaturen und offener Hime.
So etwas hatte es in der katholischen Kirche seit Pius [X.(1846-1878) nicht mehr
gegeben. Aber es stellte sich in der Folge auch eine paradoxe Situation ein: Der
Papst verlor massiv an Autoritdt und auch an Ansehen, dafiir aber beherrschte er
von nun an bis heute die Massenmedien. Es handelt sich dabei nicht mehr um
Befehlsempfang oder freundlich interessiertes Zuho6ren, sondern man will ihn
vor das Forum der 6ffentlichen Meinung ziehen und zerzausen. Daran konnten
auch die populistischen Auftritte und Reisen Johannes Pauls II. nichts dndern.
Solange der Papst so gut wie unumstritten war, war er so gut wie kein Thema,
beispielsweise im Religionsunterricht an einer katholischen Mittelschule. Seit
langem ist er zu einem Dauerbrenner in und ausserhalb der Kirche geworden.

Hitte Paul VI. sich damit begniigt, auf Gefahren fiir die Wiirde der Frau, die
mit der Anti-Baby-Pille verkniipft sind, hinzuweisen — da gibt es sehr schone
Partien in der Enzyklika — und es bei einem kritischen Denkanstoss bewenden
lassen, hétte er ein ganz anderes und auf weite Strecken positives Echo erwarten
diirfen. Johannes Paul Il. fixierte sich in einer verengenden, schwer nachvoll-
ziehbaren Weise auf diese Thematik bei den Audienzen und Auslandreisen, und
die Medien pickten die entsprechenden brisanten Formulierungen heraus. Fiir
alle Bischofskandidaten galt in der Folge als eines der obersten Auswahlkrite-
rien, wie sie es mit Humanae vitae hielten. Heute stellen wir fest, dass dieses
Thema kaum noch das Gewissen eines katholischen Ehepaares belastet. Auch in
Traditionalistenkreisen scheint dieses Traktandum nicht mehr auf der Tagesord-
nung zu stehen.

Vom Geist der 68er Bewegung

Die teilweise militante 68er Bewegung zeigte verschieden Facetten. Es gab den
Standard-Achtundsechziger nicht, wie sich das einige Nachgeborene vorstellen.
Am ehesten verstand man darunter einen linksintellektuellen Ideologen, der Hoch-
schulpolitik betrieb oder allgemein Politik, gegebenenfalls auf die Barrikaden
stieg und Demos organisierte. Das war ein kleines Segment. Fiir viele von diesen
wurde die SP politische Heimat. Wenige drifteten ins linsextreme Lager ab. Auch



18 Albert Gasser

einige Studierende und jungen Akademiker aus dem katholischen Milieu drehten
nach links. Andere wieder kehrten spéter ins verlassene biirgerliche Haus zuriick.
Wieder andere widmeten sich dem Engagement fiir die Dritte Welt. Die siidame-
rikanische Befreiungstheologie zédhlte auch zu dieser Erfahrung. Breitere Anhén-
gerschaft oder wenigstens Sympathisanten fand die sexuelle Revolte. Die erst
seit dem 19. Jahrhundert aufgekommene sexuellen Priiderie als gesellschaftliches
Verhalten wurde griindlich ausgetrieben. Es begann alles schon vor 1968. Das
Buch von Herbert Marcuse: «Der eindimensionale Mensch» erschien 1967 auf
deutsch und wurde unter vielem eine programmatische Schrift der «Neuen Lin-
ken».'? Und die Erschiessung des Studenten Benno Ohnesorg am 2. Juni 1967
wihrend einer Demonstration gegen den Schahbesuch in West-Berlin wirkte wie
ein Fanal fiir Spateres und noch Schlimmeres. (Nach neuen Erkenntnissen stand
der schiessende Polizist im Dienst der DDR-Staatssicherheit.)

Der 68er Antrieb bot viel, und brachte manchem etwas. Das neomarxistische
Getue stiess viele ab. 1968 war auch das Jahr des Prager Friihlings. Dubceks Vi-
sion eines Kommunismus «mit menschlichem Antlitz» liess authorchen. Aber
am 21. August wurde das Experiment von den sowjetischen Panzern niederge-
walzt. Es handelte sich bei dem, was man Achtundsechziger Kulturrevolution
nennt, themeniibergreifend um eine gesellschaftskritische Mentalitdt, die generell
eine innere Befreiung bewirkte und eine Lockerung des Denkens und des Ver-
haltens in die Wege leitete. Es ging darum, die Welt, genauer die Gesellschaft zu
verbessern, mit verbissenem missionarischem Zug. Es war nicht der naive Opti-
mismus der Aufklirung am Werk, aber doch die Uberzeugung, die Zukunft letzt-
lich auf ihrer Seite zu haben.

Das kam nicht zuletzt bei der katholischen Binnengesellschaft gut an. Was
man der schon in den spédteren 50er Jahren eingetretenen Wende in der katholi-
schen Ethik und individuellen Seelsorgebegleitung und spiter dem achtundsech-
ziger Denken nicht hoch genug anrechnen kann, war die weitgehende Erlosung
fiir unzdhlige Skrupelanten und die Befreiung von einer Moraldoktrin, die in der
katholischen Kirche riesige Plantagen von Neurosen geziichtet hatte. Man sprach
in der Psychiatrie vom katholischen Syndrom. Es kam zur beschleunigten Ero-
sion der Beichtpraxis, weil diese in der neueren Geschichte dermassen belastet
war. Die theologischen Abginger und jungen Priester der frithen sechziger Jahre
zogen beschwingt aus, eine neue Beichtkultur aufzubauen und fanden bald die
Beichtstiihle immer weniger gefragt. Weil die Glaubigen nicht mehr beichteten,
hat man mit den Bussfeiern und mit bischéflichem Plazet dem Bussakrament
eine neue Maoglichkeit er6ffnet. Nicht die Bussfeiern haben die Beicht abge-
schafft. Inzwischen haben sich die Schweizer Bischéfe dem sténdigen rémischen
Druck gebeugt und die Bussfeiern mit der Ablehnung der Generalabsolution
faktisch vielerorts entwertet. Solange sich die kirchlichen Verantwortlichen nicht
auch diesem ebenfalls diisteren Kapitel des Missbrauchs des Gewissens in der al-
ten Beichtpraxis stellen, wird die sinnvolle Einzelbeichte auf breiter Ebene keine

= Willy Spieler/Urs Altermatt, Die 68er Jahre und der Schw. StV, in: Civitas, 9/10 (2008), 4-11.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 19

Renaissance erleben. Zweifellos gab und gibt es immer begliickende Beichtge-
spriche. Aber dort, wo die Pflicht zur Einzelbeichte wieder eingescharft wird,
melden sich flugs auch die alten Manipulationen der Angstmacherei.

Nochmals allgemein: Das achtundsechziger Zeitgefiihl war auf Verdnderung
aus oder wenigstens offen dafiir. Vieles ist direkt oder indirekt in Gesetzgebung,
gesellschaftliche Gestaltung, Literatur und Kunst eingegangen. Irgendwie kamen
alle mit diesem Phinomen in Berithrung, und die meisten liessen sich in einem
bestimmten Gebiet davon anstecken. Die Welt war nicht mehr dieselbe wie vor-
her. Ob und wieweit die 68er Bewegung auch religidse Wurzeln hatte, ist schwie-
rig auszumachen. Die alte Uberzeugung des jungen Leonhard Ragaz, wonach die
Sozialdemokratie das Reich Gottes auf Erden verwirkliche, lebte wieder auf.
Vielleicht misste man préziser von theologischen Anstdssen reden. «Politische
Theologie» wurde ein Modebegriff, und man versammelte sich zum «Politischen
Nachtgebet», das weniger einen guten Schlaf, sondern wach haltende Gespriche
versprach. Theologie wurde von gewissen Kreisen nur fiir echt befunden, wenn
sie sich politisch links vernehmen liess. Die Politik ihrerseits wurde vermehrt da-
nach gefragt, wie sie es mit der Ethik halte. So wurde im 19.Jahrhundert bei-
spielsweise in der Schweiz das Selbstverstindnis der Nation mehr von den Kon-
fessionen als von den Sprachen bestimmt, wihrend im letzten Drittel des 20. Jahr-
hunderts die ethische Brauchbarkeit der Religion immer mehr den Ausschlag
gab."” Die zahlreichen Expriester, die ja meistens des Zolibats wegen ihr Amt auf-
gaben, stiessen die 68er Bewegung kaum an, aber sie fiihlten sich durch diese in
ithrem Schritt besser legitimiert.

Nun ein paar zum Teil grelle Streiflichter, wiederum mehr atmosphérischer
Art. Es wurde modisch, auch hierzulande, die USA mit ihrem brutalen und aus-
sichtslosen Vietnamkrieg auf die moralisch gleiche Stufe zu stellen wie die Sow-
Jjetunion. Schurken wiren allemal beide. Bei genauerem Hinsehen und Hinhoren
zeigte sich allerdings, dass man nur Amerika im Visier hatte, und in West-Berlin,
wo die freie Meinungsdusserung von der amerikanischen Schutzmacht garantiert
war, demonstrierte die linksextreme Szene schreihalsig gegen die USA und liess
absurderweise die unmittelbar angrenzende Berliner Mauer und deren Architek-
ten, Ulbricht in Ost-Berlin und den Kreml in Ruhe. Das Gegenteil von links war
faschistisch oder mindestens faschistoid. Eine Marotte war, den Terminus «Na-
tionalsozialismus» zu vermeiden, weil darin der Begriff «Sozialismus» steckte,
den man nicht besudeln und Hitler nachtréiglich verbieten wollte, diese Bezeich-
nung in seiner Ideologie zu fiihren. Einzig die Abkiirzung «Nazis» ging durch.
So sprach und schrieb man in der von Stalin tibernommenen Diktion vom «Hit-
ler-Faschismus», einer angeblich unvermeidlichen Konsequenz des Kapitalis-
mus. Die Verteufelung des Kommunismus sei nach dem immer wieder bemiihten

" Franziska Metzger, Von der Politisierung der Religion zur Ethisierung der Politik. Zur Trans-
formation des Verhiltnisses von Religion und Politik, in: Mariano Delgado/David Neuhold
(Hg.): Politik aus christlicher Verantwortung. Ein Lindervergleich Osterreich — Schweiz,
[nnsbruck 2008, 235-252; Urs Altermatt, Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christen-
tum, Restauration und Pluralisierung — Zeitgenossische Betrachtungen zum Katholizismus,
in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 103 (2009), 249-264.



20 Albert Gasser

Ausspruch des hochst biirgerlichen Schriftstellers Thomas Mann angeblich «die
Torheit des 20. Jahrhunderts». Der verkrustete Kreml mit seinem zunehmend
vergreisenden Politbiiro bot zwar keine Alternative. Eher nahm man Kurs auf
Kuba zu dem damals noch dunkelbértigen Fidel Castro. Mit Mao zu flirten war
chic, bevor das Programm seiner Kulturrevolution, das Abermillionen von Chi-
nesen dahinmordete, in seinem gigantischen Ausmass bekannt wurde. «Maos
Rotes Schiilerbiichlein» wurde auch unter den Pulten katholischer Internate wei-
tergereicht. Nicht dessen Ideologie zog, sondern es juckten die Anweisungen,
wie man das Schulsystem demontieren und die Lehrer mit unbequemen Fragen
blosstellen kénne. Die englische Internatsschule Summerhill wurde als Kinder-
paradies auf Erden gepriesen, wo sich die Zoglinge frei von jeder Autoritdt ent-
wickeln konnten. Man nahm das allerdings augenzwinkernd zur Kenntnis, indem
man sechsjdhrigen Kids die Frage in den Mund legte:«Fridulein miissen wir heute
auch wieder machen, was wir wollen?».

Gerduschvoll war der Marsch durch die universitiren Strukturen. Die Entgot-
terung der Professoren und die Demokratisierung des Unterrichts, was immer
man darunter verstehen wollte, liessen gelegentlich den Vorlesungsbetrieb in der
deutschen Bundesrepublik aus dem Ruder laufen. Ein anfénglicher Liebling der
akademischen Linken, der Soziologieprofessor Theodor Adorno von der Frank-
furter Schule, musste am eigenen Leib erfahren, wie er die Geister, die er rief,
nicht mehr loswurde. Wenn wir auch in der Schweiz nie «deutsche Verhéltnisse»
bekamen, bebte der akademische Boden doch spiirbar. Unter Theologiestudenten
wurde die Dienstverweigerung aus Gewissensgriinden ausgiebig diskutiert, und
einzelne setzten sie auch mit entsprechenden Konsequenzen in die Tat um. Es
kam vor, dass Studenten eines Priesterseminars im Refektorium das Tischgebet
dazu benutzten, eine kritische Belehrung an die Adresse der anwesenden Haus-
leitung und Professoren abzuschicken, mit Kopie in Gottes Ohr, der wohl schon
das Richtige tun wird und tun muss.

Eine gewiss nicht flichendeckende, aber doch uniiberhérbare Manie von
Autonomie grassierte. Nur kein passiver Befehlsempfinger sein. Alles und jedes
wurde unnachsichtig hinterfragt, auf Sinnhaftigkeit und Zumutbarkeit abge-
klopft. Als speziell perfid galt die «subtile Repression», in die sich die westliche
Konsumgesellschaft nur allzu gerne flige. Das Gespenst von der «repressiven
Toleranz» des durchtriebenen «Establishments» ging um. In kirchlichen Kreisen
spottete man, der Bischof diirfe kiinftig bei einer Priesterweihe vom Kandidaten
nicht mehr den Gehorsam einfordern, sondern ihm bliebe nur noch die Frage an
den Neupriester: «Bist du bereit mit mir zu diskutieren?»

Im Religionsunterricht fanden die Katecheten einigermassen geneigte Ohren,
wenn eine Fragestunde tiber Sex und Drogen von Stapel gelassen wurde. Etwas
anspruchsvoller ging es zu, wenn man an hoéheren Schulen in tieferen Schichten
des Marxismus nach blankem Christentum bohrte. Es gab spdter Theologiestu-
denten, die sich beklagten, sie wiren damals vom Religionsunterricht an Mittel-
schulen unterernidhrt weggegangen, und dann waren sie geneigt mit straffer Ord-
nung und fundamentalisierenden Thesen zu sympathisieren.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 21

Hatte die alte Schopfungstheologie ausgedient? Sie pries die «creatio ex nihilo»
und dergestalt Gottes Grosse und Kraft. Jetzt musste die Kreatur verdandert wer-
den. Die traditionelle katholische scholastische Schulphilosophie, welche die
Dinge, so wie sie waren, betrachtet hatte, wurde vom marxistischen Denkmuster,
das Vorgegebene zu verdndern, abgelost. So war jetzt angesichts der wiisten Welt
das Stéhnen, nicht das Staunen angesagt. Das Loblied der Schépfung war ver-
pont. Angestimmt wurde das Klagelied iiber die unterdriickte und ihrerseits un-
terdriickende Gesellschaft. Das Konzept der «Heilsgeschichte», das die Dogma-
tik und die Theologie des Zweiten Vaticanums gepragt hatte, wurde hinterfragt.

Von gewissen Theologen und in Predigten wurde dementsprechend die ameri-
kanische Mondlandung vom 21. Juli 1969 sduerlich kommentiert. Man vermieste
die Weltraumfahrt, nicht wegen eines himmlischen Hausfriedensbruchs im Sinn
naiver Geister, sondern mit der Anfrage, was diese zur Verbesserung der Lebens-
bedingungen in armen Regionen beitrage. Dariiber konnte man streiten. Es war
mehr der Ton dieser Kritikaster, die mit einer neuen Variante von Naturwissen-
schaftsverachtung Unbehagen ausldsten. Das hatten wir ja in der katholischen
Kirche auch schon einmal.

Ein zunehmend moralisierender Zug stellte sich ein. Ein gewaltiger Leis-
tungsdruck sollte jede geistige Behaglichkeit vertreiben. Eine Ethik permanenter
Imperative wurde angesagt, ein ununterbrochenes: Thr sollt [...] Gott und Jesus
als die grossen Unruhestifter, die Beine machen. Ohne erbrachte Eigenleistung
keine Erlosung. Eine neue Form von Werkgerechtigkeit machte sich breit — auch
im reformierten Milieu. Wie kann man hier und jetzt Feste feiern, wenn so vieles
im Argen liegt! Ein weihnédchtlicher Fest- und Hungerstreik wurde auf die Stras-
se verlegt. Die zweite, wohlgendhrte Generation der Wohlstandsgesellschaft ver-
weigerte sich dem Feiern und versuchte die Feste zu vergéllen. Reden zum 1. Au-
gust mussten klagen und anklagen, sonst taugten sie nichts. So wurden die An-
sprachen von iiberforderten Gemeindeprisidenten weitherum gestrichen. Irgend-
wann hatte man dieses Stinkern satt. Der Uberdruss iiber diese permanent rot an-
gestrichene Schwarzfirberei bildete eine Saat fiir die erstarkende SVP. Als es da-
rum ging, die 700-Jahr-Feier der Eidgenossenschaft 1991 zu planen, kam man
auf die erlosende Idee, einfach ein Fest zu veranstalten und sich nicht in selbstkriti-
scher Analyse zu quilen.'* Unterdessen haben sich auch die 1. Augustfeiern wieder
erholt. Auf dem Riitli mit einer Dosis Gewaltbereitschaft in die andere Richtung.
Die rechtsextremen Gruppen sind sogar soweit in der Geschichte flindig geworden,
dass sie die alten Frontistenfahnen aus den 30er Jahren wieder schwenken.

Das innerkirchliche Hickhack

Die weitgehend faktische Verabschiedung des Lateins aus der Liturgie, die vom
Konzil in keiner Weise anvisiert, geschweige denn beschlossen worden war, rief
die Bewegung «Pro una voce catholica» ins Leben, eine innerkirchliche Gegen-

" Urs Altermatt zum Projekt 1991: Drei Festzyklen der 700-Jahr-Feier der Eidgenossenschaft,
in: Civitas, 43 (1988), 88-96.



22 Albert Gasser

68er-Bewegung. Auf Grossveranstaltungen wurde fiir die Erhaltung des grego-
rianischen Gesangs und der polyphonen Amter demonstriert. Progressiv gestimmte
Kleriker fiihrten teilweise einen regelrechten Bildersturm auf, riicksichtslos gegen
althergebrachte und kostbar gehiitete Uberlieferungen und damit vor allem gegen
die Bediirfnisse und Frommigkeit vieler Menschen.

Die um die Liturgie gereizte Stimmung war der Ndhrboden fiir den seit 1969,
vorerst in Freiburg in der Schweiz ansdssigen, franzosischen Alt-Erzbischof
Marcel Lefebvre (1905-1991). Anfinglich bei den welschen Bischéfen ein nicht
ganz unwillkommener Gast, weil man sich von ihm einen giinstigen Einfluss auf
die vom 68er Geist angesteckten Jungtheologen erhoffte. Die von Lefebvre 1970
gegriindete «Pius-Bruderschaft» wurde urspriinglich vom damaligen Bischof von
Lausanne, Genf und Freiburg, Frangois Charriere, approbiert. Bald aber stellte
Lefebvre mit der Griindung eines regelrechten Priesterseminars in Econe den Bi-
schof von Sitten vor vollendete Tatsachen. Der rechtskonservative bischétliche
Rebell, der schon am Konzil neben anderem durch die vehemente Ablehnung der
«Religionsfreiheit» aufgefallen war, schlug in Abstidnden Pflocke ein, die zum
Bruch mit Rom fithrten. Paul VI. verfiigte mit Stichtag vom 7. Mérz 1976 fir
alle verpflichtend die verdnderte Liturgie, das neue Messbuch. Lefebvre lancierte
in der Folge eine wiiste Polemik gegen den von Rom abgesegneten «neo-moder-
nistischen» Kurs, der die «Zerstorung der Kirche» beschleunige. Paul VI. sus-
pendierte den renitenten Altbischof am 12. Juli 1976 von allen priesterlichen
Funktionen, was diesen nicht hinderte, weiter zu machen wie bisher und unbe-
kiimmert Priester zu weihen. So gingen weiter ein Dutzend Jahre ins Land. Am
30. Juni 1988 weihte Lefebvre ohne und gegen Rom vier Bischofe, um sein Le-
benswerk zu sichern. Das zog postwendend am 1. Juli 1988 die Exkommunika-
tion nach sich. Vorangegangen waren bis zur letztmoglichen Konzession gehen-
de Schritte des Vatikans. Johannes Paul II. und der damalige Priafekt der Glau-
benskongregation, Kardinal Joseph Ratzinger, hatten mehr Verstindnis fiir den
widerspenstigen Bischof und wollten das traditionalistische Potential Lefebvres
liebend gern kirchlich eingebunden und gefordert wissen. Ratzinger hatte am 24.
Mai 1988 noch mit Lefebvre verhandelt."

An diese Strategie hat Benedikt XVI. angekniipft und ohne jede Vorbedin-
gung im Januar 2009 die Exkommunikation der Bruderschaft aufgehoben. Die
Leugnung des Judengenozids durch den wieder aufgenommenen Bischof Rich-
ard Williamson ist das eine. Das andere ist, dass diese Leugnung bloss die Wei-
terfiihrung einer hochst personlichen Ausserung Lefebvres ist, wonach das Zweite
Vatikanische Konzil schlimmer wére als der Erste und Zweite Weltkrieg. Dieser
irrwitzige, aber letztlich ungeheuerliche Ausspruch, der mit aller Humanitit und
menschlichen Zivilisation bricht, miisste einer verniinftigen Gesprichsbasis mit
dieser Gruppierung jeglichen Boden entziehen, solange sich diese nicht unmiss-
verstidndlich von dieser Haltung ihres Griinders distanziert.

> Albert Gasser, Das Schisma von Econe — Trotz und Trauer, in: ders., Kleine Kirchenge-
schichten (wie Anm. 7), 175-188.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 23

Da zum urspriinglichen Kerngeschift Lefebvres die Ablehnung der Liturgie-
reform gehorte, womit er sich Sympathien weit tiber die franzdsischsprachige
Kultur hinaus holte, fordert nun Benedikt XVI. mit unverhohlenem Wohlwollen
die tridentinische Liturgie. Dabei wird auf eine Nostalgie eingegangen und die
mystische Dimension des alten Ritus gepriesen, was doch vielfach der Vergan-
genheit, wo es auch viel Schludrigkeit gab, nicht gerecht wird. Ein Beispiel: Im
alten, von Weltpriestern gefiihrten Kollegium Schwyz zelebrierten tagtdglich,
vor und wihrend des offiziellen Schiilergottesdienstes am Hochaltar, an den
zahlreichen Seitenaltdren die geistlichen Professoren, genannten Lehrer ihre stil-
len Privatmessen im je eigenen, nicht immer sehr erbaulichem Stil und nicht sel-
ten mit rasanten Tempo. Ein Priester hielt den vom Ministranten festgehaltenen
Geschwindigkeitsrekord von dreizehn Minuten ... Was viele Gldubige heute ver-
missen, ist vermutlich gar nicht so sehr die alte Liturgie, sondern die Stille. Die
allgemein verbreitete Inflation des Wortes im Normalgottesdienst ist ein echtes
Problem.

Zum Schauplatz Theologie. Die achtundsechziger Jahre fiihrten eine Debatte
an iiber das, was man eine «horizontale» Theologie nannte. «Atheistisch an Gott
glauben» (Dorothee Solle) wurde in die Diskussion geworfen. Der transzendente
und personliche Gott wurde mindestens zuriick, wenn nicht gar auf die Seite ge-
stellt. Die theologische Reflexion iiber Gott und Mensch bewegte sich in etwa in
feuerbachschen Dimensionen mit der notwendigen sozialen Ergidnzung. Von der
angeblich einseitigen Jenseitigkeit gélte es Abschied zu nehmen und in einer
reinen Diesseitigkeit heimisch zu werden. Mit der mitmenschlichen Redseligkeit
und der iiberzogenen Parole vom «radikal fiireinander da sein», als ob das so ein-
leuchtend klar und selbstverstidndlich wire, fliichtete man sich nicht weniger in
Utopien.

Die Osterbotschaft wollte neu ausgerichtet werden mit Vorliebe mit plakati-
ven Parolen wie mit dem Titel des evangelischen Neutestamentlers Willi Marx-
sen: «Die Sache Jesu geht weiter». Der Satz ist zweifellos richtig, sagt aber nicht
alles, was das neutestamentliche Zeugnis hergibt. Aber da mit Recht oder Un-
recht geargwohnt wurde, mit dem Satz wolle wahrscheinlich doch alles gesagt
sein, geriet dieser in die Auseinandersetzung. Wie auch der Einwurf von anderer
Seite, die Formel des Credos vom auferstandenen Christus, sitzend zur Rechten
des Vaters, bedeute letztlich, dass Gott Jesus «ins Recht gesetzt» habe. Dem ist
nicht zu widersprechen, und er eignet sich fiir Meditation und Gedankensplitter
in der Predigt. Aber er schopft das Ostergeheimnis nicht aus, er erwdrmt kaum
Geist und Herz und lduft Gefahr, zur Rechthaberei anzustacheln. Da ist wenig
von Jubel und Freude und vom Osterlachen zu horen. «Gott ist das, was mich
unbedingt angeht». Dieses Zitat des deutsch-amerikanischen Theologen Paul Til-
lich wurde hiufig ohne nidheren Zusammenhang wie eine gesellschaftspolitische
Kampfansage herumgereicht. Solche fliegenden Sentenzen waren zeittypisch und
fiir sich genommen anregend, aber tendenzits propagiert, damit zum vorneherein
umstritten und auch nicht unbedingt geeignet fiir Seelennahrung. Mit plakativen
Aufrufen wurden Theologen und Kirche zu einer Leistungsgesellschaft ver-
pflichtet. Da ist kaum Frohbotschaft zu spiiren, die aufrichtet. Vielmehr eine Be-



24 Albert Gasser

fehlsausgabe, die stindig zur Tat hetzt. Das ermiidet. Ein solcher Atem Gottes als
Pfingstgeist, der ununterbrochen auf Trab bringt, fithrt zur Atemlosigkeit. Das
Brausen am Pfingstmorgen wird zum revolutiondren Orkan umgedeutet, der alles
herumwirbelt. Die liturgische Poesie zum Pfingstfest, an dem die Gaben und
Frichte des Heiligen Geistes in sinnlichen Farbbildern gepriesen werden, als
Kiihlung in der Glut der Hitze, als erfrischenden Quell fiir die dirstende Seele,
dies und das, was Geborgenheit in Gott verheisst, wird als religidse Droge abge-
tan. Da gibt es kein Ausruhen im Schatten seiner Fliigel. Es gehorte auch zur Acht-
undsechziger Bewegung, wenn es sie denn fallweise einigermassen in Reinkultur
gab, dass sie nur sich selber ernst nahm und ihr darum der Humor abging. Wo
alles mit tierischem Ernst vorgetragen wird, entstehen Trostlosigkeit und schliess-
lich Zynismus und, wenn es schlimm kommt, gar die Gewaltbereitschaft, die
Gesellschaft zu verdndern.

Das Konzil hatte die Bischofe zur Einsetzung eines Priesterrates in ihren Dio-
zesen verpflichtet, wobei die Priesterrédte nur beratende Funktion haben. Auf Ge-
meindeebene etablierten sich vielerorts die Pfarreirdte. Man frotzelte von der
«Riétekirche». Die Synode 72 war in allen Bistiimern der Schweiz von 1972 bis
1975, also genau zehn Jahre nach dem Konzil, ein katholisches Grossereignis,
bei allerdings schwachem Interesse.'® Es ging um eine Weiterfithrung des Kon-
zils auf ortskirchlicher Ebene. Zwischen 1970 und 1994 fanden iiber hundert Di6-
zesansynoden in Mitteleuropa statt. Das Konzil hatte mit dem festgeschriebenen
Begriff der «Kollegialitdt» zwar Weichen gestellt, aber Papst und Kurie verwei-
gerten das Abfahrtssignal oder schalteten nur fiir eine kleine Versuchsstrecke auf
griin. Die Synode ihrerseits fuhr unbeschwert auf neu ausgelegten Geleisen, aber
die mangelnde Entscheidungsbefugnis iiberliess der Kirchenversammlung oft nur
die Manovrierfihigkeit einer Modelleisenbahn. Im Unterschied zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, wo die Laien nur eine Randerscheinung bildeten, war die
Synode 72 eine Kirchenversammlung, die zur Hélfte aus Laien bestand. Und wenn
man sich die rechtlich nur beratende Funktion der Synode vor Augen hilt, waren
die Laien, Frauen und Minner, mit dem Klerus gleichberechtigt. Die Synode 72
verkorperte das, was seit vielen Jahrzehnten zuvor schon {iber die Laien in der Kir-
che nachgedacht worden war, dass sie nicht kirchliches Hilfspersonal sein sollen,
sondern kraft des Allgemeinen Priestertums zur Sendung berufen sind.

Wihrend die Synode im Gang war, strichen Volk und Stéinde der Schweiz am
20. Mai 1973 das Jesuiten- und Klosterverbot (Verbot der Griindung neuer Kloster)
aus der Bundesverfassung, und dies recht eindeutig. Sah man aber auf die Schwei-
zerkarte mit den kantonalen Abstimmungsergebnissen, kamen nochmals die Kon-
frontationsgrenzen zwischen der reformiert dominierten liberalen Tagsatzungs-
mehrheit und dem katholischen Sonderbund von 1847 zum Vorschein. Anders-
herum: das Abstimmungsresultat war nur moglich, weil in den bevdlkerungs-
reichen reformierten «Vorortskantonen» eine starke Minderheit fiir die Streichung
votierte. So ging das glimpflich iiber die Biihne trotz der unerquicklichen und
weiter schwelenden «Pfiirtner-Affire» an der Universitit Freiburg. Es handelte

'® Albert Gasser, Das Kirchenvolk redet mit. Die Synode 72 in der Ditzese Chur, Ziirich 20035.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 25

sich um das lehramtliche Vorgehen gegen den Moraltheologen Stephanus Pfiirt-
ner, der sich in einem Vortrag zur Sexualethik im Herbst 1971 in Bern fiir romi-
sche Ohren zu weit vorgewagt hatte.

Die Synode 72 stand wie das Konzil ganz im Bann der Kirchlichkeit und ihrer
wiederkehrenden Themen. Die Gottesfrage blieb so gut wie ausgeklammert, und
bezeichnenderweise wurde der Atheismus als Folge des Versagens der Kirchen-
christen hingestellt. Das war entgegenkommend gut und reumiitig gemeint, aber
es wire ein wenig glaubwiirdiger Atheismus, der nur von Defiziten leben wiirde.
Ein Gottsucher, der in den Synodenpapieren stobert, wird kaum fiindig. Im Ubri-
gen ging die Synode 72 losungsfreudig Themen an, die vom Konzil ausgeklam-
mert worden waren: Zolibat, Frauenordination, Ehescheidung und Wiederver-
heiratung. Aber auch die Sonntagspflicht beschiftigte noch in dieser Zeit die ka-
tholischen Gemiiter. Der unvermindert heftige oder sogar noch gesteigerte «Kalte
Krieg» schlug sich in der Diskussion {iber Wehrdienst und Wehrdienstverweige-
rung nieder, ein ethisches Standardproblem der Schweiz in jenen Jahren. — Wie
wenig Wirkung die Synode 72 vorweisen konnte, zeigte sich darin, dass der
«Churer Investiturstreity um Bischof W. Haas, ausgeltst 1988, nicht verhindert
werden konnte — eine hausgemachte Kirchenkrise, die zehn Jahre dauern sollte
und immense Krifte absorbierte.

Blittern wir zum Schluss dieses Abschnitts ins Jahr 1969 zuritick. Ein Stim-
mungsbild aus Chur, wo im Juli auf dem «Hof» und im Hotel Marsél das Euro-
pédische Bischofssymposium tagte. Eine internationale Priestergruppe, die sich
gleichzeitig im Rétischen Volkshaus einquartiert hatte, stahl den Bischofen die
Show. Die Vernachlédssigung von Fragen am Konzil holte die Bischéfe nun ein.
Die demonstrierenden Priester verlangten die Aufhebung der Zdlibatspflicht, die
Erlaubnis zur Ausiibung eines Berufs neben der Seelsorgetitigkeit (das von Pius XII.
fiinfzehn Jahre frither erstickte Experiment der Arbeiterpriester in Frankreich
stand Pate) und sie forderten fiir sich politisches Engagement. Die Rebellen-
Priester hielten eine Freiluft-Vorlesung beim Eingangstor des Priesterseminars
St. Luzi und schrieben einen Brief an «Bruder Paul VI. im Petrusamt».

Vom vergangenen, gegenwdrtigen und kiinftigen Klerus

Im Herbst 1958 erschien anonym ein Artikel in der Civitas, der Monatsschrift
des Schweizerischen Studentenvereins, mit dem Titel «Priestermangel in der
Schweiz?», hinter dem eine Gruppe von Laien und Priestern stand.'” Der Beitrag
16ste ein fur Civitas-Verhiltnisse {iberaus starkes Echo aus mit zahlreichen Zu-
schriften pro und contra. Das zentrale Anliegen war die Frage, ob man in der
Schweiz glaubwiirdig von einem Priestermangel reden konne, wenn so viele
Priester in verschiedenen Titigkeitsfeldern arbeiteten, die nicht unbedingt mit
ihrem Beruf zusammenhingen. In den zahlreichen katholischen Gymnasien mit
Internaten unterrichteten auch Scharen von Weltpriestern profane Facher. Oder

" Priestermangel in der Schweiz?, in: Civitas, 14 (1958/59), 10-16.



26 Albert Gasser

ob man es sich leisten konne, dass Freiburg neben einer zweisprachig gefiihrten
Theologischen Fakultdt noch ein Priesterseminar mit einem vollstdndigen theolo-
gischen Grundkurs unterhalte.

Werfen wir einen Blick auf den Weltklerus von 1958, wie er sich am Beispiel
des Bistums Chur prisentierte. Man nimmt am besten eine Dreiteilung vor. Die
erste Gruppierung bestand aus den Pfarrern, die oft nach lingeren Wanderjahren
als Subalternseelsorger ihr Lebensziel als Leiter einer Pfarrei erreicht hatten. Die
Pfarreien besassen allerdings unterschiedliches Gewicht, je nach Grésse und po-
litischer Stellung des Ortes. Prestigetrachtig waren Hauptorte wie Schwyz, Alt-
dorf, Sarnen oder Stans. Daselbst schalteten und walteten nicht selten kleine pfarr-
herrliche Regionalfiirsten. Die Pfarrer waren, je nachdem, volkstiimlich wohl-
wollend, verstanden es, giitig und grossziigig mit heiterer Liberalitit den Men-
schen mit Rat und Tat zur Seite zu stehen, unbekiimmert um Bischof und Papst,
oder sie waren unnahbar, dngstlich fromm und pfarrherrlich despotisch. Nicht
selten hatten die Pfarrherren von allen aufgezéhlten Eigenschaften etwas. Zur Er-
langung eines Pfarramtes war der Wunsch des Bischofs nur ein Element. Um
von der Kirchgemeinde, die oft praktisch identisch war mit der politischen Ge-
meinde, gewiéhlt zu werden, brauchte der Kandidat einen gewissen Bekanntheits-
grad und einflussreiche Goénner im Pfarrklerus. Der wohlbestallte Pfarrer mit
stattlichem Pfarrhaus, mit gepflegtem Pfarrgarten und nicht zuletzt einer tiichti-
gen Haushilterin war in Landgemeinden Standard.

Zur zweiten Garnitur mochte ich einmal die Jungpriester zéhlen, die ohne viel
Federlesens vom Bischof mit Marschbefehl fiir die ersten Jahre als Vikare zu
einem Pfarrer als Gehilfen und in dessen Haushalt geschickt wurden. Ziirich, wo
bis in die sechziger Jahre immer wieder neue Kirchen gebaut und Pfarreien er-
richtet wurden, hatte einen Riesenbedarf an Vikaren. So kam es, dass ein Gross-
teil des Priesternachwuchses aus den Urkantonen aber auch aus dem Biindner-
land seine Sporen in Ziirich abverdiente. Dazu kam, dass Stadt und Kanton Zii-
rich, mit Ausnahme der «Staatspfarreien» Rheinau, Dietikon und Winterthur, bis
zum Kirchengesetz von 1963 Bettelkirchen in der Diaspora waren. Diese prekire
materielle Basis, welche die Ziircher Vikare nur mit einem besseren Trinkgeld
entldhnte, schweisste Klerus und Pfarrei meist viel stirker zusammen als in den
katholischen Stammlanden. — Den «Mittelbau» zwischen Pfarrern und Vikaren
bildeten in den ldndlichen Gebieten die Pfarrhelfer und Kapline mit eigenen
Pfrundhéusern. Viele verblieben lebensldnglich in diesen Funktionen, weil sie zum
Pfarramt nicht fihig oder geeignet waren, oder ganz einfach nie angefragt und
damit nie gewdhlt wurden. Viele wollten gar nicht Pfarrer werden, sei es aus
Scheu vor grosserer Verantwortung und dem damit verbundenen Einsatz, oder
weil sie ausfiillende Nebenbeschiftigungen pflegten wie geistliche Schriftstelle-
rei, Kirchenmusik und andere mehr oder weniger sinnvolle Hobbys. Einige wid-
meten sich zum Teil grossumfinglich der Fiihrung und Betreuung von Jugend-
und Standesvereinen. Unter «ferner liefen» gab es einige wenige Geistliche, die
durchaus kriftig und gesund waren, aber einer ordentlichen Titigkeit aus dem
Weg gingen, oder, aus welchen Griinden auch immer, nicht oder nicht mehr or-
dentlich einsatzfihig waren — eine aussterbende Spezies von «clerici vagantes».



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 27

Schliesslich gab es ein drittes respektables Kontingent von Priestern, die im
gesamten Gebiet der Schweiz als Theologieprofessoren, als Lehrer an den katho-
lischen Mittelschulen und in bestimmten Regionen auch als Sekundarlehrer titig
waren, alle Sparten von Féchern unterrichteten und in der Internatsleitung der
Kollegien eingesetzt wurden. In dieser Funktion trafen sie sich mit vielen Or-
denspriestern, hauptsdchlich Benediktinern und Kapuzinern. Viele katholische
Mittelschulen lagen entweder in der Hand von Welt- oder Ordenspriestern, mit
der Zeit verstdrkt unter Zuzug von Laienlehrern. Zu diesem Segment zéhlen wir
auch generell die Ordenspriester in den vielen Klostern, die subsididr in der Seel-
sorge und speziell in der spirituellen Betreuung wie Exerzitienangeboten und
Glaubenskursen eine grosse Tatigkeit entfalteten. Eine wichtige Sparte bildete
schweizweit die hauptsdchlich von Jesuiten tibernommene Studenten- und Aka-
demikerseelsorge.

Dieses breite Spektrum von Klerus mit seiner vielfiltigen Wirksamkeit hielt
sich bis in die zweite Hélfte der 60er Jahre. Dann setzte der rasante Riickgang
von Priesteramtskandidaten ein. Mittlerweile hat sich die klerikale Landschaft
komplett verdndert. Bestimmt auch im Sog der 68er Bewegung sind es nicht nur
viel weniger, sondern Priester von anderer Herkunft und Bildung. Soziologisch
hat sich das Priesterbild radikal gewandelt.

Die Priester sind Mangelware geworden. Die allermeisten sind in der unmit-
telbaren Pfarreiseelsorge tétig. Insofern ist das Desiderat des eingangs dieses Ab-
schnitts erwidhnten Civitas-Artikels erfiillt worden, wenn auch anders, als sich
die Verfasser dieses Zwischenrufs vorgestellt hatten. Eine Grosszahl von Pfarreien
wird nicht mehr von Priestern geleitet, sondern von Pastoralassistenten, Médnnern
und Frauen. Das bedeutet einerseits eine Konzentration der noch vorhandenen
Priester auf das liturgisch-sakramentale Kerngeschift, aber damit auch eine Ein-
schriankung der Wirksamkeit. Viele Priester administrieren formell mehrere Pfar-
reien — eine fragwiirdige Einrichtung. Das Bildungsniveau des Klerus ist zweifel-
los gesunken. Die Zeiten sind vorbei, wo es ein spezielles Anliegen der Ditze-
sanleitungen war, einzelne geeignete Priester zu einem akademischen Weiterstu-
dium zu schicken. Heute reicht die Personalreserve nicht einmal fiir eine Karriere
an theologischen Fakultdten, wo immer mehr Laien die Lehrstiihle besetzen, was
iberhaupt nicht zu beanstanden ist, aber doch zeigt, dass die Weltpriester im Bil-
dungsbereich unterdessen immer mehr ausfallen. Die Priester in theologischer
Kaderstellung sind inzwischen vor allem im Ruhestand. In einem Satz: der Pries-
ter wird als Liturg, aber kaum mehr als Bildungstriger wahrgenommen. Die Ab-
solventen der anderen Fakultdten sehen im Priester immer weniger einen «Kolle-
geny», mit dem man auf Augenhohe verkehrt. Das ist ein gewaltiges Defizit und
macht den Weltpriesterberuf auch deswegen fiir intellektuelle Interessenten nicht
attraktiver.

So beschrianken sich die Interessen der Kleriker an den institutionalisierten
Fortbildungskursen primér auf die Frage, wie man die Angebote unmittelbar fiir
Gottesdienst und Katechese «pfannenfertig» umsetzen kann. Weil ja trotzdem
die Vorstellung bei den Menschen noch vorhanden ist, dass der Priester ein Ge-
neralist sein miisste, dessen Meinung Gewicht haben sollte, wire eine solide All-



28 Albert Gasser

gemeinbildung verlangt, damit man als Gesprachspartner gefragt bleibt und ernst
genommen wird. Aber nicht wenige kommen mittlerweile zum Priestertum, ohne
eine ordentliche Mittelschule mit Matura absolviert zu haben. Ein Priester miisste
belesen sein, auch philosophisch und literarisch, um das wichtigste Instrument
seines Berufs, die Sprache zu bereichern und zu pflegen. Nicht wenige Priester
kommen aus dem Ausland mit anderen Kulturen und mangelnden Sprachkennt-
nissen. Es ist allerdings auch nicht so, dass die Laien in den Gemeindeleitungen
generell {iber eine bessere Bildung verfiigen. Dass bei all dem auch Gegenbei-
spiele aufgezeigt werden koénnen, bestitigt bloss die Regel. Diese «prophetische»
Funktion eines «Stimmrechts» des Klerus in der Gesellschaft wird kaum mehr
wahrgenommen. Es ist allerdings nicht so, dass dies frither unbestritten war. Es ist
kein Verlust, wenn die Figur des kiimpferisch moralisierenden Pfarrers, der die
Kanzel vor Wahlen und Abstimmungen auch noch als Parteipodium missbrauchte,
verschwunden ist.

Dazu kommt, dass die Seelsorgpriester selten mehr die frithere Ochsentour
durchlaufen. Sie werden nach der Priesterweihe sehr rasch, gelegentlich sogar
sofort, auf alle Fille meist zu frith zu Pfarrern befordert. Der echte Anreiz von
Aufstiegsmoglichkeiten mit entsprechend anstrengendem Bewidhrungsprofil fillt
dahin, weil man auf dem Markt ja sowieso mehr {iber kurz als lang gebraucht
wird. Es darf aber nicht unterschlagen werden, dass in vielen Pfarreien vorbild-
lich gewirkt wird, dass die Chemie stimmt und die Amtstrager, Priester wie Laien,
mit pastoralem Eros und harmonischer Teamarbeit ihrer Aufgabe nachkommen.

Ein bedauerlicher Zwist, mit romischer Regie betrieben, 1st in diesem Zusam-
menhang das Gerangel um die «Laienpredigt», wobei der Begriff schon irrefiih-
rend ist, weil es sich nicht um eigentliche Laien handelt, sondern um Laientheo-
logen und Theologinnen mit Gemeindeleiterfunktionen, denen es verboten wer-
den sollte, in der Eucharistiefeier zu predigen. Wenn zur Begriindung unter ande-
rem die Einheit von Zelebration und Predigt angegeben wird, ist das nicht plausi-
bel, wenn man sich die Szenerie der «guten alten Zeit vor dem Konzil» vor Au-
gen hélt, wo beim Vorhandensein mehrer Priester am Sonntag einer das Hoch-
amt feierte und ein anderer die Predigt hielt.

Eine grosse zusitzliche Erschwernis ist die zunehmende Polarisierung im Kle-
rus. Eine weitere Bildeinlage dazu. Frither hiess es, Kleider machen Leute. Heute
zeigt das Outfit, wessen Geistes die Priester sind. Nach dem Konzil streiften die
Geistlichen mehrheitlich die klerikale Kleidung ab. Das Schwarz mutierte in
Grautone und schliesslich zunehmend ins Bunte allerlei. Weisses Hemd mit
schwarzer oder dunkler Krawatte und vielfach mit Priesterkreuz am Revers wurde
Ordonnanz. Es gab in der Ubergangszeit auch bischofliche Verlautbarungen, die
wenigstens eine schwarze Weste mit weissem Kragen wiinschten. Heute sieht
man vor allem Alt-Bischofe und alte Priester in diesem Tenue. Der jiingere bi-
schofliche Nachwuchs und viele junge Priester setzen wieder ganz auf das Collar
als dem vorgeblich wahren Erkennungsmerkmal eines echten und guten Pries-
ters. Dieses Kleidungsstiick war fiir den vorkonzilidren Klerus faktisch obliga-
torisch, aber dezent niedrig, am oberen Rand mit diinnem weissem Streifen ver-
sehen. Jetzt hat die Hohe des Collars, blickfangerisch mit pointiert weissem Aus-



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 29

schnitt ausgestattet, uniibersehbar zugenommen und nimmt bisweilen die Form
eines hochgestellten Kragens alter militdrischer Paradeuniformen an. «Krawat-
tenpriester» tont es aus einer gewissen Ecke. Dazu noch drei «Fotos». Der fein-
sinnige katholische Theologe und Religionsphilosoph und Priester Romano Guar-
dini (1885-1968) trug schon in den 20er Jahren schlichtes und dezentes Zivil,
und Hans Urs von Balthasar (1905-1988), dusserst abgeneigt dem lauten 6&er-
Gedrohne, unmittelbar vor seinem Tod noch zum Kardinal ernannt, sah man in
spéteren Jahren mit Krawatte und ebenso Karl Rahner(1904-1984) und viele andere
Welt- und Ordenspriester von geistigem und geistlichem Gewicht und Format.

Die Rekrutierung des kiinftigen Klerus bereitet grosse Sorge. Es gibt, wie er-
wihnt, immer weniger den klassischen Fall, wo ein junger Mann, mit einer La-
tein-Matura ausgeriistet, sich anmeldet. Die Vorbildung ist oft ungeniigend und
muss nachgeholt werden. Dann gibt es Anwirter, die nach einem gewissen du-
biosen Bekehrungserlebnis anklopfen oder auch solche, die sich unter dem Pries-
terberuf so etwas wie eine geschiitzte Werkstatt vorstellen. Einige, die schon von
einem Bistum abgelehnt wurden, versuchen es gelegentlich mit Erfolg bei einem
andern Bischof, was den kirchlichen Vorschriften eigentlich entgegensteht. So
schélt sich ein neuer Typ von «vagans clericus» heraus. Aber auch bei andern,
durchaus mit intellektuellem Riistzeug und insgesamt brauchbaren charakterli-
chen Eigenschaften ausgeriisteten, zeigt sich nicht selten eine Enge, verbunden
mit forscher Angstlichkeit und Beflissenheit, ja allen Rubriken und Vorschriften
nachzukommen. «Kirchliche Gesinnungy ist eine neue, viel bemiihte Parole tra-
ditionalistischer Stimmen, welche diese nicht selten mit eigenen Lieblingsideen,
Wiinschen und Vorstellungen verwechseln. Und was als vorbildlicher kirchlicher
Gehorsam verstanden sein will, hélt sehr oft nur solange an, als er fiir die ande-
ren gilt und Bischof und Papst das sagen und tun, was gefillt. Und hinter solchen
Einstellungen manifestiert sich nicht selten ein Antiintellektualismus, der sich in
Frommigkeit kleidet, um geistige Bequemlichkeit zu kaschieren.

Die romische Instruktion «Redemptionis sacramentum» vom 25. Mirz 2004
kam wegen sehr detaillierter rubrizistischer Vorschriften nicht tiberall sonderlich
gut an. Vor allem Nr.184 rief Argemis hervor, weil darin alle eingeladen wurden,
fehlbare Liturgen beim Bischof oder direkt dem Papst anzuzeigen, immerhin mit
der Empfehlung, den Dienstweg zu benutzen. Man sah dahinter eine offene Auf-
forderung zur Denunziation und damit zur Ziichtung von Kirchenspitzeln. Das
fithrt sogar dazu, dass offensichtlich aufgewiegelte Teenager nach dem Gottes-
dienst in die Sakristei stiirmen, um einem alten Zelebranten wegen «liturgischer
Vergehen» Vorhaltungen zu machen. Die Stasi ldsst griissen.

Da zeichnet sich ein neuer Marsch ins Getto ab, aber nicht von der katholi-
schen Gesellschaft nachvollzogen, sondern angefiihrt von einer diinnen Kleriker-
schicht mit diinner Gefolgschaft. Da kommt in neuester Zeit ein sektiererischer
Zug in die katholische Kirche hinein, der ihrem Wesen nach fremd sein miisste,
und wogegen die katholische Kirche frither immer immun schien. Hochst proble-
matisch wird es, wenn der Papst selber mindestens indirekt solche Tendenzen
fordert. Benedikt XVI. hat die Pius-Bruderschaft nicht aus Barmherzigkeit be-
gnadigt, sondern weil deren Geist, Inhalt und Form seiner eigenen Vorstellung



30 Albert Gasser

immer nédher stehen. Mit seiner wenig differenzierten Breitseite am 11. Juni 2010
zum Abschluss des Priesterjahres gegen die «Arroganz der Vernunft» in der aka-
demischen Theologie der vergangenen Jahrzehnte fiihlt man sich in die Zeit
Pius’ X. vor hundert Jahren riickversetzt. Wenn es nach dem Willen des Papstes
ginge, sollte offenbar im nachhinein die am Zweiten Vatikanischen Konzil unter-
legene Minderheit aufgewertet werden, um die wichtigsten theologischen
Errungenschaften und Sternstunden des Konzils im Sinn und Geist des Status vor
dem Konzil zuriickzubuchstabieren. Ein verhidngnisvolles, aber doch wohl aus-
sichtsloses Unterfangen.'®

Ausblick

-

Ich méchte mit zwei Feststellungen schliessen.

1. Es ist ein bekanntes Muster, den Gegensatz zwischen Stadt und Land hervor-
zuheben. Man spricht nach wie vorn gern vom urbanen Milieu und urbanem
Lebensstil. Wenn man darunter den technischen Anschluss im Digitalzeit-
alter, die leichte Zugénglichkeit zu Schulen und Ausbildungsmé&glichkeiten
und Arbeitspldtzen, die schnelle Erreichbarkeit von Arzten und anderen
Dienstleistungen oder Kaufhdusern versteht, ist der grosste Teil des schwei-
zerischen Territoriums urbanisiert. Aber auch was das gesellschaftliche Be-
finden und Empfinden, die Einstellung zu Leben und Lebensformen, zu
Sexualitdt und Ehe, zu Religion und Kirche betrifft, findet man schwerlich
einen Unterschied zwischen sogenannter landlicher und stddtischer Bevolke-
rung. Deutlich sichtbar und in jeder Beziehung wahrnehmbar ist das auch im
Bereich kirchlicher katholischer Praxis. Ist man als Priester zwecks Aushilfe
als Gast in einer Pfarrei, stellt man fest, dass sich tiberall dasselbe Bild bietet,
dass der Besuch des Sonntagsgottesdienstes verbreitet rapide geschwunden
1st, dass ferner, ob in der Stadt oder auf dem Land, mit Ausnahme der Minis-
tranten, die Schulkinder und die Jugendlichen fehlen, dass viele nur an Weih-
nachten, Ostern und anldsslich von Beerdigungen, Trauungen und anderen
Kasualien in der Kirche anzutreffen sind. Die Gespriche und das Verhalten
von Schiilern auf dem Schulhof, der Austausch zwischen den Erwachsenen
zu Themen wie Familie, Erziehung, Freizeit und Lebensqualitit insgesamt
sind dieselben ob in Ziirich oder in einem Dorf in Obwalden oder im Biind-
ner Oberland. Man kann auch aus Reaktionen auf Predigten héren, dass die
Fragen und Probleme um die zentralen Botschaften des Glaubens, die Skep-
sis gegeniiber der Kirche gerade auch bei den pfarreilich Engagierten aus-
tauschbar sind. Man konnte fast von einer Uniformierung des Empfindens,
Denkens und Argumentierens sprechen. Uberall grossflichig iibereinstim-
mend dieselbe Mentalitdt. Und in etwa sind das alles auch Errungenschaften
oder Spétfolgen des 68er Aufbruchs.

** Eberhard Schockenhoff, Versshnung mit der Piusbruderschaft? Der Streit um die authenti-
sche Interpretation des Konzils, in: Stimmen der Zeit, 135 (Heft 4), April 2010, 219-228.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 31

2. Der Pastoraltheologe Alois Miiller befasste sich 1965 in einem Aufsatz in der
Civitas mit der religiosen Grundbefindlichkeit der katholischen Studenten,
wie sie sich beispielsweise auf dem Universititsplatz Freiburg in der Schweiz
manifestierte.'” Das war kurz vor dem Abschluss des Konzils und noch vor
dem omindsen Jahr 1968. Thn beschiftigte und betriibte offensichtlich der
Eindruck von einer «Apathie des Durchschnitts katholischer Studenten an der
katholischen Universitidt gegeniiber hoherer religioser Bildung und Betiti-
gung». Miiller sinniert, ob vielleicht mangelndes Interesse fiir religiose Bil-
dung eine Folge des «katholischen Milieus» sei. Man konnte hinzufligen,
dass Hundertschaften von Abgingern aus katholischen Mittelschulen, die {iber
Jahre zum tiglichen Messbesuch verpflichtet gewesen waren, im unguten
Sinn religids «saturiert», die kirchliche und akademische Freiheit auch an
einer katholischen Universitdt genossen.

Es war in den 80er Jahren. Ein frisch gewé#hlter Nationalratsprisident, katho-
lisch, der FDP angehorend, antwortete sinngeméss auf die Frage, wie er es mit
der Religion halte, er sei in einer streng gefiihrten katholischen Internatsschule
religios tiberflittert worden und habe fiir sein Leben lang die Nase gestrichen voll
von Kirche. Und das geschah vor versammeltem Schweizervolk, am Abend im
Fernsehen.

Zuriick zu Alois Miiller. Er fragt besorgt, ob das katholische Milieu den «reli-
giosen Appetit neutralisiert», wihrend das nichtkatholische Milieu religitsen
Appetit erzeuge. Die Frage wurde 1965 gestellt. Das katholische Milieu existiert
nicht mehr, auf alle Fille nicht in der Art und Weise, wie Alois Miiller es vor
Augen hatte. Ist aber unterdessen der religiose Appetit gewachsen? Wir sollten
die Frage nicht vorschnell verneinen. Im Gegenteil. Um beim Bild Miillers zu
verbleiben. Es hat sich ein alternativer Appetit entwickelt. Kein Einheitsmeni ist
gefragt. Man will a la carte essen. Und da sind der Angebote viele.

Man darf aber auch nicht vergessen, dass bei allen Unzuldnglichkeiten ver-
gangener Zeiten eine beachtliche Anzahl von Absolventen dieser klassischen ka-
tholischen Mittelschulen den Grundkurs in aristotelisch-thomistischer Philoso-
phie, vermittelt iiber neuscholastische Lehrbiicher, als bereichernd fiir die For-
mung ihres Denkens und ihrer Weltanschauung einstuften. Damit ist noch ein neues
Stichwort fillig: «Katholische Weltanschauung», eine Gesellschaft, Wissen-
schaft und Politik umfassende katholische Geisteshaltung. Noch in den 50er Jah-
ren boten die Jesuiten als Akademikerseelsorger in Ziirich einmal in der Woche
wihrend des Semesters « Weltanschauungskurse» an. Das ist ldngst Vergangenheit.

Die Zeit triumphalistischer oder begeisterter Katholikentage ist fiir die
Schweiz auch Geschichte. Der letzte fand 1954 in Freiburg statt. Und es findet
sich niemand, der ein solches Unternehmen auch nur ins Augen fassen wiirde,
schon gar nicht in der traditionellen Form. Es manifestiert sich aber ein interna-
tionaler Eventkatholizismus, vor allem fiir junge Menschen organisiert und

' Alois Miiller, Katholische Universitit und Student, in: Civitas, 21 (1965/66) 27-39; Urs Al-
termatt, Die Universitét Freiburg auf der Suche nach Identitét, Fribourg 2009.



32 Albert Gasser

durchgefiihrt. Diverse Kirchenleitungen setzen auf solche Massenveranstaltun-
gen und wittern Morgenluft, obwohl man sonst dem «Volk dem grossen Liim-
mel» nicht traut.

«Jesus ja — Kirche nein», war eine géngige Achtundsechziger Parole. Es gab
auch die andere, verhaltene oder bloss beargwohnte Einstellung: Theologie ja —
Kirche jein. Das darf nicht gepresst werden. Aber auch ein sprechendes Beispiel:
Die 1954 gegriindeten Theologiekurse fiir katholische Laien (TKL), heute «theo-
logiekurse.ch», erfreuten sich in der Deutschschweiz iiber fiinfzig Jahre, offenbar
unangefochten von Humanae vitae oder der Causa Haas, eines ungebrochenen
Interesses und Zulaufs. Viele primér aus akademischem Milieu stammenden
suchten eine reflektierte Vertiefung des Glaubens, was ihnen der Religionsunter-
richt und die Pfarreiseelsorge oder die offiziellen Verlautbarungen nicht vermit-
teln konnten.

Obwohl sich also immens vieles tut an intensiven Begegnungen und Kursan-
geboten sowie mit einer in dieser Dichte nie da gewesenen Mobilisierung von
Spiritualitidt mit Gebet und Meditation, bleibt doch als Gesamteindruck, dass die
katholische Kirche angesichts der seit Januar 2010 lawinenartigen Enthiillungen
tiber sexuellem und gewalttitigem Missbrauch durch Priester und Hierarchen in
einer veritablen historischen Krise steckt. Ein Bischof war da schnell zur Stelle
und schob in geradezu dreister Naivitdt die Schuld dafiir auch der 68er Bewe-
gung zu. Da kann man nur hoffen, dass sich geniigend gesunde Krifte in der
Kirche durchsetzen, welche ehrlich, mutig und selbstkritisch die heilende Rich-
tung aufzeigen und nicht in billiger, beleidigter Abwehr die Ursache fiir die Not
wobhlfeil auf vermeintliche Stindenbécke abwiilzen.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 33

«Auch so ein Alt-Achtundsechziger!» — Evlebnisbericht eines Zeitzeugen

Die katholische Kirche erlebte 1945 nach Ende des Zweiten Weltkrieges keine eigentliche Zi-
sur. Diese setzte vielmehr 1958/59 ein mit dem Papstwechsel von Pius XII. zu Johannes XXIII.
und mit der Ankiindigung des Zweiten Vatikanischen Konzils. Das harmoniebediirftige Konzil
tiberbriickte oder unterschlug virulente Themen wie den Zdlibat und eine effektive Mitbestim-
mung in der Kirche, etwa bei Bischofsernennungen und erntete dafiir eine andauernde Polari-
sierung. Ein Pendant zum 68er Aufbruch stellte der Aufruhr um die Enzyklika Humanae Vitae
vom Juli 1968 dar, welche Autoritdt und Ansehen des Papstes in erhebliche Mitleidenschaft
zog. Die westeuropéische 68er Bewegung schlug sich innerkirchlich atmhosphirisch, aber auch
in der theologischen Publizistik, in dogmatischen, aber vor allem in ethischen Fragen nieder.
Der dramatische Priestermangel, der Ende der 60er Jahre einsetzte und die restaurative Tendenz
der letzten Jahre verdnderte nicht nur die Zahl sondern auch die Qualitit des Klerus massiv.

«Encore un des ces vieux soixante-huitards!» — Témoignage d'un témoin de l'époque

L Eglise catholique ne vécut pas une césure a proprement parler en 1945, a la fin de la Seconde
Guerre Mondiale, mais plutot en 1958/59, lorsque le pape Jean XXIII subrogea Pie XII et que
le deuxi¢me Concile du Vatican fut annoncé. Le Concile, en quéte d’harmonie, esquiva ou
escamota des thémes virulents, tels que le célibat ou la codécision au sein de I'Eglise — notam-
ment lors de nominations d’évéques -, mais n’obtint par la qu’une polarisation permanente. Les
émeutes provoquées par I’encyclique Humanae Vitae, qui contestait 1’autorité et le prestige du
pape, firent pendant aux révoltes de 1968. Le mouvement de 1968 en Europe occidentale
imprégna I’atmosphére au sein de I’Eglise et résonna dans les questionnements dogmatiques et
surtout éthiques du journalisme théologique. Le manque cruel de prétres depuis la fin des an-
nées soixante et la tendance a la restauration des derniéres années modifierent lourdement non
seulement la quantité, mais également la qualité du clerc.

«Another old 68 veteran» — a report from a contemporary witness

The Catholic Church experienced no sea change in 1945 after the end of the Second World
War. This came later, in 1958-59, after Pope John XXIII succeeded Pius XII and the Second
Vatican Council was announced. The Council had a need for harmony and as a result divisive
differences on issues such as celibacy and effective participation in the church, for example in
the nomination of bishops, were either papered over or suppressed. This created a permanent
polarization. The political events of 1968 had their Catholic counterpart in the controversy over
the Humanae Vitae encyclical of July 1968, which caused considerable damage to the authority
and reputation of the Pope. The 1968 political movements in Western Europe influenced the
general mood in the Catholic Church as well as affecting debate on matters of dogma in theolo-
gical publications, especially as regards ethical issues. The dramatic shortage of candidates for
the Catholic priesthood, which began at the end of the 1960s, and the «restoration» tendency of
recent years have massively depreciated the clergy, both in quantity and quality.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Achtundsechziger Bewegung — movement de 1968 — Movement of 1968, Konzilsgeist — esprit
du Concile — spirit of the Second Vatican Council, Innerkirchliche Polarisierung — polarisation
au sein de I’Eglise — polarisation within the Church, Horizontale Theologie — théologie hori-
zontale — horizontal theology, Politische Theologie — théologie politique — political theology,
Synode 72 — synode 72 — synod of 1972, Kollegialitidt und Zentrismus in der Kirche — collégia-
lité et centrisme dans I’Eglise — collegiality and centrism within the Church, Subsidiaritits-
prinzip — principe de subsidiarité — principle of subsidiarity.

Albert Gasser, Dr.theol.lic.phil., Honorarprofessor und emeritierter Professor fiir Kirchenge-
schichte an der Theologischen Hochschule Chur.






	"Auch so ein Alt-Achtundsechziger!" : Erlebnisbericht eines Zeitzeugen

