
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 104 (2010)

Artikel: "Auch so ein Alt-Achtundsechziger!" : Erlebnisbericht eines Zeitzeugen

Autor: Gasser, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-327758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-327758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Auch so ein Alt-Achtundsechziger!»
Erlebnisbericht eines Zeitzeugen

Albert Gasser

Eine abendliche Runde in einer Theologenverbindung bei einem Fondue im
Advent 2009. Im Gespräch fällt der Name eines promovierten Schweizer Theologen
und Priesters vorgerückten Alters mit hervorragendem wissenschaftlichem,
kirchlichem und gesellschaftspolitischem Lebensausweis. Ein jungforscher
Theologiestudent provoziert darauf mit dem abschätzigen Einwurf, dass der halt leider
ein Alt-Achtundsechziger sei. Diese unbedarfte Disqualifikation aus dem Mund
eines Grünschnabels verärgert kurz die anwesenden älteren Semester, wäre aber

weiter auch nicht erwähnenswert, wenn sie nicht ein vorhandenes Grundmuster
aktuellen innerkirchlichen Diskussionsverhaltens wiedergäbe.

Es zirkulieren seit Jahren in einem gewissen und sicher kleinen Segment junger
katholischer Akademiker neostramme ultramontane Parolen, die vielleicht nur das

bekannte Generationenspiel wiedergeben. Wie auch immer. Bevor diese Doktrin
in der persönlichen und beruflichen Lebensgestaltung nicht die Probe bestehen

muss, verpflichtet sie sowieso zu nichts. Ein weiteres, wiederum gewiss kleines
Segment heutiger Priesteramtskandidaten zöge im Priesterseminar am liebsten
wieder die Soutane an. Aber vom Loblied vergangener Zeiten werden nur selektiv

Strophen angestimmt. Der gesamte Inhalt einer Priestererziehung, wie sie noch

vor 50 Jahren mit leichten Nuancen überall und für alle verpflichtend war, würde
im Ernstfall von denselben Leuten als unzumutbar weit von sich gewiesen. Da
wird etwas romantisch verklärt, von dem man keine Ahnung hat. Ich komme

später nochmals auf diese Thematik zurück.

Vor 1968 war 1958 und anschliessend das Konzil

1945 war in der katholischen Kirche im liturgischen und theologischen Bereich
sowie im Pfarreileben im westlichen Teil Europas keine eigentliche Zäsur, nicht
einmal in Deutschland. Man konnte weitermachen und restaurieren, ruhiger als
bisher und weitgehend ungestört. Signifikant waren die politischen Aufbrüche der

SZRKG, 104(2010), 9-33



10 Albert Gasser

katholisch geprägten christlichen Parteien in der Tritt fassenden deutschen

Bundesrepublik, in Italien, Frankreich und Österreich, mit stark antikommunistischer
Stossrichtung. Mit Genugtuung nahm man auch in der katholischen Schweiz zur
Kenntnis, dass in der materiellen und moralischen Trümmerlandschaft nach dem
Zweiten Weltkrieg überzeugte und praktizierende Katholiken politisch ans Ruder
kamen: Adenauer in Westdeutschland, Schuman in Frankreich und De Gasperi in
Italien. Auch die (katholische) Konservative Volkspartei der Schweiz konsolidierte

sich nach dem Krieg. Die 50er Jahre bescherten dem Priester - und
Ordensnachwuchs fortgesetzte Hochkonjunktur. In der Schweiz kam nochmals eine

kulturkämpferische Biese auf, hauptsächlich um die konfessionellen Ausnahmeartikel.

Der Zürcher Kantonsrat leistete sich im September 1953 eine dreitägige
Jesuitendebatte und diskutierte ausgiebig und emotional, da die Präsenz von Jesuiten

in Zürich an den zwei Hochschulen relativ stark war.'
Nach dem Ersten Weltkrieg war das anders. Da brach in der Kirche vieles auf.

Romano Guardinis Schrift «Vom Geist der Liturgie» (1918) wirkte wie eine

Initialzündung und schob die «Liturgische Bewegung» erneut und nachhaltig an.

Dies in etwa vorsichtig formuliert analog zu Karl Barths «Römerbrief» (1919)
mit anderer Stosskraft. Gemeinsame Bibellektüre und Exerzitienkurse waren im
Vormarsch. Der verstärkte Rückgriff auf die Kirchenväter, akzentuierte historisches

Denken und der Einbezug der zeitgenössischen Philosophie befruchteten
die «Nouvelle Théologie» in Frankreich ab den 30er Jahren, die auch in den

deutschen und italienischen Sprachraum ausstrahlte. Von der Blütezeit des

Vereinswesens in der Zwischenkriegszeit ganz zu schweigen.
Die zweite Zäsur im 20. Jahrhundert war der Papstwechsel 1958 und vor

allem der Paukenschlag mit der Ankündigung des Konzils am 25. Januar 1959.

Johannes XXIII. hatte handverlesene Kardinäle zu einer Besprechung nach San

Paolo fuori le mura eingeladen. Ganz wenige waren eingeweiht. Das Gros der

Kurie ahnte nichts. Der Papst fieberte vor Erwartung, vermischt mit ängstlichen
Gefühlen. Wie wird man seine Initiative aufnehmen? Um den kommenden Schlag
abzufedern, plauderte Johannes in seiner typischen Art vom Eindruck, den Rom
nach wenigen Monaten im Amt auf ihn gemacht habe und sprach vom «Gesumm».
«Ein wahrer Bienenstock voller Menschen», so der Papst wörtlich. Und dann

folgte der Donnerschlag."
Die überrumpelten Zuhörer waren zuerst betäubt. Dann aber regte sich an der

Kurie rasch entschiedener Widerstand und die grimmige Entschlossenheit, den

Schaden möglichst zu begrenzen. Kardinal und Erzbischof Giuseppe Siri von
Genua sprach sich Mut zu. «Die Ruhe Roms wird helfen.»" Der spätere Paul VI.,
damals Giovanni Battista Montini, Erzbischof von Mailand und frisch erkürter

Kardinal, soll einem Freund ins Telefon gestöhnt haben: «Dieser heilige alte

Albert Gasser, Vom rätischen Fürstbistum zur schweizerischen Diözese, Strassburg 2003,
21-27. Ders., Bündner Kulturkampf. Vor 40 Jahren - Parteien- und Pressekrieg auf
konfessionellem Hintergrund, Chur 1987.

"" Otto Hermann Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil, Würzburg 21994, 47.
Giuseppe Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils (deutsch: hg. von
Klaus Wittstadt), Mainz/Leuven 1997, Bd 1, 21 mit Anm. 35 und Bd. II, 2000, 2.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 11

Knabe scheint nicht zu merken, in was für ein Hornissennest er da sticht».4 Die
Konsternation an den vatikanischen Schalthebeln und in zentralen italienischen
Bischofssitzen war also perfekt. Ein halbes Jahr später schrieb ein Beobachter an
Kardinal Montini, bei dem sich unterdessen offenbar ein Gesinnungswandel
vollzogen hatte: «Das Rom, das Du kennst und aus dem Du ins Exil geschickt
wurdest, zeigt keine Anzeichen der Veränderung [...] Der Kreis der alten Geier
kommt nach dem ersten Schrecken zurück».3 - Diese etwas ausführliche
Schilderung zeigt, dass es von Anfang an, unabhängig vom Verhandlungsergebnis, eine
dezidierte Feindschaft gegen das Konzil gab.

Dominierte in Rom das blanke Entsetzen, zeigte sich der Weltepiskopat wenig
beeindruckt und recht skeptisch, und auch einen Theologen vom Format eines

Karl Rahner beschlichen spontan ungute Gefühle aus der Befürchtung heraus,
ein künftiges Konzil könnte wieder dogmatisieren und den Theologen noch mehr
Maulkörbe verpassen.6 Dafür schlugen die Wogen der Begeisterung und freudigen

Erwartung an der «Basis» umso höher. Niemals in der Geschichte der
katholischen Kirche gab es so viel Zustimmung zu Papst und Universalkirche wie in
diesem Zeitfenster zwischen 1959 und 1962, zwischen Ankündigung und Beginn
des Konzils. Dieses intensive Kirchengefühl, dieses «sentire cum ecclesia», war
einmalig und kurz. Die kirchlichen «Flitterwochen» hielten so lange an, bis das

Konzil nach der Eröffnung Tritt zu fassen versuchte und das «wandernde Gottesvolk»

- auch ein lieb gewonnener Begriffjener Zeit - erste «Bremsspuren» hinter-
liess und «Pannenstreifen» beanspruchte. Was früher Schweizerische Katholikentage

für ein paar Stunden erreichten, wurde für gut drei Jahre zu einer Art
Dauerzustand. Es war, wie wenn nach einem kalten erstarrten Winter ein früh-
lingshafter Wärmeeinbruch die Natur zum Blühen und Grünen bringt. Es waren
simple Schlagworte wie «Aggiornamento» und «Oekumene», welche die kirchlichen

Lebensgeister weckten und ihre Eigendynamik entfalteten. Ich erlebte als

Theologiestudent im Anfangsstadium diesen Aufbruch am damaligen Priesterseminar

St. Luzi in Chur, das - im Unterschied und geradezu in Abgrenzung zur
damaligen Theologischen Fakultät Luzern - in den Hauptfächern einen
ausgesprochen fortschrittlichen und innovativen Kurs steuerte. Der Churer Dogmatiker
Johannes Feiner wurde 1960 zum Konsultor des römischen «Sekretariats für die
Einheit der Christen» unter der Leitung von Kardinal Augustin Bea berufen. Und
der Churer Moraltheologe Franz Böckle folgte 1963 einem Ruf an die Universität

Bonn, wo er die katholische nachkonziliäre Moraltheologie im deutschen Sprachraum

nachhaltig prägte, später daselbst zum Rektor avancierte und in der damaligen

bundesdeutschen Hauptstadt als Berater der deutschen Bischöfe für ethische
Fragen auch mit Bundeskanzler Helmut Schmidt Austausch pflegte. - Der (katholische)

Schweizerische Studentenverein (StV) veranstaltete an Ostern 1962 ein

4
Peter Hebblethwaite, Johannes XXIII., Zürich 1986, 412.

Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils I (wie Anm. 3). 22.
Herbert Vorgrimler, Karl Rahner. Gottesfrage im Leben und Denken, Darmstadt 2004. 83.



12 Albert Gasser

«Ökumenisches Symposion» unter Mitwirkung katholischer und reformierter
Professoren und Studierender beider Konfessionen. Zu diesem Zeitpunkt eine
veritable Novität.

Die Stimmung war vergleichbar mit dem «Prager Frühling» neun Jahre später.
Es war, als ob der Papst Gedanken- und Redefreiheit proklamiert hätte. Eingelagerte

Ansätze und Aufsätze wurden aus den Schubladen gezogen. Theologen und
Pfarrer entwickelten spontan Mut und wagten in Vorträgen und Predigten Dinge
beim Namen zu nennen, die sie vorher, aus Angst vor Denunziation, nur in kleinem

Kreis, wenn es gut ging, in Seminarien, auf Tagungen oder in Priester- und
Akademikerexerzitien aufs Tapet brachten. Dann meldeten sich auch sofort
Hoffnungen in Bezug auf eine Lockerung der Zölibatspflicht, die, wie sich bald
herausstellte, nie auch nur die geringste Chance am Konzil und danach hatte, mit
Ausnahme des verheirateten Diakonats.

Das, was man bis heute den positiven «Geist des Konzils» nennt, herrschte

vom Beginn der Ankündigung, bevor das Konzilsplenum zusammentrat und
bevor das Konzil Beschlüsse gefasst hatte, die übrigens nie Begeisterungsstürme
auslösten, sondern Erwartungen bestätigten oder enttäuschten. Diese Grundempfindung,

die einmal angeregt wurde, verselbstständigte sich. Das Konzil selber
hat nie mit einer wirklichen Überraschung aufgewartet und hat nichts erfunden,
sondern vieles vorgefunden und manches davon sich zu Eigen gemacht. Das ist
die Kurzformel für die historische Leistung des Zweiten Vatikanums. Es hat
einen riesigen Reformstau angegangen. Es brodelte und pfiff aus dem Kochtopf
Kirche, als endlich der Deckel gehoben und Dampf abgelassen werden konnte.
Um beim Bild zu bleiben. Man kann das Zweite Vatikanum von 1962 bis 1965
als das bedeutendste kirchengeschichtliche Ereignis des 20. Jahrhunderts einstufen,

aber das Konzil wäre in seinem Ablauf und mit seinen Produkten gar nicht
denkbar gewesen ohne die unzähligen vorkonziliären Zutaten, mit denen es
aufbereitet wurde. Die Chefköche des Konzils schöpften aus bereits bewährten
Kochbüchern.

Theologisch, ethisch, pastoral und vor allem liturgisch war alles längst präpariert.

Die Konzilsväter brauchten nur zuzugreifen, was in unzähligen Publikationen

und Memoranden x-mal angeregt und ausformuliert worden war. Wirklich
sensationell war einzig die «Erklärung über die Religionsfreiheit». Von einer

«Kopernikanischen Wende» war die Rede: vom Wandel vom «Recht der Wahrheit»

zum «Recht der Person». Die Menschenwürde wurde kirchlich höchstoffiziell

herausgehoben wie vorher nie annähernd. Damit war der Syllabus von 1864

aus dem Kanon verpflichtender Verlautbarungen faktisch verabschiedet.
Gewiss setzte auch das Konzil deutliche Signale. Johannes XXIII. und Paul VI.

konnten sich auf eine Art «Konzilsfraktion» stützen, welche die Majorität
bildete. Diese war offen für Erneuerung und Neues. Wort- und schriftführend war
der grosse «Mitteleuropäische Block» auch «Weltweite Allianz» genannt, inspi-



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 13

riert und gefestigt durch eine fruchtbare theologische deutsch-französische
Zusammenarbeit. «Der Rhein fliesst in den Tiber» hiess es, ein treffendes Bild für
diese Symbiose.7

Die traditionalistische, konzilsskeptische Fraktion, die Minorität konstituierte
sich auch. Insgesamt bot sich so etwas wie ein vertrautes parlamentarisches Bild:
Die Regierung, der Papst stützte sich auf die Mehrheit. Die Opposition konnte
auf die Kurie zählen. Allerdings waren die Grenzen dieser Gruppierungen
fliessend. In den Endabstimmungen schälten sich dann jeweils grosse Mehrheiten bis

zur schieren Einstimmigkeit heraus, weil man zuletzt nicht überstimmen,
sondern möglichst geschlossen zusammenstimmen wollte, was nur durch mühsame
und bis zur Zerreissprobe ausgehandelte Kompromisse zustande kam. Darin liegt
die Tragik des Konzils. Die anschliessende Disharmonie, die sich zum
Dauerzustand entwickelnde Polarisierung innerhalb der katholischen Kirche, resultierte

genau aus der überstrapazierten Harmoniebedürftigkeit des Konzils.
Ein klassisches Beispiel für diesen unseligen Tatbestand: Die Kirchenkonstitution

«Lumen gentium», welche die Kollegialität der Bischöfe mit dem Papst
festschrieb, neutralisierte Paul VI. mit einem Vorspann, der die Papstartikel des

Ersten Vatikanischen Konzils einschärfte. «Ob dieser Erfolg zu teuer erkauft
worden ist [...] » fragte damals der junge Konzilstheologe Joseph Ratzinger.8

Lang ist's her, dass man von Ratzinger solches und ähnliches hörte. Paul VI.
müsste auf einem «Rapport» die römische Kurie endlich zur Akzeptanz des Konzils

verpflichten. Dafür beruhigte er die besorgte Prälatenschaft, dass er die
Reform der Kurie nicht dem Konzil übergebe, sondern dass diese Chefsache werde.
Auf eine befriedigende Kurienreform wartet die Kirche immer noch. Dass die
Konzilsmehrheit eine effektive Mitbestimmung der Bischöfe an der Kirchenleitung

wollte, kann vernünftigerweise nicht bestritten werden. Aber auch nicht das

Gegenteil, dass der päpstliche Zentralismus nach dem Konzil zugenommen und
auf einem bisher nie erreichten Stand steht. Von Mitwirkung und Mitbestimmung

in Sachen Kirchenleitung keine Spur. Rom malträtiert und verhöhnt
innerkirchlich das Subsidiaritätsprinzip. Noch vorhandene einigermassen freie
Bischofswahlen wie in den Bistümern Basel und St. Gallen sind der römischen
Kurie ein Dorn im Auge. Dann wird auch vor Ort von Hardlinern Sturm gelaufen
gegen das schweizerische duale System mit den staatskirchenrechtlichen Strukturen,

spielt sie gegen die «libertas ecclesiae» aus, die nicht zuletzt dazu dienen
sollte, die eigenen Ambitionen ungestört pflegen zu können. Dabei schützen
heute diese aus dem 19. Jahrhundert stammenden, damals zweifellos kultur-

Alberigo (Hg.). Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils II (wie Anm. 3), 232-245;
Albert Gasser. Der Paukenschlag des Papstes. Die Ankündigung des Konzils 1959. Das
Echo: Schock bis Euphorie - Atmosphärisches und Inhaltliches um Vorbereitung und
Beginn des II. Vatikanums. in: Manfred Belok/Ulrich Kropac (Hg.).Volk Gottes im
Aufbruch. 40 Jahre II. Vatikanisches Konzil. Zürich 2005. 74: ders.. Geschichtslegenden. Johannes

XXIII. und das II. Vatikanische Konzil, in: ders.. Kleine Kirchengeschichten. Essays.
Zürich 2008. 155d—173; Herder Korrespondenz Speziai. Das unerledigte Konzil. 40 Jahre
Zweites Vatikanum. 2005.
Helmut Krätzl. Vom Geist des Konzils, in: Herder Korrespondenz Speziai (wie Anm. 7). 7—11.



14 Albert Gasser

kämpferischen Konkordatsbestimmungen die Ortskirche vor römischer Willkür.
Das ist die Wirklichkeit. Dazu kommt noch, dass das zivile Recht dem Kirchenrecht

an humaner Kultur deutlich überlegen ist. Das wirkt alles dermassen
grotesk, wenn man zudem bedenkt, dass der Staat in der Schweiz und im EU-Raum

gegenwärtig um einiges kirchenfreundlicher ist, als es die Politik während der

gesamten Kirchengeschichte war. Die nach Taktfahrplan tagende Bischofssynode
blieb eine Farce. Man könnte ein bekanntes Stalin-Wort abwandeln und sagen:
«Das Konzil kam und ging, Papst und Kurie blieben, was sie waren». Man kann
über Strukturveränderung in der Kirche debattieren soviel man will. Die
römischen Vorgaben haben sich um keinen Deut vom absolutistischen System
wegbewegt. Kein Schritt in Richtung Gewaltentrennung. Alles scheitert letztlich am
Veto von Papst und Bischöfen.

Man darf den konkreten Konzilsablauf als ganzen auch nicht überschätzen oder
überbewerten. Das Plenum von über zweitausend Stimmberechtigten bestand

logischerweise zum grossen Teil aus «Hinterbänklern». Und die hübschen
Farbaufnahmen von einer Generalkongregation mit den für den Fototermin aufgesetzten

Mitren dürfen nicht darüber hinwegtäuschen, dass unter diesen massig

bequemen Hüten nicht eitel Begeisterung sprühte, sondern oft Langeweile, Frust,

Müdigkeit, Unwohlsein, Krankheit und Sorgen aller Art.
Wenn der Mainzer Bischof und Kardinal Karl Lehmann vierzig Jahre nach

Abschluss des Konzils klagt: «Man zitiert von verschiedener Seite, ob konservativ

oder progressiv, nur Textsplitter»9, liegt das eben genau in der Natur der
Konzilsdokumente. Sie wurden so abgefasst, dass sie sich als Steinbruch geradezu
anbieten, aus dem jeder das für ihn passende Stück herausbrechen und damit
herumwerfen kann.

Beim andauernden ekklesialen Zerwürfnis, das man dem «unerledigten Konzil»

mit seiner «gespaltenen Rezeption» zuschreiben mag, hat sich die
grosskirchliche Grundbefindlichkeit dennoch irreversibel gewandelt, und zwar im
«liberalen» wie im «konservativen» Lager. Das verbindet beide Fronten. Ein
Volk-Gottes-Bewusstsein, das auch die Verfechter der hierarchischen Strukturen

gern in Anspruch nehmen, wenn sich die Amtsträger nicht so verhalten, wie es

die sich selbst anmassenden glaubenshüterischen Verteidiger der Tradition
verlangen, die sich selbstherrlich als «pars sanior» verstehen.

An drei Elementen oder Ereignissen lässt sich eine deutliche Handschrift des

Konzils ablesen:

1. In seiner Eröffnungsrede zum Konzil, am 11. Oktober 1962, lief der bereits
todkranke Johannes mit fulminanten und prophetischen Worten zur Hochform

und zum Höhepunkt seines Pontifikats auf. Er beschwor die Geschichte
als Lehrmeisterin des Lebens für Differenzierung und Relativierung. Man

verklage ständig die «böse» Welt jammere gerne so, als ob sich im Vergleich
zu früher immer alles zum Schlechteren entwickelt hätte. Diesem eingefleisch-

9 Karl Lehmann, Hermeneutik tur einen künftigen Umgang mit dem Konzil, in: Günther Was-
silowsky (Hg.), Zweites Vatikanum - vergessene Anstösse. gegenwärtige Fortschreibungen,
Freiburg i.Br. 2004, 71-89, hier 76.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 15

ten kirchlichen Standardlamento und Fundamentalpessimismus müsse man
Widerstand leisten und den Unglückspropheten ins Wort fallen. Das wurde

gehört und auch ausserhalb des Konzils wahrgenommen und bildete einen

wichtigen Teil des überaus positiv Atmosphärischen des Konzils.
2. Zwei Tage später erlebte das Konzil vielleicht seine grösste Sternstunde. Auf

der Tagesordnung stand die Wahl der Konzilskommissionen. Die Konzilsväter

erhielten für ihre Auswahl zwar leere Wahlzettel, aber die sorgfältig
ausgewählten Namen gleich mitgeliefert, ziemlich exakt nach dem Muster von
Wahlfarcen im damaligen Osteuropa. Dagegen erhob sich vom Präsidialtisch

augenblicklich Widerstand. Der Antrag auf Verschiebung der Wahlen und
damit für freie Wahlen wurde per acclamationem mit lang anhaltendem Beifall

angenommen. Das war die Geburtsstunde der Selbstbestimmung des Konzils.

Ein italienischer Kardinal kommentierte: «Die Nordeuropäer sind böse

auf Rom». Ein afrikanischer Bischof würdigte die Konfrontation als «Weg
zum Geist der Kollegialität» Und ein amerikanischer Bischof bemerkte: «Wir
merkten, dass wir ein Konzil waren - und keine Klasse von Schuljungen, die

man zusammengetrommelt hatte»10.

3. In allen Verlautbarungen und Konzilstexten wollte man mit der Welt ins
Gespräch kommen. Dieser Ton war für offizielle kirchliche Äusserungen nun
sensationell neu. Man verzichtete auf Entrüstung und Defensive, Selbstmitleid

und Verurteilungen. Johannes XXIII. hatte auf zwei Punkte das Konzil
verpflichtet: Keine Verdammungen und keine Dogmatisierungen. Die Anrede
ist immer auch für nichtkatholische Christen, nichtchristliche Religionen und

ausserreligiöse Denker und Gestalter wohlwollend. Dafür steht vor allem die

Pastoralkonstitution mit dem bezeichnenden Titel «Gaudium et spes». Der
einfühlsame und aufmunternde Impuls, die Sympathie für alle Menschen,
wirkten mehr als der Inhalt. Und es war immer wieder eben dieser Geist, der

aus der Konzilsaula herausströmte.

Das Konzil wird für Dinge im «Guten» wie im «Schlechten» bis zur Stunde
verantwortlich gemacht, die inhaltlich und spirituell gar nicht aufsein Konto gehen.
Es wehte eben auch ausserhalb des eigentlichen Geschehens in Rom, parallel dazu

und nachher ein «Geist des Konzils», der alles Mögliche legitimierte und von
vielen als Ungeist verteufelt wurde. Veränderungen in kirchlichen Gemeinschaften

oder in der Praxis der Seelsorge, die längst überfällig waren, riefen mit oder
ohne Grund das Konzil zum Zeugen an. Mit dem vermeintlichen Konzil im
Rücken lebte es sich für Verantwortliche oder für aufbegehrende Bittsteller leichter.
Und andere fühlten sich in ihren negativen Urteilen über das Konzil bestätigt.

Alberigo (Hg.), Geschichte des Zweiten Vatikanischen Konzils II (wie Anm. 3), 31-38;
Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil 90 (wie Anm. 2).



16 Albert Gasser

Die zwei Achtundsechziger Ereignisse der katholischen Kirche

Die säkulare 68er Bewegung und Revolte ging gewiss nicht aus dem Konzil hervor.

Da waren andere Kräfte am Werk. Aber sie hätte die katholische Kirche wohl
in noch massiverer Weise getroffen, wenn nicht vieles durch die Bewusstseins-

bildung durch das Konzil vorbereitet gewesen wäre. Der gepriesene oder geschmähte
Geist des Konzils erhielt Verstärkung durch die darauffolgende 68er Dynamik.
Das erste datiert 1967. Am 24. Juni 1967 erliess Papst Paul VI. die Enzyklika

«Sacerdotalis caelibatus». Das war eine Reaktion auf ein unterdrücktes Thema
am Konzil. Im Rahmen des Dekrets über Dienst und Leben der Priester während
der letzten Konzilssession 1965 war ursprünglich eine Diskussion über den Zölibat

vorgesehen. Paul VI. verhinderte dies durch direkte Intervention, gegen den
ausdrücklichen Wunsch verschiedener Bischöfe. Der belgische Kardinal Leo
Suenens, einer der vier Konzilspräsidenten, kritisierte diese Abblockung heftig,
als 1970 die holländische Kirche von einer schweren Krise geschüttelt wurde.
Der Papst bekräftigte mit seinem Rundschreiben die Zölibatsforderung, signalisierte

aber Verständnis beim Scheitern. Ein diesbezüglicher Massnahmenkatalog
erschien 1971. Faktisch wurde in der Folge bei einer Laisierung die Dispens vom
Zölibat gewährt. Die laisierten Priester durften also kirchlich heiraten, aber keine

priesterlichen Funktionen mehr ausüben. Von diesen Erleichterungen wurde in
der Folge reichlich Gebrauch gemacht. In den 70er Jahren kam es zu einem
streckenweise regelrechten Massenexodus von Priestern. Seltsam war, dass zah-

lenmässig der Weggang zwischen Welt- und Ordenspriestern nicht signifikant
verschieden war. Papst Johannes Paul II. stellte alsbald nach seinem Amtsantritt
1978 diese menschenfreundliche Praxis wieder ab und kehrte zu alten Rigorosität
zurück, was der Innsbrucker Bischof Reinhold Stecher als Herzenshärte tadelte,
freilich erst bei seinem Rücktritt vom Amt."

Das zweite Ereignis betraf nicht bloss die Priester, sondern die Ehen und damit
alle. Deshalb war das Echo umso gewaltiger. Wiederum handelte es sich um ein
Problem, welches das Konzil nicht erledigte, nämlich um die damals überaus
brisante Thematik um die Methoden der Empfängnisverhütung. Paul VI. hatte
das Geschäft einer Bischofskommission überlassen, und er setzte schlussendlich
auf das Ergebnis der Kommissionsminderheit. Mit der Enzyklika «Humanae
vitae», die mit Datum vom 25. Juli 1968 in die hochsommerliche Pause platzte,
verbot der Papst die direkte Empfängnisverhütung und damit eine künstliche
Geburtenregelung. Dies geschah zwei Monate nach der grossen Studentenrevolte
und dem Generalstreik in Paris. Präsident General de Gaulle «floh» kurzfristig
auf einen militärischen Stützpunkt nach Deutschland.

Eine Momentaufnahme: Ich war drei Wochen später mit Freunden in den
Bergferien im Wallis, in der gleichen Pension, wo auch ein Jesuit von der Zürcher
Akademikerseelsorge logierte. Dieser kam kaum dazu, seinen Rucksack zu packen,

wegen telefonischer Dauerbelästigung aus aktuellem Anlass. Am Sonntag pre

Reinhold Stecher in einem Brief vom Dezember 1997. Zum Ganzen: Albert Gasser, Regel
und Realität. Die Geschichte des Zölibats in der katholischen Kirche, Chur 2008.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 17

digte ein anderer Jesuit vor der Pfarrgemeinde Randa. Unbekümmert fröhlich
verkündete er, mit einem schon damals archaischen Bild, der Heilige Geist sei

nicht im Tintenfass des Papstes eingesperrt (so wörtlich), worauf sich die Katholiken

dieses Bergdorfes, Frauen und Männer, in ihren Bänken hörbar vor
Vergnügen weideten. Diese Art der Vermittlung durch den Klerus und die Reaktion
der Gläubigen war in diesem provinziellen Vorgang durchaus repräsentativ
abgezeichnet. Bischöfe, Seelsorger und Beichtväter wanden sich in gequälten
Erklärungen und Beruhigungsversuchen oder kündigten kurzerhand den Gehorsam.
Der Papst wirkte in der Folge angespannt und gequält. Seine steifen Bewegungen

und die raublecherne Stimme wurden sein Markenzeichen.
Das 68er Dokument Pauls VI. markierte generell einen Wendepunkt in seiner

Stellung in Kirche und Gesellschaft. Der Papst müsste nicht nur sachliche Kritik
einstecken, sondern er wurde ein Opfer bissiger Karikaturen und offener Häme.
So etwas hatte es in der katholischen Kirche seit Pius IX.(1846-1878) nicht mehr
gegeben. Aber es stellte sich in der Folge auch eine paradoxe Situation ein: Der
Papst verlor massiv an Autorität und auch an Ansehen, dafür aber beherrschte er

von nun an bis heute die Massenmedien. Es handelt sich dabei nicht mehr um
Befehlsempfang oder freundlich interessiertes Zuhören, sondern man will ihn

vor das Forum der öffentlichen Meinung ziehen und zerzausen. Daran konnten
auch die populistischen Auftritte und Reisen Johannes Pauls II. nichts ändern.

Solange der Papst so gut wie unumstritten war, war er so gut wie kein Thema,
beispielsweise im Religionsunterricht an einer katholischen Mittelschule. Seit

langem ist er zu einem Dauerbrenner in und ausserhalb der Kirche geworden.
Hätte Paul VI. sich damit begnügt, auf Gefahren für die Würde der Frau, die

mit der Anti-Baby-Pille verknüpft sind, hinzuweisen - da gibt es sehr schöne
Partien in der Enzyklika - und es bei einem kritischen Denkanstoss bewenden
lassen, hätte er ein ganz anderes und aufweite Strecken positives Echo erwarten
dürfen. Johannes Paul II. fixierte sich in einer verengenden, schwer
nachvollziehbaren Weise auf diese Thematik bei den Audienzen und Auslandreisen, und
die Medien pickten die entsprechenden brisanten Formulierungen heraus. Für
alle Bischofskandidaten galt in der Folge als eines der obersten Auswahlkriterien,

wie sie es mit Humanae vitae hielten. Heute stellen wir fest, dass dieses
Thema kaum noch das Gewissen eines katholischen Ehepaares belastet. Auch in
Traditionalistenkreisen scheint dieses Traktandum nicht mehr auf der Tagesordnung

zu stehen.

Vom Geist der 68er Bewegung

Die teilweise militante 68er Bewegung zeigte verschieden Facetten. Es gab den

Standard-Achtundsechziger nicht, wie sich das einige Nachgeborene vorstellen.
Am ehesten verstand man darunter einen linksinteilektuellen Ideologen, der
Hochschulpolitik betrieb oder allgemein Politik, gegebenenfalls auf die Barrikaden
stieg und Demos organisierte. Das war ein kleines Segment. Für viele von diesen
wurde die SP politische Heimat. Wenige drifteten ins linsextreme Lager ab. Auch



18 Albert Gasser

einige Studierende und jungen Akademiker aus dem katholischen Milieu drehten
nach links. Andere wieder kehrten später ins verlassene bürgerliche Haus zurück.
Wieder andere widmeten sich dem Engagement für die Dritte Welt. Die
südamerikanische Befreiungstheologie zählte auch zu dieser Erfahrung. Breitere
Anhängerschaft oder wenigstens Sympathisanten fand die sexuelle Revolte. Die erst
seit dem 19. Jahrhundert aufgekommene sexuellen Prüderie als gesellschaftliches
Verhalten wurde gründlich ausgetrieben. Es begann alles schon vor 1968. Das

Buch von Herbert Marcuse: «Der eindimensionale Mensch» erschien 1967 auf
deutsch und wurde unter vielem eine programmatische Schrift der «Neuen
Linken».12 Und die Erschliessung des Studenten Benno Ohnesorg am 2. Juni 1967

während einer Demonstration gegen den Schahbesuch in West-Berlin wirkte wie
ein Fanal für Späteres und noch Schlimmeres. (Nach neuen Erkenntnissen stand

der schiessende Polizist im Dienst der DDR-Staatssicherheit.)
Der 68er Antrieb bot viel, und brachte manchem etwas. Das neomarxistische

Getue stiess viele ab. 1968 war auch das Jahr des Prager Frühlings. Dubceks
Vision eines Kommunismus «mit menschlichem Antlitz» Hess aufhorchen. Aber
am 21. August wurde das Experiment von den sowjetischen Panzern niedergewalzt.

Es handelte sich bei dem. was man Achtundsechziger Kulturrevolution
nennt, themenübergreifend um eine gesellschaftskritische Mentalität, die generell
eine innere Befreiung bewirkte und eine Lockerung des Denkens und des

Verhaltens in die Wege leitete. Es ging darum, die Welt, genauer die Gesellschaft zu
verbessern, mit verbissenem missionarischem Zug. Es war nicht der naive
Optimismus der Aufklärung am Werk, aber doch die Überzeugung, die Zukunft letztlich

auf ihrer Seite zu haben.

Das kam nicht zuletzt bei der katholischen Binnengesellschaft gut an. Was

man der schon in den späteren 50er Jahren eingetretenen Wende in der katholischen

Ethik und individuellen Seelsorgebegleitung und später dem achtundsechziger

Denken nicht hoch genug anrechnen kann, war die weitgehende Erlösung
für unzählige Skrupelanten und die Befreiung von einer Moraldoktrin, die in der
katholischen Kirche riesige Plantagen von Neurosen gezüchtet hatte. Man sprach
in der Psychiatrie vom katholischen Syndrom. Es kam zur beschleunigten Erosion

der Beichtpraxis, weil diese in der neueren Geschichte dermassen belastet

war. Die theologischen Abgänger und jungen Priester der frühen sechziger Jahre

zogen beschwingt aus, eine neue Beichtkultur aufzubauen und fanden bald die
Beichtstühle immer weniger gefragt. Weil die Gläubigen nicht mehr beichteten,
hat man mit den Bussfeiern und mit bischöflichem Plazet dem Bussakrament
eine neue Möglichkeit eröffnet. Nicht die Bussfeiern haben die Beicht
abgeschafft. Inzwischen haben sich die Schweizer Bischöfe dem ständigen römischen
Druck gebeugt und die Bussfeiern mit der Ablehnung der Generalabsolution
faktisch vielerorts entwertet. Solange sich die kirchlichen Verantwortlichen nicht
auch diesem ebenfalls düsteren Kapitel des Missbrauchs des Gewissens in der
alten Beichtpraxis stellen, wird die sinnvolle Einzelbeichte auf breiter Ebene keine

Willy Spieler/Urs Altermatt, Die 68er Jahre und der Schw. StV. in: Civitas. 9/10 (2008), 4-11.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 19

Renaissance erleben. Zweifellos gab und gibt es immer beglückende Beichtgespräche.

Aber dort, wo die Pflicht zur Einzelbeichte wieder eingeschärft wird,
melden sich flugs auch die alten Manipulationen der Angstmacherei.

Nochmals allgemein: Das achtundsechziger Zeitgefühl war auf Veränderung
aus oder wenigstens offen dafür. Vieles ist direkt oder indirekt in Gesetzgebung,
gesellschaftliche Gestaltung, Literatur und Kunst eingegangen. Irgendwie kamen
alle mit diesem Phänomen in Berührung, und die meisten Hessen sich in einem
bestimmten Gebiet davon anstecken. Die Welt war nicht mehr dieselbe wie vorher.

Ob und wieweit die 68er Bewegung auch religiöse Wurzeln hatte, ist schwierig

auszumachen. Die alte Überzeugung des jungen Leonhard Ragaz, wonach die

Sozialdemokratie das Reich Gottes auf Erden verwirkliche, lebte wieder auf.

Vielleicht müsste man präziser von theologischen Anstössen reden. «Politische

Theologie» wurde ein Modebegriff, und man versammelte sich zum «Politischen

Nachtgebet», das weniger einen guten Schlaf, sondern wach haltende Gespräche
versprach. Theologie wurde von gewissen Kreisen nur für echt befunden, wenn
sie sich politisch links vernehmen Hess. Die Politik ihrerseits wurde vermehrt
danach gefragt, wie sie es mit der Ethik halte. So wurde im 19.Jahrhundert
beispielsweise in der Schweiz das Selbstverständnis der Nation mehr von den
Konfessionen als von den Sprachen bestimmt, während im letzten Drittel des 20.
Jahrhunderts die ethische Brauchbarkeit der Religion immer mehr den Ausschlag
gab.1'1 Die zahlreichen Expriester, die ja meistens des Zölibats wegen ihr Amt
aufgaben, stiessen die 68er Bewegung kaum an, aber sie fühlten sich durch diese in

ihrem Schritt besser legitimiert.
Nun ein paar zum Teil grelle Streiflichter, wiederum mehr atmosphärischer

Art. Es wurde modisch, auch hierzulande, die USA mit ihrem brutalen und
aussichtslosen Vietnamkrieg auf die moralisch gleiche Stufe zu stellen wie die
Sowjetunion. Schurken wären allemal beide. Bei genauerem Hinsehen und Hinhören
zeigte sich allerdings, dass man nur Amerika im Visier hatte, und in West-Berlin,
wo die freie Meinungsäusserung von der amerikanischen Schutzmacht garantiert
war, demonstrierte die linksextreme Szene schreihalsig gegen die USA und Hess

absurderweise die unmittelbar angrenzende Berliner Mauer und deren Architekten,

Ulbricht in Ost-Berlin und den Kreml in Ruhe. Das Gegenteil von links war
faschistisch oder mindestens faschistoid. Eine Marotte war, den Terminus
«Nationalsozialismus» zu vermeiden, weil darin der Begriff «Sozialismus» steckte,
den man nicht besudeln und Hitler nachträglich verbieten wollte, diese Bezeichnung

in seiner Ideologie zu führen. Einzig die Abkürzung «Nazis» ging durch.
So sprach und schrieb man in der von Stalin übernommenen Diktion vom
«Hitler-Faschismus», einer angeblich unvermeidlichen Konsequenz des Kapitalismus.

Die Verteufelung des Kommunismus sei nach dem immer wieder bemühten

Franziska Metzger, Von der Politisierung der Religion zur Ethisierung der Politik. Zur
Transformation des Verhältnisses von Religion und Politik, in: Mariano Delgado/David Neuhold
(Hg.): Politik aus christlicher Verantwortung. Ein Ländervergleich Österreich - Schweiz,
Innsbruck 2008. 235-252; Urs Altermatt, Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum,

Restauration und Pluralisierung - Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus,
in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 103 (2009), 249-264.



20 Albert Gasser

Ausspruch des höchst bürgerlichen Schriftstellers Thomas Mann angeblich «die
Torheit des 20. Jahrhunderts». Der verkrustete Kreml mit seinem zunehmend

vergreisenden Politbüro bot zwar keine Alternative. Eher nahm man Kurs auf
Kuba zu dem damals noch dunkelbärtigen Fidel Castro. Mit Mao zu flirten war
chic, bevor das Programm seiner Kulturrevolution, das Abermillionen von
Chinesen dahinmordete, in seinem gigantischen Ausmass bekannt wurde. «Maos
Rotes Schülerbüchlein» wurde auch unter den Pulten katholischer Internate
weitergereicht. Nicht dessen Ideologie zog, sondern es juckten die Anweisungen,
wie man das Schulsystem demontieren und die Lehrer mit unbequemen Fragen
blosstellen könne. Die englische Internatsschule Summerhill wurde als
Kinderparadies auf Erden gepriesen, wo sich die Zöglinge frei von jeder Autorität
entwickeln könnten. Man nahm das allerdings augenzwinkernd zur Kenntnis, indem

man sechsjährigen Kids die Frage in den Mund legte:«Fräulein müssen wir heute

auch wieder machen, was wir wollen?».
Geräuschvoll war der Marsch durch die universitären Strukturen. Die Entgöt-

terung der Professoren und die Demokratisierung des Unterrichts, was immer
man darunter verstehen wollte, Hessen gelegentlich den Vorlesungsbetrieb in der
deutschen Bundesrepublik aus dem Ruder laufen. Ein anfänglicher Liebling der
akademischen Linken, der Soziologieprofessor Theodor Adorno von der Frankfurter

Schule, müsste am eigenen Leib erfahren, wie er die Geister, die er rief,
nicht mehr loswurde. Wenn wir auch in der Schweiz nie «deutsche Verhältnisse»
bekamen, bebte der akademische Boden doch spürbar. Unter Theologiestudenten
wurde die Dienstverweigerung aus Gewissensgründen ausgiebig diskutiert, und
einzelne setzten sie auch mit entsprechenden Konsequenzen in die Tat um. Es

kam vor, dass Studenten eines Priesterseminars im Refektorium das Tischgebet
dazu benutzten, eine kritische Belehrung an die Adresse der anwesenden
Hausleitung und Professoren abzuschicken, mit Kopie in Gottes Ohr, der wohl schon
das Richtige tun wird und tun muss.

Eine gewiss nicht flächendeckende, aber doch unüberhörbare Manie von
Autonomie grassierte. Nur kein passiver Befehlsempfânger sein. Alles und jedes
wurde unnachsichtig hinterfragt, auf Sinnhaftigkeit und Zumutbarkeit
abgeklopft. Als speziell perfid galt die «subtile Repression», in die sich die westliche
Konsumgesellschaft nur allzu gerne füge. Das Gespenst von der «repressiven
Toleranz» des durchtriebenen «Establishments» ging um. In kirchlichen Kreisen

spottete man, der Bischof dürfe künftig bei einer Priesterweihe vom Kandidaten
nicht mehr den Gehorsam einfordern, sondern ihm bliebe nur noch die Frage an
den Neupriester: «Bist du bereit mit mir zu diskutieren?»

Im Religionsunterricht fanden die Katecheten einigermassen geneigte Ohren,
wenn eine Fragestunde über Sex und Drogen von Stapel gelassen wurde. Etwas

anspruchsvoller ging es zu, wenn man an höheren Schulen in tieferen Schichten
des Marxismus nach blankem Christentum bohrte. Es gab später Theologiestudenten,

die sich beklagten, sie wären damals vom Religionsunterricht an
Mittelschulen unterernährt weggegangen, und dann waren sie geneigt mit straffer
Ordnung und fundamentalisierenden Thesen zu sympathisieren.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 21

Hatte die alte Schöpfungstheologie ausgedient? Sie pries die «creatio ex nihilo»
und dergestalt Gottes Grösse und Kraft. Jetzt müsste die Kreatur verändert werden.

Die traditionelle katholische scholastische Schulphilosophie, welche die

Dinge, so wie sie waren, betrachtet hatte, wurde vom marxistischen Denkmuster,
das Vorgegebene zu verändern, abgelöst. So war jetzt angesichts der wüsten Welt
das Stöhnen, nicht das Staunen angesagt. Das Loblied der Schöpfung war
verpönt. Angestimmt wurde das Klagelied über die unterdrückte und ihrerseits
unterdrückende Gesellschaft. Das Konzept der «Heilsgeschichte», das die Dogma-
tik und die Theologie des Zweiten Vaticanums geprägt hatte, wurde hinterfragt.

Von gewissen Theologen und in Predigten wurde dementsprechend die
amerikanische Mondlandung vom 21. Juli 1969 säuerlich kommentiert. Man vermieste
die Weltraumfahrt, nicht wegen eines himmlischen Hausfriedensbruchs im Sinn
naiver Geister, sondern mit der Anfrage, was diese zur Verbesserung der

Lebensbedingungen in armen Regionen beitrage. Darüber konnte man streiten. Es war
mehr der Ton dieser Kritikaster, die mit einer neuen Variante von
Naturwissenschaftsverachtung Unbehagen auslösten. Das hatten wir ja in der katholischen
Kirche auch schon einmal.

Ein zunehmend moralisierender Zug stellte sich ein. Ein gewaltiger
Leistungsdruck sollte jede geistige Behaglichkeit vertreiben. Eine Ethik permanenter
Imperative wurde angesagt, ein ununterbrochenes: Ihr sollt [...] Gott und Jesus

als die grossen Unruhestifter, die Beine machen. Ohne erbrachte Eigenleistung
keine Erlösung. Eine neue Form von Werkgerechtigkeit machte sich breit - auch

im reformierten Milieu. Wie kann man hier und jetzt Feste feiern, wenn so vieles
im Argen liegt! Ein weihnächtlicher Fest- und Hungerstreik wurde auf die Strasse

verlegt. Die zweite, wohlgenährte Generation der Wohlstandsgesellschaft
verweigerte sich dem Feiern und versuchte die Feste zu vergällen. Reden zum 1.

August mussten klagen und anklagen, sonst taugten sie nichts. So wurden die

Ansprachen von überforderten Gemeindepräsidenten weitherum gestrichen. Irgendwann

hatte man dieses Stänkern satt. Der Überdruss über diese permanent rot
angestrichene Schwarzfärberei bildete eine Saat für die erstarkende SVP. Als es

darum ging, die 700-Jahr-Feier der Eidgenossenschaft 1991 zu planen, kam man
auf die erlösende Idee, einfach ein Fest zu veranstalten und sich nicht in selbstkritischer

Analyse zu quälen.14 Unterdessen haben sich auch die 1. Augustfeiern wieder
erholt. Auf dem Rütli mit einer Dosis Gewaltbereitschaft in die andere Richtung.
Die rechtsextremen Gruppen sind sogar soweit in der Geschichte fündig geworden,
dass sie die alten Frontistenfahnen aus den 30er Jahren wieder schwenken.

Das innerkirchliche Hickhack

Die weitgehend faktische Verabschiedung des Lateins aus der Liturgie, die vom
Konzil in keiner Weise anvisiert, geschweige denn beschlossen worden war, rief
die Bewegung «Pro una voce catholica» ins Leben, eine innerkirchliche Gegen-

Urs Altermatt zum Projekt 1991 : Drei Festzyklen der 700-Jahr-Feier der Eidgenossenschaft,
in: Civitas, 43 (1988), 88-96.



22 Albert Gasser

68er-Bewegung. Auf Grossveranstaltungen wurde für die Erhaltung des
gregorianischen Gesangs und der polyphonen Ämter demonstriert. Progressiv gestimmte
Kleriker führten teilweise einen regelrechten Bildersturm auf, rücksichtslos gegen
althergebrachte und kostbar gehütete Überlieferungen und damit vor allem gegen
die Bedürfnisse und Frömmigkeit vieler Menschen.

Die um die Liturgie gereizte Stimmung war der Nährboden für den seit 1969,
vorerst in Freiburg in der Schweiz ansässigen, französischen Alt-Erzbischof
Marcel Lefebvre (1905-1991). Anfänglich bei den welschen Bischöfen ein nicht

ganz unwillkommener Gast, weil man sich von ihm einen günstigen Einfluss auf
die vom 68er Geist angesteckten Jungtheologen erhoffte. Die von Lefebvre 1970

gegründete «Pius-Bruderschaft» wurde ursprünglich vom damaligen Bischof von
Lausanne, Genf und Freiburg, François Charrière, approbiert. Bald aber stellte
Lefebvre mit der Gründung eines regelrechten Priesterseminars in Ecöne den
Bischof von Sitten vor vollendete Tatsachen. Der rechtskonservative bischöfliche
Rebell, der schon am Konzil neben anderem durch die vehemente Ablehnung der

«Religionsfreiheit» aufgefallen war, schlug in Abständen Pflöcke ein, die zum
Bruch mit Rom führten. Paul VI. verfügte mit Stichtag vom 7. März 1976 für
alle verpflichtend die veränderte Liturgie, das neue Messbuch. Lefebvre lancierte
in der Folge eine wüste Polemik gegen den von Rom abgesegneten «neo-modernistischen»

Kurs, der die «Zerstörung der Kirche» beschleunige. Paul VI.
suspendierte den renitenten Altbischof am 12. Juli 1976 von allen priesterlichen
Funktionen, was diesen nicht hinderte, weiter zu machen wie bisher und
unbekümmert Priester zu weihen. So gingen weiter ein Dutzend Jahre ins Land. Am
30. Juni 1988 weihte Lefebvre ohne und gegen Rom vier Bischöfe, um sein
Lebenswerk zu sichern. Das zog postwendend am 1. Juli 1988 die Exkommunikation

nach sich. Vorangegangen waren bis zur letztmöglichen Konzession gehende

Schritte des Vatikans. Johannes Paul II. und der damalige Präfekt der
Glaubenskongregation, Kardinal Joseph Ratzinger, hatten mehr Verständnis für den

widerspenstigen Bischof und wollten das traditionalistische Potential Lefebvres
liebend gern kirchlich eingebunden und gefördert wissen. Ratzinger hatte am 24.
Mai 1988 noch mit Lefebvre verhandelt.15

An diese Strategie hat Benedikt XVI. angeknüpft und ohne jede Vorbedingung

im Januar 2009 die Exkommunikation der Bruderschaft aufgehoben. Die
Leugnung des Judengenozids durch den wieder aufgenommenen Bischof Richard

Williamson ist das eine. Das andere ist, dass diese Leugnung bloss die
Weiterführung einer höchst persönlichen Äusserung Lefebvres ist, wonach das Zweite
Vatikanische Konzil schlimmer wäre als der Erste und Zweite Weltkrieg. Dieser
irrwitzige, aber letztlich ungeheuerliche Ausspruch, der mit aller Humanität und
menschlichen Zivilisation bricht, müsste einer vernünftigen Gesprächsbasis mit
dieser Gruppierung jeglichen Boden entziehen, solange sich diese nicht unmiss-
verständlich von dieser Haltung ihres Gründers distanziert.

Trotz und Trauer, in: ders., Kleine Kirchengeschichten

(wie Anm. 7), 175-188.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 23

Da zum ursprünglichen Kerngeschäft Lefebvres die Ablehnung der Liturgiereform

gehörte, womit er sich Sympathien weit über die französischsprachige
Kultur hinaus holte, fördert nun Benedikt XVI. mit unverhohlenem Wohlwollen
die tridentinische Liturgie. Dabei wird auf eine Nostalgie eingegangen und die

mystische Dimension des alten Ritus gepriesen, was doch vielfach der Vergangenheit,

wo es auch viel Schludrigkeit gab, nicht gerecht wird. Ein Beispiel: Im
alten, von Weltpriestern geführten Kollegium Schwyz zelebrierten tagtäglich,
vor und während des offiziellen Schülergottesdienstes am Hochaltar, an den

zahlreichen Seitenaltären die geistlichen Professoren, genannten Lehrer ihre stillen

Privatmessen im je eigenen, nicht immer sehr erbaulichem Stil und nicht selten

mit rasanten Tempo. Ein Priester hielt den vom Ministranten festgehaltenen
Geschwindigkeitsrekord von dreizehn Minuten Was viele Gläubige heute
vermissen, ist vermutlich gar nicht so sehr die alte Liturgie, sondern die Stille. Die
allgemein verbreitete Inflation des Wortes im Normalgottesdienst ist ein echtes

Problem.
Zum Schauplatz Theologie. Die achtundsechziger Jahre führten eine Debatte

an über das, was man eine «horizontale» Theologie nannte. «Atheistisch an Gott
glauben» (Dorothée Solle) wurde in die Diskussion geworfen. Der transzendente
und persönliche Gott wurde mindestens zurück, wenn nicht gar auf die Seite
gestellt. Die theologische Reflexion über Gott und Mensch bewegte sich in etwa in
feuerbachschen Dimensionen mit der notwendigen sozialen Ergänzung. Von der

angeblich einseitigen Jenseitigkeit gälte es Abschied zu nehmen und in einer
reinen Diesseitigkeit heimisch zu werden. Mit der mitmenschlichen Redseligkeit
und der überzogenen Parole vom «radikal füreinander da sein», als ob das so
einleuchtend klar und selbstverständlich wäre, flüchtete man sich nicht weniger in

Utopien.
Die Osterbotschaft wollte neu ausgerichtet werden mit Vorliebe mit plakativen

Parolen wie mit dem Titel des evangelischen Neutestamentiers Willi Marx-
sen: «Die Sache Jesu geht weiter». Der Satz ist zweifellos richtig, sagt aber nicht
alles, was das neutestamentliche Zeugnis hergibt. Aber da mit Recht oder
Unrecht geargwöhnt wurde, mit dem Satz wolle wahrscheinlich doch alles gesagt
sein, geriet dieser in die Auseinandersetzung. Wie auch der Einwurf von anderer

Seite, die Formel des Credos vom auferstandenen Christus, sitzend zur Rechten
des Vaters, bedeute letztlich, dass Gott Jesus «ins Recht gesetzt» habe. Dem ist
nicht zu widersprechen, und er eignet sich für Meditation und Gedankensplitter
in der Predigt. Aber er schöpft das Ostergeheimnis nicht aus, er erwärmt kaum
Geist und Herz und läuft Gefahr, zur Rechthaberei anzustacheln. Da ist wenig
von Jubel und Freude und vom Osterlachen zu hören. «Gott ist das, was mich
unbedingt angeht». Dieses Zitat des deutsch-amerikanischen Theologen Paul
Tillich wurde häufig ohne näheren Zusammenhang wie eine gesellschaftspolitische
Kampfansage herumgereicht. Solche fliegenden Sentenzen waren zeittypisch und
für sich genommen anregend, aber tendenziös propagiert, damit zum vorneherein
umstritten und auch nicht unbedingt geeignet für Seelennahrung. Mit plakativen
Aufrufen wurden Theologen und Kirche zu einer Leistungsgesellschaft
verpflichtet. Da ist kaum Frohbotschaft zu spüren, die aufrichtet. Vielmehr eine Be-



24 Albert Gasser

fehlsausgabe, die ständig zur Tat hetzt. Das ermüdet. Ein solcher Atem Gottes als

Pfmgstgeist, der ununterbrochen auf Trab bringt, führt zur Atemlosigkeit. Das

Brausen am Pfingstmorgen wird zum revolutionären Orkan umgedeutet, der alles

herumwirbelt. Die liturgische Poesie zum Pfingstfest, an dem die Gaben und
Früchte des Heiligen Geistes in sinnlichen Farbbildern gepriesen werden, als

Kühlung in der Glut der Hitze, als erfrischenden Quell für die dürstende Seele,
dies und das, was Geborgenheit in Gott verheisst, wird als religiöse Droge abgetan.

Da gibt es kein Ausruhen im Schatten seiner Flügel. Es gehörte auch zur
Achtundsechziger Bewegung, wenn es sie denn fallweise einigermassen in Reinkultur
gab, dass sie nur sich selber ernst nahm und ihr darum der Humor abging. Wo
alles mit tierischem Ernst vorgetragen wird, entstehen Trostlosigkeit und schliesslich

Zynismus und. wenn es schlimm kommt, gar die Gewaltbereitschaft, die
Gesellschaft zu verändern.

Das Konzil hatte die Bischöfe zur Einsetzung eines Priesterrates in ihren
Diözesen verpflichtet, wobei die Priesterräte nur beratende Funktion haben. Auf
Gemeindeebene etablierten sich vielerorts die Pfarreiräte. Man frotzelte von der
«Rätekirche». Die Synode 72 war in allen Bistümern der Schweiz von 1972 bis

1975, also genau zehn Jahre nach dem Konzil, ein katholisches Grossereignis,
bei allerdings schwachem Interesse.16 Es ging um eine Weiterfuhrung des Konzils

auf ortskirchlicher Ebene. Zwischen 1970 und 1994 fanden über hundert Diö-
zesansynoden in Mitteleuropa statt. Das Konzil hatte mit dem festgeschriebenen

Begriff der «Kollegialität» zwar Weichen gestellt, aber Papst und Kurie verweigerten

das Abfahrtssignal oder schalteten nur für eine kleine Versuchsstrecke auf
grün. Die Synode ihrerseits fuhr unbeschwert auf neu ausgelegten Geleisen, aber

die mangelnde Entscheidungsbefugnis überliess der Kirchenversammlung oft nur
die Manövrierfähigkeit einer Modelleisenbahn. Im Unterschied zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, wo die Laien nur eine Randerscheinung bildeten, war die

Synode 72 eine Kirchenversammlung, die zur Hälfte aus Laien bestand. Und wenn
man sich die rechtlich nur beratende Funktion der Synode vor Augen hält, waren
die Laien, Frauen und Männer, mit dem Klerus gleichberechtigt. Die Synode 72

verkörperte das, was seit vielen Jahrzehnten zuvor schon über die Laien in der Kirche

nachgedacht worden war, dass sie nicht kirchliches Hilfspersonal sein sollen,
sondern kraft des Allgemeinen Priestertums zur Sendung berufen sind.

Während die Synode im Gang war, strichen Volk und Stände der Schweiz am
20. Mai 1973 das Jesuiten- und Klosterverbot (Verbot der Gründung neuer Klöster)
aus der Bundesverfassung, und dies recht eindeutig. Sah man aber auf die Schweizerkarte

mit den kantonalen Abstimmungsergebnissen, kamen nochmals die

Konfrontationsgrenzen zwischen der reformiert dominierten liberalen Tagsatzungsmehrheit

und dem katholischen Sonderbund von 1847 zum Vorschein. Andersherum:

das Abstimmungsresultat war nur möglich, weil in den bevölkerungsreichen

reformierten «Vorortskantonen» eine starke Minderheit für die Streichung
votierte. So ging das glimpflich über die Bühne trotz der unerquicklichen und
weiter schwelenden «Pfürtner-Affäre» an der Universität Freiburg. Es handelte

' Albert Gasser. Das Kirchenvolk redet mit. Die Synode 72 in der Diözese Chur. Zürich 2005.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 25

sich um das lehramtliche Vorgehen gegen den Moraltheologen Stephanus Pförtner,

der sich in einem Vortrag zur Sexualethik im Herbst 1971 in Bern für römische

Ohren zu weit vorgewagt hatte.

Die Synode 72 stand wie das Konzil ganz im Bann der Kirchlichkeit und ihrer
wiederkehrenden Themen. Die Gottesfrage blieb so gut wie ausgeklammert, und
bezeichnenderweise wurde der Atheismus als Folge des Versagens der Kirchenchristen

hingestellt. Das war entgegenkommend gut und reumütig gemeint, aber

es wäre ein wenig glaubwürdiger Atheismus, der nur von Defiziten leben würde.
Ein Gottsucher, der in den Synodenpapieren stöbert, wird kaum fündig. Im Übrigen

ging die Synode 72 lösungsfreudig Themen an, die vom Konzil ausgeklammert

worden waren: Zölibat, Frauenordination, Ehescheidung und Wiederverheiratung.

Aber auch die Sonntagspflicht beschäftigte noch in dieser Zeit die
katholischen Gemüter. Der unvermindert heftige oder sogar noch gesteigerte «Kalte
Krieg» schlug sich in der Diskussion über Wehrdienst und Wehrdienstverweigerung

nieder, ein ethisches Standardproblem der Schweiz in jenen Jahren. - Wie

wenig Wirkung die Synode 72 vorweisen konnte, zeigte sich darin, dass der
«Churer Investiturstreit» um Bischof W. Haas, ausgelöst 1988, nicht verhindert
werden konnte - eine hausgemachte Kirchenkrise, die zehn Jahre dauern sollte
und immense Kräfte absorbierte.

Blättern wir zum Schluss dieses Abschnitts ins Jahr 1969 zurück. Ein
Stimmungsbild aus Chur, wo im Juli auf dem «Hof» und im Hotel Marsöl das

Europäische Bischofssymposium tagte. Eine internationale Priestergruppe, die sich

gleichzeitig im Rätischen Volkshaus einquartiert hatte, stahl den Bischöfen die
Show. Die Vernachlässigung von Fragen am Konzil holte die Bischöfe nun ein.

Die demonstrierenden Priester verlangten die Aufhebung der Zölibatspflicht, die
Erlaubnis zur Ausübung eines Berufs neben der Seelsorgetätigkeit (das von Pius XII.
fünfzehn Jahre früher erstickte Experiment der Arbeiterpriester in Frankreich
stand Pate) und sie forderten für sich politisches Engagement. Die Rebellen-
Priester hielten eine Freiluft-Vorlesung beim Eingangstor des Priesterseminars
St. Luzi und schrieben einen Brief an «Bruder Paul VI. im Petrusamt».

Vom vergangenen, gegenwärtigen und künftigen Klerus

Im Herbst 1958 erschien anonym ein Artikel in der Civitas, der Monatsschrift
des Schweizerischen Studentenvereins, mit dem Titel «Priestermangel in der

Schweiz?», hinter dem eine Gruppe von Laien und Priestern stand.17 Der Beitrag
löste ein für Civitas-Verhältnisse überaus starkes Echo aus mit zahlreichen
Zuschriften pro und contra. Das zentrale Anliegen war die Frage, ob man in der
Schweiz glaubwürdig von einem Priestermangel reden könne, wenn so viele
Priester in verschiedenen Tätigkeitsfeldern arbeiteten, die nicht unbedingt mit
ihrem Beruf zusammenhingen. In den zahlreichen katholischen Gymnasien mit
Internaten unterrichteten auch Scharen von Weltpriestern profane Fächer. Oder

17
Priestermangel in der Schweiz?, in: Civitas, 14 (1958/59), 10-16.



26 Albert Gasser

ob man es sich leisten könne, dass Freiburg neben einer zweisprachig geführten
Theologischen Fakultät noch ein Priesterseminar mit einem vollständigen
theologischen Grundkurs unterhalte.

Werfen wir einen Blick auf den Weltklerus von 1958, wie er sich am Beispiel
des Bistums Chur präsentierte. Man nimmt am besten eine Dreiteilung vor. Die
erste Gruppierung bestand aus den Pfarrern, die oft nach längeren Wanderjahren
als Subalternseelsorger ihr Lebensziel als Leiter einer Pfarrei erreicht hatten. Die
Pfarreien besassen allerdings unterschiedliches Gewicht, je nach Grösse und
politischer Stellung des Ortes. Prestigeträchtig waren Hauptorte wie Schwyz,
Altdorf, Samen oder Stans. Daselbst schalteten und walteten nicht selten kleine
pfarrherrliche Regionalfürsten. Die Pfarrer waren, je nachdem, volkstümlich
wohlwollend, verstanden es, gütig und grosszügig mit heiterer Liberalität den
Menschen mit Rat und Tat zur Seite zu stehen, unbekümmert um Bischof und Papst,
oder sie waren unnahbar, ängstlich fromm und pfarrherrlich despotisch. Nicht
selten hatten die Pfarrherren von allen aufgezählten Eigenschaften etwas. Zur
Erlangung eines Pfarramtes war der Wunsch des Bischofs nur ein Element. Um
von der Kirchgemeinde, die oft praktisch identisch war mit der politischen
Gemeinde, gewählt zu werden, brauchte der Kandidat einen gewissen Bekanntheits-
grad und einflussreiche Gönner im Pfarrklerus. Der wohlbestallte Pfarrer mit
stattlichem Pfarrhaus, mit gepflegtem Pfarrgarten und nicht zuletzt einer tüchtigen

Haushälterin war in Landgemeinden Standard.
Zur zweiten Garnitur möchte ich einmal die Jungpriester zählen, die ohne viel

Federlesens vom Bischof mit Marschbefehl für die ersten Jahre als Vikare zu
einem Pfarrer als Gehilfen und in dessen Haushalt geschickt wurden. Zürich, wo
bis in die sechziger Jahre immer wieder neue Kirchen gebaut und Pfarreien
errichtet wurden, hatte einen Riesenbedarf an Vikaren. So kam es, dass ein Grossteil

des Priesternachwuchses aus den Urkantonen aber auch aus dem Bündnerland

seine Sporen in Zürich abverdiente. Dazu kam, dass Stadt und Kanton
Zürich, mit Ausnahme der «Staatspfarreien» Rheinau, Dietikon und Winterthur, bis

zum Kirchengesetz von 1963 Bettelkirchen in der Diaspora waren. Diese prekäre
materielle Basis, welche die Zürcher Vikare nur mit einem besseren Trinkgeld
entlöhnte, schweisste Klerus und Pfarrei meist viel stärker zusammen als in den

katholischen Stammlanden. - Den «Mittelbau» zwischen Pfarrern und Vikaren
bildeten in den ländlichen Gebieten die Pfarrhelfer und Kapläne mit eigenen
Pfrundhäusern. Viele verblieben lebenslänglich in diesen Funktionen, weil sie zum
Pfarramt nicht fähig oder geeignet waren, oder ganz einfach nie angefragt und
damit nie gewählt wurden. Viele wollten gar nicht Pfarrer werden, sei es aus
Scheu vor grösserer Verantwortung und dem damit verbundenen Einsatz, oder
weil sie ausfüllende Nebenbeschäftigungen pflegten wie geistliche Schriftstelle-
rei, Kirchenmusik und andere mehr oder weniger sinnvolle Hobbys. Einige
widmeten sich zum Teil grossumfänglich der Führung und Betreuung von Jugend-
und Standesvereinen. Unter «ferner liefen» gab es einige wenige Geistliche, die
durchaus kräftig und gesund waren, aber einer ordentlichen Tätigkeit aus dem
Weg gingen, oder, aus welchen Gründen auch immer, nicht oder nicht mehr
ordentlich einsatzfähig waren - eine aussterbende Spezies von «clerici vagantes».



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 27

Schliesslich gab es ein drittes respektables Kontingent von Priestern, die im

gesamten Gebiet der Schweiz als Theologieprofessoren, als Lehrer an den
katholischen Mittelschulen und in bestimmten Regionen auch als Sekundarlehrer tätig
waren, alle Sparten von Fächern unterrichteten und in der Internatsleitung der

Kollegien eingesetzt wurden. In dieser Funktion trafen sie sich mit vielen
Ordenspriestern, hauptsächlich Benediktinern und Kapuzinern. Viele katholische
Mittelschulen lagen entweder in der Hand von Welt- oder Ordenspriestern, mit
der Zeit verstärkt unter Zuzug von Laienlehrern. Zu diesem Segment zählen wir
auch generell die Ordenspriester in den vielen Klöstern, die subsidiär in der

Seelsorge und speziell in der spirituellen Betreuung wie Exerzitienangeboten und
Glaubenskursen eine grosse Tätigkeit entfalteten. Eine wichtige Sparte bildete
schweizweit die hauptsächlich von Jesuiten übernommene Studenten- und

Akademikerseelsorge.

Dieses breite Spektrum von Klerus mit seiner vielfältigen Wirksamkeit hielt
sich bis in die zweite Hälfte der 60er Jahre. Dann setzte der rasante Rückgang
von Priesteramtskandidaten ein. Mittlerweile hat sich die klerikale Landschaft

komplett verändert. Bestimmt auch im Sog der 68er Bewegung sind es nicht nur
viel weniger, sondern Priester von anderer Herkunft und Bildung. Soziologisch
hat sich das Priesterbild radikal gewandelt.

Die Priester sind Mangelware geworden. Die allermeisten sind in der
unmittelbaren Pfarreiseelsorge tätig. Insofern ist das Desiderat des eingangs dieses
Abschnitts erwähnten Civitas-Artikels erfüllt worden, wenn auch anders, als sich
die Verfasser dieses Zwischenrufs vorgestellt hatten. Eine Grosszahl von Pfarreien
wird nicht mehr von Priestern geleitet, sondern von Pastoralassistenten, Männern
und Frauen. Das bedeutet einerseits eine Konzentration der noch vorhandenen
Priester auf das liturgisch-sakramentale Kerngeschäft, aber damit auch eine

Einschränkung der Wirksamkeit. Viele Priester administrieren formell mehrere
Pfarreien - eine fragwürdige Einrichtung. Das Bildungsniveau des Klerus ist zweifellos

gesunken. Die Zeiten sind vorbei, wo es ein spezielles Anliegen der
Diözesanleitungen war, einzelne geeignete Priester zu einem akademischen Weiterstudium

zu schicken. Heute reicht die Personalreserve nicht einmal für eine Karriere
an theologischen Fakultäten, wo immer mehr Laien die Lehrstühle besetzen, was
überhaupt nicht zu beanstanden ist, aber doch zeigt, dass die Weltpriester im
Bildungsbereich unterdessen immer mehr ausfallen. Die Priester in theologischer
Kaderstellung sind inzwischen vor allem im Ruhestand. In einem Satz: der Priester

wird als Liturg, aber kaum mehr als Bildungsträger wahrgenommen. Die
Absolventen der anderen Fakultäten sehen im Priester immer weniger einen «Kollegen»,

mit dem man auf Augenhöhe verkehrt. Das ist ein gewaltiges Defizit und
macht den Weltpriesterberuf auch deswegen für intellektuelle Interessenten nicht
attraktiver.

So beschränken sich die Interessen der Kleriker an den institutionalisierten
Fortbildungskursen primär auf die Frage, wie man die Angebote unmittelbar für
Gottesdienst und Katechese «pfannenfertig» umsetzen kann. Weil ja trotzdem
die Vorstellung bei den Menschen noch vorhanden ist, dass der Priester ein
Generalist sein müsste, dessen Meinung Gewicht haben sollte, wäre eine solide All-



28 Albert Gasser

gemeinbildung verlangt, damit man als Gesprächspartner gefragt bleibt und ernst

genommen wird. Aber nicht wenige kommen mittlerweile zum Priestertum, ohne
eine ordentliche Mittelschule mit Matura absolviert zu haben. Ein Priester müsste
belesen sein, auch philosophisch und literarisch, um das wichtigste Instrument
seines Berufs, die Sprache zu bereichern und zu pflegen. Nicht wenige Priester
kommen aus dem Ausland mit anderen Kulturen und mangelnden Sprachkenntnissen.

Es ist allerdings auch nicht so, dass die Laien in den Gemeindeleitungen
generell über eine bessere Bildung verfugen. Dass bei all dem auch Gegenbeispiele

aufgezeigt werden können, bestätigt bloss die Regel. Diese «prophetische»
Funktion eines «Stimmrechts» des Klerus in der Gesellschaft wird kaum mehr

wahrgenommen. Es ist allerdings nicht so, dass dies früher unbestritten war. Es ist
kein Verlust, wenn die Figur des kämpferisch moralisierenden Pfarrers, der die
Kanzel vor Wahlen und Abstimmungen auch noch als Parteipodium missbrauchte,
verschwunden ist.

Dazu kommt, dass die Seelsorgpriester selten mehr die frühere Ochsentour
durchlaufen. Sie werden nach der Priesterweihe sehr rasch, gelegentlich sogar
sofort, auf alle Fälle meist zu früh zu Pfarrern befördert. Der echte Anreiz von
Aufstiegsmöglichkeiten mit entsprechend anstrengendem Bewährungsprofi 1 fällt
dahin, weil man auf dem Markt ja sowieso mehr über kurz als lang gebraucht
wird. Es darf aber nicht unterschlagen werden, dass in vielen Pfarreien vorbildlich

gewirkt wird, dass die Chemie stimmt und die Amtsträger, Priester wie Laien,
mit pastoralem Eros und harmonischer Teamarbeit ihrer Aufgabe nachkommen.

Ein bedauerlicher Zwist, mit römischer Regie betrieben, ist in diesem
Zusammenhang das Gerangel um die «Laienpredigt», wobei der Begriff schon irreführend

ist, weil es sich nicht um eigentliche Laien handelt, sondern um Laientheologen

und Theologinnen mit Gemeindeleiterfunktionen, denen es verboten werden

sollte, in der Eucharistiefeier zu predigen. Wenn zur Begründung unter anderem

die Einheit von Zelebration und Predigt angegeben wird, ist das nicht plausibel,

wenn man sich die Szenerie der «guten alten Zeit vor dem Konzil» vor Augen

hält, wo beim Vorhandensein mehrer Priester am Sonntag einer das Hochamt

feierte und ein anderer die Predigt hielt.
Eine grosse zusätzliche Erschwernis ist die zunehmende Polarisierung im Klerus.

Eine weitere Bildeinlage dazu. Früher hiess es, Kleider machen Leute. Heute

zeigt das Outfit, wessen Geistes die Priester sind. Nach dem Konzil streiften die
Geistlichen mehrheitlich die klerikale Kleidung ab. Das Schwarz mutierte in
Grautöne und schliesslich zunehmend ins Bunte allerlei. Weisses Hemd mit
schwarzer oder dunkler Krawatte und vielfach mit Priesterkreuz am Revers wurde
Ordonnanz. Es gab in der Übergangszeit auch bischöfliche Verlautbarungen, die

wenigstens eine schwarze Weste mit weissem Kragen wünschten. Heute sieht

man vor allem Alt-Bischöfe und alte Priester in diesem Tenue. Der jüngere
bischöfliche Nachwuchs und viele junge Priester setzen wieder ganz auf das Collar
als dem vorgeblich wahren Erkennungsmerkmal eines echten und guten Priesters.

Dieses Kleidungsstück war für den vorkonziliären Klerus faktisch
obligatorisch, aber dezent niedrig, am oberen Rand mit dünnem weissem Streifen
versehen. Jetzt hat die Höhe des Collars, blickfângerisch mit pointiert weissem Aus-



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 29

schnitt ausgestattet, unübersehbar zugenommen und nimmt bisweilen die Form
eines hochgestellten Kragens alter militärischer Paradeuniformen an.
«Krawattenpriester» tönt es aus einer gewissen Ecke. Dazu noch drei «Fotos». Der
feinsinnige katholische Theologe und Religionsphilosoph und Priester Romano Guardini

(1885-1968) trug schon in den 20er Jahren schlichtes und dezentes Zivil,
und Hans Urs von Balthasar (1905-1988), äusserst abgeneigt dem lauten 68er-
Gedröhne, unmittelbar vor seinem Tod noch zum Kardinal ernannt, sah man in

späteren Jahren mit Krawatte und ebenso Karl Rahner( 1904-1984) und viele andere

Welt- und Ordenspriester von geistigem und geistlichem Gewicht und Format.
Die Rekrutierung des künftigen Klerus bereitet grosse Sorge. Es gibt, wie

erwähnt, immer weniger den klassischen Fall, wo ein junger Mann, mit einer
Latein-Matura ausgerüstet, sich anmeldet. Die Vorbildung ist oft ungenügend und

muss nachgeholt werden. Dann gibt es Anwärter, die nach einem gewissen
dubiosen Bekehrungserlebnis anklopfen oder auch solche, die sich unter dem
Priesterberuf so etwas wie eine geschützte Werkstatt vorstellen. Einige, die schon von
einem Bistum abgelehnt wurden, versuchen es gelegentlich mit Erfolg bei einem
andern Bischof, was den kirchlichen Vorschriften eigentlich entgegensteht. So

schält sich ein neuer Typ von «vagans clericus» heraus. Aber auch bei andern,
durchaus mit intellektuellem Rüstzeug und insgesamt brauchbaren charakterlichen

Eigenschaften ausgerüsteten, zeigt sich nicht selten eine Enge, verbunden
mit forscher Ängstlichkeit und Beflissenheit, ja allen Rubriken und Vorschriften
nachzukommen. «Kirchliche Gesinnung» ist eine neue, viel bemühte Parole
traditionalistischer Stimmen, welche diese nicht selten mit eigenen Lieblingsideen,
Wünschen und Vorstellungen verwechseln. Und was als vorbildlicher kirchlicher
Gehorsam verstanden sein will, hält sehr oft nur solange an, als er für die anderen

gilt und Bischof und Papst das sagen und tun, was gefällt. Und hinter solchen

Einstellungen manifestiert sich nicht selten ein Antiintellektualismus, der sich in

Frömmigkeit kleidet, um geistige Bequemlichkeit zu kaschieren.
Die römische Instruktion «Redemptionis sacramentum» vom 25. März 2004

kam wegen sehr detaillierter rubrizistischer Vorschriften nicht überall sonderlich

gut an. Vor allem Nr. 184 rief Ärgernis hervor, weil darin alle eingeladen wurden,
fehlbare Liturgen beim Bischof oder direkt dem Papst anzuzeigen, immerhin mit
der Empfehlung, den Dienstweg zu benutzen. Man sah dahinter eine offene
Aufforderung zur Denunziation und damit zur Züchtung von Kirchenspitzeln. Das

führt sogar dazu, dass offensichtlich aufgewiegelte Teenager nach dem Gottesdienst

in die Sakristei stürmen, um einem alten Zelebranten wegen «liturgischer
Vergehen» Vorhaltungen zu machen. Die Stasi lässt grüssen.

Da zeichnet sich ein neuer Marsch ins Getto ab, aber nicht von der katholischen

Gesellschaft nachvollzogen, sondern angeführt von einer dünnen Klerikerschicht

mit dünner Gefolgschaft. Da kommt in neuester Zeit ein sektiererischer

Zug in die katholische Kirche hinein, der ihrem Wesen nach fremd sein müsste,
und wogegen die katholische Kirche früher immer immun schien. Höchst
problematisch wird es, wenn der Papst selber mindestens indirekt solche Tendenzen
fördert. Benedikt XVI. hat die Pius-Bruderschaft nicht aus Barmherzigkeit
begnadigt, sondern weil deren Geist, Inhalt und Form seiner eigenen Vorstellung



30 Albert Gasser

immer näher stehen. Mit seiner wenig differenzierten Breitseite am 11. Juni 2010

zum Abschluss des Priesterjahres gegen die «Arroganz der Vernunft» in der
akademischen Theologie der vergangenen Jahrzehnte fühlt man sich in die Zeit
Pius' X. vor hundert Jahren rückversetzt. Wenn es nach dem Willen des Papstes

ginge, sollte offenbar im nachhinein die am Zweiten Vatikanischen Konzil
unterlegene Minderheit aufgewertet werden, um die wichtigsten theologischen
Errungenschaften und Sternstunden des Konzils im Sinn und Geist des Status vor
dem Konzil zurückzubuchstabieren. Ein verhängnisvolles, aber doch wohl
aussichtsloses Unterfangen.18

Ausblick

Ich möchte mit zwei Feststellungen schliessen.

1. Es ist ein bekanntes Muster, den Gegensatz zwischen Stadt und Land hervor¬
zuheben. Man spricht nach wie vorn gern vom urbanen Milieu und urbanem
Lebensstil. Wenn man darunter den technischen Anschluss im Digitalzeitalter,

die leichte Zugänglichkeit zu Schulen und Ausbildungsmöglichkeiten
und Arbeitsplätzen, die schnelle Erreichbarkeit von Ärzten und anderen

Dienstleistungen oder Kaufhäusern versteht, ist der grösste Teil des
schweizerischen Territoriums urbanisiert. Aber auch was das gesellschaftliche
Befinden und Empfinden, die Einstellung zu Leben und Lebensformen, zu
Sexualität und Ehe, zu Religion und Kirche betrifft, findet man schwerlich
einen Unterschied zwischen sogenannter ländlicher und städtischer Bevölkerung.

Deutlich sichtbar und in jeder Beziehung wahrnehmbar ist das auch im
Bereich kirchlicher katholischer Praxis. Ist man als Priester zwecks Aushilfe
als Gast in einer Pfarrei, stellt man fest, dass sich überall dasselbe Bild bietet,
dass der Besuch des Sonntagsgottesdienstes verbreitet rapide geschwunden
ist, dass ferner, ob in der Stadt oder auf dem Land, mit Ausnahme der
Ministranten, die Schulkinder und die Jugendlichen fehlen, dass viele nur an
Weihnachten, Ostern und anlässlich von Beerdigungen, Trauungen und anderen

Kasualien in der Kirche anzutreffen sind. Die Gespräche und das Verhalten

von Schülern auf dem Schulhof, der Austausch zwischen den Erwachsenen

zu Themen wie Familie, Erziehung, Freizeit und Lebensqualität insgesamt
sind dieselben ob in Zürich oder in einem Dorf in Obwalden oder im Bündner

Oberland. Man kann auch aus Reaktionen auf Predigten hören, dass die

Fragen und Probleme um die zentralen Botschaften des Glaubens, die Skepsis

gegenüber der Kirche gerade auch bei den pfarreilich Engagierten
austauschbar sind. Man könnte fast von einer Uniformierung des Empfindens,
Denkens und Argumentierens sprechen. Überall grossflächig übereinstimmend

dieselbe Mentalität. Und in etwa sind das alles auch Errungenschaften
oder Spätfolgen des 68er Aufbruchs.

18 Eberhard Schockenhoff, Versöhnung mit der Piusbruderschaft? Der Streit um die authentische

Interpretation des Konzils, in: Stimmen der Zeit, 135 (Heft 4). April 2010, 219-228.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 31

2. Der Pastoraltheologe Alois Müller befasste sich 1965 in einem Aufsatz in der

Civitas mit der religiösen Grundbefindlichkeit der katholischen Studenten,
wie sie sich beispielsweise auf dem Universitätsplatz Freiburg in der Schweiz
manifestierte.19 Das war kurz vor dem Abschluss des Konzils und noch vor
dem ominösen Jahr 1968. Ihn beschäftigte und betrübte offensichtlich der

Eindruck von einer «Apathie des Durchschnitts katholischer Studenten an der

katholischen Universität gegenüber höherer religiöser Bildung und

Betätigung». Müller sinniert, ob vielleicht mangelndes Interesse für religiöse
Bildung eine Folge des «katholischen Milieus» sei. Man könnte hinzufügen,
dass Hundertschaften von Abgängern aus katholischen Mittelschulen, die über
Jahre zum täglichen Messbesuch verpflichtet gewesen waren, im unguten
Sinn religiös «saturiert», die kirchliche und akademische Freiheit auch an

einer katholischen Universität genossen.

Es war in den 80er Jahren. Ein frisch gewählter Nationalratspräsident, katholisch,

der FDP angehörend, antwortete sinngemäss auf die Frage, wie er es mit
der Religion halte, er sei in einer streng geführten katholischen Internatsschule

religiös überfüttert worden und habe für sein Leben lang die Nase gestrichen voll
von Kirche. Und das geschah vor versammeltem Schweizervolk, am Abend im
Fernsehen.

Zurück zu Alois Müller. Er fragt besorgt, ob das katholische Milieu den

«religiösen Appetit neutralisiert», während das nichtkatholische Milieu religiösen
Appetit erzeuge. Die Frage wurde 1965 gestellt. Das katholische Milieu existiert
nicht mehr, auf alle Fälle nicht in der Art und Weise, wie Alois Müller es vor
Augen hatte. Ist aber unterdessen der religiöse Appetit gewachsen? Wir sollten
die Frage nicht vorschnell verneinen. Im Gegenteil. Um beim Bild Müllers zu
verbleiben. Es hat sich ein alternativer Appetit entwickelt. Kein Einheitsmenü ist

gefragt. Man will à la carte essen. Und da sind der Angebote viele.
Man darf aber auch nicht vergessen, dass bei allen Unzulänglichkeiten

vergangener Zeiten eine beachtliche Anzahl von Absolventen dieser klassischen
katholischen Mittelschulen den Grundkurs in aristotelisch-thomistischer Philosophie,

vermittelt über neuscholastische Lehrbücher, als bereichernd für die

Formung ihres Denkens und ihrer Weltanschauung einstuften. Damit ist noch ein neues

Stichwort fällig: «Katholische Weltanschauung», eine Gesellschaft, Wissenschaft

und Politik umfassende katholische Geisteshaltung. Noch in den 50er Jahren

boten die Jesuiten als Akademikerseelsorger in Zürich einmal in der Woche
während des Semesters «Weltanschauungskurse» an. Das ist längst Vergangenheit.

Die Zeit triumphalistischer oder begeisterter Katholikentage ist für die

Schweiz auch Geschichte. Der letzte fand 1954 in Freiburg statt. Und es findet
sich niemand, der ein solches Unternehmen auch nur ins Augen fassen würde,
schon gar nicht in der traditionellen Form. Es manifestiert sich aber ein
internationaler Eventkatholizismus, vor allem für junge Menschen organisiert und

Alois Müller, Katholische Universität und Student, in: Civitas. 21 (1965/66) 27-39; Urs
Altermatt, Die Universität Freiburg auf der Suche nach Identität. Fribourg 2009.



32 Albert Gasser

durchgeführt. Diverse Kirchenleitungen setzen auf solche Massenveranstaltungen

und wittern Morgenluft, obwohl man sonst dem «Volk dem grossen Lümmel»

nicht traut.
«Jesus ja - Kirche nein», war eine gängige Achtundsechziger Parole. Es gab

auch die andere, verhaltene oder bloss beargwöhnte Einstellung: Theologie ja -
Kirche jein. Das darf nicht gepresst werden. Aber auch ein sprechendes Beispiel:
Die 1954 gegründeten Theologiekurse für katholische Laien (TKL), heute «theo-

logiekurse.ch», erfreuten sich in der Deutschschweiz über fünfzig Jahre, offenbar
unangefochten von Humanae vitae oder der Causa Haas, eines ungebrochenen
Interesses und Zulaufs. Viele primär aus akademischem Milieu stammenden
suchten eine reflektierte Vertiefung des Glaubens, was ihnen der Religionsunterricht

und die Pfarreiseelsorge oder die offiziellen Verlautbarungen nicht vermitteln

konnten.
Obwohl sich also immens vieles tut an intensiven Begegnungen und Kursangeboten

sowie mit einer in dieser Dichte nie da gewesenen Mobilisierung von
Spiritualität mit Gebet und Meditation, bleibt doch als Gesamteindruck, dass die
katholische Kirche angesichts der seit Januar 2010 lawinenartigen Enthüllungen
über sexuellem und gewalttätigem Missbrauch durch Priester und Hierarchen in

einer veritablen historischen Krise steckt. Ein Bischof war da schnell zur Stelle
und schob in geradezu dreister Naivität die Schuld dafür auch der 68er Bewegung

zu. Da kann man nur hoffen, dass sich genügend gesunde Kräfte in der
Kirche durchsetzen, welche ehrlich, mutig und selbstkritisch die heilende Richtung

aufzeigen und nicht in billiger, beleidigter Abwehr die Ursache für die Not
wohlfeil auf vermeintliche Sündenböcke abwälzen.



Erlebnisbericht eines Zeitzeugen 33

«Auch so ein Alt-Achtundsechziger!» - Erlebnisbericht eines Zeitzeugen

Die katholische Kirche erlebte 1945 nach Ende des Zweiten Weltkrieges keine eigentliche
Zäsur. Diese setzte vielmehr 1958/59 ein mit dem Papstwechsel von Pius XII. zu Johannes XXIII.
und mit der Ankündigung des Zweiten Vatikanischen Konzils. Das harmoniebedürftige Konzil
überbrückte oder unterschlug virulente Themen wie den Zölibat und eine effektive Mitbestimmung

in der Kirche, etwa bei Bischofsernennungen und erntete dafür eine andauernde Polari-
sierung. Ein Pendant zum 68er Aufbruch stellte der Aufruhr um die Enzyklika Humanac Vitae
vom Juli 1968 dar, welche Autorität und Ansehen des Papstes in erhebliche Mitleidenschaft
zog. Die westeuropäische 68er Bewegung schlug sich innerkirchlich atmhosphärisch. aber auch
in der theologischen Publizistik, in dogmatischen, aber vor allem in ethischen Fragen nieder.
Der dramatische Priestermangel. der Ende der 60er Jahre einsetzte und die restaurative Tendenz
der letzten Jahre veränderte nicht nur die Zahl sondern auch die Qualität des Klenis massiv.

«Encore un des ces vieuxsoixante-hiiitards!» - Témoignage d'un témoin de l'époque

L'Eglise catholique ne vécut pas une césure à proprement parler en 1945. à la fin de la Seconde
Guerre Mondiale, mais plutôt en 1958/59, lorsque le pape Jean XXIII subrogea Pie XII et que
le deuxième Concile du Vatican fut annoncé. Le Concile, en quête d'harmonie, esquiva ou
escamota des thèmes virulents, tels que le célibat ou la codécision au sein de l'Eglise - notamment

lors de nominations d'évêques -, mais n'obtint par là qu'une polarisation permanente. Les
émeutes provoquées par l'encyclique Flumanae Vitae. qui contestait l'autorité et le prestige du

pape, firent pendant aux révoltes de 1968. Le mouvement de 1968 en Europe occidentale
imprégna l'atmosphère au sein de l'Eglise et résonna dans les questionnements dogmatiques et
surtout éthiques du journalisme théologique. Le manque cruel de prêtres depuis la fin des
années soixante et la tendance à la restauration des dernières années modifièrent lourdement non
seulement la quantité, mais également la qualité du clerc.

«Another old 68 veteran» - a report from a contemporary witness

The Catholic Church experienced no sea change in 1945 after the end of the Second World
War. This came later, in 1958-59, after Pope John XXIII succeeded Pius XII and the Second
Vatican Council was announced. The Council had a need for harmony and as a result divisive
differences on issues such as celibacy and effective participation in the church, for example in
the nomination of bishops, were either papered over or suppressed. This created a permanent
polarization. The political events of 1968 had their Catholic counterpart in the controversy over
the Humanae Vitae encyclical of July 1968, which caused considerable damage to the authority
and reputation of the Pope. The 1968 political movements in Western Europe influenced the
general mood in the Catholic Church as well as affecting debate on matters of dogma in theological

publications, especially as regards ethical issues. The dramatic shortage of candidates for
the Catholic priesthood, which began at the end of the 1960s, and the <restoration> tendency of
recent years have massively depreciated the clergy, both in quantity and quality.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Achtundsechziger Bewegung - movement de 1968 - Movement of 1968, Konzilsgeist - esprit
du Concile - spirit of the Second Vatican Council, Innerkirchliche Polarisierung - polarisation
au sein de l'Eglise - polarisation within the Church, Horizontale Theologie - théologie
horizontale - horizontal theology, Politische Theologie - théologie politique - political theology,
Synode 72 - synode 72 - synod of 1972, Kollegialität und Zentrismus in der Kirche - collégialité

et centrisme dans l'Eglise - collegiality and centrismi within the Church, Subsidiaritäts-
prinzip - principe de subsidiarité - principle of subsidiarity.

Albert Gasser, Dr.theol.lic.phil., Honorarprofessor und emeritierter Professor für Kirchenge-
scliichte an der Theologischen Hochschule Chur.




	"Auch so ein Alt-Achtundsechziger!" : Erlebnisbericht eines Zeitzeugen

