
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 305

Günther Stemberger, Juden und Christen im spätantiken Palästina, Berlin. De Gruyter.
2007, 73 S.

Dieses kleine Bändchen (73 S.) des weit bekannten Judaisten Günther Stemberger in der
Reihe der «Hans-Lietzmann-Vorlesungen» ist wie ein edler Tropfen im riesigen Keller
der wissenschaftlichen Produktion im Bereich des antiken Judentums und Christentums
und deren gegenseitigen geschichtlichen Bezogenheit. Stemberger hat sich schon öfters
mit dem Thema der «Juden und Christen im Heiligen Land» beschäftigt und dabei einzelne

Perioden, besonders das 4. und 5. Jahrhundert, oder einzelne Bereiche der Entwicklung,

besonders Galiläa, behandelt (siehe das Vorwort und S. 3, Anm. 5). Die vorliegende
Studie ist das gereifte Produkt dieser jahrelangen wissenschaftlichen Arbeit: An den Quellen

orientiert, auf die wesentlichen Fragestellungen konzentriert, mit einer magistralen
Auswahl zutreffender Literatur und dann in jedem Satz argumentativ behutsam weiterführend

wird man da mit der spätantiken Phase der jüdischen und christlichen Geschichte in
ihrer schicksalhaften Verwiesenheit bekannt gemacht.

Es hat den Autor schon immer ausgezeichnet, dass er alle zur Verfügung stehenden
Evidenzen einbezieht, kritisch gebraucht und trefflich in seine Argumentationen einbaut.
Die sehr literaturlastigen Sichtweisen der meisten Publikationen werden bei Stemberger
durch die einschlägigen epigraphischen, ikonographischen und besonders archäologischen
Einsichten ergänzt und zu einem Gesamtbild gestaltet, das heutigem fachübergreifendem
wissenschaftlichen Standard entspricht. In dieser Studie werden einerseits die zeitlichen
Grenzen bis ins 7. Jahrhundert, den Beginn der arabischen Herrschaft über Palästina,

ausgezogen, andererseits wird der Blick auf die Situation in Palästina gebündelt. Dies
vermeidet die grossflächigen und damit immer ungenauen Aussagen der umfassenden
Geschichtswerke zum Judentum (solche hat Stemberger auch geschrieben) und erlaubt einen

präzisen Blick in die Situation der beiden Religionen im Land ihres gemeinsamen
Ursprungs. Dass dabei eine Fülle von Quellen, die den ganzen Zeitraum abdecken, sichtbar
wird, wie die Gesetzescorpora des Theodosius und des Justininan einerseits und die
Schriften jüdischer Autoren andererseits, ist auch für den Fachmann immer wieder
überraschend. Diese Quellen sind allerdings für den Normalverbraucher schwer zugänglich und
noch schwerer, kritisch auszuwerten. Auch darin ist diese Studie ein aufgeklärter Führer.

Die Einsichten aus der historischen Forschung (Kap. I) und den literarischen Quellen
(Kap. II) werden in kurzen Kapiteln behandelt. Als historische Quellen werden vor allem
die genannten Gesetzeswerke unter dem Namen der byzantinischen Kaiser Theodosius
und Justinian beigezogen. Es wird daraus deutlich, wie die geschichtliche Entwicklung
von einer jüdischen Bevölkerungsmehrheit zu einer Minderheit eine Folge nicht nur
kriegerischer Ereignisse (wie besonders des zweiten jüdischen Krieges, 132-135 n. Chr.) ist,
sondern durch gesetzgeberische Verschärfungen, vor allen durch das Aufgeben der
speziellen Nennung der jüdischen Religion als einer religo licita und durch die Schwächung,
dann Abschaffung des jüdischen Patriarchats bei gleichzeitiger Schaffung des christlichen
Patriarchats von Jerusalem gefördert wurde. Korrigierend zu dieser offiziellen Sicht kann
dann aber mit dem Blick auf rabbinische Quellen und auf die Ergebnisse der regionalen
und lokalen Archäologie Palästinas einsichtig gemacht werden, dass eine erstaunliche

Gleichzeitigkeit von Juden und Christen - auch unter der Dominanz der Christen -
bestand und ein «tägliches Nebeneinander» angenommen werden muss. Teil III wertet
dann ausführlich die für eine Gesamtsicht vernachlässigte, archäologische Erforschung
des Landes systematisch aus. Anhand der Synagogen- und der Kirchenbauten der
ausgewählten Regionen See Gennesaret, Obergaliläa, Golan, dann Untergaliläa, die Hebron-
Berge und der Bereich von Gaza wird die unterschiedliche Mischung von Juden und
Christen herausgearbeitet. Die Lektionen der Archäologie, die näher an die historische
Realität heranführt, werden hier emst genommen. Neben Regionen mit zahlreichen
Synagogen und praktisch keinen Kirchen, wie Obergaliläa und der Golan, zeichnen sich Unter-

SZRKG, 103 (2009)



306 Rezensionen - Comptes rendus

galiläa mit den kulturellen Zentren wie Sepphoris und Skythopolis/Bet-Schean durch eine

völlige Durchmischung der beiden religiösen Gruppen aus. Im Alltag waren Juden und
Christen offensichtlich viel toleranter, wahrscheinlich wirtschaftlich auch aufeinander
angewiesener, als dies die offiziellen Gesetzestexte oder polemische religiöse Texte nahe

legen. Erstaunlich ist auch, dass weit weg vom Zentrum jüdischer Religiosität und
literarisch-gesetzlicher Tätigkeit in Galiläa, nämlich im südlichen Judäa, den «Hebron-Bergen»,

neben den christlichen Kirchen ein ganze Anzahl reich geschmückter Synagogen
entdeckt wurde. Hier konnten jüdische Gemeinschaften offensichtlich «in engster Nähe zu
christlichen Siedlungen [...] bis in die Anfänge des Islam unbehelligt ihre jüdische Identität

bewahren und auch wirtschaftlich florieren» (59). Dies kann ebenfalls für die Region
von Gaza gesagt werden, auch wenn dort das pagane Element den Christen mehr zu schaffen

machte als die Juden, die weiterhin ihre prächtigen mosaikgeschmückten Synagogen
bauen konnten, während der berühmte Mamas-Tempel und dessen Kult im 5. Jahrhundert
radikal zerstört wurde.

Es ist aber nicht im Sinn dieser Studie, aufgrund archäologischer Befunde eine «idyllisch

ökumenische Koexistenz» (72) von Juden und Christen von Konstantin bis Hera-
klius zu zeichnen. Der Ausbruch brutaler Feindseligkeiten zu Beginn der sassanidischen
Zeit (ab 614) macht sichtbar, was da an gegenseitiger Animosität aufgestaut war. Christen
und Juden haben jeweils die Gelegenheit der Stunde benutzt, um ihre Dominanz todbringend

durchzusetzen. Dabei geben die politischen Ereignisse oft nur den Rahmen ab, in
welchem sich ideologische Feindschaften auszuleben versuchen. Wenn dazu noch ein
Ausschliesslichkeitsdenken oder eine messianisch-apokalyptische Komponente tritt, ist
der Friede, der in der Alltagskulktur dokumentiert bleibt, besonders gefährdet. Auch zu
diesem religionsgeschichtlich äusserst wichtigen Problembereich gibt Stembergers Studie

zu denken, gerade weil sie historisch und archäologisch ist und bleibt.

Freiburg/Schweiz Max Küchler

Ilse Rochow, Die Legende der abgehauenen Hand des Johannes Damaskenos. Ursprung

- Varianten - Verbreitung (=Berliner Byzantinische Studien 8), Frankfurt am Main, Peter

Lang, 2007, 413 S., 1 Abb.

Die gesicherten Kenntnisse über das Leben des syrischen Theologen Johannes von Damaskus

stehen im umgekehrten Verhältnis zur grossen Verbreitung seiner Werke in der christlichen

Welt der Vormoderne. Man geht davon aus, dass er in der Nachfolge seines Vaters

am Hofe des Kalifen tätig war, bevor er sich nach Mar-Saba in der Nähe von Bethlehem
zurückzog, wo er um 750 starb. Für seinen Kampf zugunsten der Bilderverehrung soll er
einen hohen Preis bezahlt haben: Ein ikonoklastischer Kaiser - so eine im Osten und
Westen populäre Legende - soll ihn beim Kalifen mit falschen Anschuldigungen angezeigt

haben, der ihm als Strafe für den vermeintlichen Verrat die rechte Hand abhauen
liess. Die Jungfrau Maria erbarmte sich indes ihres Verehrers und heilte ihn. Die Byzanti-
nistin Ilse Rochow geht den Versionen dieser Legende von den Ursprüngen bis ins 17.

Jahrhundert hinein im östlichen und westlichen Christentum mit bewundernswerter Akribie
nach. Sie stellt zuerst die Quellen über das Leben des Johannes dar (6-24), bespricht die
zwei Hauptversionen der Legende und ihre Varianten (Version A, 25-69: «Ein (Kalif
lässt Johannes die rechte Hand abhacken»; Version B. 98-165: «Ein byzantinischer Kaiser

lässt Johannes die Hand abhacken»), behandelt aber auch die Rezeption der Legende
seit dem 16. Jahrhundert (166-238) und widmet den durch weitere Legenden mit dem

Hauptstoff verbundenen Marienikonen (239-345) und den bildlichen Darstellungen des

Wunders (346-360) reichhaltige Kapitel. Dies ist kein Buch nur für Byzantinisten: Die
herangezogenen und besprochenen Quellen in vielen Sprachen (arabisch, griechisch, äthio-

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 307

pisch, armenisch, lateinisch, französisch, italienisch usw.) führen den Leser auf eine
interessante Reise durch alle Kulturen des Mittelmeerraumes, deren Verwandtschaft trotz
aller Unterschiede zwar bekannt ist, deren innerer Zusammenhang als komplexes System
von Transferprozessen aber an einem solchen Beispiel mit bestechender Klarheit vor
Augen geführt werden kann. Es ist kein geringes Verdienst dieser Publikation, diese
Beziehungen durch detaillierte Berichte über die unterschiedlichen Ausformungen der
Legende herauszuarbeiten. Vielleicht hätte man sich im Kapitel über den «Ursprung der
Legende» (70-97) eine dezidiertere Stellungnahme gewünscht. Der antiikonoklastische
Charakter der Erzählung steht fest, aber in welchem Ambiente wurde sie ausgeformt? Viel hängt
von der Datierung der ersten biographischen Zeugnisse auf Griechisch (insbesondere der
Vita BHG 394) ab, wobei Rochow mit aller gebotenen Vorsicht im Falle von BHG 394
für ein frühes Datum plädiert (um 840) und die in der Literatur schon vorgeschlagene
Verfasserschaft des in Mar Saba lebenden Mönches Michael Synkellos unterstützt. Und es

ist bekannt: Graeca non leguntur. Die vielen Passagen in dieser Sprache hätten übersetzt
werden müssen, um die Ahnungslosen nicht abzuschrecken. Sie werden nämlich von
diesem grundgelehrten Buch am meisten profitieren können.

Erlangen Michele C. Ferrari

Beat Matthias von Scarpatetti unter Mitarbeit von Philipp Lenz, Die Handschriften
der Stiftsbibliothek St. Gallen. Band 2. Abt. 1II/2: Codices 450-546. Liturgica. Libri pre-
cum, deutsche Gebetbücher, Spirituaiia, Musikhandschriften. 9. - 16. Jahrhundert,
Wiesbaden, Harrassowitz, 2008, LI und 539 S., 12 Abb.

2003 erschien der erste Band der neu katalogisierten Handschriften der Stiftsbibliothek St.
Gallen. Er beschreibt hagiographische, historische und geographische Schriften aus dem
8. bis 18. Jahrhundert. Mit dem neuen Band erfasst der durch seine bereits erschienenen

Kataloge bestens bekannte Handschriftenforscher Beat von Scarpatetti die St. Galler
Codices 450-546. Der Band wurde angeregt von dem 2003 verstorbenen Stiftsbibliothekar
Peter Ochsenbein, der sich selber während 20 Jahren um die mittelalterlichen Gebetsbücher

bemüht und verdient gemacht hat. Bei der redaktionellen Bereinigung standen dem
Katalogisator Karl Schmuki, René Projer und besonders Philipp Lenz zur Seite, der auch
die verschiedenen Register erstellt hat.

Der Katalog beschreibt nebst Martyrologien (Heiligenkalendern), liturgischen Büchern
(darunter vier erstklassige Zürcher Chorbücher), Memorialtexten, Regelhandschriften,
Texten zur Zeitrechnung, liturgischen wie auch nicht-liturgischen Musikhandschriften
sowie anderem mehr vor allem lateinische und deutsche Gebetbücher sowie weitere
spirituelle Literatur. Bei den Gebet- und Andachtsbüchern handelt es sich vor allem um
Handschriften des späteren Mittelalters, die grossenteils aus Frauenklöstem stammen und vielfach

auch von Nonnen geschrieben wurden. Doch auch Handschriften von Laien, also
Nicht-Klerikern und allenfalls weiblichen Nicht-Religiosen, werden im neuen Katalog
erfasst. Der Anteil der deutschsprachigen Texte ist demgemäss hoch.

Einzelne Codices sind bestens bekannt und wie etwa die Martyrologien des Rabanus
Maurus (Codex 457) und Notkers des Dichters (Codex 456) oder die Orgeltabulatur Fri-
dolin Sichers (Codex 530) auch ediert. Die spätmittelalterlichen Frömmigkeitszeugnisse
werden von Beat von Scarpatetti grossenteils erstmals ausführlich inventarisiert. Gustav
Scherrer, der sich vor allem für die frühmittelalterlichen Codices interessierte, hat sie in
seinem 1875 erschienen Katalog (Verzeichniss der Handschriften der Stiftsbibliothek St.

Gallen, Halle) oft nur mit kurzen Hinweisen von zwei Zeilen gestreift. Von Scarpatetti
beschreibt sie im neu erschienen Band mit minutiöser Genauigkeit, bestimmt sie inhaltlich,
paläographisch, kodikologisch und verzeichnet möglichst umfassend die einschlägige

SZRKG, 103(2009)



308 Rezensionen - Comptes rendus

Literatur. Scherrer beschrieb beispielsweise auf zwei Seiten (156f.) nicht weniger als 16

Handschriften (Codices 486-502). Von Scarpatetti widmet denselben Handschriften 52
Seiten (125-177).

Zum einen interessiert den Verfasser die jeweilige Schrift als authentisches Produkt einer
Person. Er legt deshalb grössten Wert auf die Unterscheidung und Beschreibung der Hände

und macht auch einen bisher nicht bemerkten Schreiber, Dromo, namhaft (Codex 455).
Zum andern befasst er sich eingehend mit dem Inhalt der Bücher und erfasst jeden einzelnen

Text mit seinem Initium. Ein lateinisches und deutsches lnitienregister erschliesst den

Katalog.
Vor allem die Erforschung der spätmittelalterlichen Frömmigkeitsgeschichte wird von

dem neuen Band vorangetrieben werden. In den beschriebenen Handschriften spiegelt sich
der Übergang von der monastischen zur Laien-Frömmigkeit, auch die zunehmende
Bedeutung des persönlichen Gebets und schliesslich die Frömmigkeit der Frauen, vor allem
der St. Galler Dominikanerinnen zu St. Katharinen, einem Kloster, das von 1228 während
300 Jahren bis 1528 bestand. Der Band fördert mit den erfassten spirituellen Texten aber
weit mehr als nur ein Kapitel der Frömmigkeitsgeschichte. Indem er das aufstrebende
Bürgertum in den Städten, die zunehmende Individualisierung des Lebensgefühls und die
wachsende Bedeutung der Frauen ins Blickfeld rückt, leistet er einen wichtigen Beitrag
zur Erforschung der Sozial-, Mentalitäts- und Frauengeschichte.

Frauengeschichtlich bedeutsam ist besonders die weibliche Schreibtätigkeit, welcher
Simone Mengis in direktem Zusammenhang mit der Neukatalogisierung der St. Galler
Handschriftenbestände in ihrer 2005 fertig gestellten Basler Dissertation nachgegangen ist
(Schreibende Frauen in der Frühneuzeit. Scriptorium und Bibliothek der Dominikanerinnen

von St. Katharina St. Gallen, unveröffentlicht). Die von Frauen geschriebenen
Handschriften sind gekennzeichnet durch «wenig Kürzungen, Sorgfalt der Schrift, anschauliche
Sprache, Bescheidenheit im Dekor, Genauigkeit, überwiegende Anonymität, Fehlen von
jeglichem Prunk und Luxus». Inhaltlich ist bemerkenswert, dass die Identifikation mit
Maria so weit geht, dass sie in vielen Texten «faktisch die Stellung einer Frauen-Gottheit
innehat» (von Scarpatetti, XXXII). In einzelnen Psalmen wird die Anrufung domine
unbedenklich durch domina ersetzt.

Der Katalog beschreibt über zwanzig Handschriften, die Frauen hergestellt haben.
Fünf Schreiberinnen sind namentlich bekannt. Alle gehörten der Oberschicht an. Um 1500

geradezu Berufschreiberin im Dominikanerinnenkloster in St. Gallen war die einer
Zürcher Konstaffler-Familie entstammende Cordula von Schönau. Sie hat «sechs grössere
Handschriften ganz sowie Teile in sechs weiteren geschrieben» (XXXIII). Erstrangige
Schreiberinnen waren auch die Dominikanerinnen Regina Sattler und Regula Keller. Ihre
Väter waren beide Ratsherren der Stadt St. Gallen. Regula Keller wurde früh «Buchmeisterin»

(Bibliothekarin) und rettete in der Zeit der Reformation nicht nur zahlreiche
Handschriften, sondern den Konvent, der im Jahr 1607 in Wil - wiederum als Katharinenkloster -
bis zum heutigen Tag eine neue Bleibe fand.

Rorschach Max Schär

Uta Kleine, Gesta, Fama, Scripta. Rheinische Mirakel des Hochmittelalters zwischen
Geschichtsdeutung, Erzählung und sozialer Praxis, Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2007, 481 S.

Wunder und Wunderberichte stehen derzeit ganz im Zentrum eines kulturgeschichtlich
ausgerichteten Interesses an Frömmigkeit und religiösen Vorstellungswelten. In dieses

Forschungsfeld reiht sich auch die Dissertation von Uta Kleine ein, die an der Femuniversität

Hagen entstanden ist. Das Besondere an Kleines Arbeit ist, dass sie die Untersuchung
der sozialen Praxis von Wunderkulten verbindet mit überlieferungsgeschichtlichen und

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 309

schriftlichkeitstheoretischen Fragestellungen. Anhand der hochmittelalterlichen
Wundersammlungen aus der Erzdiözese Köln fragt sie nach den Beziehungen zwischen «dem
sozialen Handlungsfeld (gesta), dem mündlichen Ausdrucksfeld (fama) und dem schriftlichen

Gebrauchsfeld (scripta)» (16). In der Oralität sieht sie die «handlungs- und
überlieferungslogische Verbindung» (14) zwischen der Kultpraxis und ihrem schriftlich-literarischen

Niederschlag im Kultbuch. Im Zentrum ihres Ansatzes steht die These, dass es das

Wunder als «soziale Tatsache» (2) ernst zu nehmen gilt; das Herbeiziehen von medizinischen

und psychologisierenden Deutungen, mit denen das berichtete Wundergeschehen
auf «natürliche» Weise erklärt werden soll, erübrigt sich auf diese Weise.

In der Einleitung erarbeitet und begründet die Autorin ihren eigenen originellen
Forschungsansatz auf der Grundlage eines konzisen Überblicks über aktuelle Themen und
Tendenzen der Mediävistik. Souverän verortet sie ihre Arbeit zwischen klassischer
Sozialgeschichte, historischer Anthropologie und moderner Schriftlichkeitsforschung. Die
fundierten Kenntnisse der Autorin widerspiegeln sich in einem beeindruckenden
Anmerkungsapparat, der den Horizont weit über die Wunderforschung hinaus öffnet. Umso
bedauerlicher ist es, dass sich hier diverse falsche Seiten- und Jahresangaben eingeschlichen
haben, wie das Buch überhaupt eine sorgfältigere Schlussredaktion verdient hätte. Diese
kleineren formalen Mängel tun der inhaltlichen Qualität der Studie jedoch keinen
Abbruch.

Es folgen sechs Einzelstudien, in denen anhand von quellennahen Fallbeispielen
unterschiedliche Aspekte rund um das Wundergeschehen erörtert werden. Dieser Teil besticht
neben der geschickten Verknüpfung aktueller Fragestellungen mit dem lokalen Quellenmaterial

besonders durch seine Methodenvielfalt: Zur Überprüfung bekannter Vorannahmen

der Mirakelforschung greift Kleine etwa zur innovativen semantischen Analyse von
Begriffsfeldern der menschlichen Sinneswahrnehmungen, zur mittlerweile «klassischen»
sozialgeschichtlichen Erfassung der Wunderprotagonisten oder zur traditionellen
besitzgeschichtlichen Methode, um allfällige Zusammenhänge zwischen Wunderkult und
Klosterbesitz plausibel zu machen. Besonders hervorgehoben wird die Tatsache, dass postmortale

Wunder- bzw. Heiligenkulte ihren Ausgang häufig bei Totenmemoria und Trauerri-
tualen haben.

Entgegen einer pauschalen Grundannahme der bisherigen Forschung sieht Kleine die
Funktion der lateinischen Wunderberichte weniger in der Kultpropaganda als im «Bereich
der monastischen Erinnerungskultur» (254). Auch der wirtschaftliche Nutzen von
Wunderkulten sei für ein Kloster angesichts relativ hoher Ausgaben für die liturgische
Infrastruktur und nur geringer, unregelmässiger Einnahmemöglichkeiten nicht allzu hoch zu
veranschlagen; vernachlässigt wird bei dieser originellen Interpretation allerdings der
Zuwachs an symbolischem Kapital. Stattdessen betont Kleine die «weitgehende Kongruenz
zwischen kirchlichen Interessen und weltlicher Frömmigkeitspraxis» (270). Denn im
Wunderkult würden, so Kleine, die neuen Strömungen einer hochmittelalterlichen
Laienfrömmigkeitsbewegung mit den religiösen und herrschaftlichen Ausbaubestrebungen
seitens der Kirche verbunden. Durch die Teilhabe am Wundergeschehen in Prozessionen und
speziellen Feiertagsritualen sei die Bewohnerschaft der klösterlichen Herrschaftsgebiete
einerseits in die liturgisch-religiöse Praxis, andererseits aber auch «in das herrschaftliche
und institutionelle Gefüge» (185) stärker eingebunden worden. Denn die Bittgänge zum
Lokalheiligen hatten durchaus den Charakter von Huldigungsakten, zumal der Heilige im
Verständnis des hochmittelalterlichen Feudalsystems als «Patron» im doppelten Wortsinn
wahrgenommen wurde: zum einen als kirchlicher Schutzherr, zum anderen als eigentlicher

Besitzer der seiner Kirche gestifteten Güter und Eigenleute.
Zum Schluss unterzieht Kleine ihre sechs Fallbeispiele einem Vergleich, um «im

Besonderen das Allgemeine, in den lokalen Eigentümlichkeiten die verbindende Logik des
Geschehens sichtbar zu machen» (322). Dabei sind gewisse Redundanzen unvermeidlich.

SZRKG, 103(2009)



310 Rezensionen - Comptes rendus

Noch einmal erläutert die Autorin ausführlich, wie über die konkreten Wundertaten
(«gesta») sich die Kunde von Mund zu Mund verbreitete («fama») und letztlich ihren
schriftlichen Niederschlag fand (eescripta»). Dieser Prozess darf allerdings nicht als lineare
Entwicklung von (volkstümlicher) Mündlichkeit zu (geistlich-gelehrter) Schriftlichkeit
missverstanden werden; schon vor dem Verschriftungsprozess kam es zu umfangreichen
gegenseitigen Beeinflussungen zwischen Laien und Klerus.

Die Zusammenhänge zwischen Wunderkulten und Herrschaftsausbau, die Kleine in
ihrer originellen Neuinterpretation der rheinischen Mirakel Sammlungen plausibel machen
kann, gilt es in der Wunderforschung künftig vermehrt zu berücksichtigen. Ebenso hat ihre
Arbeit gezeigt, wie fruchtbar die Überlegungen aus der Schriftlichkeitsforschung, die
analytische Unterscheidung von Herstellung («making»), Gebrauch («using») und
Aufbewahrung («keeping») sowie die Beachtung «pragmatischer» Dimensionen von Schriftlichkeit,

auch auf die mittelalterliche Mirakelliteratur angewendet werden können. Ohne
Einbettung der Schriftstücke in ihre konkreten Entstehungs-, Gebrauchs-, und
Überlieferungszusammenhänge wird auch die Wunderforschung künftig nicht mehr auskommen

Zürich Rainer Hugener

Britta-Juliane Kruse, Witwen. Kulturgeschichte eines Standes in Spätmittelalter und
Früher Neuzeit, Berlin, Walter de Gruyter 2007, 768 S.

Seit ihrer frühen Formierungsphase im Umfeld der Patristik hat die christliche
Gesellschaftslehre Witwen als ein besonderer Stand wahrgenommen. Hatten die Kirchenväter
noch mit Fragen der Keuschheit und der Wiederheirat gerungen, so sind es in der Hauptsache

sehr viel irdischere Probleme des Witwenstandes, die in spätmittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Texten diskutiert wurden. Witwen wurden als Teil einer sozialen Gruppe
wahrgenommen, die durch sehr spezifische Regeln, Deutungen und Repräsentationen,
durch normative und - vor allem - präskriptive Entwürfe durchdrungen wurde. Nach dem
Ausfall der zentralen sozialen Bezugsgrösse, dem Ehemann, mussten für die Frau und
durch die Frau neue gesellschaftliche Bezüge geschaffen und geregelt werden. Diesem
sozialgeschichtlich wichtigen Komplex hat sich Britta-Juliane Kruse in ihrer betont
interdisziplinär angelegten Berliner Habilitationsschrift angenommen.

Die Quellenbasis ist ausgesprochen breit: Neben didaktischen Traktaten und
Erbauungsschriften werden auch Gebetbücher, Leichenpredigten und Ego-Dokumente herangezogen;

einige dieser Schriften sind bisher kaum oder gar nicht näher betrachtet worden.
Auch Bildmaterial wird ausgewertet. In diesem breiten Spektrum, dessen solide Aufarbeitung

gute Anschlussstellen für spätere Forschungen aufzeigt, besteht die erste grosse Stärke
dieser Arbeit. Zu solcher Nutzbarkeit tragen auch die Inhaltsangaben, Regesten und
Archivverzeichnisse bei, die Kruse immer wieder im Text oder aber in separierten Anhängen
dem Leser bereitstellt. Teilweise kann dieses Bemühen um Anschlussfahigkeit, wohl auch
für andere, nicht genuin historische Disziplinen, etwas übertrieben erschienen - so mag
sich mancher Frühneuzeitforscher etwa wundem, wenn ihm noch eine lexikalische Erklärung

für das doch wohl als bekannt voraussetzbare Phänomen «Kameralismus» geboten
wird (209-210), und (nicht nur) der Mediävist die Betonung, dass für Archivarbeit paläo-
graphische Übung nötig sei («oft nur für das geübte Auge entzifferbare Schriftstücke», 8)
als in einer wissenschaftlichen Arbeit obsolet empfinden. Nichtsdestoweniger aber sind
Kruses Bemühungen, disziplinare Esoterik zu durchbrechen und für ein breiteres
kulturwissenschaftliches Publikum zu schreiben, grundsätzlich und vor allem einmal ausgesprochen

löblich.

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 311

Die zweite grosse Stärke dieser Arbeit ist die betonte Herausarbeitung von Kontinuitäten

zwischen Spätmittelalter und früher Neuzeit. Die Frömmigkeitsgeschichte hat eine
solche enge Zusammenarbeit zwischen den Teilepochen zwar seit den letzten beiden
Jahrzehnten mittlerweile gut eingeübt, gerade aber - und das betont Kruse (643-654) zu Recht

- die Sexualitäts- und Geschlechtergeschichte tut sich mit diesem disziplinaren Brückenschlag

manchmal noch etwas schwer.
Der deutlich spürbare regionale Fokus von Kruses Studie liegt in Nürnberg, obwohl

auch andere Städte und Regionen mit einbezogen werden. Wohl auch deshalb scheint die
Arbeit im engeren Wortsinne bürgerlich: Adlige Witwen und vor allem deren Schriften
(z.B. das bemerkenswerte Trostbüchlein Herzogin Elisabeths von Braunschweig-Lüne-
burg) werden hier und da mit einbezogen, die bäuerliche Witwe fallt im Grunde gänzlich
aus der Betrachtung heraus. Die Einbindung der verwitweten Frau in ländliche Familienkontexte

freilich hätte auch noch einmal eine eigene, ganz anders angelegte Arbeit
verdient, die auf ganz anderen Quellen aufbauen musste.

Bielefeld Hiram Kümper

Kathrin Utz Tremp, Von der Häresie zur Hexerei. «Wirkliche» und imaginäre Sekten im
Spätmittelalter (=Monumenta Germaniae Historica Schriften, Bd. 59), Hannover,
Hahnsche Buchhandlung, 2008, 703 S.

Die Hexenverfolgungen haben ihre Ursprünge in den Ketzerprozessen des Spätmittelalters,

ja sie sind ohne die vorausgehende Inquisition gar nicht denkbar - auch wenn die
meisten Hexenjagden in der frühen Neuzeit von weltlichen Gerichten durchgeführt wurden.

So die Grundthese von Kathrin Utz Tremp, die im vorliegenden Werk die Ergebnisse
einer jahrzehntelangen Auseinandersetzung mit den neuesten Forschungsergebnissen zu
Inquisition und heterodoxen Glaubensrichtungen des Spätmittelalters und mit archivali-
schen Quellen zu Ketzer- und Hexenverfolgungen in der Westschweiz entfaltet. Es ist
unbestritten, dass die Geständnisse vom Bund mit dem Teufel und nächtlich veranstaltetem
Hexensabbat rein imaginärer Natur sind und in der gesellschaftlichen Realität des
Spätmittelalters keine Entsprechung hatten. Die Aufmerksamkeit der Autorin in diesem Werk
gilt darum der Frage, wie die fiktive Hexensekte ihren Ursprung in wirklichen heterodoxen

Glaubensrichtungen haben kann. Solche hat es zu besagter Zeit in ganz Europa gegeben.

Über deren Lehre und Organisation sind wir aber fast ausschliesslich durch gegnerische

Quellen informiert.
In einem ersten Teil (48-310) präsentiert die Autorin den Forschungsstand zu den

wirklichen spätmittelalterlichen Sekten, konkret der Katharer und Waldenser, also jener
Bewegungen, deren Anhänger tatsächlich durch institutionelle Elemente verbunden
waren. Im Zentrum steht die Frage, inwieweit die Inquisitoren durch gezielte Fragestellungen

ein von ihren Zielen geleitetes Bild von Aufbau und Lehre einer Gegenkirche
provozierten und damit der wirklichen Sekte imaginäre Züge verliehen. Denn damit zementierten

sie in der Wirkungsgeschichte der «Häresien» wegen des Fehlens von Selbstzeugnissen

ihrer Anhänger ein von der Realität abweichendes Bild. Von dort ist es ein kleiner
Schritt, dass eine geistliche Lehre, die keinen Niederschlag in einer konkreten Institution,
sprich Sekte, fand, den Überbau einer organisierten Gegenkirche gewann, indem den
Verhörten durch einen gezielt zusammengestellten Fragekatalog ein entsprechendes Geständnis

abgerungen wurde; so bei der Sekte vom Freien Geist, deren Mitgliedschaft Beginen
und Begarden verdächtigt wurden. Den imaginären Sekten ist der zweite Teil (311-623)
gewidmet, der neben der soeben Genannten die Sekte der Luziferianer und Hexen
beschreibt. Beide waren sowohl in Lehre als auch Organisation rein fiktiv. Hexer und Hexen
wurden von den Glaubenswächtern verfolgt, weil man die Magie, die in der einfachen Be-

SZRKG, 103(2009)



312 Rezensionen - Comptes rendus

völkerung eine alte Tradition hatte, als teuflisch erklärte und als Apostasie verurteilte. Der
Unterschied zur Häresie bestand nur noch darin, dass Häretiker erst als Rückfällige dem

weltlichen Arm übergeben wurden, während auf den Bund mit dem Teufel die Todesstrafe

stand. In den beiden letzten Kapiteln des zweiten Teils (441-623) stellt die Autorin
ihre archivalischen Studien vor und zeichnet in einer minutiösen Auswertung zahlreicher
Prozessakten nach, wie sich dabei Waldenser- und Hexenverfolgungen in der
Westschweiz langsam ablösten. Jedes Kapitel schliesst mit einer bündigen Zusammenfassung.
In einem Rückblick (641-669) wird resümiert, wie wirkliche und imaginäre Sekten vom
13. bis 15. Jahrhundert verzahnt nebeneinander existierten.

Ein wichtiges Element des historischen Schaffens von Kathrin Utz Tremp liegt in der
exakten Auswertung der Fragekataloge und der von den Inquisitoren abgefassten
Geständnisse. Genaue Wiedergabe, Einbeziehung des Umfeldes und Vergleich mit anderen

Aussagen erlauben letztlich ein Vordringen zur singulären Persönlichkeit des «Häretikers».

Die Quellennähe hilft dabei, zu vermeiden, dass die Zeugnisse vorschnell in das

Prokrustesbett heutiger, apriorischer Deutungsmuster gezwängt werden.
Kathrin Utz Tremp schreibt in erster Linie nicht eine Geschichte der Ketzerei, sondern

von deren Verfolgung. Wohl ist jedes einzelne Kapitel, d.h. die Darstellung von Verfolgung

und Ausrottung einer häretischen Strömung, in sich schlüssig und kann als
Ausschnitt gelesen werden. Durch das ganze Buch zieht sich aber als roter Faden die Suche
nach Anklagepunkten, die in der Zeit vom 13. bis 15. Jahrhundert zu Wesensmerkmalen
einer imaginären Hexensekte mutierten und durch die Aufnahme in Verhörkataloge aus

Befragten unter der Folter wieder als Geständnisse herausgepresst wurden. Diese
Anklagepunkte konnten teilweise tatsächlich in einer ursprünglichen Form eine reale Sekte

geprägt haben, teilweise waren sie aber schon immer Destillate einer apriorischen Verhörpraxis.

Um diesen subtilen Prozess zu erfassen, in dem im Laufe von zwei Jahrhunderten
über mehrere Ketzerahndungen und Interaktionen teils entfernter, teils benachbarter
inquisitorischer Jurisdiktionen sowie über die selektive Auswertung und Weiterentwicklung
überlieferter Häresiebilder eine rein imaginäre Sekte entstand, muss das Buch vollständig
gelesen werden. Ihre Genese war nicht von langer Hand geplant, die Autorin kann sie aber

genau nachzeichnen. Diese facettenreiche Darstellung macht das Einzigartige und völlig
Neue des vorliegenden Werkes aus.

Ein wichtiges Element, das der Entstehung imaginärer Sekten oder imaginärer Züge
von realen Sekten den Weg bahnte, war die Heimlichkeit, in die die Verfolgung Katharismus

und Waldensertum drängte. Denn deswegen empfingen die sesshaften, unauffälligen
Anhänger die getarnt wandernden Prediger bzw. Perfekten meist nachts in ihren Häusern,
woraus sich das Bild von der geheimen, nächtlichen Versammlung entwickelte, der
Urform des Hexensabbat. Ungenaue Kenntnisse von den katharischen Ritualen - dem Con-
solamentum, der Initiation, dem Melioramentum, einem Ehrerweis gegenüber den Perfekten,

der in den Akten der Inquisition als Adoratio bezeichnet wurde, der Convenenza, dem

Gelöbnis, in der Todesstunde das Consolamentum zu empfangen, und dem Genuss eines

fingergrossen Stücks geweihten Brotes - öffneten freien Interpretationen Tür und Tor. Da
Häretiker tatsächlich mit einem Absolutheitsanspruch auftraten, wurden sie als Anführer
einer Gegenkirche gebrandmarkt, woraus letztlich die Gefolgschaft Satans wurde. In den

Anfängen wirkende weibliche waldensische Prediger sind Ausgangspunkt des Argwohns
sexueller Promiskuität während der Versammlungen. Ob diese tatsächlich stattfanden
oder nur die Ausgeburt männlicher Phantasien waren, ist für die Autorin sekundär. Denn
die Vorstellung endete im Hexensabbat, auf dem gemäss Geständnissen unter Folter Frauen
und Männer unnatürlichen Geschlechtsverkehr übten, und die Frauen mit dem Teufel
schliefen.

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 313

Im ausgehenden 14. Jahrhundert brachten Verhöre im Piémont ein waldensisch, katha-
risch-dualistisches und magisch-hexerisches Gemisch hervor. Utz Tremp ortet darin einen
wichtigen Schmelztiegel für die Ausgestaltung der imaginären Hexensekte. Über einen
kurzen Zeitraum können hier Denunziationen, also Aussenansichten. einerseits und Verhöre

gleicher Personen durch verschiedene Inquisitoren andererseits ausgewertet werden.
Während erstere von einem undifferenzierten Synkretismus berichten, zeigt sich bei
letzteren, wie Geständnisse durch die Anwendung der Folter immer skurrilere Züge entsprechend

den Anklagen annahmen, während dieselben Verhörten früher mit ganz anderen
Aussagen als harmlose Waldenseranhänger laufengelassen worden waren. Basierend auf
diesem eindeutigen Befund sieht Utz Tremp ihre Hauptthesen bestätigt, dass nämlich die
Inquisition den Verhörten vorauseilte, also Glaubensdelikte sowie Sekten suchte und fand,
die gar nicht existierten. Die Geständnisse nahmen mit verstärkter Anwendung der Folter
und mit der Errichtung einer stehenden Inquisition, die sich eines über Jahrzehnte
angelegten Archivs bedienen konnte, an Dramatik zu. In diesem Piemonteser Fall brauchte der
Inquisitor das Zeugnis einer skandalösen Apostasie mit diabolischen Praktiken, die seine
Existenz legitimierten, da er von Amtskollegen und vom weltlichen Arm bedrängt wurde
und sich auch von Seiten der Bevölkerung einem wachsenden Widerstand ausgesetzt sah.
Charakteristisch für diesen Prozess ist die Suche nach katharisch-dualistischen Elementen
unter den Mitgliedern der real existierenden Waldensersekte, die inzwischen zumindest in
der Aussenwahrnehmung die Züge einer heilsexklusiven Gegenkirche angenommen hatte.
Der Prozess hätte ein Einzelfall bleiben können. Aber ihre Ergebnisse haben im savoy-
ischen Herrschaftsraum Verbreitung und um 1430 Eingang in die «Errores gazariorum»,
den wichtigsten Hexentraktat, gefunden - in einem Gebiet, das in dieser Zeit vom
«gelobten Land» der Häresie zum «gelobten Land» der Hexerei wurde.

Ein bemerkenswertes Scharnier ist auch, dass im Sprachgebrauch des Volkes in der
französischen Schweiz und in Savoyen seit der Wende vom 14./15. Jahrhundert «vaudois»

sowohl für Waldenser als auch für Hexer verwendet wurde, was die Inquisition
übernommen hat - folgenschwer für die erste Hälfte des 15. Jahrhunderts, als
deutschsprachige Fribourger vor französischsprachigen Inquisitoren in vier Prozesswellen
abwechselnd als Waldenser und Hexen verhört wurden. Die Autorin erläutert engehend den
letzten Waldenserprozess in dieser Stadt von 1430. Ausgangspunkt könnte die Angst vor
der tatsächlichen Aggressivität der realen Sekte der Hussiten gewesen sein, mit denen die
in der Stadt lebenden Waldenser verwechselt wurden. Interessant ist, dass die Regeln des

traditionellen, summarischen Ketzerprozesses zur Anwendung kamen, während die
geahndeten Verbrechen weniger mit Waldenserei zu tun hatten als aus dem Repertoire der
Magie entnommen waren. 1437 bis 1442 wurden dann unter völlig anderen Umständen 19

Hexer und Hexen hingerichtet. Dem Gericht standen keine Inquisitoren mehr vor, sondern
Stadtväter, geahndet wurde Zauberei. Zur Anwendung gelangten die Regeln des

Hexenprozesses: Eine Frau, die 1430 noch dank eines Reinigungseides freigesprochen wurde.
bestieg nun den Scheiterhaufen, aber nicht wegen Rückfälligkeit, was auf ein inquisitorisches

Verfahren schliessen liesse, sondern wegen Anrufung von Dämonen, was einem
Pakt mit dem Teufel gleichkam. Im Unterschied zum Prozess von 1430 richtete sich diese
Hexenjagd allein gegen die Landbevölkerung. Sie war damit auch ein Instrument, mit
dem die Stadt ihre Herrschaft in den Umlanden festigte.

Zürich/Rom Paul Oberholzer

SZRKG. 103(2009)



314 Rezensionen - Comptes rendus

Sigrid Schmitt/Sabine Klapp (Hg.), Städtische Gesellschaft und Kirche im Spätmittelalter

(=Gescnichtliche Landeskunde, Bd. 62), Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 2008, 261 S.

Schon der Blick auf das Inhaltsverzeichnis offenbart die Schwierigkeit, die methodisch
und thematisch disparaten Beiträge zu einer sinnvollen Einheit zu verschmelzen. Die
Tagung vom Winter 2004, deren Ergebnisse jetzt vorliegen, bildete den Auftakt des Mainzer
Forschungsprojektes ((Kirche und Gesellschaft im Spätmittelalter. Soziale Mobilität und
soziale Positionierung im landesgeschichtlichen Kontext». Die Herausgeberin betont in
ihrer Einleitung, den doppelten Zweck: Einerseits soll die reiche Datensammlung von
Francis Rapp zum Elsässer Klerus im Mittelalter nutzbar gemacht werden. Dazu werden
die Möglichkeiten der elektronischen Aufarbeitung von Quellensammlungen in
Datenbanken vorgestellt. Andererseits soll das Verhältais von Personengruppen zu ihrem
kirchlichen Umfeld im späten Mittelalter beleuchtet werden.
Der Reigen der Beispiele, wie elektronische Datenbanken für die Erschliessung von Quellen

genutzt werden können, wird von Peter Rückert eröffnet, der die Württembergischen
Regesten (WR) und ihre prosopographischen Auswertungsmöglichkeiten vorstellt. Dabei
steht der Forschungsnutzen jener beinahe 16'000 Urkunden und Akten aus der Zeit
zwischen 1301 und 1500 im Vordergrund. Auch wenn er die der Datenbank zugrunde liegenden

Überlegungen gut präsentiert, erweckt sein Text eher den Anschein einer Betriebsanleitung

als jenen einer beispielhaften Dokumentation des Anwendemutzens.
Ähnliches gilt für den Beitrag von Suse Baeriswyl-Andresen. Sie stellt anhand des Re-

pertorium Academicum Germanicum (RAG) vor, wie Netzwerke akademisch Gebildeter
erfasst und genutzt werden können, die im spätmittelalterlichen Reich in Kirche, an Höfen
und in Städten tätig waren. Die Datenbank umfasst rund 35'000 Biogramme. Die
prosopographischen Daten dienen dazu, Verwandtschaften, Netzwerke und Aktionsräume von
Gelehrten und Gelehrtengruppen zu dokumentieren. Dabei wird die Verbreitung und
Etablierung gelehrten Wissens mittels der Datenbank personell fassbar.

Quellenstrukturen und Forschungsinteresse gemeinsam aufzuzeigen, dies gelingt
Andreas Rehberg mit der Vorstellung des Repertorium Germanicum (RG). Das Projekt des
Deutschen Historischen Instituts (DHI) in Rom greift auf über 5'000 Bände publizierter
päpstlicher Supplikenregister, Kanzleiregister und Kammerregister zurück. Diese umfassen

regestenartig die Prosopographie deutschsprachiger Kleriker des späten Mittelalters.
Der Autor versteht es, dem Leser den Aufbau und Erkenntniswert des Werkes eingängig
zu erläutern. Dies zeigt er eingängig an einem konkreten Beispiel, wobei Nutzen und Grenzen

des RG ausgelotet werden. In einem zweiten Teil stellt Rehberg jene kurialen
Quellengattungen vor, die dem Repertorium Poenitentiarie Germanicum (RPG) zu Grunde
liegen. Die Pönitentiarregister in rund 150 Bänden (1410-1559) umfassen die Akten des

päpstlichen Gerichtshofes für eherechtliche Fragen, Gnadenerweise, Weihedispense, freie
Wahl des Beichtvaters und Lossprechungen aller Art. Femer betont Rehberg die Bedeutung

der päpstlichen Weiheregister, die Notariatsprotokolle der römischen Notare, die
Bruderschaftsbücher etc. als spezifisch römische Quellentypen.

Die folgenden Beiträge befassen sich mit der städtischen Gesellschaft in ihrer Interaktion

mit Klerus und kirchlichen Institutionen. Karl Borchardt zeichnet die Sozialgeschichte
des Johanniterordens in oberdeutschen Städten nach. In einer ersten Phase bis etwa 1250
stützte sich der Orden in Deutschland vor allem auf Priesterbrüder. Danach stellte er in
seiner Zusammensetzung aus Adel und städtischen Führungsschichten einen Spiegel der
Machteliten dar. Ab der Mitte des 14. Jahrhunderts wurden weniger neue Brüder
aufgenommen, der Orden verschluss sich zunehmend stadtbürgerlichen Schichten und verlor
damit in den Städten an sozialer Aktzeptanz und Einfluss.

«Klerus in Koblenz» von Martina Knichel belegt exemplarisch, wie städtische Patrizier

als Kanoniker an den Stiftskirchen ihren Einfluss auf die Stadtämter geltend machten.
Wie sich dieser Einfluss auf die «fabrica ecclesiae» auswirkte, zeigt Arnd Reitemeier an-

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 315

hand von Amt und Aktionsradius städtischer Kirchenmeister. Die eingängige Beschreibung

von Robert Gramsch zum «Lüneburger Prälatenkrieg» (1446-1462) beleuchtet die
Netzwerke von Rat und Klerus und ihre Erfolgsaussichten im Streit um die städtische
Besteuerung kirchlicher Einkünfte.

Sabine von Heusinger befasst sich mit den Handwerksbruderschaften in Strassburg.
Deren Zweck bestand einerseits in der «memoria» der Mitglieder, andererseits bildeten sie
eine frühe Form sozialer Vorsorge mittels Spitalgeldern oder Darlehen. Die Satzungen der
Bruderschaften bezweckten eine Kontrolle der Mitglieder und ihre Integration in die städtische

Gemeinschaft, bis hin zur internen Rechtssprechung. Eine zentrale Funktion erfüllten
sie während Prozessionen in der Stadt, die von Kirche oder Rat veranlasst werden konnten.
Anhand der Stationen der Bittprozession für Regen im Juni 1438 entwirft die Autorin eine
situative Sakraltopographie der Stadt.

Die «Orte politischer Kommunikation im spätmittelalterlichen Breslau» stehen im
Fokus von Andreas Rüther. Er definiert die Orte politischer Meinungsbildung funktional.
Dazu zählen die Trinkstuben der Gilden mit ihren «festen Formen der Geselligkeit» oder
die Besetzung der Kirchenpfründen nach politisch austarierten Kriterien. Am Beispiel der
«Hussitenlürcht» zeigt er anschliessend, welch entscheidende Funktion die Kirchen und
ihr Personal in der politischen Information der zünftisch organisierten Gesellschaft
innehatten.

Letha Böhringer nutzt eine prosopographische Datenbank, um Kölner Beginen und
ihre Familen sozial einzuordnen. Anhand der Einträge in Schreinsbüchern und Stadtrechnungen

weist sie in hoher argumentativer Klarheit nach, welche Stellung Beginen in der
städtischen Gesellschaft hatten und dass sie ihren Stand innerhalb der gewählten Lebensform

meistens beibehielten.
Abschliessend betrachtet Rita Vollmer anhand des Werkes des Predigers Johannes

Geiler von Kaysersberg (1445-1510) die Unterschichten in Strassburg. Der ausführliche
Artikel demonstriert den differenzierten Armutsbegriff des Münsterpredigers und diskutiert

sein polit-theologisches System.
Die Zusammenfassung der Tagungsergebnisse von Rolf Kiessling schlägt den Bogen

zur Einleitung, die sich beide mehr auf die Tagung als auf die Publikation der Beiträge
beziehen. So wie es für die Herausgeberinnen eine Herkulesaufgabe war, methodische und
inhaltliche Beiträge sinnstiftend zu vereinen, so bedauerlich ist es, dass der Leserschaft in
diesem Band fünf der Tagungsbeiträge vorenthalten werden. Auch wenn zwischen
Tagung und Drucklegung einige Zeit verstrichen ist, blieben die Ergebnisse nicht ohne
gebührende Resonanz. Die konsequente Anwendung eines prosopographischen Ansatzes
stellt einen Zugewinn für Städteforschung, Landes-, Sozial- und Kirchengeschichte dar.

Freiburg/Schweiz Heinrich Speich

Marie-Hélène Froeschlé-Chopard, Dieu pour tous et Dieu pour soi. Histoire des
confréries et de leurs images à l'époque moderne. Paris, L'Harmattan, 2006, 401 S., Abb.

Nicht der etwas enigmatische Haupt-, sondern bloss der Untertitel sagt aus, was hinter
diesem Buch steckt: Eine kumulative Geschichte der Bruderschaften in der Frühneuzeit.
Es ist die abschliessende Synthese eines Lebenswerks, das sich auf den Spuren der grossen

Anreger Gabriel Le Bras und Alphonse Dupront rand vierzig Jahre lang der
Erforschung dieses Themas, insbesondere am Beispiel der Provence, widmete. Zusätzlich hat

Froeschlé-Chopard aber auch den grossen Reichtum der französischen Regionaluntersuchungen

zur Religionsgeschichte allgemein ausgewertet und in ihre Darstellung eingebaut.

Damit ist entstanden, was sich heutzutage viele wünschen, ein sogenanntes
Standardwerk.

SZRKG, 103(2009)



316 Rezensionen - Comptes rendus

Die Autorin führt uns nach einem Rückblick auf die mittelalterlichen Grundlagen die
Geschichte der französischen Bruderschaften von der beginnenden Gegenreformation bis
an die Schwelle der Revolution vor. Es ist spannend, anhand ihrer Ausführungen das Auf
und Ab dieser einflussreichen religiösen Körperschaften durch drei Jahrhunderte zu
verfolgen. Die tridentinischen Kirchenreform forderte einen Wandel der traditionellen
Bruderschaften, den man mit der Kurzformel «Weniger Geselligkeit und mehr Frömmigkeit»
umschreiben könnte, der aber niemals vollständig durchdrang. Noch lange hielten sich in

einigen Gegenden die alten Bräuche. Konkurrenz kam mit den neuen Bruderschaften,
insbesondere diejenigen des Altarssakraments und des Rosenkranzes, sowie die jesuitischen
Kongregationen. Diese waren stärker vom Klerus dirigiert und mehr auf individuelle
Frömmigkeitsübungen angelegt. Bis ins 18. Jahrhundert hinein war ihre Ausbreitung eine

Erfolgsgeschichte, die Froeschlé-Chopard auch mit harten Zahlen belegt. Eine letzte Welle
mit Neugründungen von Bruderschaften gab es nach 1690 mit denjenigen zum neuen Kult
des Herzens Jesu, und in dessen Fussstapfen auch des Herzens Maria. Dann, deutlich
sichtbar seit der Mitte des 18. Jahrhunderts, folgte die grosse Krise. Die Eliten zogen sich,
aus materiellen wie ideellen Gründen, von den Bruderschaften zurück; sie wurden zu einer
Angelegenheit der minderen Klassen und der Frauen. Gerade die neuen Herz-Bruderschaften

belegen die Feminisierungsthese eindrücklich. Erbittert bekämpft wurden diese

von den Jansenisten, bis schliesslich die aufklärerische Kritik die Bruderschaften generell
als unnütz, ja schädlich bewertete. In gewissem Sinne waren die Bruderschaften ein Opfer
ihres eigenen Erfolgs: Der zunehmende, bei den Herz-Bruderschaften noch betontere

Frömmigkeitsindivdualismus ging an die Substanz des Gemeinschaftlichen. An Quellen
hat die Autorin selbstverständlich die Statuten und die Andachtsliteratur befragt. Daneben

bringt sie aber auch (eine Stärke der französischen Geschichtsschreibung) sehr viel
statistisches Material, zum Teil graphisch und kartographisch dargestellt. Insbesondere wurden
die von der französischen Forschung seit einiger Zeit erschlossenen römischen Ablaß-
breven, eine nach Zehntausenden zählende serielle Quelle, ausgewertet. Ein besonderes

Anliegen der Verfasserin ist femer, die bildlichen Quellen, denen sie zeitlebens mit grossem

Spürsinn nachgegangen ist, zum Sprechen zu bringen. So findet der Leser in ihrem
Buch als angenehme Beigabe auch sehr viele kommentierte Illustrationen, die einen
anderen, sonst eher unüblichen Zugang zum Thema Bruderschaften anbieten.

Im Titel steht nicht, dass sich Froeschlé-Chopards Untersuchung geographisch auf
Frankreich beschränkt. Nur am Rande, etwa bei der Auswertung der römischen Ablassbre-

ven, greift die Autorin über diesen Raum hinaus. Das mindert ihre Leistung keineswegs,
wirft aber natürlich die Frage auf, ob sich ihre Feststellungen europaweit generalisieren
lassen. Ich würde dies eher verneinen. Insgesamt scheint mir auch die Geschichte der französischen

Bruderschaften doch klar ein Spiegel jenes spezifisch «klassizistischen» Katholizismus

zu sein, mit dem sich Frankreich vom barocken Modell abhebt. Um die Frage besser
beantworten zu können, hätte die Verfasserin vielleicht die vorhandenen regionalen
Unterschiede noch etwas stärker hervorheben können. Mindestens in «Kernfrankreich» war die
Reform der Bruderschaften recht erfolgreich, währenddem sich in Italien und auf der
iberischen Halbinsel die älteren Organisationsformen weit besser hielten. Die neuen
Herz-Bruderschaften waren ebenfalls im 18. Jahrhundert weitgehend auf Frankreich beschränkt, mehr
als die Hälfte der Ablassbreven ging in dieses Land. Allgemeine Verbreitung fanden der Kult
der Herzen Jesu und Maria erst im 19. Jahrhundert, was wiederum ein schönes Beispiel ist,
wie Frankreich auch hier der allgemeinen religiösen Entwicklung voranging. Die wenigen
vorliegenden Untersuchungen zum Bruderschaftswesen im deutschen Raum deuten ebenfalls

auf Unterschiede zu Frankreich hin. Sie haben nur ganz am Rande auf die schon seit
1980 erscheinenden vielen Publikationen Froeschlé-Chopards konkreten Bezug genommen.
Sie hätten davon entschieden profitieren können.

Bern/Ursellen Peter Hersche

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 317

Rita Voltmer, Wie der Wächter auf dem Turm. Ein Prediger und seine Stadt. Johannes
Geiler von Kaysersberg (1445-1510) und Strassburg (=Beiträge zur Landes- und
Kulturgeschichte, Bd. 4), Trier, Porta Alba Verlag. 2005. 1097 S., Abb.

Bei dem vorliegenden umfangreichen Buch handelt es sich um eine Dissertation, die im
März 1998 im Fachbereich III der Universität Trier (Prof. Dr. Franz Irsigler) angenommen

wurde, deren Drucklegung sich aber wohl nicht zuletzt wegen ihres Umfangs bis 2005

verzögert hat. Die Autorin. Rita Voltmer. hat sich inzwischen vor allem als Hexenforscherin

mit Schwergewicht Frühe Neuzeit einen Namen gemacht, doch liegen ihre Anfange
offensichtlich im Spätmittelalter, und zwar bei einem der berühmtesten spätmittelalterlichen

Prediger, Johannes Geiler von Kaysersberg (1445-1510), dem ersten Inhaber der 1478

gegründeten Prädikatur am Strassburger Münster. In dieser Eigenschaft hat er in den 32
Jahren bis zu seinem Tod ein umfangreiches Predigtkorpus geschaffen, das zumindest
zum Teil in Frühdrucken überliefert ist. Die Autorin übernimmt es, aufgrund dieses Korpus'

Geilers Auffassung von seinem Amt, sein Verhältnis zu «seiner» Stadt Strassburg
und schliesslich das Reformkonzept, das er für diese entwarf, zu schildern (39). Für Geiler
waren Amt und Person des Predigers untrennbar verbunden, und er verstand sich selber
als Wächter auf dem Turm, «der die Stadt, d. h. die christliche Gemeinschaft vor
Gefahren zu beschützen hatte» (197). In der Fastenzeit predigte er nicht nur täglich, sondern
hielt sich auch streng an das Fasten, so dass seine Freunde nicht selten um seine
Gesundheit fürchteten (735-736) Dieses Amtsethos als Prediger führte bei ihm zu einem
ausgeprägten Wahrheitsfanatismus, und die nahezu unangreifbare Stellung des Münster-
prädikanten erlaubte es ihm, Konflikte von der Kanzel auszutragen (225, 227). Er sah die
Stadt als corpus mysticum, als christliche Gemeinschaft aus «gaistlich und weltlich
menschen» (251, 260). Zwischen Geistlichen und Laien verlief indessen eine unüberschreit-
bare Trennlinie, ähnlich wie zwischen Chor und Schiff einer Kirche; kein Laie und schon

gar keine Frau durfte den Chorraum betreten (262-263). Dabei kam der Priesterschaft
eine unbedingte Aufsichtsrolle und Vorrangstellung vor den Laien zu, was nicht aus-
schloss, dass auch die erste für Geiler äusserst reformbedürftig war. Er hielt die
«Pfaffenfeindlichkeit» seiner Zeit für verdient, erlaubte aber nicht, dass die Laien in die libertas
ecclesie eingriffen (262-268). Die Reform des Klerus hatte durch diesen selber zu erfolgen,

nicht durch die Stadtregierung (436). Geiler war auch gegen die Pfründenkumulation
in gleicher Hand, meinte aber, dass gute Geistliche doch mehrere Pfründen besitzen dürfen

sollten (438) Da der Prediger aber beim Klerus mit seinen Reformabsichten nicht
weiterkam, versuchte er, «strikte asketische, dem observanten Mönchtum entlehnte Ideale in
die Welt der Laien zu übertragen und für eine bessere christlich-moralische Erziehung zu

sorgen» (440). Er strebte eine Theologisierung der Stadt an, eine Art Theokratie, ähnlich
wie fast zeitgleich mit ihm der Dominikaner Girolamo Savonarola (1452-1498) in
Florenz. Geiler stellte sogenannte Missbrauchskataloge auf, indem er z. B. verlangte, dass
den zum Tod Verurteilten das Sakrament nicht mehr gereicht werden oder dass die Wahl
eines Kinderbischofs, der vom Nikolaustag bis zum Oktavtag der Unschuldigen Kinder
«regierte», unterdrückt werden sollte (443^145). In Geilers Augen waren es solche Dinge,
die den Zorn Gottes herausforderten, der sich z. B. in der neu auftretenden Krankheit der
Syphilis äusserte (454). Letztlich scheiterte Geiler indessen auch mit der Reform der
Laien, denn der städtische Rat Hess sich von ihm nicht in die Karten schauen und
unterstützte den Prädikanten nur dort, wo es zu seiner eigenen Stärkung beitrug (460-461). Als
Geiler am 10. März 1510 im Alter von fast 65 Jahren starb, gab es Bestrebungen zu seiner
Heiligsprechung, die aber durch die Reformation unterbrochen wurden (735-736)). Sein
stark dualistisches Gesellschaftsmodell war zugleich ein statisches; nichts war ihm so
zuwider wie Aufstieg, sei es durch die Kumulierung von Ämter oder Konnubium, und seine

SZRKG, 103(2009)



318 Rezensionen - Comptes rendus

Stadt war eine «Stadt ohne Frauen», denn diese hatten entweder hinter Klostermauern
oder im Haus zu leben (741f). Alles in allem ein sehr reiches, dicht belegtes Werk, das
sich notwendigerweise hie und da wiederholt, aber trotzdem flüssig liest.

Freiburg/Schweiz Kathrin Utz Tremp

Tamar Herzig, Savonarola 's Women. Visions and Reform in Renaissance Italy,
Chicago/London, The University of Chicago Press, 2008, XVI+333 S., 111. und Karten.

Beim vorliegenden Band handelt es sich - entgegen den Erwartungen, die sein Titel
vielleicht wecken könnte - um keine «histoire scandaleuse». Vielmehr geht es bei «Savonaro-
las Frauen» um das Nachleben des am 23. Mai 1498 in Florenz zusammen mit zwei seiner
Mitbrüder gehenkten und daraufhin verbrannten dominikanischen Reformpredigers und
Volkstribunen Girolamo Savonarola, dessen schwieriges Andenken noch Jahrzehnte nach
seinem Ableben zu hitzigen Kontroversen führte. Zur Anhängerschaft Savonarolas gehörten

namentlich eine Reihe von sogenannten «sante vive», heilsmässig lebenden Frauen,
die im konkreten Fall meist dem Dritten Orden der Dominikaner angehörten - die Mailänderin

Arcangela Panigarola war als Augustinerin eine die Regel bestätigende Ausnahme -
und durch ihre visionären Erlebnisse zur Verbreitung savonarolischen Gedankengutes
beitrugen. So bekräftigten sie verschiedentlich den Heiligenstatus von Savonarola, kurz
nachdem jener wegen Ungehorsams gegenüber der Ordensleitung und dem Papst sowie
wegen falschen Prophetentums hingerichtet worden war; dazu äusserten sie Kritik an der
Weltlichkeit des herrschenden Borgia-Papstes Alexanders VI. und des Klerus, womit sie
zentrale Elemente von Savonarolas Reformdiskurs aufgriffen. Auf ihre ureigenste Art waren
sie so auf einer kirchenpolitischen Bühne zu hören, die Frauen sonst verwehrt blieb.

Fra Girolamo selbst hatte sich weiblicher Mystik gegenüber stets höchst misstrauisch
gezeigt, was die Verfasserin zur Formulierung des hübschen Paradoxes veranlasst, der
tote Savonarola habe sich mit seinem wiederholten postumen Erscheinen der übernatürlichen

Seite der weiblichen Spiritualität gegenüber viel empfänglicher gezeigt, als es der
lebende, historisch greifbare Savonarola je getan hätte (190). In dessen Nachfolge suchten
denn auch die Florentiner Anhänger des streitbaren Predigers das Aufkommen unabhängig

gesonnener weiblicher Mystikerinnen («independent-minded female mystics») zu
unterbinden, während dasselbe Phänomen weiter nördlich z. T. geradezu gepflegt wurde.
Ein savonarolisch eingestellter Fürst wie Ercole I. d'Esté hielt in Ferrara seine schützende
Hand über Lucia Brocadelli; andere «Prophetinnen» genossen die Unterstützung ihres - in
der «Savonarola-Frage» im übrigen tief gespaltenen - dominikanischen Umfeldes. Überhaupt

zeigt Tamar Herzigs überaus lesenswertes Buch, das auf der Auswertung einer
Vielzahl ungedruckter Quellen basiert, in welchem Masse die hier porträtierten weiblichen

Stimmen eines geneigten männlichen Milieus bedurften, um Gehör zu finden, sei
dies in der Person eines fürstlichen Gönners, sei es in Form engagierter Beichtväter,
Korrespondenten und Hagiographen. Als betrüblicher Beleg für diese Erkenntnis dient das
Schicksal der bereits erwähnten Lucia Brocadelli, die nach dem Ableben ihres Protektors
im Januar 1505 in eine Jahrzehnte andauernde Isolation verfiel, bis mit Ercole IL, dem
Enkel Ercoles L, 1534 wiederum ein Parteigänger Savonarolas die Regierung Ferraras
erlangte.

Zu den grössten Qualitäten von Tamar Herzigs aus einer Dissertation hervorgegangenen
Studie gehört die Einbettung der savonarolischen «sante vive» und ihrer Geschichte

in diejenige der pro- bzw. antisavonarolischen Kontroversen an der Schwelle des Mittelalters

zur Frühen Neuzeit und damit in die politische Geschichte der italienischen Halbinsel.

Damit wird auch deutlich, dass es sich bei den beschriebenen Geschehnissen nicht
um ein Kapitel einer isoliert zu betrachtenden «Frauengeschichte» handelt, sondern um

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 319

einen integralen Bestandteil der allgemeinen kirchlichen und politischen Historie. Dass
dieser Abschnitt heute vergleichsweise wenig bekannt ist, liegt an einem weiteren Paradox:

Bei ihrem Versuch, Fra Girolamo in der nachtridentinischen Zeit zu rehabilitieren,
begegneten dessen späte Anhänger den «lebenden Heiligen» des frühen 16. Jahrhunderts
zwar mit grösster Sympathie; da sie aber bestrebt waren, alle subversiv erscheinenden
Elemente aus den savonarolischen Quellen zu tilgen, bearbeiteten sie auch die
Lebensbeschreibungen dieser Frauen in dem nämlichen Sinne und löschten damit gerade ihre
Besonderheit.

Wie facettenreich das Thema ist, hat Tamar Herzig bereits in einem vorab publizierten
Aufsatz gezeigt. Unter den Anhängern der «sante vive» findet sich kein geringerer als der
Dominikaner Heinrich Kramer, Autor des berüchtigten «Hexenhammers» (1486/87), der
zwar nicht als Förderer der weiblichen Spiritualität in Erscheinung getreten ist..., der aber
die - katholischen — «lebenden Heiligen» in seiner Polemik gegen die böhmischen
Ketzer ins Spiel brachte. Wie körperlich der Kontakt Kramers zu Lucia Brocadelli war,
lässt sich daran ermessen, dass er ihre Stigmata nach eigenem Bekunden anlässlich der von
ihm am 2. März 1500 selbst veranlassten Untersuchung nicht nur sah, sondern auch küsste
(Tamar Herzig, «Witches, Saints, and Heretics. Heinrich Kramer's Ties with Italian
Women Mystics», in: Magic. Ritual, and Witchcraft 1/1 [2006], 24-55). Damit legt Tamar
Herzig, gleichsam als «Nebenprodukt» ihrer Beschäftigung mit den «lebenden Heiligen»,
einen gewichtigen Baustein einer noch zu schreibenden Biographie des Inquisitors und
Dämonologen Kramer frei, dessen «Nach-Malleus-Jahre» noch beträchtliche Forschungslücken

aufweisen.
Wenn wir überhaupt Kritik an Herzigs Arbeit formulieren wollen, so hat sie die Form

von Desideraten. Diese betreffen zwei Aspekte, die in «Savonarola's Women» zwar
angesprochen werden, über die man indes mehr wissen möchte: Zum einen geht es um die

Aussage, die «Frauen Savonarolas» seien Teil eines umfassenderen Phänomens, nämlich
des Aufkommens von heilsmässig lebenden Frauen in Norditalien im späten 15. und frühen

16. Jahrhundert (192). Zum anderen entzündet sich die Neugier an kursorischen
Angaben über das Auftreten von antisavonarolischen Visionärinnen (22-23, 150). Alles in
allem aber ist Tamar Herzigs Studie jedoch ungemein anregend und nicht zuletzt spannend

zu lesen.

Solothurn Georg Modestin

Peter Walter, «Reformationsgeschichtliche Studien und Texte». Vergangenheit und
Zukunft einer wissenschaftlichen Reihe (=KLK Heft 68), Münster, Aschendorff Verlag,
2008, 80 S.

Der Bonner Privatdozent Joseph Greving (1868-1919) schuf im Jahre 1906 eine
Publikationsreihe von hohem wissenschaftlichem Wert, die die Jahrhundertmarke erfolgreich hinter

sich gebracht hat. Greving hat diese Reihe nach Zureden von Sebastian Merkle auf
eigenen Antrieb geschaffen. Georg von Hertling (1843-1919), der Gründungspräsident
der Görres-Gesellschaft, gewann Greving für die Erforschung der Reformationsgeschichte.
An die Aufgabe, eine katholische Luther-Biographie zu schreiben, traute sich Greving
nicht unmittelbar heran. Die Beschäftigung mit dessen Gegner Johannes Eck sollte hierzu
den Weg bahnen. Greving kam jedoch nicht mehr in die Lage, da in der Zwischenzeit der
Dominikaner Denifle und der Jesuit Hartmann Grisar -je aus unterschiedlicher Perspektive

- eine solche Arbeit verfasst hatten.
Grevings Idee der Schaffung einer wissenschaftlichen Reihe war ein voller Erfolg

beschieden. Er bekam mehr Texte angeboten als er drucken konnte. Die Hoffnung auf einen
Lehrstuhl an einer Universität ging jedoch lang nicht in Erfüllung. Erst 1909 erfüllte sich

SZRKG, 103(2009)



320 Rezensionen - Comptes rendus

Grevings Lebenswunsch, als er auf den Lehrstuhl von Münster berufen wurde. 1917
vertauschte er ihn mit einem Lehrstuhl in Bonn. Ab dem gleichen Jahr unterstützte die
Gesellschaft die Herausgabe des Corpus Catholicoram Grevings Reihe. 1919 starb der gerade

Fünfzigjährige an einem tödlichen Herzschlag.
Aus Grevings Wirken sind insgesamt vier wissenschaftliche Reihen hervorgegangen:
l.Die Reihe «Reformationsgeschichtliche Studien und Texte» (RST) erschien 1906

mit Grevings Arbeit über «Johannes Eck als junger Gelehrter». Sie erscheint bis
heute und umfasst 152 Publikationen und 6 Supplementsbände.

2. Greving beabsichtigte, dem seit 1834 bestehenden Corpus Reformatorum ein Corpus

Catholicoram an die Seite zu stellen. 1919 erschien der erste Band der Reihe
mit einer Arbeit von Greving über Johannes Eck. Bis 2007 sind insgesamt 48 Bände
erschienen.

3.Eine dritte Reihe erschien erst nach seinem Tode im Jahre 1927 unter dem Titel
«Katholisches Leben und Kirchenreform (bis 1966: Kämpfen) im Zeitalter der
Glaubensspaltung» (KLK). Sie umfasst bis heute 67 Publikationen.

4.Seit 1900 erschien die Reihe «Vorreformationsgeschichtliche Forschungen», die
insgesamt 17 Arbeiten und 1 Supplementsband bis 1967 veröffentlichte. Die Reihe
existiert heute nicht mehr.

Nach dem plötzlichen Tode von Joseph Greving führte sein Stellvertreter Stephan Ehse

ein Jahr die Geschäfte. 1920 wurde er vom Altkirchenhistoriker und Byzantinisten Albert
Ehrhard (1862-1940) abgelöst, dem Nachfolger Grevings auf dessen Bonner Lehrstuhl.
1934 übersiedelte Ehrhard nach Kehl in die Nähe seiner elsässischen Heimat und gab
zugleich den Vorsitz ab. Ihm folgte der Bonner Mediävist Wilhelm Neuss (1880-1965). Er
hatte die überaus schwierige Aufgabe, das Corpus Catholicoram durch die Zeit des Dritten

Reiches und des Zweiten Weltkrieges zu führen. Sein Nachfolger, sowohl auf dem
Bonner kirchengeschichtlichen Lehrstuhl (1949) als auch im Vorsitz der Gesellschaft
(1954) wurde der Geschichtsschreiber des Konzils von Trient, Hubert Jedin (1900-1980).
Auf ihn folgte 1966 August Franzen (1912-1972), der seit 1941 einer der eifrigsten
Autoren in der Reihe des Corpus Catholicoram war. Franzens Nachfolger wurde 1972 der
Münsteraner Reformationshistoriker Erwin Iserloh. 1989 übernahm Klaus Ganzer (*1932)
die Leitung der Gesellschaft. Zuerst war er an der Theologischen Fakultät in Trier tätig
gewesen, später an der Julius-Maximilians-Universität in Würzburg. Nach zehn Jahren

übergab er 1999 den Vorsitz an seinen Schüler Herbert Smolinski (* 1940). Dieser war
anfänglich in Bochum tätig, danach bis zu seinem Ruhestand 2005 an der Albert-Lud-
wigs-Universität in Freiburg i.Br. Seit 2004 führt Peter Walter von der gleichen Universität

den Vorsitz.
Flaggschiff der Gesellschaft ist die mittlerweile auf 48 Bände angewachsene Reihe

«Corpus Catholicoram», die vor allem Werke katholischer Schriftsteller im Zeitalter der
Glaubensspaltung herausgab (Eck, Cochlaeus, Contarini, Thomas Murner, Johannes Fabri
etc.). Die «kleine» Reihe «Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der
Glaubensspaltung» (KLK) erscheint seit 1927 als Vereinsschrift. Sie greift auch über das
Territorium des Hl. Römischen Reiches hinaus und behandelt einschlägige Themen aus

Ungarn, Skandinavien, England und Italien. Oskar Vasella hat 1958 darin seine Studie «Reform

und Reformation in der Schweiz» (KLK 16) veröffentlicht. Die «Vorreformations-
geschichtlichen Forschungen», die seit 1900 erschienen und insgesamt 17 Bände und 1

Supplementsband veröffentlichten, endeten 1976 und gelten als erloschen. Die
«Reformationsgeschichtlichen Studien und Texte» (RST) haben seit 1906 die grosse Zahl von 152

Publikationen erreicht. In den ersten Jahren erfolgten vorwiegend Editionen von Briefen
und Briefwechseln, Pfarrbüchern und kirchenpolitischen Schriften. In den letzten Jahren
erschienen vorwiegend Monographien und einzelne Sammelbände, die die Ergebnisse von
Tagungen präsentieren, an denen die Gesellschaft beteiligt war.

SZRKG. 103 (2009)



Rezensionen - Comptes rendus 321

Der Same, den Joseph Greving 1906 ausgesät hat, ist aufgegangen. Die RST hat sich
als Sammelbecken für Arbeiten erwiesen, die die Entwicklungen im Katholizismus des

16. und 17. Jahrhunderts behandeln, ohne aber konfessionalistisch verengt zu erscheinen.
Das Corpus Catholicoram ist nicht als Konkurrenz, sondern als Ergänzung zum Corpus
Reformatorum gedacht und soll zum Gespräch zwischen den Konfessionen beitragen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Rudolf Leeb/Susanne Claudine Pils/Thomas Winkelbauer (Hg.). Staatsmacht und
Seelenheil. Gegenreformation und Geheimprotestantismus in der Habsburgermonarchie
(=Veröffentlichungen des Instituts fur Österreichische Geschichtsforschung 47), Wien,
Oldenburg, 2007, 420 S.

Das lesenswerte sowie informative Vorwort der Herausgeberinnen rechtfertigt den heute
eher umstrittenen historischen Begriff der «Gegenreformation» mit den speziellen
Umständen in den österreichischen Ländern der (frühen) Neuzeit: «Die Beibehaltung des

Begriffs hat ihren sachlichen Grund darin, dass in den österreichischen Ländern die
politisch-gewaltsame Zerstörung und Beseitigung des bereits über Generationen existierenden
evangelischen Kirchenwesens zeitlich vorausging und erst danach die (innerkirchliche
Nacharbeit) folgte, während der die katholische Reform auf der Ebene der Untertanen erst

wirklich Wurzeln schlagen konnte.» (8)
Wichtigen Ereignissen und zentralen Linien im gegenreformatorischen Prozess geht

der vorliegende Band unter dem einprägsamen Titel «Staatsmacht und Seelenheil» nach.
Er tut dies in acht Abschnitten, die grösstenteils über Kommentare am Schluss eine Art
rückblickende Integration erfahren. Dies ist m.E. eine ausgeprägte Stärke des Bandes, auch
im Vergleich zu vielen anderen disparaten Sammelbänden, denn so werden thematische
Achsen repetitiv zusammengehalten und erfahren Vertiefung. Daneben wird auch das

Symposium von 2004, das im Wiener Stadt- und Landesarchiv abgehalten wurde und mit
seinen Beiträgen die Grundlage des vorliegenden Bandes liefert, in seiner von mir vermuteten

Lebendigkeit und im wissenschaftlichen Austausch festgehalten.
So möchte diese Rezension von den besagten Kommentaren ausgehen, auch weil es

viel zu weitläufig wäre, auf all die einzelnen Artikel der über 400 Seiten einzugehen. Gleich
zu Beginn findet sich eine Einführung in den Forschungsstand und die verwendete
Terminologie, den Robert Bireley mit einem Kommentar versieht: Das politisch-religiöse
Programm der Gegenreformation fasst er im Rahmen eines «Frühmodernen Katholizismus»
(O'Malley) folgendermassen zusammen: «Äußere Observanz war besser als keine Observanz,

und auf Dauer führen äußere Übungen zu den betreffenden inneren Haltungen. Das

war ein Grundsatz katholischer Psychologie.» (40) Der Jesuit und Historiker der Loyola
University Chicago meint, dass sich die damit einhergehende «enge Verbindung zwischen
Staat und Kirche [...] auf lange Sicht nicht positiv für die Kirche ausgewirkt hat; sie hat
sicher zum Antiklerikalismus des 19. Jahrhunderts in der Habsburgermonarchie und
darüber hinaus beigetragen.» (42) Ob die kommentierende Zusammenschau von Karl Vo-
celka in diesem Band dafür ein Beleg ist, kann ich nicht beurteilen - ich werde noch
darauf zurückkommen.

Der Kommentar von Istvân György Tóth, der 2005 verstorben ist, beschliesst den 2.

Block, der (eher unspezifisch) mit «Kommunikation der Gegenreformation» betitelt ist. Er
zeichnet die Effektivität und Professionalität des frühmodernen Staates im Vergleich zum
Mittelalter nach, geht auf das Nuntiaturwesen im Habsburgerreich ein - hier liessen sich
wohl auch Parallelen zur «Reformnuntiatur» in Luzern (seit 1586) ziehen - und verweist
auf die kulturelle Enge der Gegenreformation, die sich auch in der Zerstörung von Bildern
und Büchern äusserte. Tóth schreibt: «Wir kennen die detaillierten Instruktionen der

SZRKG, 103(2009)



322 Rezensionen - Comptes rendus

päpstlichen Visitatoren, sie sollten die Bücher der Ketzer einsammeln und beschlagnahmen.

Es ist m.E. sehr charakteristisch für die zwei Seiten der Gegenreformation - Seelenheil

und Staatsgewalt -, dass den Instruktionen nach nicht alle beschlagnahmten Exemplare

vernichtet werden mussten. Je ein Exemplar dieser gefährlichen Werke der Ketzer
mussten die Visitatoren nach Rom schicken, pro refutatione, (zur Widerlegung). Man
erkennt in diesen Instruktionen die typische Mentalität der Gegenreformation. Wenn ihn die

Jesuitenprofessoren im Collegium Romanum, an der Jesuitenuniversität in Rom, einmal
offiziell widerlegt hatten, dann war ein Text tot, dann musste der Feind mit einem anderen
Text kommen. Deswegen mussten die Missionare je ein Buch nach Rom schicken, die
anderen aber waren zu verbrennen. An einer eventuellen kulturellen Bedeutung der Werke
des Gegners waren weder Katholiken noch Protestanten interessiert.» (71) Tóth weist
jedoch auch auf die «Überschätzung» der Jesuiten hin, der sie selbst Vorschub geleistet
haben und die bis heute nachwirkt, wenn Forscherinnen sich eher mit Jesuitica denn mit
Angelegenheiten der Kapuziner oder Piaristen dieser Zeit beschäftigen.

Den dritten Block beschliesst. wie schon kurz angedeutet, der damalige Vorsitzende
des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung, Karl Vocelka. Sein Kommentar
zum Abschnitt «Frömmigkeitsformen und Wunderglaube» beginnt mit einer grundlegenden

Bemerkung in Fragen des «Vorverständnisses»: «Im Zentrum aller Manifestationen
katholischer Frömmigkeit standen und stehen Glaubensvorstellungen, die Wunderbares
und Übernatürliches voraussetzen und einbeziehen, ohne deren stillschweigende Akzeptanz

- was nicht nur Protestanten [...], sondern auch besonders Menschen wie mir, die
sich als Atheisten bekennen, schwer fällt - ein Verständnis für die Phänomene, die sich in
den Quellen manifestieren, nicht möglich ist.» (134; Hervorhebung DN) Ein wenig später
spricht er von der «Geldgier einzelner Geistlicher», von «Frömmigkeitsformen», die
«nicht autonom und eruptiv», sondern «gelenkt, gesteuert und geleitet» waren (und sind?)

- dasselbe gilt für Vocelka für die Wallfahrtsorte. Dies mag stimmen, in Geschichte und

Gegenwart, wenn es m.E. auch nicht die ganze Komplexität religiös-kultureller
Phänomene zu umschreiben vermag. Aber mit dem Satz «Auch in der gesamten theologischen

Tradition der katholischen Kirche spielte und spielt der Glaube an Wunder eine
hervorragende Rolle, auch heute noch gehören zu jeder Seligsprechung (erwiesene Wunder),
wie der Fall der Krampfadem einer Nonne in Südamerika bei der kürzlich erfolgten
Seligsprechung Kaiser Karls zeigte.» (136; Hervorhebung DN), mit dieser Aussage also ver-
lässt der renommierte Autor in bestimmter Weise den Boden der historischen Forschung.
Abgesehen davon, dass nach katholischer Lehre nicht zu jeder Seligsprechung ein erwiesenes

Wunder gehört - siehe dazu das jüngst als Martyrium anerkannte Handeln des

Kriegsdienstverweigerers Jägerstätter 1943 -, stellt sich die Frage, ob eine solche Skizze
dem Katholizismus gerecht wird, wie dem Phänomen und dem Ansprach der Religion(en)
überhaupt. Hier darf man religionspolitisch schon gespannt sein, wie in Österreich, das

neuesten religionssoziologischen Erhebungen zufolge einen hohen (und immer höheren)
Anteil «überzeugter» Atheisten (im obigen Zitat war ja von «Bekenntnis» die Rede)
aufweist, einem sich verfestigenden religiösen Pluralismus begegnen wird - ganz abgesehen
davon, dass meiner Erfahrung nach viele Menschen, die sich von ihren christlichen Wurzeln

emanzipiert haben, viel eher an Wunder glauben, als dies viele Katholikinnen tun.
Trotz alledem will ich den Wert, der in einer solchen Analyse des «Unverständnisses»
steckt, nicht gering schätzen - Gaudium et Spes erinnert in Art. 44 im letzten Satz daran.

Doch weiter zum nächsten Kommentar, den der Germanist Werner Wilhelm Schnabel
zum Themenfeld der «Emigration» bereitstellt. Schnabel verweist darauf, dass das Thema
der Konfessionsmigration über eine lange, nicht «unproblematische Tradition» (263)
verfüge, nicht zuletzt, weil die so genannten «push-Faktoren» sehr zentral im Blickfeld standen

und der Akzent zu sehr auf die religiös-kirchliche Seite gelegt wurde - wirtschafts-
und sozialhistorische Fragestellungen sind zunehmend wichtiger, wenn freilich auch «der

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 323

zentrale Stellenwert des Glaubens in der Untersuchungszeit [...] nicht aus den Augen»
verloren werden sollte (269). Dieser kommt z.B. in den biblischen Deutungsbezügen der
Exulanten zum Ausdruck. Mit Stephan Steiner und Rudolf Leeb melden sich in diesem
Abschnitt zwei Beiträger zu Wort, auf die es sich lohnt, etwas näher einzugehen. Der
Kirchenhistoriker Leeb setzt sich mit «Widerstand und leidendem Ungehorsam gegen die
katholische Konfessionalisierung in den österreichischen Ländern» auseinander (184-201).
Leeb plädiert dafür, im Gegensatz zur älteren Forschung, die von «leidendem Gehorsam»
sprach, von «leidendem Ungehorsam» zu sprechen, nicht zuletzt weil (vor allem über die

«Flacianer») Widerstandstheorien bereit standen - man muss Gott mehr gehorchen, als
dem Menschen (Apg 5,29; 193/195). Zudem wurde über weite Strecken auf Gewalt
verzichtet, was aber nicht Gehorsam bedeutet. Steiner wiederum präsentiert in seinem in dieser

Zeitschrift bereits vorexerzierten gediegenen historiografischen sowie literarischen Stil
(siehe SZRKG 102 [2008] 60-79) eine Mikrostudie zu einer «vergessenen Massenflucht»
aus dem kärtnerischen Paternion - worin er darauf hinweist, dass die in barocker
euphemistischer Weise als «Transmigrationen» bezeichneten Ausweisungen als «Geburtsstunden

der neuzeitlichen Deportationen in Mitteleuropa» anzusehen sind (203). Steiner zeigt
mit einer an Christina Pataki, die I 734 (also nach der Salzburger Emigration von 1731

unter Erzbischof Firmian) deportiert wird und verzweifelt versucht, wieder zurück in die
Heimat zu kommen, orientierten case-study den beinharten Absolutismus eines Staates

auf, der selbst vor militärischer Gewalt nicht zurückschreckt: «Jegliche Alternative zu den

Absichten des Souveräns soll damit [mit der Deportation, DN] verschwinden.» (209)
Steiner beschreibt anschaulich die Folgen der Massendeportation: «Nicht nur die
verschickten Untertanen belasten den bürokratischen Apparat aufs Äußerste, sondern auch
die zurückbehaltenen Kinder, künstlich geschaffene Waisen, deren Zahl dreistellig ist und
deren Unterbringung und Verpflegung organisiert werden will.» (206) Der Praxis der
Kinderwegnahme, der so genannten «Kinder-Abpracticierang» widmet Ute Küppers-Braun
einen eigenen Beitrag im vorliegenden Band: «Hier sollte die protestantische Identifikation

der Generationenfolge gekappt werden, denn wer die Kinder hatte, hatte Hoffnung
auf die Zukunft», so Küppers-Braun in ihrem vorläufigen Fazit (228). Für die Schweiz
kennen wir aus jener Zeit ähnliche Fälle staatlich-konfessioneller Intoleranz, es sei nur an
den Monsterprozess gegen Jakob Schmidlin und seine Konsorten in Luzern zur Mitte des
18. Jahrhunderts erinnert.

Der nun folgende perspektivische Schwerpunkt des Bandes fällt auf das «urbane
Österreich», im Abschnitt «Städte und Gegenreformation», z.B. über die Vergleichsbeispiele
der landesfürstlichen Städte Krems, Linz und Steyr, die alle «einen Großteil ihrer
Bevölkerung, vor allem der wohlhabenden Schichten, als Auswirkung der Gegenreformation
verloren.» (Andrea Pühringer, 291) und später Niederlassungen der Jesuiten beherbergten
(296; 299; 302). Den Kommentar zu diesem Abschnitt verfasste Herbert Knittler vom
Institut für Wirtschafts- und Sozialgeschichte in Wien: «Verglichen mit den stark urbanisier-
ten Regionen der Niederlande, aber auch den im 16. Jahrhundert äußerst aktiven
Städtelandschaften des deutschen Südens, stellte die österreichische Stadt ein relativ bescheidenes

Phänomen dar.» (340) Die städtische Selbstregierang ging in vielen Fällen eine enge
Allianz mit dem neuen Glauben ein, bis schliesslich in der Mitte des 17. Jahrhunderts katholische

((Reformationskommissionen» errichtet wurden, und somit ein «System der religiösen
Kontrolle» geschaffen wurde, «das kaum mehr Nischen für Evangelische offen ließ.» (342)

Die anschliessenden «Regionalvergleiche» (Ungarn, Böhmen, Steiermark und
Niederösterreich) sowie ein etwas abseits liegender, aber kompakter Blick ins Frankreich des 17.

Jahrhunderts und seiner Variante der «Gegenreformation» durch Martin Dinges (396-
406) runden den Band ab.

SZRKG, 103(2009)



324 Rezensionen - Comptes rendus

Eine Randnote: Als Band 51 der Veröffentlichungen des Instituts für Österreichische
Geschichtsforschung erscheint - auch von Rudolf Leeb mitherausgegeben - in diesem
Jahr «Geheimprotestantismus und Evangelische Kirche», der wohl eine gute Ergänzung
bzw. eine Vertiefung zum hier zu besprechenden Band liefert. Ganz zum Schluss sei noch
kurz auf das Titelbild hingewiesen, das Ferdinand II. als miles Christi (vgl. zu ihm 195)
auf dem Hochaltarbild der Grazer Kapuzinerkirche (1602) zeigt, worauf der Habsburger
auf die geöffnete Bibel im Schosse des Kirchenvaters Hieronymus zeigt. Dtn 17,12 ist
dort vermerkt («Ein Mann aber, der so vermessen ist, auf den Priester, der dort steht, um
vor dem Herrn, deinem Gott, Dienst zu tun, oder auf den Richter nicht zu hören, dieser
Mann soll sterben. Du sollst das Böse aus Israel wegschaffen.»), als Drohung an die
Protestanten, wie es im Kommentar des Umschlagbildes heisst. Selten, dass ein einzelnes Bild
so glücklich den Inhalt eines umfangreichen und formal hochwertigen Bandes zumindest
in einer gewissen Weise zum Ausdruck zu bringen vermag.

Freiburg/Schweiz David Neuhold

Ulrich L. Lehner (Hg.), Johann Nikolaus von Hontheim. Justinus Febronius abbreviatus
et emendalus (1777) (=Religionsgeschichte der Frühen Neuzeit, Band 5), Nordhausen,
Traugott Bautz, 2008, LXVIII + 312 S.

Der Trierer Weihbischof Johann Nikolaus von Hontheim (1701-1790) hat es unter dem
Pseudonym Febronius geschafft, sich durch einen -ismus, eben den Febronianismus, in
der Geschichte zu verewigen. Sein unter diesem Namen erstmals 1763 erschienenes Werk
De statu ecclesiae et légitima polestate Romani Pontificis liber singularis, ad reuniendos
dissidentes in religione Christianos compositu entfachte einen Wirbel in der Kanonistik und
führte zu einer das ganze letzte Drittel des 18. Jahrhunderts ausfüllenden Diskussion mit
Gegenschriften und wiederum Verteidigungen des Autors. Sie wurde noch verstärkt durch
den späteren Widerruf Hontheims - sein Werk war sogleich auf den Index der verbotenen
Bücher gelangt. Öffentlich sagte er, jener sei freiwillig erfolgt, privatim aber äusserte er,
er hätte sich nur dem massiven Druck gebeugt. Innerlich hat er seine Auffassungen offenbar

nie preisgegeben. Auf der Basis des früheren Konziliarismus, inbesondere aber des Gal-
likanismus und Jansenismus, welche der an den Westgrenzen des Reiches wirkende
Bischofgut kannte, wollte er die Macht des Papstes beschränken und wünschte sich eine epis-
kopalistische Kirchenverfassung. Damit war er mitten in den Tendenzen der Zeit, die sich
in den Reformbemühungen der katholischen Aufklärung, aber auch den Bestrebungen der
deutschen Fürstbischöfe (noch mehr der Erzbischöfe) und der katholischen Souveräne
manifestierten. Febronius war in der Tat damals in aller Munde.

Ulrich Lehner hat das berühmte Werk neu herausgegeben, allerdings nicht in der
schliesslich mit den Erklärungen und Verteidigungen auf vier Bände angewachsenen grossen

Ausgabe, sondern einer von Hontheim selbst besorgten, 1777 erschienenen abgekürzten

Fassung. Er hat ihm eine wohl etwas hastig (Druckfehler!) geschriebene Einleitung
vorangestellt, die in der gebotenen Kürze alles Wesentliche zum Autor, dem Inhalt des
Werks, seinen Quellen, dem Widerruf und der Wirkungsgeschichte berichtet. Der Text
selber ist dann in der Minimalvariante einer Edition wiedergegeben, nämlich als einfacher
Reprint des Originaldrucks. Man mag das bedauern, doch haben wohl praktische
Erwägungen den an der Marquette University in Milwaukee lehrenden Herausgeber dazu
geführt, eine Reihe mit wichtigen Quellentexten auf diese einfache Art und Weise zu
publizieren. Der vorliegende Band ist nämlich bereits der fünfte einer in rascher Folge erscheinenden

Serie von Texten; als sechster soll demnächst auch der Kommentar Hontheims zu
seinem Widerruf erscheinen. In amerikanischen Bibliotheken sind Originaldrucke dieser
Texte wohl Mangelware, der Bedarf also gegeben. Aber auch europäische Bibliotheken

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 325

auferlegen die Benutzung der Originale immer schärferen Restriktionen. So schätzt man
es. eine für die meisten Zwecke brauchbare Ausgabe zur Hand zu haben, die man bequem
zuhause im Lehnstuhl lesen und gegebenenfalls mit Anstreichungen versehen kann (dies ein
Vorteil gegenüber einer online-Ausgabe, die man ja auch hätte ins Auge fassen können).

An Aktualität fehlt es Hontheim nicht: Die Diskussion um das Petrusamt ist keineswegs

abgeschlossen und der Ort der Bischöfe in der Weltkirche ebenfalls im Fluss.
Ausserdem weist das Werk, wie schon dem Titel zu entnehmen ist, auf das ökumenische
Anliegen hin, ein Ziel, das sich Hontheim allerdings etwas zu einfach vorstellte. Und nicht
zuletzt lässt die Geschichte des Widerrufs betrübliche Parallelen zu unserer Zeit erkennen.
Vielleicht mag die Neuausgabe auch anregen, sich mit der Person des Autors einmal
ausführlich zu beschäftigen. Eine moderne Biographie fehlt, über Hontheims pastorales Wirken

wissen wir so gut wie nichts, sein Platz im Rahmen der Kirchenreform der Aufklärung

und der «ripresa tridentina» wäre noch zu bestimmen und könnte vermutlich nebst
dem theoretischen Werk einen weiteren Faden zur Gegenwart liefern.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Michael Printy, Enlightenment and the Creation of German Catholicism, Cambridge,
Cambridge University Press, 2009, 246 S.

Wie manifestierte sich die Aufklärung innerhalb des Katholizismus in Deutschland?
Inwiefern machte die katholische Aufklärung einen spezifisch deutschen Katholizismus erst
denkbar? Und: Welche Spuren hinterliess die Aufklärung auch noch im sich ultramontani-
sierenden Katholizismus des 19. Jahrhunderts? Dies sind Leitfragen, welche Michael
Printy mit seiner hauptsächlich intellektuellen- und ideengeschichtlich ausgerichteten Studie

zu beantworten sucht. Der zeitliche Schwerpunkt der Untersuchung liegt in der zweiten

Hälfte des 18. Jahrhundert, wobei den letzten Jahrzehnten mit den josephinischen
Reformen die grösste Bedeutung beigemessen wird.

Auf der Basis einer Auswahl von Schriften katholischer Gelehrter und einer breiten
Palette aufklärerischer Pamphlete entwickelt Printy ein Bild der Reformbemühungen
innerhalb des Katholizismus vor dessen Ultramontanisierang. Es gelingt ihm darüber hinaus,

vor dem Hintergrund dieser Reformdiskussionen auch neue Perspektiven auf den Katholizismus

des 19. Jahrhunderts zu eröffnen, die den Kontinuitäten zwischen den Katholizismen

des 18. und 19. Jahrhunderts stärkere Bedeutung beimessen. Die katholische Aufklärung,

so eine der Hauptthesen Printys, war weit mehr war als die teilweise Übernahme

protestantischer Aufklärungspostulate, und die innerkatholische Diskussion zum Verhältnis

von Kirche, Staat und Gesellschaft war wesentlich dafür verantwortlich, dass ein
katholisches nationales Selbstverständnis entstand, welches später dem kulturprotestantischen
entgegengesetzt werden konnte.

Das Buch ist in zwei Hauptteile gegliedert, die verschiedenen Aspekten der katholischen

Aufklärung gewidmet sind: zum einen der Sicherung rechtlicher und institutioneller
Autonomie von Rom in Verbindung mit dem Territorialstaat, zum anderen der Sicherung
der intellektuellen und moralischen Autorität über die breite katholische Bevölkerung. Im
ersten Teil stellt Printy kirchen- und staatstheoretische Schriften ins Zentrum, so etwa das

Werk des Trierer Weihbischofs Nikolaus von Hontheim, das allgemein als Startschuss für
die Aufklärung im katholischen Deutschland gilt. Das Pseudonym Hontheims, «Febronius»,

wurde namensgebend für den «Febronianismus», welcher sich für grössere Freiheit
der deutschen Kirche von Rom stark machte. Printy betont, dass sich Hontheim weitgehend

auf katholische Vorarbeiten beziehen konnte, und macht den Erfolg des Werks in

erster Linie am Erscheinungszeitpunkt fest. 1763 endete der Siebenjährige Krieg, der
Protestantismus und die Grossmachtstellung Preussens schienen ein für alle Mal gesichert.

SZRKG, 103(2009)



326 Rezensionen - Comptes rendus

Die Ängste vor einer Rekatholisierung verschwanden, während die Diskussion über den
Charakter der deutschen Nation und die deutsche Einheit in den Vordergrund traten. Die
katholische Auklärung fand sich unter diesen Bedingungen mit dem Ergebnis des West-
phälischen Friedens ab und richtete den Blick in die vorreformatorische Zeit und damit
auf die «Concordata nationis germanicae», eine Entwicklung, die sie in den Widerspruch
mit Rom brachte. Die Werke jener historisch arbeitenden Kirchenhistoriker, die in der
Vergangenheit alten Freiheiten nachspürten und diese nun programmatisch für die
Zukunft zurückforderten, gewannen ebenso an Gewicht wie jene, die gallikanische Theorien
rezipierten und diese auf die deutsche Kirche zu übertragen versuchten.

Der Siebenjährige Krieg hatte den Zeitgenossen auch vor Augen geführt, dass der
moderne Krieg ökonomisch starke Staaten mit ausreichenden finanziellen Mitteln erforderte.
Während utilitaristische und naturrechtliche Staatsdefinitionen gegenüber religiösen an
Gewicht gewannen, gerieten Privilegien der katholischen Kirche in die Kritik. Printy geht
auf zahlreiche katholische Schriften ein, welche sich kritisch zur ökonomischen
Bremswirkung von Klöstern. Kapellen. Pilgerreisen usw. äusserten und neue, in Richtung
Kollegialismus weisende Kirchendefinitionen propagierten, die zum Grundstein für die späteren

josephinischen Reformen werden sollten.
Printy grenzt sich vehement gegen die ältere Forschung ab, welche die Promotoren

dieser Reformen beschuldigte, die Kirche schamlos dem Staat ausgeliefert zu haben. Aus
seiner Sicht akzeptierten die katholischen Aufklärer vielmehr das Dilemma, vor welchem
der Katholizismus mit dem Bedeutungsgewinn des absolutistischen Staates stand. So sollten

nicht nur die Freiheiten der deutschen Kirche gegenüber Rom gesichert, sondern auch
verhindert werden, dass materielle und säkulare Kräfte entweder die geistliche Mission
der kirchlichen Institutionen oder die politischen und ökonomischen Ziele des Staates
behinderten.

Im zweiten Teil der Studie thematisiert Printy die Suche nach einem aufgeklärten,
bürgerlichen Katholizismus, welcher sich von expressiven Frömmigkeitsformen und traditioneller

barocker Frömmigkeit distanzierte und sich einem Programm verschrieb, in dessen
Zentrum Bildungsreformen und eine Reform des säkularen Klerus standen. Als ein von
allen katholischen Aufklärern geteiltes Charakteristikum macht Printy dabei den Antije-
suitismus aus. Aufgrund seiner dominierenden Stellung im Bildungssystem und des
Universalismus, für den er stand, erschien der Jesuitenorden geradezu als natürliches Feindbild.

Wie aus dem von Printy referierten Sample von aufklärerischen Pamphleten hervorgeht,

ging dieser Antijesuitismus im Falle Deutschlands keineswegs mit Antiklerikalismus
einher. Nicht zuletzt wegen der zentralen Rolle der Kirche als wichtigster Arbeitgeberin
neben dem Staat verliessen bürgerliche Aufklärer die Kirche nicht, sondern versuchten
vielmehr, diese in ihrem Sinne umzugestalten. Philosophisch gebildete Priester behielten
im Reformprojekt ihre Bedeutung, als Transmissionsriemen der katholischen Aufklärung
ebenso wie in der Rolle als moralische Vorbilder. Die katholische Aufklärung konnte
denn auch über längere Zeit auf Unterstützung aus den Klöstern zählen; erst die antiklösterliche

Stimmung seit den 1780er Jahren führte zu einer zunehmenden Enttäuschung
unter reformerischen Kräften innerhalb der Klostermauern.

Was blieb von der katholischen Aufklärung nach der Jahrhundertwende von 1800?
Mehr als auf den ersten Blick zu erwarten wäre, so Printys differenzierte Antwort. Zwar
scheiterte die erste Bischofsgeneration nach der Säkularisation von 1803 mit ihrem Projekt

eines «nationalen» Konkordats mit Rom, welches dem deutschen Episkopat eine
gewisse offizielle Einheit und Unabhängigkeit von Rom gebracht hätte. Und auch an den
Seminarien gewannen die Gegner der katholischen Aufklärung bald die Oberhand. Dennoch

hebt Printy Kontinuitäten hervor, so die irenische Strömung, die sich etwa in der
praktischen pastoralen Theologie eines Johann Michael Sailers zeigte, insbesondere aber
das in der katholischen Aufklärung entstandene tiefgehende Bewusstsein, dass es einen

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 327

spezifisch deutschen Katholizismus gebe - eine Kontinuität, der gerade vor dem Hintergrund

des einflussreicher werdenden Kulturprotestantismus wachsende Bedeutung zukam.
Während also das katholische Bürgertum als Hauptträger der katholischen Aufklärung
gegenüber der ultramontanen Bewegung eindeutig seine Bedeutung einbüsste, blieben
gewisse Ideen der katholischen Aufklärung durchaus wirkungsmächtig und wurden zu
Ressourcen, auf die auch der Katholizismus des 19. Jahrhunderts zurückgriff. Den Blick für
diese Kontinuitäten geschärft zu haben, ist sicher eines der grössten Verdienste von Printys
Studie. Ein anderes besteht darin, eine eindeutige Antwort auf die Frage zu geben, ob es
eine «katholische Aufklärung» überhaupt gegeben habe.

Freiburg/Schweiz David Luginbühl

Elaine Hobby (Hg.), The Birth of Mankind. Othenvise Named, the Woman 's Book
Literary and Scientific Cultures of Early Modernity), Farnham u.a., Ashgate, 2009,

xxxix+310 S.

Rund einhundert Jahre lange, zwischen der ersten Ausgabe von 1540 und der letzten von
1654 erfreute sich das hier edierte Hebammenhandbuch mit mehr als zehn Auflagen - die

genaue Zahl ist nicht recht zu ermitteln - grosser Beliebtheit auf dem englischen
Buchmarkt. Dabei handelt es sich um die Übersetzung des erstmals 1513 erschienenen
«schwangern Frauwen und Hebammen Rosengarten» des Eucharius Rösslin, dem seinerseits

breite Aufnahme im deutschen Sprachraum und weit darüber hinaus beschieden war
(ein Digitalisât der Ausgabe von 1528 ist über den Server der SUB Göttingen online
greifbar). Die hier edierte englische Übersetzung blieb nicht die einzige, greift auch nicht
unmittelbar auf den deutschen Text, sondern bereits auf die lateinische Übertragung («De
partu hominis») zurück. Die Erzeugnisse des englischen Buchdrucks des 16. und 17.
Jahrhundert sind an sich verhältnismässig gut, jedenfalls deutlich besser als man das für den
deutschen Sprachraum sagen könnte, über Nachdrucke greifbar. Mehrere grosse Serien
bedienen dieses Feld. Von «The Birth of Mankind» allerdings lag bislang nur ein Mikrofilm

der letzten Ausgabe, derjenigen aus dem Jahre 1654, vor. Diesem Werk, das bis
dahin bereits eine Reihe von Bearbeitungen seit der Erstausgabe durchlaufen hatte, war
offenbar kein grosser Erfolg beschieden, vielleicht auch, weil wenige Jahre zuvor Nicholas
Culpepers erfolgreiches «Directory for Midwives» (1651) und damit ein deutlich jüngeres
Konkurrenzwerk erschienen war. Nun dagegen liegt eine überlegt konzipierte, eingehend
kommentierte, allerdings sprachlich vorsichtig modernisierte Edition der Ausgabe von
1560 vor, die nicht nur den letzten Bearbeitungsstand nach dem Tod des Herausgebers
Thomas Raynald, sondern vor allem die Ausgabe mit der deutlich weitesten Verbreitung
repräsentiert. Das ist eine gute Entscheidung, denn nach 1560 bleibt der Textbestand des
Werkes vergleichsweise stabil, vor allem aber treten anatomische Zeichnungen hinzu, die
von nun an die Textgeschichte begleiten und hier ebenfalls reproduziert werden. Von der
Textgeschichte selbst kann der Nutzer sich im Übrigen auch selbst überzeugen, denn die
Abweichungen sämtlicher anderen Ausgaben hat die Herausgeberin Elaine Hobby ihrer
Ausgabe in zwei umfangreichen Appendixen beigegeben und so den Apparat des eigentlichen

Editionsteils, der sich mit Worterklärungen, Quellennachweisen und dem Nachweis

sämtlicher Abweichungen gegenüber sowohl dem deutschen Text Rösslins als auch
der lateinischen Übersetzung bereits genug vorgenommen hat, deutlich entlastet. Das ist
ein Aufwand, den die meisten Editoren wohl scheuen würden. Weitere Anhänge geben
einzelne Texte der frühen Ausgaben (Vorworte, Widmungen, einzelne Rezepte), die von
der hier edierten bereits abgestossen worden waren. Abgerundet wird der Band durch ein
Glossar der medizinischen Fachbegriffe mit Quer- und Literaturverweisen sowie einem
sorgfältig bearbeiteten Register der Namen und Sachen. Voran stellt die Herausgeberin

SZRKG. 103(2009)



328 Rezensionen - Comptes rendus

eine kundige Einleitung in Werk, Herausgeber, Textgeschichte und zeitgenössische
Gynäkologie. Diese Einführung hat betont und sehr diszipliniert hinleitenden Charakter, um
den Leser für die Lektüre des edierten Werkes vorzubereiten, und vermeidet auf angenehme

Art überlange, gelehrte Ausführungen. Alles in allem liegt also mit diesem Band eine
leserfreundliche, gut erschlossene Ausgabe eines zentralen Textes für die Geschichte der
Frauenheilkunde auf den britischen Inseln vor, der angesichts der seit den letzten Jahren
boomenden Studien auf diesem Gebiet auf gute Resonanz hoffen darf. Die Modernisierung

des Textes bleibt aus editorischer Sicht bedenklich - zumal, wenn auf der anderen
Seite so grosser Wert auf die Textgeschichte gelegt wird. Für den grossen Kreis der
anzunehmenden Nutzer aber, die vor allem Interesse an einem leicht zugänglichen Text haben
dürften, stellt dieser Eingriff eine erhebliche Erleichterung dar. Aus dieser Perspektive
kann die Ausgabe nur als ausgesprochen gelungen bezeichnet werden.

Bielefeld Hiram Kümper

Manfred Eder, Kirchengeschichte. 2000 Jahre im Überblick. Düsseldorf, Patmos, 2008,
255 S.

Der Osnabrücker Kirchenhistoriker Manfred Eder hat sich viel vorgenommen: 2000 Jahre

Kirchengeschichte beschreibt er auf 226 Seiten. Verständlich, dass sich das Buch vor allem
an Studierende richtet und «Grandkenntnisse» vermitteln möchte. Dabei orientiert er sich,

ganz traditionell, am «Wachstum und Entfaltung der Kirche in Zeit und Raum» (16), wobei

sein nahezu ausschliessliches Augenmerk der europäischen und insbesondere
deutschen Kirche gilt. So wird der Ausbreitung des Christentums auf dem Globus nur eine
halbe Seite gewidmet. Kirche, das ist für Eder vor allem die Institution mit ihren handelnden

Personen. Frömmigkeits- und kulturgeschichtliche Ansätze bleiben vollständig ausgespart,

ein problemorientierter Zugang ist nicht zu erkennen. Für Eder stellt sich
Kirchengeschichte als eine Abfolge «wichtiger Ereignisse und Entwicklungen» (13) dar, für
die jeweils zu klären ist, ob die «geschichtliche Erscheinung» eine «historische Konkretisierung

des Evangeliums» darstellt, oder «objektiv als Verfälschung und Abfall vom
Evangelium» anzusehen ist. (16)
Bei der Auswahl dieser «wichtigen Ereignisse» bleibt Eder ganz in den Bahnen der
traditionellen (katholischen) Kirchengeschichtsschreibung. Schon im Inhaltsverzeichnis wird
deutlich, dass vor allem Päpste, Herrscher, Missionare, Ordensgründer, Konzilien und
andere «Gross»ereignisse zu ihrem Recht kommen. 41 Seiten werden dabei der Alten Kirche
von der Urgemeinde bis zum Konzil von Chalzedon gewidmet, auf 71 Seiten wird von der
Germanisierung der Germanen bis zum Konzil von Basel die mittelalterliche Kirche
abgehandelt und 86 Seiten bleiben von der ausführlich dargestellten Reformation bis zum
Zweiten Vatikanischen Konzil für die katholische Kirche in der Neuzeit. Der Fliesstext
wird aufgelockert von zahlreichen Abbildungen, Grafiken und Karten sowie durch
eingeschobene, grau unterlegte Zusatzinformationen. Femer wurden Teiie des Textes, die
besonders wichtig erschienen, fett oder kursiv gedruckt. Abgerundet wird das Buch durch
ein sehr brauchbares Register.

Inhaltlich ist hervorzuheben, dass der Darstellungstext eher einem erzählenden, subtil
wertenden, in älteren Darstellungen gebräuchlichen Duktus folgt, der einen analytischen
Zugang durchaus in den Hintergrund treten lässt. Das fällt besonders im Bereich des
Mittelalters auf. Bei Eder wurde beispielsweise ein «kraft- und machtlos gewordener
römischer Staat durch die jungen Völker der Germanen überwältigt» (63), das «lebenskräftigste

Volk der Germanen» verband sich bei der Taufe Chlodwigs mit «der zukunftsreichsten

Richtung innerhalb des Christentums» (65), irische Mönche missionierten «mit
Feuereifer» (67) oder es ereignete sich eine der «denkwürdigsten Szenen abendländischer

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 329

Geschichte» (83 zur Kaiserkrönung Karls des Großen). Insgesamt ist die Darstellung
allerdings fundiert und abgewogen, besonderes Engagement legt Eder an den Tag, wenn
es um die klare Benennung und Bewertung antijudaistischer Tendenzen in der Geschichte
der Kirche geht.

Das übersichtliche und didaktisch überzeugend gestaltete Buch ist sicherlich gut geeignet,

sich Kirchengeschichte als «Stoff» für eine Prüfung anzueignen. Wer es intensiv gelesen

hat, wird ohne Zweifel über eine Menge abfragbares Wissen verfügen. Wer allerdings
an neuere Forschungsfragen und -themen herangeführt und problemorientiert zum historischen

Denken angeregt werden möchte, dürfte enttäuscht werden.

Werne Christian Schmidtmann

Mariano Delgado/Ansgar Jödicke/Guido Vergauwen (Hg.), Religion und Öffentlichkeit.

Probleme und Perspektiven. Stuttgart, W. Kohlhammer, 2009, 268 S.

Der von Mariano Delgado, Ansgar Jödicke und Guido Vergauwen herausgegebene dritte
Band der Publikationsreihe «Religionsforum» der Universität Fribourg vereinigt internationale

Beiträge zweier Tagungen, die sich aus religionssoziologischer, theologischer,
philosophischer, religionshistorischer und -pädagogischer Perspektive mit Phänomenen und

Verhältnisbestimmungen von Religion und Öffentlichkeit in den europäischen
Gesellschaften der letzten Jahrzehnte sowie der Gegenwart befassen. Dabei changiert der
Sammelband multiperspektivisch zwischen verschiedenen Beobachtungspositionen - auch
bewusst normativen - und verschiedenen Religionsgemeinschaften, in erster Linie dem
Christentum und dem Islam. Verschiedene Beiträge sind für eine konzeptionelle und
theoretische Weiterführung der wissenschaftlichen Diskussion über Religion im öffentlichen
Raum äusserst gewinnbringend, wodurch der Band über die Ergebnisse verschiedener
neulich erschienener Publikationen zu einer ähnlichen, zumeist ebenfalls interdisziplinär
angegangenen Themenstellung hinausgeht. Dies ist besonders für die Aufsätze von Karl
Gabriel in soziologisch-theoretischer Perspektive auf Religion in der Moderne und von
Reinhard Schulze mit einem ebenso theoretischen Blick auf den Islam als öffentliche
Religion der Fall.

Nach einem breiten Zugang auf Religion in der Moderne aus soziologischer, theologischer

und philosophischer Perspektive durch Karl Gabriel, Rémi Brague, Pierre Gisel und
Paul M. Zulehner, verschränken sich im zweiten Teil normativ ausgerichtete Beiträge von
Leo Karrer und Kurt Koch, die der Frage nach dem Nutzen öffentlicher Religion und dem
damit verbundenen Wandel in den Religionen nachgehen, mit Analysen der Verhältnisse
von Religion und Öffentlichkeit in Christentum und Islam in den heutigen europäischen
Gesellschaften durch Mariano Delgado, Reinhard Schulze, Emilio Piatti, Rotraud Wie-
landt und Karénina Kollmar-Paulenz. Im dritten Teil befassen sich Ansgar Jödicke und

Jean-François Mayer mit zwei ausgewählten Feldern öffentlicher Präsenz von Religion:
mit dem Ethikunterricht in Deutschland und dem religiösen Faktor in der Diplomatie. Im
Folgenden werden jene Aufsätze ausführlicher besprochen, welche für religionsgeschichtliche

und theoretisch-konzeptionelle Überlegungen zu Religion im öffentlichen Raum
besonders weiterführend erscheinen.

In seinem begrifflich differenzierenden Beitrag geht Karl Gabriel von einem
komplexen Verhältnis von Religion in der Konstitution und der Grenzziehung von Privatem
und Öffentlichem aus. Er beschreibt sich überlagernde Prozesse der Ausdifferenzierang
der staatlich-politischen Öffentlichkeit wie der Sphäre des Privaten in der modernen
Gesellschaft ebenso wie die Ausdifferenzierang eines Raumes diskursiver Meinungsbildung
und eines medialen Öffentlichkeitssystems, ein Ansatz, der es ihm erlaubt, eine Pluralität
von Phänomenen öffentlicher Religion in den Blick zu nehmen. Besonders die beiden

SZRKG, 103(2009)



330 Rezensionen - Comptes rendus

letztgenannten Faktoren sind auch für einen diskurs- und semantikgeschichtlichen Ansatz
interessant, insofern als Öffentlichkeit die Funktion einer «diskursiven Selbststeuerung
der Gesellschaft und der Legitimation politischer Ordnungen und Entscheidungen» (16)
erhält und eine massenmediale Öffentlichkeit der differenzierten modernen Gesellschaft
die Selbstbeobachtung ermöglicht. Insgesamt hätten daran anschliessend die Rolle und die
diskursive Präsenz von Religion in der Öffentlichkeit etwas ausführlicher thematisiert
werden können.

Bedauerlicherweise schliessen die auf Karl Gabriels soziologischen Input folgenden
Beiträge der ersten Sektion etwas wenig an dessen ins Zentrum der Fragestellung des Bandes

zielende konzeptionelle Ausführungen an, was darauf - aus (pastoral)theologischer
Sicht - die Beiträge von Leo Karrer und Kurt Koch in einem stärkeren Ausmass tun. So

kommt Kurt Koch zum Schluss: «Das Christentum muss die Öffentlichkeit jenseits seiner
möglichen Privatisierung bzw. Verstaatlichung suchen.» (118)

Der ausgezeichnete Beitrag von Reinhard Schulze zum Islam im öffentlichen Raum
bzw. zum Islam als öffentliche Religion schafft es, das Defizit an Anschlussfähigkeit
verschiedener Beiträge im vorliegenden Sammelband wettzumachen, indem er, einen Zugang
der historischen Semantik zur Situierung des Öffentlichkeitsbegriffs in der Mitte des 19.

Jahrhunderts und in dessen wissenschaftsgeschichtlicher Tradition wählend, den
konstruktivistischen Öffentlichkeitsbegriff Gabriels präzisiert und darauf aufbauend das Konzept

der öffentlichen Religion in zweifacher Hinsicht konturiert: im Sinne von Religion als

mögliches Attribut von Öffentlichkeit und im Sinne von Öffentlichkeit als mögliches
Attribut von Religion - zwei konvergierende Prozesse, die gerade den Blick auf sich daraus
ergebende Transformationen von Religion öffnet. Öffentliche Religion oder «public
religion» konzeptionalisiert Schulze als «Repräsentation des Religiösen in Form einer
Öffentlichkeit, insofern politische, ökonomische und symbolische Felder gleichermassen durch
eine religiöse Normativität beziehungsweise Symbolik ausgestaltet werden» (150), eine
theoretische Grundlegung, die über den Islam hinaus auch für die Analyse anderer
Religionsgemeinschaften verwendbar ist. Äusserst interessant über den Islam hinaus sind auch
Schulzes Differenzierungen, die er in Bezug auf den Islam im öffentlichen Raum
vornimmt. So kommt er zum Schluss, dass es die Strukturen des öffentlichen Raums sind, die
«jede öffentliche Religion und damit auch einen (öffentlichen Islam) bestimmen und ethische

Normativität konstruiert», wobei es sich um eine jeweilige Neukonstruktion des
Religiösen im öffentlichen Raum handelt. Damit wandelt sich der Ort der Religion im
öffentlichen Raum und ist es gerade die Entgrenzung der Kopplung des öffentlichen Raums
an den Machtbereich eines Staates, der zu einer transnationalen Öffentlichkeit führt, in der
in den letzten Jahrzehnten am stärksten eine Islamität ausformuliert worden ist. Dem
Islam als öffentlicher Religion setzt Schulze den Islam in der Privatheit gegenüber - eine
gerade für die Katholizismusforschung zum 19. und 20. Jahrhundert inspirierende Sicht -,
welcher sich auf Solidaritätsnetzwerke basiert und in sozialmoralischen Milieus äussert
und im Fundamentalismus seine typischste Ausprägung hat.

Differenziert kommen die Verschränkungsverhältnisse von Religion und Öffentlichkeit

auch in Karénina Kollmar-Paulenz Beitrag zur tibetischen Exilgesellschaft zum
Ausdruck, wo sich nicht nur eine grosse binnenreligiöse Diversität zeigt, sondern die Konflik-
tualität derselben noch durch die zentrale Rolle öffentlicher Inszenierung von Religion
und deren Politisierung im nationalen Identitätskontext gesteigert wird. Im
gegenwartsanalytischen Beitrag von Ansgar Jödicke stehen die Schnittbereiche der Definition von
Ethik zwischen dem religiösen und anderen gesellschaftlichen Systemen - Erziehung,
Politik - im Zentrum. In der Debatte des Ethikunterrichts am Beispiel Berlins, in welcher
Religion eine «Orientierangsleistung neben anderen» darstellt (227-228) stehen die
Kirchen, für die das Feld religiöser Erziehung einen wesentlichen Bereich in der Selbstpositionierung

im öffentlichen Raum darstellt, zumindest teilweise in Konflikt mit nichtkirch-

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 331

lichen Deutungsansprüchen. Gut stellt Jödicke die kirchlichen Ambivalenzen in der
Verschränkung von Konfessionalität der eigenen religiösen Tradition und Selbstdarstellung
im Rahmen gesellschaftlich legitimierbarer Normativität von «Verständigung» und
«Toleranz» dar.

Es sind vor allem die die Verschränkungsverhältnisse von Religion und Öffentlichkeit
reflektierenden Beiträge des vorliegenden Sammelbandes, welche für die interdisziplinäre
Forschung richtungsweisend sein können, indem sie in Bezug auf interreligiös vergleichende

und auf die postmodernen, räumlich zunehemend entgrenzten (Migrations)gesell-
schaften gerichtete Fragestellungen substantielle Inputs leisten.

Freiburg/Schweiz Franziska Metzger

Bernd Schröder/Wolfgang Kraus (Hg.), Religion im öffentlichen Raum /La Religion dans
l'espace public. Deutsche und französische Perspektiven /perspectives allemandes et

françaises (=Frankreich-Forum. Jahrbuch des Frankreichzentrums der Universität des
Saarlandes. 8 (2008)), Bielefeld, Verlag Transcript, 2009, 473 S.

In einer mehrfach innovativen Weise beschäftigt sich das Jahrbuch 2008 des
Frankreichzentrums der Universität des Saarlandes mit dem Thema Religion im öffentlichen
Raum: Der Band ist vergleichend, transnational, interdisziplinär und interreligiös
angelegt. Mit einer Ausnahme - dem Islam in Deutschland - verfolgt er stringent eine
vergleichende und zugleich komplexere transnationale Perspektive auf die Präsenz, Formen
der Äusserung. Semantiken und Strukturen von Religion in der Öffentlichkeit in Deutschland

und Frankreich in den letzten Jahrzehnten und mit starkem Bezug auf die Gegenwart.
In interdisziplinärer und interreligiöser Weise vereint das Jahrbuch Überblicksdarstellungen

und empirische Beiträge von Religionssoziologen, Juristen, Theologen, Historikern
und Literaturwissenschaftern geschickt entlang von drei Sichtachsen. Erschliesst sich dem
Leser der vergleichende Bezug - zwischen den beiden Ländern wie zwischen den

Religionsgemeinschaften und deren Verhältnis - direkt oder indirekt durchgehend, so verfolgen

die Beiträge im dritten Teil in transnationaler Perspektive die Analyse
grenzüberschreitender Kooperation zwischen den Religionsgemeinschaften wie auch zwischen den
sich mit Religion befassenden Wissenschaftsgemeinschaften in Deutschland und Frankreich.

Dem Band liegt ein konstruktivistischer, kommunikations- und zugleich
institutionstheoretischer Öffentlichkeitsbegriff zu Grunde, welcher - so die Herausgeber Bernd
Schröder und Wolfgang Kraus - mit einem substantiellen und funktionalen Religionsbegriff

verbunden wird. Mit einem substantiellen Religionsbegriff insofern als die historisch
und empirisch am stärksten präsenten Religionen in beiden Ländern Gegenstand der

Untersuchung sind, mit einem funktionalen über den Blick auf Selbstbeschreibungen und
Praktiken, welche durch die jeweils Handelnden - auf der interpretierenden und agierenden

Ebene - als «religiös» wahrgenommen und bezeichnet werden. Die konstruktivistischen

Konzepte von Religion und Öffentlichkeit ermöglichen, dass beide Konzepte
zusammen gedacht und darüber hinaus empirisch produktiv verwendet werden können. Dabei

wäre eine etwas stärkere, nicht nur punktuell in empirischen Daten präsente Einbeziehung

einer historischen Tiefenperspektive gewinnbringend gewesen, da gerade in Bezug
auf das Verhältnis von Religion und Öffentlichkeit eine Langzeitperspektive auf die letzten

beiden Jahrhunderte, die auf Kontinuitäten und Transformationen - gerade auch qualitative

- achten würde, weniger in die Falle der Deutung von Wandel als grundlegende
Brüche und von Säkularisierungsnarrativen gerät. Eine bewusst historische Perspektive
verfolgen die beiden französischen Beiträge zur katholischen und protestantischen Kirche

SZRKG, 103(2009)



332 Rezensionen - Comptes rendus

in Frankreich von Emile Poulat und Elisabeth Parmentier sowie die beiden Beiträge zum
Judentum von Johannes Heil und Patrick Cabanel und derjenige zum Islam in Frankreich
von Nikola Tietze.

Die drei von den Herausgebern festgelegten Sichtachsen auf Zonen der Interferenz von
Religion und Öffentlichkeit in Bezug auf die gesellschaftlichen, rechtlichen, pädagogischen,

ethischen und kulturellen (im Engeren Sinn des Begriffs auf die Literatur bezogen)
Felder; auf die Religionsgemeinschaften, auf deren innere Organisation und öffentliche
Wahrnehmung; sowie auf transnationale Verschränkungen leuchten vor dem Hintergrund
des gewählten Ansatzes und Konzeptes der Publikation ein. Im Folgenden sollen einzelne
Beiträge herausgegriffen werden, welche von der Themenstellung und den Ansätzen her
für Religionshistoriker besonders anschlussfähig und diskussionswürdig erscheinen.

Die beiden einführenden Beiträge zu Religion und Öffentlichkeit in Deutschland und
Frankreich - bzw. spezifisch zum Elsass - gehen über die viel gebrauchten Konzepte der
Pluralisierung und Individualisierung in der Beschreibung von Religion in den letzten
fünfzig Jahren hinaus, schaffen es in ihrer Knappheit jedoch nicht, das in ihren jeweiligen
Deutungsvorschlägen liegende Potential voll auszuschöpfen. Karl Gabriel blickt zunächst
auf die inter-organisatorische (bezogen auf die religiöse und konfessionelle Heterogenität)
und intra-organisatorische (innerhalb der einzelnen Religionsgemeinschaften festzustellende)

Pluralisierung, um danach als eine der zentralen Reaktionen der Kirchen deren
verstärkte Präsenz im öffentlichen Raum zu konstatieren. Dabei hebt er ihre Präsenz in
ethischen Fragen, so besonders in Bezug auf die biowissenschaftliche Forschung und
Gentechnik hervor. Die Kirchen seien, so Gabriel, «näher an die Zivilgesellschaft herangerückt»

(29), eine These, die er andeutungsweise, jedoch nicht weiter ausformuliert, als

Verschränkung von zivilreligiösen Bedürfnissen und zivilgesellschaftlich-politischer
Präsenz von Religion darstellt. Im ähnlich zu Gabriels strukturierten Beitrag Jean-Pierre
Bastians zum Elsass sind die drei Perspektiven von Religion als Erinnerung, als Individualisierung

des Glaubens und als Vergemeinschaftung interessant. Besonders das Konzept der
religiösen Vergemeinschaftung wäre für die religiös-kulturell und sozial hybriden Räume
der heutigen Gesellschaft weiterzuverfolgen.

Im zweiten Teil des Bandes analysiert Michael N. Ebertz differenziert die
Binnenstrukturen der religiösen Semantiken und Selbstverständnisse im deutschen Katholizismus,

so etwa Spiritualitätsmuster und eschatologische Ausrichtung. Er beschreibt die
Transformationsprozesse als ein Schrumpfen und einen Transfer von der Ritual- und
Überzeugungsgemeinschaft, von der Heils- und Gnadenanstalt hin zu einer
Dienstleistungsorganisation, die sich individuellen Bedürfnissen fügen muss und situativ in
Ansprach genommenen werden kann, was er anhand verschiedener statistischer Daten
aufzeigt. Dieser Befund ist anschlussfähig zu jenem der Kirche als zunehmend
zivilgesellschaftlichem Akteur in der Öffentlichkeit. Die Wechselwirkung von Aussen- und
Innenperspektive, Fremd- und Selbstbeschreibung steht im Zentrum des Beitrages von Johannes

Heil zur jüdischen Minderheit in der BRD und der DDR seit 1945. Er kommt zum
Schluss, dass beide Systeme «den Juden eine Rolle in Hinsicht der umgebenden Gesellschaft

angetragen» hätten, was in beiden Systemen gegen aussen die Distanz zum
Nationalsozialismus demonstrieren sollte und mit einer Tabuisierung des Antisemitismus
verbunden war (281-282). Eine ähnliche Perspektive in Bezug auf das Verhältnis von Religion

und Öffentlichkeit verfolgt Nikola Tietze in ihrem Beitrag zu den islamischen
Organisationsstrukturen in Frankreich und dem Verhältnis zwischen französischem Staat und
Muslimen während drei Phasen seit 1950, welche sie nach einer generationenbezogenen
Differenzierung definiert. In der bis in die Gegenwart reichenden dritten Phase bzw.
Generation, welche die Autorin mit der Kopftuchaffäre von 1989 einsetzen sieht, stehen
Konfliktfelder und Gruppierungen der Nachkommen der muslimischen Immigranten im
Zentrum, die das Verhältnis von Islam und Öffentlichkeit definieren. Dabei unterscheidet

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 333

sie zwei Typen innerislamischer Selbstdefinition und Einschreibung in das gesellschaftliche

System: einen traditionalistisch-fundamentalistischen und einen Islam und
gesellschaftliche Partizipation verschränkenden Typus.

Dass man sich in einigen Beiträgen eine etwas ausführlichere oder weitergehende Tie-
fenanalyse hätte wünschen können, mindert nicht das sehr gelungene Gesamtresultat einer
vergleichenden und transnationalen Religionsgeschichte, welche den Blick auf einzelne
Religionsgemeinschaften und deren Verhältnis zu einander im öffentlichen Raum vereint

- ein Projekt, welches im Unterschied zu Deutschland und Frankreich für den
innerschweizerischen Raum zwischen deutsch-, französisch- und italienischsprachiger Schweiz
noch zu leisten wäre und mit Sicherheit gerade im interdisziplinären Zugang weiterführende

Ergebnisse für die neuste Religionsgeschichte hervorbringen könnte.

Freiburg/Schweiz Franziska Metzger

Mariano Delgado/David Neuhold (Hg.), Politik aus christlicher Verantwortung. Ein
Ländervergleich Österreich - Schweiz, Innsbruck/Wien/Bozen. Studienverlag. 2008. 272 S.

Anlass zu diesem Buch bildete das Symposium an der Universität Freiburg/Schweiz vom
9. bis 10. Juni 2006 über das Wirken von Katholiken in der politischen Öffentlichkeit unter

besonderer Berücksichtigung in Österreich und der Schweiz. Die Parteien mit christlich

geprägtem Gedankengut in beiden Ländern betrachten sich zwar nicht mehr als

verlängerten Arm der Amtskirche; sie wollen sich jedoch, ihrer Verantwortung als Christen
und Menschen guten Willens bewusst, bei der Gestaltung ihres jeweiligen Landes
einbringen. 15 Referenten aus beiden Ländern fanden sich ein, um ihren Beitrag zu den Themen

Parteipolitik, Sozialethik sowie ethisches Fundament und christliche Verantwortung
zu leisten.

Mariano Delgado verglich die Programme und Grundsatzpapiere jener Parteien in
Deutschland, Österreich und der Schweiz, die sich zum christlichen Menschenbild
bekennen oder das «C» im Namen führen. Grundsätze wie Freiheit und Verantwortung,
Solidarität und Subsidiarität sind gefragt. Zu berücksichtigen ist dabei immer, dass die Politik

die Kunst des Möglichen, nicht des Vollkommenen ist. David Neuhold versucht,
Gemeinsamkeiten und Unterschiede der beiden Alpenrepubliken Österreich und der Schweiz
aufzuzeichnen. Urs Altermatt und Ernst Hanisch schilderten je die konkrete politische
Situation ihres Landes im 20. Jahrhundert. Alfred Dubach beschreibt den religiösen und
gesellschaftlichen Wandel in der Schweiz anhand der bischöflichen Stellungnahmen zu 14

eidgenössischen Abstimmungsvorlagen. Bei 8 von 14 Vorlagen folgten die katholischen
Stimmbürger den bischöflichen Empfehlungen nicht. In den letzten Jahren lässt sich eine

Nivellierung des Stimmverhaltens zwischen Katholiken und Protestanten feststellen. Leopold

Neuhold skizziert den entsprechenden Wandel im Nachbarland.
Der Sozialethiker Hans Halter untersucht den Anteil christlicher Ethik und Katholischer

Soziallehre in der schweizerischen Politik. In den letzten Jahren haben die C-Par-
teien, insbesondere die CVP, gegenüber den Empfehlungen der Bischofskonferenz
unterschiedliche Positionen vertreten (Migrations- und Asylpolitik). Das hat zu einem starken
Wählerschwund bei der CVP geführt. Ingeborg Gabriel, die österreichische Sozialethi-
kerin, verweist auf das Bemühen von Kardinal König, die katholische Kirche aus der
traditionellen politischen Umarmung zu lösen und Äquidistanz zu allen politischen Gruppierungen

zu gewinnen.
Ivo Fürer, der ehemalige Bischof von St. Gallen, stellt die grundsätzliche Pflicht der

Kirche fest, sich in die Politik einzumischen, wenn es gilt, die volle individuelle und
korporative Religionsfreiheit einzufordern. Urs Schwaller, der Fraktionschef der CVP-Frak-
tion im eidgenössischen Parlament, erläutert einige konkrete Umsetzungen der christli-

SZRKG, 103(2009)



334 Rezensionen - Comptes rendus

chen Politik in der Legislaturperiode 2003-2007, während der ehemalige Vizekanzler
Josef Riegler die Bemühungen schildert, Österreich menschlicher zu machen. Rolf Weibel
kommt in seiner Untersuchung über «katholische Politik» in der Schweiz im Spannungsfeld

von kirchlicher Vorgabe, medialer Öffentlichkeit und persönlichem Entscheid auf
den höchst fragwürdigen Beschluss des Schweizerischen Katholischen Frauenbundes zu
sprechen, bei der Abschaffung des Bistumsartikels aus der Bundesverfassung im Interesse
ihrer reformerischen Ziele ein eigenes Süppchen zu kochen. Thomas A. Bauer zeigt
österreichische Spezialitäten auf wie das Zeitungsunternehmen «Die Furche», das
Kirchenvolksbegehren «Wir sind Kirche» oder das Medienprojekt der Erzdiözese Wien mit der
Monatszeitschrift «Multimedia». Franziska Metzger geht den Veränderungen des Verhältnisses

von Religion und Politik in der Schweiz seit dem 19. Jahrhundert nach, während
Wolfgang Manti nachweist, dass erfolgreiche C-Parteien im 20. Jahrhundert sich stets
rechts von der Mitte positionierten.

Das sind nur einige Hinweise auf die äusserst vielfältigen Aspekte, die auf dem
Symposium zur Sprache kamen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Klaus J. Bade/Pieter C. Emmer/Leo Lucassen/Jochen Oltmer (Hg.), Enzyklopädie
Migration in Europa vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Paderborn u.a., Ferdinand
Schöningh, 2007, 1156 S.

Joachim Bahlcke/Rainer Bendel (Hg.), Migration und kirchliche Praxis. Das religiöse
Leben frühneuzeitlicher Glaubensflüchtlinge in alltagsgeschichtlicher Perspektive,
^Forschungen und Quellen zur Kirchen- und Kulturgeschichte Ostdeutschlands, Bd. 40), Köln/
Weimar/Wien, Böhlau, 2008, 258 S.

Die mehr als tausend Seiten umfassende «Enzyklopädie in Europa» ist in drei Teile
gegliedert: Im ersten Teil werden in zwei längeren Essays «Idee - Konzept - Realisierung»
der Enzyklopädie sowie «Terminologien und Konzepte in der Migrationsforschung» (19-
53) dargelegt. Damit ist die Grandlage für die beiden folgenden Teile gelegt. Diese bestehen

aus Überblicksdarstellungen über die Wanderangsgeschichte der einzelnen europäischen

Länder (54-358), die wiederum in sieben regionale Bereiche zusammengefasst
sind. Dem schliesst sich dann die eigentliche Enzyklopädie in Form von Artikeln an, die
spezifische Migrantengrappen darstellen. Am Anfang steht der Artikel «Ägyptische (Sans-
papiers) in Paris seit den 1980er Jahren» von Detlef Müller-Mahn (359-362), am Ende
der Artikel über «Zyprioten in Grossbritannien seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges»
von Panikos Panayi (1125-1127). Die Lektüre der Artikel kann durchaus Lesevergnügen
bereiten. So der Rezensent dies anhand einzelner Artikel beurteilen kann, bieten sie die für
den jeweiligen Gegenstand wichtigen Aspekte und führen die wichtigste Literatur an.

Mit Blick auf das Themenfeld Religion und Migration dürften die beiden Essays des

ersten Teils besondere Aufmerksamkeit verdienen. Dort werden die seit den 1970er Jahren

erzielten methodischen und systematisch-inhaltlichen Fortschritte in der europäischen
und amerikanischen Forschung zusammengeführt und weiterentwickelt. Zentral ist in den

vergangenen Jahrzehnten die Einsicht gewesen, Migrationsvorgänge als Teil von wechselseitigen

Austauschprozessen zu verstehen. Es geht dann nicht um den Beitrag einzelner
Migrantengrappen zur Geseilschaft und Kultur des Aufnahmelandes, die Selbstbehauptung

dieser Gruppen oder Angleichungsprozesse nur in eine Richtung. Wenn Migration
vielmehr als «ein umfassender Kultur- und Sozialprozess in und zwischen geographischen
und sozialen Räumen» (21) verstanden wird, wird damit eben diese Einsicht aufgenommen.

Durchaus in forschungspragmatischer Absicht lässt sich Migration in drei Dimensionen

gliedern: die Wanderungsentscheidung mit ihren Begleitumständen und Hintergrün-

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 335

den; die durchaus vielgestaltigen Bewegungen zwischen den Wanderungsräumen; und
schliesslich die Phase der «der ganz unterschiedlich geprägten und zeitlich dimensionierten

Eingliederung in die Aufnahmegesellschaft» (32).
Im «Vordergrund der Enzyklopädie» insgesamt wie der einleitenden Essays steht der

dritte Punkt, die Frage nach der «Integration» der Migranten (21). Dies sollte jedoch nicht
so geschehen, dass zu dem schon bereitstehenden Material weiteres hinzugefügt werden
würde: «Leitaspekt ist vielmehr die konkrete historisch-empirische Frage, warum einzelne
Zuwanderergruppen in bestimmten Aufnahmekontexten in dem in Selbst- und Fremdbildern

überkommenen Zeiterlebnis und im kollektiven Gedächtnis auf beiden Seiten
vergleichsweise lange als zugewanderte Minderheiten bzw. als Diaspora erkennbar blieben,
während andere Zuwanderungen nur wenige bzw. historisch (kurze) oder gar keine Spuren

hinterliessen.» (24-25) Der zweite Essay von Dirk Hoerder und Jan und Leo Lucassen
stellt «Terminologien und Konzepte in der Migrationsforschung» (28-53) vor. Der Essay
ist fundiert und erfreulich verständlich geschrieben, die im Vorwort der «Enzyklopädie»
versprochene theoretische Diskussion von «pragmatischer und sicher auch
menschenfreundlicher Mitte» (18) wird hier geliefert. Der Artikel bietet kompetent und kompakt
Überblicke über die älteren Ansätze der Migrationsforschung, vor allem den Einfluss der

Chicagoer Schule sowie den in den letzten Jahrzehnten entwickelten neuen Forschungsansätzen

zu Migration und Akkulturation. Zugleich werden in dem Beitrag in knappen
Strichen die Geschichte der europäischen Wanderungen skizziert und die unterschiedlichen
Formen von Wanderungen dargestellt.

Die «Enzyklopädie Migration in Europa» setzt für die Migrationsforschung in Europa
einen neuen Referenzrahmen. Hilfreich für ihre internationale Reichweite wäre dabei
zweifellos das Erscheinen der angekündigten englischsprachigen Ausgabe. So oder so
wird sie aber wohl nicht nur wissenschaftliche Massstäbe setzen und migrationspolitisch
wirksam sein, sondern auch Anstösse für zahlreiche neue Forschungen geben.

Das könnte und sollte auch für das Themenfeld Religion und Migration gelten. Religion

und religiöse Aspekte kommen in der «Enzyklopädie» keineswegs zu kurz, wie
insbesondere anhand der Artikel über einzelne Migrantengruppen der frühen Neuzeit
feststellbar ist. Mit Recht wird auch festgestellt, Religion sei im 19. und 20. Jahrhundert eher
selten der Wanderangsgrand gewesen. Wenn jedoch das Hauptaugenmerk auf der wie
auch immer gearteten Integration der Migranten liegt, könnte Religion auch dann noch ein
Faktor gewesen sein, dem eine durchaus grosse Bedeutung zukommt. Zu fragen wäre
nicht allein für einzelne Gruppen, sondern in systematisch-vergleichender Absicht wie
und in welchem Masse bei Migrationsvorgängen Religion in Europa zum organisierenden
Prinzip bei der Bildung von sozialen Zusammenhängen werden konnte, die den Zuwande-
rern die Verortung ermöglichten und ihre Eingliederung prägten. Solche Vergleichsmöglichkeiten

wären ertragreich zu systematisieren. Mit Blick auf Spracherwerb, institutionelle

Verortung, Generationenfolge, Schule, soziale Mobilität und Elitendiskurse sind
allgemeine Kategorien vorhanden, die für die jeweilige Migrantengrappe im historischen
Kontext zu beschreiben und zu analysieren wären. Ein solcher Ansatz könnte für die
Migrationsforschung zum 19. und 20. Jahrhundert insgesamt ertragreich sein.

Der von Joachim Bahlcke und Rainer Bendel herausgegebene Tagungsband «Migration

und kirchliche Praxis» widmet sich vor allem Fragen der Integration von Migranten.
Der Band enthält zwölf Beiträge, die für die 42. Arbeitstagung des Instituts für ostdeutsche

Kirchen- und Kulturgeschichte im Juli 2004 entstanden oder für den vorliegenden
Band verfasst wurden. Interesseleitender Gesichtspunkt des Tagungsbandes ist der
«Zusammenhang von Migration und kirchlicher Praxis und das religiöse Leben frühneuzeitlicher

Glaubensflüchtlinge in alltagsgeschichtlicher Perspektive» (VII). Die enge Verflechtung

von Kirche und Staat und die tiefe Verankerung der kirchlichen Praxis im Leben des

Einzelnen, die Joachim Bahlcke und Rainer Bendel im Vorwort für den gesamten Beo-

SZRKG, 103(2009)



336 Rezensionen - Comptes rendus

bachtungszeitraum konstatieren, veranlassen sie, den alltagsgeschichtlichen Fokus um die
Frage nach politischen Faktoren in Heimat- und Zielorten der Migranten zu ergänzen. Die
chronologische Perspektive des Bandes umfasst mit dem Zeitraum vom 15. bis zum 19.

Jahrhundert eine lange Frühe Neuzeit; geographisch sind mittel- und ostmitteleuropäische
Gebiete berücksichtigt, wobei die meisten Territorien sowohl als Ziel- als auch als
Herkunftsländer in Frage kommen. Die Migration der Schwenckfelder nach Pennsylvania
erlaubt einen kurzen Blick nach Amerika. Die Beiträge des Bandes konzentrieren sich auf
Migrantengruppen, die ihre Heimat auf Dauer verliessen; Einzelmigranten nimmt der Band

gar nicht, zeitlich begrenzte Migration oder Remigration nur am Rande in den Blick.
Aus der Vielzahl der Beiträge seien hier einige hervorgehoben. Ein Beispiel für Religion

bzw. die Vermeidung des religiösen Zwangs als Wanderangsmotiv führt Horst Wei-
gelt am Beispiel der mehrstufigen Migration der schlesischen Schwenckfelder im 18.

Jahrhundert nach Pennsylvania vor. Selbst eine mögliche Rückkehroption konnte die
Bindekraft ihrer spezifischen Religiosität nicht mindern. Roland Gehrke zeichnet den Weg
der niederländischen Mennoniten, einer pazifistischen Täufergruppe, im 16. Jahrhundert
ins preussische Gebiet der polnischen Krone nach. Im Weichseldelta bildeten sie eine in
Selbstisolation lebende «bäuerlich-plebejische Bekenntnisgruppe» (68). Ihre religiöse
Praxis lieferte nicht nur den Migrationsgrand, sondern übte auch mehr als 200 Jahre lang
eine intern Kultur stabilisierende Wirkung aus. Matthias Asche untersucht in seinem Beitrag

bäuerliche Migrantengrappen, die zur Wiederbesiedlung der im Dreissigjährigen
Krieg entvölkerten Mark Brandenburg ins Land gerufen worden waren und deren Integra-
tionsprozess in nahezu vollständiger Anpassung an die preussischen Lebensverhältnisse
endete. Unter den gezielt als reformierte Gruppen angeworbenen Migranten, Niederländern,

Schweizerkolonisten und hugenottischen Réfugiés, spielten vor allem die privilegierten

Réfugiés eine wichtige Rolle für den Prozess der Bauernbefreiung in Preussen.
Am Beispiel protestantischer böhmischer Exilanten zeigt Matthias Noller, dass die alltägliche

religiöse Kulturpraxis der Migranten ein wirksames Integrationshindemis darstellen
konnte. Eingliederangsprobleme in bestehende Kirchentümer des Zielortes Berlin und
Umfeld führt er daneben auf eine eigenständige Theologie der Migranten zurück, die er
mit einem von Heinz Schilling entlehnten Begriff als «Exulantentheologie» (98)
bezeichnet. Eine durchweg positive und normative religiöse Deutung der Migration führt
Martin Rothkegel an der Täufergruppe der Hutterischen Brüder vor, die im 16. Jahrhundert

aus wirtschaftlichen Gründen vom böhmischen Adel protegiert wurden. Rothkegel
zeigt, wie der Fortbestand dieser Gruppe von einem stetigen Zuwachs an Mitgliedern und
Kapital abhing, so dass sie auf umfangreiche missionarische Tätigkeiten angewiesen
waren. Offen bleibt hier die Frage nach dem Zusammenhang von religiös motivierter Mobilität,

deren theologischer Deutung und wirtschaftlichen Motiven.
Die genannten und weitere Beiträge zeigen für sich genommen ein zunächst disparates

Bild, wie es vielleicht für alltagsgeschichtliche Studien, die einen längeren Zeitraum und
unterschiedliche Regionen in den Blick nehmen, nicht überraschend ist. In toto lassen die
Einzelstudien aber bemerkenswerte Gemeinsamkeiten zwischen den untersuchten Phänomenen

erkennen lassen. Neben den in der Einleitung genannten politischen Faktoren zeigt
sich deutlich, wie sehr Religion die Formen der Integration von Migranten prägte.

Münster Thomas Schulte-Umberg

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 337

Wolfgang Hameter/Meta Niederkorn-Bruck/Martin Scheutz (Hg.), Freund Hein? Tod
und Ritual in der Geschichte (=Querschnitte. Bd. 22). Innsbrack/Wien/Bozen. StudienVerlag,
2007. 332 S.

Wir sterben zu Beginn des 21. Jahrhunderts hochbetagt und einsam: der Tod wird nicht
tabuisiert. aber doch sehr wirksam verdrängt durch die Auslagerung der Sterbebegleitung
an Institutionen des «Gesundheitssystems» - so Katharina Heimerl in ihrem abschliessenden

Beitrag zum vorliegenden Sammelband. Wenn der Tod auch nicht abgeschafft werden

kann, so lässt sich zumindest das Sterben durch die Abgabe stark beruhigender
Medikamente gleichsam «verschlafen» (285); der schnelle Tod - das mittelalterliche Schreckgespenst

- ist weitgehend zum Ideal des «guten Sterbens» geworden.
Wie sich nicht nur Vorstellungen vom «guten Sterben», sondern auch Todes- und

Jenseitsvorstellungen und die den Tod begleitenden Rituale historisch gewandelt haben, welche

Kontinuitäten sich indes auch ausmachen lassen, zeigen die insgesamt 14 Beiträge des

Sammelbands. Auf kulturhistorische Überblicke zu Tod und Ritual in Altertum, Mittelalter
und Neuzeit folgen vertiefende Beiträge etwa zu Bestattungsformen oder Stiftungen.

Mehrere Beiträge nähern sich der Thematik Tod und Ritual schliesslich aus der Perspektive

verschiedener Disziplinen (Germanistik, Musikwissenschaft, Kunstgeschichte) an.
Eine eigentliche Synthese bleibt ohne Schaden für den Gesamteindruck aus, auch die kurze

Einleitung der Herausgeber verzichtet auf eine eigentliche Einführung in die Thematik
und stimmt den Leser vielmehr mit Totentanzmotiven und begriffsgeschichtlichen
Bemerkungen zum titelgebenden «Freund Hein» auf die Lektüre ein.

Der Reiz des Bandes besteht in der Beleuchtung unterschiedlicher Aspekte wie
beispielsweise der (gedächtnis-)politischen Funktion der mit dem Tod verbundenen Rituale
aus verschiedenen Blickwinkeln und in unterschiedlichen kulturellen Kontexten. In den

von Wolfgang Hameter beschriebenen römischen Leichenzügen laufen «imagines» mit,
Personen, die Wachsmasken berühmter Familienmitglieder tragen und diese damit wieder
zum Leben erwecken und im Gedächtnis der Mitbürger verankern sollen. Die etruskische
Oberschicht setzte dauerhafte Zeichen mittels weithin sichtbarer Grabhügel (Petra Amann).
die ägyptische mittels bereits lange vor dem Tod gebauter Grabanlagen (Bernhard Palme).
Die aufwendige Mumifizierung, welche bis zu 70 Tage in Ansprach nehmen konnte, diente
der Erhaltung des Körpers für den Zeitpunkt der Auferstehung, die nach ägyptischer
Vorstellung mit Seele und Leib erfolgte. In der Neuzeit bildeten die mit demonstrativem
Aufwand gestalteten Begräbnisfeierlichkeiten einen wichtigen Bestandteil der adeligen Erin-
nerangs- und Repräsentationskultur und wurden auch beispielhaft für die Begräbnisse des
aufstrebenden Bürgertums (Martin Scheutz). Ständische Differenzen zeigten sich auch in
der Trauermusik, wie Stefan Gasch hervorhebt: Während die Pietät bis in die zweite Hälfte
des 15. Jahrhunderts eine einstimmige Gestaltung der Messe zum Gedenken eines toten
Menschen gebot, entwickelte sich im höfischen Umfeld eine Tendenz hin zu mehrstimmig
gestalteten Totenmessen - Polyphonie als Zeichen besonderer Pracht. Auf der anderen
Seite des Spektrums finden sich die Widerstände gegen die Beerdigung von Selbstmördern

auf dem Kirchhof (Stefan Schima) oder die Praxis der Nationalsozialisten, die
Leichen ihrer Opfer zu verbrennen und damit auch möglichst aus dem Gedächtnis zu löschen

- ein «Tod ohne Ritual» (Bertrand Perz).
Dieser Streifzug könnte mit einem anderen Fokus wiederholt werden. Die hier nicht

allesamt erwähnten Beiträge bilden eine vielschichtige Sammlung von Annäherungen an die

Kulturgeschichte des Todes und den mit diesem verbundenen Vorstellungen und Ritualen.

Freiburg/Schweiz David Luginbühl

SZRKG, 103 (2009)



338 Rezensionen - Comptes rendus

Markus Furrer/Kurt Messmer/Bruno H. Weder/Béatrice Ziegler, Die Schweiz im
kurzen 20. Jahrhundert. 1914 bis 1989 - mit Blick auf die Gegenwart, Zürich, Verlag
Pestalozzianum, 2008, 297 S.

Historische Überblickswerke zur Geschichte der Schweiz sind Mangelware. Als Standardwerk

gilt immer noch die 1982/83 erschienene und 2004 zum vierten Mal aufgelegte
«Geschichte der Schweiz und der Schweizer». Sie ergänzte bzw. ersetzte das stark auf Verfas-

sungs-, Politik- und Ereignisgeschichte ausgerichtete «Handbuch der Schweizer
Geschichte» (1972/77) und mass insbesondere der Sozial- und Wirtschaftsgeschichte grosse
Bedeutung zu. Weitere breit angelegte Gesamtdarstellungen blieben aus, nicht zuletzt
deshalb, weil die Frage, ob es Nationalgeschichten überhaupt noch brauche, tendenziell mit
Nein beantwortet wurde.1 Die Mängel der bestehenden Gesamtdarstellungen sind derweil
allgemein bekannt: Einerseits die dominante Binnenperspektive, die transnationale Transfers

und Vergleiche weitgehend ausser Acht lässt, zum anderen das weitgehende Fehlen
kulturhistorischer Fragestellungen. Des Weiteren bleibt das Desiderat nach einer
Gesamtdarstellung, die neuere Forschungsergebnisse berücksichtigt.

Dem vorliegenden Studienbuch, das sich in erster Linie an (zukünftige) Geschichtslehrerinnen

und -lehrer richtet, gelingt es, diese Lücke für das 20. Jahrhundert ein gutes Stück zu
schliessen. Es ist in zwei Teile gegliedert: in einen historischen, in welchem «Entwicklungslinien

zur Geschichte der Schweiz» nachgezeichnet werden, und in einen geschichtsdidak-
tischen, der einzelne Themen herausgreift und mögliche Wege der Vermittlung aufzeigt.

Bei der Periodisierang des «kurzen 20. Jahrhunderts» lehnt sich das Studienbuch an
Eric Hobsbawm an. Nach einem Einführangskapitel zum kurzen 20. Jahrhundert als Epoche

folgen Kapitel zum «Katastrophenzeitalten> (1914-1945), zu Nachkriegszeit und
«Golden Age» (1945-1973) sowie zu den «Krisenjahrzehnten» (1973-1989/91), die
teilweise noch feiner untergliedert werden. Ein kürzeres Kapitel geht den Entwicklungen
nach 1989/91 nach, soweit sich diese bereits aufzeigen lassen. Abgeschlossen werden diese

Kapitel jeweils von einem kommentierten Literaturverzeichnis, das weniger auf Vollständigkeit

als auf Schwerpunktsetzung und klare thematischer Gliederung ausgerichtet ist
und damit den Bedürfnissen von Studierenden und angehenden Lehrpersonen sehr
entgegenkommt.

Dem Ansprach auf eine stärkere Berücksichtigung transnationaler Aspekte wird das

Autorentrio Markus Furrer, Bruno H. Weder und Béatrice Ziegler, das für den historischen

Teil verantwortlich zeichnet, vor allem dadurch gerecht, dass es den jeweiligen
Kapiteln gesamteuropäisch orientierte Einordnungen voranstellt und im Text auf globale und

europäische Bezüge aufmerksam macht. Starke Berücksichtigung findet weiter der
Genderaspekt, dem teilweise eigene Unterkapitel gewidmet sind. Einen weiteren Schwerpunkt
legen die Autoren auf die metahistorische Ebene und damit auf den Wandel von
Geschichtsbildern, konkurrierende Deutungen und dem Verhältnis von Geschichtsschreibung
und Erinnerung. So wird beispielsweise der Teil zur Schweiz im Zweiten Weltkrieg mit
dem Unterkapitel «Kriegsgeschichte als (Streitgeschichte)» abgeschlossen, das für die
Problematik der wechselnden Deutungen sensibilisieren soll. Auch enthalten die
Literaturüberblicke jeweils historiographische Bemerkungen. Abgeschlossen wird der historische

Teil mit einem Fragenkatalog, der der Leserin bzw. dem Leser dazu dienen soll, das
Gelesene noch einmal zu reflektieren.

Der zweite, von Kurt Messmer verfasste, didaktische Teil steckt zuerst das geschichts-
didaktische Feld ab und gibt dabei Hinweise zum Umgang mit Quellen im Unterricht und

Eine neue Gesamtdarstellung, die vermehrt auch transnationale Bezüge hervorheben will, ist
für 2010 vorgesehen. Siehe dazu den Projektbeschrieb bei: Georg Kreis, Schweizerische
Nationalgeschichten im 20. und 21. Jahrhundert, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte.
1/59(2009). 135-148.

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 339

zu verschiedenen Zugangsmöglichkeiten zu historischen Phänomenen. Im Folgenden werden

Themen des historischen Teils wieder aufgegriffen und mögliche Wege der Vermittlung

vorgestellt. So setzt Messmer beispielsweise die Jugendbewegung von 1968 mit
anderen Jugendbewegungen und -kulturen des 20. Jahrhunderts in Bezug und diskutiert dabei

die Möglichkeiten und Grenzen solcher «Längsschnitte». Statt einer eigentlichen
systematischen Geschichtsdidaktik stellt der zweite Teil damit eher eine «Sammlung ge-
schichtsdidaktischer Themen» dar, «die je in enge Verbindung mit einem bestimmten
Zeitabschnitt der Schweizer Geschichte im 20. Jahrhundert gebracht werden» (13). Störend
wirkt bei der Lektüre dieses Teils leider die gar blumige und mit Kürzestsätzen wie «Nichts
da!» (188) oder «Ja, noch Fragen» (205) durchsetzte Sprache, die zuweilen auch bemühend

motivierend daherkommt («Dann soll's also losgehen». 194). Zudem ist das unruhige
Layout der Orientierung eher abträglich.

Insgesamt ist das Studienbuch eine gelungene Kombination von historischer Orientierung

und Geschichtsdidaktik und kann insbesondere angehenden und aktiven Lehrkräften
nur empfohlen werden. Aufgrund des historischen Teils bietet das Buch auch Studienanfängern

im Bereich Zeitgeschichte eine fundierte Einführung zur Geschichte der Schweiz
im 20. Jahrhundert.

Freiburg/Schweiz David Luginbühl

Josef Inauen, Brennpunkt Schweiz. Die süddeutschen Staaten Baden, Württemberg und
Bayern und die Eidgenossenschaft 1815-1840 (=Religion-Politik-Gesellschaft in der
Schweiz, Bd. 50), Fribourg, Academic Press, 2008, 464 S.

Der von der Französischen Revolution ausgelöste Umsturz der gesellschaftlichen und
politischen Ordnung in Europa fegte nicht nur die Alte Eidgenossenschaft hinweg, sondern
bescherte der Schweiz im Süden, Osten und Norden auch neue Nachbarn, einige dauerhaft,

andere vorübergehend. Einzig die Westgrenze zu Frankreich blieb einigermassen stabil.

Besonders einschneidend waren die Veränderungen nördlich des Rheins. Aus dem
Flickenteppich von zahlreichen grösseren und kleineren Territorien (Markgrafschaft
Baden, habsburgisches Vorderösterreich, Reichsstädte wie Überlingen und Lindau, Fürstbistum

Konstanz u.a.), entstanden von Napoleons Gnaden zwischen 1803 und 1805 ausgehend

von bereits bestehenden Reichsterritorien drei neue deutsche Staaten: Baden (ab 1806

Grossherzogtum), Württemberg und Bayern (beide ab 1806 Königreiche). Die längste
gemeinsame Grenze von Basel bis zum Bodensee besass die Schweiz mit Baden, wodurch
dieser süddeutsche Staat für die Eidgenossenschaft und die Grenzkantone bis zur Errichtung

des deutschen Kaiserreiches 1871 von besonderer Bedeutung war. Mit den beiden
Königreichen verband die Schweiz nur kurze Grenzabschnitte im Bodensee vor den
Hafenstädten Friedrichshafen (Württemberg) und Lindau (Bayern). Einzig zwischen 1805
und 1814, als Vorarlberg und Tirol bayerisch waren, besass die Schweiz zu Bayern eine
gemeinsame Landgrenze.

Den Beziehungen zwischen den drei süddeutschen Staaten und der Schweiz während
der Restaurations- und eines Teils der Regenationszeit hat sich Josef Inauen in seiner
profunden Freiburger Lizentiatsarbeit gewidmet. Die Arbeit verdient einen besonderen
Respekt, da der Autor sich bereits vor 40 Jahren während seines Studiums mit der Frage
befasste, aber sie erst nach jahrzehntelanger Berufstätigkeit nach seiner Pensionierung wieder

aufgriff und erfolgreich zu Ende führte. Der Focus liegt auf der Diplomatiegeschichte
und zwar in erster Linie aus der Sicht der drei deutschen Staaten. Bayern war dauerhaft ab
1803, Baden ab 1807 und Württemberg nur vorübergehend von 1807 bis 1818 in der
Schweiz vertreten. Ein Blick in die umfangreiche Bibliographie (welche die Literaturliste
einer durchschnittlichen Lizentiatsarbeit bei weitem sprengt) zeigt, dass die süddeutsche

SZRKG, 103(2009)



340 Rezensionen - Comptes rendus

Sichtweise bis anhin kaum untersucht wurde. Es ist offensichtlich, dass die Beziehungen
zur Schweiz in Deutschland nur wenig Interesse fand (findet?), während umgekehrt die
Schweizer ein grösseres für die nördlichen Nachbarn hegen. Daher ist es verdienstvoll,
dass sich ein Schweizer Historiker aufgemacht hat, um die Archive in Karlsruhe, Stuttgart
und München gründlich zu durchforsten. Die schweizerischen Archive dagegen wurden
noch kaum ausgewertet.

Die Beziehungen kannten in den Jahren 1815-1840 manche Hoch- und Tiefpunkte.
Von Seiten der Schweiz bestand vor allem gegen Baden ein gewisses Misstrauen, das von
1806 bis 1808 Annexionspläne gegen die Schweiz hegte. Ende der 1820er Jahre zirkulierten

in der Schweiz Gerüchte über Erweiterangsabsichten Bayerns. Nach einem sehr kurzen

Übersichtskapitel über die Beziehungen in der doch wichtigen Mediationszeit stellt
der Autor das Verhältnis der drei Staaten zur Schweiz unter dem Mettemich'schen System

der Heiligen Allianz dar. Dabei kommt er zum Schluss, dass sich die drei Nachbarn

am Muskelspiel der konservativen Monarchien gegen die republikanische Schweiz nicht
beteiligten und sich hauptsächlich, allen voran Baden, auf Nachbarschafts-, Grenz-,
Rechts- und Handelsfragen konzentrierten. Im Fall Badens hatte die Schweiz insofern
Glück, als das Grossherzogtum von 1807 bis 1818 durch Joseph Albrecht von Ittner, einen
erklärten Freund der Schweiz, vertreten war. Ärger dagegen bereitete der bayerische
Gesandte Johann Franz Anton von Olry, weniger in seiner offiziellen Funktion, sondern als

Kämpfer für das vorrevolutionäre Europa und Aktivist in den restaurativen Zirkeln um
seinen Freund und «Restaurator» Karl Ludwig von Haller.

Die liberalen Erfolge in der Schweiz führten nach 1830 zu einer Verhärtung der
Positionen. Die monarchischen Regierungen in Karlsruhe, Stuttgart und München sahen in
den liberalen und demokratischen Verfassungen der regenerierten Kantone eine Gefahr
für die eigenen Staatsordnungen. Sie ordneten sich schliesslich nach einigem Zögern in
die antiliberale Allianz Metternichs ein, welche die Schweiz vor allem im Bereich ihrer
Asylpolitik massiv unter Druck setzte. Der Flüchtlingsfrage von 1833 bis 1838 ist denn
auch ein eigenes Kapitel gewidmet. Besonders aufmerksam verfolgten die drei süddeutschen

Regierungen die turbulenten innenpolitischen Kämpfe in der Eidgenossenschaft. So

begrüssten zwar der bayerische und badische Vertreter in der Schweiz die konservativen
Erfolge gegen die Liberalen am Ende der 1830er Jahre. Sie lehnten aber die zunehmende

Konfessionalisierung des liberal-konservativen Gegensatzes entschieden ab, nicht zuletzt
auch, weil in ihren Staaten ähnliche Konfessionsverhältnisse herrschten wie in der Schweiz.
Die Fortsetzung der Geschichte in die 1840er Jahre bis hin zum Sonderbundskrieg
verspricht - aufgrund einer vorausgreifenden Skizze des Autors - interessant zu werden, weil
gerade Baden eine starke liberale Bewegung besass, die sich von ihren schweizerischen
Gesinnungsgenossen inspirieren liess.

In einem eigenen ausführlichen Kapitel zeichnet der Autor die Wirtschafts-, Handelsund

Verkehrsbeziehungen der drei süddeutschen Staaten zur Schweiz in der 1. Hälfte des

19. Jahrhunderts nach. Während der ganzen untersuchten Zeit besassen Handelsfragen ein

grosses Gewicht, selbst bei den beiden von der Schweiz aus entfernter gelegenen
Königreichen Württemberg und Bayern, die vor allem am Salz- und Getreidehandel interessiert
waren. Bereits in die Zukunft weisen in den 1840er Jahren die ersten Gespräche über den
Eisenbahnbau: Während die deutschen Staaten die Frage schon früh zu planen begannen,
war die mit ihren internen Kämpfen beschäftigten Schweiz im Rückstand. In einem kurzen

Kapitel wird den «Rechts- und Hoheitsfragen» nachgegangen. Aufgrund der engen
wirtschaftlichen und demographischen Verflechtung am Oberrhein schloss die Eidgenossenschaft

ab 1803 mit den drei süddeutschen Staaten zahlreiche Staatsverträge zur
Freizügigkeit, zum Konkursrecht, zum Auslieferungsverfahren, zu zivil- und strafrechtlichen
Fragen. Mit dem Reichsdeputationshauptschluss von 1803 und dem Ende des Reiches
1806 wurden die letzten Bande der Schweiz zum Hl. Römischen Reich gelöst. Erst jetzt

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 341

bildete sich im Norden eine Staatsgrenze heraus. Die Säkularisation von Bistümern (vor
allem Konstanz) und Klöstern warf zahlreiche Grenz- und Eigentumsfragen auf. Die Hauptfragen

wurden bereits 1804 im Vertrag von Schaffhausen mit Baden gelöst. Trotzdem kam
es zwischen 1815 und 1840 zu weiteren Konflikten um säkularisiertes und inkameriertes
Gut. Ein über 200-seitiger Anhang bringt Dokumente (so Weisungen an und Memoranden
von Diplomaten), biografische Notizen, Tabellen, Karten und Porträts der wichtigsten
süddeutschen Personen.

Die Untersuchung erhellt eine wichtige Phase der schweizerischen Aussenbeziehun-

gen, als die Eidgenossenschaft begann, trotz verfassungsrechtlichen Schwächen, die
Verhältnisse mit dem Ausland, hier mit dem nahen Ausland nördlich des Rheins, zu regeln.
Von daher handelt es sich bei der gedruckten Lizentiatsarbeit von Josef Inauen um ein

wichtiges Werk zu Schweiz in der turbulenten Übergangszeit vom Untergang der Alten
Eidgenossenschaft 1798 zur Schaffung des Bundesstaats. Der Text ist flüssig geschrieben
und liest sich angenehm. Der Autor scheut sich auch nicht, dezidiert Stellung zu nehmen,
so wenn er den bayerischen Gesandten von Olry einen «politischen Fanatiker» nennt. Es
ist zu hoffen, dass der Autor sein Versprechen einlösen kann und in seiner nächsten
Arbeit die Zeit von 1840 bis 1871 (und vielleicht auch von 1803 bis 1815) behandelt.

Bern Marco Jorio

Karl Schmuki/Ernst Tremp/Andrea Grandjean, Das Kloster St. Gallen und seine
Schulen. Zum 200. Geburtstag der Katholischen Sekundärschule «Flade». Katalog zur
Jahresausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (1. Dezember 2008 bis 8. November
2009), St. Gallen, Verlag am Klosterhof, 2009, 191 S., Abb.

Mit der Gründung eines «Gymnasiums katholischer Fundation» am 16. Oktober 1809
konnte in der Stadt St. Gallen nach vierjährigem Unterbruch wieder an die Tradition der
seit dem 9. Jahrhundert bestehenden Klosterschule angeknüpft werden. Die katholische
Bubenschule nannte sich später «Katholische Kantonsschule» und öffnete sich schliesslich

zur Katholischen Sekundärschule für Buben und Mädchen, als die sie heute unter
dem Namen «Flade» noch besteht.

Aus Anlass des 200jährigen Bestehens dieser Schuleinrichtung widmete ihr die
Stiftsbibliothek St. Gallen ihre Jahresausstellung (Dezember 2008 bis November 2009). Der
hier anzuzeigende Katalog zur Jahresausstellung verdeutlicht den Aufbau der Ausstellung,
zeigt zahlreiche Abbildungen an der Ausstellung zu sehender Dokumente, Handschriften.
Urkunden und Inkunablen und gibt darüber hinaus zusätzliche Informationen in der Form
von Hintergrandtexten und Literaturverzeichnissen. In insgesamt zehn Vitrinen werden in

chronologischer Reihenfolge vom Frühmittelalter bis heute die verschiedenen Epochen
der Ausbildung am Kloster aufgezeigt. Eine Sondervitrine wurde dem heiligen Otmar, dem
zweiten Gründer des Klosters St. Gallens, gewidmet.

Die geschickte Auswahl an Quellendokumenten zur Veranschaulichung der Schulgeschichte

sei besonders für das Kapitel 7 (gleichzeitig Vitrine 7 der Ausstellung) zur Zeit
von 1809 bis 2009 bemerkt. Neben dem Gründungsbericht - auch im Anhang im ganzen
Wortlaut zu finden - zeigen Ausschnitte aus der Pensionatsordnung, dem Lehrprogramm
am Anfang des 19. Jahrhunderts oder den Statuten aus dem Jahre 1822 Einblicke in die
institutionellen Gegebenheiten der damaligen Zeit. Eine Quelle besonderen Wertes stellt
das «Protokoll über Fortgang, Sittlichkeit und Fleiss der Zöglinge des katholischen Gym-
nasial-Instituts in St. Gallen» aus dem Jahr 1813/1814 dar. Aus den Tabellen sind nicht nur
Angaben zu Herkunft und persönlichem Hintergrund der einzelnen Schüler zu finden und
stellen damit einzigartige biographische Quellen dar; ebenso manifestieren sich aufgrund

SZRKG, 103(2009)



342 Rezensionen - Comptes rendus

von Lehrerbemerkungen und Randnotizen zum jeweiligen Verhalten der Schüler die an
der Schule gelebten und gelehrten Wertmassstäbe, die im Vergleich zu anderen konfessionellen

Schulen einer interessanten Untersuchung würdig wären.
Die Absicht verfolgend, mit der Ausstellung die verschiedenen Themen einer Schulgeschichte

darzustellen und die wenig erforschten Epochen des Spätmittelalters und der
Neuzeit bis zum Ende der Fürstabtei um 1800 einzubeziehen, ist den Verfassern mit dem

an Dokumenten und Quellen reichhaltige Katalog gelungen. Neben den institutionengeschichtlichen

Bestandteilen des Buches muss an dieser Stelle der Einbezug
kulturgeschichtlicher Perspektiven zur Darstellung des Schullebens am Kloster hervorgehoben
werden. Dass in einem so vielseitig bebilderten Band im Umfang von knapp 200 Seiten
nicht alles miteinbezogen werden kann, darüber sind sich die Verfasser selbst klar. Was aber
für den Leser auf den ersten Blick irritierend wirken mag, ist die Tatsache, dass der Anlass -
das 200jährige Jubiläum der Schule - nur auf gerade mal zwölf Seiten Platz findet.

Mauren Martina Sochin

Constanze Jecker, SendungsBewusstsein. Kirchliche Kriegskommunikation und die
Anfänge der Radio-Predigten in der Schweiz 1925-1945 (=Religion - Politik - Gesellschaft
in der Schweiz, Bd. 49), Freiburg/Schweiz, Academic Press Freiburg, 2009, 204 S., inkl.
CD «SendungsBewusstsein». Ein Rückblick auf die Anfänge der Radio-Predigten in der
Deutschschweiz, «Perspektiven»-Sendung vom 20.11.2005, (Tonaufzeichnung, 28 Min.
27 Sek.), Redaktion: Constanze Jecker, Schweizer Radio DRS2.

Constanze Jecker, ehemalige Fachredaktorin für Religion bei Radio DRS, analysiert in
ihrer medien- und kommunikationswissenschaftlichen Studie erstmals die kirchliche
Kriegskommunikation und die Anfänge der Radio-Predigten in der Deutschschweiz 1925
bis 1945. Sie zeigt auf, wie Propaganda und Zensur während der Kriegszeit die Inhalte der
Massenmedien veränderte, insbesondere, wie sich dieses Phänomen im Schweizer
Radioprogramm während der Zeit des Nationalsozialismus ausdrückte. Radio-Predigten waren
seit Mitte der 1920er Jahre ein wichtiger Programmpunkt, dies belegen zahlreiche Presseartikel

und Hörerbriefe sowie die erste SRG-Konzession, welche den Landeskirchen als

einzigen Institutionen Sendezeit zusicherte.
In einem ersten Teil zeichnet die Autorin die Geschichte des Sendeformats von 1925-

1945 auf. Sie schildert anschaulich, wie reformierte Theologen wiederholt und vehement
die Vorzensur als Einschränkung ihrer Meinungs- und Redefreiheit kritisierten. Constanze
Jecker lanciert ihre Studie, indem sie den deutschen Nationalsozialismus aus Schweizer
Perspektive betrachtet und die Positionen der Schweizer Volkskirchen ergründet. Sie
kommt zum Schluss, dass sich die Ambivalenzen, welche die Haltung der Schweizer
Regierung und der Bevölkerung sowohl dem Nationalsozialismus als auch den jüdischen
Emigranten gegenüber kennzeichnen lassen, sich auch innerhalb der Kirchen ausmachen.
In beiden Kirchen basierten antijüdische Voten meist auf theologischen und nicht auf
rassistischen Argumenten. Obwohl es in beiden Volkskirchen judenfeindliche Tendenzen
gab, waren die antisemitischen Stimmen in katholischen Kreisen zahlreicher und pointierter

als in reformierten. Die Reformierten standen der Schweizer Regierung entscheidend
skeptischer gegenüber als die Katholiken. Bezüglich der Geistigen Landesverteidigung
waren die beiden Volkskirchen geteilter Meinung: Die Katholiken unterstützten diese von
Anfang an tatkräftig, die Reformierten blieben lange skeptisch. Bei der Betonung des
nationalen Einheitsgefühls beriefen sich die Politiker gerne auf die christlichen Wurzeln der
Schweiz, so dass die Kirchen ab 1938 eine wichtige Rolle im politischen und gesellschaft-

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 343

lichen Bewusstsein spielten. Diese Gelegenheit nutzten die Kirchen, indem sie in den

Worten Jeckers «die geistige in eine geistliche Landesverteidigung umfunktionierten»,
das heisst politische, militärische und theologische Argumentationslinien vermischten.

Vertieft widmet sich die Medien- und Kommunikationswissenschaftlerin dann den
Schweizer Medien in der Zeit des Nationalsozialismus und geht Fragen nach staatlicher
Zensur der Presse und des Rundfunks, der Geistigen Landesverteidigung in Presse und
Rundfunk sowie der konfessionellen Presse in der Schweiz nach. Die Schweizer
Regierang stand unter massivem Druck der Nationalsozialisten, welche Inhalt und Personalpolitik

der Schweizer Medien mitbestimmen wollten. Mit einer konsequenten Vorzensur
überwachten die Behörden den Hörfunk schärfer als die Presse. Um die Neutralität der
Schweiz zu wahren, sahen sich die Zensoren allerdings wiederholt gezwungen, die
Pressefreiheit verschiedener Zeitungstitel einzuschränken. Der Rundfunk war durch die
Konzession ohnehin zur politischen und religiösen Neutralität verpflichtet. Vorträge standen
seit 1933 unter Vorzensur. Die Sistierung der Rundfunk-Konzession mit Kriegsbeginn
zeigt, dass der Hörfunk als das Instrument der Massenbeeinflussung galt und deshalb unter

strenge staatliche Aufsicht gestellt wurde. Der Hörfunk erhielt einen zur Presse differenzierten

staatlichen Auftrag zur Geistigen Landesverteidigung, den die Programmverantwortlichen

- im Sinne der Abwehr - sehr ernst nahmen. Weiter analysiert die Autorin die
Besonderheiten der massenmedialen Kommunikation in Krisen- und Kriegszeiten. Sie
kommt darin zum Schluss, dass die Schweiz trotz ihrer Neutralität eine eindeutige
Kriegskommunikation betrieben hat. Nach Constanze Jecker sind Krisen- und Kriegskommunikation

sowie Propaganda zwar ähnlich, aber nicht identisch. Statt auf ein eigenes (Gegen-)
Propagandaministerium setzte die Schweizer Regierung vielmehr auf die omnipräsente,
plurale Propaganda, die in der Gesellschaft unter dem Namen Geistige Landesverteidigung

verankert war.
Im zweiten Teil der umfangreichen Untersuchung analysiert Constanze Jecker eine

Auswahl der Deutschschweizer Predigten inhaltsanalytisch. Ihre wichtigsten Ergebnisse:
Die Kriegskommunikation ist pathetischer, patriotischer und politischer als die
Krisenkommunikation vor Kriegsbeginn, ohne allerdings für bzw. gegen konkrete ausländische
Akteure Stellung zu beziehen. Auffällig ist die für die Propaganda und Kriegskommunikation

charakteristische Schwarzweissmalerei. Im Gegensatz zu den Reformierten
übernahmen die Katholiken die Ideen der geistigen Landesverteidigung, welche Behörden und

Rundfunkgesellschaft propagierten. Überraschend ist, dass Abwertungen der Juden nicht
zensiert wurden. Dass die Radio-Prediger die Flüchtlingsproblematik 1940 nur marginal
thematisierten, deckt sich mit den Resultaten anderer Studien über die (konfessionelle)
Presse in der Schweiz. Constanze Jecker kommt zum Schluss, dass die Radio-Predigten
starke Wertungen und Kommentierungen enthielten, die aus heutiger Perspektive das

damalige Neutralitätsgebot verletzten.
Constanze Jecker, eine profunde Kennerin der Materie, legt, trotz der nicht immer

einfachen Quellenlage, eine solide Grundlage dieses bis jetzt noch nicht untersuchten
Forschungsgegenstandes vor und animiert gleichzeitig zu weiteren Untersuchungen. Zusammen

mit der dem Buch beigelegten CD einer von Constanze Jecker produzierten «Pers-

pektiven»-Sendung auf DRS 2 über die Anfänge der Radio-Predigten in der Deutschschweiz

ein wichtiger und wertvoller Beitrag zur kirchlichen Kommunikation in Kriegsund

Krisenzeiten.

Wilen bei Wil Martin Meier

SZRKG, 103(2009)



344 Rezensionen - Comptes rendus

Michel Grunewald/Uwe Puschner in Zusammenarbeit mit Hans Manfred Bock, Das
evangelische Intellektuellenmilieu in Deutschland, seine Presse und seine Netzwerke
(1871-1963). Le milieu intellectuel protestant en Allemagne, sa presse et ses réseaux
(1871-1963) (Convergences, Bd. 47), Bern et al., Peter Lang, 2008, 614 S.

Mit diesem von Michel Grunewald und Uwe Puschner in Zusammenarbeit mit Hans Manfred

Bock herausgegebenen Sammelband liegt nun der vierte und letzte Band eines
Forschungsprogramms des Centre d'Etude des Périodiques de langue Allemande der Université

Paul Verlaine - Metz mit dem Fachbereich Gesellschaftswissenschaften der Universität

Kassel und dem Friedrich-Meinecke-Institut der Freien Universität Berlin vor. Die
Publikationen orientieren sich in ihrer Einteilung an der von M. Rainer Lepsius bereits in
den 1960er Jahren postulierten Fragmentierung der deutschen Gesellschaft Ende des 19.

Jahrhunderts in vier sozialmoralische Milieus. Während die drei vorangegangenen
Sammelbände sich mit dem linken (erschienen 2002), dem konservativen (2003) und dem
katholischen Intellektuellenmilieu (2006) befassten, ist der aktuelle Band der Analyse des

evangelischen Milieus gewidmet. Wie Michel Grunewald in seiner Einführung richtigerweise

relativierend festhält, könne die Detektierung von Kategorien betreffend der
Konstituierung von Milieus jedoch nur sehr differenzierend von statten gehen, denn bezüglich
des evangelischen Milieus sei es noch unmöglicher als im Falle des katholischen, sich starr
auf das theoretische Konzept von Lepsius zu beziehen (7-8).

Der zweisprachige Band - die Mehrheit der Beiträge ist auf Deutsch verfasst, zwei
sowie die Einführung auf Französisch - gliedert sich in vier Teile, eingerahmt durch die
Einführung von Michel Grunewald und kritische Reflexionen Gilbert Merlios. Der erste
Teil ist theoretisch und überblicksartig konzipiert. Gangolf Hübinger geht in seinen
Betrachtungen auf die enge Verbindung zwischen Intellektuellen und Öffentlichkeit ein und
legt dar, wie Zeitschriften als Hauptbühnen für den intellektuellen Auftritt dienten. Die
Zeitspanne von 1880 bis 1910 sieht er als entscheidende Phase der Herausbildung einer
neuen Kommunikationsgesellschaft an, die «dem Intellektuellen» ein markantes Profil
verliehen hätte (32). Auf die Zeitschriften als «räsonierendes Zeitgespräch» geht Rüdiger
vom Bruch ein. Er beschreibt ihren strukturellen Wandel seit dem späten 18. Jahrhundert
und zeichnet die Wachstumsschübe dieses Mediums in Deutschland nach. Den Protestantismus

vom Kaiserreich bis zur Bundesrepublik in seinen Grandströmungen analysiert
Hartmut Ruddies und beschreibt unter anderem die Verbindung und Überlagerung
theologischer und politischer Konfliktlinien. Den Abschluss dieses ersten Teils macht Frédéric
Hartweg mit seiner Darstellung des Protestantismus und seiner Netzwerke in Elsass-
Lothringen. in Reichsgebieten, in denen sich der Protestantismus in einer ausgeprägten
Minderheitensituation befand. Die Behandlung Elsass-Lothringens in einem gesonderten
Kapitel ist angesichts dessen wechselvoller Geschichte durchaus sinnig, war das Gebiet
doch besonderen kultur- und kirchenpolitischen Einflüssen (Kulturkampf in Deutschland;
Staat-Kirche-Trennungsgesetz in Frankreich) ausgesetzt.

Mit dem zweiten Teil, der sich zeitlich mit dem Deutschen Reich von 1871 bis 1918
auseinandersetzt, wendet sich das Buch den Fallstudien zu. Die Beiträge zeigen die grosse
Diversität an Publikationsorganen und Netzwerken, die theologisch als auch politisch sehr
unterschiedliche und oft gegensätzlich auf die Moderne reagierten. Der Reichsbote (Dagmar

Bussiek), nicht zuletzt durch den Publizisten und Politiker Philipp von Nathusius-Lu-
dom eng mit der Kreuzzeitung verbunden, war fest in das Netzwerk des rechten Flügels
der preussischen Konservativen eingebunden. Wie die Autorin aufzeigt, bewegte sich der
Reichsbote nicht erst seit dem Engagement für Adolf Stoeckers Anliegen in zutiefst
antisemitischem Fahrwasser. Liberal-kulturprotestantisch geprägt war Julius Rodenbergs Kul-
turzeitschrift Deutsche Rundschau (Rebecca Schaarschmidt). Ihre Autorenschaft war
gekennzeichnet durch religiöse Vielfalt. Protestantische, jüdische, frei- und areligiöse
Intellektuelle propagierten gemeinsam die Idee einer deutschen Kulturnation. Alternative Posi-

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 345

tionen vertrat die Zeitschrift Die Hilfe (Michel Grunewald), die, für einen nationalen
Sozialismus auf christlicher Grundlage plädierend, «praktisches Christentum» und «praktische

Politik» als Leitmotive führte. Mit der Beschreibung des Volkserziehers wendet sich

Christopher König der frühen völkischen Bewegung zu. Christliche Sprachmuster blieben
in diesem Periodikum weiterhin präsent. Mehrere Beiträge ziehen den Ersten Weltkrieg
mit in ihren zeitlichen Untersuchungshorizont ein. Philippe Alexandre stellt die Frage
nach pazifistischen Exponenten im evangelischen Milieu in der Epoche Kaiser Wilhelms IL
und zeigt auf, dass pazifistische Pfarrer und Theologen eine kleine Minderheit und meist
Vertreter des Kulturprotestantismus waren. Weit weniger kriegskritisch gebärdeten sich
die Wingolfsblätler (Michel Durand), die im Zuge des Ersten Weltkrieges eine
Radikalisierung ihrer nationalen Gesinnung durchlebten und in einer eigentümlichen Mischung
idealistischer, sozialdarwinistischer, nationalistischer, konservativer, imperialistischer und
antikapitalistischer Argumentationsmuster den Krieg und seine Gräuel rechtfertigten.
Einen Wandel hin zur Befürwortung einer Demokratisierung Deutschlands belegt Jens

Flemming für den Fall der kulturprotestantisch geprägten Zeitschrift Evangelische Freiheit

und deren Netzwerk um den Theologieprofessor Otto Baumgarten. Eine Darstellung
über die Zeit des Krieges hinaus bietet der Beitrag von Christina Stange-Fayos über den
«Deutschen Evangelischen Frauenbund», konservativer Exponent der deutschen
Frauenbewegung, und dessen Publikationsorgan Evangelische Frauenzeitung. Einer Demokratisierung

gegenüber war er, gesellschaftspolitisch nicht zuletzt von Adolf Stoecker beein-
flusst, mit Ängsten behaftet. Gegen Ende des Krieges und dann in der Weimarer Republik
kam es dennoch zum Eintritt rechter Frauen in die Parteipolitik, was am Beispiel der
deutschnationalen Paula Müller skizziert wird. Eine longue-durée-Untersuchung liefert
Hans-Christof Kraus zur evangelischen Zeitschrift Die Furche. Anhand einer Periodi-
sierung in drei Phasen wird der Weg der neupietistisch geprägten studentischen Zeitung
von der Zeit vor und während des Ersten Weltkrieges über die erfolgreichen Jahre des

Furche-Verlags in der Weimarer Republik und die prekäre Existenz während des Dritten
Reiches sowie schliesslich über die grosse Bedeutung des Furche-Netzwerkes beim
Neuaufbau der evangelischen Kirchen in der Bundesrepublik Deutschland nachgezeichnet.
Eine gewisse Sonderstellung unter den Beiträgen nimmt das Portrait über Erdmann Gottreich

Christaller (Simone Orzechowski) und seinen satirischen Roman Prostitution des

Geistes insofern ein, als es sich nicht um eine Analyse einer Zeitschrift und ihres
Netzwerkes handelt. Christallers Kirchenkritik und ihre Rezeption stehen im Zentrum dieses

Beitrages.
Die Zwischenkriegszeit setzt den zeitlichen Rahmen des dritten Teils des Sammelbandes.

Die grossen Umwälzungen die Deutschland mit dem Ende des Ersten Weltkrieges
erlebte, wirkten sich auch auf die Strukturen der Kirche und des Protestantismus aus. Im
längsten Beitrag des Sammelbandes liefert Hans Manfred Bock eine eingehende Inhaltsund

Netzwerkanalyse der traditionsreichen kulturprotestantischen Zeitschrift Christliche
Welt von 1919 bis 1933. Dem im Band bislang noch nicht behandelten religiösen Sozialismus

wendet sich Barbara Picht mit ihrer Analyse der beiden Zeitschriften Der Religiöse
Sozialist und Blätter für religiösen Sozialismus sowie ihren Trägervereinen zu. Dem
heterogenen Gebilde «Bekennende Kirche» nimmt sich Manfred Gailus an. Im Zentrum steht
hierbei die Zeitschrift Junge Kirche, die dem Flügel der so genannten «intakten» Kirchen
innerhalb der «Bekennenden Kirche» zuzurechnen war. Er kommt zum Schluss, dass die
Zeitschrift eine auffallend national-völkische und somit in vielen Aspekten auch
nationalsozialismuskonforme Grundprägung besass. Ein Fokus dieses Teils des Sammelbandes liegt
auf völkisch geprägten Organisationen im deutschen Protestantismus. Als Exponenten
eines bewusst völkischen Protestantismus werden die «Deutschkirche» und der «Bund für
deutsche Kirche» thematisiert (Alexandra Gerstner, Gregor Hufenreuter, Uwe Puschner).
In ihrer sehr informationsreichen Analyse zeigen die Autoren die personellen und institu-

SZRKG, 103(2009)



346 Rezensionen - Comptes rendus

tionellen Vernetzungen zu weiteren völkischen Bewegungen auf. Die statistisch aufbereitete

Sozialstruktur der Autorenschaft und Führungskreise der stark antisemitisch geprägten

Vereinigungen verdeutlicht, dass Lehrer und Religionslehrer, die aufgrund ihrer Tätigkeit

eine Multiplikatorfunktion besassen, einen beachtlichen Teil der Mitglieder stellten.
Mit der organisatorisch eng mit dem Aufstieg des Nationalsozialismus verbundenen und
sich geistesgeschichtlich in völkischen Traditionslinien bewegenden «Deutschen Christen»

befasst sich Rainer Hering. Diese umfassten eine Vielzahl an Gruppierungen. Am
Beispiel Hamburg zeichnet Hering ein Sozialprofil der Mitglieder nach. Ein Grenzfall
dessen, was einem kirchlich gebundenen protestantischen Intellektuellenmilieu zuzurechnen

ist, stellt die Zeitschrift Deutscher Glaube (Clemens Vollnhals) dar. Sie ist der «Deutschen

Glaubensbewegung» zuzurechnen und war im Gegensatz zum völkischen Christentum

der «Deutschen Christen» stark neuheidnisch geprägt. Das protestantische Milieu
fungierte jedoch als Herkunftsort der meisten Exponenten und war auch der Resonanzboden

für die Bewegung.
Der fünfte und klar kürzeste Teil des Sammelbandes wendet sich der deutschen

Nachkriegszeit zu. Die Teilung des Landes brachte für Ost- und Westdeutschland unterschiedliche

Bedingungen mit sich. Klaus Große Kracht wendet sich der Wochenzeitschrift Christ
und Welt zu, die theologisch einen konservativ-lutherischen und politisch einen
nationalkonservativen Standpunkt vertrat. Die Zeitschrift, in deren Umfeld sich verschiedene
Persönlichkeiten mit NS-Vergangenheit bewegten, nahm Stellung zugunsten einer Amnestie
für ehemaligen Nationalsozialisten und grenzte sich deutlich von einem Protestantismus
der Prägung Martin Niemöllers ab. Längerfristig lenkte die Zeitschrift auf einen Mittekurs
ein, zumal der Nationalprotestantismus in der BRD einer starken Milieuerosion ausgesetzt
war. Der evangelisch-lutherischen Judenmission nach dem Zweiten Weltkrieg wendet sich
Michael Schulz zu. Ihre Zeitschrift Friede über Israel wurde 1950 lanciert und konnte auf
bestehende nationale und internationale judenmissionarische Netzwerke zurückgreifen.
Die Idee der Judenmission stand nach dem Holocaust unter permanentem
Rechtfertigungsdruck, zumal neben der fortdauernden Kritik von Seiten jüdischer Zeitschriften und
Organisationen die Bewegung zunehmend auch von kirchenoffizieller Seite unter Druck
geriet. Die sehr späte deutliche Distanzierang der evangelischen Landeskirchen von der
Judenmission (1990er Jahre) widerspiegelt sich im langsamen Transformationsprozess der
Zeitschrift und ihrer Trägerorganisation, was sich auf eigentümliche Weise im Nebeneinander

vom Willen zur Mission von und zur Begegnung mit Juden manifestierte. Die
Entwicklungen in der DDR beleuchtet der Artikel von Ellen Ueberschär zur Zeitschrift
Zeichen der Zeit. Die Zeitschrift macht den Versuch deutlich, eine theologische und
kirchenpolitische Position zu finden, die für die Situation im Realsozialismus angemessen war.
Ueberschär fragt auch nach dem Vorhandensein eines protestantischen Milieus in der DDR.

In einem den Fallstudien nachgestellten kurzen Kapitel hält Gilbert Merlio eine kritische

Rückschau auf das Gesamtresultat des Forschungs- und Publikationsprojekts. Da
dieser Teil somit keine eigentliche Reflexion über den vorliegenden Band darstellt, fehlt
es dieser so umfangreichen und informativen Publikation an einer Synthese. Kritisiert
werden kann zudem, dass die Nachkriegszeit mit lediglich drei Beiträgen - nur einer
davon zur DDR - in der Darstellung zu kurz gekommen ist. Merlio greift in seinen Reflexionen

selbstkritisch auch Kritikpunkte auf, die schon in Rezensionen zu früheren Bänden
aufgeworfen worden sind. So weist er darauf hin, dass ein starrer Milieubegriff sich als

unmöglich erwiesen hat. Eine Fragmentierung sei nicht von der Hand zu weisen und es
habe sich gezeigt, dass der Integrationskraft des Milieus kontinuierlich auch
Differenzierungsphänomene entgegenliefen (588). Merlio hinterfragt zudem die Grandstruktur der
Sammelbände, indem er auf die interessante Variante von Querschnitten in Ergänzung zu
den vorgenommenen Längsschnitten verweist, was milieuübergreifende Vergleiche
erleichtert hätte. In der Tat führt die gewählte Struktur der Sammelbände auch im vorliegen-

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 347

den Band zu Abgrenzungsproblemen. Gerade am Beispiel der völkisch geprägten
Zeitschriften und Netzwerke zeigt sich, wie schwer solche milieuübergreifende ideologische
Konzeptionen innerhalb einer streng milieuorientierten Struktur zu behandeln sind. Ebenso
lassen sich in der gewählten Struktur zum Beispiel Überschneidungen zwischen protestantischem

und konservativem Intellektuellenmilieu schwer aufzeigen.
Der Sammelband über das Evangelische Intellektuellenmilieu in Deutschland und

seine Presse und Netzwerke ist wie die drei anderen Bände des Projektes für die
Forschung sehr wertvoll, geben sie doch einen sehr breiten und repräsentativen Einblick in
die verschiedenen sozialmoralischen Milieus nach Definition von Lepsius. Eine erschöpfende

Darstellung der evangelischen Zeitschriftenlandschaft für den langen
Untersuchungshorizont von 1871 bis 1963 konnte begreiflicherweise nicht das Ziel des vorliegenden

Bandes sein. Er deckt mit seinen 19 Fallstudien jedoch ein breites Spektrum ab.

Freiburg/Schweiz Thomas Metzger

Jochen-Christoph Kaiser, Politischer Protestantismus im 19. und 20. Jahrhundert.
Ausgewählte Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, hg. von Rolf-Ulrich Kunze/Roland Löffler
(=Studien zur Geschichte des 20. Jahrhunderts, Bd. 1), Konstanz, Universitätsverlag
Konstanz. 2008, 354 S.

Als Festgabe zum 60. Geburtstag des Marburger Kirchenhistorikers Jochen-Christoph
Kaiser haben Rolf-Ulrich Kunze und Roland Löffler eine Sammlung ausgewählter Arbeiten

des Jubilars zur kirchlichen Zeitgeschichte herausgegeben. Der vorliegende Band will
einen repräsentativen Querschnitt durch das Werk Kaisers, der Kirchengeschichte der
neuesten Zeit unter besonderer Berücksichtigung der Diakoniegeschichte und der historischen

Genderforschung am Fachbereich Evangelische Theologie der Philipps-Universität
Marburg lehrt, geben. Schwerpunkte bilden der politische Protestantismus und das
protestantische Milieu, Wissenschafts- und Religionspolitik sowie Verbands-, Frauen- und
Forschungsgeschichte. Die Mehrheit der vorliegenden Texte wurden von Kaiser zwischen der
Mitte der 1990er Jahre und 2007 publiziert. Der älteste Artikel stammt aus dem Jahr 1982.

Komplett ausgeklammert wurden die umfassenden Arbeiten Kaisers zur Diakoniegeschichte,

da zentrale Beiträge aus diesem Forschungsfeld durch Volker Herrmann in einer
zweiten Festgabe zusammengetragen wurden (Jochen-Christoph Kaiser, Evangelische
Kirche und sozialer Staat. Diakonie im 19. und 20. Jahrhundert, hg. von Volker Herrmann,
Stuttgart, Kohlhammer, 2008).

Der Band gruppiert die ausgewählten Arbeiten Kaisers in vier thematische Kapitel.
Diesen vorangestellt sind das Vorwort Rolf-Jürgen Gleitsmanns sowie einleitende Bemerkungen

und Anmerkungen der Herausgeber, die Kaiser als Neuzeithistoriker und evangelischen

Kirchenhistoriker würdigen. Das erste thematische Kapitel ist theoretischen Fragen

der Protestantismusforschung sowie der Wissenschafts- und Forschungsgeschichte
gewidmet. Der 2007 erstmals publizierte und somit neueste Beitrag im vorliegenden Band
widmet sich dem politischen Protestantismus. Zum einen bietet er einen Überblick über
Forschungsansätze und Begriffsdefinitionen, zum andern wendet er sich der Geschichte
des politischen Protestantismus zu. Kaiser zeigt schlüssig auf, dass der Protestantismus im
Deutschen Reich verstärkt zur Religion der staatstragenden Schichten wurde und sowohl
Kirchenfunktionäre als auch Kirchenvolk von einer protestantischen Dominanz im Reich
ausgingen. Weder ein protestantisches Sondermilieu im Sinne der Theorie von M. Rainer
Lepsius noch das Bedürfnis nach einer spezifisch evangelischen Partei oder nach einem
sich dezidiert als politisch bezeichnenden Protestantismus hätten sich deshalb im Kaiserreich

gezeigt. Der Protestantismus sei ja, so Kaiser weiter, bereits auf allen Ebenen von
Politik und Gesellschaft virulent gewesen und habe nicht erst als Programm formuliert

SZRKG, 103(2009)



348 Rezensionen - Comptes rendus

und durch geeignete gesellschaftspolitische Gruppierungen umgesetzt werden müssen
(36-37). In guter Ergänzung zu den Erkenntnissen des vorangegangenen Textes befasst
sich auch der nächste Beitrag mit der Frage nach der Formierung eines protestantischen
Milieus. Im Zentrum dieses Textes von 1996 steht die zunehmende konfessionelle
Vergesellschaftung im 19. Jahrhundert. Kaiser präsentiert hier eine Chronologie und Typologie
konfessioneller Verbände. Für den deutschen Protestantismus zeichnet er die Entwicklung
ausgehend von karitativen Vereinen und diakonischen Stiftungen - häufig pietistisch
geprägt - über eine zunehmende Politisierung hin zum «Evangelischen Bund» als Beispiel
einer Sammlungsbewegung nach. Während für das 19. Jahrhundert noch kaum - und

wenn, dann nur im Falle der minoritären, teils freikirchlichen «Gemeinschaften» - von
einem Milieu gesprochen werden kann, ändert sich dies nach 1918. Das Gefühl der Mar-
ginalisierang habe laut Kaiser Milieustrakturen und die Politisierung des deutschen
Protestantismus gefordert (63). Diese hier etwas ausführlicher dargestellten theoretischen
Beiträge liefern einen äusserst wertvollen Beitrag zur Geschichte des gesellschaftlichen
und politischen Protestantismus in Deutschland, der auch zu komparativen Überlegungen
betreffend Milieubildung, politischem Protestantismus, Vereinswesen usw. im Protestantismus

anderer Länder einlädt.
Der Analyse von Wissenschaftspolitik anhand des Beispiels der Entstehung der

«Kommission für die Geschichte des Kirchenkampfes in der nationalsozialistischen Zeit» ist der
dritte Beitrag in diesem Kapitel gewidmet. Er lieferte eine Periodisierung des
Entstehungsweges dieser Institution und verweist auf die Bedeutung öffentlichkeitswirksamer,
gesellschaftspolitischer Aussenimpulse für die Unterstützung von Forschungsprojekten
durch politische Gremien im Allgemeinen. Den Abschluss dieses Kapitels macht ein Vortrag

Kaisers aus dem Jahr 2002 zu den Forschungsaufgaben der kirchlichen
Zeitgeschichte nach 1945. Kaisers Plädoyer für eine kirchliche Zeitgeschichte wird nicht nur
hier, sondern im gesamten Band wiederholt sichtbar.

Das zweite Kapitel beinhaltet primär Beiträge Kaisers zur Verbandsgeschichte. So
beleuchtet der Marburger Kirchenhistoriker im ältesten Artikel der Festgabe die Religionskritik

der Sozialdemokratie am Beispiel der Kirchenaustrittsbewegung. Diese Bewegung
war durch das spannungsgeladene Verhältnis zwischen ihrem linksliberal-bürgerlichen
und ihrem sozialistischen Flügel gekennzeichnet. Nebst einer Periodisierung der Bewegung

liefert der Artikel eine statistische Aufbereitung der Kirchenaustritte in Berlin und
im Deutschen Reich. Als Austrittsmotive waren jedoch nicht in erster Linie
politischideologische Überzeugungen ausschlaggebend, sondern vielmehr steuerliche Gründe und
konkreter Ärger über Pfarrer. Mit dem «Evangelischen Bund» wendet sich Kaiser einer
rechtskonservativen Pressure Group mit hohem Politisierungsrad zu. Von einer innerhalb
des deutschen Protestantismus mitte-links positionierten Gruppierung in der Vorkriegszeit
wandelte sie sich zu einer Organisation, die dem rechten bis äussersten rechten politischen
Spektrum zuzuordnen ist. Die zunehmend völkisch orientierte Sammelbewegung
«Evangelischer Bund» öffnete sich als erste Gruppe des deutschen Verbandsprotestantismus
dem Nationalsozialismus.

Im frauengeschichtlich interessanten Beitrag zur Herausformung einer evangelischen
Frauenbewegung um 1900 als Beispiel für die Politisierung des Verbandsprotestantismus
wird der grosse Einfluss Adolf Stoeckers auf die Entstehung des «Deutsch-Evangelischen
Frauenbundes» ersichtlich. Stoecker war es, der die damals aktuelle «Frauenfrage» - die
er nicht als emanzipatorische. sondern als soziale Frage verstand - innerkirchlich wiederholt

zur Diskussion stellte. Das «Frauenwerk der Deutschen Evangelischen Kirche» dient
in einem weiteren Text als Beispiel für das Umgehen mit dem zur Zeit des Dritten
Reiches auf dem Verbandsprotestantismus lastenden Druckes. Nicht verbandsgeschichtlich
ausgerichtet ist Kaisers lesenswerter Beitrag zu Entstehung, Inhalt und Rezeption des vom
liberal ausgerichteten Kirchenhistoriker Adolf Harnack 1900 publizierten Werkes Das

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 349

Wesen des Christentums. Die Publikation dieser Schrift stellte ein eigentliches kulturelles
Ereignis dar, und seine Öffentlichkeitswirkung war stark. Im kirchlichen Bereich nahm
wohl kaum eine Zeitung oder Zeitschrift nicht Stellung zu dieser Schrift, wobei sich die

positive respektive negative Rezeption durch die kirchenpolitischen Trennlinien bedingte.
Ein weiteres Kapitel liefert Einblick in die Forschungen Kaisers zur Kirchengeschichte

Westfalens. Zum einen thematisiert der Autor die preussische Kirchenpolitik im mehrheitlich

katholisch geprägten Westfalen und erläutert die Struktur des regionalen Katholizismus

und Protestantismus. Zum andern kommt er in einer Kombination aus Forschungsbericht

und Sammelrezension auf die Forschung zur kirchlichen Zeitgeschichte in dieser
Region Deutschlands zu sprechen.

Das letzte Kapitel des Bandes zu Ehren von Jochen-Christoph Kaiser wendet sich
wieder der Thematik der Religionspolitik zu. wobei die DDR im Zentrum der beiden
Beiträge steht. In einem ersten Artikel befasst sich Kaiser mit der ambivalenten Haltung der

evangelischen Landeskirchen in der Sowjetischen Besatzungszone zur beginnenden
Bodenreform. Von einer Enteignung des umfangreichen kirchlichen Bodenbesitzes wurde
aus taktisch-machtpolitischen Gründen Abstand genommen. Im abschliessenden Beitrag
analysiert der Kirchenhistoriker die Religionspolitik der KPD und der SED. Während die
KPD in der Weimarer Republik keine Möglichkeit erhalten hatte, ihre religionspolitischen
Konzeptionen umzusetzen, spielte die Religionspolitik nach der Kapitulation Deutschlands

1945 zunächst eine untergeordnete Rolle. Für die DDR und somit für die SED stellte
die Religionspolitik in erster Linie ein Mittel der Machtgewinnung und Machterhaltung
dar. Kaiser kommt zum Schluss, dass die DDR mit, aber nicht an ihrer Religionspolitik
gescheitert sei, dass das starre Festhalten an alten antireligiösen Traditionen jedoch das

Ende des Ostsstaates beschleunigt haben dürfte (351).
Die sehr verdienstvollen kirchengeschichtlichen Forschungen Kaisers, die sich durch

eine sozial- und kulturgeschichtliche Herangehensweise vor dem Hintergrund eines
profunden theologischen Wissens auszeichnen, erhalten durch die vorliegende Festgabe eine

angemessene Würdigung. Die von Kunze und Löffler getroffene Textauswahl widerspiegelt

die breitgefächerten Forschungsfelder des Jubilars, ohne die Fokussierung auf den
politischen Protestantismus zu verlieren. Inhaltliche Redundanzen wurden weitestgehend
vermieden, was ebenfalls für die Beitragsauswahl spricht. Etwas unpassend, da mittlerweile

mehr als 15 Jahre alt, mag allenfalls die Aufnahme des Forschungsberichts zur
kirchlichen Zeitgeschichte in Westfalen aus dem Jahre 1992 erscheinen. Der vorliegende Band ist
dem kirchen- und konfessionsgeschichtlich interessierten Forscher sehr zu empfehlen.

Freiburg/Schweiz Thomas Metzger

Michael Klein, Westdeutscher Protestantismus und politische Parteien. Anli-Parteien-
Menlalität und parteipolitisches Engagement von 1945 bis 1963 (=Beiträge zur historischen

Theologie, Bd. 129). Tübingen, Mohr Siebeck, 2005, 527 S.

Die Erforschung der Kirchengeschichte der Bundesrepublik Deutschland ist trotz mancher
Arbeiten etwa von Martin Greschat, Anke Silomon, Claudia Lepp und Kurt Nowak noch
immer ein verhältnismässig unerforschtes Wissenschaftsfeld. Das gilt bedauerlicherweise
auch im Blick auf die in jüngster Zeit erschienen Gesamtdarstellungen der Geschichte der

Bundesrepublik etwa von Eckart Conze, Manfred Görtemaker oder Edgar Wolfrum, die
religionspolitische Fragen nur wenig ausführlich behandeln.

Es ist deshalb ein wichtiger Beitrag zum besseren Verständnis des Verhältnisses von
Staat und Kirche nach 1945, dass sich Michael Klein, in Wuppertal habilitierter Theologe
und promovierter Historiker, in seiner Habilitationsschrift mit der Mentalitätsgeschichte
des politischen Protestantismus im 20. Jahrhundert beschäftigt hat - für beide Disziplinen

SZRKG. 103(2009)



350 Rezensionen - Comptes rendus

ein lohnendes Feld. Das Scheitern des Weimarer Parlamentarismus und noch darüber hinaus

die Frage der Verbindung zwischen Nationalismus und Protestantismus seit Mitte des
19. Jahrhunderts bilden den Hintergrand des Kernanliegens Kleins, die Suche nach den
Wurzeln und den Auswirkungen der «Anti-Parteien-Mentalität» des politischen Protestantismus,

die den reformierten Teil der deutschen Christenheit sich nur mit Mühe an die
neue Staatsform der Demokratie annähern liess.

Zu Recht lässt Klein sein Werk mit einer ausführlichen Darstellung (21-88) der
Entwicklungslinien zwischen Protestantismus und den politischen Parteien bis 1945 beginnen.

Nicht nur dem Laien bieten diese ersten Kapitel einen guten Einstieg in die durch
Staats- und Obrigkeitsgläubikgeit besonders geprägte Rolle des Protestantismus in Kaiserreich,

Weimarer Republik und Führerstaat. Sie gibt auch einen guten Überblick über das

Engagement einzelner, führender Protestanten in den Parteien von Weimar. Es war eben
auch die religiöse Prägung vieler Protestanten, welche sowohl die Allianz zwischen Thron
und Altar als auch die «Politische Religion des Nationalsozialismus» (466) begünstigte.

Ein Gutteil der Untersuchung widmet sich der Entstehung der CDU/CSU (89-263) als

prinzipiell überkonfessioneller Partei mit dezidiert christlichem Anspruch: hier natürlich
vor allem aus protestantischer Sicht und mit intensiver Begleitung protestantischer
Protagonisten wie Otto Schmidt, Hermann Ehlers, Eugen Gerstenmaier oder des später
ausgetretenen, doch für viele Protestanten wegweisenden Gustav Heinemann. Ausführlich werden

die Gründungsjahre der CDU auch anhand einzelner, regionaler Parteigründungen
verfolgt sowie ideologische und realpolitische Positionskämpfe vor allem im Zusammenhang
mit dem «C» im Parteinamen nachvollzogen. Anders als die meisten katholischen Bürger,
die die Bundesrepublik schnell als eigene politische «Heimat» begriffen (so Gerhard
Schmidtchen), stellt Klein im Protestantismus eine immer noch andauernde Distanz zur
Bonner Parteien-Politik und eine ständige Problematisierung der christlichen Dimension
der eigenen Politik vor dem rapiden Wandel Westdeutschlands fest. Mit Gustav Heinemann

wechselt der Autor zur Betrachtung von politischen Alternativen zum Konzept der
CDU wie der Gesamtdeutschen Volkspartei, um schliesslich bei der SPD und ihrem
Verhältnis zum Protestantismus anzukommen (323-375). Eine sehr instruktive Darstellung der
Position von Evangelischer Kirche und wichtigen Theologen wie Karl Barth, der durchaus
kritisch beleuchtet wird, rundet die Untersuchung ab.

Kleins These über die negative, wenn nicht verhängnisvolle Wirkung der diagnostizierten

«Anti-Parteien-Mentalität» des Protestantismus überzeugt nicht zuletzt wegen der
detaillierten und umfassend gelungenen Darstellung der fraglichen Zeit und der politischen

Akteure. Er sieht diese «Anti-Parteien-Mentalität» mit einer aus dem frühen 19.
Jahrhundert stammenden politischen Romantik verbunden, die leicht Gedankengut des
politischen Konservatismus der Weimarer Jahre aufnahm und mitunter die Aktionsform der
Bewegung der der Partei bevorzugte. Darin zeigt sich auch die Schwäche des Protestantismus,

bis tief ins späte 20. Jahrhundert hinein keine pragmatische, umsetzbare theologische
Ethik des Politischen, kein klares politisches Handwerkszeug und lange keine kirchenamtlich

positive Verhältnisbestimmung zur Demokratie entwickelt zu haben. Doch dies alles
sagt nicht allein etwas über die evangelische Kirche aus, sondern auch über weite Teil der
westdeutschen Bevölkerung, die einige Jahrzehnte brauchte, um sich mit dem Modell einer
liberalen, pluralen Demokratie (und eben nicht mit einem christlichen Staatsmodell) zu
arrangieren.

Allerdings wirkt Kleins Fokussierung auf die «Anti-Parteien-Mentalität» mitunter
etwas zu einseitig: Kleins Verständnis protestantischer Kultur und Politik als Ausdruck
eines deutschen «Sonderwegs» vor allem im Vergleich zur britischen parlamentarischen
Tradition bleibt problematisch, eine Reflexion über das Für und Wider dieser Konzeption
findet nicht statt, einschlägige Ansätze von Geoff Eley und David Blackbourn werden
nicht aufgenommen. Überhaupt hätte der theoretische Rahmen der enorm fleissigen und

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 351

kundigen Arbeit breiter sein können. Auffällig ist zudem, dass die Quellenbasis sich stark
auf Personennachlässe konzentriert. Das wirkt sich auch auf den mitunter etwas kleinteili-
gen Duktus der Darstellung aus. Positiv hervorzuheben ist dagegen, dass Klein damit
schwer zugängliches Material erschliesst und darstellt. Deshalb wird sein Buch für wie-
tere Arbeiten am Staats-Kirchenverhältnis der Bundesrepublik hilfreich sein. Überzeugen
kann Kleins These, dass die Gründung der überkonfessionellen CDU eine «erhebliche
Modernisierungsleistung» (467) sowohl für politisch engagierte Christen als auch die frühe
Bundesrepublik bedeutete. Insbesondere die legitimatorische Bedeutung Gustav
Heinemanns, aber auch Hermann Ehlers für das Gelingen des Experimentes Bundesrepublik
arbeitet Klein klar heraus. Er zeigt zudem, dass die in der evangelischen Kirche nach 1945

massgeblichen, aus der Bekennenden Kirche stammenden Braderräte mehrheitlich nicht
in der CDU, sondern in der SPD ihre Heimat fanden. Adenauers autoritärer Führungsstil,
die Westbindungspolitik, aber auch Sympathien für einen christlichen Sozialismus bei
manchen Theologen liessen die stark katholisch geprägte Union als zu fremd erscheinen.

Für die Entwicklung und theologiepolitische Geisteshaltung in der frühen Bundesrepublik

bietet das Werk Michael Kleins einen dichten und umfassenden Überblick. Es schlägt
mit seiner Paralleluntersuchung der parteipolitischen Landschaft im ersten Jahrzehnt der

Bundesrepublik wichtige Schneisen für das Verständnis des Verhältnisses von Protestantismus

und Politik, die in weiteren Forschungsarbeiten unbedingt vertieft werden sollten.

Mainz/Frankfurt am Main Heiko Geisenhof/Roland Löffler

Knut Engeler, Geschichtsunterricht und Rejörmpädagogik. Eine Untersuchung zur Praxis

des Geschichtsunterrichts an höheren Schulen der Weimarer Republik (=Geschichts-
didaktik in Vergangenheit und Gegenwart, Bd. 7), Münster, LIT Verlag, 2009, 407 S.

Knut Engeler untersucht in seiner Studie reformpädagogisch geprägte Einflüsse auf den
Geschichtsunterricht an höheren Schulen zur Zeit der Weimarer Republik. Er widerlegt
damit ein verbreitetes wissenschaftliches Bild vom Geschichtsunterricht, das davon
ausgeht, dass es keine reformpädagogischen Elemente an höheren Schulen gegeben habe.

Engelers Studie, die er als Dissertation an der Universität Oldenburg eingereicht hat, gliedert
sich in fünf Teile: In der Einleitung skizziert der Autor den Untersuchungsgegenstand und
macht Hinweise zum Aufbau seiner Untersuchung. Wie er ausführt, will er mit seiner
historisch ausgerichteten Untersuchung einen Beitrag zur Selbstreflexion der geschichtsdi-
daktischen Disziplin und damit des Geschichtsunterrichts leisten. Breit widmet er sich im
zweiten Teil dem Forschungsstand, der hier zu Recht ein grosses Gewicht erhält, geht es
doch darum, wenn auch fragmentarisch, das Handeln und Geschehen im Geschichtsunterricht

zu erschliessen. Engelers Studie geht anschaulich der Frage nach, wie vergangene
Unterrichtswirklichkeit und ihre Veränderungen erforscht werden können. So ist in der Tat
das belegbare Wissen über die Praxis des Geschichtsunterrichts an höheren Schulen gering.
Anhand der Untersuchung zeigt sich jedoch auch, dass eine Kombination möglichst
verschiedener Quellen hier dennoch zu befriedigenden Resultaten führen kann. Engeler
beschäftigt sich in diesem Kapitel auch eingehend mit geeigneten Quellen, die aus dem
unmittelbaren unterrichtlichen Zusammenhang heraus entstanden sind, und die uns heute
Aufschluss über den damaligen Geschichtsunterricht geben. Von besonderem Interesse sind
Quellenmaterialien, die im Rahmen der Ausbildung und Beförderung von Lehrern
entstanden sind, berichten diese doch unmittelbar über die Praxis, während in Zeitschriften
primär die Diskussion darüber abgebildet wird.

Im Zentrum der Analyse steht die Reformpädagogik der 1920er Jahre in Deutschland
und damit die Frage, ob und wie sie an höheren Schulen (hier untersucht an quellenmässig
auch gut erschlossenen Beispielen) wirksam geworden ist. Engeler versteht Reformpäda-

SZRKG, 103(2009)



352 Rezensionen - Comptes rendus

gogik «als zusammenfassende Bezeichnung unterschiedlichster pädagogisch-ideologischer
und pädagogisch-praktischer Gedankengänge, Forderungen, Praktiken, Erfahrungen,

deren Akteure sich auf eine neue Sicht des Kindes beriefen und von dieser Warte aus
die bestehenden Erziehungsformen und die von ihnen wahrgenommene Schulwirklichkeit
kritisierten und neu gestalten wollten» (113). Im Kapitel drei zeichnet Engeler die Entstehung,

Entwicklung und Vielfalt der pädagogischen Bewegung nach.
Für den vierten Teil, die Untersuchung (Reformpädagogische Praxis im Geschichtsunterricht),

leitet er daraus relevante Elemente oder Merkmale reformpädagogischen
Handelns ab, die er in den Quellen aufspürt. In einem ersten Abschnitt beschäftigt er sich mit
den methodischen Zugängen und dem Untersuchungsansatz. Aufschlussreich für historische

Studien ist die Variation historischer Quellen, wenn auch hier sichtbar wird, wie
schwierig die Rekonstruktion unterrichtlichen Geschehens ist. Das Untersuchungsgebiet
von Engeler richtet sich an diesen Gegebenheiten aus, indem er breit Quellen einbezieht.
Er stützt sich dabei auf amtliche (wie Überlieferungen der Schulverwaltung, Personalakten,

Lehrprobenprotokolle, Klassenberichte bis hin zu Jahresbereichten. Verwaltungsberichten

usw.) und nichtamtliche Quellen (wie Lehrmittel, wissenschaftliche und didaktische

Publikationen oder auch Biographien, Berichte, usw.) von unterschiedlichem
Aussagegehalt, um so mit erweiterten Facetten Rückschlüsse auf den Geschichtsunterricht zu
erhalten. Nur so lässt sich vergangener Unterricht rekonstruieren, bzw. dessen reformpä-
dagogischer Gehalt eruieren. Unter reformpädagogisch beeinflusstem Geschichtsunterricht
wurde, so zeigte es die Diskussion, primär Arbeitsunterricht verstanden, wie der Autor
bilanziert. Die Förderang der Selbsttätigkeit und Selbstständigkeit der Schüler war ein
wesentliches Anliegen reformpädagogischer Vorstellungen. Nicht allein das Unterrichtsgespräch

erhielt einen höheren Stellenwert, sondern auch die Form wandelte sich, indem
an Stelle eines katechetischen Gesprächs (Abfragens) das Fragerecht fortan beim Schüler
liegen sollte. Belebt wurde die Diskussion namentlich durch die Forderung der preussischen

Richtlinien, vermehrt Quellen im Unterricht einzusetzen. Dabei muss man sich
bewusst sein, dass herkömmlich geprägter Geschichtsunterricht bis anhin primär vom
Lehrervortrag dominiert war und anschliessend in ein Abfragegespräch mündete. Am Lehrervortrag

entzündete sich auch eine Auseinandersetzung um Sinn und Zweck des
Geschichtsunterrichts. Ein reformpädagogisch geprägter Geschichtsunterricht zeichnet sich
hingegen durch einen höheren Anteil an Unterrichtsgesprächen aus. Auch an der Quellen-
ffage erhitzten sich die Gemüter, war doch eine in Methode und Ziel für schulische Zwecke
angemessen reduzierte Form der Quellennutzung für verschiedene Kritiker unannehmbar.
Die Verfechter von mehr Selbstständigkeit hingegen befürworteten auch eine Verwendung

von Quellen zu mehr als rein illustrativen Zwecken.
Im fünften Teil folgt die Bilanz: Die Grandannahme der Studie, dass sich die pädagogische

Diskussion auf den Unterricht auswirke, Hess sich bestätigen und dieser war weit
fortgeschrittener als man allein auf Grund amtlicher Quellen vermuten konnte. Auch deutlich

wird, wie zentral Lokal- und Regionalstudien für die Rekonstruktion unterrichtlichen
Geschehens sind. Knut Engelers Studie regt für weitere Untersuchungen an und Hesse sich
auch auf weitere Länder und Reformphasen ausdehnen. Insbesondere der Geschichtsunterricht

im schweizerischen Kontext ist wenig erforscht. Da der Zugang praktisch nur mittels
regionaler und lokaler Untersuchungen zu haben ist, wirkt hier das schweizerische föderalistische

System mit den unterschiedlichen kantonalen Schulhoheiten kaum als Hemmnis.

Horw/Luzern Markus Furrer

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 353

Andreas Henkelmann, Caritasgeschichte zwischen katholischem Milieu und Wohlfahrtsstaat.

Das Seraphische Liebswerk 1889-1971 (=Veröffentlichungen der Kommission für
Zeitgeschichte. Bd. 113). Paderborn. Verlag. 2008. 508 S.

«Kinderseelen retten ist das göttlichste aller Werke!» Mit diesem und ähnlichen Aufrufen
begann in den 1890er Jahren der Siegeszug einer katholischen Vereinigung, die heute
noch existiert, aber weitgehend unbekannt ist: Das Seraphische Liebeswerk zur Rettung
verwahrloster und sittlich gefährdeter Kinder, gegründet im Jahre 1889 in Koblenz-Ehren-
breitstein von Mitgliedern des franziskanischen Drittordens unter der Leitung des

Kapuzinerpaters Cyprian Fröhlich. Auf dem Höhepunkt seiner Entwicklung vor dem Ersten Weltkrieg

gehörten dem katholischen Sammel- und Erziehungsverein 400'000 Mitglieder an.
Die vorliegende Dissertation von Andreas Henkelmann wurde im Jahre 2005 an der

katholisch-theologischen Fakultät der Bochumer Ruhr-Universität eingereicht und
erschien 2008 als Veröffentlichung der Kommission für Zeitgeschichte. Sie fügt sich damit
in eine Reihe von Forschungen zur Geschichte des deutschen Katholizismus ein. Das
religiöse und kirchliche Alltagsleben der deutschen Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert ist

gegenwärtig vermehrt Gegenstand der Zeitgeschichtsforschung. Der Blick richtet sich auf
die Entstehung, die Veränderungen und die Autlösung einer geschlossenen katholischen
Lebenswelt in Mitteleuropa, die sozial- und mentalitätsgeschichtlich als «katholisches
Milieu» gefasst wird. Andreas Henkelmann möchte anhand einer Untersuchung des

Liebeswerkes Aufschlüsse bekommen über die wissenschaftlichen Möglichkeiten das
katholische Milieu in Deutschland zu untersuchen und Auskünfte über dessen Struktur
gewinnen.

In seiner äusserst fundierten Darstellung geht Henkelmann von dem katholischen

Milieubegriff und seinen Grenzen und Möglichkeiten aus. Anhand des Seraphischen
Liebeswerks erforscht er das katholische Milieu, wobei er die Wechselseitigkeit betont.
Es geht ihm um den Aufweis der Bedeutung des katholischen Seraphischen Liebeswerks
von der Gründung bis zur Erosion in den 1970er Jahren: Vor allem seine innere Struktur
aber auch sein Verhältnis zur Kirche, zu Staat (Kulturkampf) und Gesellschaft sind Thema

der 500 Seiten umfassenden Studie.
Fünf chronologisch aufeinander folgende Hauptteile liefern einen klar strukturierten

Einblick in die Entwicklung des Seraphischen Liebeswerks.
In Teil 1 beschreibt der Verfasser die Gründungsphase des Seraphischen Liebeswerks.

Ohne Unterstützung der Amtskirche wurde 1889 ein caritativer Verein ins Leben gerufen,
der schon drei Jahre nach seiner Gründung über 50'000 Mitglieder zählte. Die soziale
Frage sollte hauptsächlich durch die religiöse Erziehung von Kindern gelöst werden und

dementsprechend galt die Hauptaufgabe des Liebeswerks der Unterstützung der Kinder,
deren katholische Erziehung nicht länger gewährleistet war.

Pater Cyrillus Reinheimer beeinflusste die Entwicklung des Liebeswerkes zu einem
katholischen Erziehungsverein massgeblich (Teil 2). Er entwickelte ein eigenes
Erziehungsprofil und modernisierte die Vereinsarbeit. Das im katholischen Vereinswesen weit
verbreitete Konkurrenzdenken und die Angst vor einer Entkatholisierang verhinderte eine
Zusammenarbeit mit anderen katholischen und staatlichen Wohlfahrtsorganisationen.
In der Weimarer Republik musste das Verhältnis zur den öffentlichen Wohlfahrtsverbänden

neu definiert werden, wollte man von den Subventionen des «unchristlichen» Weimarer

Wohlfahrtstaates profitieren (Teil 3).
In Teil 4 zeigt Henkelmann, dass das Seraphische Liebeswerk im «Dritten Reich» in

seiner Vereinstätigkeit stark behindert aber nicht verboten wurde. Finanzielle Probleme und
ein deutlicher Mitgliederrückgang waren die Folgen.

SZRKG, 103(2009)



354 Rezensionen - Comptes rendus

Im Zeitraum von 1945-1971 (Teil 5) verabschiede sich das Seraphische Liebeswerk
endgültig vom Milieu. Die Theologie der fünfziger Jahre und das Zweite Vatikanische Konzil
leiteten die Öffnung der katholischen Kirche hin zur modernen, säkularen Welt ein was für das

Seraphische Liebeswerk die Einbindung in den öffentlichen Wohlfahrtsektor möglich machte.
Für die Erforschung des katholischen Milieus in Deutschland liegt mit der Studie Andreas

Henkelmanns ein weiterer Baustein vor. Der Autor ordnet die Geschichte des
Seraphischen Liebeswerks in die katholische Milieuforschung ein und zeigt die Reichweite,
aber auch die Grenzen des Milieus auf das Seraphische Liebeswerk auf. Die Entstehungsphase

bis zur Jahrhundertwende und die Veränderungen in den 1950er und 1960er Jahren
lassen sich in die gängige Milieutheorie fassen, die Zeit dazwischen nicht. Henkelmann
stellt am Schluss die Milieutheorie nicht in Frage, sondern plädiert für ein offeneres
Milieuverständnis. Das katholische Milieu solle nicht als ein nach dem Kulturkampf
abgeschlossenes Gebilde betrachtet werden, sondern stärker im Spannungsverhältnis von
Kontinuität und Wandel sowie Homogenität und Heterogenität gesehen werden, denn erst mit
diesem erweiterten Blickfeld schaffe man es, die historischen Prozesse jenseits von teils
engen theoretischen Konzepten deutlich zu erfassen. Es bleibt zu wünschen, dass der
Ansatz der Studie, sich für ein offeneres Milieuverständnis einzusetzen, für andere Organisationen,

für andere Länder oder auf anderen Ebenen fortgeführt wird.

Bern Matthias Schmidhalter

Hubert Wolf/Judith Schepers (Hg.), «In wilder zügelloser Jagd nach Neuem». 100 Jahre
Modernismus und Antimodernismus in der katholischen Kirche (=Römische Inquisition
und Indexkongregation, Bd. 12), Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh,
2009, 705 S.

Vom 25. bis 28. Oktober 2006 fand in der Villa Vigoni am Comersee ein Symposium
statt, das der Erforschung des Modernismus und des Antimodernismus galt. Exakt 100
Jahre vorher, im Jahre 1906 waren nämlich das Dekret Lamentabili und die Enzyklika
Pascendi dominici gregis Pius' X. erschienen, die den Höhepunkt einer Entwicklung
bildeten, in der die Römische Kurie jeglichen Reformbestrebungen und allen «modernen»
Erscheinungen wie der historisch-kritischen Exegese und dem Gedankengut der
Dogmenentwicklung den Kampf angesagt hatte. Die mehr als zwei Dutzend Vorträge in deutscher,
französischer, italienischer und englischer Sprache sind im 2009 erschienenen Tagungsbericht

enthalten.
Aus der grossen Zahl von Beiträgen greifen wir ein paar Beispiele heraus: Herman H.

Schwedt, der Verfasser der zweibändigen (Prosopographie von Römischer Inquisition und
Indexkongregation 1814-1917) (Paderborn 2005) versucht in seinem Beitrag (Antimodernisti

a Roma), den zeitlichen Bereich des päpstlichen Antimodernismus einzugrenzen. Die
einen meinen, er umfasse bloss den Zeitraum von 1907 bis 1913 oder eventuell die Jahre
1903 bis 1913 (ungefähr die Pontifikatsjahre Pius' X.). Andere Forscher wiederum sehen
den Anfang bereits unter Leo XIII. (Verurteilung des Amerikanismus) und zählen die Jahre
bis zum Tode von Kardinal Merry del Val 1936. Wieder andere setzen als Endpunkt das
Jahr 1967 fest (Abschaffung des Antimodemisteneides). Schwedt stellt auch drei fast
unbekannte Theologen vor, die während Jahrzehnten in Rom im Hintergrund gegen den
Modemismus gearbeitet haben.
Es handelt sich um Nicolò Canali, einen engen Mitarbeiter von Merry del Val. Er war
mitverantwortlich, dass Pius XII. seinen Vorgänger Pius X. 1954 zur Ehre der Altäre
erhob. Daneben besassen zwei Franzosen grossen Einfluss: P. Charles Maignen (1858-
1937) und P. Alphonse Eschbach (1939-1923), der gegen Propst Anton Tanner in Luzem
ein Gutachten verfasste über die Predigt, die dieser zum 25jährigen Pfarrjubiläum von

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 355

Stadtpfarrer Nikiaus Schürch 1892 gehalten hatte. Gestützt darauf beschloss die

Indexkongregation am 26. Januar 1893, die Predigt zu verurteilen. Diözesanbischof Leonhard
Haas wurde beauftragt, den Autor «salubriter» zu ermahnen.

Ein abschreckendes Beispiel eines Modernisten war Hugo Koch (1869-1940),
Professor am königlich-preussischen Lyzeum Hosianum in Braunsberg im Bistum Ermland.
Koch war einer jener jungen katholischen Intellektuellen der Jahrhundertwende, die an
einer Entkrampfung im Verhältnis von Katholizismus und Moderne interessiert waren.
Der Beitrag von Gregor Klapczynski («Ab initio sicut non erat») gibt den unglücklichen
Lebenslauf Hugo Kochs wieder. Dieser geriet in Schwierigkeiten mit der römischen
Vorstellung «einer absoluten und unveränderlichen Wahrheit, die durch die Apostel von
Anfang an verkündet wurde» und zwar durch seine Schrift «Cyprian und der römische
Primat», die ihn in den Geruch des Modernismus brachte. 1912 wurde er - unter Belassung
von Rang und Gehalt - emeritiert. Nun erfolgte eine radikale Wendung in seinem Leben.
Er verschrieb sich ganz dem Kampf gegen die katholische Weltanschauung und diente
sich schliesslich als «Katholizismusexperte» dem Nationalsozialisten Alfred Rosenberg
an. Kochs Tod erfolgte 1940.

Jan Dirk Busemans Aufsatz «Haec pugna verum ipsam religionem tangit» schildert die

Haltung der Römischen Indexkongregation im deutschen Literaturstreit zwischen den
Zeitschriften «Hochland» (Karl Muth) und «Gral» (Richard Kralik). Ein Verfahren wurde
eröffnet, und die Kongregation hielt die Zeitschrift für verbotswürdig. Allerdings waren
sich die Kardinäle der Kongregation unschlüssig, ob angesichts der gespannten Lage in

Deutschland eine Publikation des Verbotsdekrets angebracht sei. Sowohl Kardinal Kopp
von Breslau wie der Münchner Erzbischof Bettinger hielten ein Verbot für inopportun.
Die Zeitschrift kam nicht zuletzt dank des auf Ausgleich bedachten Nuntius Frühwirth in
München glimpflich davon.

Karl Hausberger schildert die Kontroverse des Regensburger Domdekans Franz Xaver
Kiefl mit Friedrich Wilhelm Foerster. Kiefl (1869-1928) kämpfte anfangs des 20.
Jahrhunderts mutig für das in den Schmutz gezogene Andenken des zu Unrecht als Modernist
verdächtigten Würzburger Apologetikprofessors Herman Schnell, was ihm prompt den

Vorwurf des Modemismus eintrug. Um einem Lehrbeanstandungsverfahren zuvorzukommen,

verzichtete er 1911 auf seine Professur für Dogmatik in Würzburg zugunsten einer
Domherrenstelle in Regensburg. Bei diesem Wegzug vollzog er einen radikalen
Gesinnungswechsel. Er wurde ein scharfer Antimodemist und stellte seine Feder während des

Ersten Weltkrieges in den Dienst der deutschen Kriegspublizistik. Das rauschhafte Erlebnis

der Volksgemeinschaft der ersten Kriegsmonate hat ihn auch nach dem Zusammenbrach

von 1918 nicht mehr losgelassen. Von da an und bis weit in die Zwischenkriegszeit
bekämpfte er unerbittlich die Ideen Friedrich Wilhelm Foersters (1869-1966), des

meistgelesenen pädagogischen Autors nach Rousseau im Jahrzehnt nach dem Ersten Weltkrieg.
Foerster verstand sich als Brückenbauer zwischen der christlichen und der profanen Welt
und versuchte, Menschen, die dem Christentum entfremdet waren oder ihm feindselig
gegenüberstanden, dessen Grundwahrheiten nahezubringen. Er wehrte sich entschieden und

beschuldigte Kiefl zu Recht der kritiklosen und kopflosen Anhängerschaft an Ludendorff
und Tirpitz und warf ihm vor, dem deutschen Volk die ganze Welt auf den Hals gehetzt
und den furchtbaren Zusammenbrach mitverschuldet zu haben. Kiefl brachte es zustande,
dass Foerster durch die masslosen Angriffe aus Regensburg diskreditiert wurde und in

Vergessenheit geriet.
Judith Schepers Aufsatz «Kuriale Interpretation des Antimodernisteneides» zeigt deutlich,

dass der durch das Motu proprio «Sacrorum Antistitum» eingeführte Antimodernis-
teneid als Schlussstein des antimodernistischen Programms zu verstehen ist. Im «Sanctum
Officium» wurde lange um die Redaktion der Eidesformel gerungen. Es gelang, den Eid

SZRKG, 103(2009)



356 Rezensionen - Comptes rendus

vom Verpflichtungsgrad eines Glaubensbekenntnisses zu befreien und ihn lediglich als

Glaubensverpflichtung zu deklarieren. Der Eid musste von den Klerikern bis 1967 geleistet

werden.
Klaus Unterberger beschäftigt sich in seinem Beitrag mit Umberto Benigni (1862-

1934) und dessen politischen Überlegungen. Benigni spielte unter dem Pontifikat Pius' X.
eine höchst zweifelhafte Rolle. Sein «Sodalitium Pianum» war ein Spionagenetz zur
Bekämpfung des Modemismus, das mit Billigung oberster vatikanischer Stellen arbeitete.
Unter Benedikt XV. (1914-1922) verlor Benigni an Einfluss. Die Oktoberrevolution 1917

in Russland überraschte und erschreckte ihn. Er glaubte an eine freimaurerisch-jüdische
Weltverschwörang und sah im Faschismus ein Gegengewicht gegen den Kommunismus
und Mussolini als «neuen Konstantin, der der Kirche geschenkt worden ist».

Otto Weiss stellt in seinem Aufsatz Pater Thomas Esser OP (1850-1926) vor, den letzten

Sekretär der Indexkongregation. Sein Einfluss auf das Pontifikat Pius' X. dürfte
beträchtlich gewesen sein. Esser stammt aus Aachen. Er studierte Theologie in Bonn und

Würzburg. Prägend für ihn waren seine Kulturkampferlebnisse, die ihn zu mehrmaligen
Geld- und Gefängnisstrafen führten. In Rom beendete er seine Studien und trat anschliessend

in die österreichische Dominikanerprovinz ein. Bald wurde er Professor für Kirchenrecht

und Exegese in Wien. Nach einem kurzen Gastspiel in Holland und Irland kam er an
die 1889 in Freiburg gegründete Universität, wo er von 1891 bis 1885 lehrte. Nach einer
kurzen Professur für Kirchenrecht an der römischen Thomasakademie wurde er 1900 zum
Sekretär der Indexkongregation ernannt. In diesem Amte verblieb er bis zu deren Auflösung.

Esser war ein Gegner Schells, und er mischte sich in die Modernismus-Wirren um
das Hochland ein. Als Benedikt XV. die Indexkongregation 1917 auflöste, war Essers Zeit
vorbei, und er schied aus der grossen Kirchenpolitik aus. Sein Tod erfolgte 1926.

Diese paar Auszüge aus dem reichen Strauss von Beiträgen (weitere Aufsätze befassen
sich mit so unterschiedlichen Persönlichkeiten wie Père Marie-Joseph Lagrange, Henri
Bremond, George Tyrell, Alfred Loisy, Antonio Fogazzaro, Ernesto Buonaiuti, Giovanni
Gennocchi, Giuseppe de Luca, Louis Duchêsne und Gaetano de Lai) weisen auf die
schmerzlichen Vorgänge um die Modernismus-Auseinandersetzungen zu Beginn des 20.

Jahrhunderts hin, die die Kirche erschütterten und einen dunklen Schatten auf das Pontifikat

Pius' X. werfen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Erwin Gatz (Hg,), Die katholische Kirche in Deutschland im 20. Jahrhundert. Freiburg,
Herder, 2009, 227 S., 2 Karten.

Der Autor, der sich in den letzten Jahrzehnten ausführlich mit der Geschichte der Bistümer

in den deutschsprachigen Ländern, dem Bischofslexikon, sowie mit der Geschichte des

kirchlichen Lebens in den deutschsprachigen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts

(8 Bände 1991-2008) befasst hatte, wagt sich an eine kurze Geschichte der katholischen
Kirche Deutschlands im 20. Jahrhundert heran.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gab es über 11 '600 Pfarreien oder provisorische Vika-
rien. Die Katholiken zählten 17,7 Millionen Mitglieder (35,8% der Reichsbevölkerung).
Im besonderen galt es, die Seelsorge in der Diaspora voranzutreiben, unterstützt vom
1850 gegründeten «Bonifatiusverein». Die liturgische Bewegung hatte die Pfarreien noch
nicht erreicht. Die Volksschulen waren in den katholischen Gebieten konfessionell
geführt. Das im 19. Jahrhundert errichtete Vereinswesen blühte auf. Es besass im Volksverein

für das katholische Deutschland einen kraftvollen Mittelpunkt (1914: 805'000
Mitglieder). Im Görresverein, 1876 im Kulturkampf gegründet, verfügten die katholischen
Gelehrten über eine Not- und Verteidigungsgemeinschaft. Sie gaben Zeitschriften heraus.

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen Comptes rendus 357

schufen das berühmt gewordene Staatslexikon und gründeten 1888 das Römische und
1908 das Jerusalemer Institut. Die Caritas blühte auf, nicht zuletzt dank den sozialkaritativen

weiblichen Ordensgemeinschaften.
Zwischen Deutschland und Rom gab es intensive Kontakte über die Münchner Nuntiatur

und die auch während des Kulturkampfes nie suspendierte Bayerische Gesandtschaft
beim Heiligen Stuhl. Einflussreiche Persönlichkeiten wirkten an wichtigen vatikanischen
Ämtern (Franz Ehrle SJ, Heinrich Deniflé OP, Thomas Esser OP).

Auf dem politischen Feld wirkte die gut in der katholischen Bevölkerung verankerte

Zentrumspartei unter Führung von Ludwig Winthorst. Nach dessen Tode (1891) wandte
sich das Zentrum von der Opposition ab und trug die Politik des Kaiserreiches mit.
Bedeutenden Einfluss entfaltete die katholische Presse und übernationale Bedeutung gewannen

die katholischen Verlage Bachern (Köln), Schöningh (Paderborn), Herder (Freiburg
i.Br.), Pustet (Regensburg) etc. Flaggschiff war Herder mit der Herausgabe bedeutender
Lexika (Lexikon für Theologie und Kirche, das Staatslexikon) und mit der Herausgabe
von Ludwig von Pastors «Geschichte der Päpste», sowie mit der vom Beuroner Benediktiner

Anselm Schott geschaffenen «Volksausgabe» des Messbuches. Integralismus,
Modernismus sowie der Literatur- und der Gewerkschaftsstreit sorgten für Unruhe um die
Jahrhundertwende.

Die Kriegsjahre 1914/18 brachten schmerzliche Spannungen zwischen dem deutschen
und dem französischen Katholizismus. Durch die Revolution vom November 1918 erfolgte
ein Umdenken der zutiefst mit der Monarchie verbundenen Katholiken in die ungewohnte
Form der Weimarer Republik. In den Zwanzigerjahren spielte Eugenio Pacelli, zuerst als

Nuntius in München, dann ab 1925 in Berlin, eine starke Rolle. Die Weimarer Verfassung
gewährte den Kirchen eine deutliche Besserstellung. Zu den grossen Aufbrüchen in der

Zwischenkriegszeit gehörte die Liturgische Bewegung in enger Verbindung mit der

Jugendbewegung. In diesen Jahren erfolgten erste ökumenische Sondierungen.
Einen gewaltsamen Einbruch bildete die Zeit der Nazi-Herrschaft ab 1933, die die

katholischen Einrichtungen des Vereinswesens und des Zentrums gewaltlos ausschaltete, ein
für weite Kreise unerklärlicher Vorgang. Das Konkordat war nur ein schwacher Ersatz, da

sich die Nazis nicht an die Konkordatsbestimmungen hielten. 1937 kam es zum offenen
Konflikt, als Pius XI. die Kirchenpolitik des Dritten Reiches anprangerte. Mehr als

12'000 Geistliche gerieten mit dem Regime in Konflikt. Ohne brutale Verfolgung war die

Unterwerfung der Kirchen nicht zu erreichen, so dass sich Hitler entschloss, «die
Auseinandersetzung mit der Klerisei auf die Zeit nach dem Krieg aufzusparen». Der organisierte

Mord an Altersschwachen und Geisteskranken erregte die Öffentlichkeit (Bischof
von Galen). Die Judenverfolgungen konnten nur diskret angeprangert werden, um das
Leben der Verfolgten nicht noch mehr zu gefährden. Im katholischen Volk war eine weitgehende

Resistenz gegen die nationalsozialistische Weltanschauung und ihren Totalitätsanspruch

festzustellen.
Nach der bedingungslosen Kapitulation vom 8. Mai 1945 waren die Kirchen die einzigen

intakten Grossorganisationen in Deutschland, da der deutsche Staat aufgehört hatte zu
existieren. Von den Besatzungsmächten wurde gerade die katholische Kirche als

glaubwürdige Instanz angesehen. Die Bischöfe drängten auf Rückkehr zu rechtsstaatlichen
Verhältnissen, auf die Wiedererrichtung katholischer Volksschulen, auf gerechte, aber
differenzierte Bestrafung der Schuldigen, auf Massnahmen gegen die Hungersnot und auf die

Rückgabe der vom NS-Regime enteigneten kirchlichen Gebäude. Ab 1946 floss beträchtliche

karitative Hilfe aus zahlreichen Ländern nach Deutschland. Ein gewaltiges Problem

war die Eingliederung der vielen Vertriebenen aus dem Osten. Ein riesiger Flüchtlingsstrom

brachte eine zuvor unbekannte Konfessionsvennischung. Bald funktionierte ein

SZRKG, 103(2009)



358 Rezensionen - Comptes rendus

dichtes Netz neuer Seelsorge- und Gottesdienststationen. 1950 wurde in allen Bundesländern

anstelle der üblichen Ortskirchensteuer eine Diözesankirchensteuer eingeführt.
Das bewirkte eine Verstärkung der Diözesanleitung. Als neue parteipolitische Option
entstand nach 1945 die CDU/CSU als offene, aber christlich orientierte Partei. Am Kriegsende

sah sich die Kirche auf Seiten der Opfer. Bald aber erhoben sich Stimmen, die eine
Mitschuld der Kirche am Nazi-Geschehen zu erkennen glaubten.

Nach dem Krieg gab es Bemühungen um eine neue Gestalt kirchlicher Laienarbeit.
Die Wiederherstellung der Verbandsstraktur aus der Zeit vor 1933 wurde abgelehnt; es

sollte ein Neuaufbau in Anlehnung an die Diözesanstrakturen und Ortsgemeinden unter
bischöflicher Leitung erfolgen. Die deutschen Katholiken waren in der Nachkriegszeit aus ihrer
traditionellen Minderheitsstellung herausgetreten: die Mehrheit sah ihre politische Heimat in
der CDU/CSU, was durch die Bundestagswahlen von 1953 und 1957 bestätigt wurde.

1958 erfolgte mit dem Tode Pius' XII. und der Wahl von Angelo Roncalli zum Papst
(Johannes XXIII.) ein tiefer Einschnitt in der katholischen Kirche. Die Ankündigung
eines ökumenischen Konzils sorgte für beträchtliches Aufsehen. Die deutschen Bischöfe
spielten auf dem Konzil 1962-1965 eine bedeutende Rolle, so Frings (Köln). Döpfner
(München), Höffner (Münster) oder Volk (Mainz). Mitten in die Konzilszeit hinein
platzte die Aufführung des Schauspiels «Der Stellvertreter» von Rudolf Hochhuth, das

Pius' XII. angebliches «Schweigen» anprangerte. Hochhut schob gleichsam die Schuld
der nationalsozialistischen Judenverfolgung auf den «schweigenden» Papst ab. Viele
Katholiken liessen sich dadurch in eine nicht mehr abreissende Kirchenkritik hineinziehen.
Allerdings gab es auch positive Zeichen: Die 1962 bei der Katholischen Akademie in

Bayern (ab 1967 in Bonn) gegründete «Kommission für Zeitgeschichte» begann ihre
Forschungsarbeit über den deutschen Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts. Bis 2007
wurden über 150 Quellenbände und Monographien veröffentlicht.
Während des Konzils sorgte der Briefwechsel zwischen dem polnischen und dem
deutschen Episkopat für eine versöhnliche Note im heissen Problem der deutsch-polnischen
Grenze und der deutsch-polnischen Aussöhnung. Die westdeutsche katholische
Öffentlichkeit stand damals stark unter dem Druck der Vertriebenenverbände. Erst die Ostverträge

mit der völkerrechtlichen Anerkennung der Oder-Neisse-Grenze 1972 brachte eine
für die polnische Seite zufriedenstellende Regelung.

In Deutschland bildete sich ab 1967 eine starke Opposition mit radikalen Forderungen
und utopischen Demokratisierangsvorstellungen, zugleich ein starker Widersprach gegen
die Enzyklika «Humanae Vitae». Die Forderung nach Freigabe der Priesterehe und der
Zulassung von Frauen zum geistlichen Amt blieben seither Dauerthemen. Das Zweite
Vatikanum in Verbindung mit dem gesellschaftlichen Umbruch der späten Sechzigerjahre
löste eine Epoche kritischer Selbstbefragung aus. Breite Schichten errangen damals einen
ungeahnten materiellen Aufstieg. Daneben erfolgte eine allgemeine Motorisierung mit
neuen Urlaubsmöglichkeiten. Der Sozialstaat ermöglichte eine zuvor unbekannte
Unabhängigkeit von den Bindungen an Familie, Nachbarschaft und Wertegemeinschaft. Die
Anhebung des Bildungsniveaus und die Einführung des Fernsehens verstärkten die Erosion

des katholischen Milieus. Die Folgen waren schwerwiegend: Reduzierung des
Gottesdienstbesuchs, schwere Einbrüche bei Priester- und Ordensberafungen. häufige
Amtsniederlegungen und Ordensaustritte, femer ein Rückgang der Eheschliessungen und

gleichzeitige Zunahme nichtehelicher Lebensgemeinschaften.
Als Johannes Paul II. 1988 vor den Teilnehmern eines Kongresses von Moraltheologen

auf die Einhaltung von «Humanae Vitae» pochte, kam es zu einem Protest von 163

deutschsprachigen Theologieprofessoren in der sog. «Kölner Erklärung». Nach dem Fall
der Berliner Mauer (9. November 1989) beruhigte sich die Situation. Am Ende des 20.
Jahrhunderts stellte sich die kirchliche Lage in der Bundesrepublik zwiespältig dar. Die

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen Comptes rendus 359

seinerzeit herbeigewünschte Liturgiereform vermochte die Massen nicht zu binden. Heftige
Diskussionen gab es infolge des Wandels des Gemeindeverständnisses, die zur
Rollenunsicherheit bei Priestern und jenen Laien führte, die wegen des Priestermangels Aufgaben
übernommen hatten, die ihnen offiziell nicht zustanden. Konflikte entstanden auch um die

Mitwirkung kirchlicher Beratungsstellen bei Schwangerschaftskonflikten. Die Gründung
von Donum Vitae stellte für viele Katholiken mit Berufung auf ihr Gewissen einen offenen

Widerspruch zum Entscheid des kirchlichen Lehramtes dar.
Der vorliegende Band ist eine Meisterleistung des Autors, bringt er doch auf gut 200

Seiten das Kunststück fertig, ein überquellendes Jahrhundert knapp und übersichtlich
darzustellen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Norbert Trippen, Joseph Kardinal Höffner 1906-1987. Bd /.. Lebensweg und Wirken als
christlicher Sozialwissenschafter bis 1962 (=Veröffentlichungen der Kommission für
Zeitgeschichte Reihe B: Forschungen Bd. 115). Paderborn. Ferdinand Schöningh. 2009.
352 S. und 25 111.

Nach der Veröffentlichung seiner zweibändigen Biographie über Josef Kardinal Frings
(1887-1978) beschäftigt sich Norbert Trippen nun mit einer zweibändigen Arbeit über
dessen Nachfolger Joseph Kardinal Höffner, der Frings 1969 als Erzbischof von Köln
ablöste. Der erste Band liegt nunmehr vor.

Höffner geht als bedeutender christlicher Sozialwissenschafter in die Geschichte ein.
Er wurde 1906 in Horhausen. einem katholischen Pfarrdorf im Westerwald, in eine
einfache, kinderreiche Bauernfamilie hineingeboren. Nach dem frühen Tod seiner Mutter
schlug der Ortspfarrer dem Vater vor, den begabten Jungen studieren zu lassen. In Montabaur

und Trier besuchte er das Gymnasium. Ein überdurchschnittliches Bildungsinteresse
und ein unglaublicher Fleiss beflügelten den Jungen, der 1926 das Abitur machte. Nach
einem Semester Theologie in Trier durfte er seine Studien am Germanikum und an der

Gregoriana in Rom fortsetzen, wo er sieben Jahre verweilte und sie mit dem philosophischen

und theologischen Doktorat und mit der Priesterweihe abschloss.
Die ersten Seelsorgejahre verbrachte er in der Stadt Saarbrücken. Anschliessend

konnte er weitere Studien in Freiburg i. Br. in Angriff nehmen, da die damaligen
Unterrichtsbehörden eine römische theologische Dissertation als nicht ausreichend für eine Ha-
biliation erachteten. Bereits 1937 hatte er seine zweite theologische Dissertation
eingereicht. Daneben widmete er sich dem Studium der Staatswissenschaften, die er mit dem

Diplom-Volkswirt und 1940 mit dem Dr.rer.pol. abschloss. 1944 erfolgte seine theologische

Habiliation für das Fach Moraltheologie.
1945 erhielt Höffner den Ruf als Professor für Pastoraltheologie am Priesterseminar in

Trier. Dort musste er diverse Fächer unterrichten, für die er keine wissenschaftlichen
Qualifikationen besass. In seinem eigentlichen Fachgebiet, der christlichen Gesellschaftslehre,
konnte er bloss einige fakultative Stunden unterrichten. Diese unbefriedigende Situation
bewog die Universität Münster, den vorzüglich ausgewiesenen Theologen und Volkswirtschafter

als Professor für christliche Sozialwissenschaften zu berufen. In einem lange
dauernden Seilziehen mit dem Trierer Bischof Bornewasser gelang es, Höffner für Münster

zu gewinnen, wo er eine elfjährige herausragende Wirksamkeit entfaltete. Es war die
Zeit des Aufbaus der jungen Bundesrepublik. Höffner wurde der Begründer des «Instituts
für christliche Sozialwissenschaften» in Münster; er arbeitete eng mit dem Bund katholischer

Unternehmer (BKU) und mit der «Katholischen sozialwissenschaftlichen
Zentralstelle» in Mönchengladbach zusammen. In der geistlichen Führungsschicht bei den

SZRKG, 103(2009)



360 Rezensionen - Comptes rendus

christlichen Kirchen gab es nur wenige Persönlichkeiten, die neben ihrer theologischen
auch eine wirtschaftliche und sozialpolitische Kompetenz einbringen konnten. Höffner
war ein solcher Ausnahme- und Glücksfall. Die Bundesministerien für Arbeit, Familienfragen

und für Wohnungsbau zogen den klugen und engagierten Professor Höffner als
Berater immer wieder bei. Sein Einsatz für den Schutz des Sonntags im Kampf gegen die

«gleitende Arbeitswoche» war bemerkenswert. Schliesslich gelang es, mit Hilfe der
Gewerkschaften, den Sonntag vor der gänzlichen Einebnung als Arbeitstag zu bewahren.

Joseph Höffhers Vermächtnis ist seine klassisch gewordene «Christliche Gesellschaftslehre»,

die bis 1983 in acht Auflagen und in sechs fremdsprachlichen Übersetzungen
erschienen ist. 1997 gab Lothar Roos eine mit den jüngsten päpstlichen Sozialenzykliken
ergänzte Ausgabe heraus.

Die Ernennung von Joseph Höffner 1962 zum Bischof von Münster und 1969 zum
Erzbischof und Kardinal von Köln setzte einen deutlichen Einschnitt in sein Leben. Die
Schilderung dieses Wirkens ist dem IL Band vorbehalten.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Benjamin Ziemann, Katholische Kirche und Sozialwissenschaften 1945-1975 ^Kritische

Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 175), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
2007, 396 S.

Das 20. Jahrhundert ist überzeugend als Zeitalter einer «Verwissenschaftlichung des
Sozialen» (Lutz Raphael) gedeutet worden, in dem reflexiv erzeugtes Wissen und akademisch

geschulte Expertenkulturen massgeblich Einfluss auf die Steuerung komplexer
sozialer Organisationen gewannen. In seiner Habilitationsschrift greift Benjamin Ziemann
dies auf und fragt nach der Verbindung von Säkularisierung und Verwissenschaftlichung
in katholischer Kirche und Katholizismus nach 1945. Grundlegend ist dafür das
Festhalten am umstrittenen Säkularisierangsbegriff. Säkularisierung ist im Sinne Niklas
Luhmanns Folge der funktionalen Differenzierung und der Individualisierung moderner
Gesellschaften. Religion ist nicht mehr das alles überragende oder integrierende Prinzip,
sondern ein Teilsystem neben anderen wie Politik, Wirtschaft, Medien, Wissenschaft und
Erziehung. Aus Sicht von Religion erscheinen die anderen Teilsysteme als areligiös oder
(verweltlicht). Zugleich wird Religion zunehmend zur Privatsache, ihre Vorgefundenheit
und Vorgegebenheit werden tendenziell relativiert. Global gesehen konnte die Reaktion
von Religion und Kirche auf Differenzierung und Individualisierung entweder nach dem
Muster einer die Alltäglichkeit des Glaubens vervielfältigenden Zivilreligion oder einer
die Moderne ablehnenden, integralistischen Fundamentalopposition geschehen. Bekanntlich

dominierte im katholischen Fall in etwa bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts das

letztgenannte Muster, wobei der relative Erfolg auf einer gewissen Anpassungsfähigkeit an
moderne Mittel und Wege beruhte. Dazu gehörte auch, zwar spät, aber dennoch, die

Adaptation empirisch-sozialwissenschaftlicher Methoden zwischen 1945 und 1975. Erst
durch sie, so der Autor, sei es möglich gewesen funktionale Differenzierung und
Individualisierung in ihren Folgen für Religion und Kirche angemessen zu beobachten und nach

Antworten zu suchen.
Wie dies aussah und welche Folgen daraus resultierten wird in sechs Kapiteln im Detail

untersucht. Kapitel 1 widmet sich der kirchlichen Statistik, die zu Anfang des 20.

Jahrhunderts mit der Errichtung der Kölner Zentralstelle eine über Jahrzehnte einzigartige
Institutionalisierang erfuhr. Diese Form der Selbstbeobachtung entsprach der für den Mi-
lieukatholizismus typischen Verknüpfung von Rechtgläubigkeit und - quantifizierbarem -
Handeln. Von Anbeginn gab es allerdings Zweifel an der Validität der Datenerhebung, die
1977 zur stillschweigenden Einstellung der Erhebung der Zahl der Osterkommunionen

SZRKG. 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 361

führten. Aus Perspektive der kirchlichen Statistik erlebte das Milieu nach 1945 einen
beachtlichen Aufschwung, erodierte dann aber seit den 1950er Jahren insgesamt stetig.
Die zahlenmässige Entwicklung führte jedoch zunächst nicht zu einer generellen
Umorientierang der pastoralen Praxis. Noch wurde bis heute der Blick auf" die Zahlen in
seiner Bedeutung nivelliert. Die statistischen Befunde erhöhten den Bedarf nach einem
differenzierteren Wissen über soziale Kontexte. In Übernahme französischer
religionssoziologischer Ansätze beschäftigte sich die Soziographie (Kapitel 2) mit der Frage,
warum sich welche Katholiken vom rechten Handeln verabschiedeten. Soziographische
Verfahren wurden seit den 1950er Jahren in verschiedenen Diözesen von einzelnen interessierten

Klerikern und sodann von neugegründeten Instituten durchgeführt. Inspiriert von
der Missionsbewegung war es Ziel, die sogenannten Abständigen vviederzugewinnen. Die
Soziographie zeigte erstmals sozialwissenschaftlich systematisch, dass sich soziale
Umweltfaktoren, allen voran die Zugehörigkeit zur modernen Erwerbsarbeitswelt, unmittelbar

auf" das rechte Handeln und die Kirchenzugehörigkeit auswirkten. Obwohl die
Soziographie die ihr zugeschriebene Aufgabe nicht erfüllte, veränderte diese sozialwissenschaftliche

Herangehensweise die Selbstbeschreibung der Kirche doch dauerhaft. Ende
der 1960er Jahre war der soziographische Blick für Kleriker und interessierte Laien zum
Gemeingut geworden.

Das Zweite Vatikanische Konzil (1961-1965) sanktionierte eine Öffnung der katholischen

Kirche hin zur modernen, säkularen Welt und eine Redefinition der Rolle der Laien.
Der Paradigmenwechsel begünstigte sozialwissenschaftliche Herangehensweisen, die nach
individuellen Einstellungen und Motiven fragten (Kapitel 3). Die aus den USA
stammende, nach 1945 in Deutschland eingeführte Umfrageforschung wurde allerdings
zunächst mit erheblicher Skepsis betrachtet, die nicht zuletzt durch den Kinsey-Report
verursacht wurde. Ein differenziertes Wissen über den jeweiligen Stand der öffentlichen
Meinung im allgemeinen wie die der Katholiken im besonderen entsprach seit den 1960er
Jahren jedoch verschiedenen Bedürfnissen. Zum einen scheint von der Kirchenführung
durchaus die Bedeutung solchen Wissens als Instrument für die Ausübung von
Leitungsfunktionen erkannt worden zu sein. Zum anderen konnte die Befragung der Einzelnen
dem Verlangen nach Demokratie in der Kirche Rechnung tragen. Höhepunkt war hier die
in Vorbereitung der Gemeinsamen Synode der deutschen Bistümer (1971-1975) durchgeführte

Umfrage unter allen Katholiken Deutschlands. Inhaltlich flössen die 4,4 Millionen
Rückantwortbögen kaum in den Verlauf der Synode ein. Dennoch trag die Demoskopie
zur Entschärfung der massiven innerkirchlichen Auseinandersetzungen in den turbulenten
Jahren zwischen 1966 und 1972 bei. In der Moderne verläuft ein Grossteil aller sozietären
Kommunikation im Kontext von Organisationen. In Kapitel 4 wird beschrieben, wie die
Rollen- und Organisationssoziologie seit Mitte der 1960er Jahre adaptiert wurde mit dem
Ziel, die Organisation Kirche sachorientierter, wandlungsfähiger und effizienter zu gestalten.

Dabei handelte es sich um einen Ansatz (von oben>, ähnlich etwa dem Bemühen ein
Unternehmen neu zu gestalten. Ein umfassender Versuch zur Neuordnung von
Bistumsstrukturen schien angesichts vergeblicher Versuche zur Lösung der Berafskrise der Priester

unumgänglich. Vor allem im Bistum Münster wurde auf Basis organisationssoziologisch
informierter Überlegungen ein Plan entwickelt, der unter anderem die Einrichtung

von Grosspfarreien mit bis zu lOO'OOO Katholiken vorsah. Die Diskussion des Plans in
den Gemeinden bzw. deren Pfarrkomitees zeigte jedoch zum einen, dass der Ansatz am
Bedürfnis nach lokaler Beheimatung von Individuen vorbeiging. Zum anderen wurde
bezweifelt, ob Kirche eine Organisation wie andere auch sei. Vieles konnte in der ursprünglich

avisierten Form nicht umgesetzt werden, dauerhaft erhalten blieb etwa der Einsatz
von akademisch ausgebildeten Laien in der Seelsorge neben den Priestern und die
Errichtung von Pfarrverbänden.

SZRKG, 103(2009)



362 Rezensionen - Comptes rendus

Die in Kapitel 5 geschilderte Rezeption und der Einfluss von humanwissenschaftlichen
Konzepten in der Kirche gehen über den sozialwissenschaftlichen Kontext hinaus. Sie
markieren jedoch am deutlichsten die Entstehung einer anderen Form von Kirche und
Katholizismus. Vor allem in den 1970er Jahren flössen zuvor abgelehnte bzw. höchst
umstrittene psychologische, psychotherapeutische und grappendynamische Methoden in die

pastorale Praxis ein. Deutlich wird dies insbesondere bei neuen Konzepten zur Seelenfüh-

rang der Gläubigen. Auch der innerkirchliche Dialog veränderte sich nachhaltig durch
einen egalitären und kooperativen Umgangston. Für die Pastoral war entscheidend, dass

es der Kirche gelang, den Einzelnen in seiner Ganzheit und nicht nur in einer bestimmten
Funktion (z.B. als Arbeitnehmer) anzusprechen. Gerade jene psychologischen Einsichten
und Therapiemodelle, die auf den «ganzen» Menschen in seiner psycho-physischen und
sozialen Existenz gerichtet waren, stellen für die kirchliche Seelsorge seit den 1970er-Jah-

ren ein Repertoire dar, das den kirchlichen Heilsanbietern ermöglichte, jenseits traditioneller

Rhetorik den modernen Menschen anzusprechen und ihm seelische Entlastung zu
gewähren - ein Angebot, das sich bis heute gegenüber anderen Therapieformen auf dem
Markt der modernen Subjektivierungstechniken halten konnte. Kapitel 6 richtet den Blick
auf «einige Konstellationen der kontroversen Semantik [...], mit der die Wirkungen vor
allem der Soziologie auf die Kirche in der Zeit von ca. 1965 bis 1975 beschrieben worden
sind» (319). Angesprochen werden etwa die öffentlich wirksam werdende Sprachgewalt
von Theologen, die sich teils gegen die Vorgaben der Bischöfe richtete, und die besondere
Rolle der Pastoraltheologie nach dem Konzil. Es geht aber auch um die Politisierung der

Soziologie und deren Rückwirkungen auf die katholische Soziallehre und um daraus
resultierende Konflikte in Universitäten oder um Auseinandersetzungen zwischen Soziologen

und Amtskirche.
Die dicht geschriebene Studie Ziemanns lohnt die Anstrengung der Lektüre. Denn es

lässt sich in der Tat schlüssig verfolgen, «wie und vor allem mit welchen Folgen
sozialwissenschaftliche Kategorien, Erhebungspraktiken und Reformvorschläge in die routine-
mässigen Praktiken kirchlichen Handelns vordrangen und damit das (Soziale) veränderten»

(13). In welchen Formen kirchlich-katholisches Denken und Leben thematisiert werden

konnte und wurde, veränderte sich deutlich. Die noch in den 1950er Jahren mit ihren

Sprachangeboten dominierende traditionale Pastoral wurde in den Hintergrund gedrängt.
Von den importierten Neuansätzen als bleibend und in einem gewissen Sinne als erfolgreich

wirksam erwies sich die Entwicklung einer den «ganzen Menschen» ansprechenden
Seelsorge. Damit wurde sowohl einem Bedürfnis des Menschen in der differenzierten und
individualisierten Gesellschaft entsprochen als auch dem kirchlich-religiösen Totalitätsanspruch

Rechnung getragen. Zweifelsohne ist dies auch für eine allgemeine Gesellschaftsgeschichte

nicht nur der Bundesrepublik Deutschland von Bedeutung. Besonders
hervorzuheben ist hier jedoch, dass die Tendenz der Milieuforschung, die Jahre nach 1945 vor
allem unter dem Aspekt des «Abschieds» (Wilhelm Damberg) wahrzunehmen, um einen
Ansatz erweitert wird, der das kirchlich-religiöse Leben bis heute besser verstehbar und
beschreibbar macht. Vor allem aber sollte das Buch der jüngsten, bedauerlichen Tendenz
in Teilen der bundesdeutschen Kirchengeschichtsschreibung zu einer eher positivistischen
Herangehensweise entgegenwirken.

Münster Thomas Schulte-Umberg

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 363

Heike Stadtland (Hg.), «Friede auf Erden». Religiöse Semantiken und Konzepte des
Friedens im 20. Jahrhundert (=Frieden und Krieg. Beiträge zur historischen Friedensforschung

Bd. 12), Essen, Klartext-Verlag, 2009, 306 Seiten."

Der Zusammenhang von Religion und Gewalt hat seit 9/11 eine enorme wissenschaftliche
Aufmerksamkeit gefunden. Zahlreiche Veröffentlichungen zeugen in der Zwischenzeit
von dem grossen Interesse an diesem Thema. Der vorliegende Band erweitert die
Thematik, indem er Religion nicht nur auf Krieg und Gewalt, sondern auch auf Friedenskonzepte

hin untersucht. Er ist aus einer Tagung des Arbeitskreises «Historische Friedensforschung»

zur «Religiösen Semantik des Friedens. Diskurse und Netzwerke im 20. Jahrhundert»

im November 2006 entstanden. Die Herausgeberin Heike Stadtland (Bochum) führt
in ihrem einleitenden programmatischen Aufsatz aus, dass religiöse Friedenssemantiken
eine Beziehung zwischen dem religiösen und dem nichtreligiösen Feld herstellen. Beide
Felder sind historisch und konfessionell unterschiedlich stark gegeneinander abgegrenzt.
Gleichsam in einer Gegenprobe zu den Arbeiten über Religion und Gewalt untersucht
dieser Band den Einfluss religiöser Friedenssemantiken auf Friedensbewegungen in
einem weiten Sinn. Bisher wurden die Friedensbewegungen zumeist unter säkularen
Vorzeichen untersucht. Religion tauchte nur in einzelnen Organisationen oder persönlichen
Biographien, nicht aber als struktureller Faktor auch in nichtreligiösen Organisationen
auf. Um den Einfluss der Religion gleichsam im Rücken der säkularen Friedensbewegungen

zu untersuchen, bieten sich die religiöse Semantik und die Begriffsgeschichte an.
Die Gliederung dieses Bandes ist chronologisch. Im Zeitalter der Weltkriege (II) sind

die Beiträge von Jörg Seiler über die marianische Semantik, von Marie-Emmanuelle Rey-
tier über die Weimarer Katholikentage, von Alf Christophersen über die Weimarer
Lutherrenaissance, von Till Kössler über den spanischen Katholizismus im Bürgerkrieg und

von Christian Schametsky über Formen und Begründungen der Kriegsdienstverweigerung
angesiedelt. Im zeitlichen Rahmen des Kalten Krieges (III) argumentieren Janosch Steu-
wer und Jürgen Mittag über die Bundespräsidenten und Bundeskanzler der SPD. Holger
Nehring über den Atomwaffenprotest in Westdeutschland und Grossbritannien, Anke
Silomon über die kirchliche Friedensbewegung der DDR, Katharina Kunter über den
ökumenischen Rat der Kirchen und Ulrich Wenner über die «Initiative Kirche von unten».
Dem vorangestellt ist der besonders anregende Überblick des Bochumer Religionswissen-
schaftlers Volkhard Krech über die nachfolgenden Beiträge, die er systematisch diskutiert
und damit die Einheit des Bandes verdeutlicht. Er lehnt die Zuordnung von Krieg und
Frieden zu bestimmten Religionen ab, womit er sich erkennbar von den Thesen Jan

Assmanns absetzt. Alle Religionen enthalten sowohl gewalt- als auch friedensproduktive
Potentiale, die semantisch gespeichert sind. Gewalt schüren die Vorstellung des apokalyptischen

Endkampfes zwischen Gut und Böse in bestimmten Strömungen des Judentums,
des Christentums und des Islams und das Kampfethos in der Krishna-Tradition, den
germanischen Religionen oder im Islam. Friedensproduktiv sind dagegen das Ahimsa-Prinzip
im Hinduismus, Buddhismus und Jainismus, die Gewaltfreiheit Laotses und die Friedensutopie

der Hebräischen Bibel und der Bergpredigt. «Religiöse Semantik birgt sowohl frie-
dens- als auch gewaltfordernde Potentiale.» (59)

Für die Friedens- und Gewaltproduktivität ist das spezifische Verhältnis der Religion
zur Politik entscheidend. Religion kann Politik sowohl legitimieren als auch delegitimieren.

Beides kann sowohl Militanz als auch Friedensbereitschaft fördern. Weiterführend
für die Forschung könnte in diesem Band die vierfache Unterscheidung sein, die Krech
für das Verhältnis religiöser und politischer Kommunikation einführt. Neben der genuinen
religiösen und von der Politik getrennten Kommunikation gibt es - zweitens - Interferenzen

zwischen dem religiösen und dem politischen Feld. Religiöse Semantik kann sich auf
politische Sachverhalte, politische Kommunikation auf religiöse Sachverhalte beziehen.
Die dritte Form ist die Polykontextualität. Eine Situation wird von religiösen und politi-

SZRKG, 103(2009)



364 Rezensionen - Comptes rendus

sehen Kontexten zugleich bestimmt. Der Kontext bestimmt, welche Eigenlogik die
bestimmende ist. Gustav Heinemann interpretierte noch seine persönlichen Entscheidungen
in der Politik religiös (Detlef Bald). Viertens gibt es - was bisher am bekanntesten sein
dürfte - die Sakralisierung der Politik. Politische Kontexte laden sich mit religiösen
Semantiken auf, ohne deswegen religiös zu werden. Krech wendet sich damit von der
Begrifflichkeit der «politischen Religionen» ab, die auf Eric Voegelin zurückgeht. Sowohl
die Forschung zur religiösen Semantik als auch die Friedensforschung erhält durch diesen
Band wichtige inhaltliche und methodische Anregungen.

Freiburg/Schweiz Siegfried Weichlein

Hanspeter Oschwald, Pius XII. Der letzte Stellvertreter. Der Papst, der Kirche und
Gesellschaft spaltet, Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus, 2008, 288 Seiten.

Zum Gedenken an den 50. Todestag des am 9. Oktober 1958 verstorbenen Pius XII. legt
der Journalist Hanspeter Oschwald eine umfassende Papstbiografie vor. Der Untertitel
verweist auf Rolf Hochhuths Drama «Der Stellvertreter», welches 1963 eine heftige
Kontroverse um die Haltung des zwölften Pius gegenüber dem Holocaust auslöste, die seither
nicht mehr verstummt ist. Zahlreiche Publikationen in anklagender oder apologetischer
Absicht sind inzwischen erschienen, ohne dass sich das Verdikt der einen oder anderen
Seite seit den 1960er Jahren mit neuem überzeugendem Quallenmaterial hätte untermauern

lassen. Auch die zwischen 1964 und 1981 veröffentlichte zwölfbändige Publikation
der «Actes et documents du Saint Siège relatifs à la Seconde Guerre Mondiale» hat keine
schlüssigen Erklärungen für das oft kritisierte Verhalten des Papstes gegenüber dem
Nationalsozialismus, insbesondere in Bezug auf die Shoa, liefern können. Ob es die noch
anstehende Freigabe der Dokumente aus dem Pontifikat Pius XII. vermag, darf zumindest
bezweifelt werden.

Auch Oschwalds Werk will einen Beitrag zur Debatte leisten. Es wird versprochen,
der Autor vermöge «aufgrund neuester Akteneinsicht im Vatikan» zahlreiche Mysterien
und Fragen zum Leben Eugenio Pacellis aufzudecken. In 15 chronologischen Kapiteln
breitet der Journalist den Lebensweg Pacellis in einem feuilletonistischen Stil vor den
Lesenden aus. Faktenreich wird in den ersten sechs Kapiteln die Zeit vor der Papstwahl
nachgezeichnet. Die Jugend des intelligenten, aus einer aristokratischen Römer Familie
stammenden Eugenio sowie seine Studienzeit, in welcher er sich weniger theologisch als

kirchenrechtlich schulte - Pacelli wurde in kanonischem Recht promoviert - wird lebendig

geschildert. Scheinbar unaufhaltsam war die Entscheidung für das Priesteramt und der
rasche Aufstieg in die vatikanischen Dienste.

Pius XII. «autoritäres Denken wie sein Kirchenverständnis» (13) erklärt Oschwald mit
prägenden Erfahrungen in der Kindheit und Jugendzeit sowie mit dem historischen
Rahmen, in welchem sich die katholische Kirche seit den Wirren des Risorgimiento
bewegte. Nachvollziehbar schildert Oschwald die Veränderung der Stellung des Vatikans in
Italien. Unterstrichen wird der zunehmende Zentralismus des Papsttums, der im
Unfehlbarkeitsdogma gipfelte und in Deutschland in den Kulturkampf mündete.

Das Werk zeigt auch, wie Pacelli in jungen Jahren mit dem Antisemitismus in
Berührung kam. Einer seiner Erzieher, bekannt für seinen Antisemitismus, habe den Grand-
schülem den Antijudaismus eingehämmert. Diese Eindrücke hätten den späteren Pontifex
ein Leben lang geprägt, konstatiert der Autor. Gleichzeitig relativiert er die Wirkung des

«früh gesäten Antisemitismus» (32), indem er aufzeigt, dass Pacelli in der Gymnasialzeit
mit einem jüdischen Freund ein Abendessen am Sabbat eingenommen hat. Diesem verhalf
er 1938 zur Auswanderung nach Palästina. Auch begegnete Pacalli dem Führer des

zionistischen Weltkongresses, Nahum Sokolow. herzlich. «Von Antisemitismus keine Spur»

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 365

(56). Dass Oschwald am Ende das Buches dennoch zum Schluss kommt, der Antijudais-
mus habe zu Pius XII. gehört wie er «systemimmanent nicht vom Christentum zu trennen
ist» (281 wirkt nach den vielen apologetischen Belegen nicht ganz schlüssig.

Pacellis Erlebnisse als Nuntius in Deutschland (1917-1929) wirkten in seine Pontifi-
katszeit hinein. In München und Berlin wurde der päpstliche Botschafter sowohl mit dem
Kommunismus als auch mit dem Nationalsozialismus konfrontiert. Pius" XII. prägende
Angst vor dem Sozialismus erklärt Oschwald unter anderem mit dem Überfall auf die
Nuntiatur während der Wirren der Münchner Räterepublik (1919). Die oft geäusserte
Ansicht. Pacelli sei bereit gewesen, den Bolschewismus mit Hilfe der Nationalsozialisten zu
bekämpfen, leitet der Autor ebenfalls aus dem Scheitern der diplomatischen Bemühungen
mit Russland ab. Bereits die erfolglosen Appelle Benedikts XV. während des Ersten
Weltkrieges hätten Pacellis «Verhalten im Zweiten Weltkrieg und gegenüber dem Holocaust
vorbestimmt» (48), glaubt Oschwald.

Im Buch werden auch die diplomatischen Erfolge des «Kirchenrechtlers» (280) aufgelistet,

die zahlreichen Verträge und Konkordate (mit Serbien, Bayern, Preussen, Baden.
Österreich), die unter Pecellis Federführung ausgehandelt wurden, wobei Oschwald es
nicht unterlässt. das umstrittene Konkordat mit dem Deutschen Reich von 1933 mit dem
Verweis auf die Böckenförde-Buchheim-Kontroverse von 1960/61 kritisch zu beleuchten
und aufzuzeigen, wie dieses die weitere Politik des Vatikans gegenüber Hitlerdeutschland
beeinflusste. Es ist eine der Stärken des Buches, den kaum zu erschütternden Glauben
Pacellis an die Diplomatie zu erhellen. Auch das Profil eines unermüdlichen Lesers und
Schreibers - Pacelli hat 41 Enzykliken und 1400 Ansprachen zu verschiedenen Zeitfragen
verfasst - wird fassbar.

Gegen Ende des Buches erliegt Oschwald bedauerlicherweise wie viele vor ihm der
Versuchung, über das Verhalten des Papstes gegenüber dem Holocaust ein Urteil zu
fällen. Statt einer differenzierten Sichtweise folgt der zum Scheitern verurteilte Versuch,
das Schweigen zur Judenverfolgung mittels Quellenbelegen aus päpstlichen Verlautbarungen,

Reden und Medienberichten zu erklären und zu relativieren. Auf den zwanzig
Seiten des Kapitels «Der Schweiger» finden sich kaum eine Äusserung, kaum ein Zitat,
kaum ein Zeuge, welche nicht in der Hochhuth-Debatte 1963 ihre Geburtsstunde erlebt
hätten. Das Schweigen «um Schlimmeres zu verhindern» (162) wird genauso als Argument

angeführt wie das abschreckende Beispiel Hollands, wo ein Protest der Bischöfe
verschärfte Massnahmen auch gegenüber konvertierten Juden nach sich zog. Daneben
werden auch ein geheimer Brief an die polnischen Bischöfe, der von Bischof Sapieha
vernichtet worden sei und die Mitarbeit Pacellis and der Enzyklika «Mit brennender Sorge»
als entlastende Indizien im rhetorischen Prozess herangezogen. Weiter soll die auch von
Hochhuth nie in Frage gestellte Hilfeleistung des Papstes und der Kurie für die jüdischen
Verfolgten entlastend wirken.

Tatsache ist, dass mehrere Quellen existieren, welche zeigen, dass Pius XII. das
Vorgehen der Nationalsozialisten missbilligte - doch Tatsache ist auch, dass eine vernehmbare

Verurteilung der Judenverfolgung, expressis verbis, durch den Pontifex Maximus
ausblieb. Gegenüber dem Bolschewismus äusserte er sich deutlicher. Mehrere Belege führt
der Autor an, in denen der Pacelli-Papst den Kommunismus ausdrücklich verurteilte, so
während der Wahlkämpfe in Italien unmittelbar nach dem Krieg (203). Somit muss Osch-
walds Fazit, die Anklage gegen Pius XII. «zerplatzt im Licht der Fakten und des historischen

Zusammenhangs» (262) auch weiterhin kritisch hinterfragt werden.
Das Werk kommt ohne kritischen Anmerkungsapparat und mit einer nur einseitigen

Bibliografie aus. Es ist eine Schwäche des Buches, dass der Autor seine Aussagen oftmals
nicht oder nur nachlässig belegt. Auch streitbare Behauptungen finden Eingang ins Werk,
so die Vermutung Pater Gumepls, hinter den Angriffen auf Pius XII. im Selig- und Heilig-
sprechungsprozess stünden «jüdische Interessen» (249) oder die Aussage eines angebli-

SZRKG, 103(2009)



366 Rezensionen - Comptes rendus

chen Securitate-Generals, Hochhuth seien von kommunistischer Seite gefälschte Akten
aus dem Vatikan zugespielt worden, um den Pontifex zu diffamieren (260). Am Ende des
Buches bleibt die Frage offen, welches diejenigen Erkenntnisse sind, welche aus der
angekündigten «neueste[n] Akteneinsicht» gewonnen wurden - es führt bedauerlicherweise
kein Quellennachweis in die vatikanischen Archive.

Oschwalds Buch ist, so das Fazit, eine faktenreiche Biografie, die das leidvolle Leben
des zwölften Pius in einer lebendigen Sprache erzählt, die aufzeigt, mit welcher
Selbstverständlichkeit sich dieser Papst und überzeugte Marienverehrer als Stellvertreter Christi
inszenierte, indem er als «absolutistischer Monarch in hellenistisch-römisch imperialer
Tradition dachte und handelte» (280). Seinen Ansprach der «quasi göttlichen Autorität»
(9) kann das Buch überzeugend darlegen, doch neue Erkenntnisse für die historische
Forschung vermag auch dieses Werk über Pius XII. nicht zu liefern.

Bern Nadine Ritzer

Gerald E. Poyo, Cuban Catholics in the United States 1960-1980. Exile and Integration.
Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame Press, 2007, 424 S.

Im öffentlichen Bewusstsein diesseits des Atlantiks werden in den USA lebende Katholiken

kubanischer Herkunft allenfalls wahrgenommen, wenn es um ihr Wahlverhalten bei
US-Präsidentschaftswahlen oder um ihre Rolle für das amerikanisch-kubanische Verhältnis

geht. In Gerald E. Poyos gut lesbarem, auf einer Vielzahl diverser Quellen basierenden
Buch ist nun mehr über in den USA lebende Katholiken kubanischer Herkunft - auch
über das Jahr 1980 hinaus - zu erfahren. Für den europäischen Leser könnte indes der
besondere Reiz des Buches darin liegen, dass das Buch in anschaulicher Weise in Themenbereiche

der amerikanischen Migrationsforschung einführt. Wer sich für Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft von katholischer Kirche und Katholizismus in den USA interessiert,

wird weiterhin um deren Prägung durch Migrationsvorgänge wissen. Wenn dabei von
(Hispanics) oder (Latin-Americans> die Rede ist, wird meist an Katholiken mexikanischer
Herkunft gedacht. Poyos Buch vermag beispielhaft zu zeigen, dass auch Gruppen anderer
Herkunft eine beachtliche Rolle spielen und eine hispanische Identität entstehen mag.

Seit Beginn der 1960er Jahre sind etwa 155'000 Kubaner vor dem kommunistischen
Regime Fidel Castros in die USA geflohen. Zwar sind nur etwa 5 bis 10% der Kubaner in
den 1950ern als praktizierende Katholiken anzusehen, doch floh die Mehrzahl von ihnen.
So wird die Aussage verständlich, der Katholizismus habe ausserhalb der Insel eine weitaus

grössere Bedeutung gehabt als auf Kuba selbst. Die Mehrzahl der geflohenen Kubaner
Hess sich in Florida nieder. Die räumliche Nähe zur alten Heimat war ökonomisch
begründet durch die Möglichkeiten im prosperierenden (Sunshine State). Von hier aus Hess
sich weiterhin der bewaffnete Kampf gegen das Regime auf Kuba planen und organisieren.

Denn baldige Rückkehr war das grosse Ziel der Flüchtlinge, die nur durch eine
Beseitigung des Castro-Regimes zu erreichen sei. Bewusst entschied sich die Mehrzahl aller
Geflohenen für eine Exilperspektive. Ihr massiver Antikommunismus verfestigte sich
noch, als sich die vatikanische Haltung gegenüber kommunistisch beherrschten Ländern
in pragmatischer Hinsicht veränderte. Unter einer Minderheit von jüngeren Katholiken
entwickelte sich allerdings, basierend auf dem Appell des Zweiten Vatikanischen Konzils,
die «Zeichen der Zeit» zu lesen, seit den 1970er Jahren zunehmend eine Bereitschaft zur
Versöhnung und zum Wandel der Verhältnisse auf Kuba durch Dialog. Am massiven
Anti-Kommunismus der Mehrheit sowie der Betonung der Exilidentität konnte dies lange
Zeit nichts ändern, wie sich noch beim Kuba-Besuch Papst Johannes Pauls II. 1998 zeigte,
als zwar zahlreiche der geflohenen Katholiken die Insel besuchten, eine Vielzahl dies aber
heftig ablehnte.

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen Comptes rendus 367

Alle Versuche einer gewaltsamen Beseitigung des Castro-Regimes sind bekanntlich
gescheitert. Trotz aller Betonung des Exilstatus war daher ein Weg der Integration in die
amerikanische Gesellschaft vorgezeichnet. Hier spielte zunächst eine grosse Rolle, dass

die Mehrzahl der Flüchtlinge relativ gut ausgebildet und von weisser Hautfarbe war. Ihnen

schlugen daher keine oder wenig rassistische Vorurteile entgegen, und die Mehrzahl
wurde bald in ökonomischer Hinsicht relativ wohlhabend. Anders sollte dies bei der

Flüchtlingswelle um 1980 sein, die im wesentlichen aus der Unterschicht angehörigen
Mulatten und Schwarzen bestand. Die amerikanische katholische Kirche und speziell die
Diözese von Miami, in deren Bereich die meisten geflohenen kubanischen Katholiken
wohnten, stand dem Bestreben nach Beibehaltung einer starken kubanischen Identität
nach 1960 eher ablehnend gegenüber, eine Folge des Wegs der Kirche in die Mitte Amerikas.

Wirtschaftliche Unabhängigkeit, das Siedeln in ethnischen Kommunitäten mit eigenen

Pfarreien, die spanische Sprache und das ausgeprägte ldentitätsbewusstsein bildeten
jedoch ein starkes Gegengewicht gegen assimilative Tendenzen. Hier kam zudem begünstigend

die Hochschätzung von kulturellem Pluralismus seit den 1960er Jahren hinzu, die
die Beibehaltung ethnischer Identitäten als ein allgemeines Kennzeichen amerikanischer
Identität hochhielt. Die Akkomodation der Jüngeren, d. h. der Kinder der Flüchtlinge,
stellte als Schaffung neuer sozialer Realitäten demgegenüber eine die Bedeutung der
Exilidentität relativierende Perspektive dar. Durch das erfolgreiche Mühen um den Spracherhalt,

vor allem aber durch den Einsatz für religiöse Freiheit in Kuba und die Rechte
kubanischer Flüchtlinge in den USA um 1980 gelang es jedoch, gleichermassen die Zugehörigkeit

zur amerikanischen Freiheitstradition zu erweisen wie eine eigene kubanische
Identität zu bewahren.

Kubanische Katholiken flohen vor allem in die USA, daneben in mittel- und südamerikanische

Staaten, wo sie ebenfalls in insularen Gemeinschaften lebten. Unter den
Gemeinschaften insgesamt entstand ein reger Austausch und Zusammenhalt mit Miami als

Zentrum der Aktivitäten. Austausch und Zusammenhalt beschränkten sich nicht auf den

Binnenraum der kubanischen Diaspora. Zwar gelang es nicht, lateinamerikanische Eliten
sonderlich für ein Engagement gegen das Castro-Regime zu gewinnen. Doch wurden auf"

kirchlicher wie weltlicher Ebene dauerhafte Kontakte und teilweise institutionalisierte
Beziehungen mit Lateinamerikanern geschaffen. Diese Vielfalt forderte wiederum eine Hete-

rogenisierang der kubanischen Diaspora, vor allem die jüngeren fanden hier Anregungen
für eine lateinamerikanisch-kubanische Identität. Innerhalb der USA gab es von Anbeginn
eine Verbundenheit und kooperative Beziehungen mit Katholiken mexikanischer und

puerto-ricanischer Herkunft. Verbindend war hier die Behauptung einer eigenen Identität
und Tradition im kirchlich-religiösen Raum. Genese und Entwicklung eines dezidiert
hispanischen Katholizismus in den USA wurden von Seite der kubanischen Katholiken
besonders in theologischer Hinsicht geformt. Volksreligiosität (lo popular), gender (muje-
rista). soziale Verhältnisse und die Frage nach einer theologischen Fundierung für den

hispanischen Katholizismus standen im Zentrum. Der Theologe Roberto Goizueta
beschrieb es Ende der 1980er als zentrale Herausforderung, «to embrace the responsibility
of bringing the historical praxis of U.S. Hispanic communities into critical relationship
with the dominant culture and its institutions, thereby helping to forge a truly liberative
pluralism.» (283) Zwar unter anderen Umständen standen die Migranten des 19. und
frühen 20. Jahrhunderts vor eben der gleichen Aufgabe. Daher ist Poyos schönes Buch
auch als Teil einer fortdauernden Geschichte zu lesen.

Münster Thomas Schulte-Umberg

SZRKG. 103(2009)



368 Rezensionen - Comptes rendus

Gerd-Rainer Horn, Western European Liberation Theology. The First Wave 1924-1959,
Oxford, Oxford University Press, 2008, 314 S.

In diesem Buch schildert Gerd-Rainer Horn Personen und Institutionen des von ihm so

genannten «progressive Catholicism» (1) von den 1920er Jahren bis zum Vorabend des
Zweiten Vatikanischen Konzils. Er behandelt dabei Kontexte und Ideen in Belgien,
Frankreich und Italien in vergleichender Perspektive. Seine Darstellung basiert auf einer
Auswertung der reichhaltigen Forschungsliteratur die in diesen drei Ländern entstanden
ist, aber auch auf eigenen Forschungen in persönlichen Nachlässen und anderen Papieren
in nicht weniger als zwanzig Archiven. Ein Abkürzungsverzeichnis hätte, auch mit Blick
auf die zahllosen Akronyme katholischer Organisationen, dem Leser geholfen hier den
Überblick zu bewahren. Horn beginnt seine Darstellung mit der Katholischen Aktion in
den zwanziger und dreissiger Jahren. Er schildert die aktive Methode des Apostolats im
Arbeitermilieu, welche die 1924 von Joseph Cardijn in Belgien gegründete Jeunesse
Ouvrière Chrétienne (JOC) praktizierte. Er beschreibt sodann die wenig bekannte
Verschiebung von einem an den sozialen Kontexten orientierten Apostolat zu einem mehr
spirituellen Engagement, die Cardijn in den 1930er Jahren vollzog. Die französische JOC
intensivierte dagegen in derselben Zeit ihre auf die Verbesserung der sozialen Situation
von jungen Arbeitern gerichteten Aktivitäten. In der strikt hierarchisch organisierten
Katholischen Aktion im Italien der 1920er und 1930er Jahre entdeckt Horn eine Tendenz «to
pressure for autonomy and control from below» (49). Die Belege dafür sind allerdings
mehr als dürftig. Sie reflektieren zudem wohl weniger eine politische Handlungsfähigkeit
der Laien in der Katholischen Aktion als vielmehr eine Tendenz zur Generalisierung von
Laienrollen im katholischen Vereinswesen, die in anderer Form im viel dichter gewebten
Netz der rheinisch-westfälischen Vereine bereits kurz vor 1900 beobachtet wurde.

Das zweite Kapitel widmet sich Aufbrüchen in der französischen Theologie der dreissiger

und vierziger Jahre, von der Christ-Königs Theologie über die von Yves Congar
entwickelte Theologie des Laien bis hin zu christologischen Reflexionen und der Theologie
von Jacques Maritain. Theologische Reflexionsfiguren entstehen, wie Horn zu Recht festhält,

nicht in der einsamen Studierstube von Denkern, sondern in «fruitful interaction with
the world outside their windows» (89). Es ist allerdings ein Manko seiner Darstellung, dass
solche Zusammenhänge hier und auch in späteren Abschnitten, in denen die immense
Bedeutung von Maritain für linkskatholische Zirkel zum Thema wird, mehr behauptet als
tatsächlich nachgewiesen werden. Dafür hätte es, wie in den letzten Jahren verschiedentlich

praktiziert, komplexerer Untersuchungen mit Hilfe diskurstheoretischer oder netz-
werkanalytischer Verfahren bedurft, die allein erst die soziale Verankerung und Verbreitung

von Ideen plausibel machen können.
Das dritte Kapitel konzentriert sich auf linkskatholische Initiativen und Persönlichkeiten

im Italien vor und nach der Befreiung vom Faschismus, deren gemeinsamer Nenner in
ihrer Öffnung für marxistische Ideen und für gemeinsame Aktivitäten mit der PCI lag.
Während rein zahlenmässig gesehen die Ausstrahlungskraft dieser Initiativen gering blieb,
so haben sie dennoch eine über die lokale und zeitliche Begrenzung hinausgehende
Bedeutung als Ideenspender und symbolische Orientierungspunkte für die italienische Linke
in den folgenden Jahrzehnten. Neben Parteien wie der nur kurzzeitig aktiven Partito
Cristiano-Sociale, die Gerardo Bruni. Bibliothekar im Vatikan, seit 1941 aufbaute, waren
es einzelne Priester, die zu Kristallisationspunkten lokaler und regionaler Aktivitäten an
der (Basis) wurden. Zu ihnen zählte Don Primo Mazzoiari, der 1949 mit der Zeitschrift
Adesso das wichtigste Medium der Linkskatholiken in Italien schuf. Die Zeitschrift wie
Don Primo selbst bis zu seinem Tod 1959 waren wiederholt das Ziel massregelnder
Eingriffe von Ortsbischof und Heiligem Stuhl. Don Zeno Saltini, der seine Vision einer
brüderlichen Gesellschaft in der Stadt Nomadelfia umzusetzen versuchte, die 1952 auf
Intervention des Vatikans geschlossen werden musste, war eine andere wichtige Symbolfigur.

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen Comptes rendus 369

Im folgenden Abschnitt schreibt Horn die Geschichte des Mouvement Populaire des

Familles (MPF) in Frankreich und Belgien von ihren Anfängen im Rahmen der spezialisierten

Katholischen Aktion für verheiratete Paare 1935 bis zu ihrem organisatorischen
Niedergang und der inneren Säkularisierung in den Jahren nach 1945. Er beschreibt die
Radikalisierung der MPF. ausgehend von Aktionen zur Verbesserang der Ernährung von
Arbeiterfamilien im besetzten Frankreich bis zu Hausbesetzungen im Namen kinderreicher

Familien nach der Befreiung. Er diskutiert die Möglichkeiten zur Vergrösserung
weiblicher Autonomie in der MPF und erklärt ihren Niedergang nach 1945 vornehmlich
mit den Gründen für das rapide Wachstum seit 1941, als die Bewegung einen politisch
sicheren Zufluchtsort für katholische Aktivisten im Vichy-Frankreich geboten habe (211).
Das aber war eine Funktion die nach der Befreiung gegenstandslos wurde.

Das abschliessende Kapitel bietet eine ebenso detaillierte wie informative Geschichte
der Bestrebungen zur Intensivierung des Apostolats in der französischen Industriearbeiterschaft

in den vierziger Jahren, ausgehend von Henri Godin's und Yvan Daniel's
epochemachendem Buch France: pays de mission? von 1943 über die Arbeit der Mission de

France und Mission de Paris bis hin zur Bewegung der Arbeiterpriester. Während die

Grundzüge dieser Initiativen bereits des öfteren dargestellt wurden, bietet Horn doch eine
Fülle neuer Einsichten, nicht zuletzt auch durch die vergleichende Schilderung der bislang
kaum erforschten Arbeiterpriester in Belgien (272-275).

Insgesamt legt Gerd-Rainer Horn mit diesem Buch eine aus den Quellen gearbeitete,
vergleichende Geschichte des progressiven oder Linkskatholizismus in Westeuropa von
1924 bis 1959 vor. Er demonstriert die Fülle verschiedenster Bewegungen und Initiativen,
die sich, oft aus dem Zusammenhang der Katholischen Aktion kommend, deren hierarchischen

Rahmen dann allerdings transzendierend, zugleich um eine politische und soziale

Aktivierung der Arbeiterschaft im Rahmen der Kirche wie um eine deren Lebenswirklichkeit

angemessene Form des Apostolats bemüht haben. So überzeugend diese Darstellung
ist, so wenig überzeugen die beiden Traditionslinien, in die Horn die von ihm geschilderten

Aufbrüche hineinstellt. Er sieht zum einen das Zweite Vatikanum «as the ultimate [...]
product of the energies unleashed» durch die in diesem Buch analysierten «grassroots
activists and forward-looking theologians» (291). Diese These ist aus mehreren Gründen
problematisch. Zum einen unterstellt sie, dass die Refbrmleistung des Vatikanum mit dem

politischen Code progressiv-konservativ hinreichend verstanden werden kann. Das aber
ist kaum plausibel, es sei denn man setzte die in der Tat oft unter diesen Vorzeichen
erfolgte Rezeption des Konzils mit diesem selbst gleich. Dem Konzil ging es aber nicht um
einen Sieg der Linken oder (Basis) in der Kirche, sondern um eine Modernisierung der
Kirche durch Anerkennung weltlicher «Fremdperspektiven» für ihre eigene Sendung, wie
Elmar Klinger eindringlich formuliert hat. Auch die sozialen Konfigurationen der von
Horn geschilderten Aufbrüche sprechen gegen seine These. In den Kooperativen der MPF
wie in der experimentellen Siedlung Nomadelfia (183; 196; 172) ging es um den Aufbau
progressiver Vergemeinschaftungsformen in lokal und regional verwurzelten und
überschaubaren Formen. Der progressive Katholizismus bestimmte den sozialen Horizont seiner

Erneuerungsvision als (face-to-face encounter). Das Vatikanum situiert die Erneuerung
der Kirche dagegen im Horizont der «Weltgesellschaft», um erneut Klinger zu zitieren.
Darin liegt auch der Unterschied zur Befreiungstheologie seit 1968 begründet, als deren

«erste Welle» Horn die in diesem Buch geschilderten Initiativen verstehen will. Von Cardijn

bis zu den Arbeiterpriestern war die Befreiung der Arbeiterklasse ein vorwiegend in
örtlichen Kontexten situiertes und konzipiertes Projekt. Die von der Befreiungstheologie
inspirierten lateinamerikanischen Basisgemeinden agieren jedoch im Horizont der globalen

Bedingtheit von Exklusion und progressivem Engagement. Es scheint mir auch nicht
angängig. Jacques Maritain eine Schlüsselrolle als Ideengeber für die Befreiungstheologen

zuzuweisen, wie dies Horn tut (296-300). Eine von ihm nicht rezipierte, auch metho-

SZRKG. 103(2009)



370 Rezensionen - Comptes rendus

disch innovative Studie zeigt dagegen auf, wie sehr sich diese Strömung einem durch die
marxistische Pastoralsoziologie von François Houtart geknüpften Netzwerk verdankt
(Andrea-Isa Moews, Eliten für Lateinamerika. Lateinamerikanische Studenten an der Universität

Löwen in den 1950er und 1960er Jahren, Köln 2000), zu dem der Einfluss der
sozialökonomischen dependencia-Theorie trat. Bei allem Respekt gegenüber der politischen
Präferenz des Verfassers für linkskatholische Positionen scheint es mir insgesamt nicht
angängig, die Geschichte des Katholizismus im 20. Jahrhundert in der sehr schematischen
Gegenüberstellung von progressiv und konservativ, (emanzipatorischer> Basis und
(verknöcherten Hierarchie zu konzeptualisieren. Es gibt einfach keine Tendenz zur «quasi-organic

emergence of an inner dynamic towards autonomy and self-determination» in sozialen

Bewegungen «throughout the ages» (52). Für einen Sozialhistoriker sollte es sich eigentlich

verbieten, überzeitliche (organische) Tendenzen zu postulieren. Diesen widerspricht
die theoretisch informierte Einsicht, dass soziale Bewegungen ebenso oft an ihrer eigenen
Überorganisation scheitern, oder aber auch, wie Horn an anderer Stelle selbst notiert, an
der un-selbstbestimmten Abhängigkeit von charismatischen Führerfiguren (172). So
informativ und empirisch beeindruckend die vergleichende Darstellung linkskatholischer
Aufbrüche von Gerd-Rainer Horn ist, so wenig überzeugend ist ihre Kernthese und
methodische Grandierung.

Sheffield Benjamin Ziemann

Dorino Tuniz (Hg.), / Sacri Monti nella cultura religiosa e artistica del Nord Italia,
Cinisello Balsamo, Edizioni San Paolo, 2005, 297 S., Abb.

Amilcare Barbero/Stefano Piano (Hg.), Religioni e Sacri Monti. Atti del Convegno
Internazionale Torino. Moncalvo. Casale Monferrato 12-16 ottobre 2004, Ponzano
Monferrato, Centro di Documentazione dei Sacri Monti, Calvari e Complessi devozionali
europei, 2006, 398 S., Abb., Karten.

Die «Heiligen Berge», jene zahlreichen, im Barock entstandenen und vor allem am
Südabhang der Alpen gelegenen monumentalen Sakralbauten in Form eines zu einer Höhenkuppe

führenden Kapellenkranzes mit darin befindlichen, theatralisch-realistischen
künstlerischen Darstellungen der Passion Jesu oder des Lebens Maria, bzw. eines Heiligen,
wurden schon gegen Ende des 19. Jahrhunderts vom reisenden Engländer Samuel Butler
wiederentdeckt und sind seit etwa dreissig Jahren Gegenstand intensiver wissenschaftlicher

Forschung. Fast gleichzeitig setzten durch den italienischen Staat auch Massnahmen

zum Schutze dieser Denkmäler und ihrer meist reizvollen landschaftlichen Umgebung

ein; ebenso wurden seitdem einige vom Zerfall bedrohte Bauten renoviert. Diese
Bemühungen wurden 2003 durch die Aufnahme von sieben im Piémont gelegenen Sacri
Monti ins UNESCO-Weltkulturerbe gekrönt, ihre Umgebung zu Naturparks erklärt.

Die beiden vorliegenden grossformatigen Bücher sind die vorläufig letzten einer ganzen

Reihe von prächtig illustrierten Werken zum faszinierenden Objekt der Heiligen Berge.

Der von Tuniz herausgebene Band setzt sich zunächst in fünf Einzelbeiträgen allgemein

mit dem Zusammenhang von Bergen und Religion, im besonderen der christlichen
Frömmigkeit, auseinander. Er ist, wie wir noch sehen werden, allgemein; was das
Christentum anbelangt, so gibt es schon im Alten Testament 558, im Neuen ebenfalls einige
Dutzend Hinweise auf Heilige Berge: Sinai, Tabor, Karmel, Golgatha sind nur die
bekanntesten. Die italienischen Sacri Monti, insbesondere der älteste und grösste in Varallo/
Sesia, verdanken allerdings ihr Entstehen einem konkreten Anlass. Sie sollten die in der
Neuzeit schwierig gewordene Wallfahrt ins Heilige Land ersetzen, indem man sich in der
Heimat mit einem Nachbau der bekannten dortigen Heiligen Stätten auf engstem Raum
begnügte. Idealearweise wurde also der Kreuzweg nachgezeichnet und der Gläubige zur

SZRKG, 103(2009)



Rezensionen - Comptes rendus 371

pietätvollen Begehung aufgefordert, wodurch die Heiligen Berge insgesamt auch zu
Wallfahrtsorten wurden. Damit gehören sie, wie vor allem Danilo Zardin unterstreicht, in den

Zusammenhang der gegenreformatorischen Bemühungen um eine erneuerte Frömmigkeit.
Die Heilsgeheimnisse sollten nach dem alten Muster der «Biblia pauperam» allen bildlich
vor Augen gestellt werden. Das geschah bei den Sacri Monti in einem bisher unerreichten
Realitätsgrad. Riesige Summen wurden für den Bau aufgewandt; viele Projekte blieben,
wie der Herausgeber in seinem Beitrag erwähnt, infolgedessen auch Papier oder bauliches
Fragment. Die frühere Hypothese, die Sacri Monti sollten die Funktion einer Vormauer
gegen den vom Norden hereindringenden Protestantismus sein, wird von Zardin fallengelassen.

In der Tat gab es ähnliche, etwas weniger aufwendige Unternehmungen auch im
katholischen Norden. Am ehesten vergleichbar sind vielleicht die polnischen Kalvarien-
berge, von denen der bedeutendste, Kalwaria Zebrzydowska, schon 1999 die UNESCO-
Weihen erhielt. Aber auch in der Habsburgermonarchie, in Bayern, den deutschen geistlichen

Staaten oder der Bretagne gibt es Vergleichbares. Der zweite Teil des Bandes stellt
dann die zehn wichtigsten piemontesischen und lombardischen Sacri Monti in Einzeldarstellungen

vor. Es fehlen diejenigen im Veneto, wo die Forschung noch nicht so weit
gediehen ist.

Der noch umfangreichere Band von Barbero/Piano weitet das Thema vom Christentum
auf" andere Weltreligionen aus. Er ist das Ergebnis einer Tagung, welche ein nahe dem
Sacro Monte von Crea (Montferrat) gelegenes Dokumentations- und Forschungszentrum
zusammen mit der Universität Turin veranstaltete. Jenes gab schon früher verschiedene
nützliche Werke in diesem Zusammenhang heraus, etwa eine Neuedition des Reiseberichts

von Butler, sowie ein Inventar von nicht weniger als 1812 europäischen Kalvarien-
bergen (2004, bzw. 2001). Wenigstens erwähnt werden muss hier allerdings, dass etwa
gleichzeitig für die italienischen Sacri Monti von dem anerkannten, aber offenbar in
einem gewissen Konkurrenzverhältnis zum «Centro» stehenden Forscher Luigi Zanzi eine
ausführlichere und ebenfalls prächtig bebilderte Bestandesaufnahme herausgegeben wurde:

Luigi Zanzi/Paolo Zanzi, Atlante dei Sacri Monti prealpini, Milano, Skira, 2002). Im
Zeitalter einer wiedererwachten Globalgeschichte lag diese Ausweitung in der Luft; von
anderen Ansätzen aus befasste sich nämlich auch eine Sektion des Historikerkongresses in
Sydney mit dem Thema «Berge und Religion» (vgl. die Beiträge in «Mountain Research
and Development », Jg. 26, Heft 4, 2006). In der Tat gibt es beim Gebirge eine ganze Reihe

von sakralen Bezügen und dies in vielen Religionen: Die Berge als Sitz der Götter, als
Aufenthaltsorte von Religionsstiftern und Heiligen, als Symbol des aufsteigenden Lebensweges,

als Rückzugsmöglichkeit für Mönche und Eremiten, als Ziel von Wallfahrten usw.
Umgekehrt wurden seit dem Zikkurat für Sakralbauten Berge nachgeahmt, galten aber
auch etwa in Indien die von den Bergen niederkommenden Flüsse als heilig. Die inmitten
der Landschaft der italienischen Sacri Monti abgehaltene Tagung versammelte Historiker,
Kunsthistoriker, Religionswissenschafter, Kulturanthropologen und Gelehrte der mit den
dort vertretenen aussereuropäischen Gebiete befassten Wissenschaften (Islamistik, Indologie

usw.). Ausgangspunkt waren auch hier allgemeine Ueberlegungen über das «Heilige»

der Berge, gefolgt von einigen wenigen Beiträgen speziell zum Christentum. Hervorheben

möchte ich diejenigen von Matus und Comba, ebenso die «comunicazione» von
Swaryczwska. weil sie auch die aktuelle Problematik dieser Bergheiligtümer weltweit
thematisieren. Das UNESCO-Gütesiegel für Kulturdenkmäler ist nämlich eine nicht ganz
unproblematische Sache. Es kann zwar die Erhaltung der Monumente unterstützen helfen,
führt aber in der Regel auch zu einen bislang unbekannten Besucherzustrom (in Crea sollen

es jährlich 300'000 Personen sein), der eben das Anliegen des Schutzes wieder unterlaufen

kann und meist hässliche Infrastrukturanlagen nach sich zieht. Bei sakralen
Denkmälern, die eigentlich dem Rückzug von der profanen Welt, der Andacht und Meditation,
der Heilserwartung und Sinnsuche dienen sollten, wird dieses Problem noch verschärft.

SZRKG. 103(2009)



372 Rezensionen - Comptes rendus

Vor allem wenn sich neben den immerhin an der Schönheit der Objekte interessierten
Kulturtouristen etwa noch Sportler auf den Heiligen Bergen tummeln. Die Beiträge zu
den aussereuropäischen Heiligen Bergen bilden zahlenmässig die Mehrheit des Bandes

von Barbero/Piano, in dieser Ausweitung der Thematik liegt zweifellos das Hauptverdienst

ihrer Publikation. Es fällt allerdings auf, dass sich relativ viele Referate mit dem
Hinduismus und Buddhismus befassen. Das kann darauf zurückzuführen sein, dass der

Mitorganisator und -herausgeber Stefano Piano Indologie an der Universität Turin lehrt
und hier einen Schwerpunkt setzte. Andererseits sind wenigstens auf den ersten Blick die

Analogien zu christlichen Auffassungen in diesen beiden führenden asiatischen Religionen

besonders häufig. Erst bei genauerer Betrachtung treten dann die selbstverständlichen
Differenzen hervor. Was (textlich, wenn auch nicht bildllich) fehlt und nur bei Comba

beiläufig erwähnt wird, sind Beiträge zu den Heiligen Bergen indigener Religionen, also

etwa der australischen Ureinwohner (Ayers Rock), der nordamerikanischen Indianer (Devils

Tower) und ebenso der präkolumbianischen Kulturen in Lateinamerika. Auch auf den

mitgegebenen Karten sind sie nur teilweise aufgeführt. Da gäbe es sicher noch einiges zu
entdecken. Zu den übrigen Forschungsfeldern bietet der Band aber reiche Information, deren

Reichweite höchstens durch die Sprache, durchwegs italienisch, begrenzt wird.
Die graphische Gestaltung und das Bildmaterial sind bei beiden Bänden fast durchwegs

hervorragend. Das ist nicht ganz unwichtig, wie sich der Rezensent bei einem
kürzlichen Besuch zweier italienischen Sacri Monti überzeugen konnte. Im Gegensatz zu früher

sind nämlich die Gitteröffnungen der Kapellen nun teilweise zusätzlich mit einer
Verglasung versehen. Die Absicht, die Kunstobjekte vor Staub oder gar zerstörerischen
Einwirkungen zu schützen, ist gewiss zu billigen. Aber je nach Sonnenstand sieht man so wegen

der Spiegelung vom Innern wenig bis gar nichts. Das ist ärgerlich. Umso erfreulicher
aber, wenn man zu Hause bequem sich durch die Bilder blättern kann.

Ursellen/Bern Peter Hersche

SZRKG. 103(2009)


	Rezensionen = Comptes rendus

