Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Was bedeutet heute "Reform™ der katholischen Kirche in der Schweiz? :
zur Lage der Konzilsrezeption

Autor: Koch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was bedeutet heute «Reform»
der katholischen Kirche in der Schweiz?
Zur Lage der Konzilsrezeption

Kurt Koch

Stimulus pastorum heisst das Werk des portugiesischen Dominikaners Bartholo-
maeus a Martyribus, des spiteren Erzbischofs von Braga, das er im Jahre 1567
auf ausdriicklichen Wunsch des Heiligen Karl Borroméus veréffentlichte, in dem
er das Bischofsideal der tridentinischen Reform skizzierte und die Hauptaufgabe
des Bischofs in der Predigt sah, der nicht einmal die Armenfiirsorge vorgezogen
werden diirfe. Denn wie Johannes der Tdufer miisse der Bischof ganz und gar
«Stimme» fiir das «Wort» sein, das Christus ist.' Dass diese Beschreibung an
Borromidus Mass nahm, ladsst sich daraus ersehen, dass Borromaus selbst, als er
nach Mailand gekommen war, eines der am weitesten verbreiteten und gravie-
rendsten Versdumnisse des Klerus in der fehlenden Predigt diagnostizierte und
seine primdre Sendung als Bischof in der apostolischen Verkiindigung sah. Dass
die Hauptaufgabe der Bischife darin besteht, «Zeugen zu sein, die Mysterien
Christi zu verkiinden, das Evangelium jedem Geschopf zu predigen»”: Diese
Uberzeugung verkiindete der Heilige Karl Borromius nicht nur beispielsweise in
seiner Predigt zum Fest Christi Himmelfahrt im Jahre 1583, sondern damit
brachte er auch den roten Faden seiner rastlosen Tétigkeit in seinen vielen Visita-
tionen, in seiner weit geficherten Gesetzgebung auf elf Diézesan- und sechs Pro-
vinzialsynoden und in der Griindung von Priesterseminarien zum Ausdruck, die
thren Niederschlag in den beeindruckenden «Acta Ecclesiae Mediolanensis» ge-
funden haben. Dies hatte zur Konsequenz, dass in Mailand die Entscheidungen
des Trienter Konzils moglichst schnell und intensiv umgesetzt wurden. Wenn
man sich dieses nur kurz skizzierte Bild von Karl Borromius vor Augen fiihrt,
waren die Veranstalter des Symposiums im Friihjahr 2009 in Fribourg gut bera-

' Siehe Marianne Schlosser, Stimulus pastorum. Zur Spiritualitit des Bischofs nach Bartolo-

méus a Martyribus (1514-1590), in: Manfred Weitlauff/Peter Neuner (Hg.), Fiir euch Bi-
schof — mit euch Christ. Festschrift fiir Friedrich Kardinal Wetter zum sechzigsten Geburts-
tag, St. Ottilien 1998, 219-243; siehe ferner Hubert Jedin/Paul Broutin, L’évéque dans la tra-
dition pastorale du 16 siécle, Paris 1953.

Giuseppe Alberigo, Karl Borromius. Geschichtliche Sensibilitiat und pastorales Engagement,
Miinster 1995, 39-40.

[

SZRKG, 103 (2009), 273-301



274 Kurt Koch

ten, am Ende nach der «Reform» der Kirche heute nach dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil zu fragen, zumal Borromdus zu seiner Zeit das Bischofsbild des
Zweiten Vatikanischen Konzils vorweggenommen hat, das das hauptsédchliche
Amt ebenfalls in der «Verkiindigung des Evangeliums» gesehen hat’.

Einschneidende Zdsuren seit dem Zweiten Vatikanum

Wer nach iiber vierzig Jahren nach dem Abschluss des Zweiten Vatikanischen
Konzils nach der Lage seiner Rezeption fragt, muss in erster Linie eine geistes-
geschichtliche Standortbestimmung des Konzils und seiner Nachgeschichte vor-
nehmen. Dabei sticht zunéchst in die Augen, dass die lange Zeit seit dem Konzil
durch zwei grundlegende Zisuren gekennzeichnet ist. Das Konzil selbst fand in
einer gesellschaftlichen und politischen Atmosphédre des Aufbruchs stati. Denn
in der Nachkriegszeit mussten nicht nur die Schrecknisse des Krieges, die furcht-
baren Zerstérungen und das Drama der grossen Ideologien, die die Menschen und
Volker in das Inferno des Krieges gestiirzt hatten, verarbeitet werden, sondern man
entdeckte auch in frischer Weise die christlichen Wurzeln Europas neu, und man
arbeitete mit neuen Kréiften am Wiederaufbau Europas mit seinen grossen Idealen,
wie sie vor allem von Adenauer, Schumann und de Gaspari vertreten wurden.

Als aber die Nachkriegszeit zu Ende ging, kamen das Versagen der Mensch-
lichkeit im Zweiten Weltkrieg, die Mingel beim Wiederaufbau Europas und das
grosse Elend in der Welt erst recht zu Bewusstsein. Diese Entwicklungen provo-
zierten den ersten grossen Einschnitt nach dem Konzil, den man mit der Symbol-
zahl 1968 verbindet und als Explosion einer radikalen Krise der westlichen Kul-
tur charakterisieren muss. Da man die grossen Hoffnungen weithin nicht mehr auf
das Christentum setzte, dieses mit seiner zweitausendjdhrigen Geschichte eher in
seinem Versagen wahrnahm, konnte der Eindruck entstehen, man miisse ganz
von neuem beginnen; und im Sinne einer wissenschaftlichen Losung der entstan-
denen Probleme nahm man Zuflucht zum Marxismus mit seiner Verheissung,
mit ihm endlich konne jene neue Welt geschaffen werden, die die Menschen so
sehr ersehnten.

Bereits in dieser ersten Phase nach dem Konzil wurde eine tiefgehende Spal-
tung in der katholischen Kirche sichtbar: Die eine Seite identifizierte die marxis-
tische Kulturrevolution mit dem Willen des Konzils, wobei dieser nur spérlich in
den Texten, wohl aber in dem hinter den Texten liegenden so genannten «Geist»
des Konzils ausfindig gemacht wurde. Demgegeniiber erblickte die andere Seite,
die bald ebenso radikal vertreten wurde, in dieser Entwicklung die Zerstérung
der Kirche und fand die Losung der Krise im Riickgang hinter das Konzil. Ver-
sohnende und ausgleichende Mittelpositionen hatten bereits damals einen schwe-
ren Stand.

Die teilweise harten Fronten unmittelbar nach dem Konzil wurden freilich re-
lativiert angesichts der zweiten grossen Zasur in der Nachkonzilszeit, die durch
das Jahr 1989 und damit durch den Zusammenbruch der kommunistischen Re-

¥ Lumen gentium, Nr. 25.



Zur Lage der Konzilsrezeption 275

gimes und der damit verbundenen Wende in Europa markiert wird.* Diese an
sich hoffnungsvolle Entwicklung fiihrte aber nicht zur Starkung der Hoftnungs-
potentiale, sondern eher zu ihrer Schwichung. An die Stelle der verheissungsvol-
len Eutopien von Machbarkeit und Fortschritt traten nicht nur neue Dystopien;
das Scheitern des dogmatischen Marxismus und der Zusammenbruch des bishe-
rigen Ostblocks stiirzten vielmehr auch das utopische Denken marxistischer Pra-
gung und letztlich die Zukunftsvisionen tiberhaupt in eine tiefe Krise, die ins Mark
der neuzeitlichen Zivilisation und ihres Zukunftsoptimismus ging. Die Uberfor-
derung des so genannten wissenschaftlichen Marxismus als der grossen Losung
der menschlichen Probleme provozierte eine weitgehende Erniichterung, die Jiir-
gen Habermas treffend auf den Punkt brachte: «Wenn die utopischen Oasen aus-
trocknen, breitet sich eine Wiiste von Banalitit und Ratlosigkeit aus.»’

Hinzu kommt, dass sich die mit der Wende von 1989 verbundene Hoffnung,
dass es zu einer neuen Zuwendung zum christlichen Glauben kommen kénnte,
nicht bewahrheitete. Der Sturz der grossen Hoffnungen brachte vielmehr jenes
schillernde Phinomen hervor, das als Postmoderne bezeichnet wird®. Von daher
sind wir in neuer Weise mit den tiefsten Fragen des Menschen nach seinem
Menschsein und der rechten Gestaltung des gesellschaftlichen und politischen
Lebens konfrontiert.’

Ekklesiologische oder theozentrische Leitperspektive?

Mit diesem Ausblick stehen wir, freilich unter ganz anderen Voraussetzungen,
gleichsam wiederum am Vorabend des Zweiten Vatikanischen Konzils und vor
der Frage, von welchen grossen Themen das Zweite Vatikanische Konzil sowohl
in der Vorbereitung als auch in der Durchfiihrung bewegt gewesen ist. Auf diese
Frage werden vor allem zwei Antworten gegeben, die bereits jetzt kurz benannt
werden sollen, weil sie in der nachkonziliaren Rezeption eine wesentliche Rolle
gespielt haben und bereits vor dem Konzil an zwei spdteren Hauptinterpreten des
Konzils namhaft gemacht werden kénnen. Auf der einen Seite ging man von der
historischen Feststellung aus, dass das Erste Vatikanische Konzil, das wegen des
deutsch-franzosischen Krieges frithzeitig abgebrochen wurde, die von thm inten-
dierte ekklesiologische Synthese nicht durchfiihren konnte, sondern ein ekklesio-
logisches Fragment geblieben ist. Vom Zweiten Vatikanischen Konzil wurde des-
halb erwartet, es sollte den verlorenen Faden neu aufgreifen und eine ganzheit-
liche Sicht der Kirche entfalten, so dass die Kirchenfrage die vordringliche Auf-
gabe des Konzils werden sollte. In dieser Richtung hat sich vor allem Hans Kiing

Siehe Walter Fiirst et al. (Hg.), Ideen fiir Europa. Christliche Perspektiven der Europapolitik,
Miinster 2004,

Jirgen Habermas, Zeitdiagnosen, Frankfurt a. M. 2003, 47.

Wolfgang Welsch, Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1987.

Kardinal Walter Kasper, Religion und die Zukunft des Menschen, in: Communio. Internatio-
nale katholische Zeitschrift, 36 (2007), 300-315.



276 Kurt Koch

zu Wort gemeldet, indem er die notwendige Erneuerung der Kirche und ihrer
Strukturen als Voraussetzung fiir die okumenische Aufgabe des Konzils im
Dienst der Wiedervereinigung der Christen betonte.?

Auf der anderen Seite kniipfte man ebenfalls am Ersten Vatikanischen Konzil
an, man sah in thm aber nicht nur ein ekklesiologisches Konzil, sondern auch
eine Kirchenversammlung, auf der in erster Linie von Gott gesprochen werden
sollte, und zwar im innerchristlichen Leben wie auch in der Zuwendung zur
Welt. Vom Zweiten Vatikanischen Konzil wurde deshalb erwartet, dass es das im
strikten Sinn theo-logische Erbe wieder aufgreifen und dem Gottesthema gewid-
met sein musste. Dies konnte freilich nicht bedeuten, dass nicht von der Kirche
zu handeln sein wiirde, wohl aber, dass alles Reden von der Kirche dem Reden von
Gott ein- und untergeordnet werden muss. Diese Sicht vertrat am konsequentes-
ten der junge Theologe Joseph Ratzinger, und sie ist am deutlichsten greifbar in
jenem Vortrag, den er am Vorabend des Zweiten Vatikanischen Konzils fiir Kar-
dinal Josef Frings vorbereitet’ und iiber den Frings selbst geurteilt hat: «Er liefer-
te mir bald einen Entwurf, den ich so gut fand, dass ich nur an einer Stelle eine
Retuschierung vornahm.»'® Der Vortrag trug den Titel «Das Konzil und die mo-
derne Gedankenwelt» und analysierte eingehend die geistige Situation der
Menschheit am Vorabend des Konzils, besonders die einschneidenden Verinde-
rungen der geistigen Lage seit dem Ersten Vatikanischen Konzil, die neue Heraus-
forderung durch das technische Erleben der Menschen, die damit zusammenhén-
gende Wissenschaftsglaubigkeit und die verschiedenen Ideologien, um sich von
daher der Frage zu stellen, vor welchen Herausforderungen das kommende Kon-
zil stehen werde. Deren elementarste wurde in der Gottesfrage wahrgenommen.

In diese Richtung hat das Konzil vor vierzig Jahren eine grundlegende Weg-
weisung vor allem mit seinen vier Konstitutionen vorgenommen, die in ihrem
symphonischen Zusammenklingen auf der ausserordentlichen Bischofssynode
im Jahre 1985 in die Formel gegossen worden sind: «Die Kirche (Kirchenkonsti-
tution) — unter dem Wort Gottes (Offenbarungskonstitution) — feiert die Geheim-
nisse Christi (Liturgiekonstitution) — zum Heil der Welt (Pastoralkonstitu-
tion).»'' Dass die Konstitution iiber die Heilige Liturgie am Anfang stand, macht
sichtbar, dass in der Kirche am Anfang die Anbetung und damit Gott steht. Dass
sich die Kirche von dem Grundauftrag, Gott zu verherrlichen, herleitet, kommt in
der Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche zum Ausdruck. Die dritte Kons-
titution iiber die gottliche Offenbarung handelt vom lebendigen Wort Gottes, das
die Kirche zusammenruft und sie zu jeder Zeit neu belebt. Wie die Kirche das von

* Hans Kiing, Konzil und Wiedervereinigung. Emeuerung als Ruf in die Einheit, Wien 1960;
ders., Strukiuren der Kirche, Freiburg 1.Br. 1962.

° Das Konzil und die moderne Gedankenwelt. Vortrag des Kélner Erzbischofs Josef Kardinal
Frings in Genua, 20. November 1961, in: Peter Pfister (Hg.), Joseph Ratzinger und das Erz-
bistum Miinchen und Freising. Dokumente und Bilder aus kirchlichen Archiven, Beitrige
und Erinnerungen, Regensburg 2006, 159-172.

' Josef Kardinal Frings, Fiir die Menschen bestellt. Erinnerungen des Alterzbischofs von Kéln,
Koln 1973, 248-249.

"' Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die ausserordentliche Bischofssynode '85. Die Doku-
mente mit einem Kommentar von Walter Kasper, Freiburg i. Br. 1986, 61.



Zur Lage der Konzilsrezeption 277

Gott empfangene Licht in die Welt hinein bringt und dadurch die Verherrlichung
Gottes voranbringt, ist schliesslich das Thema der Pastoralkonstitution iiber die
Kirche in der Welt von heute.

Rezeption der Konstitutionen des Konzils

Nimmt man dieses Grundsatzprogramm ernst, dann legt es sich nahe, sich bei der
Frage der Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils auf die vier vom Konzil
verabschiedeten Konstitutionen zu konzentrieren und nur andeutungsweise auf
Dekrete und Erkldarungen hinzuweisen, die ohnehin zumeist Ausdifferenzierun-
gen von bestimmten in den Konstitutionen behandelten Problemkomplexen dar-
stellen.

«Sacrosanctum conciliumy»: Feier des Pascha-Mysteriums

Die erste Thematik, die am Konzil behandelt und entschieden wurde, ist die Kons-
titution iiber die heilige Liturgie. Dass sie am Anfang stand, hat seinen Grund kei-
neswegs darin, dass die Konzilsviter in der Erneuerung der Liturgie eine beson-
ders vordringliche Aufgabe gesehen hitten, sondern vielmehr darin, dass man
bei dieser Thematik keine grossen Auseinandersetzungen erwartete'”. Im Riick-
blick erstaunt es, dass die Reform der Liturgie fiir die Mehrheit der Konzilsviter
anfanglich keine Prioritdt darstellte. Abgesehen von den Bischéfen in Deutsch-
land und Frankreich bildete die Liturgiereform tiberhaupt kein Thema. Kardinal
Montini beispielsweise, der als Papst Paul VI. die nachkonziliare Liturgiereform
verwirklichte, hatte zu Beginn des Konzils bei der Prisentation seines Themen-
aufrisses erklirt, er sehe in der Liturgie und ihrer Reform keine wesentliche Auf-
gabe flir das Konzil. Und auf dem Konzil selbst erblickte man in der liturgischen
Frage einfach die «Fortfiihrung der von Pius X. eingeleiteten und von Pius XII.
behutsam, aber zielstrebig vorangetriebenen Reformen»".

Dass die nachkonziliare Liturgiereform aber, wie Otto H. Pesch mit Recht ge-
urteilt hat, das «sichtbarste und dauerhafteste Reformwerk des Konzils» gewor-
den ist'*, lasst sich erst von seiner Rezeption her verstehen. Fragt man den durch-
schnittlichen Katholiken heute nach den liturgischen Erneuerungen des Konzils,
wird man sofort als Antwort erhalten, dass die Liturgie muttersprachlich und in
der Zuwendung zum Volk Gottes gefeiert wird, dass mehr Gestaltungsmoglich-
keiten als bisher gegeben sind und dass Laien bestimmte liturgische Dienste zu-
gewiesen werden konnen. Dies sind gewiss die flir den Durchschnittskatholiken
augenfilligsten Veridnderungen der nach dem Konzil verwirklichten Liturgiere-
form. Dass sie das Bewusstsein des gliaubigen Volkes massgeblich geprégt ha-

" Siehe Victor Conzemius, Der Paukenschlag des Papstes. 50 Jahre Einberufung des I1. Vati-
kanischen Konzils, in: Communio. Internationale katholische Zeitschrift, 38 (2009), 56-66.

" Joseph Kardinal Ratzinger. Aus meinem Leben. Erinnerungen, Stuttgart 1998, 104.

"* Otto Hermann Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil. Vorgeschichte — Verlauf — Ergeb-
nisse — Nachgeschichte, Wiirzburg 1993, 105.



278 Kurt Koch

ben, steht ausser Zweifel und ist auch verstiandlich. Dabei handelt es sich freilich
um Elemente, die nicht das eigentliche Wesen der Liturgie beriihren und auf dem
Konzil nicht oder nur marginal behandelt worden sind.

Diese Diskrepanz zeigt, dass nach dem Konzil nicht so sehr die in der Litur-
giekonstitution grundgelegte Theologie, sondern die Phanomenologie der Litur-
gie in der nachkonziliaren Liturgiereform wegleitend geworden ist."* Joseph Pa-
scher hat deshalb bereits wenige Jahre nach Abschluss des Konzils davor ge-
warnt, den so genannten «Geist des Konzils» in Opposition zu den von den Kon-
zilsvitern erarbeiteten und verabschiedeten Texten zu bringen'®. Da das Konzil
selbst nicht neue liturgische Biicher eingefiihrt, sondern nur den Auftrag zur Re-
vision der bestehenden Biicher erteilt und dazu liturgische Grundnormen formu-
liert hat, dringt es sich zudem hinsichtlich der Rezeption auf, zwischen der Li-
turgietheologie in «Sacrosanctum concilium» und der nachkonzilaren Liturgiere-
form zu unterscheiden.

Diese Unterscheidung ist auch deshalb wichtig, weil sich die vielfach vorge-
tragene theologische Kritik an der nachkonziliaren liturgischen Entwicklung kei-
neswegs auf die Liturgiekonstitution selbst bezieht, sondern auf die Auswirkun-
gen der nachkonziliaren Liturgiereform. Dabei muss es zu denken geben, dass
die engagierteste Kritik von Theologen — wie Louis Bouyer, Henri de Lubac, Jo-
seph Ratzinger und Max Thurian — stammt, die am Konzil mitgewirkt haben. Von
daher stellt sich die Frage, was die Liturgiekonstitution selbst intendiert hat.'’
Die grundlegendste Definition findet sich in Artikel 5, in dem die Liturgie der
Kirche als Feier des Pascha-Mysteriums beschrieben wird. Indem bereits in der
Prdambel die Liturgie und in besonderer Weise das Opfer der Eucharistie als
«Vollzug des Werks unserer Erlosung» bezeichnet wird'®, ist diese ganzheitliche
Sicht geeignet, das zusammenzuhalten, was sich nicht trennen ldsst, was aber in
der nachkonziliaren Situation immer wieder auseinanderdividiert worden ist. In
dieser Stossrichtung wird vor allem die Herausstellung des Mahlcharakters der
Eucharistie als das Novum des Zweiten Vatikanischen Konzils betont, demge-
méss die Eucharistie beinahe ausschliesslich von der Kommunion her und diese
als gemeinschaftliches Essen und Trinken verstanden wird. Diese Reduzierung
der Eucharistie auf eine geschwisterliche Versammlung zum Mahl, bei dem eines
Ereignisses aus der Vergangenheit gedacht werden soll, stellt aber eine gravie-
rende Verkiirzung der Liturgie als Feier des Pascha-Mysteriums dar, bei der das
Lebensopfer Jesu Christi sakramental gegenwartig ist.

"> Siehe Kurt Koch, Zwei Formen des einen rémischen Messritus. Liturgietheologische Hin-
fihrung zum Motu Proprio von Papst Benedikt XVI., in: Schweizerische Kirchenzeitung,
175 (2007), 481-485.

' Joseph Pascher, Der «Geist des Konzils» in der Liturgiekonstitution des Zweiten Vatika-
nums, in: Heinz Fleckenstein et al. (Hg.), Ortskirche — Weltkirche. Festgabe fiir Julius Kar-
dinal Dépfner, Wiirzburg 1973, 357-370.

' Siehe Kurt Koch, Liturgie als Zeichendienst am Heiligen. Vierzig Jahre nach der Liturgie-
konstitution des Il. Vatikanischen Konzils, in: Communio. Internationale katholische Zeit-
schrift, 33 (2004), 73-92.

'* Sacrosanctum concilium, Nr. 2.



Zur Lage der Konzilsrezeption 279

Die heutige Aversion gegen den Opfergedanken diirfte ihren eigentlichen
Grund darin haben, es wiirde damit der Lebensbezug der Eucharistie verdunkelt.
Sieht man freilich genauer zu, bringt gerade der Opfergedanke im Sinne der sa-
kramentalen Vergegenwirtigung der Lebenshingabe Jesu Christi den existenziel-
len Ernst der Eucharistie zum Ausdruck. Denn der neue Kult, den Christus am
Kreuz seinem Vater dargebracht hat, besteht im Sich-Selbst-Geben fiir die Men-
schen. Am Kreuz gibt es deshalb keinen Ersatz durch Tieropfer mehr, sondern
nur Einsatz des eigenen Lebens. Wenn aber der neue Kult Christi im Opfer sei-
ner Selbstgabe besteht, dann kénnen wir nur wiirdig Eucharistie feiern, wenn wir
mit unserer eigenen Person in diesen Kult eintreten, uns in die Selbsthingabe Jesu
hinein nehmen lassen und dabei selbst eine «lebendige Opfergabe» werden. Die
Feler der Eucharistie zielt deshalb auf unsere eigene Verwandlung und intime
Vereinigung mit Christus, aus der die Vereinigung mit unseren Mitmenschen
folgt. Das Opfer der Eucharistie besteht somit darin, dass wir durch die Eucharis-
tie selbst Liebe werden, wie Augustinus dieses vermeintliche Paradox, dass Opfer
Liebe ist, zum Ausdruck gebracht hat."

Den Opfergedanken im Sinne des Existenzvollzugs der Liebe wiederzuent-
decken ist ein Gebot der gegenwirtigen Stunde, und zwar sowohl in traditiona-
listischer Richtung, die in der nachkonziliaren Liturgiereform den Opfergedan-
ken preisgegeben sieht, als auch in progressistischer Richtung, die den Opferge-
danken weitgehend aufgegeben hat. Mit der Preisgabe des Opfergedankens ist
auch die Feier des Paschageheimnisses vielfdltigen Erosionserscheinungen aus-
gesetzt, die eine tief greifende Glaubenskrise sichtbar machen und zu gefihrlichen
Konsequenzen in der Glaubenspraxis fiihren, die hier nur angedeutet werden
kénnen: Wenn das Pascha-Geheimnis nicht mehr im Mittelpunkt der Eucharistie
steht, dann kann sie selbst erstens nichts anderes mehr sein als ein permanentes
Requiem fiir den toten Jesus oder gar eine liturgische Heldenfeier; und zweitens
kann auch die Kirche bloss noch als soziologische Organisation wie viele andere
gesellschaftliche Institutionen auch wahrgenommen werden, aber nicht mehr als
sakramentaler Organismus, genauerhin als Leib Christi. Denn Leib Christi kann
die Kirche nur vom eucharistischen Leib Christi her sein.

«Lumen gentiumy»: Volk Gottes vom Leib Christi her

Damit ist bereits die Dogmatische Konstitution iiber die Kirche ins Blickfeld ge-
kommen. Dass nidmlich Liturgie und Kirche unlésbar zusammengehdoren, daran
hat Papst Johannes Paul 1I. anladsslich des 25. Jahrestages der Verabschiedung der
Liturgiekonstitution erinnert, indem er hervorhob, in der Konstitution iiber die
Heilige Liturgie kénne man bereits «den Kern jener Lehre {iber die Kirche vor-
finden, die spiter von der Konzilsversammlung vorgelegt wird»™. Auch im Blick
auf die Kirchenkonstitution muss freilich von einer recht einseitigen Rezeption
gesprochen werden.

' Siehe Basil Studer, Das Opfer Christi nach Augustins «De Civitate Dei» X, 5-6, in: Gerard
J. Békés/Giustino Farnedi (Hg.), Lex orandi, lex credendi. Miscellanea in onore di P. Ci-
priano Vagaggini, Roma 1980, 93-107.

* Johannes Paul I1., Vicesimus quintus annus, Nr. 2 und 4.



280 Kurt Koch

Wihrend das Zweite Vatikanische Konzil im Bewusstsein, dass sich die Wirk-
lichkeit der Kirche in kein Bild und keinen einzelnen Begriff einfligen lédsst, die
Vielfalt und die Zusammengehorigkeit verschiedener Bilder von der Kirche wie
Volk Gottes, Leib Christi, Braut des Lammes und Tempel des Heiligen Geistes
in Erinnerung gerufen hat, ist in der nachkonziliaren Situation die Sicht der Kir-
che in einer recht einseitigen Weise auf das Bildwort von der Kirche als des Vol-
kes Gottes fokussiert und teilweise reduziert worden. Zwar muss man es als ver-
heissungsvolle Weichenstellung wiirdigen, dass das Zweite Vatikanische Konzil
mit dem Bild der Kirche als Volk Gottes eine tibergreifende Sicht, die Laien und
Hierarchie umfasst, vertreten und deshalb vor der Darstellung der hierarchischen
Ordnung im dritten Kapitel die allen Getauften gemeinsame Kirchengliedschaft
und die damit verbundene gemeinsame Wiirde aller Glaubenden entschieden
herausgestellt hat; und ohne jeden Zweifel sind im kirchlichen Leben noch kei-
neswegs alle Konsequenzen daraus gezogen worden. Die weitgehende Fokussie-
rung auf dieses zweite Kapitel in der nachkonziliaren Zeit hat aber dazu gefiihrt,
dass es immer mehr aus dem grosseren Zusammenhang der ganzen Kirchenkons-
titution herausgelost worden ist, so dass ithre kunstvolle Architektur nicht mehr
sichtbar ist, die gleichsam in konzentrischen Kreisen aufgebaut ist: Dem ersten
Kapitel iiber das Mysterium der Kirche entspricht das achte Kapitel tiber Maria
als Urbild der Kirche. Dem zweiten Kapitel tiber das Volk Gottes entspricht das
siebte Kapitel iiber die eschatologische Dimension der pilgernden Kirche. Dann
folgen das dritte Kapitel tiber die hierarchische Verfassung der Kirche, das vierte
Kapitel iiber die Laien und das sechste Kapitel tiber die Ordensleute. In der Mitte
gleichsam als Angelpunkt des Ganzen steht das flinfte Kapitel tiber die allgemeine
Berufung zur Heiligkeit.*'

Von dieser ganzen Kirchenlehre ist vor allem, wie bereits angesprochen, die
Realitdt der Kirche als Volk Gottes rezipiert worden. Dies bedeutet, dass aus
dem Gesamtbau letztlich eine Etage herausgenommen worden ist und allein in
der Landschaft steht. Diese selektive Entwicklung hat auch dazu gefiihrt, dass im
Wort «Volk Gottes» der Genetiv «Gottes» immer mehr zu verschwinden drohte,
so dass nur noch das Volk Ubrig bleibt und dieses national identifiziert wird, was
Paul M. Zulehner auf die Kurzformel gebracht hat: «Man wollte Volk werden,
vergass dabei aber, dass es ja darum ging, Volk Gottes zu werden.»”> Immer
mehr wurde deshalb das Wert « Volk Gottes» nicht vom biblischen, sondern vom
soziologischen und politischen Sprachgebrauch her verstanden, bei dem das Ge-
heimnis der Kirche nicht mehr viel zu bedeuten hat.

Diese Feststellung wird bestitigt, wenn man die Frage stellt, was die Kirchen-
konstitution selbst unter «Volk Gottes» verstanden hat. Ein Blick in die Konzils-
diskussionen {iber dieses Thema gibt Aufschluss dariiber, dass das zweite Kapitel
vor allem wegen der Betonung der eschatologischen Dimension der Kirche auf-

*! Siehe Christoph Schénborn, Leben fiir die Kirche. Die Fastenexerzitien des Papstes, Frei-
burg i. Br. 1997.

% Paul Michael Zulehner, Kirche ereignet sich in Gemeinden, in: Walter Ludin/Thomas Seite-
rich/ders. (Hg.), Wir Kirchentrdumer. Basisgemeinden im deutschsprachigen Raum, Olten
1987, 10-19, hier 13.



Zur Lage der Konzilsrezeption 281

genommen worden ist. Wihrend das Bild vom Leib Christi die positive Sinnfiille
der Kirche zum Ausdruck bringt, verweist das Bild vom Volk Gottes auf ihre
Vorldufigkeit, die ihr solange anhaftet, wie sie in der Weltzeit unterwegs ist ver-
gleichbar dem Volk Israel, das zwischen Agypten und dem Land der Verheis-
sung auf dem Wege ist. Da diese eschatologische Dimension der Kirche ihre Be-
reitschaft einschliesst, sich immer wieder von ihren geschichtlichen Verwurze-
lungen zu l6sen und sich auf neue Herausforderungen einzulassen, wird das zweite
Kapitel der Kirchenkonstitution um seine Sinnbestimmung gebracht, wenn es
dazu gebraucht wird, das Volk Gottes einem weltlichen Volk anzugleichen. Im
zweiten Kapitel ist vielmehr eine «Theologie der Mission» angelegt, die sich als
geschichtliche Aktualisierung der Fleischwerdung des Wortes Gottes versteht™,
die sich aber heute in einer tief greifenden Krise befindet oder von einer Theolo-
gie der okonomischen Entwicklung abgeldst wird.

Von daher stossen wir auf den tieferen Grund, dass sich bereits die werdende
Kirche nicht als «Volk Gottes» verstanden hat, sondern im Anschluss an die ji-
dische Synagoge als «ekklesia».** Damit wird das alttestamentliche Wort «Volk
Gottes» mit neuem Inhalt gefiillt, und zwar dahingehend, dass Menschen nur
durch die Gemeinschaft mit Christus im Heiligen Geist Volk Gottes werden. Die
Kirche des Neuen Testaments erweist sich nur dadurch als «Volk Gottes», dass
sie zugleich Leib Christi ist. Sie ist genauerhin Volk Gottes vom Leib Christi
her, den sie in der Eucharistie empfingt, um selbst Leib Christi zu werden.

Die eucharistische Versammlung macht so die Mitte der Kirche aus, und zwar
in dem doppelten Sinn: Von der Eucharistie her ist jede Einzelkirche ganz Kir-
che; aber keine Einzelkirche ist die ganze Kirche. Die Einzelkirche ist und bleibt
vielmehr nur dann Kirche, wenn sie es in Einheit mit den anderen eucharisti-
schen Versammlungen ist. Von daher wird auch verstehbar, dass in der lehramt-
lichen Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils das theologische Wesen der
Kirche weniger mit dem Wort «Volk Gottes» als vielmehr mit dem Schliisselbe-
griff der Communio umschrieben worden ist.”> Vor allem die ausserordentliche
Bischofssynode im Jahre 1985, die zwanzig Jahre nach dem Konzil eine Stand-
ortbestimmung der Kirche vorgenommen hat, hat die konziliaren Ansitze zu einer
emeuerten Communio-Ekklesiologie aufgegriffen und konsequent weitergefiihrt.*®

Der entscheidende Ausgangspunkt aller Communio liegt in der Begegnung
mit der mnertrinitarischen Communio Gottes, in der auch Gemeinschaft unter
den Menschen entsteht. Die Kirche ist Abbild des dreifaltigen Gottes und lebt
nur dann glaubwiirdig, wenn sie das spannungsvolle Verhiltnis zwischen der
Einheit des Wesens Gottes und der Vielheit der drei gottlichen Personen im Ver-

*> Joseph Ratzinger, Einleitung, in: ders. (Hg.), Zweites Vatikanisches Konzil. Dogmatische Kons-
titution iiber die Kirche, Miinster 1966, 7-19, hier 11.

** Siehe Rudolf Pesch, Gott ist gegenwirtig. Die Versammlung des Volkes Gottes in Synagoge
und Kirche, Augsburg 2006.

** Siche Walter Kasper, Kirche als Communio. Uberlegungen zur ekklesiologischen Leitidee
des II. Vatikanischen Konzils, in: ders., Theologie und Kirche, Mainz 1987, 272-289; Bernd
J. Hilberath (Hg.), Communio — Ideal oder Zerrbild von Kommunikation? Freiburg i. Br. 1999.

*® Gjehe Zukunft aus der Kraft des Konzils (wie Anm. 11).



282 Kurt Koch

héltnis der einen universalen Kirche und der Vielheit der Ortskirchen widerspie-
gelt. Denn die Kirche ist wesentlich communio ecclesiae et ecclesiarum mit der
Konsequenz, dass der Plural «Kirchen» in der katholischen Ekklesiologie wieder
Heimatrecht erhalten hat.”’

Mit dem Thema des Verhiltnisses von «Kirche und Kirchen» ist, wie Joseph
Ratzinger mit Recht betont hat, in der Kirchenkonstitution bereits auch das «oku-
menische Problem als Ganzes» préisentzs, das 1m ebenfalls im November 1964
verabschiedeten Dekret iiber den Okumenismus eingehend behandelt worden ist.
Unter dem Plural «Kirchen» sind nun freilich nicht mehr die vielen Gottesdienst-
versammlungen am Ort innerhalb der katholischen Kirche zu verstehen, sondern
es geht nun um jenen Plural, der ausserhalb der katholischen Kirche besteht,
namlich in der Verselbstindigung von konfessionell getrennten Gemeinschaften.
Mit diesem Grundprobiem ist die 6kumenische Theologie bis auf den heutigen
Tag beschiftigt, die sich nicht zufilligerweise immer mehr auf die Kldrung von
Verstindnis und Wesen der Kirche zugespitzt hat.*

«Dei verbum»y: Gottes Offenbarung als Person und als Schrift

Die 6kumenisch nach wie vor strittige Frage ist diejenige nach dem Verhiltnis
zwischen dem Wort Gottes und amtlich beauftragten Zeugen dieses Wortes in der
Glaubensgemeinschaft der Kirche, deren vornehmliche Aufgabe darin besteht,
das Wort Gottes zu den Menschen zu tragen. Mit dieser grundlegenden Thematik
beschiftigt sich die Dogmatische Konstitution iiber die gottliche Offenbarung,
iber die auf dem Konzil neben der kontroversen Diskussion iiber die Kollegiali-
tat der Bischofe «die lebhafteste und hérteste des... Konzils iiberhaupt» gefiihrt
worden ist””. Sie ist freilich zugleich jene Konstitution, deren Sinn und Bedeu-
tung den durchschnittlichen Katholiken und erst recht den Aussenstehenden am
wenigsten einleuchten diirfte und die deshalb auch zu den am wenigsten bekannt
gewordenen Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils zu rechnen ist, wiewohl
man sie mit Kardinal Carlo Maria Martini als das «vielleicht schonste Dokument
des Konzils» wiirdigen darf’'.

Diesem paradoxen Phinomen kommt man auf den Grund, wenn man auf jene
Fragestellungen blickt, die die Verabschiedung dieser Konstitution unaufschieb-
bar veranlasst haben. Im Hintergrund steht zundchst die ganze Wucht des refor-
matorischen Problems, das darin besteht, dass die Reformatoren dem katholi-

*’ Siehe Kurt Koch, Primat und Episkopat in der Sicht einer trinititstheologischen Ekklesio-
logie, in: Libero Gerosa/Sabine Demel/Peter Kramer/Ludger Miiller (Hg.), Patriarchale und
synodale Strukturen in den katholischen Ostkirchen, Miinster 2001, 9-30.

o Joseph Ratzinger, Das Konzil auf dem Weg. Riickblick auf die zweite Sitzungsperiode des
Zweiten Vatikanischen Konzils, Koln 1964, 51.

* Kurt Koch, Bleibende Aufgaben fiir die Okumene aus katholischer Sicht, in: Wolfgang Tho-

nissen (Hg.), «Unitatis redintegratio». 40 Jahre Okumenismusdekret — Erbe und Auftrag, Pa-

derborn — Frankfurt a. M. 2005, 287-315; siche ferner: ders., Dass alle eins seien. Oku-

menische Perspektiven, Augsburg 2006.

Joseph Ratzinger, Zur Konzilsdiskussion iiber das Verhiltnis von Schrift und Uberlieferung, in:

Fritz Buschmann (Hg.), Das Zweite Vatikanum. Dritte Konzilsphase, Giessen 1964, 147-155.

' Carlo Maria Martini, Die Bischofssynode iiber das Wort Gottes, in: Stimmen der Zeit, 133
(2008), 291296, hier 291.

30



Zur Lage der Konzilsrezeption 283

schen «und», nimlich Schrift und Uberlieferung, das emphatische «Allein» in
der Gestalt des «Sola scriptura» entgegengesetzt haben. Dieses Problem ver-
schirfte sich aber nochmals im 19. Jahrhundert, als im gesamten Bereich der
Geisteswissenschaften die historische Methode als dominantes Kriterium der
Wissenschaftlichkeit wegleitend wurde, damit auch Schrift und Uberlieferung,
die beide Gegebenheiten der Geschichte sind, in logischer Konsequenz der histo-
rischen Methode unterworfen wurden, in der Folge auf der protestantischen Seite
auch das reformatorische Schriftprinzip in eine tiefe Krise geriet’” und auf katho-
lischer Seite in die tiefe Krise des Modernismus fiihrte, die auch Angelo Roncalli,
der spitere Johannes XXIII., zusammen mit seinem des Modernismus verdich-
tigten Bischof Radini-Tedeschi miterlitten hat.

Angesichts dieser Verschrankung einer Problemstellung aus dem Jahrhundert
der Reformation mit der spezifischen Problematik des christlichen Glaubens in
der Neuzeit war das Konzil herausgefordert, neue Wege zu beschreiten, die auch
dem Ziel der 6kumenischen Anndherung dienen sollten. Da ndmlich die grosse
Kirchenspaltung im Westen des 16. Jahrhunderts mit einer kontroversen Lektiire
des Wortes Gottes, vor allem hinsichtlich des Verhiltnisses zwischen Heiliger
Schrift und kirchlicher Uberlieferung, begonnen und «in gewissem Sinn bis in
die Bibel selbst hinein» gereicht hat”, kann auch ihre Uberwindung nur auf dem
Weg einer gemeinsamen Lektiire der Heiligen Schrift anvisiert werden. Auf dem
Hintergrund dieser grossen Herausforderungen sind die spannungsvollen Aussa-
gen der Dogmatischen Konstitution tiber die gottliche Offenbarung zu verstehen,
die auch im Mittelpunkt der nachkonziliaren Rezeption stehen.

Von den wichtigen Fragestellungen wie dem Verhiltnis zwischen Heiliger
Schnift und kirchlicher Tradition und dem Verhiltnis zwischen Altem und Neuem
Testament beschridnke ich mich auf die Frage nach dem Verhéltnis zwischen his-
torisch-kritischer Exegese und theologischer Interpretation. In Artikel 12 wird
auf der einen Seite in einer eindriicklichen Weise der ganze Anspruch und die
grundlegende Bedeutung der historisch-kritischen Methode der Schriftauslegung
als eines unerldsslichen Teils der exegetischen Bemiihungen herausgestellt. Auf
der anderen Seite ruft die Offenbarungskonstitution die eigentlich theologische
Dimension der Schriftauslegung mit der Anweisung in Erinnerung, dass die
Heilige Schrift «in dem Geist gelesen und ausgelegt» werden muss, «in dem sie
geschrieben wurde», was konkret impliziert, dass die rechte Ermittlung des Sin-
nes der Heiligen Schrift erfordert, «dass man mit nicht geringerer Sorgfalt auf den
Inhalt und die Einheit der ganzen Schrift achtet, unter Beriicksichtigung der le-
bendigen Uberlieferung der Gesamtkirche und der Analogie des Glaubensy.

Wenn sich diese beiden Weisen der Schriftauslegung nicht gegenseitig for-
dern und foérdern, 6ffnet sich ein tiefer Graben zwischen der historisch-kritischen
und der theologischen Auslegung der Heiligen Schrift, die ein grosses pastorales

** Wolfhart Pannenberg, Die Krise des Schriftprinzips, in: ders.., Grundfragen systematischer Theo-

_logie. Gesammelte Aufsitze, Gottingen 1967, 11-21.

** Joseph Ratzinger, Die erste Sitzungsperiode des Zweiten Vatikanischen Konzils. Ein Riick-
blick, K6ln 1963, 60.



284 Kurt Koch

Problem darstellt, das sich nicht nur in der oft beklagten Ratlosigkeit bei der
Vorbereitung von Homilien anzeigt, sondern auch in der Schwierigkeit eines un-
befangenen Zugangs zur lectio divina im Sinne der geistlichen Schriftlesung. Es
kann aber kein Zweifel dariiber bestehen, dass in der nachkonziliaren Rezeption
vor allem oder sogar ausschliesslich die Bestédtigung der Notwendigkeit der his-
torisch-kritischen Methode als konzilsgeméss herausgestellt worden ist, was wie-
derum zu einem engen Biblizismus und zur Inanspruchnahme des Lehramtes
durch die Exegeten gefiihrt hat.

Eng damit zusammen hingt das weitere Spannungsfeld, nidmlich das Ver-
standnis der Offenbarung als Person und als Schrift. Exegeten neigen von ihren
Voraussetzungen her dazu, das Wort Gottes im Sinne der Offenbarung sogleich
mit der Heiligen Schrift und die Auslegung der Schrift mit der historisch-kriti-
schen Exegese zu identifizieren, so dass in der Kirche nichts gelehrt werden diirfe,
was vor der Instanz der historisch-kritischen Methode nicht bestehen kénne. Die-
ses Offenbarungsverstindnis wird jedenfalls weithin als Errungenschaft des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils gepriesen. Die Offenbarungskonstitution selbst geht
aber von einem viel umfassenderen Verstindnis aus: Offenbarung ist mehr als
«was geschrieben steht». Sie ist deshalb auch nicht einfach die Ubermittlung von
Wahrheiten und Informationen tiber das Geheimnis Gottes. Sie bezeichnet viel-
mehr das Handeln Gottes selbst, der sich in der Geschichte zeigt, sie ist ein le-
bendiges, personales und gemeinschaftliches Geschehen und kann erst zur Voll-
endung kommen, wenn sie bei ihrem Adressaten glaubige Annahme findet.

Dieses Offenbarungsverstindnis, demgemaiss das Christusereignis die eine
Quelle der Offenbarung ist, die in den beiden Vermittlungsgestalten der Schrift
und der Tradition weiter gegeben wird, hat grundlegende Konsequenzen fiir den
interreligiosen Dialog, in dem man unumwunden von den Heiligen Schriften der
Menschheit zu reden pflegt. An dieser Sprachregelung ist gewiss sehr viel Wah-
res. In Vergessenheit droht damit freilich zu geraten, dass das Christentum nicht
— wie beispielsweise das Judentum und in anderer Weise der Islam — eine Buch-
religion ist, sondern eine innere Freundschaftsbeziehung zu Jesus Christus als
dem lebendigen Wort Gottes, ohne die letztlich auch das Papier der Heiligen
Schrift geduldig bliebe.

«Gaudium et spes»: Gottes Anruf in den Zeichen der Zeit

Mit dem Hinweis auf den interreligiésen Dialog als besondere Herausforderung
der heutigen Zeit ist die Grundthematik der vierten Konstitution angesprochen,
der Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute, iiber die sehr bald
eine ansehnliche Literatur entstanden ist.”* Diese am zweitletzten Tag des Kon-
zils verabschiedete Konstitution bildet das Ergebnis eines intensiven Ringens mit
einem Text, der {iber lange Zeit unter dem blassen Titel «Schema XII1I» verhan-
delt worden ist. Er ist zudem der einzige Text, der nicht auf die Arbeit von Vor-
bereitungsgremien zuriickgeht, sondern wirklich ein Dokument des Konzils selbst
ist, in dem die theologisch-pastorale Intention des Konzils in besonderer Weise

** Siehe nur Johann Baptist Metz, Weltverstindnis im Glauben, Mainz 1965.



Zur Lage der Konzilsrezeption 285

zum Ausdruck kommt. Von allen Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils ist
er nicht nur der umfangreichste, sondern auch — neben der Liturgiekonstitution
und dem Okumenismusdekret — der folgenreichste, der zudem in seiner Gestalt
wie in der Sinnrichtung seiner Aussagen in der bisherigen Konziliengeschichte
am wenigsten eingeordnet werden kann.

Von daher erklirt sich, dass dieser Text in der nachkonziliaren Rezeption bis
heute eine zentrale Rolle spielt und dass sich an der jeweiligen Einstellung zu
dieser Konstitution die Haltung gegeniiber dem Zweiten Vatikanischen Konzil
iberhaupt anzeigt. Die Pastoralkonstitution fungiert gleichsam als Kristallisa-
tionspunkt der Konzilsinterpretation, so dass sich die konzilare Gretchenfrage von
selbst ergibt: «Sag mir, was Du von Gaudium et spes hiltst, und ich sage Dir,
wie Du zum Zweiten Vatikanischen Konzils stehst.» Wie nicht anders zu er-
warten, wird auch diese Gretchenfrage nach dem Konzil recht unterschiedlich be-
antwortet: Die eine Seite erblickt in der Pastoralkonstitution gleichsam die spezi-
fische Physiognomie des Zweiten Vatikanischen Konzils in dem Sinne, dass
seine pastorale Ausrichtung so sehr im Mittelpunkt steht, dass die dogmatischen
Konstitutionen relativiert werden, bis dahin, dass iberhaupt in Abrede gestellt
wird, das Zweite Vatikanische Konzil habe auch Entscheidungen in Glaubensfra-
gen gefidllt, und dass deshalb betont wird, das Zweite Vatikanische Konzil kdnne
sich nur bedingt in die bisherige Konziliengeschichte einordnen. Auf der anderen
Seite wird behauptet, dass das Konzil erst mit der Pastoralkonstitution nach
einem langen Garungsprozess zu seiner eigentlichen Gestalt gefunden habe und
der viel beredete «Geist des Konzils» vor allem in Gaudium et spes gegenwiirtig
sel. Dementsprechend wird die Pastoralkonstitution, zudem flankiert von der Er-
klarung zur Religionsfreiheit und dem Text liber die Offenheit zu den Weltreli-
gionen, als das eigentliche Vermichtnis des Zweiten Vatikanischen Konzils, das es
heute in seinem Geist weiterzufiihren gelte, betrachtet oder gar als «identifizier-
bares Zentrum» einer ganzheitlichen Konzilsinterpretation und Konzilsrezeption
postuliert.”

Diese Fragestellung verweist auf eine weitere Ambivalenz in der Konzilsre-
zeption. Indem sich das Konzil vor allem mit seiner Pastoralkonstitution den gros-
sen Herausforderungen gestellt hat, die Zeichen der Zeit wahrzunehmen und sie
im Lichte des Glaubens zu deuten®, erweist sich die Pastoralkonstitution als das
damals in der Tat zeitgemisseste Dokument des Zweiten Vatikanischen Konzils.
Da Zeitgeméssheit zu ihrer Kehrseite aber immer Zeitbedingtheit hat, mutet es
zumindest seltsam an, dass im Mainstream von heute ausgerechnet das zeitbe-
dingteste Dokument als das wahrhaft Bleibende des Konzils betrachtet wird, zu-
mal die heutige Generation, die die beiden Epochenschwellen, die ich zu Beginn

** Rainer Bucher, «Gott bewahre uns vor dem Historismus und Relativismus im Umgang mit
den Standpunkten des Konzils.» Uber die praktischen Konsequenzen zwiespiltiger Konzils-
rezeption, in: Thomas Franz/Hanjo Sauer (Hg.), Glaube in der Welt von heute. Theologie und
Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Band 1: Profilierungen. Festschrift fiir Elmar

_ Klinger, Wiirzburg 2006, 110126, hier 122.

* Siehe Peter Hiinermann (Hg.), Das Zweite Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit
heute, Freiburg i. Br. 2006.



286 Kurt Koch

skizziert habe, hinter sich hat, den erstaunlichen Optimismus, der aus der Pasto-
ralkonstitution spricht, kaum mehr zu teilen vermag. Die optimistische Einseitig-
keit der Pastoralkonstitution, die damals «vom Trauma der Riickstindigkeit und
von einem Pathos nachgeholter Modernitit beherrscht» gewesen ist’’, ist langst
der Wahrnehmung der inneren Zwiespdltigkeit auch der Modernitét gewichen, so
dass auch Modemititskritik angebracht erscheint, die zugleich eine Kritik der
Aufklarung und ihres naiven Vernunftglaubens impliziert.”®

Dies ndher auszufiihren, ist an dieser Stelle nicht moglich. Es muss erneut ge-
niigen, nur auf die Grundproblematik hinzuweisen. Die entscheidende Aufgabe,
die sich heute stellt, besteht darin, im Weltverhiltnis von Glaube und Kirche ein
neues Gleichgewicht zu finden, das man in jener Formel ausgedriickt finden
kann, die die Tradition fiir die Christologie gefunden hat: Kirche und Welt miis-
sen zueinander im Verhdltnis von «unvermischt und ungetrennt» stehen. Der Ak-
zent «unvermischt» weist darauf hin, dass der notwendige dialogische und zeit-
gemisse Kontakt der Kirche mit der Welt nicht dahin fiihren darf, dass der Glau-
be der Welt sdkularistisch angepasst und seine Identitdt in bedrohlicher Weise
preisgegeben wird. Demgegeniiber macht der Akzent «ungetrennt» darauf auf-
merksam, dass die ursprungsgetreue Identitdt des christlichen Glaubens nicht in
einer Weise bewahrt werden darf, dass er von der Welt fundamentalistisch abge-
sondert wird. Jenseits von sdkularistischem Konformismus und separatischem
Fundamentalismus brauchen wir vielmehr einen dritten Weg zu glauben®™, der
sich stets dessen bewusst bleibt, dass auch sein Weltverhiltnis letztlich immer 1m
Zeichen des Kreuzes steht und dass Christen «nicht Utopisten eines irdischen
Paradieses» sein konnen, sondern «Realisten des Kreuzes» sein miissen.*’

Permanent schwelender Streit um das Konzil

Damit sind bereits erste Umrisse einer heute notwendigen Reform der Kirche am
Horizont deutlich geworden, und zugleich haben wir damit vorgegriffen. Denn die
bereits in der Nachkonzilszeit feststellbaren «unfruchtbaren Grabenkdmpfe zwi-
schen substanzlosen Progressisten und blasierten Traditionalisten» wie zwischen

*7 Joseph Ratzinger, Der Christ und die Welt von heute. Uberlegungen zur Pastoralkonstitution
des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: ders., Dogma und Verkiindigung (Miinchen 1973)
183-204, hier 199-200.

3 Jirgen Habermas/Joseph Ratzinger, Dialektik der Aufklirung. Uber Vernunft und Religion,
Freiburg 1. Br. 2005; Marcello Pera/Joseph Ratzinger, Ohne Wurzeln. Der Relativismus und
die Krise der europdischen Kultur, Augsburg 2005; Joseph Ratzinger/Paolo Flores d’Arcais,
Gibt es Gott? Wahrheit, Glaube, Atheismus, Berlin 2006.

%% Kurt Koch, Der dritte Weg zu glauben. Grundziige eines 6ffentlichen Christentums, in: Geist
und Leben, 82 (2009), 20-37; siche ferner Alois Miiller, Der dritte Weg zu glauben. Christ-
sein zwischen Riickzug und Auszug, Mainz 1990.

40 Joseph Ratzinger, Der Eucharistische Weltkongress im Spiegel der Kritik, in: Richard Egen-
ter et al. (Hg.), Statio Orbis. Eucharistischer Weltkongress 1960 in Miinchen. Band [, Miin-
chen 1960, 227-242.



Zur Lage der Konzilsrezeption 287

«geschichtslos gewordenen Anpassern und ungliickseligen Bewahrern»®' sind
vor allem nach der Aufthebung der Exkommunikation der vier Bischofe der Bru-
derschaft St. Pius X. durch Papst Benedikt XVI. gegen Ende Januar 2009 erneut
entbrannt und haben auch und gerade in der Schweiz eine zuhdchst polarisierte
Kirche an den Tag gebracht. Diesem neu entfachten Streit um das Zweite Vatika-
nische Konzil* muss deshalb nochmals auf den Grund gegangen werden, um
einen Ausblick in die Zukunft wagen zu kdnnen.

Kirche als Concilium oder als Communio?

Das Zweite Vatikanische Konzil hat sich insgesamt um einen Ausgleich der ver-
schiedenen Positionen bemiiht, die von den Konzilsvdatern und ithren Beratern
vertreten worden sind. Dieser Ausgleich ist vor allem durch das «et» bei ver-
schiedenen Problemstellungen wie Schrift und Tradition, Glaube und Vernunft,
Kirche und Welt, Volk Gottes und Leib Christi zum Ausdruck gebracht worden.
Dabei handelt es sich um ein «et», das zwar die polaren Grossen miteinander
verbindet, aber keineswegs immer in geniigender Weise klirt, in welchem Ver-
hiltnis die jeweils durch das «et» verbundenen Glieder zueinander wirklich stehen.
Ein Konzil wire freilich tiberfordert, wollte man von thm erwarten, dass es etwas
ganz Neues schaffen und dieses Neue bereits in einer iiberzeugenden Synthese
prasentieren konnte. Ein Konzil vermag vielmehr nur dem «endgiiltige Gestalt
und Verbindlichkeit» zu verleihen, «was zuvor uin Glaubensleben der Kirche ge-
reift ist»™, um mehr Gemeinsamkeit und Einheit in der Kirche der jeweiligen
Gegenwart zu ermoglichen und die Richtung des zukiinftigen Weges der Kirche
zu bestimmen. Stattdessen ist freilich sehr bald nach dem Konzil eine grundle-
gende Kontroverse entstanden, die bereits an den Namen von zwei recht unter-
schiedlichen theologischen Zeitschriften abgelesen werden kann und die George
Weigel als eigentliche «Concilium-Communio-Spaltung» in der Kirche nach dem
Konzil charakterisiert hat*. Es lohnt sich, in exemplarischer Hinsicht diese Kon-
troverse an threm Beginn kurz zu analysieren.

Im Jahre 1965 wurde die Zeitschrift «Concilium» begriindet, die sich als blei-
bende Stimme des Konzils und seines Geistes, gleichsam als das «permanente
Konzil der Theologen»®, versteht. Hinter ihr steht das ekklesiologische Pro-
gramm, das die Kirche als Konzil versteht und das Hans Kiing bereits in seinem

*' Karl Lehmann, Der doppelte Aufbruch — und was nun? Standortbestimmung 30 Jahre nach
dem Vaticanum [l und 20 Jahre nach der Gemeinsamen Synode, in: Albert Kiuflein/Tobias
Licht (Hg.), Wo steht die Kirche? Orientierung am Zweiten Vatikanischen Konzil und an der
gemeinsamen Synode, Karlsruhe 1998, 15-28, hier 18.

* Kurt Koch, Streit um das Konzil. Stellungnahme zur gegenwiirtigen Situation in unserer Kir-

_ che, in: Schweizerische Kirchenzeitung, 177 (2009), 214-222.

J” Joseph Kardinal Ratzinger, 40 Jahre Konstitution iiber die Heilige Liturgie. Riickblick und
Vorblick, in: Liturgisches Jahrbuch, 53 (2003), 209-221, hier 209.

* George Weigel, Das Projekt Benedikt. Der neue Papst und die globale Perspektive der katho-
lischen Kirche, Miinchen 2006, 197.

* Joseph Ratzinger, Der Weltdienst der Kirche. Auswirkungen von Gaudium et spes im letzten
Jahrzehnt, in: Andreas Bauch et al. (Hg.), Zehn Jahre Vatikanum II, Regensburg 1976, 36—
53, hier 41.



288 Kurt Koch

Buch «Strukturen der Kirche» aus dem Jahre 1962 ausgearbeitet hatte®. Kiing
ging dabei von einer fundamentalen Sinngleichheit und geradezu Identitit von
Kirche und Konzil aus, und zwar in dem Sinne, dass die Kirche threm Wesen
nach das besténdige Konzil Gottes in der Welt sei. Demgemaiss ist die Kirche als
solche das von Gott selbst zusammengerufene Konzil, genauerhin «6kumeni-
sches Konzil aus gottlicher Berufung», wihrenddem das, was man gewdéhnlich
«Konzil» nennt, «6kumenisches Konzil aus menschlicher Berufungy ist und sein
Wesen darin findet, die Reprisentation des «Skumenischen Konzils aus gottli-
cher Berufung» zu sein. Daraus folgerte Kiing, dass sich Aufbau und Form eines
Konzils aus Aufbau und Wesen der Kirche ableiten miissten, dass es deshalb kei-
neswegs nur als Bischofsversammlung verstanden werden diirfe, sondern eine
starke Laienbeteiligung erfordere, und dass fiir die Lehre die Theologen die zu-
standige Instanz seien. Wer die weitere Eniwicklung Kiings verfolgt hat, weiss,
dass er diese ekklesiologische Theorie stets weitergetrieben hat und dass sich
viele seiner Positionen und Postulate von dieser Grundannahme herleiten lassen.

Mit dieser ekklesiologischen Theorie Kiings vom konziliaren Grundwesen der
Kirche hat sich der Theologe Joseph Ratzinger bereits in den sechziger Jahren
auseinandergesetzt. Er hat konzediert, dass mit Kiings enger Verkniipfung von
Konzil und Kirche Wichtiges fiir das rechte Verstindnis des Konzils in den Blick
gebracht sei und dass sie Wahres und Ernstzunehmendes enthalte. Er hat aber
kritisch angemerkt, der Radius des Konzils sei «weit enger» als «der der Kirche
insgesamt»*’. Denn ein Konzil sei zwar ein wichtiger Lebensvollzug der Kirche,
aber die Kirche selbst sei mehr als ein Konzil und reiche tiefer: «Sie ist nicht vor
allem zum Ratschlagen da, sondern zum Leben des uns gegebenen Wortes.»*®
Das Konzil sei insofern etwas, was die Kirche tue, die Kirche aber sei nicht
selbst Konzil.

Von daher kann es nicht erstaunen, dass Joseph Ratzinger kurz nach dem
Konzil zusammen mit theologischen Freunden wie Henri de Lubac, Hans Urs von
Balthasar, Louis Bouyer und Jorge Medina eine neue Zeitschrift mit dem Ziel
gegriindet hat, das Erbe des Zweiten Vatikanischen Konzils auszulegen und zu
entfalten, und dass sie ithr — bewusst als Kontrapunkt zur Zeitschrift «Concilium»
— den Namen «Communio» gegeben haben. Denn das tragende Grundwort, das
das eigentliche Wesen der Kirche ausdriickt, ist fir Joseph Ratzinger das Wort
Communio, wie vor allem die ausserordentliche Bischofssynode im Jahre 1985
bestitigt hat.*’ Mit dieser Communio-Ekklesiologie wollte die Zeitschrift bewusst
Gegengewicht geben zu der nach dem Konzil vereinseitigten Sicht der Kirche als

0 Kiing, Strukturen der Kirche (wie Anm. 8); siehe ders., Kirche im Konzil, Freiburg i. Br.
1963, bes. 41-61.

‘” Joseph Ratzinger, Zur Theologie des Konzils, in: Joseph Ratzinger, Das neue Volk Gottes.
Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diisseldorf 1969, 143170, hier 159.

* Joseph Cardinal Ratzinger, Eucharistie — Communio — Solidaritit: Christus gegenwirtig und
wirksam im Sakrament, in: ders., Unterwegs zu Jesus Christus, Augsburg 2003, 109-130,
hier 115.

* Siehe Zukunft aus der Kraft des Konzils (wie Anm. | 1).



Zur Lage der Konzilsrezeption 289

«Volk Gottes» im Sinne einer vorwiegend soziologischen Wirklichkeit. Denn
Volk Gottes kann die Kirche nur im und durch den Leib Christi sein, weshalb
Communio zuallererst im Sakrament der Eucharistie verankert ist.

Reform oder Reformation der Kirche?
Hinter dem kurz skizzierten Concilium-Communio Streit um das Erbe des Kon-
zils verbirgt sich ein noch tieferes Problem, das sich in der inflationdr geworde-
nen Rede von der vorkonziliaren und nachkonziliaren Situation der Kirche aus-
spricht. Diese Unterscheidung wird teilweise bis zur Scheidung gesteigert, so
dass nicht nur ein Abgrund die Geschichte der Kirche in zwei unverséhnbare
Welten aufteilt, sondern dass auch der Eindruck erweckt wird, mit dem Zweiten
Vatikanischen Konzil sei eine neue Kirche entstanden. Dies ist iiberall dort der
Fall, wo das Zweite Vatikanische Konzil als Bruch mit der Tradition der Kirche
verstanden wird. Der eigentliche Grund, dass die aus dem Schisma von Erzbi-
schof Marcel Lefebvre hervorgegangene Bruderschaft St. Pius X. zwar alle Kon-
zilien der katholischen Kirche bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil anerkennt,
das letztere aber ablehnt, besteht darin, dass in threr Sicht in diesem Konzil Leh-
ren vertreten werden, die neu seien und keinen Anhalt an der kirchlichen Tradi-
tion hitten, wie dies bereits Erzbischof Lefebvre in seinem Manifest im Jahre 1974
ausgesprochen hat: «Wir lehnen es ab und haben es immer abgelehnt, der neomo-
dernistischen und neoprotestantischen Richtung zu folgen, die sich in Rom ganz
klar im I1. Vaticanum und in den daraus hervorgehenden Retormen gezeigt hat.»’
Als Bruch mit der Tradition der Kirche verstehen — freilich im umgekehrten
Sinn — auch nicht wenige katholische Theologen, die sich auf das Zweite Vatika-
nische Konzil zu berufen pflegen, dieses kirchliche Grossereignis im vergange-
nen Jahrhundert. Voll zu Tage liegt diese Neuinterpretation des Zweiten Vatika-
nischen Konzils als Bruch mit der Tradition bei Hans Kiing, der zum lautstarken
Exponenten dieser Bewegung geworden ist. Wer sich der Miihe unterzieht, seine
zwel volumindsen Bédnde von Lebenserinnerungen zu lesen, deren zweiter Band
sich wie eine kritische Auseinandersetzung des Gegenpapstes Kiing mit dem am-
tierenden Papst Benedikt X VL. liest’', wird auf Hunderten von Seiten feststellen,
wie Hans Kiing wirklich zum Konzil steht: Er diagnostiziert beim Konzil bereits
einen «Geburtsfehler», der darin bestanden haben soll, dass es dem Konzil nicht
gelungen sei, «die institutionell-personelle Machtstruktur der zentralistischen
Kirchenleitung im Geist der christlichen Botschaft entscheidend zu verindern»’?;
und im Riickblick beurteilt Kiing die Kirchenversammlung als «Konzil mit sei-
nen Kompromissen, Halbheiten und Mehrdeutigkeiten». Er erklart emphatisch,

** Alois Schifferle/Marcel Lefebvre — Argernis und Besinnung. Fragen an das Traditionsver-
standnis der Kirche, Kevelaer 1983, 56.

*' Michael Karger, Papst und Gegenpapst, in: Rudolf Vorderholzer et al. (Hg.), Mitteilungen des

__ Institut-Papst-Benedikt XVI., Regensburg 2008, 100-107.

** Hans Kiing, Umstrittene Wahrheit. Erinnerungen, Miinchen 2007, 42.



290 Kurt Koch

das Konzil selbst habe dazu aufgefordert, nicht beim Konzil stehen zu bleiben,
sondern iiber es hinauszugehen. Von daher will Kiing sein weiteres Schaffen als
«kritisch-konstruktive Weiterfiihrung» des Konzils verstanden wissen™.

Da Kiing das Zweite Vatikanische Konzil als Integration des Paradigmas der
Reformation und der Modeme in die katholische Kirche versteht und von daher
Papst Benedikt XVI. als Fehler vorhilt, er vermége das Konzil nicht als Bruch
mit der Tradition zu verstehen, sondern interpretiere es in Einklang mit der Tra-
dition, stellt sich unweigerlich die Frage der Unterscheidung der Geister, genauer
hin die Frage der Unterscheidung zwischen Reform und Reformation, die man
mit dem Kirchenhistoriker Walter Brandmiiller dahingehend fokussieren kann:
«Reform kann nie zum Ergebnis haben, dass das Reformierte nicht mehr mit dem
vorherigen zu Reformierenden identisch ist. Das heisst, Reform betrifft jeweils
die konkrete Erscheinungsform, die konkrete Verwirklichung, nicht aber das We-
sen des zu Reformierenden. Andernfalls wiirde eine Wesensveridnderung eintreten,
die das zu Reformierende zu etwas anderem machen wiirde, als es vorher war.»**

Fiihrt man sich die den Lefebvre-Nachfolgern und den Kiing-Sympathisanten
gemeinsame Beurteilung des Zweiten Vatikanischen Konzils als Traditionsbruch
vor Augen, kann man auch die Heftigkeit verstehen, mit der dieser Kirchenstreit
um das Konzil bis heute ausgetragen wird. Man kann aber auch nachempfinden,
dass angesichts dieser beiden Extrempositionen Papst Benedikt XVI. mit seiner
Sicht einen schweren Stand und teilweise seinen Ort zwischen den Stiihlen hat.
In seiner ersten Weihnachtsansprache an die Mitglieder der romischen Kurie am
22. Dezember 2005 lehnte er die «Hermeneutik der Diskontinuitdt und des Bru-
ches» ausdriicklich ab, weil sie davon ausgeht, dass die verabschiedeten Texte den
Konzilsgeist und seine Neuartigkeit nur sehr unvollkommen zum Ausdruck
briachten, so dass es notwendig sei, liber die Kompromisstexte des Zweiten Vati-
kanischen Konzils hinauszugehen, um dem neuen Geist Raum zu schaffen. Dem-
gegeniiber postulierte Benedikt XVI. eine «Hermeneutik der Reform» und damit
eine Erneuerung im Sinne der Re-Form der Kirche unter Wahrung ihrer grundle-
genden Identitdt und Kontinuitdt, um die «Form» der Kirche von ihren Quellen
und damit vom Urspriinglichen her zu erneuern.’

Aggiornamento oder Ressourcement?

Es gehort zum Wesen der Konzilien, dass sie im Kern nicht nach riickwirts
orientiert, sondern nach vorne in die Richtung einer umfassenderen, klareren und
aktuelleren Lehrverkiindigung offen sind. Es versteht sich von selbst, dass man
auch das Zweite Vatikanische Konzil nicht als Schlusspunkt verstehen kann, nach
dem es keine weiteren Entwicklungen mehr geben konnte. In seinem Brief «in
Sachen Aufhebung der Exkommunikation der vier von Erzbischof Lefebvre ge-
weihten Bischofe» hat Papst Benedikt XVI. unmissverstiandlich erklédrt, man

53 Kiing, Umstrittene Wahrheit (wie Anm. 52), 186.

** Walter Brandmiiller, Die Reformation Martin Luthers in katholischer Sicht, in: ders., Licht und
Schatten. Kirchengeschichte zwischen Glaube, Fakten und Legenden, Augsburg 2007, 102—
120, hier 108.

* In: Insegnamenti di Benedetto XVI., I 2005, Citta del Vaticano 2006, 1018-1032.



Zur Lage der Konzilsrezeption 201

konne «die Lehrautoritat der Kirche nicht im Jahr 1962 einfrieren» und dies
miisse der Bruderschaft St. Pius X. klar sein. Auf der anderen Seite wusste sich
der Papst aber auch verpflichtet, «<manchen von denen, die sich als grosse Vertei-
diger des Konzils hervortun», in Erinnerung zu rufen, «dass das Il. Vaticanum die
ganze Lehrgeschichte in sich tragt» und dass, wer ihm gehorsam sein wolle, «den
Glauben der Jahrhunderte annehmen» miisse und «die Wurzeln nicht abschnei-
den» diirfe, «von denen der Baum lebt».

In diesem Sinn ist ein Konzil nie weder Endpunkt noch Ausgangspunkt, nach
denen man die Kirchengeschichte einteilen kénnte. Ein Konzil ist vielmehr Glied
in einer Kette, die in die Vergangenheit hinein verbunden, deren Ende aber unab-
sehbar ist. Ein Konzil kann deshalb nie einen Bruch herbeifiihren, und die Inter-
pretation eines Konzils im Widerspruch zur Tradition muss «dem Wesen von ka-
tholischem Glauben, Kirche und Konzil widersprechen»™. Ein Konzil darf nicht
von der Tradition isoliert werden, sondern verbleibt in einer grundlegenden Kon-
tinuitdt. Auch das Zweite Vatikanische Konzil ist nicht das Ende der Tradition
und nicht ein vollig neuer Beginn, sondern ist und bleibt Teil der gesamten Tra-
dition der Kirche. Nur so behilt es seine Offenheit. Tradition wird erst dort zur
Einengung des Denkens und des Glaubens, wo sie an irgendeinem Punkt als ab-
geschlossen betrachtet wird und lebendige Uberlieferung in einen ungeschichtli-
chen «Archédologismus» gezwingt wird, den es freilich in traditionalistischer wie
progressistischer Spielart gibt’’. Der Unterschied zwischen der Bruderschaft Pius
X., die die Tradition vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil beendet, und den
progressiven Interpreten des Konzils, die die Tradition mit dem Konzil beenden,
ist jedenfalls kein grundsitzlicher; er liegt vielmehr nur im Zeitpunkt, an dem
Tradition geschlossen wird.

Von daher 6ftnet sich auch der Blick dafiir, dass die zwei Leitworter, die in der
bisherigen Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils gleichsam auf zwei La-
ger verteilt worden sind, unlésbar zusammengehdren, ndmlich aggiornamento und
ressourcement.” Denn aggiornamento kann nicht einfach im Sinne der Anglei-
chung an die moderne Kultur interpretiert werden, gerade weil es um das Heutig-
werden des liberkommenen Glaubens geht. Umgekehrt erfordert das ressource-
ment, ndmlich die Einkehr bei den Quellen des Glaubens, bei der Heiligen Schrift
und den Kirchenvitern, auch das aggiornamento, bei dem freilich nicht der Zeit-
geist, sondern die Tradition den Interpretationshorizont bildet. In diesem Licht
betrachtet ist das Zweite Vatikanische Konzil weder Anfang noch Ende der Kon-
ziliengeschichte; wir stehen vielmehr noch immer vor der Aufgabe, es anzuneh-
men und zu verwirklichen.

*® Walter Brandmiiller, Das Konzil und die Konzile, in: ders., Licht und Schatten (wie Anm.
54), hier 189.

¥ Joseph Ratzinger, Tradition und Fortschritt, in: Ansgar Paus (Hg.), Freiheit des Menschen,
Graz 1974, 9-30, hier 28.

* Siehe Weigel, Das Projekt Benedikt (wie Anm. 44), bes. 191-194.



292 Kurt Koch

Perspektiven einer Reform der Kirche heute

An dieser Stelle ist es unaufschiebbar, eine zusammenfassende Antwort auf die
Frage zu geben, was Reform der Kirche in der heutigen Situation bedeutet. Ge-
maéss der Sinnrichtung der bisherigen Darlegungen kann die kiirzeste Antwort
nur heissen, dass das Wort «Re-Form» in seiner urspriinglichen Bedeutung als
Wiederherstellen der wahren Form verstanden werden muss. In diesem Sinn hat
der Franziskanertheologe Bonaventura in seinem «Sechstagewerk» den Weg der
Selbstwerdung des Menschen und der Gotteserkenntnis vom Gleichnis des Bild-
hauers her zu verstehen versucht. Wie der Bildhauer in dem vor ihm liegenden
Stein bereits das reine Bild wahrnimmt, das gleichsam nur darauf wartet, freige-
legt zu werden, und wie folglich die kiinstlerische Tatigkeit vor allem in der ab-
latio besteht, im Entfernen des Uneigentlichen, damit die «forma nobilis», die edle
Form erscheinen kann, so ereigne sich auch die Selbstwerdung des Menschen
einerseits durch Aufstieg und anderseits durch Wegnahme.*” In diesem Vorgang
kann man deshalb auch das Urmodell fur die kirchliche Reform erblicken. Wie-
wohl die Kirche im Laufe der Geschichte immer wieder neue institutionelle und
rechtliche Gestaltungen braucht, um in der jeweiligen Zeit wirken zu kénnen, so
miissen diese doch, sobald die Gefahr droht, dass sie den Blick fiir das Wesent-
liche der Kirche verstellen, abgetragen werden, damit ihre wahre Form wieder in
Erscheinung treten kann. Die Reform der Kirche besteht deshalb immer wieder
im Vorgang der ablatio, damit ihre forma nobilis, die Form des Leibes Christi,
wieder sichtbar werden kann.

Entflechtung von Kirche und Staat im Licht der Religionsfreiheit

Aus diesem grundsétzlichen Reformprinzip ergibt sich als erste Konsequenz,
dass eine ablatio vor allem im Verhiltnis von Kirche und Staat notwendig ist und
dass dieses konsequent im Licht der Religionsfreiheit zu gestalten ist. Dieses
Problem dringt sich nicht nur deshalb in den Vordergrund, weil der christliche
Glaube in der heutigen Welt die am meisten verfolgte Religion ist, auch wenn
diese erschiitternde Bilanz in den westeuropédischen Landern weithin nicht ein-
mal von den Christen zur Kenntnis genommen wird.*” Die Anerkennung des
Prinzips der Religionsfreiheit ist vielmehr auch ein wichtiger Indikator fiir viele
Fragen im Verhiltnis der Kirche zur heutigen Welt.

Von welch grundlegender Bedeutung die Religionsfreiheit in der katholischen
Kirche ist, kann man daran ablesen, dass das Zweite Vatikanische Konzil eine
eigene Erklarung zu diesem Thema mit dem Titel «Dignitatis humanae perso-
nae» verabschiedet hat. Dennoch wirken in diesem Bereich noch immer histori-
sche Konstellationen nach, die aus der Geschichte zwar verstindlich, heute aber
obsolet geworden sind. Wie schwierig es fiir die Kirche sein kann, sich von his-
torischen Hypotheken zu verabschieden, hat bereits die Diskussion tiber die Reli-
gionsfreiheit wihrend des Zweiten Vatikanischen Konzils gezeigt, die Papst Be-

** Bonaventura, Coll. In Hex. Il 33; siche auch Joseph Ratzinger, Eglise et Théologie, Paris
1992, bes. 205-226: Une societé a réformer sans cesse.
% Siehe Kirche in Not (Hg.), Religionsfreiheit weltweit. Bericht 2008, Kénigstein 2008.



Zur Lage der Konzilsrezeption 293

nedikt XVI. als junger Theologe in seinen damals sehr beachteten Berichten liber
den Verlauf des Konzils beschrieben hat. Er hat sie zu den «wichtigsten Ereig-
nissen des Konzils» gerechnet, und er hat sie als «das Ende des Mittelalters, ja
das Ende der konstantinischen Aera in der Peterskirche» bezeichnet, und zwar in
der Uberzeugung, dass in den letzten fiinfhundert Jahren der Kirche wenig «so
sehr geschadet» hat, «wie das zdhe Festhalten an iiberlebten staatskirchlichen
Positionen». Daraus hat er den Schluss gezogen: «Dass die Inanspruchnahme des
Staates durch die Kirche seit Konstantin mit thren Hohepunkten im Mittelalter
und im absolutistischen Spanien der frithen Neuzeit zu den bedenklichsten Hy-
potheken der Kirche in der Welt von heute gehort, ist eine Erkenntnis, der der
historisch Denkende sich heute nicht mehr entziehen kann.»®'

Wenn man sich die diesbeziiglich intensiven und kontroversen Debatten auf
dem Konzil vergegenwirtigt, driangt sich noch eine weitere Lektion auf: Es wa-
ren der angelsidchsische, der amerikanische und stidamerikanische Episkopat und
der Episkopat der so genannten Missionsldnder, die sich am profiliertesten fiir
die Erkldarung der Religionsfreiheit ausgesprochen haben. Demgegeniiber waren
die heftigsten Gegner dieser Erklarung der italienische und der spanische Epis-
kopat, und zwar aus dem Grund, dass sie immer noch unter dem Schutz von
staatlichen Protektionen lebten und um ihre freilich anachronistisch gewordenen
Konkordate gefiirchtet haben. Diese starke Minderheit hat gezeigt, welch zdhe
Kraft herkdmmliche Positionen haben kénnen, auch wenn sie theologisch unhalt-
bar sind und der Kirche nur noch schaden. Von der Tatsache her, dass sich
schliesslich eine Mehrheit fiir die Erkldrung der Religionsfreiheit bilden konnte,
muss man diese Debatte als «entscheidende Stunde des Konzils» einschitzen, in
der «die innere Fithrung von Europa fort an die jungen Kirchen Amerikas und
der Missionsldnder iibergegangen» und die positive Bedeutung der Tatsache vor
Augen getreten ist, «dass die Kirche Weltkirche geworden ist»®.

Diese Konzilslektion ist auch in unseren Breitengraden noch keineswegs ein-
geholt. Bereits anlésslich der Feierlichkeiten «150 Jahre Bistum Basel» vor dreis-
sig Jahren hat Victor Conzemius sensibel diagnostiziert, die katholische Kirche
in der Schweiz halte sich noch immer «zwischen Staatskirchentum und kirchli-
cher Autonomie» auf®. Dieser eigenartige Schwebezustand diirfte weithin damit
zusammenhdngen, dass sich in der Schweiz auch heute noch Relikte finden, die
zeigen, dass die neuzeitliche Trennung von Staat und Kirche und damit die Aner-
kennung der Religionsfreiheit, und zwar auch in ihrer korporativen Gestalt, noch
nicht iiberall nachvollzogen sind. Zu denken ist beispielsweise an die Bistums-
konkordate in der Schweiz, die aus der Zeit einer verabsolutierten staatlichen
Kirchenhoheit stammen und deren Bestimmungen mit dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil nicht mehr zu vereinbaren sind, zumal das Konzil die Regierungen
ausdriicklich gebeten hat, dass sie freiwillig auf ihre geschichtlich zugewachse-

°' Joseph Ratzinger, Ergebnisse und Probleme der dritten Konzilsperiode, Koln 1965, 31-32.

6? Ratzinger, Ergebnisse und Probleme (wie Anm. 61), 33-34.

* Victor Conzemius, 150 Jahre Dibzese Basel. Weg einer Ortskirche aus dem «Getto» zur
Okumene, Basel und Stuttgart 1979,



294 Kurt Koch

nen Privilegien bei Bischofsernennungen verzichten mogen, da es «wesentliches,
eigenstindiges und an sich ausschliessliches Recht der zustindigen kirchlichen
Obrigkeiten ist, Bischofe zu ernennen und einzusetzen»®. Diesbeziiglich muss
man aber feststellen, dass auch heute noch viele Schweizer Katholiken eher der
konziliaren konservativen Minderheit verpflichtet sind als der fortschrittlichen
Mehrheit, die sich auf dem Konzil durchgesetzt hat. In verschiedenen Kantonen
gibt es noch immer Verhiltnisbestimmungen zwischen Kirche und Staat, die mit
dem Prinzip der Religionsfreiheit nicht in geniigendem Masse tibereinstimmen.
Als Beispiele nenne ich nur die noch immer allzu staatskirchliche Situation im
Kanton Bern, die immer mehr auch den reformierten Christen Probleme bereitet,
oder die Tatsache, dass im Kanton Solothurn der Regierungsrat, sprich das Amt
fiir Gemeinden, die Oberaufsicht {iber die Kirchgemeinden hat.

Soll die korporative Religionsfreiheit wirklich zum Tragen kommen kénnen,
muss auf eine weitere Entflechtung im Verhiltnis zwischen Kirche und Staat
hingearbeitet werden. Denn sie ist die einzig glaubwiirdige Alternative zur tota-
len Trennung von Kirche und Staat. Damit ist keineswegs einer weiteren Privati-
sierung der Kirche das Wort geredet. Denn die Religionsfreiheit verbietet nur die
Staatlichkeit, nicht hingegen die Offentlichkeit der Religion. Die Religionsfrei-
heit ist insofern das Fundament dafiir, dass die Kirche ihren Weltauftrag iiber-
haupt wahrnehmen kann. Die Religionsfreiheit ist deshalb nur dort wirklich aner-
kannt, wo sie nicht zu Weltflucht, sondern zur aktiven Verantwortung der Chris-
ten fiir die Gestaltung der gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und politischen
Verhiltnisse fithrt. Wir diirfen deshalb Papst Benedikt XVI. dafiir dankbar sein,
dass er auf seiner Pastoralreise in den USA nicht nur unmissverstandlich erklért
hat, dass es im Christentum keinen Platz fur eine lediglich private Religion gibt:
«Je mehr die Religion zu einer rein privaten Angelegenheit wird, desto mehr ver-
liert sie ihre Seele.»® Der Papst hat vielmehr in seiner Rede vor der Vollver-
sammlung der Vereinten Nationen am 18. April 2008 auch ein klares Bekenntnis
zur Universalitdt und Unteilbarkeit der Menschenrechte abgelegt und es mit dem
Recht der Religionsfreiheit konkretisiert, das zu den Fundamenten der Menschen-
rechte gehort. Ein entschiedeneres Wahrnehmen dieser Verantwortung gehort je-
denfalls auch zu einer glaubwiirdigen Reform der Kirche heute.

Erneuerung der Communio-Struktur der Kirche

Fiir die Kirche selbst muss eine heutige Reform implizieren, dass die vom Zwei-
ten Vatikanischen Konzil in den Mittelpunkt gestellte Communio-Struktur der
Kirche deutlicher und glaubwiirdiger in Erscheinung treten muss. Damit ist vor
allem ein Dreifaches impliziert. Die zentrale Leitidee der Communio verweist
erstens auf die elementare Wir-Struktur des christlichen Glaubens, wie sic bereits
der Kirchenschriftsteller Tertullian auf die Kurzformel gebracht hat: «Ein Christ
ist kein Christ.» Gerade im Zeitalter des Individualismus und der Betonung der

** Christus Dominus, Nr. 20.

** Benedikt XVI., Begegnung mit den Bischofen in den USA im Nationalheiligtum der Unbe-
fleckten Empfingnis in Washington am 16. April 2008, in: Insegnamenti di Benedetto XVI,
IV/1 2008, Citta del Vaticano 2009, 577-586.



Zur Lage der Konzilsrezeption 295

Subjektivitdt des einzelnen Menschen gilt es neu zu bedenken, dass christlicher
Glaube wesentlich kirchlicher Glaube ist, wenn er wirklich Glaube in der Nach-
folge Jesu Christi sein will.

Die im Apostolischen Symbolon bekannte communio sanctorum zielt zwei-
tens im urspriinglichen Sinn nicht auf die Versammlung der Gldubigen und auch
nicht auf die Gemeinschaft mit den Martyrern und den Blutzeugen, sondern auf
die Teilhabe der Gldubigen an den sancta, nimlich an den kirchlichen Sakramen-
ten, die den Christen ewiges Heil schenken. In besonderem Masse gilt dies von
den christlichen Grundsakramenten der Taufe und der Eucharistie. Wer Kirche
verstehen will, muss deshalb bei diesen Sakramenten einkehren, die den Men-
schen in die Herzmitte der Kirche hinein fithren. Von daher muss zur heute not-
wendigen Reform der Kirche die pastorale Vorsorge dafiir gehoren, dass die ka-
tholischen Pfarreien die Sakramente der Kirche feiern und die Sakramentalitit
der Kirche erfahren kénnen.

Mit der sakramentalen Grundstruktur der Kirche 6ffnet sich drittens der Blick
auf die eigentiimliche und unverwechselbare Verfassungsstruktur der katholi-
schen Kirche, wie sie die Kirchenkonstitution beschrieben und mit der Basisfor-
mel zum Ausdruck gebracht hat, dass «die eine und einzige katholische Kirche in
den Einzelkirchen und aus ihnen besteht»*, Diese wechselseitige Innerlichkeit von
Einheit der Universalkirche und Vielheit der Ortskirchen bringt es an den Tag,
dass die katholische Kirche zugleich ortskirchlich und universalkirchlich und da-
mit episkopal und papal verfasst ist. In der konkreten Realitdt der Kirche muss
allerdings ein gesundes Gleichgewicht jenseits der Skylla eines universalkirch-
lich zentralisierten Globalismus wie der Charybdis eines ortskirchlich foderalisti-
schen Separatismus erst noch gefunden werden, und zwar im Licht der sakra-
mentalen Communio-Struktur der Kirche.

Revitalisierung des missionarischen Auftrags der Kirche

Als Papst Johannes XXIII. einmal gefragt wurde, worin fiir thn der eigentliche
Sinn des «aggiornamento» bestehe, soll er einfach auf das Kreuz gezeigt und ge-
sagt haben: «Der Gekreuzigte, der seine Arme zum Heil der Welt ausspannt und
sie nicht verschliesst, ist das Symbol des recht verstandenen aggiornamento.»®’
Diese kreuzestheologische Interpretation des Urhebers dieses viel strapazierten
Wortes zeigt an, dass es sich beim «aggiornamento» nicht um eine leichtfertige
und leichtsinnige Angleichung des Glaubens und der Kirche an die Plausibiliti-
ten der heutigen Welt handeln kann, freilich auch nicht um eine starre und sture
Abschottung von Glauben und Kirche von der Welt. Denn die ausgespannten
Arme des Gekreuzigten verweisen die Kirche in die Welt von heute und muten
ihr eine missionarische Offnung auf die Welt hin zu. Christliche Mission ist
letztlich nichts anderes als die sichtbare Darstellung des «Fiir andere» des ge-
kreuzigten Herrn.

% | umen gentium, Nr. 23.
®7 Zukunft aus der Kraft des Konzils (wie Anm. 11), 100.



296 Kurt Koch

Damit beriihren wir eine Herausforderung des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils, die noch keineswegs in befriedigender Weise wahrgenommen wird. Denn
das Konzil hat in seinem «Dekret tiber die Missionstitigkeit der Kirche» unmiss-
verstdndlich in Erinnerung gerufen, dass die Sendung zur Evangelisierung der
Welt zum Wesen der Kirche unabdingbar gehort. Es hat die ganze Kirche als
«missionarisch» und das «Werk der Evangelisation» als eine «Grundpflicht des
Gottesvolkes» bezeichnet. Schliesslich darf nicht vergessen werden, dass der
eigentliche Gegensatz zu «konservativ» auf dem Konzil nicht «progressiv» war,
sondern «missionarisch»; und das Konzil markiert «den Ubergang von einer
konservierenden zu einer missionarischen Haltung»®. In diesem Ubergang liegt
der genaue Sinn dessen vor, was die konziliare Offnung zur Welt meint und was
sie nicht meint.

Wenn es die Kirche gibt, um zu evangelisieren, dann steht mit der Mission
nichts weniger auf dem Spiel als die Kirche selbst. Dies gilt zumal in der heuti-
gen Situation, in der die Weitergabe des Glaubens an die kommende Generation
zur Schicksalsfrage der Kirche vor allem in der westlichen Welt geworden ist.®’
Um diese driangende Aufgabe einer neuen Evangelisierung Europas wahrmehmen
zu konnen, brauchen wir eine neue missionarische Initiative; und dazu brauchen
wir jenen Mut, den Kardinal Karl Lehmann in der Zumutung erblickt, von der
heute weit verbreiteten «Verteidigungsstellung mit dem Riicken zur Wand» los-
zukommen «und inmitten des vielfiltigen Pluralismus in unserer Gesellschaft den
eigenen Standort offensiver zu markieren»’’. Die heutige pastorale Situation
stellt uns jedenfalls vor eine grundlegende Alternative: Wollen wir uns resignativ
einem allmdhlichen Verdunsten des Christentums und der Kirche in unseren
Breitengraden ergeben und allein die verbliebenen Restbestinde verwalten, oder
glauben wir daran, dass das Evangelium derart Leben fordernd ist, dass wir auch
heute neue Christen und Christinnen gewinnen kénnen? Wollen wir unsere Be-
mithungen auf ein mdoglichst reibungsloses und schmerzfreies Abwickeln der
grossen Tradition der Volkskirche beschrianken, auch wenn wir selbst keine Zu-
kunft dafiir mehr sehen, oder wollen wir als Kirche auch heute «Menschenfi-
scher» fur Gott sein? Oder um die vordringlich gewordene Alternative mit Ma-
deleine Delbrél zu formulieren, die selbst eine glaubwiirdige Missionarin in einer
sdkularisierten Stadt gewesen ist: Wollen wir missionieren oder wollen wir de-
missionieren?

In der heutigen Zeit sind aber nicht Resignation und Demission angesagt, son-
dern eine neue Riickbesinnung auf den missionarischen Grundauftrag des einzel-
nen Christen und der Kirche. Das Geheimnis der Mission liegt dabei in einem
tiberzeugenden christlichen Leben. Die Mission der Kirche geschieht heute nicht

% Joseph Ratzinger, Weltoffene Kirche? Uberlegungen zur Struktur des Zweiten Vatikanischen
Konzils, in: ders., Das neue Volk Gottes. Entwiirfe zur Ekklesiologie, Diisseldorf 1969, 282—
301, hier 300.

*® Siehe Kurt Koch, Christsein in einem neuen Europa. Provokationen und Perspektiven, Frei-

_ burg i.Ue. 1992.

" Karl Kardinal Lehmann, Das II. Vatikanum — ein Wegweiser. Verstindnis — Rezeption — Be-
deutung, in: Hiinermann, Das Zweite Vatikanische Konzil (wie Anm. 36), 11-26, hier 26.



Zur Lage der Konzilsrezeption 297

so sehr durch konsumfreundliche Werbung oder durch die Verbreitung von viel
Papier und auch nicht in den Medien. Das entscheidende Medium der Ausstrah-
lung Gottes sind die Christen und Christinnen selbst, die ihren Glauben glaub-
wiirdig leben und so dem Evangelium ein personliches Gesicht geben. Wenn uns
Christus wirklich als «Licht der Welt» einleuchtet, werden wir von selbst aus-
strahlen, Christen und Christinnen mit Ausstrahlung sein. Die Kirche braucht heute
vor allem getaufte Menschen, deren Herz von Gott getffnet und deren Vernunft
vom Licht Gottes erleuchtet worden ist, damit thr Herz die Herzen der anderen
offnen und damit deren Vernunft zur Vernunft der anderen sprechen kann: «Nur
tiber Menschen, die von Gott beriihrt sind, kann Gott wieder zu den Menschen
kommen.»”'

Zentralitdt der Gottesfrage um des Menschen willen

Damit stehen wir vor der ersten Prioritédt bei der notwendigen Reform der Kirche
heute, ndmlich bei der Gottesfrage. Die Emeuerung der Frage nach Gott muss
eindeutig im Mittelpunkt aller Reformbemiihungen stehen. Dieses Postulat wird
freilich in der heutigen Situation, vor allem wenn es von Bischéfen erhoben wird,
vorschnell als Ablenkmandver von den so genannten vordringlicheren kirchen-
strukturellen Reformen beargwohnt. Demgegeniiber hat ein unverdéchtiger Zeuge
wie Johann B. Metz in einer Stellungnahme zu den verschiedenen Kirchenvolks-
begehren sensibel beobachtet, dass beinahe aile Probleme, die in diesen Begeh-
ren angemahnt werden — wie die Fragen des Priesterzélibates und der Frauen-
ordination — in den evangelischen und reformierten Kirchen sich entweder nicht
stellen oder entschieden sind, dass sich allein deshalb aber in diesen Kirchen das
grundlegendere Problem des Christseins und des Kirchelebens nicht weniger dra-
matisch stellt.” Dieses fundamentale und alle christlichen Konfessionen glei-
chermassen beriihrende Problem hat er mit dem Stichwort der «Gotteskrise»
namhaft gemacht. Denn die eigentliche Krise, vor der wir heute stehen, ist «kei-
neswegs nur am Zustand der Kirchen festzumachen, die Krise ist zur Gotteskrise
geworden.»”® Darin erblickt Metz die «&kumenische Situation» schlechthin in der
heutigen Zeit.

Diese Diagnose weist darauf hin, dass bei der heute notwendigen Reform
nicht die Kirchenfrage, sondern die Gottesfrage die erste Prioritdt haben muss,
wie dies im Grunde bereits beim Zweiten Vatikanischen Konzil der Fall gewesen
ist. Seit dem Konzil hat sich die geistige Situation freilich weiter zugespitzt, in-
sofern der Prozess der Sdkularisierung unaufhaltsam vorangeschritten ist, so dass
sich die heutige Zeit weniger durch eine intensive Gottsuche als eher durch eine
Gottvergessenheit und Taubheit gegeniiber Gott auszeichnet. In dieser Situation

i Joseph Kardinal Ratzinger, Europa in der Krise der Kulturen, in: Marcello Pera/ders., Ohne
Wurzeln. Der Relativismus und die Krise der europdischen Kultur, Augsburg 2005, 61-84,
hier 83.

" Johann Baptist Metz, Der unpassende Gott, in: «Wir sind Kirche». Das Kirchenvolks-Begeh-

_ren in der Diskussion, Freiburg 1. Br. 1995, 200-203.

"3 Johann Baptist Metz, Gotteskrise. Versuch zur «geistigen Situation der Zeit», in: Diagnosen

zur Zeit, Disseldorf 1994, 76-92, hier 77.



298 Kurt Koch

kommt alles entscheidend darauf an, von neuem das in Jesus Christus offenbar
gewordene Antlitz Gottes zu suchen und die elementarste Lektion des christli-
chen Glaubens neu zu buchstabieren, dass das Christentum in seinem Kern Glaube
an den dreifaltigen Gott und das Leben einer personlichen Gottesbeziehung ist
und dass alles Andere daraus folgt.

Dieser Primat der Gottesfrage aber kommt dem Menschen zu gute, wie bereits
das Konzil seine vor allem in Gaudium et spes betonte Anthropozentrik theozent-
risch begriindet und damit deutlich gemacht hat, dass die Frage nach Gott als
Frage nach dem Menschen gestellt werden muss, dass sich umgekehrt die Frage
nach dem Menschen nur als theologische Frage zu Ende fiihren ldsst und dass die
«Nahtstelle zwischen Gotteslehre und Anthropologie» die Christologie ist™.
Wenn wir uns beispielsweise die grossen Herausforderungen durch die Biowis-
senschafien vor Augen fiihren, dringi sich von selbst der Schluss auf, dass sich
diese Fragen kaum mehr allein ethisch, sondern nur noch aus der Kernmitte des
christlichen Glaubens beantworten lassen. Denn letztlich vermag nur die religi6s-
christlich Begriindung dem ethischen Argument der Menschenwiirde einen ver-
bindlichen Charakter zu geben.”

Lunare Ekklesiologie
Die Betonung der Zentralitidt Gottes muss schliesslich auch Konsequenzen haben
fir die Reform der Kirche. Auch diesbeziiglich hat bereits das Zweite Vatika-
nische Konzil den entscheidenden Notenschliissel mit dem Titel der Dogmati-
schen Konstitution iiber die Kirche gegeben. Denn «Lumen gentium» — Licht der
Volker — ist gerade nicht die Kirche, sondern Christus, wie das Konzil bereits mit
dem ersten Satz seiner Kirchenkonstitution betont und daraus die Selbstver-
pflichtung abgeleitet hat, «alle Menschen durch seine Herrlichkeit, die auf dem
Anlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem sie das Evangelium allen
Geschopfen verkiindet»’®. Von daher sind wir dann glaubwiirdige Treuhinder
des Konzils, wenn wir auch heute seiner Grundiiberzeugung folgen, dass die Kir-
che kein Selbstzweck ist und dass es sie nicht um ihrer selbst willen gibt, sondern
«um Gottes willen», und zwar 1m buchstidblichen Sinn, wie wir dies mit dem
ersten Lied im Katholischen Gesangbuch bekennen: «Gott hat das erste Wort.»
Den Primat des Gottesgeheimnisses haben bereits frithchristliche Theologen
mit dem schonen Bild von Sonne und Mond zum Ausdruck gebracht’: Wie der
Mond sein ganzes Licht von der Sonne emptingt, um es in die Nacht hinein
strahlen zu lassen, so liegt die Sendung der Kirche als Mond darin, das Licht der
Christussonne in die Weltnacht der Menschen hinein zu strahlen und erleuchten-
de Hoffnung zu ermdglichen. Wir brauchen deshalb dringend eine «lunare

" Johann Ratzinger, Kommentar zum ersten Kapitel des ersten Teils von «Gaudium et spes»,
in: Das Zweite Vatikanische Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklarungen. Teil III =
LThK, 14 (Freiburg i. Br. 1968), 313-354, zit. 325.

™ Siehe Kurt Koch, Wihle das Leben! Herausforderungen der Biowissenschaften im Licht des

christlichen Glaubens = Memorandum 1, Solothurn 2007.

Lumen gentium, Nr. 13.

7 Siehe Hugo Rahner, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie der Viter, Salzburg 1964, bes.
91-173.

76



Zur Lage der Konzilsrezeption 299

Ekklesiologie»™, dergemiss sich die Kirche damit zufrieden gibt, Mond zu sein,
und sich nicht selbst sonnen will, sondern auf Christus als die wahre Sonne unse-
res Lebens hinweist. Die Kirche lebt folglich nur dann glaubwiirdig und wirklich
evangelisch, wenn sie moglichst wenig von sich, daflir aber moglichst intensiv
von Gott und seinem Geheimnis spricht, wenn also alles Reden in der Kirche der
einen Rede von Gott eingeordnet wird. Die heutige Situation der Kirche zeigt un-
missverstiandlich, dass es Zeit geworden ist, intensiv an Gott zu denken.”

Die Konzentration auf die Gottesfrage kann freilich nicht eine Ablenkung von
den notwendigen kirchenstrukturellen und organisationsentwicklerischen Fragen
bedeuten, die sich in der Grundfrage verdichten, ob Kirche iiberhaupt planbar
ist.*’ Diese Frage ist in den heutigen kirchlichen Auseinandersetzungen zu einer
wichtigen Leitfrage geworden. Innerkirchliche Probleme pastoralorganisatori-
scher und kirchenstruktureller Art stehen weithin im Vordergrund der Aufmerk-
samkeit. Dagegen ist gewiss nichts einzuwenden; diese Arbeit ist vielmehr not-
wendig. Auf der anderen Seite aber kann dadurch der Eindruck entstehen, dass wir
heute so sehr mit der Innenarchitektur der Kirche beschiftigt sind, dass wir uns
nicht mehr in genligender Weise der Glaubensfundamente der Kirche vergewis-
sern. Jeder Architekt weiss aber, dass es dann gefihrlich wird, wenn die Funda-
mente eines Gebdudes nicht mehr im Lot sind. Auch in der Kirche scheint mir
heute die Frage unaufschiebbar. wie es um ihre Fundamente steht. Sind sie nicht
ins Wanken geraten?

In dieser Situation gehért zu einer glaubwiirdigen Verantwortung des Glau-
bens vor allem der Tauchgang in seine unauslotbare Tiefe. Die Verkiindigung
muss sich deshalb in froher Entschiedenheit den Grundwahrheiten des Glaubens
zuwenden, die sich gerade in allen Dunkelheiten und Wirrnissen des gegenwir-
tigen Lebens als leuchtend und befreiend erweisen. Diese anspruchsvolle Aufga-
be kann sich freilich nicht als Alternative zu den notwendigen kirchensoziologi-
schen und organisationsentwicklerischen Fragen verstehen, sondern vielmehr als
notwendige Voraussetzung. Wenn wir ndmlich in diesen Bereichen das Ausser-
ste tun, miissen wir zugleich auch zum Innersten bereit sein. Wir sind deshalb gut
beraten, die Weisheit des Dichters Eugen Roth zu beherzigen: «Ein Mensch
nimmt guten Glaubens an, er hab’ das Ausserste getan. Doch leider Gott’s ver-
gisst er nun, auch noch das Innerste zu tun.»

In dieser Weisheit wird der eigentliche Hebel zu einer heutigen Reform der
Kirche sichtbar: Wirklich erneuert im Sinne der ablatio wird die Kirche weder
von unten noch von oben, sondern von innen, und zwar oben wie unten. Der heu-
tige Streit zwischen einer «Kirche von oben» und einer «Kirche von unten» lisst
sich nur schlichten mit einer Erneuerung der Kirche «von innen», in der sich

"® Gotthard Fuchs, Neue Gnosis — alte Kirche. Eiserne Ration fiir den geistlichen Aufbruch, in:
Albert Biesinger/Peter Braun (Hg.), Jugend verindert Kirche. Wege aus der Resignation,
Miinchen 1989, 45-79, hier 60.

" Siehe Karl Lehmann, Es ist Zeit, an Gott zu denken. Ein Gespriach mit Jiirgen Hoeren, Frei-
burg i. Br. 2000.

% Siehe Bernd J. Hilberath/Bernhard Nitsche (Hg.), Ist Kirche planbar? Organisationsentwick-
lung und Theologie in Interaktion, Mainz 2002.



300 Kurt Koch

alles um das Geheimnis Gottes dreht und nicht um jene Ritsel, die gewiss auch
die Kirche heute in gentigendem Masse aufgibt und die so oft im Rampenlicht
der Offentlichkeit verhandelt werden. Dass alle Wege in der Kirche und ihrer
Reform von innen nach aussen gehen, hat der Heilige Karl Borromédus immer
wieder betont und deshalb seinen Priestern beispielsweise geraten: «Du bist
Seelsorger? Versdume dariiber nicht die Sorge um Dich selbst; teile dich nicht
dermassen grossziigig aus, dass dir selbst nichts mehr iibrigbleibt, wenn wie du
an die Seelen der anderen denken musst, fiir die du da bist, so darfst du auch deine
eigene Seele nicht vergessen.» Diese grundlegende Mahnung konkretisierte Bor-
romdus weiter so: «Wenn du die Sakramente spendest, betrachte, was du tust.
Wenn du die Messe feierst, betrachte, was du darbringst; wenn du im Chor Psal-
men betest, betrachte, zu wem und was du sagst; wenn du Seelen fiihrst, betrachte,
mit welchem Blut sie gewaschen sind.»"'

In dem vierfachen «meditare» zeigt sich, dass Karl Borromius, der seine
Hauptaufgabe in der apostolischen Verkiindigung erblickt hat, mit bereits 46 Jah-
ren nach einem hingabebereiten Leben gestorben ist und damit das Ausserste ge-
geben hat, auch elementar darum gewusst hat, dass man auch um das Innerste
besorgt sein muss: im eigenen personlichen Leben, aber auch in der gemeinsa-
men Aufgabe der Emeuerung der Kirche damals wie heute.

Was bedeutet heute «Reformy der katholischen Kirche in der Schweiz?
Zur Lage der Konzilsrezeption

Der Aufsatz behandelt im ersten Teil die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils in
der Kirche in der Schweiz. Im Mittelpunkt stehen dabei die vier verabschiedeten Konsti-
tutionen. Die Analyse kommt zum Ergebnis, dass die spannungsreichen Texte iiber die Li-
turgie, die Kirche, die Offenbarung und die Sendung der Kirche in der Welt weitgehend
einseitig rezipiert worden sind. Von daher stellt sich erneut die Frage nach einer sachge-
missen Hermeneutik der konziliaren Aussagen: Ist es eine Hermeneutik der Diskontinui-
tdt und des Bruches oder eine Hermeneutik der Reform, die dynamische Erneuerung mit
Treue zur Tradition verbindet? Im letzten Teil werden Perspektiven fiir eine heute not-
wendige Reform der Kirche formuliert, die auf die Zentralitdt der Gottesfrage um des
Menschen willen fokussiert sind.

Que signifie aujourd’hui «réforme» de ['Eglise catholique suisse?
De la réception du Concile

L’article traite en premiére partie de la réception du Deuxieme Concile du Vatican par
I’Eglise en Suisse, et principalement des quatre constitutions adoptées. Les résultats de
I’analyse démontrent que les textes controversés sur la liturgie, I’Eglise, la révélation et la
mission de I’Eglise de par le monde furent regus de maniére peu nuancée. Ainsi la ques-
tion d’une herméneutique adéquate des déclarations conciliaires se pose a nouveau: est-ce
une herméneutique de la discontinuité et de la rupture ou une herméneutique de la réforme
qui relie renouveau dynamique et fidélité a la tradition? Quelques perspectives pour une
réforme de 1’Eglise aujourd’hui nécessaire et se focalisant sur ia centralité¢ de ia question
de Dieu pour le bien de I"'Homme sont formulées en derniére partie.

1 Acta Ecclesiaec Mediolanensis (Milano 1599) 1177f.: Brevierlesung am 4. November.



Zur Lage der Konzilsrezeption 301

What do we understand today by reform of the Catholic Church in Switzerland?
On the reception of the Second Vatican Council

The first part of this paper deals with the reception of the Second Vatican Council in the
Catholic Church in Switzerland, focussing mainly on the four constitutions approved by
the Council. Analysis shows that these tension-filled texts on the liturgy, the church, the
revelation and the Church’s mission were largely interpreted in a one-sided manner. As a
result there is a need for an appropriate hermeneutic of the Council’s statements. Should it
be a hermeneutic of discontinuity, of caesura, or a hermeneutic of reform which combines
dynamic renewal with faithfulness to tradition. The final part of the paper formulates pers-
pectives for the reform of the church which is needed today, focussing on the centrality of
the question of God for the sake of all humankind.

Schiiisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Konzilsrezeption in der Schweiz — réception du concile en Suisse — reception of the coun-
cil in Switzerland, Ekklesiologische oder Theozentrische Leitperspektive — perspective
centrale ecclesm]ogzlque et théocentrique — ecclesiological and theocentric main perspec-
tive, Eschatologische Dimension der Kirche — dimension eschatologique de 1'église —
eschatological dimension of the Church, Kirche als Communio — 1’église comme com-
munio — the Church als communio, Theologie der Mission — théologie de la mission —
missionary theology, Verkiindigung des Evangeliums — annunciation de I’évangile —
annunciation of the Gospel, Kirche als Volk Gottes vom Leib Christi her — église comme
people de dieu de la perspective du corps de Christ — the Church as God’s people in the
perspective of the corpus christi, Gotteskrise — église de dieu — Church of God, Zentralitit
der Gottesfrage — centralité de la question de dieu — centrality of the question of God.

Kurt Koch, Bischof, Dr., 1989 bis 1995 Professor fiir Dogmatik und Liturgiewissenschaft
an der Theologischen Fakultdt der Universitdt Luzern. 1995 Wahl und Emennung zum
Bischof von Basel. 2007-2009 Prasident der Schweizer Bischofskonferenz. Seit 2002
Mitglied des Pépstlichen Rates zur Forderung der Einheit der Christen. Zahlreiche Publi-
kationen zu Glaubensfragen.



	Was bedeutet heute "Reform" der katholischen Kirche in der Schweiz? : zur Lage der Konzilsrezeption

