Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum, Restauration und
Pluralisierung - zeitgendéssische Betrachtungen zum Katholizismus

Autor: Altermatt, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum,
Restauration und Pluralisierung —
Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus

Urs Altermatt

Fiir die Katholizismustorschung stellt die Darstellung der religidsen Umbriiche
der 1960er und 1970er Jahre eines der schwierigsten und zugleich spannendsten
Unternechmen dar.' Worin zeigte sich die Epochenwende? Was waren deren
Griinde? Und schliesslich wohin treibt der westeuropiische Katholizismus??

Bei diesem Text handelt es sich um eine gekiirzte Fassung der «Jan Roes lezing» mit dem
Titel «Zwischen radikalem Christentum, Restauration und Piuralisierung», die ich unter dem
Patronat des Katholiek Documentatie Centrum KDC am 18. juni 2009 an der Radboud Uni-
versiteit Nijmegen hielt. Der Vortrag erscheint in einer niederlindischen Ubersetzung. Der
Titel ist hier leicht abgeidndert. Fir wertvolle Anregungen danke ich Franziska Metzger.
Thomas Metzger unterstiitzte mich bei der Schlussredaktion.

* Uber die religidsen Wandlungen in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts besteht eine im-
mer breiter werdende Literatur. Unbestritten ist, dass der internationale Katholizismus seit
den 1960er Jahren tief greifende Transformationen durchmacht, doch die Einschatzungen ge-
hen teilweise weit auseinander und bleiben kontrovers. Ich verweise hier lediglich auf eine
Auswahl an Literatur, wobei ich insbesondere auf die anregenden Ausfithrungen des weg-
weisenden Buches von Hugh McLeod, The Religious Crisis of the 1960s, New York 2007,
hinweise. Siehe weiter: Callum G. Brown, The Death of Christian Britain. Understanding se-
cularisation 1800-2000, London 2001; Mark Edward Ruft, The Wayward Flock. Catholic
Youth in Postwar West Germany, 1945-1965, Chapel Hill 2005; Wilhelm Damberg, Ab-
schied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Miinster und in den Niederlanden 1945-1980,
Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1997; Steve Bruce (Hg.), Religion and Modernization. So-
ciologists and Historians Debate the Secularization Thesis, Oxford 2001; Staf Hellemans,
Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne aus der Sicht
des religiosen Modernisierungsparadigmas, in: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und
Kulturgeschichte, 99 (2005), 11-35; ders., How Modern is Religion in Modernity?, in: Judith
Frishman/Willemien Otten/Gerard Rouwhorst (Hg.), Religious Identity and the Problem of
Historical Foundation. The Foundational Character of Authoritative Sources in the History of
Christianity and Judaism, Leiden/Boston 2004, 76-94; Dani¢le Hervieu-Léger, Catholicis-
me, la fin d’'un monde, Paris “2003; Hartmut Lehmann, Sakularisierung. Der europiische
Sonderweg in Sachen Religion, Goéttingen 2004; Eileen Barker/James A. Beckford/Karel
Dobbelaere (Hg.), Secularization, rationalism and sectarianism, Oxford 1993. Siehe unter
meinen zahlreichen Publikationen zum Thema: Urs Altermatt, Katholizismus und Modemne.
Zur Sozial- und Mentalititsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert,
Ziirich 1989, “1991; ders., Zum ambivalenten Verhiltnis von Katholizismus und Moderne:
Epochen, Diskurse, Transformationen, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte,

SZRKG, 103 (2009), 249-264



250 Urs Altermatt

Fiir den wissenschaftlichen Diskurs ist es hilfreich, die religions- und kirchen-
geschichtlichen Entwicklungen in die allgemeine europiische Geschichte einzu-
fiigen. In Anlehnung an Arthur Marwick (1998) kann man von den «langen sech-
ziger Jahren» sprechen und diese von 1958 bis 1974 eingrenzen.’ Diese Chrono-
logie erméglicht es, die «Sixties» nahtlos an die so genannte «Pianische Epoche»
(Karl Rahner) von 1846 bis 1958 anzufiigen.

Unter Pius IX. erfolgte 1870 die Erklarung der papstlichen Unfehlbarkeit, 1950
verkiindete Pius XII. das Dogma von der leiblichen Himmelfahrt Mariens. In der
Riickschau waren diese pdpstlichen Erlasse markante Meilensteine in einer hun-
dertjdhrigen Epoche der Kirchengeschichte.

Jan Roes teilte die Epoche fiir die Niederlande in drei Phasen ein und sprach
beziiglich 1840-1880 von der Phase des Ultramontanismus, beziiglich 1870-
1910 von jener des Klerikalismus und der Pastoralisierung und beziiglich 1960—
1940 von der Phase der Herdenbildung.* Im Grossen und Ganzen entspricht dies
der Periodisierung, die ich in meinem Buch «Katholizismus und Moderne»
(1989) fiir die Schweiz vorgenommen habe: 1830-1880 Kulturkampf, 1880-1920
Aufbau der katholischen Parallelgesellschaft, 1920-1940/50 Hohepunkt der Sub-
gesellschaft, seit 1950 Erosion des Milieus.’

Ohne dass es Papst Pius XII. wirklich bewusst war, bildete sein Pontifikat den
Abschluss der «Pianischen Epoche». Haufiger als je ein Papst zuvor dusserte er
sich in zahlreichen Ansprachen und Rundschreiben zu den Fragen der Zeit und
verlieh dem Papsttum wihrend seines langen Pontifikates (1939-1958), zumin-
dest im katholischen Raum, eine Stimme mit hohem moralischem Ansehen.
Wihrend des Kalten Krieges bekannte er sich zum «christlichen Abendland» und
nahm eindeutig fur den «Westen» und die «freie Welt» in deren Kampf gegen
den Kommunismus Stellung. In Bezug auf die autoritidr-faschistischen Regimes
in Spanien und Portugal zeigte er sich bedeutend weniger ablehnend, solange
diese die katholische Kirche in deren internen Angelegenheiten in Ruhe liessen
und keine antikirchliche Propaganda betrieben.’

97 (2003), 165-182; ders., Vom geschlossenen katholischen Milieu zur Pluralisierung des
Katholizismus, in: Moeizame Modemiteit. Katholieke cultuur in transitie. Opstellen voor Jan
Roes (1939-2003), Trajecta, Niymegen, 13 (2004), 44-62; ders., Ambivalences of Catholic
Modermisation, in: Frishman/Otten/Rouwhorst (Hg.), Religious ldentity and the Problem of
Historical Foundation (wie Anm. 2), 49-75.

Arthur Marwick, The Sixties. Cultural Revolution in Britain, France, [taly, and the United
States, ¢. 1958—¢. 1974, Oxford 1998.

Jan Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Modeme in den Niederlanden
im 19. und 20. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte 85 (1995), 7—44.
Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2).

Zu Pius XII. — insbesondere mit einem Fokus auf sein Handeln zur Zeit der faschistischen
Diktaturen — besteht eine breite Literatur. Saul Friedldnder gehorte 1965 zu den ersten Histo-
rikern, die das pépstliche Schweigen gegeniiber der Judenvernichtung in einem Buch thema-
tisierten. Saul Friedlander, Pius XII. und das Dritte Reich. Eine Dokumentation, Reinbek 1965.
Aus der Feder eines Schweizer Historikers: Philippe Chenaux, Pie XII. Diplomate et pasteur,
Paris 2003. Siehe neuerdings: Hubert Wolf, Papst und Teufel. Die Archive des Vatikan und
das Dritte Reich, Miinchen 2008.



Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus 251

Als das Konklave am 28. Oktober 1958 den 76jdhrigen Kardinal und Patriar-
chen von Venedig, Angelo Roncalli, zum Papst wihlte, verbliiffte dies die Welt-
offentlichkeit, so dass zunichst von einem Ubergangspapst die Rede war. 1959
iiberraschte Papst Johannes XXIII. die Welt mit der Ankiindigung eines allge-
meinen Konzils, das er nach breiten Vorbereitungen am 11. Oktober 1962 einige
Monate vor seinem Tod eréffnete und das unter seinem Nachfolger Papst Paul V1.
1965 abgeschlossen wurde.” Mit seinen Enzykliken «Mater et magistra» (1961)
und «Pacem in terris» (1963) bekannte sich Roncalli zu einem offenen Weltbild, das
die festgefahrenen Denkformeln der neothomistischen Scholastik sprengte. Sein
Pontifikat korrigierte auch den Kurs des Heiligen Stuhls gegeniiber den Staaten des
kommunistischen Ostblocks und riickte vom starren Antikommunismus ab.*

Das Zweite Vatikanum und die Epochenwende der «langen sechziger Jahre»

Das Zweite Vatikanische Konzil von 19621965 stellte einen epochalen Meilen-
stein in der Geschichte des Christentums dar. Uber die engere Kirchengeschichte
hinaus bedeutete es eine tiefe Zadsur, was in der so genannten «profanen» Ge-
schichtsschreibung zu wenig gewiirdigt wird. In den 1960er Jahren kamen ver-
schiedene Stromungen zusammen, die singuldre Transformationen in der Gesell-
schaft und damit auch im Katholizismus zur Folge hatten. In konfessionell frag-
mentierten europdischen Lindern wie den Niederlanden, der Schweiz, Belgien
und Deutschland, in denen die Kirche und die kirchentreuen Katholiken im 19.
Jahrhundert katholische «Sub-» und «Sondergesellschaften», «Saulen», «Mi-
lieus» und «Lager hervorgebracht hatten, verloren nicht nur der Sonntag und die
christliche Erziehung ihre frithere Bedeutung fiir die Lebenswelt der Glaubigen,
vielmehr I6sten sich auch jene Denkweisen und institutionellen Strukturen auf,
die bisher die romtreuen Katholiken in einem Block, in einer defensiven und ge-
gen die Moderne gerichteten «Acies ordinata» zusammengeschlossen hatten.’
Diese organisations-strukturellen Phdnomene finden in manchen religionssozio-
logischen Studien zu wenig Beachtung.

Siehe aus der breiten Konzils-Literatur z.B.: Giuseppe Alberigo, Das II. Vatikanum und der
kulturelle Wandel in Europa, in: Peter Hiinermann (Hg.), Das Zweite Vatikanum — christ-
licher Glaube im Horizont globaler Modernisierung. Einleitungsfragen, Paderborn et al.
1998, 139-157. Zum Zweiten Vatikanum im Allgemeinen siehe auch: Hubert Jedin, Das
Zweite Vatikanische Konzil, in: Handbuch der Kirchengeschichte. Die Weltkirche im 20.
Jahrhundert, Bd. VII, hg. von Hubert Jedin und Konrad Repgen, Freiburg i.Br./Basel 1985
(Sonderausgabe), 97-151.

Als Einfithrung in die Kirchengeschichte immer noch: Handbuch der Kirchengeschichte. Die
Kirche in der Gegenwart, Bd. VI, hg. von Hubert Jedin, Freiburg i.Br./Basel/Wien 1971. Zu-
dem: Hugh McLeod (Hg.), The Cambridge History of Christianity, vol. 9: World Christiani-
ties ¢.1914—¢.2000, Cambridge 2006.

In exemplarischen Studien haben Wilhelm Damberg fiir das Bistum Miinster und Mark Ed-
ward Ruff fiir die katholischen Jugendverbiande Westdeutschlands den Zusammenbruch des
katholischen Milieus beschrieben und kommen zu Ergebnissen, deren Ahnlichkeiten mit der
schweizerischen Entwicklung frappant sind. Damberg, Abschied vom Milieu? (wie Anm. 2);
Ruff, The Wayward Flock (wie Anm. 2). Siehe auch: Peter van Dam, Sind die Sdulen noch
tragfdhig? «Versdulung» in der niederldndischen Historiographie, in: Schweizerische Zeit-



252 Urs Altermatt

Es i1st unmdglich, die religiésen Transformationsprozesse auf eine einzige be-
griffliche Formel zu reduzieren.'® Gewiss ist, dass das Jahr 1968 eine symboli-
sche, oft mythologisierte Chiffre fiir einen Kulturwandel darstellt, der alle gesell-
schaftlichen Bereiche, auch die Religion und die Kirchen, erfasst hat. Die Trans-
formationen im religios-moralischen Bereich bilden sogar — und dies wird von
den Allgemeinhistorikern in ihren Studien zu den Sixties zu wenig thematisiert —
einen zentralen Bestandteil des sozialen Wandels der «langen sechziger Jahrey.
Neben der amerikanischen Biirgerrechtsbewegung, neben dem Vietnam-Krieg
und dem das Ende des Kommunismus ankiindenden «Prager Friihling» von 1968
beeinflusste das Zweite Vatikanische Konzil Kultur und Mentalitdt von Millio-
nen von Menschen auf dem ganzen Erdball."' Papst Johannes XXIII. kann ohne
weiteres in eine Reihe mit John F. Kennedy, Martin Luther King und Vaclav Ha-
vel gestellt werden. Was immer der spezifische Betrachtungspunkt ist, im Vier-
teljahrhundert von 1950 bis 1975 ereigneten sich in der Mentalitits- und Kultur-
geschichte der Europder und Nordamerikaner tief greifende Transformationen,
die direkt und indirekt mit Religion und Kirche verbunden waren.'?

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen:
christliche Renaissance und kirchliche Krise

In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg machte das Christentum in Westeu-
ropa und in Nordamerika als ideologische Reaktion auf die geistigen Verwiistun-
gen des Nationalsozialismus und des Faschismus und als Gegenstrémung gegen
den atheistischen Kommunismus eine eigentliche Renaissance durch. Zu erin-

schrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 102 (2008), 415-443. Allgemein zu diesen
Erosionstendenzen im Katholizismus: Mark Ruff, The Postmodern Challenge to the Secu-
larization thesis: a Critical Assessment, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und
Kulturgeschichte, 99 (2005), 385-401; Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und
Postmoderne, Freiburg i.Br./Basel *1994; Michael N. Ebertz, Erosion der Gnadenanstalt?
Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche, Frankfurt a.M. 1998; Damberg, Abschied vom
Milieu? (wie Anm. 2); Hervieu-Léger, Catholicisme (wie Anm. 2); Altermatt, Katholizismus
und Modeme, 343-390. Siehe auch das Schlusskapitel meines neuen Buches: Urs Altermatt,
Konfession, Nation und Rom. Metamorphosen im schweizerischen und europdischen
Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Frauenfeld/Stuttgart/ Wien 2009, 261-313.
Darauf verweisen: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus GroBe Kracht, Einleitung: Religion und
Gesellschaft im Europa des 20. Jahrhunderts, in: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Grof3e
Kracht (Hg.), Religion und Gesellschaft. Europa im 20. Jahrhundert, K6In/Weimar/Wien 2007,
1-41, bes. 20-23.

I McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2).

Siehe u.a.: Ruff, The Wayward Flock (wie Anm. 2); Gabriei, Christentum zwischen Tradi-
tion und Moderne (wie Anm. 9); Christian Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-
1973. Eine Studie zur Kultur- und Sozialgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, Pader-
born/Miinchen/Wien/Ziirich 2006; Benjamin Ziemann, Katholische Kirche und Sozialwis-
senschaften 1945-1975, Géttingen 2007; Hellemans, How Modern is Religion in Moder-
nity? (wie Anm. 2); Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen (wie
Anm. 2); McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm, 2). Siehe auch die Schluss-
kapitel in: Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2), 343-390 und Altermatt,
Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), 261-313.



Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus 253

nern ist in diesem Zusammenhang an den Aufstieg und die Bliitezeit der christ-
lich-demokratischen Parteien in zahlreichen westeuropéischen Landern. Die ers-
ten Anstosse auf dem Weg zur westeuropdischen Integration gingen von katholi-
schen Politikern der dlteren Generation wie Konrad Adenauer, Alcide De Gasperi
und Robert Schumann aus, die noch im 19. Jahrhundert geboren waren. Die
westdeutsche CDU/CSU erreichte bei den Wahlen von 1957 die absolute Mehr-
heit. Auch in andern westeuropéischen Landern fiihrten christdemokratische Par-
teten die Regierungen an, was parteipolitische Gegner dazu veranlasste, von einem
«Europe vaticane» zu sprechen.” Die beiden Jahrzehnte nach dem Weltkrieg
waren in Westeuropa ein «christdemokratisches Zeitalter», in dem die katholi-
schen Wihler trotz der bereits brockelnden Loyalitdt zu ithrer Kirche ihre konfes-
sionelle Identitdt mit dem Wabhlzettel in der Hand demonstrierten. 1954 konnten
es sich die niederldndischen Bischofe noch erlauben, ihre Glaubigen in einem
Hirtenbrief vor der sozialistischen Partei zu warnen. Die Haltung der hollandischen
Bischofe war im (ibrigen konsequent, denn die gesellschaftspolitische Schlagkraft
des katholischen «Lagers» hing eindeutig von der Stiarke der christlichen Partei ab,
eine noch von Papst Pius XII. gestlitzte Strategie, die nonkonformistische Theolo-
gen wie Hans Urs von Balthasar und Edward Schillebeeckx kritisierte.

Doch die Bliitezeit der Christdemokratie tduschte. Unter der scheinbar intak-
ten Oberfliche des Verbands- und Parteikatholizismus waren in Westdeutsch-
land, der Schweiz, den Niederlanden, Belgien und Osterreich tief greifende Trans-
formationen im Gang. Der britische Historiker Hugh McLeod spricht in seiner
wegweisenden Analyse der religitsen Situation in Europa vom «decline of Chris-
tendom», den er in dessen {iberkommenen Form wie folgt beschreibt: «Christen-
dom may be described as a society where there are close ties between leaders of
the church and secular elites; where the laws purport to be based on Christian
principles; where — apart from certain clearly defined outsider communities,
everyone is assumed to be Christian; and where Christianity provides a common
language, shared alike by the devout and by the religiously lukewarm.»"*

Wihrend das Klima in Westeuropa in den flinfziger Jahren gleichzeitig durch
den materiellen Segen des Wirtschaftswunders und durch die apokalyptischen
Existenzéngste vor einem Atomkrieg geprdgt war, vollzog sich in den Sechzi-
gern ein grundlegender Wandel. Vom steigenden Wohlstand mit Waschmaschine
und Kiihlschrank und von der neuen geistigen und geografischen Mobilitdt mit
Auto und Fernsehen in ihrer Mentalitit und in thren Gesellschaftsstrukturen fun-
damental verdndert, stellten die Westeuropder alte Traditionen der Vorkriegszeit
offen in Frage. In Universitiat und Armee, in Familie und Wirtschaft entstanden

* Siehe Philippe Chenaux, Une Europa vaticane? Entre le Plan Marshall et les Traités de Rome,
Bruxelles 1990. Zu den christlichdemokratischen Parteien siehe: Hans-Joachim Veen, Christ-
lich-demokratische und konservative Parteien in Westeuropa, 5 Bde., Paderborn et al. 1983—
2000.

" McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2), 18.



254 Urs Altermatt

Reformbewegungen, die das Bisherige in Zweifel zogen. Unter dem Eindruck der
68er Kulturrevolution nahmen viele Katholiken an den autoritiren Hierarchien
ihrer Kirche Anstoss und begannen Rom offen zu kritisieren. "

Die disziplinarischen Interventionen des Vatikans gegen Theologen wie Hans
Kiing, Edward Schillebeeckx oder Leonardo Boff fiihrten zu harten innerkatholi-
schen Debatten. Ein Beispiel aus der Schweiz: Als die romische Kurie 1988 bei
der Bischofsernennung in Chur schweizerische Regeln und Traditionen verletzte,
brachen «antirémische Affekte»'® auch in jenen Kreisen der Schweizer Katholi-
ken offen aus, die bisher gegeniiber Rom neutral oder wohlwollend gewesen wa-
ren. In ganz Westeuropa wandelten sich solche antiautoritire Emotionen zu einer
eigentlichen Verweigerungswelle gegen Rom.

Die offizielle Kirche reagierte defensiv. Am 25. Juli 1968 veroffentlichte Papst
Paul VI. die beriihmt gewordene Pillen-Enzyklika «Humanae vitaey, in der er die
kirchliche Lehre zu Ehe und Geburtenregelung bekriftigte und damit eine noch
immer andauernde Autoritédtskrise unter Durchschnittskatholiken ausléste oder
diese verstirkte.!” Bereits ein Jahr zuvor hatte er in der Enzyklika «Sacerdotalis
caelibatus» den Zolibat des Priestertums bestitigt. Die Krise brach offen aus.

In praktisch allen westeuropdischen Léndern ging der sonntdgliche Kirchgang
der Gldubigen zuriick, zuerst bei den Protestanten, dann bei den Katholiken. In
den ldndlichen Regionen der katholischen Deutschschweiz besuchten um 1960
noch tiber 90 Prozent der Gliubigen die Sonntagsmesse, womit die Kirchenpra-
xis in hohem Masse den kirchlichen Vorschriften entsprach. Selbst Stidte wie
Luzern und Freiburg wiesen Ende der fiinfziger Jahre Anteile von deutlich iiber
60 Prozent aus. In der konfessionell gemischten Stadt St. Gallen gingen iiber 50
und im protestantisch geprédgten Ziirich tiber 40 Prozent regelmissig zur Sonn-
tagsmesse. Die pastoralstatistischen Daten deuten in der Schweiz auf eine Spit-
bliite in der kirchlichen Sonntagspraxis hin.'"® Diese Einschétzung teilt der Pasto-
raltheologe Paul M. Zulehner fiir Osterreich."” Nur ein Jahrzehnt spiiter, in den

"* Siehe dazu auch mein Buch «Konfession, Nation und Rom» (wie Anm. 9), dem ich hier in

stark verkiirzter Form folge.

Zum «antiromischen Affekt» siehe: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9),

227-257. 1974 veroffentlichte Hans Urs von Balthasar ein Taschenbuch unter dem Titel

«Der antiromische Affekt»: Hans Urs von Balthasar, Der antiromische Affekt, Freiburg/Ba-

sel/Wien 1974.

Zahlen fiir die Schweiz bietet: Martin Tschirren, Ehe- und Sexualmoral im Schweizer Katho-

lizismus 1950-1975. Diskussion zwischen kirchlicher Autoritit und Eigenverantwortung,

Freiburg/Schweiz 1998, 170-181, 191-194. Resultat der Diskrepanzen im Bereich der Se-

xualmoral war nicht zuletzt die Auseinandersetzungen um einen Vortrag des Freiburger Do-

minikaners Stephan Pfiirtner im Jahre 1972. Siehe hierzu: Ludwig Kaufmann, Ein ungeldster

Kirchenkonflikt: Der Fall Pfiirtner. Dokumente und zeitgeschichtliche Analysen, Freiburg/

Schweiz 1987.

¥ Siehe hierzu die Zahlen in: Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2), 283-287
(aufgrund von pastoralsoziologischen Untersuchungen aus den Jahren 1957 und 1961); ders.,
Von der kirchlichen zur pluralen Sonntagskultur, in: ders. (Hg.), Katholische Denk- und Le-
benswelten. Beitrdge zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20.
Jahrhundert, Freiburg/Schweiz 2003, 39-54.

" Paul Michael Zulehner/Regina Polak, Religion — Kirche — Spiritualitit in Osterreich nach
1945. Befund, Kritik, Perspektive, Innsbruck 2006.

16



Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus 233

spiten sechziger Jahren, brach der regelmissige Kirchgang deutlich ein. In den
siebziger Jahren besuchten in der Schweiz noch 15 Prozent der Katholiken in
stadtischen Regionen regelmissig die Sonntagsmesse.””

Noch dramatischer ging die Beichtpraxis zuriick. Dagegen konnten sich vor-
erst die so genannten «Rites de passage» wie die kirchliche Hochzeit und die Taufe
halten, sie verzeichneten erst in den achtziger und neunziger Jahren signifikante
Riickgiinge.”'

Von nachhaltiger Wirkung war ferner, dass die christliche Sozialisierung der
Jugend in Familie und Schule erodierte. Das Grundwissen (iber das Christentum
und die Unterschiede zwischen Protestantismus und Katholizismus kam rapide
abhanden, der christliche Moralkodex betreffend Sexualitdt und Ehe 16ste sich
weitgehend auf. Nach 1970 wurde der Grossteil der jungen Katholikinnen und
Katholiken nicht mehr in die Kirche hinein geboren. Damit verdorrte der Katho-
lizismus im sozialen Sinne langsam. Der rasche gesellschaftliche Wandel hatte zur
Folge, dass das «kommunikative Gedichtnis» (Jan Assmann®?) zwischen den
Generationen zusammenbrach und ein Graben zwischen Grosseltern, Eltern und
Kindern aufgerissen wurde. Die Kirchen verloren in Europa zunehmend ihre kon-
fessionellen Konturen und machten im besseren Fall einem verschwommenen
Christentum Platz.”

Da die Kirchen nach dem Zweiten Weltkrieg ein hohes Ansehen genossen,
hatte auch die katholische um 1950 keine Rekrutierungsschwierigkeiten fiir
geistliche Berufe, denn das Priesteramt besass Sozialprestige. Das dnderte sich in
den spiten sechziger Jahren tiberall in Westeuropa und in den USA auf geradezu
dramatische Weise. Scharenweise verliessen Priester und Ordensleute Kloster,
Orden und Pfarreien und untergruben damit das Vertrauen in die Institution der
Kirche. 2004 erschien in Frankreich ein Buch mit dem Titel «Vers une église
sans prétre».”* In einem gewissen Sinne kann man in der Berufungs- und Aus-
trittskrise des Klerus die eigentliche revolutiondre Entwicklung sehen, die die ka-
tholische Kirche in ihren sozialen Fundamenten erschiittert. Darauf hat Jan Roes
schon Mitte der neunziger Jahre hingewiesen.”” Hunderte von Priestern traten
zwischen 1967 und 1972 aus dem Klerikerstand und zum Teil sogar aus der Kir-
che aus; die Zahl der Neupriester ging drastisch zuriick. Zdhlte man 1930 in der
Schweiz 2’545 Weltpriester, so waren es 1941 deren 2°866. Erreichte die Zahl
der Weltpriester 1960 mit 3’139 einen Hohepunkt, so lebten 1970 noch 2’938,
1980 2°583, 1991 deren 2’156, 2000 1’859 und 2005 noch 1’709 Weltpriester in
der Schweiz.®

* Siehe hierzu: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), 272-274.

*' McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2), 202-207.

** Siehe z.B.: Jan Assmann, Kollektives Gedichtnis und kulturelle Identitit, in: Jan Assmann/
Tonio Holscher (Hg.), Kultur und Gedachtnis, Frankfurt a.M. 1988.

* McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2).

** Martine Sevegrand, Vers une église sans prétre. La crise du clergé séculier en France (1945-
1978), Rennes 2004.

> Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 4), 40-41.

*® Fiir die Zahlen betreffend der Schweiz siehe: Kirchliches Personal 1980-1985, Kirchensta-
tistische Hefte 6, hg. vom Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut, St. Gallen 1981, 19;



256 Urs Altermatt

Zahlreiche laisierte Priester und Ordensleute heirateten und iibernahmen
Funktionen in Medien, héheren Schulen und sozialen Hilfswerken. Sie betitigten
sich hdufig aktiv in den «neuen sozialen Bewegungen» und wurden zu Trigern
progressiver Reformen in der Gesellschaft. Marit Monteiro und Marjet Derks
kommen zum Schluss, dass die 68er Kulturrevolution in manchen Beziehungen
religiose Wurzeln besass. Es waren an vorderster Front ehemalige Priester, die
die «Selbstmodernisierung» und «Selbstsdkularisierung» des Katholizismus in
den «langen Sechzigern» vorantrieben.”’

Das Zolibatsgebot wurde zu einem zentralen Punkt. Dass die Ehelosigkeit im
westeuropdischen Priesterstand umstritten war, zeigen Zahlen einer Befragung in
der Schweiz von 1970. 31 Prozent der befragten Weltpriester sprachen sich flir
die Aufhebung der Zolibatsverpflichtung aus, 55 Prozent dagegen (6 Prozent
kein Urteil). 39 Prozent befiirworteten die Zolibatsdispens fur Priester, die heira-
ten und ihr Priesteramt weiterhin ausiiben wollten, 40 Prozent waren dagegen (11
Prozent kein Urteil). 66 Prozent sprachen sich dafiir aus, dass Eheménner, die
Priester werden wollten, einen Zolibatsdispens erhalten sollten, nur 14 Prozent
waren dagegen (10 Prozent kein Urteil). Zudem hielten 53 Prozent die Weihe
verheirateter Mianner fiir notwendig oder wiinschenswert. Interessant sind auch
die Zahlen zur Frage nach dem Einsatz «laisierter» Priester in der Seelsorge. 37
Prozent aller Befragten beflirworteten deren Tatigkeit im priesterlichen Dienst
und weitere 42 Prozent deren Einsatz ohne priesterliche Funktion. In der Alters-
gruppe der bis 40jdhrigen sprachen sich sogar rund zwei Drittel flir die Tatigkeit
«laisierter» Priester im priesterlichen Dienst aus.*® Jan Roes hielt fest: «Der Auf-
stand von Priesteramtskandidaten an den Priesterseminarien zu Beginn der sech-
ziger Jahre bedeutete den Gnadenstoss fiir das klerikal-hierarchische System.»”

Von der katholischen Kultur zur Pluralitdt individueller Religion

Wihrend der «Pianischen Epoche», die die Zeitperiode von der Mitte des 19. bis
zur Mitte des 20. Jahrhunderts umfasste, war die Gesellschaft in Landern wie der
Schweiz, den Niederlanden, Belgien und Deutschland durch eine exklusive Kon-
fessionskultur geprédgt gewesen, aus der eine mehr oder weniger geschlossene
Kommunikationsgemeinschaft — ich nannte sie «Subgesellschaft» — hervorging.
In den Kulturkdmpfen des 19. Jahrhunderts scharten sich die Katholiken wie eine
Herde um den Heiligen Vater in Rom, den sie als ihren obersten Hirten und

Katholische Kirche in der Schweiz. Zahlen — Fakten — Entwicklungen 1996-2005, hg. vom
Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut, St. Gallen 2007, 48.

*7 Marit Monteiro/Mariet Derks, The Days of Miracle and Wonder. Religious Transformations
in the extended 1960s. Research Paper, Research Group Religious History/History of Dutch
Catholicism, Nijmegen 2008.

*% Fiir die Zahlen siche: Meinungen zum kirchlichen Amt. Ergebnisse aus der Meinungsfor-
schung zu aktuellen Fragen des kirchlichen Dienstes (Schweiz und Nachbarlidnder), Kirchen-
statistische Hefte 3, hg. vom Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut, St. Gallen
1981, 5; 12; 20.

** Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 4), 41.



Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus 257

geistlichen Schutzherrn betrachteten. Den «liberalen» Kulturstaat und seine Ein-
richtungen wie Zivilehe oder sikularisierte Schulen lehnten sie zumindest par-
tiell ab und erstrebten einen «christlichen Staat» nach den Normen der katholi-
schen Soziallehre. Mit Hilfe moderner Mittel wie Parteien, Vereinen und Zeitun-
gen, mit emotionalen Gemeinschaftspraktiken wie Katholikentagen, Wallfahrten
und Heiligenkulten homogenisierten sie den regional dusserst unterschiedlichen
Volkskatholizismus. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein verstand sich der organi-
sierte Katholizismus grundsitzlich als Bewegung gegen Liberalismus, Sozialis-
mus und andere als modern erachtete «Irrlehren».*

Nach dem Zweiten Weltkrieg verloren die offenen oder versteckten Kultur-
kdampfe thre mobilisierende Wirkung und ihre integrative Kraft. Die Katholiken
gaben in Landern wie den Niederlanden und Belgien, der Schweiz und Deutsch-
land Schritt fiir Schritt thren Widerstand gegen die Moderne auf und eigneten
sich national-liberale Diskurse an, wobei sie diese im konfessionellen Sinne um-
deuteten. Die Konfessionskulturen nationalisierten sich und integrierten katholi-
sche Erinnerungsbestandteile in die nationalen Narrative.”' Gleichzeitig akzep-
tierten die Katholiken die liberale Demokratie, die sie allerdings bis um 1960
immer noch zu verchristlichen versuchten.

Es war die durch den Antikommunismus geprigte Periode des Kalten Krie-
ges, die die nationale Integration der Katholiken in Westeuropa vollends festigte.
Nach 1945 identifizierten sich die Katholiken in zunehmendem Masse mit ithrem
Nationalstaat und nicht mehr mit der romischen Kirche. Ein hollandischer oder
schweizerischer Katholik fiihlte sich nun in erster Linie als Niederldnder oder als
Schweizer. Ein letztes Mal formten in Deutschland und in der Schweiz katholi-
sche Verbdnde und Parteien 1963 eine unzweideutige Defensivallianz zugunsten
Roms. als sie den 1958 verstorbenen Papst Pius XII. gegen Rolf Hochhuths Kri-
tik am pipstlichen Schweigen in der Zeit der Judenverfolgungen in Schutz nah-
men und gegen das Theaterstiick «Der Stellvertreter« auf die Strasse gingen."

Die Baby-Boom-Generation der Nachkriegszeit war nicht mehr bereit, den
Mythos vom katholischen Bollwerk in der feindlichen Welt aufrecht zu erhalten.
Beeinflusst von der hedonistischen Kultur der Wohlstandsgesellschaft und ge-
prdagt von den antiautoritaren Freiheitsidealen der 68er Kulturrevolution, lehnte
sich vorab die Jugend gegen die Zwinge der katholischen Dogmen und die rigo-
rosen Moralvorstellungen der Kirche auf. Die Frage der Sexualmoral und der
Geburtenregelung wurde im praktischen Leben zum Zentralthema des Dissenses

*’ Siehe Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2).

' Siehe Franziska Metzger, Religion, Geschichte, Nation. Die katholische Geschichtsschrei-
bung in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert — kommunikationstheoretische Perspekti-

__ ven, Stuttgart 2009.

** Zur Hochhuth-Debatte siche: Nadine Ritzer, Alles nur Theater? Zur Rezeption von Rolf
Hochhuths «Der Stellvertreter> in der Schweiz 1963/1964, Freiburg/Schweiz 2006; Urs Al-
termatt, Die Hochhuth-Debatte in der katholischen Schweiz 1963, in: Silvia Kappeli (Hg.),
Lesarten des jiidisch-christlichen Dialoges. Festschrift zum 70. Geburtstag von Clemens
Thoma, Bern 2002, 19-32. Zur erfolgreichen nationalen Integration der Katholiken in der
Schweiz: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), in dem ich die folgende
Kurzdarstellung ausfiihrlich schildere.



258 Urs Altermatt

mit der Amtskirche.” Es gehort zur persénlichen Tragik von Papst Paul VI., dass
dieser geistig der modernen Gesellschaft nahe stehende Papst aus dem Biirger-
tum mit seiner Enzyklika «Humanae vitae» 1968 die Autoritétskrise in ungeahn-
tem Masse beschleunigte. Die Mehrheit der Katholikinnen und Katholiken hielt
sich im Alltagsleben nicht mehr an die kirchlich vorgeschriebene Sexualmoral
und praktizierte damit so etwas wie zivilen Ungehorsam. Von nun an galt: Roma
locuta, causa non finita. Wie wenige gesellschaftliche Makrotrends erschiitterte die
sexuelle Revolution in der Zeit des «Post-Pill Paradise» (John Updike) die Auto-
ritdt der romischen Kirche.

Im Zuge der voranschreitenden Individualisierung verdnderte sich das Reli-
gionsverstidndnis, das heutzutage meist einem personlich zusammengestellten
Puzzle gleicht. Religion wurde zur Privatsache, deren Orientierung jenseits des
Institutionellen und Gemeinschaftlichen: liegt und hichsters noch die Familie be-
trifft.’* Damit bewahrheitet sich die Formulierung von Grace Davie: «Believing
without belonging»’’. Wihrend der Glaube an einen Gott in den Niederlanden
weitgehend konstant blieb und seit der Mitte der sechziger Jahre (1966) von 78
Prozent lediglich auf 63 Prozent in den neunziger Jahren (1996) sank, bildete
sich eine diffuse Religiositit heraus, die Staf Hellemans in Anlehnung an Davies
Diktum als «religious longing without belonging» umschreibt.*

Institutionalisierte Religion und personliche Religiositit sind nicht mehr
deckungsgleich. Dies lédsst sich auch anhand des markanten Auseinanderklaffens
zwischen dem Vertrauen in die Institution Kirche und dem Glauben an ein Leben
nach dem Tod aufzeigen. Wiahrend in den Niederlanden 1998 61 Prozent der
Kern-Mitglieder in die Kirche als Institution vertrauten, lag dieses Vertrauen an
den Rindern der Glaubensgemeinschaften nur bei 29 Prozent. 87 Prozent der
ersteren und 66 Prozent der letzteren glaubten aber an ein Leben nach dem Tod.
Zudem gab ein knappes Drittel der Nicht-Kirchenmitglieder an, sie wiirden an
ein Leben nach dem Tod glauben.”’

** Siehe etwa: Hanneke Westhoff, Natuurlijk geboortenregelen in de twintigsteeeuw. De ont-
wikkeling van de periodieke onthouding door de Nederlandse arts J. N. J. Smulders in de ja-
ren dertig, Baarn 1986.

** Mit Blick auf die Schweiz: Alfred Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion.
Zweite Schweizer Sonderfallstudie — Herausforderung fiir die Kirchen, Ziirich 2005; Roland
J. Campiche, Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung, Ziirich 2004;
Peter Voll, Religion, Integration und Individualitat. Studien zur Religion in der Schweiz,
Wiirzburg 2006; Martin Baumann/Jérg Stolz (Hg.). Eine Schweiz — viele Religionen. Ri-
siken und Chancen des Zusammenlebens, Bielefeld 2007. Aus den 1990er Jahren siehe den
Sammelband: Alfred Dubach/Roland J. Campiche (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in
der Schweiz: Ergebnisse einer Reprisentativbefragung, Ziirich/Basel 1993.

% Grace Davie, Religion in Britain since 1945. Believing withcut Belonging, Oxferd 1994.

3 Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen (wie Anm. 2), 23-24. Fiir
die Zahlen siehe: Sengers, The Dutch, their Gods and the Study of Religion, in: ders. (Hg.),
The Dutch and their gods. Secularization and transformation of religion in the Netherlands
since 1950, Hilversum 2005, 11-24, 12.

" Jos Becker, Church Membership investigated (1950-2002), in: Sengers (Hg.), The Dutch
and their gods (wie Anm. 36), 59-71, 70. Von den wechselnden Kirchenmitgliedern, d.h. je-
nen, die zwischen protestantischen Denominationen und der Zugehdorigkeit zur katholischen
Kirche fluktuierten, glaubten mit 61 Prozent dhnlich viele an ein Leben nach dem Tod wie



Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus 259

Alfred Dubach und Brigitte Fuchs vom schweizerischen Pastoralsoziologi-
schen Institut in St. Gallen sprechen von einer Subjektivierung der Religion, was
zur Pluralitdt als Merkmal der religisen Landschaft fiihre. Der Religionssoziologe
Roland J. Campiche weist darauf hin, dass zwei Typen von Religion nebeneinan-
der bestehen wiirden: auf der einen Seite die «institutionelle» Religion, verankert
in den Kirchen und der christlichen Tradition, und auf der anderen Seite eine
«universale» Religion, die die moralisch-ethischen Diskurse seit den sechziger
Jahren widerspiegle.”®

Die Kontroverse um Papst Benedikt XVI. und die Priesterbruderschaft St. Pius
X. 2009 ist Ausdruck dieser Widerspriiche.”” Wihrend der Papst die Einheit der
institutionellen Kirche im Auge hatte, orientierte sich die Mehrheit der Katholi-
ken in Westeuropa an den universalen Standards der Menschenrechte. Die Kurie
unterschitzte die Bedeutung des «Zivilisationsbruches» (Dan Diner) der Shoah
in der westlichen Gedichtniskultur.** Marcel Poorthuis und Theo Salemink haben
fiir das Verhiltnis der niederlindischen Katholiken zu den Juden ein monumen-
tales Werk vorgelegt, in dem sie den langen Weg der niederldndischen Katholi-
ken von antisemitischen Haltungen zur Anerkennung der christlichen Schuld
aufgezeigt haben.”

Perioden und Paradigmen

Im zweiten Teil meiner Ausfiihrungen versuche ich in Anlehnung an eine breite
Debatte, Interpretationen des Wandels in den «langen sechziger Jahren» vorzule-
gen. Wie sind die Transformationen im religios-kirchlichen Bereich zu deuten?
Historiker und Soziologen erkliarten den Riickgang des regelméssigen Kirchen-
besuchs und den Bedeutungsverlust der Institution Kirche in Europa héufig als
Sakularisierung und als «Dechristianisierung». Diese Sichtweise wurde nach dem
Zweiten Vatikanum zum dominierenden Masternarrativ.*’ In den 1970er und
1980er Jahren sprach man hiufig vom Niedergang der organisierten Religion.
«Le christianisme va-t-il mourir?» fragte der Franzose Jean Delumeau schon
1977.% Hugh McLeod verwendet das Wort «Krise» im Titel seines Buches von
2007: «The Religions Crisis of the 1960s». Auch der niederldndische Historiker

bei den Kirchenmitgliedern an den Rindern, wihrend — was nahe liegt — deren Vertrauen in

_die Kirche(n) bei nur 7 Prozent lag.

** Dubach/Fuchs, Ein neues Modell von Religion (wie Anm. 34); Campiche, Die zwei Gesich-

_ter der Religion (wie Anm. 34), 38-39; 276.

* Siehe hierzu: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), 298-304.

* Siehe dazu: Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalititen, Kontinuititen,
Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien
1999.

*' Marcel Poorthuis/Theo Salemink, Een donkere spiegel. Nederlandse katholieken over joden.
Tussen antisemitisme en erkenning. 1870-2005, Nijmegen 2006.

** Siche hierzu: James C. Kennedy, Recent Dutch religious history and the limits of seculariza-

_tion, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 79-92.

* Jean Delumeau, Le christianisme va-t-il mourir?, Paris 1977.



260 Urs Altermatt

Jan Roes sprach 1994 von einer Krise: «Was vor flinfzig Jahren noch einem beis-
piellosen Aufbliithen glich, hat sich nun zu einer Krise gewandelt, wie sie die ka-
tholische Kirche in den Niederlanden in ihrer ganzen Geschichte noch nie erlebt
hatte.»**

Als Reaktion gegeniiber diesen Interpretationen kamen seit einigen Jahren
Gegenargumente auf, und zahlreiche Historiker machen geltend, dass die in den
Niederlanden, Belgien und der Schweiz entwickelten Paradigmen der «Subkul-
tury, «famille spirituelle» und «Zuil» in Bezug auf die Zeit nach Mitte 1960 durch
ein neues Paradigma abgelost werden miissten, das weniger vom Ende denn von
den Transformationen des Katholizismus sprechen solle. Unbestritten ist, dass
man mit Blick auf die «longue durée» der Katholizismusgeschichte im 19. und
20. Jahrhundert seit den sechziger Jahren von einem beschleunigten und radika-
len Wandel sprechen kann.*> Wenn man von cinem kritisch reflektierten Moder-
nisierungs-Paradigma ausgeht, kann man die Transformationen als beschleunigte
«Selbstmodernisierung» bezeichnen.*

Man darf die Pluralisierung von Religion nicht mit Sékularisierung allein
gleichsetzen und von einer «postreligiosen» Epoche sprechen. Im Gegenteil, Ver-
weltlichung und religiose Emeuerung verliefen seit 1800 in zyklischen, einander
iiberlagernden Wellenbewegungen.*” Offen bleibt allerdings, was man unter Re-
ligion versteht, zumal sich Religion verdnderte. Wiahrend im letzten Drittel des
20. Jahrhunderts die Bedeutung der intergenerationell vermittelten und von einer
kirchlich-konfessionellen Gemeinschaft vorgegebenen Religiositdt sank, gewan-
nen «neue religiose Bewegungen» spiritueller Art wie New Age, Astrologie und
Esoterik an Boden. Die Menschen der neuen religiosen Bewegungen stellen die
Rationalitéit der modernen Gesellschaft in Frage, was den deutschen Philosophen
Jirgen Habermas dazu veranlasste, etwas {iberspitzt von einer «postsdkularen
Gesellschaft» zu sprechen.*®

Zu den Ambivalenzen der gegenwirtigen religiosen Lage gehort, dass Reli-
gion iiber die kirchlichen Strukturen hinaus in zunehmendem Masse eine mora-
lisch-ethische Dimension erhilt. Religion wird zunehmend in Moral und Ethik
transformiert.” Dieses Phinomen zeigt sich in den Debatten um die Abtreibung

“ Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 4), 42.

* Monteiro/Derks, The Days of Miracle and Wonder (wie Anm. 27).

% Zu dieser These siche: Friedrich Wilhelm Graf, Die nachholende Selbstmodernisierung des
Katholizismus? Kritische Anmerkungen zu Karl Gabriels Vorschlag einer interdisziplinidren
Hermeneutik des II. Vatikanums, in: Hiinermann (Hg.), Das Zweite Vatikanum (wie Anm.
7)., 49—65; Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen (wie Anm. 2).

*" Die Zyklen habe ich beschrieben in: Altermatt, Katholizismus und Modeme (wie Anm. 2), 63-71.

* Siehe Jirgen Habermas, Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels
2001, Frankfurt a.M. 2001; ders./Joseph Ratzinger, Dialektik der Sikularisierung. Uber Ver-
nunft und Religion, Freiburg i.Br. 2005.

* Zur Ethisierung der Politik siehe: Franziska Metzger, Von der Politisierung der Religion zur
Ethisierung der Politik. Zur Transformation des Verhiltnisses von Religion und Politik, in:
Mariano Delgado/David Neuhold (Hg.), Politik aus christlicher Verantwortung. Ein Léander-
vergleich Osterreich-Schweiz, Innsbruck 2008, 245-252: Kennedy, Recent Dutch religious
history (wie Anm. 42); Armin Nassehi, Religion und Moral. Zur Sdkularisierung der Moral



Zeitgenassische Betrachtungen zum Katholizismus 261

ebenso wie in solchen um die Gentechnik. Jenseits der konfessionellen Grenzen
manifestiert sich damit der Katholizismus weiterhin als ethische Wirkungsgrosse.
In seinem langen Pontifikat mahnte Johannes Paul Il. die Menschenrechte und
die soziale Ungerechtigkeit wiederholt an und stiess auf ein starkes liberkonfes-
sionelles Echo, dessen Diskurse entlang politischer und nicht entlang konfessio-
neller Linien verliefen. Das Papsttum wurde zu Beginn des 21. Jahrhunderts ver-
mehrt als moralische denn als konfessionelle Grisse angesehen. Der von 1978 bis
2005 regierende polnische Papst Karol Wojtyta hatte den Status eines globalen
Moralisten inne, der jenseits von Konfessionen ethische Standpunkte immer
wieder neu in Erinnerung rief.

Ob man den gegenwirtigen Wandel der «langen sechziger Jahre» — wie Hugh
McLeod — mit der Reformation vergleichen kann, bleibt offen.”’ Noch kam es
nicht zu einer institutionellen Kirchenspaltung wie im 16. Jahrhundert. Es ist nicht
ausgeschlossen, dass die Erinnerung an die Reformation den deutschen Papst Be-
nedikt XVI. dazu bewegte, 2009 die Exkommunikation gegen die vier reaktiona-
ren Bischofe der Priesterbruderschaft St. Pius X. aufzuheben, um damit ein
dauerhaftes Schisma zu verhindern.

Drei Phasen nach 1945

Als Instrument fiir die differenzierende Analyse erweist sich die Periodisierung
oft als hilfreicher Versuch. Fiir die niederldndische Religionsgeschichte entwick-
elte James C. Kennedy eine fir die komparative Betrachtung iiberaus anregende
Chronologie. Nach der ersten Phase von 1945 bis 1965, welche er als eigentli-
chen Hohepunkt der religiosen Organisierung im Sinne der «Versdulung» der
niederldandischen Gesellschaft bezeichnet, spricht Kennedy von der zweiten Perio-
de von 1965-1985 als einer Phase, in der Religion durch die Ethik des Engage-
ments ersetzt worden sei. Die Zeit nach 1985 kennzeichnet er als Phase der (Re-)
Spiritualisierung.”’

In den Niederlanden wie in Belgien brachte der Zweite Weltkrieg und die vor-
ausgegangene nationalsozialistische Besatzung fuir den Katholizismus einen Bruch,
vermochte aber dessen organisatorische Gestalt nicht endgiiltig zu zerstoren. Der
Verbands- und Parteikatholizismus konnte nach 1945 an die Vorkriegszeit an-
kntipfen. Erst mit dem Zweiten Vatikanum dnderte sich dies in zunéchst fast un-
merklichen Schritten. Allerdings war der Organisationskatholizismus bereits in
der Zwischen- und in der unmittelbaren Nachkriegszeit von der mehr spirituell
geprigten «Katholischen Aktion» kritisiert worden.

und der Moralisierung der Religion in der modernen Gesellschaft, in: Gert Pickel/Michael
Kriiggeler (Hg.), Religion und Moral. Entkoppelt oder Verkniipft?, Opladen 2001, 21-38.

* McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2), 1.

> Kennedy, Recent Dutch religious history (wie Anm. 42).



262 Urs Altermatt

Nach der Mitte der sechziger Jahre begann der «politische Katholizismus» zu
schwicheln. Unter der Fithrung von Bischéfen und Theologen machte die konzi-
lidre Kirche eine geistige Erneuerung durch, die in breiten Teilen des Kirchen-
volkes grosse Hoffnungen weckte. Abkehr von der als ritualistisch empfundenen
Liturgie der Gottesdienste, Hinwendung zur Volkssprache anstelle von Latein,
Emanzipation der Laien im kritischen Dialog mit der Amtshierarchie, Aufwei-
chung der rigorosen Moralvorstellungen, insbesondere in Fragen der Ehe und Se-
xualitdt lauteten die typischen Postulate, die den Zeitgeist der Selbstverwirkli-
chung und Authentizitdt von «1968» im religids-kirchlichen Bereich konkreti-
sierten.”” Indem die Katholiken — wie Michae] N. Ebertz, Wilhelm Damberg und
andere bemerken — mehr die Horizontalitit denn die Vertikalitdt des Katholisch-
seins betonten, waren sie bestrebt, ein authentischeres Christentum zu leben.>

Paraliel dazu wertete das Konzil mit «Gaudium et spes» (1965) und anderen
Dokumenten die so genannte Welt auf und sah im irdischen Engagement fiir mehr
Humanitét eine genuin christliche Aufgabe. Die Kirche nahm von den neoscho-
lastischen Konzepten des «christlichen Staates» Abschied und bekannte sich zum
pluralistischen Engagement der Christen in der Gesellschaft. Die Reformkatholi-
ken betitigten sich fortan nicht nur in den katholischen Parteien und Verbanden,
sondern auch in neuen sozialen Bewegungen fiir die Dritte Welt und fiir Frieden,
fiir die Menschen am Rande der Gesellschaft und fiir 6kologischen Anliegen etc.
im offentlichen Raum. Mit Franziska Metzger lisst sich von einer Ethisierung
von Religion und Politik sprechen, die die innerkatholischen Diskurse und Ak-
tionsstrategien beeinflusste.”® Wihrend sich auf der linken Seite die «radikalen
Christen» (Hugh McLeod) in die Biirgerrechts-, Friedens-, Frauen-, Antiatom-
kraft- und Drittweltbewegung stiirzten, betonten auf der rechten Seite die «katho-
likalen Christen» dhnlich wie ihre evangelikalen Glaubensbriider im Protestantis-
mus die traditionellen moralischen Standpunkte in Fragen von Abtreibung und
Homosexualitdt, von Ehe und Familie. In den Niederlanden stilisierten sich die
progressiven Christen gerne zu Rebellen und Reformatoren.’

Als der soziale Aktivismus der radikalen Christen Ende der achtziger und
neunziger Jahre deutlich abflachte, verdnderte sich das Verhiltnis von Indivi-
duum, Religion und Gesellschaft ein weiteres Mal. Der Zusammenbruch des
Kommunismus in Osteuropa und das Aufkommen des Casino-Kapitalismus in
der globalisierten Welt schufen Orientierungskrisen. Um die gleiche Zeit machte
sich bei den christlichen Aktivisten Emiichterung tiber die begrenzten Erfolge in
ihren postmaterialistischen Politiken breit. Auf dem religiosen Feld losten sich
die europdischen Konfessionalismen weitgehend auf. Nicht mehr Katholiken,

>* Siche Kennedy, Recent Dutch religious history (wie Anm. 42), 87; McLeod, The Religious
Cnsis of the 1960s (wie Anm. 2).

Ebertz, Erosion der Gnadenanstalt? (wie Anm. 9). Damberg, Abschied vom Milieu? (wie
Anm. 2).

** Metzger. Von der Politisierung der Religion zur Ethisierung der Politik (wie Anm. 49).

** Siche zu diesem Aspekt: Kennedy, Recent Dutch religious history (wie Anm. 42), 88.

53



Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus 263

Protestanten oder Sozialisten standen sich wie in den fritheren Zeiten gegeniiber,
sondern Progressive und Reaktionire, Liberale und Konservative quer durch alle
Konfessionen.

Die Uniibersichtlichkeit der Welt und die Individualisierung der Gesellschaft
forderten den Riickzug ins Private und die Spiritualisierung der Religion.”® Reli-
gion transformierte sich in vielen Fillen in privatistische und apolitische Spiri-
tualitdt. Dazu gehort auch die Psychologisierung der Religion, deren Wurzeln
James C. Kennedy in den protestantisch dominierten Landern wie der Schweiz
und den Niederlanden sieht. Allerdings gibt es nach wie vor Verbindungen zum
sozial-moralischen Aktivismus, etwa wenn es um die Bewahrung von Natur und
Umwelt geht.

Meine Betrachtungen zum Katholizismus seit den «langen sechziger Jahren»
fasse ich wie folgt zusammen:

Erstens: Der Jahrhunderte alte Konfessionalismus des Christentums [0ste sich
in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts in eine Art synkretistische Religiositit
a la carte auf.

Zweitens: Die christliche Religion transformierte sich einerseits in ethisch-
moralisch argumentierende Bewegungen der sozialen Diakonie und andererseits
in spirituell ausgerichtete neue religiose Bewegungen.

Drittens: Der Katholizismus der belagerten Festung, der «acies ordinata ca-
tholica» als «Subkultur», «Sdule» oder «Milieu» implodierte und verfliichtigte
sich. Da im neuen Katholizismus nicht mehr die Pastoral der Angst und die Dis-
ziplin des Lagers vorherrschten, brach der friithere Einheitsblock zusammen. Die
miindig gewordenen Christen forderten auch in der Kirche ihre Menschen- und
Biirgerrechte ein.

Es wire bedauerlich, wenn die Christen fiir die Festigung ihrer verlorenen
konfessionellen Identitdt wiederum Gegner brauchen wiirden. Diesmal nicht Pro-
testanten, Katholiken oder Juden, nicht Liberale, Sozialisten oder Freimaurer,
sondern Muslime, Hindi oder Buddhisten. Nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil, das ein Meilenstein in der Geschichte des Katholizismus bildet, ist nicht
mehr Trennung von, sondern das Gesprach mit der global und pluralistisch ge-
wordenen Welt erforderlich. Die unterschiedlichen Denk- und Lebenswelten in
einem toleranten Dialog zusammenzufiihren, ist die Aufgabe einer im griechi-
schen Wortsinn allumfassenden, eben «katholischen» Kirche.

*® Siehe hierzu die religionssoziologische Literatur in Anm. 34.



264 Urs Altermatt

Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum, Restauration und Pluralisierung —
Zeitgendssische Betrachtungen zum Katholizismus

Fiir die Katholizismusforschung stellt die Darstellung der religiosen Umbriiche der 1960er und
1970er Jahre eines der schwierigsten und zugleich spannendsten Unternehmen dar. In einem
ersten Teil kommt Urs Altermatt auf das Zweite Vatikanum und die Epochenwende der «lan-
gen sechziger Jahre» zu sprechen. Das Ziel des zweiten Teils ist es, in Anlehnung an eine breite
Debatte, Interpretationen des Wandels vorzulegen. Ist der Wandel im religids-kirchlichen Be-
reich als Krise oder Niedergang des Katholizismus zu deuten oder muss von Transformationen
des Katholizismus gesprochen werden? Die vorliegende Analyse kommt zum Schluss, dass der
Jahrhunderte alte Konfessionalismus des Christentums sich in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts in eine Art synkretistische Religiositit aufloste und sich der Katholizismus zu einem
grossen Teil einerseits in ethisch-moralisch argumentierende Bewegungen der sozialen Dia-
konie und andererseits in spirituell ausgerichtete neue religidse Bewegungen transformierte.
Der Katholizismus als «Subkultur», «Sédule» oder «Milieu» implodierte.

Décalages temporels entre christianisme radical, restauration et pluralisation —
Considérations contemporains sur le catholicisme

L’étude des bouleversements religieux des années 1960 et 1970 représente pour la recherche
sur le catholicisme I'une des taches les plus difficiles et passionnantes a la fois. Dans un pre-
mier temps, Urs Altermatt aborde le Vatican Il et le tournant d’époque des «longues années
soixante». Dans la deuxieéme partie, 1l propose des interprétations de cette transformation en
s’appuyant sur un large débat. Les changements vécus au sein de la religion et de 1’Eglise furent-
ils une crise, voire le déclin du catholicisme, ou s’agit-il de transformations du catholicisme?
Cette analyse démontre que le confessionnalisme du christianisme, remontant a plusieurs
siécles, s’est dissous dans la deuxiéme moitié du 20™™ siécle en une sorte de religiosité syncré-
tique. Le catholicisme muta d’une part en mouvements ethico-moralisateurs de la diaconie so-
ciale, et d’autre part en de nouveaux mouvements religieux d’ordre spirituel. Le catholicisme
en tant que «subculture», «pilier» ou «milieu» implosa.

Asynchronism between radical Christianity, restoration and pluralisation —
Contemporary views of Catholicism

One of the most difficult and fascinating tasks for research on Catholicism is representing the
religious upheaval of the nineteen-sixties and -seventies. At the beginning of his article Urs
Altermatt focuses on Vatican Il and the <ong 1960s> that marked a transition between different
epochs. In the second part, reflecting a wide debate, he proposes interpretations of this change.
Are the changes in church and religion to be interpreted as a crisis or fall or would it be prefe-
rable to speak of a transformation of Catholicism? This analysis concludes that in the second
half of the twentieth century the centuries-old confessionalism of Christendom dissolved into a
form of syncretistic religiousness. Catholicism was indeed transformed to a large extent, on one
side into pastoral welfare movements motivated by ethical and moral concerns and on the other
into new religious movements, essentially spiritual in orientation. Catholicism as a subculture,
a pillar of society, or a milieu imploded.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Religion — religion — religion, Katholizismus — catholicisme — Catholicism, Sékularisierung —
sécularisation — secularisation, Erosion des katholischen Milieus — érosion du milieu catholique
— erosion of the catholic milieu, Transformation des Katholizismus — transformation du
catholicisme — transformation of Catholicism, Religiose Krise der langen sechziger Jahre —
crise religieuse des longues années soixante — religious crisis of the long 1960s, Zweites
Vatikanisches Konzil — le II'™ concile du Vatican — 2" Vatican Council, Religionssoziologie —
sociologie de la religion — sociology of religion, Kulturelle Revolution der sechziger und sieb-
ziger Jahre — révolution culturelle des années 1960 et 1970 — cultural revolution of the 1960s
and 1970s.

Urs Altermatt, Prof. fur Zeitgeschichte an der Universitit Freiburg/Schweiz, Chefredaktor der
«Schweizerischen Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte».



	Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum, Restauration und Pluralisierung - zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus

