
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum, Restauration und
Pluralisierung - zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus

Autor: Altermatt, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum,
Restauration und Pluralisierung -
Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus

Urs Altermatt

Für die Katholizismusforschung stellt die Darstellung der religiösen Umbrüche
der 1960er und 1970er Jahre eines der schwierigsten und zugleich spannendsten
Unternehmen dar.' Worin zeigte sich die Epochenwende? Was waren deren

Gründe? Und schliesslich wohin treibt der westeuropäische Katholizismus?"

1

Bei diesem Text handelt es sich um eine gekürzte Fassung der «Jan Roes lezing» mit dem
Titel «Zwischen radikalem Christentum, Restauration und Pluralisierung». die ich unter dem
Patronat des Katholiek Documentane Centrum KDC am 18. Juni 2009 an der Radboud Uni-
versiteit Nijmegen hielt. Der Vortrag erscheint in einer niederländischen Übersetzung. Der
Titel ist hier leicht abgeändert. Für wertvolle Anregungen danke ich Franziska Metzger.
Thomas Metzger unterstützte mich bei der Schlussredaktion.

" Über die religiösen Wandlungen in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts besteht eine
immer breiter werdende Literatur. Unbestritten ist, dass der internationale Katholizismus seit
den 1960er Jahren tiefgreifende Transformationen durchmacht, doch die Einschätzungen
gehen teilweise weit auseinander und bleiben kontrovers. Ich verweise hier lediglich auf eine
Auswahl an Literatur, wobei ich insbesondere auf die anregenden Ausfuhrungen des
wegweisenden Buches von Hugh McLeod, The Religious Crisis of the 1960s, New York 2007,
hinweise. Siehe weiter: Callum G. Brown, The Death of Christian Britain. Understanding
secularisation 1800-2000. London 2001; Mark Edward Ruff, The Wayward Flock. Catholic
Youth in Postwar West Germany, 1945-1965, Chapel Hill 2005: Wilhelm Damberg,
Abschied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Münster und in den Niederlanden 1945-1980,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1997; Steve Bruce (Hg.), Religion and Modernization.
Sociologists and Historians Debate the Secularization Thesis, Oxford 2001; Staf Hellemans.
Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der zweiten Moderne aus der Sicht
des religiösen Modernisierungsparadigmas, in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und

Kulturgeschichte. 99 (2005). 11-35; ders., How Modem is Religion in Modernity?, in: Judith
FrishmanAVillemien Otten/Gerard Rouwhorst (Hg.), Religious Identity and the Problem of
Historical Foundation. The Foundational Character of Authoritative Sources in the History of
Christianity and Judaism, Leiden/Boston 2004, 76-94; Daniele Hervieu-Léger, Catholicisme,

la fin d'un monde. Paris "2003; Hartmut Lehmann. Säkularisierung. Der europäische
Sonderweg in Sachen Religion, Göttingen 2004; Eileen Barker/James A. Beckford/Karel
Dobbelaere (Hg.), Secularization, rationalism and sectarianism, Oxford 1993. Siehe unter
meinen zahlreichen Publikationen zum Thema: Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne.
Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert.
Zürich 1989, "1991; ders., Zum ambivalenten Verhältnis von Katholizismus und Moderne:
Epochen, Diskurse. Transformationen, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte,

SZRKG, 103 (2009), 249-264



250 Urs Altermatt

Für den wissenschaftlichen Diskurs ist es hilfreich, die religions- und

kirchengeschichtlichen Entwicklungen in die allgemeine europäische Geschichte einzufügen.

In Anlehnung an Arthur Marwick (1998) kann man von den «langen sechziger

Jahren» sprechen und diese von 1958 bis 1974 eingrenzen.3 Diese Chronologie

ermöglicht es, die «Sixties» nahtlos an die so genannte «Pianische Epoche»

(Karl Rahner) von 1846 bis 1958 anzufügen.
Unter Pius IX. erfolgte 1870 die Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit, 1950

verkündete Pius XII. das Dogma von der leiblichen Himmelfahrt Mariens. In der
Rückschau waren diese päpstlichen Erlasse markante Meilensteine in einer
hundertjährigen Epoche der Kirchengeschichte.

Jan Roes teilte die Epoche für die Niederlande in drei Phasen ein und sprach

bezüglich 1840-1880 von der Phase des Ultramontanismus, bezüglich 1870—

1910 von jener des Klerikalismus und der Pastoralisierung und bezüglich 1900

1940 von der Phase der Herdenbildung.4 Im Grossen und Ganzen entspricht dies

der Periodisierung, die ich in meinem Buch «Katholizismus und Moderne»

(1989) für die Schweiz vorgenommen habe: 1830-1880 Kulturkampf, 1880-1920
Aufbau der katholischen Parallelgesellschaft, 1920-1940/50 Höhepunkt der
Subgesellschaft, seit 1950 Erosion des Milieus.5

Ohne dass es Papst Pius XII. wirklich bewusst war, bildete sein Pontifikat den

Abschluss der «Pianischen Epoche». Häufiger als je ein Papst zuvor äusserte er
sich in zahlreichen Ansprachen und Rundschreiben zu den Fragen der Zeit und
verlieh dem Papsttum während seines langen Pontifikates (1939-1958), zumindest

im katholischen Raum, eine Stimme mit hohem moralischem Ansehen.
Während des Kalten Krieges bekannte er sich zum «christlichen Abendland» und
nahm eindeutig für den «Westen» und die «freie Welt» in deren Kampf gegen
den Kommunismus Stellung. In Bezug auf die autoritär-faschistischen Regimes
in Spanien und Portugal zeigte er sich bedeutend weniger ablehnend, solange
diese die katholische Kirche in deren internen Angelegenheiten in Ruhe liessen

und keine antikirchliche Propaganda betrieben.6

97 (2003), 165-182; ders., Vom geschlossenen katholischen Milieu zur Pluralisierung des

Katholizismus, in: Moeizame Moderniteit. Katholieke cultuur in transitie. Opstellen voor Jan

Roes (1939-2003), Trajecta, Nijmegen, 13 (2004), 44-62; ders, Ambivalences of Catholic
Modernisation, in: Frishman/Otten/Rouwhorst (Hg.), Religious Identity and the Problem of
Historical Foundation (wie Anm. 2), 49-75.
Arthur Marwick, The Sixties. Cultural Revolution in Britain, France, Italy, and the United
States, c. 1958-c. 1974, Oxford 1998.
Jan Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne in den Niederlanden
im 19. und 20. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 89 (1995), 7-44.
Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2).
Zu Pius XII. - insbesondere mit einem Fokus aufsein Handeln zur Zeit der faschistischen
Diktaturen - besteht eine breite Literatur. Saul Friedländer gehörte 1965 zu den ersten
Historikern, die das päpstliche Schweigen gegenüber der Judenvernichtung in einem Buch
thematisierten. Saul Friedländer, Pius XII. und das Dritte Reich. Eine Dokumentation, Reinbek 1965.
Aus der Feder eines Schweizer Historikers: Philippe Chenaux, Pie XII. Diplomate et pasteur,
Paris 2003. Siehe neuerdings: Hubert Wolf. Papst und Teufel. Die Archive des Vatikan und
das Dritte Reich, München 2008.



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 251

Als das Konklave am 28. Oktober 1958 den 76jährigen Kardinal und Patriarchen

von Venedig, Angelo Roncalli, zum Papst wählte, verblüffte dies die
Weltöffentlichkeit, so dass zunächst von einem Übergangspapst die Rede war. 1959

überraschte Papst Johannes XXIII. die Welt mit der Ankündigung eines

allgemeinen Konzils, das er nach breiten Vorbereitungen am 11. Oktober 1962 einige
Monate vor seinem Tod eröffnete und das unter seinem Nachfolger Papst Paul VI.
1965 abgeschlossen wurde.7 Mit seinen Enzykliken «Mater et magistra» (1961)
und «Pacem in terris» (1963) bekannte sich Roncalli zu einem offenen Weltbild, das

die festgefahrenen Denkformeln der neothomistischen Scholastik sprengte. Sein

Pontifikat korrigierte auch den Kurs des Heiligen Stuhls gegenüber den Staaten des

kommunistischen Ostblocks und rückte vom starren Antikommunismus ab.8

Deis Zweite Vatikanum und die Epochenwende der «langen sechziger Jahre»

Das Zweite Vatikanische Konzil von 1962-1965 stellte einen epochalen Meilenstein

in der Geschichte des Christentums dar. Über die engere Kirchengeschichte
hinaus bedeutete es eine tiefe Zäsur, was in der so genannten «profanen»
Geschichtsschreibung zu wenig gewürdigt wird. In den 1960er Jahren kamen
verschiedene Strömungen zusammen, die singulare Transformationen in der Gesellschaft

und damit auch im Katholizismus zur Folge hatten. In konfessionell
fragmentierten europäischen Ländern wie den Niederlanden, der Schweiz, Belgien
und Deutschland, in denen die Kirche und die kirchentreuen Katholiken im 19.

Jahrhundert katholische «Sub-» und «Sondergesellschaften», «Säulen»,
«Milieus» und «Lager» hervorgebracht hatten, verloren nicht nur der Sonntag und die

christliche Erziehung ihre frühere Bedeutung für die Lebenswelt der Gläubigen,
vielmehr lösten sich auch jene Denkweisen und institutionellen Strukturen auf,
die bisher die romtreuen Katholiken in einem Block, in einer defensiven und

gegen die Moderne gerichteten «Acies ordinata» zusammengeschlossen hatten.

Diese organisations-strukturellen Phänomene finden in manchen religionssoziologischen

Studien zu wenig Beachtung.

7
Siehe aus der breiten Konzils-Literatur z.B.: Giuseppe Alberigo, Das II. Vatikanum und der
kulturelle Wandel in Europa, in: Peter Hünennann (Hg), Das Zweite Vatikanum - christlicher

Glaube im Horizont globaler Modernisierung. Einleitungsfragen, Paderborn et al.

1998, 139-157. Zum Zweiten Vatikanum im Allgemeinen siehe auch: Hubert Jedin, Das

Zweite Vatikanische Konzil, in: Handbuch der Kirchengeschichte. Die Weltkirche im 20.

Jahrhundert, Bd. VII, hg. von Hubert Jedin und Konrad Repgen, Freiburg i.Br./Basel 1985

(Sonderausgabe), 97-151.
8 Als Einführung in die Kirchengeschichte immer noch: Handbuch der Kirchengeschichte. Die

Kirche in der Gegenwart, Bd. VI, hg. von Hubert Jedin, Freiburg i.Br./Basel/Wien 1971.
Zudem: Hugh McLeod (Hg.), The Cambridge History of Christianity, vol. 9: World Christianities

C.1914-C.2000, Cambridge 2006.
In exemplarischen Studien haben Wilhelm Damberg für das Bistum Münster und Mark
Edward Ruff für die katholischen Jugendverbände Westdeutschlands den Zusammenbruch des

katholischen Milieus beschrieben und kommen zu Ergebnissen, deren Ähnlichkeiten mit der
schweizerischen Entwicklung frappant sind. Damberg, Abschied vom Milieu? (wie Anm. 2);
Ruff, The Wayward Flock (wie Anm. 2). Siehe auch: Peter van Dam, Sind die Säulen noch

tragfähig? (Versäulung) in der niederländischen Historiographie, in: Schweizerische Zeit-



252 Urs Altermatt

Es ist unmöglich, die religiösen Transformationsprozesse auf eine einzige
begriffliche Formel zu reduzieren.10 Gewiss ist, dass das Jahr 1968 eine symbolische,

oft mythologisierte Chiffre für einen Kulturwandel darstellt, der alle
gesellschaftlichen Bereiche, auch die Religion und die Kirchen, erfasst hat. Die
Transformationen im religiös-moralischen Bereich bilden sogar - und dies wird von
den Allgemeinhistorikern in ihren Studien zu den Sixties zu wenig thematisiert -
einen zentralen Bestandteil des sozialen Wandels der «langen sechziger Jahre».

Neben der amerikanischen Bürgerrechtsbewegung, neben dem Vietnam-Krieg
und dem das Ende des Kommunismus ankündenden «Prager Frühling» von 1968

beeinflusste das Zweite Vatikanische Konzil Kultur und Mentalität von Millionen

von Menschen auf dem ganzen Erdball." Papst Johannes XXIII. kann ohne
weiteres in eine Reihe mit John F. Kennedy, Martin Luther King und Vaclav Havel

gestellt werden. Was immer der spezifische Betrachtungspunkt ist, im Vier-
teljahrhundert von 1950 bis 1975 ereigneten sich in der Mentalitäts- und
Kulturgeschichte der Europäer und Nordamerikaner tief greifende Transformationen,
die direkt und indirekt mit Religion und Kirche verbunden waren.12

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen:
christliche Renaissance und kirchliche Krise

In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg machte das Christentum in Westeuropa

und in Nordamerika als ideologische Reaktion auf die geistigen Verwüstungen

des Nationalsozialismus und des Faschismus und als Gegenströmung gegen
den atheistischen Kommunismus eine eigentliche Renaissance durch. Zu erin-

schrift für Religions- und Kulturgeschichte, 102 (2008), 415-443. Allgemein zu diesen
Erosionstendenzen im Katholizismus: Mark Ruff, The Postmodem Challenge to the
Secularization thesis: a Critical Assessment, in: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und

Kulturgeschichte, 99 (2005), 385^101; Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und
Postmoderne, Freiburg i.Br./Basel 41994; Michael N. Ebertz, Erosion der Gnadenanstalt?
Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche, Frankfurt a.M. 1998; Damberg, Abschied vom
Milieu? (wie Anm. 2); Hervieu-Léger. Catholicisme (wie Anm. 2); Altermatt, Katholizismus
und Moderne, 343-390. Siehe auch das Schlusskapitel meines neuen Buches: Urs Altermatt,
Konfession, Nation und Rom. Metamorphosen im schweizerischen und europäischen
Katholizismus des 19. und 20. Jahrhunderts, Frauenfeld/Stuttgart/ Wien 2009, 261-313.
Darauf verweisen: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Große Kracht, Einleitung: Religion und
Gesellschaft im Europa des 20. Jahrhunderts, in: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Große
Kracht (Hg.), Religion und Gesellschaft. Europa im 20. Jahrhundert, Köln/WeimarAVien 2007,
1^11. bes. 20-23.
McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2).
Siehe u.a.: Ruff, The Wayward Flock (wie Anm. 2); Gabriel, Christentum zwischen Tradition

und Moderne (wie Anm. 9); Christian Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-
1973. Eine Studie zur Kultur- und Sozialgeschichte der Bundesrepublik Deutschland. Pader-
bom/München/Wien/Zürich 2006; Benjamin Ziemann, Katholische Kirche und
Sozialwissenschaften 1945-1975, Göttingen 2007; Hellemans, How Modern is Religion in Modernity?

(wie Anm. 2); Hellemans. Die Transformation der Religion und der Grosskirchen (wie
Anm. 2); McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2). Siehe auch die Schlusskapitel

in: Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2), 343-390 und Altermatt.
Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), 261-313.



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 253

nem ist in diesem Zusammenhang an den Aufstieg und die Blütezeit der
christlich-demokratischen Parteien in zahlreichen westeuropäischen Ländern. Die ersten

Anstösse auf dem Weg zur westeuropäischen Integration gingen von katholischen

Politikern der älteren Generation wie Konrad Adenauer, Aleide De Gasperi
und Robert Schumann aus, die noch im 19. Jahrhundert geboren waren. Die
westdeutsche CDU/CSU erreichte bei den Wahlen von 1957 die absolute Mehrheit.

Auch in andern westeuropäischen Ländern führten christdemokratische
Parteien die Regierungen an, was parteipolitische Gegner dazu veranlasste, von einem

«Europe vaticane» zu sprechen." Die beiden Jahrzehnte nach dem Weltkrieg
waren in Westeuropa ein «christdemokratisches Zeitalter», in dem die katholischen

Wähler trotz der bereits bröckelnden Loyalität zu ihrer Kirche ihre
konfessionelle Identität mit dem Wahlzettel in der Hand demonstrierten. 1954 konnten
es sich die niederländischen Bischöfe noch erlauben, ihre Gläubigen in einem
Hirtenbrief vor der sozialistischen Partei zu warnen. Die Haltung der holländischen
Bischöfe war im übrigen konsequent, denn die gesellschaftspolitische Schlagkraft
des katholischen «Lagers» hing eindeutig von der Stärke der christlichen Partei ab,
eine noch von Papst Pius XII. gestützte Strategie, die nonkonformistische Theologen

wie Hans Urs von Balthasar und Edward Schillebeeckx kritisierte.
Doch die Blütezeit der Christdemokratie täuschte. Unter der scheinbar intakten

Oberfläche des Verbands- und Parteikatholizismus waren in Westdeutschland,

der Schweiz, den Niederlanden, Belgien und Österreich tiefgreifende
Transformationen im Gang. Der britische Historiker Hugh McLeod spricht in seiner
wegweisenden Analyse der religiösen Situation in Europa vom «decline of
Christendom», den er in dessen überkommenen Form wie folgt beschreibt: «Christendom

may be described as a society where there are close ties between leaders of
the church and secular elites; where the laws purport to be based on Christian
principles; where - apart from certain clearly defined outsider communities,

everyone is assumed to be Christian; and where Christianity provides a common
language, shared alike by the devout and by the religiously lukewarm.»14

Während das Klima in Westeuropa in den fünfziger Jahren gleichzeitig durch
den materiellen Segen des Wirtschaftswunders und durch die apokalyptischen
Existenzängste vor einem Atomkrieg geprägt war, vollzog sich in den Sechzigern

ein grundlegender Wandel. Vom steigenden Wohlstand mit Waschmaschine
und Kühlschrank und von der neuen geistigen und geografischen Mobilität mit
Auto und Femsehen in ihrer Mentalität und in ihren Gesellschaftsstrukturen
fundamental verändert, stellten die Westeuropäer alte Traditionen der Vorkriegszeit
offen in Frage. In Universität und Armee, in Familie und Wirtschaft entstanden

Siehe Philippe Chenaux, Une Europa vaticane? Entre le Plan Marshall et les Traités de Rome,
Bruxelles 1990. Zu den christlichdemokratischen Parteien siehe: Hans-Joachim Veen,
Christlich-demokratische und konservative Parteien in Westeuropa, 5 Bde., Paderborn et al. 1983-
2000.

1

McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2), 18.



254 Urs Altermatt

Reformbewegungen, die das Bisherige in Zweifel zogen. Unter dem Eindruck der
68er Kulturrevolution nahmen viele Katholiken an den autoritären Hierarchien
ihrer Kirche Anstoss und begannen Rom offen zu kritisieren.15

Die disziplinarischen Interventionen des Vatikans gegen Theologen wie Hans

Küng, Edward Schillebeeckx oder Leonardo Boff führten zu harten innerkatholischen

Debatten. Ein Beispiel aus der Schweiz: Als die römische Kurie 1988 bei
der Bischofsemennung in Chur schweizerische Regeln und Traditionen verletzte,
brachen «antirömische Affekte»16 auch in jenen Kreisen der Schweizer Katholiken

offen aus, die bisher gegenüber Rom neutral oder wohlwollend gewesen
waren. In ganz Westeuropa wandelten sich solche antiautoritäre Emotionen zu einer
eigentlichen Verweigerungswelle gegen Rom.

Die offizielle Kirche reagierte defensiv. Am 25. Juli 1968 veröffentlichte Papst
Paul VI. die berühmt gewordene Pillen-Enzyklika «Humanae vitae», in der er die
kirchliche Lehre zu Ehe und Geburtenregelung bekräftigte und damit eine noch
immer andauernde Autoritätskrise unter Durchschnittskatholiken auslöste oder
diese verstärkte.17 Bereits ein Jahr zuvor hatte er in der Enzyklika «Sacerdotalis
caelibatus» den Zölibat des Priestertums bestätigt. Die Krise brach offen aus.

In praktisch allen westeuropäischen Ländern ging der sonntägliche Kirchgang
der Gläubigen zurück, zuerst bei den Protestanten, dann bei den Katholiken. In
den ländlichen Regionen der katholischen Deutschschweiz besuchten um 1960

noch über 90 Prozent der Gläubigen die Sonntagsmesse, womit die Kirchenpraxis
in hohem Masse den kirchlichen Vorschriften entsprach. Selbst Städte wie

Luzem und Freiburg wiesen Ende der fünfziger Jahre Anteile von deutlich über
60 Prozent aus. In der konfessionell gemischten Stadt St. Gallen gingen über 50
und im protestantisch geprägten Zürich über 40 Prozent regelmässig zur
Sonntagsmesse. Die pastoralstatistischen Daten deuten in der Schweiz auf eine Spätblüte

in der kirchlichen Sonntagspraxis hin.18 Diese Einschätzung teilt der
Pastoraltheologe Paul M. Zulehner für Österreich.19 Nur ein Jahrzehnt später, in den

Siehe dazu auch mein Buch «Konfession, Nation und Rom» (wie Anm. 9), dem ich hier in
stark verkürzter Form folge.
Zum «antirömischen Affekt» siehe: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9),
227-257. 1974 veröffentlichte Hans Urs von Balthasar ein Taschenbuch unter dem Titel
«Der antirömische Affekt»: Hans Urs von Balthasar, Der antirömische Affekt. Freiburg/Basel/Wien

1974.
Zahlen für die Schweiz bietet: Martin Tschirren, Ehe- und Sexualmoral im Schweizer
Katholizismus 1950-1975. Diskussion zwischen kirchlicher Autorität und Eigenverantwortung,
Freiburg/Schweiz 1998, 170-181, 191-194. Resultat der Diskrepanzen im Bereich der
Sexualmoral war nicht zuletzt die Auseinandersetzungen um einen Vortrag des Freiburger
Dominikaners Stephan Pfürtner im Jahre 1972. Siehe hierzu: Ludwig Kaufmann, Ein ungelöster
Kirchenkonflikt: Der Fall Pfürtner. Dokumente und zeitgeschichtliche Analysen, Freiburg'
Schweiz 1987.

18 Siehe hierzu die Zahlen in: Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2), 283-287
(aufgrund von pastoralsoziologischen Untersuchungen aus den Jahren 1957 und 1961 ); ders.,
Von der kirchlichen zur pluralen Sonntagskultur, in: ders. (Hg.), Katholische Denk- und
Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20.
Jahrhundert, Freiburg/Schweiz 2003, 39-54.
Paul Michael Zulehner/Regina Polak, Religion - Kirche - Spiritualität in Österreich nach
1945. Befund, Kritik, Perspektive, Innsbruck 2006.



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 255

späten sechziger Jahren, brach der regelmässige Kirchgang deutlich ein. In den

siebziger Jahren besuchten in der Schweiz noch 15 Prozent der Katholiken in
städtischen Regionen regelmässig die Sonntagsmesse.20

Noch dramatischer ging die Beichtpraxis zurück. Dagegen konnten sich vorerst

die so genannten «Rites de passage» wie die kirchliche Hochzeit und die Taufe
halten, sie verzeichneten erst in den achtziger und neunziger Jahren signifikante
Rückgänge."1

Von nachhaltiger Wirkung war femer, dass die christliche Sozialisierung der

Jugend in Familie und Schule erodierte. Das Grundwissen über das Christentum
und die Unterschiede zwischen Protestantismus und Katholizismus kam rapide
abhanden, der christliche Moralkodex betreffend Sexualität und Ehe löste sich

weitgehend auf. Nach 1970 wurde der Grossteil der jungen Katholikinnen und

Katholiken nicht mehr in die Kirche hinein geboren. Damit verdorrte der
Katholizismus im sozialen Sinne langsam. Der rasche gesellschaftliche Wandel hatte zur
Folge, dass das «kommunikative Gedächtnis» (Jan Assmann ") zwischen den

Generationen zusammenbrach und ein Graben zwischen Grosseltern, Eltern und

Kindern aufgerissen wurde. Die Kirchen verloren in Europa zunehmend ihre
konfessionellen Konturen und machten im besseren Fall einem verschwommenen
Christentum Platz."

Da die Kirchen nach dem Zweiten Weltkrieg ein hohes Ansehen genossen,
hatte auch die katholische um 1950 keine Rekrutierungsschwierigkeiten für
geistliche Berufe, denn das Priesteramt besass Sozialprestige. Das änderte sich in
den späten sechziger Jahren überall in Westeuropa und in den USA auf geradezu
dramatische Weise. Scharenweise verliessen Priester und Ordensleute Klöster,
Orden und Pfarreien und untergruben damit das Vertrauen in die Institution der
Kirche. 2004 erschien in Frankreich ein Buch mit dem Titel «Vers une église
sans prêtre».24 In einem gewissen Sinne kann man in der Berufungs- und
Austrittskrise des Klerus die eigentliche revolutionäre Entwicklung sehen, die die
katholische Kirche in ihren sozialen Fundamenten erschüttert. Darauf hat Jan Roes

schon Mitte der neunziger Jahre hingewiesen.25 Hunderte von Priestern traten
zwischen 1967 und 1972 aus dem Klerikerstand und zum Teil sogar aus der Kirche

aus; die Zahl der Neupriester ging drastisch zurück. Zählte man 1930 in der
Schweiz 2'545 Weltpriester, so waren es 1941 deren 2'866. Erreichte die Zahl
der Weltpriester 1960 mit 3'139 einen Höhepunkt, so lebten 1970 noch 2'938,
1980 2'583, 1991 deren 2'156, 2000 1'859 und 2005 noch 1'709 Weltpriester in
der Schweiz.26

20 Siehe hierzu: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), 272-274.
21

McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2), 202-207.
"" Siehe z.B.: Jan Assmann, Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität, in: Jan Assmann/

Tonio Hölscher (Hg.). Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a.M. 1988.
"' McLeod. The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2).
"4 Martine Sevegrand, Vers une église sans prêtre. La crise du clergé séculier en France (1945-

1978), Rennes 2004.
25

Roes, Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 4), 40—41.
26 Für die Zahlen betreffend der Schweiz siehe: Kirchliches Personal 1980-1985, Kirchenstatistische

Hefte 6, hg. vom Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut, St. Gallen 1981, 19;



256 Urs Altermatt

Zahlreiche laisierte Priester und Ordensleute heirateten und übernahmen
Funktionen in Medien, höheren Schulen und sozialen Hilfswerken. Sie betätigten
sich häufig aktiv in den «neuen sozialen Bewegungen» und wurden zu Trägem
progressiver Reformen in der Gesellschaft. Marit Monteiro und Marjet Derks
kommen zum Schluss, dass die 68er Kulturrevolution in manchen Beziehungen
religiöse Wurzeln besass. Es waren an vorderster Front ehemalige Priester, die
die «Selbstmodernisierung» und «Selbstsäkularisierung» des Katholizismus in
den «langen Sechzigern» vorantrieben."7

Das Zölibatsgebot wurde zu einem zentralen Punkt. Dass die Ehelosigkeit im
westeuropäischen Priesterstand umstritten war, zeigen Zahlen einer Befragung in
der Schweiz von 1970. 31 Prozent der befragten Weltpriester sprachen sich für
die Aufhebung der Zölibatsverpflichtung aus, 55 Prozent dagegen (6 Prozent
kein Urteil). 39 Prozent befürworteten die Zölibatsdispens für Priester, die heiraten

und ihr Priesteramt weiterhin ausüben wollten, 40 Prozent waren dagegen (11

Prozent kein Urteil). 66 Prozent sprachen sich dafür aus, dass Ehemänner, die
Priester werden wollten, einen Zölibatsdispens erhalten sollten, nur 14 Prozent

waren dagegen (10 Prozent kein Urteil). Zudem hielten 53 Prozent die Weihe
verheirateter Männer für notwendig oder wünschenswert. Interessant sind auch

die Zahlen zur Frage nach dem Einsatz «laisierter» Priester in der Seelsorge. 37

Prozent aller Befragten befürworteten deren Tätigkeit im priesterlichen Dienst
und weitere 42 Prozent deren Einsatz ohne priesterliche Funktion. In der

Altersgruppe der bis 40jährigen sprachen sich sogar rund zwei Drittel für die Tätigkeit
«laisierter» Priester im priesterlichen Dienst aus.28 Jan Roes hielt fest: «Der
Aufstand von Priesteramtskandidaten an den Priesterseminarien zu Beginn der sechziger

Jahre bedeutete den Gnadenstoss für das klerikal-hierarchische System.»29

Von der katholischen Kultur zur Pluralität individueller Religion

Während der «Pianischen Epoche», die die Zeitperiode von der Mitte des 19. bis

zur Mitte des 20. Jahrhunderts umfasste, war die Gesellschaft in Ländern wie der

Schweiz, den Niederlanden, Belgien und Deutschland durch eine exklusive
Konfessionskultur geprägt gewesen, aus der eine mehr oder weniger geschlossene

Kommunikationsgemeinschaft - ich nannte sie «Subgesellschaft» - hervorging.
In den Kulturkämpfen des 19. Jahrhunderts scharten sich die Katholiken wie eine
Herde um den Heiligen Vater in Rom, den sie als ihren obersten Hirten und

Katholische Kirche in der Schweiz. Zahlen - Fakten - Entwicklungen 1996-2005, hg. vom
Schweizerischen Pastoralsoziologischcn Institut, St. Gallen 2007, 48.

"7 Marit Monteiro/Mariet Derks. The Days of Miracle and Wonder. Religious Transformations
in the extended 1960s. Research Paper. Research Group Religious History/History of Dutch
Catholicism, Nijmegen 2008.
Für die Zahlen siehe: Meinungen zum kirchlichen Amt. Ergebnisse aus der Meinungsforschung

zu aktuellen Fragen des kirchlichen Dienstes (Schweiz und Nachbarländer).
Kirchenstatistische Hefte 3. hg. vom Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut. St. Gallen
1981.5; 12; 20.

29 Roes. Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 4). 4L



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 257

geistlichen Schutzherrn betrachteten. Den «liberalen» Kulturstaat und seine

Einrichtungen wie Zivilehe oder säkularisierte Schulen lehnten sie zumindest partiell

ab und erstrebten einen «christlichen Staat» nach den Normen der katholischen

Soziallehre. Mit Hilfe modemer Mittel w ie Parteien, Vereinen und Zeitungen,

mit emotionalen Gemeinschaftspraktiken wie Katholikentagen, Wallfahrten
und Heiligenkulten homogenisierten sie den regional äusserst unterschiedlichen
Volkskatholizismus. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein verstand sich der organisierte

Katholizismus grundsätzlich als Bewegung gegen Liberalismus, Sozialismus

und andere als modern erachtete «Irrlehren».10

Nach dem Zweiten Weltkrieg verloren die offenen oder versteckten
Kulturkämpfe ihre mobilisierende Wirkung und ihre integrative Kraft. Die Katholiken
gaben in Ländern wie den Niederlanden und Belgien, der Schweiz und Deutschland

Schritt für Schritt ihren Widerstand gegen die Moderne auf und eigneten
sich national-liberale Diskurse an. wobei sie diese im konfessionellen Sinne
umdeuteten. Die Konfessionskulturen nationalisierten sich und integrierten katholische

Erinnerungsbestandteile in die nationalen Narrative." Gleichzeitig akzeptierten

die Katholiken die liberale Demokratie, die sie allerdings bis um 1960

immer noch zu verchristlichen versuchten.
Es war die durch den Antikommunismus geprägte Periode des Kalten Krieges,

die die nationale Integration der Katholiken in Westeuropa vollends festigte.
Nach 1945 identifizierten sich die Katholiken in zunehmendem Masse mit ihrem
Nationalstaat und nicht mehr mit der römischen Kirche. Ein holländischer oder
schweizerischer Katholik fühlte sich nun in erster Linie als Niederländer oder als

Schweizer. Ein letztes Mal formten in Deutschland und in der Schweiz katholische

Verbände und Parteien 1963 eine unzweideutige Defensivallianz zugunsten
Roms, als sie den 1958 verstorbenen Papst Pius XII. gegen Rolf Hochhuths Kritik

am päpstlichen Schweigen in der Zeit der Judenverfolgungen in Schutz nahmen

und gegen das Theaterstück «Der Stellvertreter« auf die Strasse gingen.
Die Baby-Boom-Generation der Nachkriegszeit war nicht mehr bereit, den

Mythos vom katholischen Bollwerk in der feindlichen Welt aufrecht zu erhalten.
Beeinflusst von der hedonistischen Kultur der Wohlstandsgesellschaft und
geprägt von den antiautoritären Freiheitsidealen der 68er Kulturrevolution, lehnte
sich vorab die Jugend gegen die Zwänge der katholischen Dogmen und die
rigorosen Moralvorstellungen der Kirche auf. Die Frage der Sexualmoral und der

Geburtenregelung wurde im praktischen Leben zum Zentralthema des Dissenses

Siehe Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2).
Siehe Franziska Metzger. Religion. Geschichte. Nation. Die katholische Geschichtsschreibung

in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert - kommunikationstheoretische Perspektiven,

Stuttgart 2009.
Zur Hochhuth-Debatte siehe: Nadine Ritzer, Alles nur Theater? Zur Rezeption von Rolf
Hochhuths (Der Stellvertreter) in der Schweiz 1963/1964, Freiburg/Schweiz 2006; Urs
Altermatt. Die Hochhuth-Debatte in der katholischen Schweiz 1963. in: Silvia Käppeli (Hg.).
Lesarten des jüdisch-christlichen Dialoges. Festschrift zum 70. Geburtstag von Clemens
Thoma. Bern 2002, 19-32. Zur erfolgreichen nationalen Integration der Katholiken in der
Schweiz: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), in dem ich die folgende
Kurzdarstellung ausführlich schildere.



258 Urs Altermatt

mit der Amtskirche.33 Es gehört zur persönlichen Tragik von Papst Paul VI., dass

dieser geistig der modernen Gesellschaft nahe stehende Papst aus dem Bürgertum

mit seiner Enzyklika «Humanae vitae» 1968 die Autoritätskrise in ungeahntem

Masse beschleunigte. Die Mehrheit der Katholikinnen und Katholiken hielt
sich im Alltagsleben nicht mehr an die kirchlich vorgeschriebene Sexualmoral
und praktizierte damit so etwas wie zivilen Ungehorsam. Von nun an galt: Roma
locuta, causa non finita. Wie wenige gesellschaftliche Makrotrends erschütterte die
sexuelle Revolution in der Zeit des «Post-Pill Paradise» (John Updike) die Autorität

der römischen Kirche.
Im Zuge der voranschreitenden Individualisierung veränderte sich das

Religionsverständnis, das heutzutage meist einem persönlich zusammengestellten
Puzzle gleicht. Religion wurde zur Privatsache, deren Orientierung jenseits des

Institutionellen und Gemeinschaftlichen liegt und höchstens noch die Familie
betrifft. 4 Damit bewahrheitet sich die Formulierung von Grace Davie: «Believing
without belonging»35. Während der Glaube an einen Gott in den Niederlanden
weitgehend konstant blieb und seit der Mitte der sechziger Jahre (1966) von 78
Prozent lediglich auf 63 Prozent in den neunziger Jahren (1996) sank, bildete
sich eine diffuse Religiosität heraus, die Staf Hellemans in Anlehnung an Davies
Diktum als «religious longing without belonging» umschreibt.36

Institutionalisierte Religion und persönliche Religiosität sind nicht mehr

deckungsgleich. Dies lässt sich auch anhand des markanten Auseinanderklaffens
zwischen dem Vertrauen in die Institution Kirche und dem Glauben an ein Leben
nach dem Tod aufzeigen. Während in den Niederlanden 1998 61 Prozent der

Kem-Mitglieder in die Kirche als Institution vertrauten, lag dieses Vertrauen an
den Rändern der Glaubensgemeinschaften nur bei 29 Prozent. 87 Prozent der

ersteren und 66 Prozent der letzteren glaubten aber an ein Leben nach dem Tod.
Zudem gab ein knappes Drittel der Nicht-Kirchenmitglieder an, sie würden an
ein Leben nach dem Tod glauben.37

Siehe etwa: Hanneke Westhoff, Natuurlijk geboortenregelen in de twintigsteeeuw. De ont-
wikkeling van de periodieke onthouding door de Nederlandse arts J. N. J. Smulders in de ja-
ren dertig, Baam 1986.

Mit Blick auf die Schweiz: Alfred Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion.
Zweite Schweizer Sonderfallstudie - Herausforderung für die Kirchen, Zürich 2005; Roland
J. Campiche, Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung, Zürich 2004;
Peter Voll, Religion, Integration und Individualität. Studien zur Religion in der Schweiz,
Würzburg 2006; Martin Baumann/Jörg Stolz (Hg.), Eine Schweiz - viele Religionen.
Risiken und Chancen des Zusammenlebens, Bielefeld 2007. Aus den 1990er Jahren siehe den
Sammelband: Alfred Dubach/Roland J. Campiche (Hg.), Jede(r) ein Sonderfall? Religion in
der Schweiz: Ergebnisse einer Repräsentativbefragung, Zürich/Basel 1993.

35 Grace Davie, Religion in Britain since 1945. Believing without Belonging, Oxford 1994.
,6 Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen (wie Anm. 2), 23-24. Für

die Zahlen siehe: Sengers, The Dutch, their Gods and the Study of Religion, in: ders. (Hg.),
The Dutch and their gods. Secularization and transformation of religion in the Netherlands
since 1950, Hilversum 2005, 11-24, 12.

7 Jos Becker, Church Membership investigated (1950-2002), in: Sengers (Hg.), The Dutch
and their gods (wie Anm. 36), 59-71, 70. Von den wechselnden Kirchenmitgliedern, d.h.
jenen, die zwischen protestantischen Denominationen und der Zugehörigkeit zur katholischen
Kirche fluktuierten, glaubten mit 61 Prozent ähnlich viele an ein Leben nach dem Tod wie



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 259

Alfred Dubach und Brigitte Fuchs vom schweizerischen Pastoralsoziologischen

Institut in St. Gallen sprechen von einer Subjektivierung der Religion, was

zur Pluralität als Merkmal der religiösen Landschaft führe. Der Religionssoziologe
Roland J. Campiche weist daraufhin, dass zwei Typen von Religion nebeneinander

bestehen würden: auf der einen Seite die «institutionelle» Religion, verankert
in den Kirchen und der christlichen Tradition, und auf der anderen Seite eine

«universale» Religion, die die moralisch-ethischen Diskurse seit den sechziger
Jahren widerspiegle.38

Die Kontroverse um Papst Benedikt XVI. und die Priesterbruderschaft St. Pius

X. 2009 ist Ausdruck dieser Widersprüche.'9 Während der Papst die Einheit der

institutionellen Kirche im Auge hatte, orientierte sich die Mehrheit der Katholiken

in Westeuropa an den universalen Standards der Menschenrechte. Die Kurie
unterschätzte die Bedeutung des «Zivilisationsbruches» (Dan Diner) der Shoah

in der westlichen Gedächtniskultur.40 Marcel Poorthuis und Theo Salemink haben

für das Verhältnis der niederländischen Katholiken zu den Juden ein monumentales

Werk vorgelegt, in dem sie den langen Weg der niederländischen Katholiken

von antisemitischen Haltungen zur Anerkennung der christlichen Schuld

aufgezeigt haben.41

Perioden und Paradigmen

Im zweiten Teil meiner Ausführungen versuche ich in Anlehnung an eine breite
Debatte, Interpretationen des Wandels in den «langen sechziger Jahren» vorzulegen.

Wie sind die Transformationen im religiös-kirchlichen Bereich zu deuten?

Historiker und Soziologen erklärten den Rückgang des regelmässigen Kirchenbesuchs

und den Bedeutungsverlust der Institution Kirche in Europa häufig als

Säkularisierung und als «Dechristianisierung». Diese Sichtweise wurde nach dem

Zweiten Vatikanum zum dominierenden Masternarrativ.4" In den 1970er und

1980er Jahren sprach man häufig vom Niedergang der organisierten Religion.
«Le christianisme va-t-il mourir?» fragte der Franzose Jean Delumeau schon
1977.43 Hugh McLeod verwendet das Wort «Krise» im Titel seines Buches von
2007: «The Religions Crisis of the 1960s». Auch der niederländische Historiker

bei den Kirchenmitgliedem an den Rändern, während - was nahe liegt - deren Vertrauen in

die Kirche(n) bei nur 7 Prozent lag.
'* Dubach/Fuchs, Ein neues Modell von Religion (wie Anm. 34); Campiche, Die zwei Gesichter

der Religion (wie Anm. 34), 38-39; 276.
39 Siehe hierzu: Altermatt, Konfession, Nation und Rom (wie Anm. 9), 298-304.
w Siehe dazu: Urs Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten, Kontinuitäten,

Ambivalenzen. Zur Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien
1999.

41 Marcel Poorthuis/Theo Salemink, Een donkere Spiegel. Nederlandse katholieken over joden.
Tussen antisémitisme en erkenning. 1870-2005, Nijmegen 2006.

4" Siehe hierzu: James C. Kennedy, Recent Dutch religious history and the limits of secularization,

in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 79-92.
4

Jean Delumeau. Le christianisme va-t-il mourir?, Paris 1977.



260 Urs Allermatt

Jan Roes sprach 1994 von einer Krise: «Was vor fünfzig Jahren noch einem
beispiellosen Aufblühen glich, hat sich nun zu einer Krise gewandelt, wie sie die
katholische Kirche in den Niederlanden in ihrer ganzen Geschichte noch nie erlebt
hatte.»44

Als Reaktion gegenüber diesen Interpretationen kamen seit einigen Jahren

Gegenargumente auf, und zahlreiche Historiker machen geltend, dass die in den

Niederlanden, Belgien und der Schweiz entwickelten Paradigmen der «Subkul-
tuD>, «famille spirituelle» und «Zuil» in Bezug auf die Zeit nach Mitte 1960 durch
ein neues Paradigma abgelöst werden mussten, das weniger vom Ende denn von
den Transformationen des Katholizismus sprechen solle. Unbestritten ist, dass

man mit Blick auf die «longue durée» der Katholizismusgeschichte im 19. und
20. Jahrhundert seit den sechziger Jahren von einem beschleunigten und radikalen

Wandel sprechen kann.45 Wenn man von einem kritisch reflektierten
Modernisierungs-Paradigma ausgeht, kann man die Transformationen als beschleunigte
«Selbstmodernisierung» bezeichnen.46

Man darf die Pluralisierung von Religion nicht mit Säkularisierung allein
gleichsetzen und von einer «postreligiösen» Epoche sprechen. Im Gegenteil,
Verweltlichung und religiöse Erneuerung verliefen seit 1800 in zyklischen, einander

überlagernden Wellenbewegungen.47 Offen bleibt allerdings, was man unter
Religion versteht, zumal sich Religion veränderte. Während im letzten Drittel des

20. Jahrhunderts die Bedeutung der intergenerationell vermittelten und von einer
kirchlich-konfessionellen Gemeinschaft vorgegebenen Religiosität sank, gewannen

«neue religiöse Bewegungen» spiritueller Art wie New Age, Astrologie und
Esoterik an Boden. Die Menschen der neuen religiösen Bewegungen stellen die
Rationalität der modernen Gesellschaft in Frage, was den deutschen Philosophen
Jürgen Habermas dazu veranlasste, etwas überspitzt von einer «postsäkularen
Gesellschaft» zu sprechen.48

Zu den Ambivalenzen der gegenwärtigen religiösen Lage gehört, dass Religion

über die kirchlichen Strukturen hinaus in zunehmendem Masse eine
moralisch-ethische Dimension erhält. Religion wird zunehmend in Moral und Ethik
transformiert.49 Dieses Phänomen zeigt sich in den Debatten um die Abtreibung

Roes. Die katholische Kirche und die Herausforderungen der Moderne (wie Anm. 4). 42.
Monteiro/Derks. The Days of Miracle and Wonder (wie Anm. 27).
Zu dieser These siehe: Friedrich Wilhelm Graf. Die nachholende Selbstmodernisierung des

Katholizismus? Kritische Anmerkungen zu Karl Gabriels Vorschlag einer interdisziplinären
Hermeneutik des IL Vatikanums. in: Hünermann (Hg.). Das Zweite Vatikanum (wie Anm.
7). 49-65: Hellemans. Die Transformation der Religion und der Grosskirchen (wie Anm. 2).
Die Zyklen habe ich beschrieben in: Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm. 2), 63-71.
Siehe Jürgen Habermas. Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels
2001. Frankfurt a.M. 2001: ders./Joseph Ratzinger. Dialektik der Säkularisierung. Über
Vernunft und Religion. Freiburg i.Br. 2005.
Zur Ethisierung der Politik siehe: Franziska Metzger. Von der Politisierung der Religion zur
Ethisierung der Politik. Zur Transformation des Verhältnisses von Religion und Politik, in:
Mariano Delgado/David Neuhold (Hg.). Politik aus christlicher Verantwortung. Ein
Ländervergleich Österreich-Schweiz. Innsbruck 2008. 245-252; Kennedy. Recent Dutch religious
history (wie Anm. 42): Armin Nassehi. Religion und Moral. Zur Säkularisierung der Moral



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 261

ebenso wie in solchen um die Gentechnik. Jenseits der konfessionellen Grenzen
manifestiert sich damit der Katholizismus weiterhin als ethische Wirkungsgrösse.
In seinem langen Pontifikat mahnte Johannes Paul IL die Menschenrechte und
die soziale Ungerechtigkeit wiederholt an und stiess auf ein starkes überkonfessionelles

Echo, dessen Diskurse entlang politischer und nicht entlang konfessioneller

Linien verliefen. Das Papsttum wurde zu Beginn des 21. Jahrhunderts
vermehrt als moralische denn als konfessionelle Grösse angesehen. Der von 1978 bis

2005 regierende polnische Papst Karol Wojtyla hatte den Status eines globalen
Moralisten inne, der jenseits von Konfessionen ethische Standpunkte immer
wieder neu in Erinnerung rief.

Ob man den gegenwärtigen Wandel der «langen sechziger Jahre» - wie Hugh
McLeod - mit der Reformation vergleichen kann, bleibt offen.5" Noch kam es

nicht zu einer institutionellen Kirchenspaltung wie im 16. Jahrhundert. Es ist nicht
ausgeschlossen, dass die Erinnerung an die Reformation den deutschen Papst
Benedikt XVI. dazu bewegte, 2009 die Exkommunikation gegen die vier reaktionären

Bischöfe der Priesterbruderschaft St. Pius X. aufzuheben, um damit ein
dauerhaftes Schisma zu verhindern.

Drei Phasen nach 1945

Als Instrument für die differenzierende Analyse erweist sich die Periodisierung
oft als hilfreicher Versuch. Für die niederländische Religionsgeschichte entwickelte

James C. Kennedy eine für die komparative Betrachtung überaus anregende
Chronologie. Nach der ersten Phase von 1945 bis 1965, welche er als eigentlichen

Höhepunkt der religiösen Organisierung im Sinne der «Versäulung» der
niederländischen Gesellschaft bezeichnet, spricht Kennedy von der zweiten Periode

von 1965-1985 als einer Phase, in der Religion durch die Ethik des Engagements

ersetzt worden sei. Die Zeit nach 1985 kennzeichnet er als Phase der (Re-)
Spiritualisierung."

In den Niederlanden wie in Belgien brachte der Zweite Weltkrieg und die

vorausgegangene nationalsozialistische Besatzung für den Katholizismus einen Bruch,
vermochte aber dessen organisatorische Gestalt nicht endgültig zu zerstören. Der
Verbands- und Parteikatholizismus konnte nach 1945 an die Vorkriegszeit
anknüpfen. Erst mit dem Zweiten Vatikanum änderte sich dies in zunächst fast
unmerklichen Schritten. Allerdings war der Organisationskatholizismus bereits in

der Zwischen- und in der unmittelbaren Nachkriegszeit von der mehr spirituell
geprägten «Katholischen Aktion» kritisiert worden.

und der Moralisierung der Religion in der modernen Gesellschaft, in: Gert Pickel/Michael
Krüggeier (Hg.), Religion und Moral. Entkoppelt oder Verknüpft?. Opladen 2001, 21-38.

50
McLeod, The Religious Crisis of the 1960s (wie Anm. 2), 1.

51

Kennedy, Recent Dutch religious history (wie Anm. 42).



262 Urs Altermatt

Nach der Mitte der sechziger Jahre begann der «politische Katholizismus» zu
schwächein. Unter der Führung von Bischöfen und Theologen machte die konzi-
liäre Kirche eine geistige Erneuerung durch, die in breiten Teilen des Kirchenvolkes

grosse Hoffnungen weckte. Abkehr von der als ritualistisch empfundenen
Liturgie der Gottesdienste, Hinwendung zur Volkssprache anstelle von Latein,
Emanzipation der Laien im kritischen Dialog mit der Amtshierarchie, Aufweichung

der rigorosen Moralvorstellungen, insbesondere in Fragen der Ehe und
Sexualität lauteten die typischen Postulate, die den Zeitgeist der Selbstverwirklichung

und Authentizität von «1968» im religiös-kirchlichen Bereich konkretisierten.52

Indem die Katholiken - wie Michael N. Ebertz, Wilhelm Damberg und
andere bemerken - mehr die Horizontalität denn die Vertikalität des Katholischseins

betonten, waren sie bestrebt, ein authentischeres Christentum zu leben.53

Parabel dazu wertete das Konzil mit «Gaudium et spes» (1965) und anderen
Dokumenten die so genannte Welt auf und sah im irdischen Engagement für mehr
Humanität eine genuin christliche Aufgabe. Die Kirche nahm von den
neoscholastischen Konzepten des «christlichen Staates» Abschied und bekannte sich zum
pluralistischen Engagement der Christen in der Gesellschaft. Die Reformkatholiken

betätigten sich fortan nicht nur in den katholischen Parteien und Verbänden,
sondern auch in neuen sozialen Bewegungen für die Dritte Welt und für Frieden,
für die Menschen am Rande der Gesellschaft und für ökologischen Anliegen etc.
im öffentlichen Raum. Mit Franziska Metzger lässt sich von einer Ethisierung
von Religion und Politik sprechen, die die innerkatholischen Diskurse und

Aktionsstrategien beeinflusste.54 Während sich auf der linken Seite die «radikalen
Christen» (Hugh McLeod) in die Bürgerrechts-, Friedens-, Frauen-, Antiatom-
kraft- und Drittweltbewegung stürzten, betonten auf der rechten Seite die «katho-
likalen Christen» ähnlich wie ihre evangelikalen Glaubensbrüder im Protestantismus

die traditionellen moralischen Standpunkte in Fragen von Abtreibung und

Homosexualität, von Ehe und Familie. In den Niederlanden stilisierten sich die

progressiven Christen gerne zu Rebellen und Reformatoren.55

Als der soziale Aktivismus der radikalen Christen Ende der achtziger und

neunziger Jahre deutlich abflachte, veränderte sich das Verhältnis von Individuum,

Religion und Gesellschaft ein weiteres Mal. Der Zusammenbruch des

Kommunismus in Osteuropa und das Aufkommen des Casino-Kapitalismus in
der globalisierten Welt schufen Orientierungskrisen. Um die gleiche Zeit machte
sich bei den christlichen Aktivisten Ernüchterung über die begrenzten Erfolge in
ihren postmaterialistischen Politiken breit. Auf dem religiösen Feld lösten sich
die europäischen Konfessionalismen weitgehend auf. Nicht mehr Katholiken,

"" Siehe Kennedy. Recent Dutch religious history (wie Anm. 42). 87; McLeod. The Religious
Crisis of the 1960s (wie Anm. 2).
Ebertz. Erosion der Gnadenanstalt? (wie Anm. 9); Damberg. Abschied vom Milieu? (wie
Anm. 2).
Metzger. Von der Politisierung der Religion zur Ethisierung der Politik (wie Anm. 49).
Siehe zu diesem Aspekt: Kennedy. Recent Dutch religious history (wie Anm. 42). 88.



Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus 263

Protestanten oder Sozialisten standen sich wie in den früheren Zeiten gegenüber,
sondern Progressive und Reaktionäre, Liberale und Konservative quer durch alle
Konfessionen.

Die Unübersichtlichkeit der Welt und die Individualisierung der Gesellschaft
förderten den Rückzug ins Private und die Spiritualisierung der Religion.5 Religion

transformierte sich in vielen Fällen in privatistische und apolitische
Spiritualität. Dazu gehört auch die Psychologisierung der Religion, deren Wurzeln
James C. Kennedy in den protestantisch dominierten Ländern wie der Schweiz
und den Niederlanden sieht. Allerdings gibt es nach wie vor Verbindungen zum
sozial-moralischen Aktivismus, etwa wenn es um die Bewahrung von Natur und

Umwelt geht.

Meine Betrachtungen zum Katholizismus seit den «langen sechziger Jahren»
fasse ich wie folgt zusammen:

Erstens: Der Jahrhunderte alte Konfessionalismus des Christentums löste sich
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in eine Art synkretistische Religiosität
à la carte auf.

Zweitens: Die christliche Religion transformierte sich einerseits in
ethischmoralisch argumentierende Bewegungen der sozialen Diakonie und andererseits
in spirituell ausgerichtete neue religiöse Bewegungen.

Drittens: Der Katholizismus der belagerten Festung, der «acies ordinata
catholica» als «Subkultur», «Säule» oder «Milieu» implodierte und verflüchtigte
sich. Da im neuen Katholizismus nicht mehr die Pastoral der Angst und die

Disziplin des Lagers vorherrschten, brach der frühere Einheitsblock zusammen. Die

mündig gewordenen Christen forderten auch in der Kirche ihre Menschen- und

Bürgerrechte ein.

Es wäre bedauerlich, wenn die Christen für die Festigung ihrer verlorenen
konfessionellen Identität wiederum Gegner brauchen würden. Diesmal nicht
Protestanten, Katholiken oder Juden, nicht Liberale, Sozialisten oder Freimaurer,
sondern Muslime, Hindi oder Buddhisten. Nach dem Zweiten Vatikanischen

Konzil, das ein Meilenstein in der Geschichte des Katholizismus bildet, ist nicht
mehr Trennung von, sondern das Gespräch mit der global und pluralistisch
gewordenen Welt erforderlich. Die unterschiedlichen Denk- und Lebenswelten in
einem toleranten Dialog zusammenzuführen, ist die Aufgabe einer im griechischen

Wortsinn allumfassenden, eben «katholischen» Kirche.

Siehe hierzu die religionssoziologische Literatur in Anm. 34.



264 Urs Altermatt

Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum. Restauration und Pluralisierung -
Zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus

Für die Katholizismusforschung stellt die Darstellung der religiösen Umbrüche der 1960er und
1970er Jahre eines der schwierigsten und zugleich spannendsten Unternehmen dar. In einem
ersten Teil kommt Urs Altermatt auf das Zweite Vatikanum und die Epochenwende der «langen

sechziger Jahre» zu sprechen. Das Ziel des zweiten Teils ist es, in Anlehnung an eine breite
Debatte, Interpretationen des Wandels vorzulegen. Ist der Wandel im religiös-kirchlichen
Bereich als Krise oder Niedergang des Katholizismus zu deuten oder muss von Transformationen
des Katholizismus gesprochen werden? Die vorliegende Analyse kommt zum Schluss, dass der
Jahrhunderte alte Konfessionalismus des Christentums sich in der zweiten Hälfte des 20.
Jahrhunderts in eine Art synkretistische Religiosität auflöste und sich der Katholizismus zu einem

grossen Teil einerseits in ethisch-moralisch argumentierende Bewegungen der sozialen
Diakonie und andererseits in spirituell ausgerichtete neue religiöse Bewegungen transfomiierte.
Der Katholizismus als «Subkultur», «Säule» oder «Milieu» implodierte.

Décalages temporels entre christianisme radical, restauration et pluralisation -
Considérations contemporains sur le catholicisme

L'étude des bouleversements religieux des années 1960 et 1970 représente pour la recherche
sur le catholicisme l'une des tâches les plus difficiles et passionnantes à la fois. Dans un
premier temps, Urs Altermatt aborde le Vatican II et le tournant d'époque des «longues années
soixante». Dans la deuxième partie, il propose des interprétations de cette transformation en

s'appuyant sur un large débat. Les changements vécus au sein de la religion et de l'Eglise furent-
ils une crise, voire le déclin du catholicisme, ou s'agit-il de transformations du catholicisme?
Cette analyse démontre que le confessionnalisme du christianisme, remontant à plusieurs
siècles, s'est dissous dans la deuxième moitié du 20eme siècle en une sorte de religiosité syncré-
tique. Le catholicisme muta d'une part en mouvements ethico-moralisateurs de la diaconie
sociale, et d'autre part en de nouveaux mouvements religieux d'ordre spirituel. Le catholicisme
en tant que «subculture», «pilier» ou «milieu» implosa.

Asynchronism between radical Christianity, restoration and pluralisation -
Contemporary views ofCatholicism

One of the most difficult and fascinating tasks for research on Catholicism is representing the

religious upheaval of the nineteen-sixties and -seventies. At the beginning of his article Urs
Altermatt focuses on Vatican II and the (long 1960s) that marked a transition between different
epochs. In the second part, reflecting a wide debate, he proposes interpretations of this change.
Are the changes in church and religion to be interpreted as a crisis or fall or would it be preferable

to speak of a transformation of Catholicism? This analysis concludes that in the second
half of the twentieth century the centuries-old confessionalism of Christendom dissolved into a
form of syncretistic religiousness. Catholicism was indeed transformed to a large extent, on one
side into pastoral welfare movements motivated by ethical and moral concerns and on the other
into new religious movements, essentially spiritual in orientation. Catholicism as a subculture,
a pillar of society, or a milieu imploded.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Religion - religion - religion, Katholizismus - catholicisme - Catholicism, Säkularisierung -
sécularisation - secularisation. Erosion des katholischen Milieus - érosion du milieu catholique
- erosion of the catholic milieu, Transformation des Katholizismus - transformation du
catholicisme - transformation of Catholicism. Religiöse Krise der langen sechziger Jahre -
crise religieuse des longues années soixante - religious crisis of the long 1960s, Zweites
Vatikanisches Konzil - le IIerae concile du Vatican - 2" Vatican Council. Religionssoziologie -
sociologie de la religion - sociology of religion. Kulturelle Revolution der sechziger und
siebziger Jahre - révolution culturelle des années 1960 et 1970 - cultural revolution of the 1960s
and 1970s.

Urs Altermatt, Prof. für Zeitgeschichte an der Universität Freiburg/Schweiz. Chefredaktor der
«Schweizerischen Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte».


	Ungleichzeitigkeiten zwischen radikalem Christentum, Restauration und Pluralisierung - zeitgenössische Betrachtungen zum Katholizismus

