Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Standortbestimmung Religionswissenschaft : zentrifugale Tendenzen in
den Neuerscheinungen 2007-2009

Autor: Jodicke, Ansgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Standortbestimmung Religionswissenschaft:
Zentrifugale Tendenzen
in den Neuerscheinungen 2007-2009

Ansgar Jodicke

Mit dem Erscheinen der Grundziige der Religionswissenschaft von Fritz Stolz im
Jahr 1988 lag in der deutschsprachigen Religionswissenschaft eine Einfiihrung in
die Disziplin vor, welche die heterogenen Richtungen der Religionsforschung und
Religionstheorie an einen Tisch bringen wollte und genau darin die Aufgabe einer
postphdnomenologischen, modernen Religionswissenschaft sah. Die «Grundzii-
ge» wurden durch ihre ausgewogene und unpritentiose Darstellung verschie-
denster Forschungstraditionen uber viele Jahre zur wichtigsten deutschsprachi-
gen Einfiihrung in die Religionswissenschaft. Konkurrenz gab es seit den spiten
1990er Jahren von einer theologisch verstandenen Religionswissenschaft (Sun-
dermeier 1999) und einer wieder stirker phanomenologisch ausgerichteten Reli-
gionswissenschaft (Figl 2003). Die Richtung von Stolz aufgreifend erschienen
2002 und 2003 Einftihrungen von Klaus Hock und — stiarker kommunikations-
theoretisch gepragt — von Hans G. Kippenberg und Kocku von Stuckrad.

In den letzten Jahren zeigen die Beitrdge zur Grundlegung der Religionswis-
senschaft eine neue Dynamik. Es bietet sich an, die programmatischen Neuer-
scheinungen unter dem Aspekt zu vergleichen, ob und wie in ihnen eine Identitit
des Faches Religionswissenschaft konzipiert wird. Bei den Sammelbinden wer-
de ich im Folgenden deshalb die konzeptionelle Ausrichtung stiarker beriicksich-
tigen als die Einzelbeitridge. Im Zentrum der Rezension stehen die deutschsprachi-
gen Neuerscheinungen, wobei zwei englischsprachige aus dem gleichen Zeitraum
hinzugezogen werden, die die Bandbreite méglicher Anndherungen erweitern.

Von Theo Sundermeier erschien 2007 in erweiterter zweiter Auflage (ur-
spriinglicher Titel 1999: Was ist Religion?) die Monographie Religion — Was ist
das?, die konsequent ein theologisch geprigtes Selbstverstindnis von Religions-
wissenschaft (unverdnderter Untertitel: Religionswissenschaft im theologischen
Kontext) weiter entwickelt. Die Einfiihrung richtet sich an Studierende der Theo-
logie und hilt eine Zusammenarbeit von Theologie und Religionswissenschaft
gleichermassen fiir hilfreich wie unvermeidlich (xx und 307). Transzendenzer-
fahrung und religioses Gefiihl (14) sind Angelpunkte der Analyse; die Definition

SZRKG, 103 (2009), 237-246



238 Ansgar Jodicke

von Religion nimmt direkt darauf Bezug (30). Die religiosen Grunderfahrungen
sind nach Sundermeier in allen Religionen bekannt, dariiber hinaus haben sich
«sekundire Religionserfahrungen» (40f.) gebildet, die individuelle Erfahrung stér-
ker betonen als rituellen Vollzug.

Die Darstellung der fiir Sundermeier «konstitutiven Elemente» von Religion
(Raum, Zeit, Ritus, Symbol, Transzendenzerfahrung) wird unveridndert aus der
ersten Auflage iibernommen. Aufschlussreich ist der neue thematische Akzent
der zweiten Auflage: Hinzugefiigt wurden zwei Kapitel iiber den interreligiésen
Dialog, in denen die «Grenze zur Theologie durchaus» bewusst iiberschritten
wird (8); eines von beiden ist eine kritische Auseinandersetzung mit neueren Dia-
log-Texten der EKD.

Indem Sundermeier diese Thematik vertieft und vermehrt Gesprachspartner in
der Theoiogie sucht, verzichtet er weitgehend auf den Anschluss an kuiturwis-
senschaftliche Fragestellungen. Auf eine Aktualisierung des Literaturverzeich-
nisses und die Diskussion kulturwissenschaftlicher Ansétze der letzten 50 Jahre
wurde verzichtet. Stattdessen ist im Vorwort zu lesen, dass Sundermeier sich ge-
geniiber einem «einseitigen Ansatz der heutigen Religionswissenschaft» (7) pro-
filieren will und gegeniiber der Theorie die vergleichende Forschung und Phino-
menologie zu stirken beabsichtigt. Eine derartige Selbsteinschédtzung zeigt vor
allem, wie tief die Griben inzwischen sind. Die Hinwendung zum interreligiésen
Dialog mag in der Logik einer theologischen Religionswissenschaft liegen, eine
Korrektur oder Erweiterung der kulturwissenschaftlichen Religionswissenschaft
1st sie nicht.

Zwei weitere Neuerscheinungen beschiftigen sich ebenfalls mit dem interreligis-
sen Dialog, allerdings aus der Perspektive der Anwendung von Religionswissen-
schaft. Das Verhiltnis der Religionswissenschaft zur Praxis und die gesellschaft-
liche Verantwortung der wissenschaftlichen Arbeit werden zum Ausgangspunkt
einer Reflexion auf religionswissenschaftliches Arbeiten gemacht — ein Zeichen
dafiir, dass nach den sprungartig gestiegenen Studierendenzahlen der 1990er Jahre
die ersten Generationen von Absolventen dieser Jahrgidnge nach Titigkeitsfel-
dern suchen.

Der Band Wege zur Religionswissenschaft. Eine interkulturelle Orientierung,
herausgegeben von Hamid Reza Yousefi, Klaus Fischer, Ina Braun und Wolf-
gang Gantke, bricht einen Stab fiir die Verantwortung der Religionswissenschaft
und deren geforderten Praxisbezug und «versteht sich als ein moglicher Weg,
zivilisationstheoretische und praktische Dimensionen der Religionswissenschaft
im 21. Jahrhundert» (9) zu bestimmen.

Der erste Beitrag von Yousefi stellt die «interkulturelle Religionswissen-
schaft» vor. Versteht man diesen Text als programmatisch fiir den Sammelband,
dann fillt die additive Art auf, wie hier «Themen» aneinandergefligt werden: Im
Abschnitt «Struktur und Aufgaben der interkulturellen Religionswissenschaft»
findet sich eine bunte Mischung aus etwa 15 Thesen, die keinem erkennbaren
systematischen Anspruch folgen, darunter auch Prophetisches der folgenden Art:
«Interkulturelle Religionswissenschaft nimmt an der Gestaltung des Weltfriedens



Standortbestimmung Religionswissenschaft 239

teil und stellt keine Gebote und Verbote auf» (27). Nicht weniger umfangreich
sind die 29 zusammenfassenden «Dimensionen» zur interkulturellen Religions-
wissenschaft am Ende des Aufsatzes, die auf konzise Art zu biindeln, sich der Au-
tor dieser Rezension nicht in der Lage sieht. Es handelt sich um eine Art Mani-
fest (z.B. «9.Interkulturelle Religionswissenschaft erstrebt keine Indoktrination
und keinen Kultur- und Religionsrelativismus», 47) mit bekenntnishaften Ziigen.

Der Zusammenhalt der einzelnen Beitrdge durch den Begriff «Interkulturali-
tat» ist deshalb ausgesprochen vage und methodisch unbestimmt. Im einzigen
kritischen Beitrag beschreibt Bretislav Horyna die angewandte oder praktische
Religionswissenschaft als «Willensprodukte», «die keinen Halt in der Religions-
wissenschaft selbst haben» (165).

Wesentlich mehr Anstrengungen zu einer konsistenten Profilierung finden sich
in dem von Michael Kldcker und Udo Tworuschka herausgegebenen Band Prak-
tische Religionswissenschaft. Allerdings fuihrt auch hier die Selbstwahrnehmung
als Aussenseiter — «angewandte Religionswissenschaft hat es zur Zeit noch
schwer, sich an deutschen Universititen etablieren zu kénnen» — zu einer Art
Flucht nach vorn, indem die «neue und gleichberechtigte Diszipliny» mit «eigener
Identitdt» keinesfalls als «bloss angewandte (applied) Religionswissenschaft»
verstanden werden soll, die Erkenntnisse aus der «reinen Religionswissenschaft»
in die Praxis iibertrage, sondern «Gestaltungsempiehlungen fiir das Handeln in
der Praxis» zu entwickeln sucht (16f).

Tatsdachlich bieten die konkreten Kapitel zu einzelnen praktischen Betiti-
gungsfeldern von Religionswissenschaftlern (verschiedene Medien, Museen,
Sport, Tourismus, Unternehmen, Internationale Konflikte und Schule) eine Reihe
aufschlussreicher Beobachtungen, die zeigen, dass Praxis nicht angemessen als
blosse Applikation verstanden werden kann, sondern eigene Fragen aufwirft, die
selbst wieder zum Gegenstand von Forschung gemacht werden kénnen.

Moglicherweise konnte diese Einsicht den schon lange schwelenden Streit um
den Praxisbezug der Religionswissenschaft schlichten helfen, wenn er konse-
quenter durchgehalten und theoretisch besser reflektiert wire. Die Begrifflichkeit
«praktisch», «angewandt» wird in den einzelnen Beitrdgen aber uneinheitlich ver-
wendet. «Qualitative Sozialforschung» (als Methode) (Baumann) ist z.B. in vol-
lig anderer Weise «praktisch» als kritische oder feministische Religionswissen-
schaft — und gehort meiner Ansicht nach nicht zu den Themen des Buches. Die
theoretische Reflexion kdnnte gewinnen, wenn die Theorie/Praxis-Diskussion von
Habermas (vgl. der Beitrag von Franke/Maske) bzw. Bourdieu (vgl. der Beitrag
von Meier) rezipiert wiirde.

Wihrend sich die bisher genannten Neuerscheinungen als Gegeniiber, Korrektur
oder Erweiterung eines Mainstreams verstehen, nimmt Rainer Flasche in seiner
Monographie Religionswissenschaft-Treiben. Versuch einer Grundlegung der
Religionenwissenschaft (sic!) eine umfassende methodologische Grundlegung
vor, indem er die klassischen Themen diskutiert: Die notwendige Abgrenzung
von der Theologie, die Bestimmung des Begriffes Religion (als Forschungsins-
trument), die empirische Methodik (unter Einschluss der historischen Methode),



240 Ansgar Jodicke

die Unterscheidung von Religionsgeschichte und Religionssystematik (Begriffs-
bildung, Vergleich, Typologie). Flasche kniipft dabei vor allem an Joachim Wach
und dessen Forderung nach einer systematischen Religionswissenschaft an. Das
letzte Kapitel (153—-186) ist der Durchfiihrung gewidmet, in der Flasche die Re-
lation heil-unheil als formales «Grundmodell der Religionssystematik» (168)
vorschlégt.

Zu Beginn des Buches wendet sich der Autor personlich an den Leser oder die
Leserin und lddt zum gemeinsamen Nachdenken ein. Dieses Konzept prigt kon-
sequent den Stil des Buches mit dem Gewinn, dass sachlich Argumente verhan-
delt werden und sich der Autor nicht hinter «Autorititen» versteckt. Das fiihrt
streckenweise zu iiberzeugenden und instruktiven Einsichten. Der Preis dafiir ist
die fehlende Verkniipfung mit aktuellen Diskussionen. Flasche muss alles selbst
entwickeln. Im letzten Kapitei tiber die «Grundlegung der Religionswissenschatft
[...] im Rahmen eines systemtheoretischen Ansatzes» verrit er z.B. mit keiner
Silbe, dass auch andernorts von «Systemtheorie» die Rede ist. Neben der Ent-
scheidung iiber diesen eigenwilligen Publikationsstil ohne Fussnoten und prak-
tisch ohne Bibliographie liegt hier aber auch ein grundsitzliches Problem moder-
ner Religionswissenschaft: Der Bezug zu anderen kulturwissenschaftlichen Theo-
rien und Methoden. Das Insistieren von Flasche auf einer Religionssystematik
als genuiner Aufgabe der Religionswissenschaft verdient Respekt. Er greift dazu
sozialwissenschaftliches Vokabular auf, aber ohne Auseinandersetzung mit der so-
ziologischen Theorie bleibt Vieles im Unklaren und wirkt verloren. Es kann des-
halb bezweifelt werden, ob die vielen Griinde, die seit den Anregungen Wachs ge-
gen eine systematische Religionswissenschaft vorgebracht wurden, durch die Aus-
fithrungen Flasches beseitigt werden.

Mit Flasche teilt Jorg Riipke die Ansicht, dass Religionswissenschaft selbstbe-
wusst einen eigenstdndigen Blick auf Religion entwickeln muss und kann. Die
Auseinandersetzung mit Wach fiihrt jedoch in seiner Monographie Historische
Religionswissenschaft. Eine Einfiihrung zu diametral entgegen gesetzten Ergeb-
nissen. Riipke stirkt das klassische Konzept einer historischen Religionswissen-
schaft, die zwar im Sinne der modernen Geschichtswissenschaft auch andere
Methoden partiell integriert, insgesamt jedoch nicht als Teildisziplin einer um-
fassenden Religionswissenschaft oder gar als Gegensatz zu einer systematischen
Religionswissenschaft verstanden werden soli. Er nimmt die gescheiterten Ver-
suche einer Religionssystematik zum Anlass, sich auf das historische Kernge-
schift zu konzentrieren, will damit aber in der vorliegenden Einfihrung weder eine
Religionsgeschichte (11, 32) noch ein an der Religionsgeschichte gewonnenes, all-
gemeines Modell von Religion vorlegen, sondern den «religionswissenschaftli-
chen Zugriff auf geschichtliche Befunde» aufzeigen (32). Unter der Uberschrift
religioses Handeln werden z.B. Themen behandelt wie: «Religion als Kommuni-
kationssystem», «Religion und Krieg», «Ritualinterpretation», «Kulte jenseits der
Stadt»! Dieser Zugang iiber «Fallstudien» (11) kann als work in progress gedeu-
tet werden kann oder dient dazu, durch bewusst punktuelle Arbeit einem zu ho-
hen systematischen Anspruch entgegenzutreten



Standortbestimmung Religionswissenschaft 241

Das ausgewibhlte religionsgeschichtliche Material stammt fast ausschliesslich
aus der Romischen Religionsgeschichte, dem Spezialgebiet des Autors. Dazu kom-
men ganz wenige Beispiele aus der spdteren europdischen Geschichte, der Ge-
genwart und von aussereuropdischen Religionen. Dennoch ist das Buch keine
verkappte Romische Religionsgeschichte; diese dient vielmehr als Ausgangs-
punkt, Fragen zu entwickeln, die auf andere historische Felder mit Gewinn iiber-
tragen werden konnen. Ich halte dieses Vorgehen fiir ausgesprochen produktiv
und zukunftsweisend: Religionsgeschichtliches Material aus einer bestimmten
geographischen oder zeitlichen Konstellation dient dabei als Grundlage fiir die
Entwicklung von Fragen, deren Ubertragung auf andere Gebiete und Zeiten ge-
testet werden muss. Wire es dabei nicht sinnvoll, die Entfaltung derartiger Fragen-
kataloge dennoch als systematische Religionswissenschaft zu bezeichnen, wenn
auch mit einem verdnderten, schwécheren Begriff von Systematik als bet Wach?

Wihrend die theoretische Einfiihrung die Potentiale einer historischen Riick-
besinnung iiberzeugend zur Geltung bringt (15-32), zeigen sich in der Durchfiih-
rung Probleme. Ohne Not verzichtet Riipke weitgehend auf den Bezug zu ande-
ren Disziplinen, die auf die Formulierung seiner Fragen zwar Einfluss nehmen,
aber nur in Fussnoten behandelt werden. Es wiirde dem Grundanliegen keinen Ab-
bruch tun, wenn die Theorien expliziert wiirden, die es z.B. erlauben, von Reli-
gion als einem Kommunikationssystem zu sprechen.

Ein Fragezeichen darf im Hinblick auf den Untertitel «Einfithrung» gesetzt
werden. Die Auseinandersetzung mit wissenschaftsgeschichtlich relevanten Posi-
tionen ist an vielen Stellen sehr knapp und nur verstdndlich, wenn man die be-
handelte Position bereits kennt. Sehr gelungen ist hingegen das thematisch ge-
gliederte, ausfiihrliche Literaturverzeichnis.

Nahezu komplementér ist die Art und Weise, wie Anne Koch in dem Sammel-
band Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmung im wissenschaftli-
chen Feld mit anderen Disziplinen umgeht. Die Herausgeberin will nicht in das
Fach einfiihren, sondern eine Forschungsperspektive fiir die Religionswissen-
schaft aufzeigen, da es der Religionswissenschaft ihrer Ansicht nach zurzeit an
der «koordinierten Ausrichtung mannigfacher Religionsforschungen» (7) mangle.
Titel und Vorwort des Buches enthalten eine programmatische Dichte zur Frage
der Standortbestimmung der Religionswissenschaft, die es fiir diese Sammelbe-
sprechung qualifizieren, auch wenn in den Einzelbeitragen noch stark der ur-
spriingliche Charakter der Ringvorlesung deutlich wird und von einem gemein-
samen Programm «watchtower» eigentlich keine Rede sein kann.

Anstatt eine disziplindre Selbstbestimmung tiber den Religionsbegrift, d.h.
den Gegenstandsbereich, oder iiber eine Methode bzw. ein Methoden-Set vorzu-
nehmen, rechnet die Herausgeberin nach den Phasen des Evolutionismus, der
Religionsphinomenologie und des Pluralismus mit einem neuen Paradigma in
der Religionswissenschaft: Die «Anwendung geborgter Modelle» aus anderen
kultur- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen (z.B. cognitive science, Okono-
mie) werde in Zukunft «keine neue Zentralperspektive» (11) mehr ermdoglichen,
aber eine «methodologische Position der Ubersichtlichkeit tiber Wissenskultu-



242 Ansgar Jodicke

ren» (10). Die watchtower-Metapher, von Koch geschickt um ihre autoritativen
und zentralistischen Anteile gekiirzt, hidlt den Anspruch auf intellektuelle Orien-
tierung im Feld der Religionsforschung wach, in welchem anderweitig nicht
mehr integrierbare Erkenntnisse von autonomen Disziplinen generiert werden. In
ihrem eigenen Beitrag geht Koch dann einen Schritt weiter und weist einer «kul-
turwissenschaftlich iiberarbeiteten Religionswissenschaft» die Aufgabe zu, abzu-
bilden, «was und wie in anderen Diskursen im kulturwissenschaftlichen Diszipli-
nengemenge ausgehandelt wird» (33): Religionswissenschaft miisse als Theorie-
schmiede betrieben werden, die ihr Material von anderen bezieht.

Der innovative Zugang Kochs kann flir die systematischen Anspriiche der
Disziplin als Entlastung verstanden werden oder als Kapitulation: Wird das Be-
miihen um ein eigensténdiges religionswissenschaftliches Programm nicht zu rasch
fallen gelassen? Gibt es niicht doch einen spezifischen Umgang der religionswis-
senschaftlich Forschenden mit ihrem Material? Um dem entgegen zu treten,
miisste die Autorin zeigen, dass sich diese Anspriiche besser auf einer Metaebene
einldsen lassen. Wir diirfen gespannt auf die kommenden Veroffentlichungen sein.

Die anders gelagerte US-amerikanische Diskussion des Fachs Religionswissen-
schaft kann hier nicht ausfiihrlich referiert werden. Bei Routledge (2005) und
Blackwell (2006) erschienen jiingst zwei Handbiicher, die umfassend die aktuel-
len Diskussionen in der Religionswissenschaft abbilden und denen im deutschen
Sprachraum nichts Vergleichbares gegeniiber steht. Es ist jedoch aufschluss-
reich, zwei englischsprachige Neuerscheinungen heranzuziehen, die noch ganz
andere Perspektiven der gegenwirtigen Selbstreflexion des Faches aufzeigen.
Dass man auch dann ein passables Lehrbuch iiber Religionsforschung schrei-
ben kann, wenn man nicht an eine eigenstandige Disziplin Religionswissenschaft
glaubt, zeigt die fur Studierende gedachte Einfiihrung von Russel T. McCu-
tcheon: Studying Religion. McCutcheon hat schon an anderer Stelle seine Auf-
fassung dargelegt,’ Religionsforschung sei ein Bereich der «human sciences»
(x). Er steht dem Versuch, eine eigene Fachdisziplin zu entwickeln, ablehnend
gegeniiber und betont den kritischen Charakter der Religionsforschung insbeson-
dere gegeniiber dem von ihm so genannten sui-generis-Diskurs, demzufolge Re-
ligion ein mit anderen Bereichen der Kultur nicht vergleichbarer Gegenstand sei
und der deshalb nur mit eigens dafiir entwickelten Methoden untersucht werden
konne. Alle Bestimmungen eines Gegenstandsbereiches «Religion», auch funk-
tionalistische, fiihrten letztlich dazu, eigene politische oder religiése Positionen
normativ zu setzen. Der einzige Weg ist fiir McCutcheon ein heuristisch-instru-
menteller Gebrauch des Religionsbegriffs: «definitions are tactical tools that
allow one to get on with producing knowledge about the world — a knowledge that,
instead of being innocent and objective, is intimately linked to social interests»
(28). Im Zentrum des Buches steht deshalb die systematische Diskussion des
Religionsbegriffs, in die verschiedene theoretische Zuginge eingearbeitet sind.

' Siehe insbesondere: Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Generis Religion and the
. Politics of Nostalgia, New York et al.: Oxford University Press 1997.
© Im Original ist die Aussage als rhetorische Frage formuliert.



Standortbestimmung Religionswissenschaft 243

Die einzelnen Kapitel sind unterschiedliche Versuche, das Definitionsproblem zu
begreifen bzw. zu 16sen. McCutcheon filihrt — meist an konkreten Beispielen —
die jeweiligen Probleme vor, um schlussendlich die angehenden Forscher aufzu-
fordern, den Religionsbegriff ihren eigenen Interessen und Fragestellungen ent-
sprechend zu formulieren (71).

Mit dieser thematisch ausgerichteten Einfithrung wendet sich McCutcheon
explizit auch an die Quereinsteiger aus anderen Disziplinen, die Veranstaltungen
in MA-Studiengéngen besuchen. Die didaktische Funktion des Buches wird durch
die Aufmachung noch unterstiitzt: Der Haupttext umfasst nur etwa 70 Seiten. In
einem Nachwort ermahnt Jonathan Z. Smith die Zunft der Lehrenden selbstkri-
tisch, die sachliche Diskussion nicht unnétig durch Fachjargon zu vernebeln. Das
Glossar mit ausfuhrlichen Erlduterungen zu zentralen systematischen Begriffen
ist hilfreich — wenngleich die wenigen Eintrdage zu religionsgeschichtlichen Be-
griffe («Buddhismus», «Christentum», etc) aus dem Rahmen des Buches fallen
und besser unterblieben wiren. Weitere 70 Seiten fiillen die Portraits 31 Gelehr-
ter aus der Religionsforschung von Hume, tiber Tillich bis Boyer — als europii-
scher Leser vermisst man Luckmann und Luhmann.

McCutcheon tiberzeugt durch konzentriertes Nachdenken iiber «Religion»
auch wenn manche Bereiche (z.B. Kap. «Public Discourse on Religion») nur
fragmentarisch angesprochen werden. Der Argumentationsgang wird liber weite
Strecken von immer neuen Fragen vorwirts getrieben, so dass sich der Ertrag oft
nur schwer fassen ldsst. Fiir Einsteiger konnte das ein Problem darstellen — aber
auch einen Gewinn.

Der Band Religious Studies. A global view, editiert und kommentiert von Gregory
D. Alles, ist eine neuartige Zusammenschau der aktuellen Situation der Reli-
gionswissenschaft in verschiedenen Teilen der Welt. Zehn ldnderspezifische Be-
richte liber Wissenschaftsorganisationen und wissenschaftsgeschichtlich relevante
Debatten bis hin zu aktuellen Themen werden von einer kurzen Einleitung und
einem Schlusswort des Herausgebers gerahmt. Doch was ist Religionswissen-
schaft — weltweit betrachtet? Ambivalenzen bewusst in Kauf nehmend wihlt
Alles als Buchtitel den aus dem US-amerikanischen Kontext stammenden Be-
griff «religious studies», der normalerweise gerade keine scharfe Abgrenzung
von Theologie bezeichnet, definiert diesen aber als «a synonym for a non-theolo-
gical study of religions» (7). Den Autoren der einzelnen regionalen Berichte
steht es frei, diese Unterscheidung im regionalen Kontext zu relativieren oder
ganz zu unterlassen (wie z.B. Robinsorn/Sinha fiir Siidasien), dennoch: «The focus
of this volume is the study of religions, not theology or its equivalents» (7).

Das Buch besticht zunichst einmal durch die Fakten, die dazu geeignet sind
Wissenschaft konsequent zu historisieren. Probleme, die aus der Orientalismus-,
Postkolonialismus- und Globalisierungs-Diskussion («Are such neologisms at all
helpful in negotiating global hegemony and local agency in the study of reli-
gion?» 315) bekannt sind, werden hier nicht epistemologisch oder analytisch,
sondern durch die Prisentation gesellschaftlicher Rahmenbedingungen der welt-
weiten Religionsforschung behandelt: Der asymmetrische Austausch zwischen



244 Ansgar Jodicke

Westeuropa und Nordamerika auf der einen Seite und dem Rest der Welt auf der
anderen ist ein Kennzeichen der gegenwirtigen Lage der Religionsforschung.
Die zentrale, erst am Schluss gestellte Frage, ob die Religionsforschung weltweit
nur als intellektueller Kolonialismus zu sehen sei, bleibt offen. «Global view» —
die selbst gesteckte Aufgabe des Sammelbandes - kommt vor der «global vision»
(3), die der Herausgeber im Nachwort entfaltet (301-321), allerdings als Idio-
synkrasie kennzeichnet. Indem hier der historisch gegebenen Vielfalt zunichst
mehr Kredit gegeben wird als der konzeptionellen Einheit, gelingt es Alles, die
Dinge auf andere Art zusammen zu halten: «There are distinct signs today that a
global community of scholars of religions is emerging» (2). Ist das noch «view»
oder schon «vision»? — Jedenfalls ein spannend zu lesender Einblick in eine Dis-
ziplin, die immer noch nicht recht zu wissen scheint, ob und gegebenenfalls wie
sie eine ist.

Im Uberblick betrachtet hat der Aufschwung der universitiren Religionswissen-
schaft in den letzten 15 Jahren die zentrifugalen Tendenzen des Faches verstirkt,
was mit den verschiedenartigen und gestiegenen Anforderungen an das Fach zu-
sammen hingen diirfte: die Prisenz in der Offentlichkeit, die elaborierte Metho-
den- und Theorienvielfalt in den Kulturwissenschaften und die universitatspoliti-
sche Legitimation des Faches, die nicht selten durch einen Verweis auf Praxisre-
levanz zu leisten versucht wird.

Eine theologisch orientierte Religionswissenschaft (Sundermeier) verstirkt
die Ausrichtung auf den interreligiosen Dialog, steht aber heute in einer Aussen-
seiterposition. Fliessende Uberginge in den Forschungsfeldern gibt es allenfalls
zu einer interkulturellen Religionswissenschaft (Yousefi), deren Profil jedoch
methodologisch ganz unbestimmt bleibt.

Die Auseinandersetzung mit der Stellung und Praxis der Religionswissenschaft
in der Gesellschaft (Klocker/Tworuschka) gehort inzwischen zu den berechtigten
Fragen — insbesondere fiir viele Studienabgiéinger. Dieser Bereich kdnnte auch
ein eigenes Feld anwendungsbezogener Forschung werden. Dass er sich sinnvoll
zu einer eigenen Disziplin entwickeln ldsst, ist wohl eher unwahrscheinlich.

Die entscheidende und immer noch ungeldste Herausforderung besteht in der
Vielfalt von disziplindr gepragten Zugingen zur Religion, die sich in der Regel
wenig um die Eigenstindigkeit der Religionsforschung kiimmern (miissen) und
Fragestellungen im Kontext der Geschichtswissenschaft, der Soziologie, der Psy-
chologie etc. entwickeln konnen. Diese Fragen und Theorien konnen als anre-
gender Pool von Instrumenten begriffen werden (McCutcheon), es bleibt aber
offen, in welcher Weise sie sich aufeinander beziehen oder integrieren lassen.
Fiir eine vollig eigenstindige Konzeption von Religionswissenschaft, die andere
Disziplinen als «Hilfswerkzeuge» (Flasche, 141) versteht, ist der Spielraum eng
und die Chance fuir Plausibilitit gering.

Das «watchtower» und das «Theorieschmiede»-Konzept (Koch) sucht die L6-
sung darin, den Anspruch auf Behandlung eines Gegenstandsfeldes Religion in
einer eigenen Disziplin Religionswissenschaft zu minimieren und dafiir hybrid
zu agieren, indem andere Felder der Religionsforschung als eine Art Wirt fiir die



Standortbestimmung Religionswissenschaft 245

Religionswissenschaft dienen. Umgekehrt entwickelt Riipke den Kernbereich
des Faches in einer Riickbesinnung auf historische Methodik, bleibt es aber
schuldig, den Beitrag der externen Disziplinen zur Entwicklung von Fragestel-
lungen zu explizieren.

Die Religionswissenschaft ist kulturwissenschaftlich geworden und wurde
gleichzeitig von den anderen Kulturwissenschaften rechts iiberholt. Eine Integra-
tion verschiedener Teildisziplinen ist schwerer denn je. Immerhin ldsst sich fest-
halten, dass Standortbestimmungen der Religionswissenschaft nicht von Kogni-
tionswissenschaftlern oder rational-choice-Theoretikern geschrieben werden. In-
sofern besteht ein Kreis der Religionsforscher und Religionsforscherinnen, die
sich jedenfalls fiir den Zusammenhalt der verschiedenen Forschungsfelder inte-
ressieren. Fir die Ausbildung einer eigenen Disziplin wird dies wohl nicht aus-
reichen, fur die Bildung einer funktionierenden Forschungsgemeinschaft (Alles)
durchaus.

Gregory D. Alles (Hg.), Religious Studies. A Global View, London, Routledge, 2008.

Rainer Flasche, Religionswissenschaft-Treiben. Versuch einer Grundlegung der Religio-
nenwissenschaft (=Marburger Religionsgeschichtliche Beitrdge; 5), Miinster, LIT-Verlag,
2008.

Michael Klocker/Udo Tworuschka (Hg.), Praktische Religionswissenschaft. Ein Handbuch
fir Studium und Beruf, Ké6ln, Béhlau, 2008.

Anne Koch (Hg.), Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmungen im wissen-
schaftlichen Feld, Marburg, Diagonal, 2007.

Russel T. McCutcheon, Studying Religion. An Introduction, London [u.a.], Equinox, 2007.

Jorg Riipke, Historische Religionswissenschaft. Eine Einfiihrung (=Religionswissenschaft
heute; 5), Stuttgart, Kohlhammer, 2007.

Theo Sundermeier, Religion — Was ist das? Religionswissenschaft im theologischen Kon-
text; ein Studienbuch, 2., erw. Neuaufl., Frankfurt am Main, Lembeck 2007.

Hamid R. Yousefi/Klaus Fischer/Ina Braun/Wolfgang Gantke (Hg.), Wege zur Religions-
wissenschaft. Eine interkulturelle Orientierung: Aspekte, Grundprobleme, Ergédnzende Per-
spektiven, Nordhausen, Bautz, 2007.



246 Ansgar Jodicke

Standortbestimmung Religionswissenschaft:
Zentrifugale Tendenzen in den Neuerscheinungen 2007-2009

Die vorliegenden sechs deutschsprachigen und zwei englischsprachigen Neuerscheinun-
gen mit programmatischen Standortbestimmungen der Religionswissenschaft lassen zen-
trifugale Tendenzen innerhalb des Faches erkennen. Zu den berechtigt aufgeworfenen
Problemen gehort die Auseinandersetzung mit der Praxis der Religionswissenschaft in der
Gesellschaft, ohne dass dafiir schon theoretisch befriedigende Konzeptionen gefunden wor-
den wiren. Das zentrale Problem ist jedoch die Integration von Fragestellungen und Theo-
rieentscheidungen aus anderen kulturwissenschaftlichen Disziplinen. Unterschiedliche Ant-
worten auf diese Probleme fiithren zu voéllig verschiedenen Konzeptionen von Religions-
wissenschaft und erschweren eine gemeinsame methodische Grundlegung.

Le point sur la science des religions: des tendances centrifuges
dans les nouvelles publications 2007-2009

Les six publications récentes en allemand et deux en anglais discutées dans cet article es-
quissent un portrait programmatique de la science des religions et révelent des tendances
centrifuges au sein du domaine. L’une des questions soulevées a juste titre touche a la
mise en pratique de la science des religions dans la société, sans pour autant que des con-
ceptions théoriques satisfaisantes n’aient été trouvées a ce jour. Le probléme central est
cependant la prise en compte de questionnements et de prises de positions théoriques
d’autres disciplines des sciences culturelles. Différentes réponses a ces problémes ménent
a des conceptions treés disparates de la science des religions et rendent difficile la mise en
place d’une base méthodique commune.

The current state of religious studies: centrifugal tendencies in new publications 2007-2009

Eight new publications, six in German and two in English, present programmatic descrip-
tions of the state of religious studies revealing centrifugal tendencies within the discipline.
One of the problems raised, and rightly so, is the practice of religious studies in society,
although no satisfactory theoretical conception have been found. But the most pressing
problem is the integration of themes and theoretical advances from related disciplines.
Differing answers to these questions lead to completely different conceptions of religious
studies and make it hard to establish a common methodological basis.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Religionswissenschaft — science des religions — science of religion, Kulturwissenschaft —
science culturelles — cultural sciences, Religionsforschung — recherche en religions — re-
search on religions, Theologie — théologie — theology.

Ansgar Jodicke, Dr., Lehr- und Forschungsrat an der Universitat Freiburg/Religionswis-
senschaft.



	Standortbestimmung Religionswissenschaft : zentrifugale Tendenzen in den Neuerscheinungen 2007-2009

