
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Standortbestimmung Religionswissenschaft : zentrifugale Tendenzen in
den Neuerscheinungen 2007-2009

Autor: Jödicke, Ansgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Standortbestimmung Religionswissenschaft:
Zentrifugale Tendenzen
in den Neuerscheinungen 2007-2009

Ansgar Jödicke

Mit dem Erscheinen der Grundzüge der Religionswissenschaft von Fritz Stolz im
Jahr 1988 lag in der deutschsprachigen Religionswissenschaft eine Einführung in

die Disziplin vor, welche die heterogenen Richtungen der Religionsforschung und

Religionstheorie an einen Tisch bringen wollte und genau darin die Aufgabe einer

postphänomenologischen, modernen Religionswissenschaft sah. Die «Grundzüge»

wurden durch ihre ausgewogene und unprätentiöse Darstellung verschiedenster

Forschungstraditionen über viele Jahre zur wichtigsten deutschsprachigen

Einführung in die Religionswissenschaft. Konkurrenz gab es seit den späten
1990er Jahren von einer theologisch verstandenen Religionswissenschaft (Sun-
dermeier 1999) und einer wieder stärker phänomenologisch ausgerichteten
Religionswissenschaft (Figi 2003). Die Richtung von Stolz aufgreifend erschienen
2002 und 2003 Einführungen von Klaus Hock und - stärker kommunikationstheoretisch

geprägt - von Hans G. Kippenberg und Kocku von Stuckrad.
In den letzten Jahren zeigen die Beiträge zur Grundlegung der Religionswissenschaft

eine neue Dynamik. Es bietet sich an, die programmatischen
Neuerscheinungen unter dem Aspekt zu vergleichen, ob und wie in ihnen eine Identität
des Faches Religionswissenschaft konzipiert wird. Bei den Sammelbänden werde

ich im Folgenden deshalb die konzeptionelle Ausrichtung stärker berücksichtigen

als die Einzelbeiträge. Im Zentrum der Rezension stehen die deutschsprachigen

Neuerscheinungen, wobei zwei englischsprachige aus dem gleichen Zeitraum
hinzugezogen werden, die die Bandbreite möglicher Annäherungen erweitem.

Von 777«; Sundermeier erschien 2007 in erweiterter zweiter Auflage
(ursprünglicher Titel 1999: Was ist Religion?) die Monographie Religion - Was ist
das?, die konsequent ein theologisch geprägtes Selbstverständnis von
Religionswissenschaft (unveränderter Untertitel: Religionswissenschaft im theologischen
Kontext) weiter entwickelt. Die Einführung richtet sich an Studierende der Theologie

und hält eine Zusammenarbeit von Theologie und Religionswissenschaft
gleichermassen für hilfreich wie unvermeidlich (xx und 307). Transzendenzerfahrung

und religiöses Gefühl (14) sind Angelpunkte der Analyse; die Definition

SZRKG, 103 (2009), 237-246



238 Ansgar Jödicke

von Religion nimmt direkt darauf Bezug (30). Die religiösen Grunderfahrungen
sind nach Sundermeier in allen Religionen bekannt, darüber hinaus haben sich
«sekundäre Religionserfahrungen» (40f.) gebildet, die individuelle Erfahrung stärker

betonen als rituellen Vollzug.
Die Darstellung der für Sundermeier «konstitutiven Elemente» von Religion

(Raum, Zeit, Ritus, Symbol, Transzendenzerfahrung) wird unverändert aus der
ersten Auflage übernommen. Aufschlussreich ist der neue thematische Akzent
der zweiten Auflage: Hinzugefügt wurden zwei Kapitel über den interreligiösen
Dialog, in denen die «Grenze zur Theologie durchaus» bewusst überschritten
wird (8); eines von beiden ist eine kritische Auseinandersetzung mit neueren
Dialog-Texten der EKD.

Indem Sundermeier diese Thematik vertieft und vermehrt Gesprächspartner in
der Theologie sucht, verzichtet er weitgehend auf den Anschluss an kuiturwis-
senschaftliche Fragestellungen. Auf eine Aktualisierung des Literaturverzeichnisses

und die Diskussion kulturwissenschaftlicher Ansätze der letzten 50 Jahre
wurde verzichtet. Stattdessen ist im Vorwort zu lesen, dass Sundermeier sich
gegenüber einem «einseitigen Ansatz der heutigen Religionswissenschaft» (7)
profilieren will und gegenüber der Theorie die vergleichende Forschung und
Phänomenologie zu stärken beabsichtigt. Eine derartige Selbsteinschätzung zeigt vor
allem, wie tief die Gräben inzwischen sind. Die Hinwendung zum interreligiösen
Dialog mag in der Logik einer theologischen Religionswissenschaft liegen, eine
Korrektur oder Erweiterung der kulturwissenschaftlichen Religionswissenschaft
ist sie nicht.

Zwei weitere Neuerscheinungen beschäftigen sich ebenfalls mit dem interreligiösen

Dialog, allerdings aus der Perspektive der Anwendung von Religionswissenschaft.

Das Verhältnis der Religionswissenschaft zur Praxis und die gesellschaftliche

Verantwortung der wissenschaftlichen Arbeit werden zum Ausgangspunkt
einer Reflexion auf religionswissenschaftliches Arbeiten gemacht - ein Zeichen
dafür, dass nach den sprungartig gestiegenen Studierendenzahlen der 1990er Jahre
die ersten Generationen von Absolventen dieser Jahrgänge nach Tätigkeitsfeldern

suchen.

Der Band Wege zur Religionswissenschaft. Eine interkulturelle Orientierung,
herausgegeben von Hamid Reza Youseft, Klaus Fischer, Ina Braun und Wolfgang

Gantke, bricht einen Stab für die Verantwortung der Religionswissenschaft
und deren geforderten Praxisbezug und «versteht sich als ein möglicher Weg,
zivilisationstheoretische und praktische Dimensionen der Religionswissenschaft
im 21. Jahrhundert» (9) zu bestimmen.

Der erste Beitrag von Youseft stellt die «interkulturelle Religionswissenschaft»

vor. Versteht man diesen Text als programmatisch für den Sammelband,
dann fällt die additive Art auf, wie hier «Themen» aneinandergefügt werden: Im
Abschnitt «Struktur und Aufgaben der interkulturellen Religionswissenschaft»
findet sich eine bunte Mischung aus etwa 15 Thesen, die keinem erkennbaren
systematischen Anspruch folgen, darunter auch Prophetisches der folgenden Art:
«Interkulturelle Religionswissenschaft nimmt an der Gestaltung des Weltfriedens



Standortbestimmung Religionswissenschaft 239

teil und stellt keine Gebote und Verbote auf» (27). Nicht weniger umfangreich
sind die 29 zusammenfassenden «Dimensionen» zur interkulturellen
Religionswissenschaft am Ende des Aufsatzes, die auf konzise Art zu bündeln, sich der Autor

dieser Rezension nicht in der Lage sieht. Es handelt sich um eine Art Manifest

(z.B. «9.Interkulturelle Religionswissenschaft erstrebt keine Indoktrination
und keinen Kultur- und Religionsrelativismus». 47) mit bekenntnishaften Zügen.

Der Zusammenhalt der einzelnen Beiträge durch den Begriff dnterkulturali-
tät> ist deshalb ausgesprochen vage und methodisch unbestimmt. Im einzigen
kritischen Beitrag beschreibt Bretislav Horyna die angewandte oder praktische
Religionswissenschaft als «Willensprodukte», «die keinen Halt in der
Religionswissenschaft selbst haben» (165).

Wesentlich mehr Anstrengungen zu einer konsistenten Profilierung finden sich
in dem von Michael Klöcker und Udo Tworuschka herausgegebenen Band
Praktische Religionswissenschaft. Allerdings führt auch hier die Selbstwahrnehmung
als Aussenseiter - «angewandte Religionswissenschaft hat es zur Zeit noch

schwer, sich an deutschen Universitäten etablieren zu können» - zu einer Art
Flucht nach vom, indem die «neue und gleichberechtigte Disziplin» mit «eigener
Identität» keinesfalls als «bloss angewandte (applied) Religionswissenschaft»
verstanden werden soll, die Erkenntnisse aus der «reinen Religionswissenschaft»
in die Praxis übertrage, sondern «Gestaltungsernpfehlungen für das Handeln in

der Praxis» zu entwickeln sucht (16f).
Tatsächlich bieten die konkreten Kapitel zu einzelnen praktischen

Betätigungsfeldern von Religionswissenschaftlern (verschiedene Medien, Museen,

Sport, Tourismus, Unternehmen, Internationale Konflikte und Schule) eine Reihe

aufschlussreicher Beobachtungen, die zeigen, dass Praxis nicht angemessen als

blosse Applikation verstanden werden kann, sondern eigene Fragen aufwirft, die
selbst wieder zum Gegenstand von Forschung gemacht werden können.

Möglicherweise könnte diese Einsicht den schon lange schwelenden Streit um
den Praxisbezug der Religionswissenschaft schlichten helfen, wenn er
konsequenter durchgehalten und theoretisch besser reflektiert wäre. Die Begrifflichkeit
«praktisch», «angewandt» wird in den einzelnen Beiträgen aber uneinheitlich
verwendet. «Qualitative Sozialforschung» (als Methode) (Baumann) ist z.B. in völlig

anderer Weise «praktisch» als kritische oder feministische Religionswissenschaft

- und gehört meiner Ansicht nach nicht zu den Themen des Buches. Die
theoretische Reflexion könnte gewinnen, wenn die Theorie/Praxis-Diskussion von
Habermas (vgl. der Beitrag von Franke/Maske) bzw. Bourdieu (vgl. der Beitrag
von Meier) rezipiert würde.

Während sich die bisher genannten Neuerscheinungen als Gegenüber, Korrektur
oder Erweiterung eines Mainstreams verstehen, nimmt Rainer Flasche in seiner

Monographie Religionswissenschaft-Treiben. Versuch einer Grundlegung der
Religionenwissenschaft (sie!) eine umfassende methodologische Grundlegung
vor, indem er die klassischen Themen diskutiert: Die notwendige Abgrenzung
von der Theologie, die Bestimmung des Begriffes Religion (als Forschungsins-
trument), die empirische Methodik (unter Einschluss der historischen Methode),



240 Ansgar Jödicke

die Unterscheidung von Religionsgeschichte und Religionssystematik (Begriffsbildung,

Vergleich, Typologie). Flasche knüpft dabei vor allem an Joachim Wach
und dessen Forderung nach einer systematischen Religionswissenschaft an. Das
letzte Kapitel (153-186) ist der Durchführung gewidmet, in der Flasche die
Relation heil-unheil als formales «Grundmodell der Religionssystematik» (168)
vorschlägt.

Zu Beginn des Buches wendet sich der Autor persönlich an den Leser oder die
Leserin und lädt zum gemeinsamen Nachdenken ein. Dieses Konzept prägt
konsequent den Stil des Buches mit dem Gewinn, dass sachlich Argumente verhandelt

werden und sich der Autor nicht hinter «Autoritäten» versteckt. Das führt
streckenweise zu überzeugenden und instruktiven Einsichten. Der Preis dafür ist
die fehlende Verknüpfung mit aktuellen Diskussionen. Flasche muss alles selbst

entwickeln. Im letzten Kapitel über die «Grundlegung der Religionswissenschaft
[...] im Rahmen eines systemtheoretischen Ansatzes» verrät er z.B. mit keiner
Silbe, dass auch andernorts von «Systemtheorie» die Rede ist. Neben der

Entscheidung über diesen eigenwilligen Publikationsstil ohne Fussnoten und praktisch

ohne Bibliographie liegt hier aber auch ein grundsätzliches Problem moderner

Religionswissenschaft: Der Bezug zu anderen kulturwissenschaftlichen Theorien

und Methoden. Das Insistieren von Flasche auf einer Religionssystematik
als genuiner Aufgabe der Religionswissenschaft verdient Respekt. Er greift dazu

sozialwissenschaftliches Vokabular auf, aber ohne Auseinandersetzung mit der

soziologischen Theorie bleibt Vieles im Unklaren und wirkt verloren. Es kann
deshalb bezweifelt werden, ob die vielen Gründe, die seit den Anregungen Wachs

gegen eine systematische Religionswissenschaft vorgebracht wurden, durch die

Ausführungen Flasches beseitigt werden.

Mit Flasche teilt Jörg Rüpke die Ansicht, dass Religionswissenschaft selbstbe-

wusst einen eigenständigen Blick auf Religion entwickeln muss und kann. Die
Auseinandersetzung mit Wach führt jedoch in seiner Monographie Historische
Religionswissenschaft. Eine Einführung zu diametral entgegen gesetzten
Ergebnissen. Rüpke stärkt das klassische Konzept einer historischen Religionswissenschaft,

die zwar im Sinne der modernen Geschichtswissenschaft auch andere

Methoden partiell integriert, insgesamt jedoch nicht als Teildisziplin einer
umfassenden Religionswissenschaft oder gar als Gegensatz zu einer systematischen
Religionswissenschaft verstanden werden soll. Er nimmt die gescheiterten
Versuche einer Religionssystematik zum Anlass, sich auf das historische Kerngeschäft

zu konzentrieren, will damit aber in der vorliegenden Einführung weder eine

Religionsgeschichte (11, 32) noch ein an der Religionsgeschichte gewonnenes,
allgemeines Modell von Religion vorlegen, sondern den «religionswissenschaftli-
chen Zugriff auf geschichtliche Befunde» aufzeigen (32). Unter der Überschrift

religiöses Handeln werden z.B. Themen behandelt wie: «Religion als

Kommunikationssystem», «Religion und Krieg», «Ritualinterpretation», «Kulte jenseits der
Stadt»! Dieser Zugang über «Fallstudien» (11) kann als work in progress gedeutet

werden kann oder dient dazu, durch bewusst punktuelle Arbeit einem zu
hohen systematischen Anspruch entgegenzutreten



Standorthestimmung Religionswissenschaft 241

Das ausgewählte religionsgeschichtliche Material stammt fast ausschliesslich

aus der Römischen Religionsgeschichte, dem Spezialgebiet des Autors. Dazu kommen

ganz wenige Beispiele aus der späteren europäischen Geschichte, der

Gegenwart und von aussereuropäischen Religionen. Dennoch ist das Buch keine

verkappte Römische Religionsgeschichte; diese dient vielmehr als Ausgangspunkt,

Fragen zu entwickeln, die auf andere historische Felder mit Gewinn
übertragen werden können. Ich halte dieses Vorgehen für ausgesprochen produktiv
und zukunftsweisend: Religionsgeschichtliches Material aus einer bestimmten

geographischen oder zeitlichen Konstellation dient dabei als Grundlage für die

Entwicklung von Fragen, deren Übertragung auf andere Gebiete und Zeiten
getestet werden muss. Wäre es dabei nicht sinnvoll, die Entfaltung derartiger
Fragenkataloge dennoch als systematische Religionswissenschaft zu bezeichnen, wenn
auch mit einem veränderten, schwächeren Begriff von Systematik als bei Wach?

Während die theoretische Einführung die Potentiale einer historischen
Rückbesinnung überzeugend zur Geltung bringt (15-32), zeigen sich in der Durchführung

Probleme. Ohne Not verzichtet Rüpke weitgehend auf den Bezug zu anderen

Disziplinen, die auf die Formulierung seiner Fragen zwar Einfluss nehmen,
aber nur in Fussnoten behandelt werden. Es würde dem Grundanliegen keinen
Abbruch tun, wenn die Theorien expliziert würden, die es z.B. erlauben, von Religion

als einem Kommunikationssystem zu sprechen.
Ein Fragezeichen darf im Hinblick auf den Untertitel «Einführung» gesetzt

werden. Die Auseinandersetzung mit wissenschaftsgeschichtlich relevanten
Positionen ist an vielen Stellen sehr knapp und nur verständlich, wenn man die
behandelte Position bereits kennt. Sehr gelungen ist hingegen das thematisch

gegliederte, ausführliche Literaturverzeichnis.

Nahezu komplementär ist die Art und Weise, wie Anne Koch in dem Sammelband

Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmung im wissenschaftlichen

Feld mit anderen Disziplinen umgeht. Die Herausgeberin will nicht in das

Fach einfuhren, sondern eine Forschungsperspektive für die Religionswissenschaft

aufzeigen, da es der Religionswissenschaft ihrer Ansicht nach zurzeit an

der «koordinierten Ausrichtung mannigfacher Religionsforschungen» (7) mangle.
Titel und Vorwort des Buches enthalten eine programmatische Dichte zur Frage
der Standortbestimmung der Religionswissenschaft, die es für diese Sammelbesprechung

qualifizieren, auch wenn in den Einzelbeiträgen noch stark der

ursprüngliche Charakter der Ringvorlesung deutlich wird und von einem gemeinsamen

Programm «watchtower» eigentlich keine Rede sein kann.

Anstatt eine disziplinare Selbstbestimmung über den Religionsbegriff, d.h.

den Gegenstandsbereich, oder über eine Methode bzw. ein Methoden-Set
vorzunehmen, rechnet die Herausgeberin nach den Phasen des Evolutionismus, der

Religionsphänomenologie und des Pluralismus mit einem neuen Paradigma in
der Religionswissenschaft: Die «Anwendung geborgter Modelle» aus anderen

kultur- und sozialwissenschaftlichen Disziplinen (z.B. cognitive science, Ökonomie)

werde in Zukunft «keine neue Zentralperspektive» (11) mehr ermöglichen,
aber eine «methodologische Position der Übersichtlichkeit über Wissenskultu-



242 Ansgar Jödicke

ren» (10). Die watchtower-Metapher, von Koch geschickt um ihre autoritativen
und zentralistischen Anteile gekürzt, hält den Anspruch auf intellektuelle
Orientierung im Feld der Religionsforschung wach, in welchem anderweitig nicht
mehr integrierbare Erkenntnisse von autonomen Disziplinen generiert werden. In
ihrem eigenen Beitrag geht Koch dann einen Schritt weiter und weist einer
«kulturwissenschaftlich überarbeiteten Religionswissenschaft» die Aufgabe zu,
abzubilden, «was und wie in anderen Diskursen im kulturwissenschaftlichen
Disziplinengemenge ausgehandelt wird» (33): Religionswissenschaft müsse als
Theorieschmiede betrieben werden, die ihr Material von anderen bezieht.

Der innovative Zugang Kochs kann für die systematischen Ansprüche der

Disziplin als Entlastung verstanden werden oder als Kapitulation: Wird das
Bemühen um ein eigenständiges religionswissenschaftliches Programm nicht zu rasch
fallen gelassen? Gibt es nicht doch einen spezifischen Umgang der
religionswissenschaftlich Forschenden mit ihrem Material? Um dem entgegen zu treten,
musste die Autorin zeigen, dass sich diese Ansprüche besser auf einer Metaebene
einlösen lassen. Wir dürfen gespannt auf die kommenden Veröffentlichungen sein.

Die anders gelagerte US-amerikanische Diskussion des Fachs Religionswissenschaft

kann hier nicht ausführlich referiert werden. Bei Routledge (2005) und
Blackwell (2006) erschienen jüngst zwei Handbücher, die umfassend die aktuellen

Diskussionen in der Religionswissenschaft abbilden und denen im deutschen

Sprachraum nichts Vergleichbares gegenüber steht. Es ist jedoch aufschlussreich,

zwei englischsprachige Neuerscheinungen heranzuziehen, die noch ganz
andere Perspektiven der gegenwärtigen Selbstreflexion des Faches aufzeigen.

Dass man auch dann ein passables Lehrbuch über Religionsforschung schreiben

kann, wenn man nicht an eine eigenständige Disziplin Religionswissenschaft
glaubt, zeigt die für Studierende gedachte Einführung von Rüssel T.

McCutcheon: Studying Religion. McCutcheon hat schon an anderer Stelle seine

Auffassung dargelegt,1 Religionsforschung sei ein Bereich der «human sciences»

(x). Er steht dem Versuch, eine eigene Fachdisziplin zu entwickeln, ablehnend

gegenüber und betont den kritischen Charakter der Religionsforschung insbesondere

gegenüber dem von ihm so genannten sui-generis-Diskurs, demzufolge
Religion ein mit anderen Bereichen der Kultur nicht vergleichbarer Gegenstand sei

und der deshalb nur mit eigens dafür entwickelten Methoden untersucht werden
könne. Alle Bestimmungen eines Gegenstandsbereiches (Religion), auch funk-
tionalistische, führten letztlich dazu, eigene politische oder religiöse Positionen
normativ zu setzen. Der einzige Weg ist für McCutcheon ein heuristisch-instru-
menteller Gebrauch des Religionsbegriffs: «definitions are tactical tools that
allow one to get on with producing knowledge about the world - a knowledge that,
instead of being innocent and objective, is intimately linked to social interests»

(28)." Im Zentrum des Buches steht deshalb die systematische Diskussion des

Religionsbegriffs, in die verschiedene theoretische Zugänge eingearbeitet sind.

Siehe insbesondere: Manufacturing Religion. The Discourse on Sui Generis Religion and the
Politics ofNostalgia, New York et al.: Oxford University Press 1997.
Im Original ist die Aussage als rhetorische Frage formuliert.



Standortbestimmung Religionswissenschaft 243

Die einzelnen Kapitel sind unterschiedliche Versuche, das Definitionsproblem zu
begreifen bzw. zu lösen. McCutcheon führt - meist an konkreten Beispielen -
die jeweiligen Probleme vor, um schlussendlich die angehenden Forscher
aufzufordern, den Religionsbegriff ihren eigenen Interessen und Fragestellungen
entsprechend zu formulieren (71).

Mit dieser thematisch ausgerichteten Einführung wendet sich McCutcheon
explizit auch an die Quereinsteiger aus anderen Disziplinen, die Veranstaltungen
in MA-Studiengängen besuchen. Die didaktische Funktion des Buches wird durch
die Aufmachung noch unterstützt: Der Haupttext umfasst nur etwa 70 Seiten. In
einem Nachwort ermahnt Jonathan Z. Smith die Zunft der Lehrenden selbstkritisch,

die sachliche Diskussion nicht unnötig durch Fachjargon zu vernebeln. Das

Glossar mit ausführlichen Erläuterungen zu zentralen systematischen Begriffen
ist hilfreich - wenngleich die wenigen Einträge zu religionsgeschichtlichen
Begriffe («Buddhismus», «Christentum», etc) aus dem Rahmen des Buches fallen
und besser unterblieben wären. Weitere 70 Seiten füllen die Portraits 31 Gelehrter

aus der Religionsforschung von Hume, über Tillich bis Boyer - als europäischer

Leser vermisst man Luckmann und Luhmann.
McCutcheon überzeugt durch konzentriertes Nachdenken über «Religion»

auch wenn manche Bereiche (z.B. Kap. «Public Discourse on Religion») nur
fragmentarisch angesprochen werden. Der Argumentationsgang wird über weite
Strecken von immer neuen Fragen vorwärts getrieben, so dass sich der Ertrag oft
nur schwer fassen lässt. Für Einsteiger könnte das ein Problem darstellen - aber

auch einen Gewinn.

Der Band Religious Studies. A global view, editiert und kommentiert von Gregory
D. Alles, ist eine neuartige Zusammenschau der aktuellen Situation der

Religionswissenschaft in verschiedenen Teilen der Welt. Zehn länderspezifische
Berichte über Wissenschaftsorganisationen und wissenschaftsgeschichtlich relevante
Debatten bis hin zu aktuellen Themen werden von einer kurzen Einleitung und
einem Schlusswort des Herausgebers gerahmt. Doch was ist Religionswissenschaft

- weltweit betrachtet? Ambivalenzen bewusst in Kauf nehmend wählt
Alles als Buchtitel den aus dem US-amerikanischen Kontext stammenden

Begriff «religious studies», der normalerweise gerade keine scharfe Abgrenzung
von Theologie bezeichnet, definiert diesen aber als «a synonym for a non-theological

study of religions» (7). Den Autoren der einzelnen regionalen Berichte
steht es frei, diese Unterscheidung im regionalen Kontext zu relativieren oder

ganz zu unterlassen (wie z.B. Robinson/Sinha für Südasien), dennoch: «The focus
of this volume is the study of religions, not theology or its equivalents» (7).

Das Buch besticht zunächst einmal durch die Fakten, die dazu geeignet sind
Wissenschaft konsequent zu historisieren. Probleme, die aus der Orientalismus-,
Postkolonialismus- und Globalisierungs-Diskussion («Are such neologisms at all
helpful in negotiating global hegemony and local agency in the study of
religion?» 315) bekannt sind, werden hier nicht epistemologisch oder analytisch,
sondern durch die Präsentation gesellschaftlicher Rahmenbedingungen der
weltweiten Religionsforschung behandelt: Der asymmetrische Austausch zwischen



244 Ansgar Jödicke

Westeuropa und Nordamerika auf der einen Seite und dem Rest der Welt auf der
anderen ist ein Kennzeichen der gegenwärtigen Lage der Religionsforschung.
Die zentrale, erst am Schluss gestellte Frage, ob die Religionsforschung weltweit
nur als intellektueller Kolonialismus zu sehen sei, bleibt offen. «Global view» -
die selbst gesteckte Aufgabe des Sammelbandes - kommt vor der «global vision»
(3), die der Herausgeber im Nachwort entfaltet (301-321), allerdings als
Idiosynkrasie kennzeichnet. Indem hier der historisch gegebenen Vielfalt zunächst
mehr Kredit gegeben wird als der konzeptionellen Einheit, gelingt es Alles, die

Dinge auf andere Art zusammen zu halten: «There are distinct signs today that a

global community of scholars of religions is emerging» (2). Ist das noch «view»
oder schon «vision»? - Jedenfalls ein spannend zu lesender Einblick in eine

Disziplin, die immer noch nicht recht zu wissen scheint, ob und gegebenenfalls wie
sie eine ist.

Im Überblick betrachtet hat der Aufschwung der universitären Religionswissenschaft

in den letzten 15 Jahren die zentrifugalen Tendenzen des Faches verstärkt,
was mit den verschiedenartigen und gestiegenen Anforderungen an das Fach

zusammen hängen dürfte: die Präsenz in der Öffentlichkeit, die elaborierte Methoden-

und Theorienvielfalt in den Kulturwissenschaften und die universitätspolitische

Legitimation des Faches, die nicht selten durch einen Verweis auf Praxisrelevanz

zu leisten versucht wird.
Eine theologisch orientierte Religionswissenschaft (Sundermeier) verstärkt

die Ausrichtung auf den interreligiösen Dialog, steht aber heute in einer
Aussenseiterposition. Fliessende Übergänge in den Forschungsfeldem gibt es allenfalls
zu einer interkulturellen Religionswissenschaft (Youseft), deren Profil jedoch
methodologisch ganz unbestimmt bleibt.

Die Auseinandersetzung mit der Stellung und Praxis der Religionswissenschaft
in der Gesellschaft (Klöcker/Tworuschka) gehört inzwischen zu den berechtigten
Fragen - insbesondere für viele Studienabgänger. Dieser Bereich könnte auch
ein eigenes Feld anwendungsbezogener Forschung werden. Dass er sich sinnvoll
zu einer eigenen Disziplin entwickeln lässt, ist wohl eher unwahrscheinlich.

Die entscheidende und immer noch ungelöste Herausforderung besteht in der
Vielfalt von disziplinar geprägten Zugängen zur Religion, die sich in der Regel
wenig um die Eigenständigkeit der Religionsforschung kümmern (müssen) und

Fragestellungen im Kontext der Geschichtswissenschaft, der Soziologie, der
Psychologie etc. entwickeln können. Diese Fragen und Theorien können als

anregender Pool von Instrumenten begriffen werden (McCutcheon), es bleibt aber

offen, in welcher Weise sie sich aufeinander beziehen oder integrieren lassen.

Für eine völlig eigenständige Konzeption von Religionswissenschaft, die andere

Disziplinen als «Hilfswerkzeuge» (Flasche, 141) versteht, ist der Spielraum eng
und die Chance für Plausibilität gering.

Das «watchtower» und das «Theorieschmiede»-Konzept (Koch) sucht die

Lösung darin, den Anspruch auf Behandlung eines Gegenstandsfeldes Religion in
einer eigenen Disziplin Religionswissenschaft zu minimieren und dafür hybrid
zu agieren, indem andere Felder der Religionsforschung als eine Art Wirt für die



Standortbestimmung Religionswissenschaft 245

Religionswissenschaft dienen. Umgekehrt entwickelt Rüpke den Kernbereich
des Faches in einer Rückbesinnung auf historische Methodik, bleibt es aber

schuldig, den Beitrag der externen Disziplinen zur Entwicklung von Fragestellungen

zu explizieren.
Die Religionswissenschaft ist kulturwissenschaftlich geworden und wurde

gleichzeitig von den anderen Kulturwissenschaften rechts überholt. Eine Integration

verschiedener Teildisziplinen ist schwerer denn je. Immerhin lässt sich
festhalten, dass Standortbestimmungen der Religionswissenschaft nicht von Kogni-
tionswissenschaftlern oder rational-choice-Theoretikern geschrieben werden.
Insofern besteht ein Kreis der Religionsforscher und Religionsforscherinnen, die
sich jedenfalls für den Zusammenhalt der verschiedenen Forschungsfelder
interessieren. Für die Ausbildung einer eigenen Disziplin wird dies wohl nicht
ausreichen, für die Bildung einer funktionierenden Forschungsgemeinschaft (Alles)
durchaus.

Gregory D. Alles (Hg.), Religious Studies. A Global View, London, Routledge. 2008.

Rainer Flasche, Religionswissenschaft-Treiben. Versuch einer Grundlegung der
Religionenwissenschaft (=Marburger Religionsgeschichtliche Beiträge; 5), Münster, LIT-Verlag,
2008.

Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg.), Praktische Religionswissenschaft. Ein Handbuch
für Studium und Beruf, Köln, Böhlau, 2008.

Anne Koch (Hg.), Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestimmungen im
wissenschaftlichen Feld, Marburg, Diagonal, 2007.

Rüssel T. McCutcheon, Studying Religion. An Introduction, London [u.a.]. Equinox, 2007.

Jörg Rüpke, Historische Religionswissenschaft. Eine Einführung ^Religionswissenschaft
heute; 5), Stuttgart, Kohlhammer, 2007.

Theo Sundermeier, Religion - Was ist das? Religionswissenschaft im theologischen Kontext;

ein Studienbuch, 2., erw. Neuaufl., Frankfurt am Main, Lembeck 2007.

Hamid R. Yousefi/Klaus Fischer/Ina Braun/Wolfgang Gantke (Hg.), Wege zur
Religionswissenschaft. Eine interkulturelle Orientierung: Aspekte, Grundprobleme, Ergänzende
Perspektiven, Nordhausen, Bautz, 2007.



246 A nsgar Jödicke

Standortbestimmung Religionswissenschaft:
Zentrifugale Tendenzen in den Neuerscheinungen 2007-2009
Die vorliegenden sechs deutschsprachigen und zwei englischsprachigen Neuerscheinungen

mit programmatischen Standortbestimmungen der Religionswissenschaft lassen
zentrifugale Tendenzen innerhalb des Faches erkennen. Zu den berechtigt aufgeworfenen
Problemen gehört die Auseinandersetzung mit der Praxis der Religionswissenschaft in der
Gesellschaft, ohne dass dafür schon theoretisch befriedigende Konzeptionen gefunden worden

wären. Das zentrale Problem ist jedoch die Integration von Fragestellungen und
Theorieentscheidungen aus anderen kulturwissenschaftlichen Disziplinen. Unterschiedliche
Antworten auf diese Probleme fuhren zu völlig verschiedenen Konzeptionen von
Religionswissenschaft und erschweren eine gemeinsame methodische Grundlegung.

Le point sur la science des religions: des tendances centrifuges
dans les nouvelles publications 2007-2009
Les six publications récentes en allemand et deux en anglais discutées dans cet article
esquissent un portrait programmatique de la science des religions et révèlent des tendances
centrifuges au sein du domaine. L'une des questions soulevées à juste titre touche à la
mise en pratique de la science des religions dans la société, sans pour autant que des
conceptions théoriques satisfaisantes n'aient été trouvées à ce jour. Le problème central est
cependant la prise en compte de questionnements et de prises de positions théoriques
d'autres disciplines des sciences culturelles. Différentes réponses à ces problèmes mènent
à des conceptions très disparates de la science des religions et rendent difficile la mise en
place d'une base méthodique commune.

The current state of religious studies: centrifugal tendencies in new publications 2007-2009

Eight new publications, six in German and two in English, present programmatic descriptions

of the state of religious studies revealing centrifugal tendencies within the discipline.
One of the problems raised, and rightly so, is the practice of religious studies in society,
although no satisfactory theoretical conception have been found. But the most pressing
problem is the integration of themes and theoretical advances from related disciplines.
Differing answers to these questions lead to completely different conceptions of religious
studies and make it hard to establish a common methodological basis.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Religionswissenschaft - science des religions - science of religion, Kulturwissenschaft -
science culturelles - cultural sciences, Religionsforschung - recherche en religions -
research on religions, Theologie - théologie - theology.

Ansgar Jödicke, Dr., Lehr- und Forschungsrat an der Universität Freiburg/Religionswissenschaft.


	Standortbestimmung Religionswissenschaft : zentrifugale Tendenzen in den Neuerscheinungen 2007-2009

