
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Die Borromäus-Enzyklika "Editae saepe" Pius' X. vom 26. Mai 1910 und
die Folgen

Autor: Delgadeo, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe»
Pius' X. vom 26. Mai 1910 und die Folgen

Mariano Delgado

Ein päpstliches Wort in einer Enzyklika, gehalten in der üblichen kurialen Prosa

und unter Wiederholung der längst bekannten römischen Sicht über die
Reformation und die Reformatoren, verletzt die Gefühle der Protestanten und verursacht

eine tiefe diplomatische Krise; der Kardinalstaatssekretär, der vom Inhalt
dieses Wortes im Voraus nicht unterrichtet worden war, muss den Feuerwehrmann

spielen und beschwichtigen; der Papst selbst lässt durch eine Note im «Osservatore

Romano» klarmachen, dass das Gesagte doch nicht so gemeint war, wie es

verstanden wurde... Dazu noch weist er an, dass seine Enzyklika, die an alle
Patriarchen und Bischöfe der katholischen Kirche gerichtet war, von den katholischen

Bischöfen und der katholischen Presse Deutschlands nicht verbreitet wird.
So liesse sich die Krise, welche die so genannte Borromäus-Enzyklika «Editae

saepe» Pius' X. vom 26. Mai 1910 auslöste,1 kurz zusammenfassen. Nach einer
kurzen Darstellung des Inhalts der Enzyklika, werde ich die Reaktionen im
Deutschen Reich kurz skizzieren, um mich dann auf diejenigen in der Schweiz zu
konzentrieren. Einige Überlegungen werden abschliessend folgen.

Die Enzyklika «Editae saepe»

Die Enzyklika wurde zur 300jährigen Wiederkehr der Heiligsprechung des

katholischen Reformers Karl Borromäus veröffentlicht. Selbst die Protestanten
erkennen an, dass der Papst das Gedenken eines Mannes, der das tridentinische
Reformprogramm wie kaum ein anderer verkörperte, nicht vergessen konnte. Mitten in

einer Epoche, die man bekanntlich ein «Zweites Konfessionelles Zeitalter»2 ge-

Die Enzyklika wird nach folgender Übersetzung zitiert: M. Hage [Pseud. von Hugo Gördes],
Die Borromäus-Enzyklika und ihre Gegner. Mit einer Übersetzung der Enzyklika als

Anhang, Wiesbaden "1910.
Siehe dazu Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in:
Geschichte und Gesellschaft. Zeitschrift für Historische Sozialwissenschaft, 26 (2000), 38-75.

SZRKG, 103(2009), 117-139



118 Mariano Delgado

nannt hat, war ein solches Gedenken mehr als geboten. Pius X. ging es mit der

Borromäus-Enzyklika aber nicht nur darum, die Verdienste des hl. Bischofs von
Mailand in Erinnerung zu rufen. Vielmehr dient ihm Borromäus als Anlass,
zwischen der wahren und der falschen Reform der Kirche zu unterscheiden, und dies

nicht nur mit Blick auf die Ereignisse des 16. Jahrhunderts, sondern auch und vor
allem angesichts der Modemismusgefahr, die in der Enzyklika explizit wie implizit

immer wieder durchschimmert. Die Adressaten sind die Katholiken, und diesen
wird die römische Sicht der wahren Kirchenreform in Erinnerung gerufen.

Nach einem ersten Abschnitt über die Rolle der Heiligen in der Kirche, wird
der hl. Karl als der wahre Reformator vorgestellt; es folgt ein kurzes Kapitel über
die falschen Reformatoren sowie ein langes über die nötigen Reformen. Diese
betreffen die Lehre, die christlichen Schulen, die Glaubenspredigt und die Sitten.
Ein weiteres langes Kapitel ist den Quellen der Reform gewidmet, die in den
Sakramenten sowie dem Apostolat des Klerus und der Laien bestehen. Es folgen
ermutigende Überlegungen über die nötige Geduld und Stärke, die man im Kampf
um die wahre Reform der Kirche brauche, sowie mahnende Worte angesichts der

Verschwörung gegen die Kirche, die in der modernen Welt zu beobachten sei.

Die Botschaft für die Katholiken ist klar: Sie sollen angesichts der Modemisten,
die gleich den Reformatoren des 16. Jahrhunderts eine falsche Reform der Kirche

intendieren, wachsam sein und eine wahre Reform in Kommunion mit Rom
nach Art des hl. Borromäus anstreben. Dass der Antimodemisteneid am 1.

September desselben Jahres 1910 von Pius X. eingeführt wurde, spräche für eine
solche Interpretation, in der die Reformatoren des 16. Jahrhunderts nicht nur als

negative Folie für den wahren Reformator Borromäus dienen, sondern auch als

Vorläufer der «Modemisten». So weit, so gut, und niemand - ausser vielleicht
einige Modemisten - hätte sich aufgeregt, wenn die Enzyklika das Wirken
Borromäus' nicht mit solchen Werturteilen über die Reformation, die Reformatoren
und die Fürsten, die ihnen folgten, eingeführt hätte: «Eine solche wunderbare

Einwirkung der göttlichen Vorsehung auf die von der Kirche geförderte Reformarbeit

tritt klar und deutlich in dem Jahrhundert hervor, das zur Stärkung der Guten

den hl. Karl Borromäus entstehen sah. Damals tobten die Leidenschaften, die
Kenntnis der Wahrheit war verwirrt und verdunkelt, es war ein beständiger Kampf
mit dem Irrtum, und die menschliche Gesellschaft stürzte sich dem Unheil entgegen

und schien dem Verderben preisgegeben. Und unter diesen Umständen traten
stolze und widerspenstige Menschen auf, (Feinde des Kreuzes Christi),3 Menschen
mit (irdischer Gesinnung, deren Gott der Bauch war>4. Diese verlegten sich
natürlich nicht auf die Verbesserung der Sitten, sondern auf die Leugnung der Dogmen,

sie vermehrten die Unordnung und ließen für sich und andere der Zügeilo-
sigkeit freien Lauf, oder sie untergruben wenigstens, mit Verachtung der maßgebenden

Führerschaft der Kirche und im Gefolge der Leidenschaften verkommener

Fürsten und Völker, mit einer gewissen Tyrannei Lehre, Verfassung und
Disziplin der Kirche. Dann ahmten sie jene Gottlosen nach, denen die Drohung gilt:

3

Phil 3,18.
4 Phil 3,19.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 1 19

(Wehe euch, die ihr das Gute bös und das Böse gut meint), und nannten den

rebellischen Wirrwarr und die Verkehrtheit des Glaubens und der Sitten Reform
und sich selbst Reformatoren. In Wahrheit aber waren sie Verführer, und indem
sie durch Streitigkeiten und Kriege die Kräfte Europas erschöpften, haben sie die

Empörung und den Abfall der modernen Zeiten vorbereitet, in denen sich die
drei Arten von Kampf, die früher getrennt waren, und aus denen die Kirche immer

siegreich hervorging, zu einem einzigen vereinigt haben: die blutigen Kämpfe der

ersten Zeit, dann die innere Pest der Häresien, endlich, unter dem Namen der

evangelischen Freiheit jene Verderbtheit der Sitten und eine Verkehrtheit der

Disziplin, zu der vielleicht das Mittelalter nicht gelangt war.»6

Zwar entsprach dies der althergebrachten Sicht Roms, das die Reformatoren
bereits im 16. Jahrhundert «Feinde des Kreuzes Christi» nannte, «deren Gott der

Bauch» sei, während für die Protestanten diese Worte eher auf den Papst zuträfen.7

Aber zu Beginn des 20. Jahrhunderts wirkte dies vielfach wie ein Anachronismus.

So dürfte es verständlich sein, dass nach der Borromäus-Enzyklika ein

«Sturm der Entrüstung» durch die protestantische Welt ging, vor allem durch

Deutschland, aber auch durch die Niederlande, Grossbritannien und natürlich
auch durch die Schweiz. Man hat aber dabei auch den Eindruck, dass diese

Entrüstung von vielen Protestanten in gemischtkonfessionellen Ländern als

willkommene Gelegenheit zur Stärkung der eigenen Identität und manchmal sogar
als Lunte zur Entfachung des Feuers eines neuen Kulturkampfes benutzt wurde.

Die Reaktionen in Deutschland

Die Vorgänge in Deutschland sind u.a. von Karl Bachern historisiert worden.8 Er
spricht nicht ohne Grund von einer «gewaltigen Hetze» des gesamten Liberalismus

und des Evangelischen Bundes «gegen das Papsttum und die katholische

Kirche», die sich zugleich «gegen das Zentrum» und dessen «Machtgelüste» und

«Herrschaftsbestrebungen» richtete.9 Die Katholiken im Allgemeinen und die

Zentrumspartei als ihr politischer Arm waren aus dem Kulturkampf gestärkt und
selbstbewusst hervorgegangen. Dem Zentrum war es sogar gelungen, ein über-

5
Jes5,20.

6
Hage, Die Borromäus-Enzyklika (wie Anm. 1), 48f. Als Hauptverfasser der Enzyklika gilt
der spanische Kapuzinerkardinal Vives y Tuto, während der Passus über die Reformation, die
Reformatoren und deren Fürsten auf Msgr. Benigni zurückgehen dürfte. Siehe Karl Bachern,

Vorgeschichte, Geschichte und Politik der deutschen Zentrumspartei, Köln 1930, 331 (siehe
dort auch Lit. über die Rezeption der Enzyklika).

7 In seiner Auslegung von Phil 3,18-19 schreibt z.B. Martin Luther: «So heißt uns der Papst
(Feinde des Kreuzes Christi) und alle, die ihm nicht gehorchen. Er hat das Kreuz Christi lieb
wie die Bauern die Spieße. Wenn's einen Feind des Kreuzes Christi gibt, dann ist's der Papst;
denn er verfolgt ohne Unterlaß das Wort vom Kreuz Christi und vom Leiden Christi [...] Er
selbst ist ein Feind Christi und seines Kreuzes. [...] Wer ist der Gott des Papstes? Er hat
einen rechten Gott! Den (Bauch), den Gott aller, die ihm anhangen.» D. Martin Luthers

Epistel-Auslegung, Bd. 3: Die Briefe an die Epheser, Philipper und Kolosser, Göttingen 1973,
230.
Siehe Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6).

9
Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 329.



120 Mariano Delgado

konfessionelles Zweckbündnis mit der Partei der konservativen Protestanten zu
schmieden, das sich zwischen Sozialisten und Liberalen nicht nur gut behaupten
konnte, sondern gute Chancen hatte, bei den bevorstehenden Wahlen die Machtfrage

für sich zu entscheiden. In dieser Situation kam der päpstliche Fauxpas in der

Borromäus-Enzyklika den Liberalen und dem Evangelischen Bund gut gelegen.
In der ultramontanen Geschichtsschreibung wird hervorgehoben, dass die

Protestanten eine tendenziöse Übersetzung der anstössigen Stellen der Enzyklika
zunächst verbreiteten: «So wurde namentlich der Ausdruck: (Inter haec superbi ac
rebelles homines consurgebant inimici Crucis Christi) (qui terrena sapiunt)
(quorum Deus venter est) zunächst übersetzt mit (Männer viehischen Geistes)
oder (viehischer Gesinnung), statt irdischen Geistes oder irdischer Gesinnung. Es

geschah das auf Grund einer Mitteilung des Evangelischen Bundes, welche an
nicht weniger als 400 Zeitungen ergangen war. Am Tage nachher widerrief zwar
der Evangelische Bund diese Übersetzung, indem er sie mit der Verstümmelung
eines Telegramms aus Rom erklärte. Doch dauerte es noch ziemlich lange, bis
sie überall aufgegeben war. Der Ausdruck (perversio fidei), gleich Verkehrung,
Umsturz des Glaubens, wurde wiedergegeben mit (Perversität des Glaubens)
usw. Die biblischen Ausdrücke (irdischer Gesinnung) und (deren Gott der Bauch
ist>, wurden meist wiedergegeben ohne die Anführungszeichen, welche auf die
biblische Herkunft hinweisen, und ohne die in der Enzyklika nach feststehender
Übung hinzugefügte genaue Angabe der Fundstelle: Phil III. 18, 19.»'°

Man wird aber zugeben müssen, dass selbst im amtlichen lateinischen Wortlaut

und in der oben zitierten katholischen deutschen Übersetzung die betreffende

Stelle über die Reformation, die Reformatoren und ihre Fürsten um 1900 nur
anstössig klingen musste. Denn die darin begegnenden Urteile über die
protestantische Reformation trugen nicht dem Stand «der geschichtlichen Forschung»
Rechnung; sie nahmen keine Rücksicht «auf die psychologischen Rückwirkungen»

auf die Anhänger der Reformation und die deutschen Fürsten, die doch
direkte Nachkommen der reformierenden Fürsten des 16. Jahrhunderts waren; und
schliesslich bedachten sie auch nicht «die politischen Folgen» für die Katholiken
und ihre politischen Parteien in gemischtkonfessionellen Ländern, die gerade einen
harten Kulturkampf hinter sich hatten."

Die Chronik berichtet, dass der Evangelische Bund und viele protestantische
Körperschaften von Anfang an leidenschaftlich und kulturkämpferisch agitierten
und die Äusserungen der liberalen Presse «noch heftiger waren», während die
katholische Presse in die grösste Verlegenheit geriet und nicht wusste, wie sie
sich verhalten sollte. «Sie brachte und sagte zur Sache so wenig als möglich.»12
Dass ein neuer Kulturkampf doch nicht entfacht werden konnte, hängt nicht
zuletzt mit der besonnenen Haltung der Regierung und des Reichskanzlers Beth-
mann zusammen, aber auch mit der Bereitschaft Roms, Missverständnisse aus

Bachern. Vorgeschichte (wie Anm. 6), 334. Siehe die Gegenüberstellung der getreuen
deutschen Übersetzung aus dem lateinischen Text mit der von der «Deutsch-Evangelischen
Korrespondenz» verbreiteten in: Hage. Die Borromäus-Enzyklika (wie Anm. 1). 14.

Bachein. Vorgeschichte (wie Anm. 6), 332f.
Bachern. Vorgeschichte (wie Anm. 6), 335.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 121

dem Weg zu räumen. An einem neuen Kulturkampf war niemand interessiert. So

Hess der Kaiser am 7. Juni diplomatisch verlauten, er bezweifle, «dass der Papst
seiner Kundgebung den Sinn unterlegt habe, der bisher aus ihr herausgelesen
worden ist».13 Somit baute er dem Papst eine goldene Brücke, damit sich dieser
in ähnlichem Sinne äussern und zwischen dem Gesagten und dem Gemeinten
unterscheiden konnte. Dennoch wurden die üblichen Wege beschritten, diplomatischen

Unmut anzuzeigen, denn von konservativer, freikonservativer und nationalliberaler

Seite lagen Interpellationen vor, um die Angelegenheit im preussischen

Abgeordnetenhaus zu verhandeln: ((Der Reichskanzler beauftragte den preußischen

Gesandten beim Hl. Stuhle, bei der Päpstlichen Kurie förmliche Verwahrung

einzulegen. Der bayerische Gesandte erhielt Anweisungen nach ähnlicher

Richtung von seiner eigenen Regierung. Der König von Sachsen, welcher als

katholischer Fürst gegenüber einem fast ganz protestantischen Lande in einer
besonders misslichen Lage war, wandte sich mit einem Handschreiben an den Papst,

was er seinem protestantischen Ministerium förmlich zu eröffnen für notwendig
fand.»14 Die diplomatischen Kanäle verfehlten nicht ihre Wirkung, denn am 8.

Juni, noch bevor die erwähnten drei Interpellationen am 9. Juni im Abgeordnetenhaus

verhandelt werden konnten, brachte der «Osservatore Romano» folgende
Note: «Angesichts der in Deutschland durch irrtümliche Interpretation und wenig
getreue Übersetzung der jüngsten Enzyklika hervorgerufenen Bewegung sind

wir zu folgender Erklärung ermächtigt: Der Hl. Vater hat in der Borromäus-Enzyklika,

welche dazu diente, die Irrtümer der Modemisten zu bekämpfen, absolut

nicht, wie aus dem Text hervorgeht, die Intention gehabt, die Nichtkatholiken
Deutschlands und ihre Fürsten zu beleidigen. In der Enzyklika befinden sich
einfach einige geschichtliche Werturteile über die Zeit des hl. Karl Borromäus; aber

es werden weder die Völker noch die Fürsten eines bestimmten Landes namhaft

gemacht. Übrigens ist zu berücksichtigen, dass es sich dabei um Katholiken jener
Zeit handelte, welche sich gegen die Lehre und Autorität des Hl. Stuhles
auflehnten. Wie wohlwollend die Gefühle des Hl. Vaters gegen Deutschland und

seine Fürsten sind, hat er noch letzthin kundgetan.»15

Mit dieser Note war dafür gesorgt, dass am 9. Juni im preussischen
Abgeordnetenhaus die Sache für das Zentrum verhältnismässig erträglich wurde. Protestanten,

Liberale und Sozialdemokraten konnten zwar ihren Unmut über die

Borromäus-Enzyklika äussern, während das Zentrum und die Polen es ablehnten,
eine päpstliche Enzyklika im Parlament zu kommentieren, weil diese eine rein
kirchliche Angelegenheit sei. Als der antiultramontane Affekt emotional
eskalierte, stellten die Konservativen den Antrag auf Schluss der Debatte, «welcher

angenommen wurde, nachdem das Zentrum den Sitzungssaal verlassen hatte».
Das Zentrum verhalf den Konservativen so zu einer relativen Mehrheit. Den
liberalen Protestanten war nicht gelungen, «es den Konservativen unmöglich zu ma-

1 ' Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 335.
14

Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 335.
15

Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 336.
' Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 338.



122 Mariano Delgado

chen, mit dem Zentrum weiterhin gemeinschaftlich politische Arbeit zu
machen», d.h.: «Der konservative Teil des Protestantismus ließ sich nicht nochmals

als Vorspann für einen neuen Kulturkampf gebrauchen».18
Ähnlich verlief die Verhandlung der Enzyklika in der bayerischen Kammer

der Abgeordneten am 15. Juni und in der badischen Ersten Kammer am 18. Juni.
Am 11. Juni kam Rom der Situation in Deutschland erneut entgegen: Es teilte
dem preussischen Gesandten mit, «dass der Papst bereits den deutschen
Bischöfen den Befehl gegeben habe, eine solche Verkündigung oder Veröffentlichung

[der Enzyklika] zu unterlassen».19 Am 13. Juni wurde demselben Gesandten

eine weitere, vom Kardinalstaatssekretär unterzeichnete Note ausgehändigt,
in der dieser nochmals betonte, dass die Borromäus-Enzyklika nicht so gemeint

war, wie sie von einigen verstanden wurde.20 Damit war die Sache an dei diplomatischen

Front ausgestanden.
Am Sonntag, dem 12. Juni zogen über 5'000 Protestanten in der Reichshauptstadt,

«auf deren Pflaster es in der Mittagshitze kaum auszuhalten war, vor das

Denkmal des Mannes, der den Deutschen sozusagen die deutsche Sprache
geschenkt hat, und sangen voll flammender Begeisterung das alte Trutzlied: (Ein
feste Burg ist unser Gott>».21 Bald machte sich die Erkenntnis breit, dass die
Borromäus-Enzyklika «für das protestantische Deutschland nicht ein Unglück,
sondern ein Glück» gewesen sei. Hin und wieder äussern nachdenkliche Protestanten

Bedenken gegen die Virulenz, mit der man auf den päpstlichen Fauxpas
reagiere, aber der grosse liberale Theologe Adolf von Hamack brachte es auf den

Punkt: «Leichter gelingt es mir, mich in die Seele jenes (katholischen) Romanen

17
Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 336.
Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 343. Hage beschreibt den politischen Missbrauch der
Enzyklika durch den Evangelischen Bund folgendermaßen: «Sie ist die Peitsche, mit der der

Evangelische Bund die Konservativen in die Hürde zu treiben versucht, die er für Protestanten

einrichten will.» Hage, Die Borromäus-Enzyklika (wie Anm. 1), 42. Das Sprengen des
Bündnisses zwischen den Konservativen und dem Zentrum war ein alter Wunsch liberaler
Kreise. Daher war die Enzyklika für diese eher ein Segen, wie die «Tägliche Rundschau»
freudig zugab. Auch wenn das genannte Bündnis auf die Dauer nicht gefährdet wurde, so

sorgte die Enzyklika für eine kurzfristige Verstimmung bei den Konservativen, auf die das

Zentrumsorgan die «Kölnische Volkszeitung» folgendermaßen reagierte: «Der zehnte Pius,
dieser leidenschaftliche Feind der Reformatoren, ist selbst wider Willen zum Reformator
Germaniae geworden, zu einem kleinen Erneuerer Deutschlands. Was heißes Bemühen der
deutschen Politik nicht gelang, das hat er spielend geleistet; auf Zeit wenigstens Zentrum
und Konservative zu trennen, den alten Block wiederherzustellen». Nach SKZ vom 16. Juni
1910,241.
Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 341.
In der vom KaidinaUtaatssekrelär unterzeichneten Note für den preussischen Gesandten vom
13. Juni heißt es «Der Heilige Stuhl glaubt, dass der Ursprung dieser Erregung darauf
zurückzuführen ist, dass der Zweck nicht richtig erkannt worden ist, auf den die Enzyklika
gerichtet war, und dass daher einige ihrer Sätze in einem Sinne ausgelegt worden sind, der den
Absichten des Heiligen Vaters völlig fremd ist. Es liegt daher dem unterzeichneten Kardinal
daran, zu erklären, dass Seine Heiligkeit mit wahrem Bedauern die Nachrichten von einer
solchen Erregung vernommen hat. da - wie schon öffentlich und formell erklärt worden ist -
irgendwelche Absicht, die Nichtkatholiken Deutschlands oder dessen Fürsten zu kränken,
seiner Seele ganz und gar fernlag.» Nach der SKZ vom 23. Juni 1910, 254.
So der Bericht im Ersten Morgenblatt derNZZ vom 18. Juni 1910, Frontseite.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 123

zu versetzen, der über die Entrüstung der Deutschen ebenso lacht wie über die

Encyklika: (Was wollen Sie? Der Papst schreibt, wie er schreiben muss; welcher
Gebildete nimmt davon ernsthaft Notiz, geschweige, dass er sich getroffen fühlt?
Lachen Sie doch mit uns über diese Stimme aus der Vergangenheit!) Ich
verstehe diese Stimmung des Romanen, aber ich lache nicht und rate keinem
Deutschen, mitzulachen. Der Ernst steht ihm an, nicht der leichtfertige Spott. Mit Ernst

und Würde sind auch tatsächlich die Proteste erfolgt, haben nur ausnahmsweise

die Grenzen verletzt, die durch den Anlass gegeben waren [...] und sind in ihrem

Umfange und ihrer Einmütigkeit ein Beweis, dass es nicht nur Protestanten und

protestantische Landeskirchen gibt, sondern auch einen Protestantismus.»"

Die freisinnige und die protestantische Sicht in der Schweiz

Für die Schweiz gewinnt man den Eindruck, dass nicht zuletzt der «Sturm der

Entrüstung» im protestantischen Deutschland die Vorgänge hier prägte. Bei den

hiesigen Reaktionen ist nicht nur zwischen Protestanten und Katholiken zu
unterscheiden, sondern auch zwischen der deutschen und der romanischen Schweiz.

«Neue Zürcher Zeitung» und «Der Bund»

Einige Frontseiten der NZZ vom Juni 1910 geben uns klaie Auskunft über die

damalige antikatholische und antirömische Einstellung dieses (heute so

renommierten) Blattes. Von der Enzyklika ist im ersten Abendblatt vom 3. Juni die

Rede, also erst sieben Tage nach deren Veröffentlichung. Der Tagesbericht wird
eingeleitet mit der Bemerkung: «Wir erhalten, natürlich wieder von unbekannter

Hand, eine Postkarte, auf welcher ein Zeitungsausschnitt aufgeklebt ist, der einen

Fall protestantischer Unduldsamkeit erzählt, und auf welcher geschrieben steht:

(Nehmen sie auch Notiz hievon!?)» Die NZZ nimmt dann Notiz davon und

vervollständigt den Bericht mit einem ausführlichen Zitat der kontroversen Stellen

aus der Borromäus-Enzyklika über die Reformation, die Reformatoren und ihre

Fürsten - wohlgemerkt in der tendenziösen Übersetzung «Männer viehischen
Sinnes» usw. und ohne Anzeige der Bibelzitate -, um dann mit folgendem
Kommentar zu schliessen: «Nach solchen Ausbrüchen des leidenschaftlichen,
unversöhnlichen Hasses gegen die Reformation und die Reformatoren gibt es unter
uns Protestanten noch Leute, die von der Harmlosigkeit, ja sogar vom Idealismus
der katholischen Kirche reden! Was sagt aber unser Anonymus zu dieser von
höchster Stelle ausgehenden Unduldsamkeit, die alles in Schatten stellt, was auf
protestantischer Seite hierin je gesündigt wurde? Jetzt wird er sich wohl
mäuschenstille verhalten.»~J

Mit dem Titel «Die päpstliche Herausforderung» folgt im zweiten Morgenblatt

vom 4. Juni ein selektiver Bericht über die «allgemeine Entrüstung» in der
deutschen Presse, der nur die Stimmung in der protestantischen bzw. liberalen
Presse wiedergibt. Im Dritten Morgenblatt vom 7. Juni wird unter dem Titel



124 Mariano Delgado

«Aussöhnung mit Rom?» über die Staat-Kirche-Beziehungen in Frankreich
berichtet. Der Tenor ist, Rom müsse dem französischen Staat entgegen kommen,
nicht umgekehrt.

Im dritten Morgenblatt vom 8. Juni erscheint ein Bericht des römischen
Korrespondenten mit dem Titel «Der Protestantismus im Urteil Roms». Die
Borromäus-Enzyklika bringe eigentlich nichts Neues, denn man wisse schon längst wie
Rom über den Protestantismus denke und unter Christen nur Katholiken
verstehe. Dem Papst wird unterstellt, die Protestanten im Allgemeinen und die Deutschen

im Besonderen für dumm zu verkaufen, die ihr Unrecht eingesehen hätten
und sich nun dem Papste wieder annähern wollten. Auch evangelische Herrscher
von Ländern mit einer starken katholischen Minderheit besuchten unterdessen
den Papst und daraus habe sich allmählich die Gewohnheit hergeleitet, «dass

überhaupt alle germanischen Protestanten, etwa mit Ausnahme der Schweizer,
Wert darauf legen, den Papst besucht zu haben». Für die NZZ stellt dies eine

«unwürdige, gesinnungslose Kriecherei, eine Absage an den evangelischen
Glauben» dar. Man vergesse dabei, dass für Rom Protestanten mit Atheisten und
Freimaurern gleichgesetzt würden. Die Enzyklika sei von romanischen Kardinälen

mit einfachem Gemüt und geringer wissenschaftlicher Bildung geschrieben
worden, die nicht gewusst hätten, was sie taten. Die italienische Presse habe sich

um diese unglückselige Enzyklika gar nicht gekümmert: «Die meisten Zeitungen
druckten sie gar nicht ab, und viele der größten Blätter wurden erst durch die in
Deutschland entfachte Polemik auf sie aufmerksam gemacht. Wahrscheinlich
wird der (Osservatore Romano in den nächsten Tagen eine Erklärung bringen,
dass die Sache gar nicht so bös gemeint sei und dass die Kurie die größte
Hochachtung vor den gläubigen evangelischen Mitchristen habe [...]. Die Entschuldigung

verweht natürlich, aber die Enzyklika bleibt und wird den Kreislauf ihrer
Wirkung vollenden. Die Kirche bleibt jedenfalls siegreich - in Deutschland.»24

Unter dem Titel «Ein neuer Kulturkampf» geht ein Leitartikel im ersten
Abendblatt vom 8. Juni auf den «Sturm der Entrüstung» in Deutschland ein,
denn in der Schweiz hatte die Borromäus-Enzyklika bis dahin kaum hohe Wellen
geschlagen. Warnend wird darin vermerkt: «wenn nicht sofort von der Regierung
ein entscheidendes Wort [...] gesprochen wird und wenn nicht vorsichtig
vermieden wird, die Front gleichzeitig auch gegen den katholischen, d.h.
ultramontanen Teil der politischen Wähler zu richten, dann wird Deutschland in
kurzem einen Kulturkampf erleben, bei dem es um die nächste Zukunft des
Reiches gehen wird.» Die NZZ sieht das Band zwischen Zentrum und Konservativen

ernsthaft gelockert und prophezeit im Sinne des Wunsches als Vater des

Gedankens, dass ein neuer Kulturkampf, «wenn er zielbewusst und auf der ganzen
Linie mit gleicher Tatkraft geführt würde, notwendig zur völligen Niederlage des

Ultramontanismus in Deutschland führen musste. Und das wäre ein Segen für
das Reich und alle Bundesstaaten [...]. Hatte der Bismarcksche Kulturkampf das

NZZ vom 8. Juni 1910, Drittes Morgenblatt, Frontseite.



Die Borromäus-Enzyklika «Editaesaepe» 125

Zentrum groß und mächtig gemacht, ein neuer Kulturkampf musste es zerschmettern

oder wenigstens so schwächen, dass es nie wieder zur auschlaggebenden
Machtstellung gelangen könnte.»"5

Schliesslich schenkt die NZZ den bösen Gerüchten Gehör, das Zentrum selbst
habe «den scharfen Vorstoß» gegen den Protestantismus in der Borromäus-Enzyklika

veranlasst, «um für den bevorstehenden Wahlkampf eine durch ihn in
katholischen Kreisen erzeugte fruchtbare Stimmung zu politischen Zwecken
ausnützen zu können».26

Erst im dritten Morgenblatt vom 10. Juni befasst sich die NZZ erneut ausführlich

mit der Enzyklika, und zwar indem ein. natürlich anonymer, freisinniger
Schweizer Katholik zu Wort kommt, um die Protestanten in ihrem Misstrauen
gegenüber Rom zu bestätigen. Hier beginnt die Sache eine helvetische Färbung
zu bekommen. Der freisinnige Katholik klärt die Protestanten darüber auf, dass

«die römische Taktik und Agitationsmethode» System haben und dem Prinzip
des «nunquam retrorsum, nie nachgeben» folgen. So bestehe in der Schweiz nach
wie vor «das Bistum Basel; das seit der Reformation reformierte, inmitten einer
reformierten Gegend gelegene Regensberg bleibt gleichwohl die fiktive Residenz
eines katholischen Domkapitels [...]. Begreiflich ist nur nicht, dass die
protestantische Staatshoheit es duldet.» Für den freisinnigen Katholiken ist der Sturm,
den die Enzyklika entfachen musste, zweifellos «wohlberechnet und beabsichtigt»,

damit die klerikalen Organe «bei den Gläubigen aus diesem Sturme wieder
Wasser auf ihre Mühle» leicht schöpfen können. Abschliessend empfiehlt der

freisinnige Katholik dem Staat seinen Kampf nicht in erster Linie gegen die
katholischen Geistlichen zu führen, sondern diesen eher Halt und Schutz gegen die

Kurie zu bieten: dann werde man sehen, dass die Geistlichen nicht so abgeneigt
wären, «sich mehr auf die Seite des Staates und ihres Landes zu stellen»."

Im dritten Abendblatt vom 10. Juni berichtet die NZZ über «Holland und die

Borromäus-Enzyklika». Auch in diesem Zusammenhang wird für wahrscheinlich
gehalten, «dass die Borromäus-Enzyklika über kurz oder lang den Zusammenbruch

der protestantisch-orthodoxen und klerikal-katholischen Koalitionsregierung

in den Niederlanden herbeiführen wird, und die Liberalen werden dafür
sorgen, dass dieser Zusammenbruch sich so bald als möglich vollziehe [...]. Daran
hat der Papst nicht gedacht. Seine fanatischen Ratgeber sehen eben nichts, wenn
es gilt, mit blinder Wut auf Andersgläubige und Andersdenkende dreinzuschla-
gen.»28 Im Abendblatt vom 11. Juni wird über die Debatten im preussischen
Landtag ausführlich berichtet, und man macht darin die «Unfehlbarkeitslehre»
für die Unfähigkeit des Zentrums verantwortlich, Kritik an der Enzyklika auszuüben:

«Die Unfehlbarkeitslehre hat die unübersteigbare Scheidewand aufgerich-

NZZ vom 8. Juni 1910, Erstes Abendblatt. Frontseite.
26 NZZ vom 8. Juni 1910, Erstes Abendblatt, Frontseite.
27 NZZ vom 10. Juni 1910, Drittes Morgenblatt, Frontseite.
" NZZ vom 10. Juni 1910, Drittes Abendblatt, Frontseite.



126 Mariano Delgado

tet, die jeder evangelisch-katholischen Verständigung im Wege steht und die vor
allen Dingen auch innerhalb des Katholizismus selbst Bewegungen wie die Kölner

immer niederhält.»29

Schliesslich erscheint im ersten Morgenblatt vom 18. Juni ein Beitrag des
Berliner Korrespondenten über «Roms (Bedauern»), in dem das Unfehlbarkeitsdogma

erneut dafür verantwortlich gemacht wird, dass es eben nur zu einem Bedauern,

nicht aber zu einer Rücknahme der Worte über die Protestanten gekommen
ist: «1. Der Papst (bedauert). Aber da er unfehlbar ist, bedauert er freilich nicht,
dass er die evangelische Kirche beschimpft hat, sondern, dass die armen, mit
Blindheit geschlagenen Evangelischen in Deutschland so dumm gewesen sind,
die Beschimpfung als Beschimpfung aufzufassen. 2. Der Papst verhindert die
amtliche Bekanntgabe der Enzyklika in Deutschland. Nämlich, nachdem alle

Zentrumsorgane und auch bereits ein amtliches Bischofsorgan die Veröffentlichung
vollzogen haben!»30

Die Frontseiten der NZZ im Juni 1910 berichten nicht nur über den «Sturm
der Entrüstung» um die Borromäus-Enzyklika, sondern wettern auch gegen das

Zölibat31 oder verweisen sehr geschickt auf Vorgänge in den romanischen,
katholischen Ländern, die bei Protestanten nur Anstoss erregen konnten. Nicht
weniger als drei Frontseiten werden der Religionsfrage, d.h. der mangelnden
Gewissensfreiheit der Protestanten in Spanien gewidmet;32 und eine köstliche Seite

unter dem Titel «Die Religiosität der micht korrumpierten) Völker» im zweiten

Morgenblatt der NZZ vom 23. Juni beschreibt voller Ironie den Katholizismus
der Italiener aus der Sicht eines kritischen katholischen Priesters: «Ist das Volk
christlich? Keine Rede, es verehrt, mit Abänderungen, seine Götter und Göttinnen

wie in alten Zeiten [...]. Eine hochbewertete Andachtsübung z.B. ist da und
dort die, mit der Zunge den Kirchenboden vom Hauptportal bis zum Hochaltar
abzuschlecken [...]. Die Kirche findet das ganz in Ordnung, ja sie begünstigt
diese Übungen [...]. Natürlich verteidigt Rom auch Legenden unglaublichster
Art. Das Haus von Loreto, das über das Meer geflogen, ist für Rom immer noch

bombenfeste Wahrheit [...]. Man trägt in der Tasche kleine Heiligenstatuen, die
sich in Holz- oder Blechbüchsen befinden. Die offizielle Kirche segnet diese Fi-

gürchen [...]. Man denke: nach 1600 Jahren!! Dagegen bekommen sie alle
Augenblicke einen neuen Heiligen zur Verehrung.»

3

Das Treiben der NZZ wurde nicht nur von der hiesigen ultramontanen Presse

(«Neue Zürcher Nachrichten», «Zuger Nachrichten», «Das Vaterland» usw.)
kritisiert, sondern auch von der sozialdemokratischen «Bemer Tagwacht». Diese
schrieb: «Der greuliche Spektakel, der gegenwärtig von den protestantischen
Herrschaften wegen der Borromäus-Enzyklika des Papstes inszeniert wird, komm!

unseren freisinnigen Bankerottpolitikern gerade recht, um die Aufmerksamkeit

29 NZZ vom 11. Juni 1910, Abendblatt, Frontseite.
30 NZZ vom 18. Juni 1910, Erstes Morgenblatt, Frontseite.
jl Siehe NZZ vom 15. Juni 1910, Drittes Morgenblatt, Frontseite.
32 Siehe NZZ vom 16. Juni 1910, Drittes Morgenblatt, vom 17. Juni 1910, Zweites Morgenblatt

und vom 19. Juni 1910, Viertes Blatt.
33 NZZ vom 23. Juni 1910, Zweites Morgenblatt, Frontseite.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 127

von ihren jämmerlichen Misserfolgen auf dem Gebiet der inneren und äußeren

Politik abzulenken. Ein Kesseltreiben gegen die Ultramontanen, mag es sich
dabei auch nur um eine erbärmliche Komödie handeln, gibt den radikalen Gelegenheit,

sich der staunenden Menge wieder einmal als die Heroen der Geistes- und

Gewissensfreiheit zu präsentieren, und diese Komödie hat dabei den seltenen

Vorzug, dass sie nichts kostet.»34

Ähnlich ausführlich wie die NZZ berichtet auch der freisinnige Bemer
«Bund», der zwischen dem 6. Juni und dem 6. Juli 1910 nicht weniger als in zwanzig

Ausgaben über die Enzyklika bzw. über Religion und Katholizismus schreibt,

wenn auch hier die Karikaturen der katholischen Volksfrömmigkeit fehlen und

die Stossrichtung eher die Unverträglichkeit Roms mit der religiösen Toleranz
ist. Kritisiert wird «das Schmähwort des Papstes», denn «Rom hat nichts gelernt
und nichts vergessen, es will nichts wissen von der Toleranz in religiösen Dingen,

in seiner Brust wohnt der Haß gegen alles Andersgläubige noch so frisch
und gärend, wie damals, als der Wittenberger Mönch die Geister zu dem Kampf
um die geistige Freiheit aufrief.» Aber «ein päpstlicher Blitzstrahl zündet in
unserer Zeit nicht mehr!»35 Auch hier fehlen nicht ausführliche Berichte über die
Probleme mit der Religionsfreiheit in Spanien, da zu dieser Zeit der liberale
Ministerpräsident Canalejas bei seinen Bemühungen um eine Besserung derselben

den erbitterten Widerstand der katholischen Kirche erfuhr.36

Besonders interessant sind einige Beobachtungen im Zusammenhang mit den

Reaktionen auf die Enzyklika in der Schweiz. So heisst es im Bericht vom 18.

Juni über den «Protest der St. Galler Protestanten»: «erfreulich war, daß auch eine

große Zahl von Katholiken der Kundgebung beistimmte, denn auch in diesen
Kreisen findet bei uns die Enzyklika des Papstes viele Gegner.»'7 Im «Bund»

vom 19. Juni, der den «Rückzug des Papstes» kommentiert, wird die «traurige
Rolle» der ultramontanen Schweizerpresse beklagt, während unter den deutschen

Zentrumskatholiken zumindest hier und da ein Wort des Bedauerns über die

Enzyklika laut wurde und angesehene katholische Männer Deutschlands unge-
scheut ihre Missbilligung ausgesprochen haben: «Die ultramontane Presse der

katholischen Schweiz dagegen, die sich gerne als (Wiege der Freiheit) rühmt, hat

nicht den Mut gefunden, auch nur ein einziges freies, mannhaftes Wort gegen die
vatikanische Unduldsamkeit und Unwahrhaftigkeit einzulegen. Im feigen
Byzantinismus hat sie sich schweigend dem Papstworte unterworfen.»38 Schliesslich
verweist der «Bund» in der Ausgabe vom 28729. Juni 1910 auf das strategische
Toleranzverständnis der deutschen Zentrumspartei mit Worten, die uns heute
eher im Zusammenhang mit der Diskussion um den europäischen Islam
begegnen: «Der heutige Zentrumsführer Mallinckrodt sagte im Jahre 1874:

(Wenn wir einmal die Mehrheit zu haben in der Lage wären, dann würden wir

34 Hier zitiert nach: Hage, Die Borromäus-Enzyklika (wie Anm. 1), 39f.
35 Der Bund vom 8./9. Juni 1910, S. 2.
36 Siehe Der Bund vom 20./21. Juni («Spanien im Kampfe mit dem Vatikan») und 26. Juni

(«Spanien und das Konkordat mit dem Vatikan»).
18. Juni 1910, Frontseite.



128 Mariano Delgado

für die Kirche, die wir als wahre Kirche anerkennen, Freiheit geben, aber für
eure (protestantischen) Hirngespinste nicht). So sieht die ultramontane Toleranz
und Parität aus.»39

Der Protestant
Während die NZZ und «Der Bund» die Sicht des protestantischen und freisinnigen

Bürgertums dokumentieren, geht es in «Der Protestant. Organ für Wahrung
und Pflege protestantischen Sinnes» um die offiziöse Sicht der Reformierten, für
die es etwa die Bedeutung der SKZ für die Katholiken hat. Als zweiwöchige
Zeitung kann «Der Protestant» nicht so schnell auf die Ereignisse reagieren. Für
die geringe Entrüstung, die die Borromäus-Enzyklika in der Schweiz entfachte,
ist aber bedeutsam, dass «Der Protestant» erst am 23. Juni darüber berichtet,
gerade als die NZZ seine Berichterstattung abschloss. Sechs Seiten werden der
Affäre gewidmet. Zunächst wird die anstössige Stelle über die Protestanten im
Wortlaut zitiert, um dann den «Sturm der Entrüstung» gut zu heissen, den diese

Beschimpfung «in allen protestantischen Ländern entfesselt hat». Anschliessend
wird scharf festgehalten, man brauche sich über die Worte Roms nicht zu wundem:

«Die evangelische Christenheit ist ja von Rom aus von jeher mit Kot
beworfen worden und was Pius X. heute nun in seiner Borromäus-Encyklika der
Welt bietet, das ist im Grunde gar nichts anderes als der alte, abgestandene Kohl
von törichten Geschichtslügen, der immer wieder von Zeit zu Zeit in der
vatikanischen Küche aufgewärmt und der Menschheit vorgesetzt wird.»4" Es fehlt auch
nicht ein Vergleich mit Leo XIII., der zulasten des X. Pius ausfallt, da dieser
nicht die politische Klugheit seines Vorgängers zu besitzen scheine: «man wird
ihm alle die Milderungsgründe zuerkennen [...] und wird aufrichtiges Mitleid
empfinden mit diesem (Petrus, dem Felsenmanm, der so klein geworden ist
gegenüber seinem großen Vorgänger.»41 Pius X. wird als providenzieller Mann
verstanden, der die Protestanten aus dem Schlummer der «Siebenschläfer»
erweckt hat: «So lange das Papsttum immer wieder solche Männer hervorbringt
wie Pius X. und seine Ratgeber, so lange braucht uns um die Zukunft des
Protestantismus wahrhaftig nicht bange zu sein!»42

Die Haltung der schweizerisch-katholischen Presse, namentlich der ultramontanen

«Neuen Zürcher Nachrichten» und der «Zuger Nachrichten», für die das

Urteil der Enzyklika über den Protestantismus noch milde ausgefallen sei, wird
scharf kritisiert: «Diesen Herren hätten wir etwas mehr Mannesmut und etwas
mehr Liebe zur Wahrhaftigkeit zugetraut. Dass sie, die zum guten Teile unter
Protestanten leben und mit der Geschichte der letzten Jahrhunderte bekannt sind
und wissen könnten, was die Welt dem Geist der Reformatoren zu verdanken
hat, nun die Stime haben, uns zu sagen: die Geschichte habe ihr Urteil über die

Der Protestant vom 23. Juni 1910,51.
Der Protestant vom 23. Juni 1910, 52.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 129

Reformatoren und ihr Werk schon längst gesprochen und es müsse betont werden,

dass das Urteil des Papstes gegenüber dem Urteil der Geschichte noch milde
zu nennen sei, das erfüllt uns mit einem wahren Abscheu vor diesen Herren».43

Nicht ohne Genugtuung berichtet «Der Protestant» vom Reparationsakt der

evangelischen Schweizer Pfarrer. Diese hielten vom 14. bis 15. Juni 1910 die 66.

Jahresversammlung der schweizerischen reformierten Predigergesellschaft ab;
nach Schluss der Vormittagsverhandlungen versammelten sich ca. 300
Schweizerpfarrer vor dem Zwinglidenkmal, «das schon in früher Morgenstunde mit
einem mächtigen Lorbeerkranz war geschmückt worden»: «und es war ein ergreifender

Anblick, als alle. Alte und Junge, ihr Haupt entblößten vor dem Standbild
des Mannes, der für unser Volk gelebt hat und für dasselbe gestorben ist». Pfarrer

Brassel hielt eine kurze Rede, in dem er Hebr 13,7 zitierte: «Seid eingedenk
Eurer Führer, die Euch das Wort Gottes gepredigt haben, beschauet den Ausgang
ihres Wandels und ahmet ihrem Glauben nach! [...]. Dann erschall mächtig und

gewaltig das alte trotzige Reformationslied, dessen Klänge schon am Abend

zuvor Zwingiis Kanzel im Großmünster umrauscht hatten: (Ein feste Burg ist

unser Gott>».44 Auch bei dieser ergreifenden Veranstaltung ist die Nachahmung
des oben genannten ähnlichen Vorgangs am 12. Juni vor dem Denkmal Luthers zu
Berlin spürbar.

«Der Protestant» vom 7. Juli 1910 setzt die Berichterstattung über die
Vorgänge um die Borromäus-Enzyklika fort und - ähnlich wie schon die NZZ und

«Der Bund» - informiert ausführlich und ironisch über die Unterdrückung der
Gewissensfreiheit der Protestanten in Spanien. Auch «Der Protestant» vom 4.

August berichtet über die Enzyklika, aber nicht über Vorgänge in der Schweiz,
wo es keine mehr gab, sondern in Deutschland, wo der Evangelische Bund im
Vorfeld der Wahlen weiter agitierte. Bei einer Kundgebung rief der Evangelische
Bund auf, «in entschlossener Abwehr der Zentrumspartei entgegenzutreten, die
noch päpstlicher als der Papst kein Wort der Missbilligung des Rundschreibens
im Parlament fand, die den Geisteskampf zwischen Rom und Wittenberg auf das

Gebiet des politischen Machtkampfes überträgt und dadurch in unserm Volksleben

zur dauernden Störung des konfessionellen Friedens führt. Darum muss der

Der Protestant vom 23. Juni 1910. 53.
Der Protestant vom 23. Juni 1910, 55. Dieser Protest zog auch weitere Stellungnahmen des

Schweizer Protestantismus mit sich: Am 21. Juni verfasste die in Herisau versammelte
Schweizerische reformierte Kirchenkonferenz (bestehend aus Vertretern der Kantone Zürich.
Bern. Glarus, Freiburg, Baselland, Baselstadt, Schaffhausen, Appenzell A. Rh., St. Gallen.
Graubünden. Aargau, Thurgau, Waadt, Neuenburg und Genf) eine «Kundgebung», in der sie
sich verpflichtet sah, «namens des protestantischen Volkes der Schweiz» gegen die Enzyklika

«Stellung zu nehmen und lauten Protest zu erheben». Siehe Wortlaut in Der Bund vom
29./30. Juni 1910, 2. Ebenfalls mit Datum vom 21. Juni verfassten Das Konsistorium und die
Compagnie des Pasteurs in Genfeinen ähnlichen Protest, der auf allen protestantischen Kanzeln

des Kantons Genf verlesen wurde. Siehe deutsche Übersetzung in Der Bund vom
27728. Juni 1910, 2.



130 Mariano Delgado

einmütige Ruf aller deutschen Protestanten lauten: keinerlei Förderung der

Bestrebungen der politischen, päpstlichen Bannerträger im Deutschen Reiche,
keinerlei Bündnis mit dem Zentrum!»45

Stimmen aus der Romandie
Der Befund, dass der «Sturm der Entrüstung» sein Epizentrum in Deutschland
hatte und einige Wellen die Schweiz erreichten, gilt auch für die Romandie. Ein

anonymer Katholik schreibt: «le mouvement est d'ailleurs parti de Berlin et n'a
guère eu d'écho qu'à Genève. Dans la Suisse allemande, dans les autres pays
protestants il n'y a eu que de rares manifestations toutes platoniques. Il est très visible

aussi qu'a Genève même, le mouvement a été purement artificiel et officiel:
ce sont des discours de pasteurs et une déclaration du Consistoire qui ont essayé
de galvaniser l'esprit protestant, d'ordinaire bien éteint.»46 Dieses Urteil, das nicht
falsch ist, ist aber auch einseitig. Denn wir finden unter den protestantischen
Stimmen aus dem Genfer Umfeld gewiss einige allzu emotionale Antworten auf
die Enzyklika wie die des Pastors von St. Pierre und Genfer Dogmatikprofessors
M. Fulliquet in seinem Vortrag vom 24. Juni 1910 vor über 2'000 Personen.47

Polemisch ist auch die Predigt, die der Genfer Pastor Frank Thomas in der
Victoria-Hall am 26. Juni hielt. Sie steht unter dem Titel «Liberté. Vérité. Charité»,
will aber nicht nur zeigen, dass die Reformatoren diesen evangelischen Prinzipien

folgten, sondern greift die Katholiken in unzulässiger, polemischer Weise

an: «Le grand coupable dans tout cela c'est le système romain lui-même, c'est

l'engrenage dans lequel nos frères catholiques sont pris et qui risque sans cesse
de les écraser, eux et leur conscience, eux et leur intelligence. C'est ce système

qu'il faut dénoncer, c'est ce système qu'il faut condamner avec la plus extrême

sévérité, car il est dangereux, il est diabolique, c'est un des chefs-d'œuvre du grand
menteur et l'une des plus puissances armes pour paralyser l'action du christianisme

dans le monde.»48

Wir finden aber auch sehr seriöse Antworten, die Katholiken nachdenklich
stimmen mussten: So z.B. das Büchlein des Pariser Professors John Viénot Pie X
et L'histoire. Discussion des Affirmations Historiques de l'Encyclique «Editae

Saepe», in dem die Enzyklika mit der historischen Forschung konfrontiert und
als «kühner Versuch, die Geschichte neu zu schreiben» apostrophiert wird. Vor
allem aber wäre heute noch lesenswert die Predigt mit dem Titel «Nos Pères»,
die J.-Alfred Porret, Genfer Pastor und Professor für Religionsgeschichte, am 26.

Encyclique sur Saint-Charles Borromée. Réponse doctrinale et réponse historique à un
pamphlet de M. le ministre Fulliquet, Genève 1910, 31. Zur Stellungnahme des Konsistoriums
siehe oben Anm. 44.
Siehe den polemischen Kommentar zu diesem Vortrag durch einen Katholiken in:
Encyclique sur Saint-Charles Borromée (wie Anm. 46), 39-44.

48 Siehe Bonne Nouvelle. Prédications. Publiées par Frank Thomas, pasteur à Genève, N° 176,
Quinzième annéee, Août 1910, Genève, 188; siehe auch Frank Thomas, A propos de l'Encyclique,

Genève 1910.
John Viénot, Pie X et L'histoire. Discussion des Affirmations Historiques de l'Encyclique
«Editae Saepe», Paris 1911, 26.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 131

Juni 1910 in der St. Pierre-Kathedrale gehalten hat. Der Predigt ist, gut calvinis-
tisch, ein Wort der Schrift vorangestellt: «Souvenez-vous de vos conducteurs,
qui vous ont annoncé la parole de Dieu; et considérant l'isssue de leur vie, imitez
leur foi» (Hebr 13,7). Gleich am Anfang heisst es: «Nous n'attaquerons pas; nous
ne nous défendrons pas même directement; nous exposerons, et pour employer le

mot de notre texte, nous nous souviendrons.»50 Was folgt ist ein rhetorisch perfekt

konstruierter Text, in dem das Wort «souvenez-vous - souvenons-nous» als

roter Faden dient, um in Erinnerung zu rufen, dass die Reformatoren edle Christen

waren, die aus dem Wort Gottes lebten und, wie etwa die Hugenotten,
Verfolgungen dafür erlitten. Sie lauschten nicht nur andächtig das Wort Gottes,
sondern brauchten auch «courage et fermeté»,51 um ihren Weg zu gehen. Als
erinnerungswürdig erscheinen auch «l'énergie et la délicatesse de leur conscience»,
«leur zèle pour conquérir des âmes à Christ»53: «Cœurs dévouées à Dieu et à son

Christ, consciences fortes et délicates, volontés consacrées, âmes remplies de la

paix de Dieu: tels furent nos pères. J'en atteste les faits établis par l'histoire,
rocher contre lequel les calomnies du fanatisme aveugle ne peuvent rien!»54

Aufkatholischer Seite

Gemeinsam ist der katholischen Presse, dass sie die Vorgänge in Deutschland
kritisch rezipiert; dass sie bemüht ist, die Sache herunterzuspielen und den Papst
in Schutz zu nehmen; und dass sie zuweilen einen apologetischen Unterton hat,
so etwa wenn sie versucht, das Urteil über den Protestantismus in der Enzyklika
im Sinne der Stellungnahmen Roms zu rechtfertigen, indem sie darauf verweist,
dass der Papst darin nur die Protestanten der ersten Stunde meint, die ja Katholiken

waren und ihrer Kirche den Rücken kehrten; oder wenn sie unter Berufung
auf die Arbeiten von Historikern wie Heinrich Denifle,55 Johannes Janssen56 und

Ludwig von Pastor57 zu zeigen versucht, dass der Papst mit seiner Sicht nicht
allein dastehe, sondern von der jüngsten historischen Forschung gedeckt werde.
Wir wollen uns nur auf einige wenige repräsentative Organe konzentrieren: auf
die SKZ, die «Freiburger Nachrichten» und «Le Fribourgeois».

J.-Alfred Porret, Nos Pères. Discours prononcé dans la Cathédrale de Saint-Pierre à Genève
le 26 Juin 1910 au sujet de l'Encyclique papale «Editae saepe», Genève 1910, 4.

Porret, Nos Pères (wie Anm. 50), 11.

Porret, Nos Pères (wie Anm. 50), 14.

Porret, Nos Pères (wie Anm. 50), 16.

Porret, Nos Pères (wie Anm. 50), 21.
Siehe Heinrich Denifle, Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung, quellenmässig
dargestellt, 2 Bde., Mainz 1904-1909.
Siehe u.a. Johannes Janssen, Die allgemeinen Zustände des deutschen Volkes beim Ausgang
des Mittelalters (19. und 20. Aufl., besorgt durch Ludwig von Pastor), Freiburg i.Br. 1913.
Siehe u.a. Ludwig von Pastor, Geschichte der Päpste im Zeitalter der Renaissance und der
Glaubensspaltung (2 Bde.), Freiburg i. Br. 1906-1907.



132 Mariano Delgado

Die «Schweizerische Kirchenzeitung»
Die SKZ beginnt erst am 9. Juni 1910 mit der Dokumentierung des lateinischen
Wortlauts der Enzyklika. Dieselbe Nummer enthält auch einen Artikel des

Chefredaktors, Domherrn und Luzemer Professors Albert Meyenberg mit dem Titel
«Der Sturm gegen die Enzyklika». Darin berichtet er kurz von den Interpellationen

im preussischen Landtag und den Ereignissen in Deutschland. Auch wird
konstatiert, dass die NZZ vom 8. Juni (Erstes Abendblatt) sich wieder «Massloses»

geleistet habe, ohne dass sie bisher «eine einzige Berichtigung ihrer
Übertreibungen und Hetzereien gebracht habe».58 Die SKZ vom 16. Juni setzt den

Abdruck des lateinischen Textes fort, bringt eine deutsche Zusammenfassung des

Inhalts und dokumentiert die oben zitierte Note des Kardinalstaatssekretärs im
«Osservatore Romano» vom 8. Juni sowie einen kritischen Bericht der zentrumsnahen

«Kölnischen Volkszeitung» über die binnenpolitische Stossrichtung gegen
das Zentrum, die der «Sturm der Entrüstung» im liberalen und protestantischen
Deutschland hat. Die SKZ vom 23. Juni enthält schliesslich einen ausführlichen
Kommentar des Chefredaktors über den «Streit um die Borromäus-Enzyklika»,
der die Situation in Deutschland zusammenfasst: «Eine Gruppe protestantischer
Blätter erklärt sich hinsichtlich der vom Papste gegebenen Erklärung für vollauf
zufrieden [...]. So ist die Stimmung im obersten, zum Teil gläubigen, jedenfalls
konservativen und der Regierung nahe stehenden Protestantenkreisen. Eine zweite

Gruppe protestantischer und freisinniger Blätter geht nicht auf die päpstliche
Erklärung ein. Aber sie findet durch dieselbe ihre frühere Anschauung bestätigt,
die dahin geht: die Enzyklika behandle eine rein innere Angelegenheit [...]. Eine
dritte Gruppe will um keinen Preis den Frieden. Es wird fortgehetzt. Alle
Leidenschaften werden geflissentlich wachgerufen. Gegen Papst, Papsttum und
Kirche, gegen Klerus und katholische Religion wird alles aufgeboten. Eine ganze
Sturmflut von Schmähungen ergießt sich durch Deutschland. Auch in der Schweiz
wird - die (Neue Zürcher Zeitung) übernimmt die Führung - da und dort ein

wüster Feldzug gerade auf freisinnig-liberaler Seite ausgeführt [...]. Diese Gruppe

entwirft in ihren Blättern ein Bild der Kirche, das ein coryphaeus aller
Verleumdungen ist.»59 Meyenberg erlaubt sich einige süffisante Schlüsse aus dem
Ganzen: «Zwei Papstworte regen eine ganze Welt auf. [...]. Welch geistige
Macht ist das Papsttum auch heute - selbst ausserhalb der Kirche!» Der Chefredaktor

der SKZ ist felsenfest davon überzeugt, dass wenn die Hetze zunehmen

würde, Protestanten und Freisinnige «die Katholiken geschlossen, papstreu, ihren
Bischöfen eng verbunden, für ihre heilige Sache begeistert treffen» würden.60

«Freiburger Nachrichten» und «Le Fribourgeois»
Die «Freiburger Nachrichten» vom 11. Juni 1910 widmen der Borromäus-Enzyklika

zwei Spalten, die unter dem Titel «Die Hüter des konfessionellen Friedens»

zur Rückbesinnung auf die helvetische Form der Konfliktlösung ermahnen und

die Erregung um die Enzyklika beschwichtigen wollen: «Was wäre doch die

58 SKZ vom 9. Juni 1910.231.
59 SKZ vom 23. Juni 1910,253.
60 SKZ vom 23. Juni 1910,253.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 133

schöne Schweiz, unsere Heimat, wenn wir im Glauben eins wären! Es sind bald
400 Jahre her, seit der Abgrund sich unter den Bewohnern des schönsten Landes

der Erde aufgetan hat. Wie unendlich viel Weh und Jammer wäre unserem
Vaterlande erspart geblieben, wenn die religiösen Missstände im 16. Jahrhundert auf
andern Wegen beseitigt worden wären! Die Zeit und der gesunde Sinn des Volkes

hat manches wieder gebessert. Es wurden zahlreiche Brücken über den

Abgrund gebaut, aber die Kluft ist nicht ausgefüllt worden. [...]. Es ist offensichtlich,

dass Deutschland sich vor allen Ländern in der Erregung auszeichnet [...].
Die Holländer, die Amerikaner, die Engländer lachen über dieses Gebaren [...].
Wir in unserm Lande sollten den Frieden nicht stören lassen.»61

Auch ein Blick in «Le Fribourgeois» vom 22. Juni 1910 dürfte interessant sein,
denn unter dem Titel «Les protestants de la Réforme et ceux d'aujourd'hui» wird
auf einen Artikel aus der Pariser protestantischen Zeitung «Le Temps» verwiesen,

in dem für Sachlichkeit und ein Ende der Erregung plädiert wird. Der Papst
habe ja sein Bedauern darüber ausgedrückt, dass seine Worte missverstanden
wurden: «N'est-ce pas suffisant? Et que veut-on de plus? Veut-on que le Saint-

Siège déclare qu'il s'est trompé en blâmant les fondateurs de la Réforme? Ce
serait plaisant. Le Saint-Siège dit simplement ce qu'il a à dire au point de vue
historique et doctrinal: il s'est expliqué et ne peut dire rien de plus.»62 «Le Fribourgeois»

vom 1. und vom 5. Juli widmet unter dem Titel «Les angoisses d'un
réformateur» bzw. «Les violences d'un réformateur» je zwei Spalten dem Abdruck
von kritischen Passagen über Luther aus dem Werk des Historikers Johannes

Janssen - wohl um indirekt zu verstehen zu geben, dass das päpstliche Urteil über
die Reformatoren im Einklang mit der jüngsten historischen Forschung stünde.63

Abschliessende Überlegungen

1. Als erstes ist festzuhalten, dass die Enzyklika für das Borromäus-Gedächtnis
selbst Folgen hatte. Sie besiegelt die ultramontane Rezeption des Mailänder
Bischofs als Symbol der wahren Kirchenreform, d.h. der katholischen Reform, die
sich dem Protestantismus entgegenstemmte und daher auch eine gegenreforma-
torische Stossrichtung hatte. Die Katholiken verstanden zumeist die Enzyklika als

ein Glied oder eine Phase im «ununterbrochenen Vernichtungskrieg des Papstes

gegen den Modemismus», wie Joseph Schnitzer (1859-1939), der 1908 als
Modernist suspendierte Kirchenhistoriker aus Freiburg i.Br., bemerkte: «Wie der

Papst keine Gelegenheit verstreichen lässt, ohne den heiligen Kreuzzug gegen den

Modernismus zu predigen, so benützt er das Jubiläum des hl. Karl, um den noch
immer allzu lauen Eifer der Bischöfe zu dem alles verzehrenden Feuerbrand
anzufachen, mit welchem der Mailänder Heilige den Protestantismus verfolgte.
Gerade in der Borromäus-Enzyklika kommt die erschütternde Tragik, die dem Pon-
tifikate Pius X. ein so melancholisches Gepräge verleiht, zu ergreifendem Aus-

Freiburger Nachrichten vom 11. Juni 1910, Frontseite.
Le Fribourgeois vom 22. Juni 1910, Frontseite.

63 Le Fribourgeois vom 1. und vom 5. Juli 1910, Frontseiten.



134 Mariano Delgado

druck. Er möchte so gem die kirchliche Wiedergeburt herbeiführen und vergreift
sich doch stets in den Mitteln. Wie er für das sechzehnte Jahrhundert die
Reformation verdammt, die Schuld an der entsetzlichen Korruption ihrer Zeit gewesen
sein soll [...], so schreibt er für unser zwanzigstes Jahrhundert alle Übel der Zeit,
alle Wunden, aus denen die Kirche blutet, dem Modemismus auf Rechnung, der
doch nur aus der heißen Sehnsucht empfangen und geboren ist, die der Kirche
vom Ultramontanismus beigebrachten Schäden zu heilen.»64

2. Zwischen dem Pontifikat Leos XIII. und dem Pius' X. scheinen sich - nicht
zuletzt aufgrund des Umgangs mit der Modemismuskrise - die Sensibilitäten im
Hinblick auf die Wahrnehmung des Ultramontanismus geändert zu haben. Denn
Aussagen über die Reformation und die Reformatoren, die in der Canisius-Enzy-
klika Leos XIII. vom 1. August 1897 kaum Ärgernis erregten,65 führten nun
unter Pius X. zu einem «Sturm der Entrüstung».

3. Die Äusserungen über die Protestanten in der Borromäus-Enzyklika stellen
einen deutlichen Fauxpas dar: Papst und Kurie hätten an die Situation der
Katholiken in den gemischtkonfessionellen Ländern denken müssen. Um Licht
auf Borromäus zu werfen, war es nicht unbedingt nötig, sich über die
Reformation, die Reformatoren und ihre Fürsten in solchen Tönen zu äussern. Es gibt
eine Kritik an der Kommunikationspolitik Roms, die nicht unberechtigt war Die
(damals antikatholisch eingestellte) NZZ vom 17. Juni 1910 brachte es auf den
Punkt: «Das Verhalten der Kurie in der Angelegenheit der Borromäus-Enzyklika,

der klägliche Rückzug unter verlegenen Entschuldigungen lässt erkennen, dass

in der heutigen Leitung der vatikanischen Politik wenig mehr von jener
Schlangenklugheit zu finden ist, die auch den Gegnern Roms das Studium der päpstlichen

Staatskunst früher so anziehend gestaltete. Es stellt sich heraus, dass keinerlei

weitschauende Berechnung den plumpen Angriffen auf die Reformation und
ihre Stifter zugrunde lag, sondern just das Gegenteil.»66 Auch der katholische
Historiker Karl Bachern meinte, dass zur Regierung der Kirche nicht nur der
Unschuld der Tauben, sondern nach dem bekannten biblischen Worte auch der

Klugheit der Schlangen bedarf: «Es genügt nicht immer die Beherrschung der

Dogmatik und des kanonischen Rechts; es muss hinzukommen die Kenntnis der
geschichtlichen Entwicklung, die scharfe Beobachtung der augenblicklichen
tatsächlichen Verhältnisse und die Berücksichtigung der psychologischen Lage
beim Gegner. Auch die Regierung der Kirche ist eine Kunst».67 Und ein Adolf von
Hamack vermerkte, aus protestantischer Sicht handelte es sich im Zusammenhang

mit der Borromäus-Enzyklika nicht zuletzt «um die Erziehung der

rückständigen Kurie, damit sie die Verkehrsformen des zwanzigsten Jahrhunderts
leine».68

Joseph Schnitzer, Borromäus-Enzyklika und Modemismus, Berlin 1911. 15.

Siehe Enzyklika «Militantis ecclesiae» vom 1. August 1897 zum 300. Todestag von Petrus
Canisius.

66 NZZ vom 17. Juni 1910, Erstes Morgenblatt, Frontseite.
67

Bachern, Vorgeschichte (wie Anm. 6), 345.
68 Der Protestant vom 10. November 1910,98.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 135

4. Ein antirömischer Affekt war im damaligen deutschsprachigen Katholizismus

nicht verbreitet, wenn man von den wenigen liberalen Katholiken und
Modemisten absieht; angesichts der liberalen und protestantischen Angriffe auf den

Papst, die hie und da kulturkämpferische Attitüden einnahmen, wurden die Reihen

vielmehr geschlossen: Weil die Katholiken so etwas wie eine konfessionelle
Identität besassen, aber auch weil sie als Minderheiten das Gefühl hatten, dass es

in dieser Stunde galt, zusammenzuhalten.
5. Die protestantische Reaktion ist am überzeugendsten dort, wo, wie es bei

der oben erwähnten Predigt in der Genfer St. Pierre-Kathedrale vom 26. Juni
geschah, die Pastoren die Gläubigen ohne Konfessionspolemik paränetisch
ermahnten, sich daran zu erinnern, dass die Reformatoren ihre nachahmenswerten
«Väter im Glauben» waren, nicht die verdorbenen Menschen, von denen die
Enzyklika spricht.

6. Im Schatten des «Sturmes der Entrüstung» um die Borromäus-Enzyklika gibt
es auch erste Ansätze für einen wissenschaftlichen Historikerstreit über die
Reformation und die Reformatoren. Die Arbeiten von Denifle, Janssen und Pastor
werden von Katholiken ins Feld geführt und von Protestanten vielfach als unseriöse

Literatur hingestellt. Dahinter steckt nicht zuletzt die Tatsache, dass die
Protestanten unsicher wurden, weil in der historischen Forschung das ungeschriebene

Dogma, wonach die Reformation, wie Hegel sagte, «die alles verklärende
Sonne [...] nach der langen folgenreichen und furchtbaren Nacht des Mittelalters»

war,69 in Frage gestellt wurde. Diese Infragestellung gehört heute zum
Konsens: Wir haben gelernt, die Reformationen des 16. Jahrhunderts, auch die

katholische, als ambivalente historische Ereignisse mit Licht und Schatten zu sehen.

7. Das päpstliche Wort, dass der Streit und die Kriege, die den Reformationen

folgten, «den Abfall der modernen Zeiten» vorbereitet hätten, wenn auch

ungewollt und indirekt, ist nicht ganz falsch. Es gehört zum heutigen Forschungskonsens,

dass die Konfessionalisierung und die Religionskriege einen
Säkularisierungsschub mit sich brachten, weil die Konfessionen als «das Wesen des

Unterschieds», wie Karl Marx sagte, keine tragfähige Grundlage mehr zur Regelung
des Gemeinwesens boten. Aber die Verantwortung dafür tragen alle
Konfessionsparteien, nicht nur die Protestanten.

8. Die protestantische Entrüstung hatte auch etwas Künstliches und Unlogisches:

In einer unökumenischen Zeit, in der viele Protestanten den Papst weiterhin

für den Antichristen und die katholische Kirche für eine falsche Kirche hielten,

erwarteten sie offenbar, dass der Papst ihre eigene Sicht über die Reformation

und die Reformatoren teilte. Wilhelm Hadom, Theologiedozent und Pfarrer
am Münster in Bern, hielt 1910 z.B. zwei bemerkenswerte, über weite Strecken
wissenschaftlich-sachliche Vorträge über Karl Borromäus und die modernistische

Bewegung, konnte aber am Ende des Borromäus-Vortrags folgende polemische
Bemerkung über den katholischen Reformer nicht unterdrücken: «Die Quelle,
aus der die Reformatoren geschöpft haben, aus welcher noch heute die Mensch-

1

Gottfried Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte (Theorie

Werkausgabe 12), Frankfurt/M. 1970, 491.



136 Mariano Delgado

heit schöpfen muss, wenn sie vorwärts kommen soll, das Evangelium in der
heiligen Schrift, sie war ihm verschlossen. Wie hätte er da zur Freiheit eines
Christenmenschen gelangen können, wie zu dem freudigen und gläubigen Geist
Luthers und Zwingiis, wie zu der vollen herrlichen Menschlichkeit, die ein
Geschenk der göttlichen Gnade ist?»70

Es sei abschliessend daran erinnert, dass selbst ein Karl Barth 1935 in seinem
Buch Credo Folgendes geschrieben hat: «Wir kennen die Kirche nur in ihrer
Zerspaltenheit, d.h. wir kennen sie je nur in Gestalt der Bekenntniskirche, in der
wir getauft und erzogen sind. Es gibt andere Kirchen neben der reformierten
Kirche, in der wir die eine wahre Kirche Jesu Christi erkennen müssen. Unter diesen
anderen Kirchen gibt es solche, wie etwa die lutherische, in deren andersartigem
Bekenntnis wir unseren eigenen Glauben und also die eine Kirche Jesu Christi
wieder erkennen, wie man sich in einer Familie als Nachkommen eines Vorfahren

gegenseitig wieder erkennt. Es gibt andere Kirchen, wie dies des römischen
Katholizismus oder inmitten der evangelischen Kirche selbst die Synagoge des

Neuprotestantismus, in deren Bekenntnis wir unseren eigenen Glauben und also
die eine wahre Kirche Jesu Christi nicht wiederzuerkennen vermögen, die wir mit
schwerem Herzen als falsche Kirche verwerfen müssen.»71 Barth änderte seine

Meinung bekanntlich erst 1967 nach seiner eigenen visita ad limina apostolorum:
«Der Papst ist nicht der Antichrist [...]. Ich bin ultra montes so vielen
Christenmenschen begegnet, mit denen ich in aufrichtigem Ernst reden, aber auch herzlich
lachen konnte, dass ich nicht ohne Wehmut an gewisse Gartenzwerge in unseren
Gehege zurückdenken konnte. Alle Optimismen im Blick auf die Zukunft verbieten

sich von selbst. Noch stärker gebietet sich aber eine ruhig brüderliche
Hoffnung, verbunden mit der Willigkeit, unterdessen im Kleinen und im Grossen

gründlich vor unseren eigenen Türen zu wischen [...]. Grundsätzlich kann es
hüben und drüben nur darum gehen, dass ein jeder sich an seinem Ort in seiner Kirche

zum Glauben an den einen Herrn in seinen Dienst rufen lässt.»72

Wilhelm Hadorn. Zur Borromäus-Enzyklika. Zwei Vorträge über Kardinal Borromäus und
die gegenwärtige Lage der katholischen Kirche mit besonderer Berücksichtigung der
modernistischen Bewegung, Bern 1911.35.
Karl Barth. Credo. Die Hauptprobleme der Dogmatik dargestellt im Anschluss an das
Apostolische Glaubensbekenntnis. München 1935. 127f.

72 Karl Barth. Ad limina Apostolorum, Zürich 1967. 17f.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 137

fö
~A#

r

u -,

-1 11 ViAwma vistai*r öBaüesw

fe11IIS
5 J

¦ w\1

\S<i
¦

ICSt • V ;•<¦'¦

rV
«r

,<T5

/4i>/?..- Encyclica latrina. Karikatur von Albert Weisgerber (1878-1915). in:
Jugend (1910).

Erläuterung: Papst Pius X. giesst mit der Enzyklika «Editae saepe» (sog.
Borromäus-Enzyklika) Jauche über die Gläubigen. In dieser Enzyklika greift der Papst
die Reformation und die Reformatoren auf das Heftigste an.



138 Mariano Delgado

Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» Pius' X. vom 26. Mai 1910 und die Folgen
Die so genannte Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» Pius' X. vom 26. Mai 1910 löste
einen «Sturm der Entrüstung» vor allem in Deutschland aus, weil darin von den Reformatoren

als «stolze widerspenstige Menschen» die Rede ist, «(Feinde des Kreuzes Christi),
Menschen mit (irdischer Gesinnung, deren Gott der Bauch war>. Diese verlegten sich
natürlich nicht auf die Verbesserung der Sitten, sondern auf die Leugnung der Dogmen,
sie vermehrten die Unordnung und liessen für sich und andere der Zügellosigkeit freien
Lauf, oder sie untergruben wenigstens, mit Verachtung der massgebenden Führerschaft
der Kirche und im Gefolge der Leidenschaften verkommener Fürsten und Völker, mit
einer gewissen Tyrannei Lehre, Verfassung und Disziplin der Kirche.»
Nach einer kurzen Darstellung des Inhalts der Enzyklika fasst der Beitrag die Reaktionen in
Deutschland zusammen. Dabei zeigt sich, dass die Enzyklika vom Evangelischen Bund
nicht zuletzt als willkommene Gelegenheit gesehen wurde, das Bündnis zwischen dem
katholischen Zentrum und der Partei der konservativen Protestanten zu sprengen. Der Beitrag

geht dann den Reaktionen in der deutschsprachigen wie frankophonen Schweiz nach.
Diese sind einerseits von den Vorgängen in Deutschland geprägt, haben aber auch spezifische

helvetische Färbungen. Auch hier geht die Kritik an der Enzyklika von Freisinnigen
und Protestanten aus, während die katholische Presse zu beschwichtigen versucht. Einige
zusammenfassende Überlegungen schliessen den Beitrag ab.

L'encyclique sur Borromeus «Editae saepe» de Pie X du 26 mai 1910 et ses retombées

L'Encyclique sur Borromeus «Editae saepe» de Pie X du 26 mai 1910 déclencha un «tollé
d'indignation», surtout en Allemagne, car les réformateurs y sont dépeints comme des

«gens orgueilleux et rebelles», «(ennemis de la croix du Christ), (hommes aux sentiments
terrestres qui n'avaient pour Dieu que leur ventre). Ces hommes, au lieu de s'appliquer à

réformer les moeurs, niaient les dogmes, multipliaient les désordres, relâchaient pour eux
et pour les autres le frein de la licence, ou du moins, en méprisant la direction autorisée de
l'Eglise pour flatter les passions des princes et des peuples les plus corrompus, arrivaient
par une sorte d'asservissement à renverser la doctrine, la constitution et la discipline de
l'Eglise.»
Après avoir brièvement présenté le contenu de l'encyclique, l'article récapitule les réactions

en Allemagne. Il en ressort que VEvangelischer Bund vit dans l'encyclique une
opportunité venant à point pour désagréger l'alliance entre le centre catholique et le parti des

protestants conservateurs. L'article se penche ensuite sur les réactions en Suisse germanophone

et francophone. Elles sont marquées par les événements en Allemagne mais prennent

également des teintes typiquement helvétiques. Ici de même, les critiques envers
l'encyclique proviennent des libéraux et des protestants, alors que la presse catholique
essaie d'apaiser la situation. Quelques pensées récapitulatives concluent l'article.

«Editae saepe», Pius X's Borromeo encyclical of26' May 1910 and its consequences
The Borromeo Encyclical by Pius X, ((Editae saepe», from 26th May 1910, caused a «storm
of outrage» especially in Germany, with its descriptions of the reformers as «proud and
rebellious men», as «(enemies of the cross of Christ) (Their god is the belly; they mind the
things of earth). These men were not concerned with correcting morals, but only with
denying dogmas. Thus they increased the chaos. They dropped the reins of law, and unbridled

licentiousness ran wild. They despised the authoritative guidance of the church and
pandered to the whims of the dissolute princes and people. They tried to destroy the Church's
doctrine, constitution and discipline.»
This paper first outlines the content of the encyclical and then summarizes the reactions to
it in Germany. It can be demonstrated that by the Evangelischer Bund the encyclical was
widely seen as a welcome opportunity to sever the links between the catholic centre and
the conservative Protestants. Reactions in Switzerland, both German- and French-speaking,

were influenced by events in Germany but show some specific Helvetic nuances.
Here too the criticism of the encyclical came from liberals and Protestants, while the
Catholic press tried to be conciliatory. The paper concludes with a number of summarizing

remarks.



Die Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» 139

Schlüsselbegriffe Mots clés - Keywords

Borromäus-Enzyklika (1910) - encyclique sur Borromée - Borromeo encyclical,
protestantischer «Sturm der Entrüstung» - tourmente d'indignation protestante - protestant
storm of outrage, Kulturkampf - guerre culturelle - culture wars, Konfessionspolemik -
polémique confessionelle - confessional polemic, Modernismus-Antimodernismus - mo-
dernisme-antimodernisme - modernism-antimodernism.

Mariano Delgado, o. Professor für Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an der Universität

Freiburg sowie Direktor des dortigen Instituts für das Studium der Religionen und
den interreligiösen Dialog.


	Die Borromäus-Enzyklika "Editae saepe" Pius' X. vom 26. Mai 1910 und die Folgen

