
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller
Gedächtniskulturen : Martin Luther, Karl Borromäus und Johannes
Calvin im Vergleich

Autor: Sallmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reformatoren und Heilige als Brennpunkte
konfessioneller Gedächtniskulturen: Martin Luther,
Karl Borromäus und Johannes Calvin im Vergleich

Martin Sallmann

Im Jahr 2009 jährt sich zum 500. Mal der Geburtstag Johannes Calvins.1 Die
Vorbereitungen für das Jubiläum hatten bereits mehrere Jahre zuvor begonnen. In der
Schweiz hatten Vertreter mehrerer Institutionen, der Eglise protestante de
Genève, der Faculté de Théologie de Genève, des Musée international de la Réforme
und des Centre international réformé John Knox (beide in Genf) sowie des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK) und des Reformierten Weltbundes

(RWB), ein Forum gebildet, das Ideen sammelte, Projekte entwarf und
unterschiedliche Aktivitäten koordinierte.2 Verhandelt wurden Themen von der
Postmarke bis zum Logo der Website, vom Jubiläumsgottesdienst bis zum Film über

Calvin, von der wissenschaftlichen Publikation bis zur Zeitungsbeilage, vom Fach-

kongress bis zum Femsehbeitrag, von der Ausstellung im Museum bis zum Empfang

der Entscheidungsträger in Kirche, Wirtschaft und Politik. Im April 2007
diskutierten an einer internationalen Konsultation Vertreterinnen von
Wissenschaften und Kirchen aus aller Welt unter dem Titel «Welche Bedeutung hat Calvins

Erbe für die heutigen Christen?» über Sinn und Ausrichtung des Jubiläums.
Diese so genannte Kick-off-Veranstaltung mit einem ausgewählten Publikum
sollte den verschiedenen Trägerkreisen die Möglichkeit bieten, Informationen
auszutauschen und Netzwerke zu knüpfen.3 In einem Schlussbericht sollten acht
Themenbereiche die Relevanz Calvins für die Gegenwart skizzieren, um damit eine

Der vorliegende Beitrag basiert auf zwei Vorträgen, einem Gastvortrag an der Theologischen
Fakultät der Universität Bern am 25. Oktober 2006 mit der Überschrift «Reformatoren und

Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen», der den Vergleich mit Blick
auf das bevorstehende Calvin-Jubiläum 2009 zog, sowie einem Vortrag mit dem Titel «Das
Calvin-Jubiläum 1909 und das Borromäus-Jubiläum 1910 - ein Vergleich der unterschiedlichen

Gedenkkulturen» an der Tagung «Carlo Borromeo und die Katholische Reform in der
Schweiz. Internationales Symposium zum 400. Jubiläum der Heiligsprechung des (Protector
Helvetiae) (1610-2010)» der Universität Freiburg i. Ue. vom 24. bis 25. April 2009.
Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund (SEK), Jahresbericht 2006, 28.
Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund (SEK), Jahresbericht 2007, 36.

SZRKG, 103(2009), 99-11 c



100 Martin Sallmann

Grundlage für Vorbereitungen in den verschiedenen Ländern zu bieten.4 Schon

im März 2007 startete die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) die Dekade

zur Vorbereitung des Jubiläums im Jahr 2017, das an die Veröffentlichung der
95 Thesen Martin Luthers 1517 und damit an den Anfang der Reformation in

Deutschland erinnern soll.5 Während die Feierlichkeiten für das Calvin-Jubiläum
noch in vollem Gange gewesen sind, wurde bereits ein weiteres Jubiläum vorbereitet.

2010 jährt sich zum 400. Mal die Heiligsprechung Karl Borromäus'. Aus
diesem Anlass fand im April 2009 ein interdisziplinäres Symposium unter dem
Thema «Carlo Borromeo und die katholische Reform in der Schweiz» an der

Universität Freiburg i. Ue. statt.
Diese unterschiedlichen Unternehmungen zur Vorbereitung und Durchführung

von Jubiläen für Reformatoren und Heilige sind Teile umfassenderer Ge

dächtniskulturen. Gedächtnis greift aus der Gegenwart heraus auf die Vergangenheit

zurück. Individuen, Gruppen und Institutionen der Gegenwart beziehen
sich auf Geschehnisse aus der Vergangenheit. Den vergangenen Ereignissen werden

durch diese Bezugnahme Aktualität und Sinn für die Gegenwart zugemessen.

Dem Sinn oder der Bedeutung, die eine Gegenwart der Vergangenheit
zuschreibt, widmet sich die Gedächtnisgeschichte. Sie fragt nicht allein, wie es

gewesen ist, sondern welche Inhalte aufweichen Wegen und in welchen Formen in

Erinnerung gehalten werden. Damit setzt die Gedächtnisgeschichte ein Korrektiv
zu einer positivistischen Geschichtswissenschaft, die sich dem Ideal eines
Objektivismus verschreibt. Die Bezugnahme auf Vergangenheit ist kein einheitliches
Phänomen, sondern kann unterschiedliche Ausprägungen annehmen, so dass

unterschiedliche Gedächtniskulturen entstehen. Unter Gedächtniskultur werden hier
also die Formen der Bezugnahme einer Gruppe der Gegenwart auf Ereignisse der

Vergangenheit verstanden.6

Der folgende Beitrag geht der Frage nach, wie dieser Bezug zwischen Gegenwart

und Vergangenheit hergestellt wird. Gibt es konfessionell differenzierte
Gedächtniskulturen? Wie konstituieren und formen sie sich? Wo liegen
Übereinstimmungen und Unterschiede? An drei Beispielen werden drei Typen von
Gedächtniskulturen skizziert und verglichen.

Das Jubiläum zum 400. Geburtstag Martin Luthers 1883

Die öffentliche Erinnerung an Martin Luther begann bereits in der 2. Hälfte des

16. Jahrhunderts. In Gottesdiensten wurde das Leben und Werk des Reformators
behandelt. Dieses Gedenken orientierte sich am Todes- und Geburtstag, war re¬

internationales Reformiertes John Knox Zentrum. Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund.

Reformierter Weltbund u. Theologische Fakultät Universität Genf: Welche Bedeutung
hat Calvins Erbe für die heutigen Christen? Bericht der internationalen Konsultation vom
15.-19. April 2007 in Genf (Manuskript, 6 Seiten, mit einer Liste der Teilnehmerinnen und
Teilnehmer).
Evangelischer Pressedienst (epd). 28. März 2007: Vorbereitungen zum Reformationsjubiläum

2017 gestartet.
Jan Assmann. Religion und kulturelles Gedächtnis. Zehn Studien. München 2000. 11-20.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskultliren 101

gional begrenzt und von Pfarrern getragen. Andere Ereignisse der lokalen
Kirchengeschichte, wie die Einführung der Predigt, des Abendmahls oder der

Kirchenordnung, boten darüber hinaus weitere Anlässe für die Erinnerung an die

Reformation. Im Frühjahr 1617 initiierte der reformierte Kurfürst Friedrich V.

von der Pfalz auf dem Konvent der Protestantischen Union in Heilbronn ein
Gedenken an Luthers Publikation der 95 Thesen vom 31. Oktober 1517. Die Motive
waren nicht nur religiöser Art, sondern hatten auch politische Hintergründe. Der

Pfalzgraf wollte den katholischen wie auch den lutherischen Reichsständen die

konfessionelle Einmütigkeit der Protestantischen Union demonstrieren. Zugleich
hätte sich die reformierte Konfession, die reichsrechtlich noch nicht anerkannt

war, als gleichberechtigt mit der lutherischen Konfession präsentieren können.
Kursachsen, das Mutterland des Luthertums, das der Protestantischen Union
nicht beigetreten war, reagierte umgehend. Die Universität Wittenberg regte beim
Dresdner Oberkonsistorium und bei Kurfürst Johann Georg I. ein «primus Jubi-
laeus Lutheranus» an. Der Kurfürst schaltete das Oberkonsistorium ein, das wenig

später eine für das ganze Kurfürstentum verbindliche Jubiläumsinstruktion
vorlegte. Innerhalb von nur sechs Monaten wurde das Jubiläum geplant, vorbereitet

und durchgeführt. Diese organisatorische Meisterleistung lässt zwei
konfessionspolitische Motive erkennen: Das Jubiläum sollte die Abgrenzungen
gegenüber den römisch-katholischen und den reformierten Reichsständen deutlich
markieren und zugleich die eigene konfessionelle Identität konsolidieren.8

Mit dem Thesenanschlag von 1517 sollte ausdrücklich der Anfang der
Reformation gefeiert werden. Dieses Jubiläum war in mehrfacher Hinsicht ein Novum:
Die Feierlichkeiten wurden über die einzelnen Territorien hinausgreifend begangen.

Das Zeitintervall von 100 Jahren, die uns geläufige «runde Zahl», hatte kaum
Vorbilder. Es waren die Universitäten, die ihre Gründungen mit 100-Jahr-Jubiläen

gefeiert hatten. Und schliesslich war der Anlass neu, denn der Thesenanschlag
war zuvor nicht als Gedenktag berücksichtigt worden.9 Im 17. Jahrhundert wurden

Jubiläen zu weiteren Anlässen veranstaltet: die Übergabe des Augsburger
Bekenntnisses an den Kaiser 1630, die reichsrechtliche Anerkennung der
lutherischen Konfession im Augsburger Religionsfrieden 1655 und die innerlutherische

theologische Einigung in der Konkordienformel 1676 (Übergabe des Tor-

gauer Buches).10 Alle diese Anlässe stehen im Zusammenhang mit der Entstehung

und Festigung des Luthertums. Die Jubiläen brachten in der Zeit der
Auseinandersetzung mit der römischen Kirche eine konfessionelle Stabilisierung.

Hans-Jürgen Schönstädt, Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Römische
Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubiläums 1617. Wiesbaden
1978, 10f; Wolfgang Flügel, Konfession und Jubiläum. Zur Institutionalisierung der lutherischen

Gedenkkultur in Sachsen 1617-1830, Leipzig 2005, 26f.
Schönstädt, Antichrist (wie Anm. 7), 13-19; Flügel, Konfession (wie Anm. 7), 29-50; Winfried

Müller, Vom «papistischen Jubeljahr» zum historischen Jubiläum, in: Paul Münch
(Hg.), Jubiläum, Jubiläum Zur Geschichte öffentlicher und privater Erinnerung, Essen

2005, 29^14, hier 39f.
9

Flügel, Konfession (wie Anm. 7), 25f. u. 29-33; Müller, Jubiläum (wie Anm. 8), 34-38.
10

Flügel, Konfession (wie Anm. 7), 32f, 87-101, 104-109.



102 Martin Sallmann

Die Anlässe für die Jubiläumsfeiern zeigen, dass das konfessionelle Gedächtnis

in erster Linie an zentrale Ereignisse der lutherischen Reformation anknüpfte.
Dies sollte sich auch für die anschliessenden zwei Jahrhunderte nicht ändern.

Allerdings sollte der Geburts- und Todestag Luthers langsam an Gewicht gewinnen.

1746 wurde zum ersten Mal der Todestag Luthers an mehreren Orten mit
einem Jubiläum begangen. Nach gegenwärtigem Erkenntnisstand ist er die erste
historische Persönlichkeit, die mit einem solchen Personaljubiläum gewürdigt
wurde. Obwohl die Feier von Geburtstagen im 18. Jahrhundert zunehmende und
weite Verbreitung fand, konnte ein Jubiläum zum 300. Geburtstag Luthers 1783

bisher nicht nachgewiesen werden. Durch die Aufnahme der Lebensdaten Luthers
als Gedenkanlässe wurde die lutherische Gedächtniskultur entscheidend erweitert

und verändert. Insgesamt konnten sich die Persona'jubiläen allerdings erst im
19. Jahrhundert durchsetzen."

Der 400. Geburtstag Luthers 1883 war - so würden wir heute sagen - ein

Topevent. Kaiser Wilhelm I. ordnete das Festjubiläum an. Im September fand in

Wittenberg eine zentrale, dreitägige Feier statt. Die Veranstaltung hatte einen hohen

offiziellen Status. Namhafte Persönlichkeiten waren zugegen. Der Kronprinz
vertrat den Kaiser, der aus Rücksicht auf die Katholiken ferngeblieben war.
Insgesamt strömten ungefähr lO'OOO Gäste in die Stadt. Am ersten Abend fand eine

liturgische Feier statt mit Ansprache, Psalmlesung und dem Lutherlied «Eine
feste Burg». Die Zahl der anschliessenden Grussreden sei dermassen hoch gewesen,

so berichtete die Presse, dass die ermüdeten Teilnehmer ihren Unmut lautstark
bekundet hätten. An den folgenden zwei Tagen wurde ein Festzug organisiert,
den die Nachkommen Luthers anführten und dem ungefähr l'OOO Geistliche
folgten. Mehrere Gottesdienste wurden gefeiert, zehn akademische Vorträge zu
Luthers Leben und Werk gehalten, am Grabe Luthers ein Kranz niedergelegt, ein

Museum an Luthers Wohn- und Arbeitsstätte eingeweiht. Der Kronprinz verlas
einen Brief des Kaisers und hielt selbst eine Rede. Hochrufe auf den Kaiser und

Kaiserhymne waren zu hören.12

Die Feiern an Geburts- und Tauftag im November hatten im ganzen Land

enorme Ausmasse. Fest- und Fackelzüge wurden organisiert, Aufführungen und
Illuminationen vorbereitet, Vorträge gehalten, Lutherdenkmäler und Lutherbüsten

enthüllt, alte Lutherbilder ausgestellt, neue Lutherbilder präsentiert, Lutherstücke

und Luthergedichte publiziert, Luthereichen, Lutherbuchen und Lutherhaine

gepflanzt. Eine Kollektion von Luthermünzen wurde geprägt. Die Häuser
und Kirchen wurden beflaggt und die Glocken geläutet. 1883 wurden Luthers
Schriften in ungefähr 1000 Editionen neu herausgegeben, populäre Lutherbiographien

zu Hunderttausenden publiziert und mehrere lO'OOO Vorträge gehalten.1'

Die Weimarer Ausgabe brachte ihre ersten Bände heraus und der Verein für

ReFlügel, Konfession (wie Anm. 7), 192-194.
12

Hans Düfel. Das Lutherjubiläum 1883, in: ZKG, 95 (1984), 1-94, hier 32-39.
Hartmut Lehmann. Das Lutherjubiläum 1883, in: ders., Protestantische Weltsichten.
Transformationen seit dem 17. Jahrhundert, Göttingen 1998, 105-129. hier 123 mit Anm. 10; Stefan

Laube, Fest, Religion und Erinnerung. Konfessionelles Gedächtnis in Bayern von 1804
bis 1917, München 1999. 3031"., 325, 327-329.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen 103

formationsgeschichte wurde gegründet.14 Das öffentliche Gedächtnis stütze sich
erstmals auf eine solche Vielfalt von Medien, die durch die moderne Technik auf
Massenproduktionen von Bildern, Büchern, Münzen, Büsten zugreifen konnten.15

Wie bei keinem der vorausgehenden Jubiläen wurde 1883 eine Persönlichkeit

von historischem Rang gefeiert.16 Dabei lassen sich drei charakteristische

Akzentuierungen feststellen:
Zum einen wurde Luther als deutscher Nationalheld gezeichnet. Als Luther

durch die zwingende Macht des freien Gedankens und des wachen Gewissens

vom treuen Sohn zum erklärten Ketzer seiner Kirche geworden sei, sei er
zugleich «der Führer der Nation, heldenhaft wie ihr Volksheiliger» geworden. Das

Verdienst Luthers liege in der Trennung von Kirche und Staat. Der Protestantismus

habe den Weg für einen neuen «Staat der Deutschen», für «ein weltliches,
ein deutsches Reich» geebnet. Luther bringe zum Ausdruck, «was im Gemüt
seines Volkes schon lebte». Die Deutschen verstanden Luther unmittelbar: «wir

sagen einfach: das ist Blut von unserem Blute. Aus den tiefen Augen dieses

urwüchsigen deutschen Bauemsohnes blitzte der alte Heldenmut der Germanen,
der die Welt nicht flieht, sondern sie zu beherrschen sucht durch die Macht des

sittlichen Willens», so der einflussreiche Historiker und Politiker in Berlin, Heinrich

von Treitschke, in einem Vortrag mit dem Titel «Luther und die deutsche

Nation», den er am 7. November 1883 in Darmstadt hielt.17 Die Neugründung
des deutschen Kaiserreiches 1871 war für liberale protestantische Kreise die
Erfüllung der deutschen Geschichte. Eine «nationalprotestantische Geschichtstheologie»

(Thomas Nipperdey) konnte darin die göttliche Offenbarung sehen.1

Luthers Wirken offenbare geradezu das deutsche Wesen. Die Vorstellung, dass er
unmittelbar verständlich sei, weil er vom gleichen Blute stamme, konstruiert eine

biologische, rassische Linie, welche die 400 Jahre zwischen Gegenwart und

Vergangenheit miteinander kurzschliesst. Die nationalsozialistische Ideologie sollte
diese verhängnisvolle Konstruktion im 20. Jahrhundert wieder aufnehmen.19

Zum anderen wurde Luther als heilsgeschichtliche Gestalt skizziert. Konservative

protestantische Kreise kritisierten zwar die Stärkung des Staates, weil sie

dadurch die Schwächung der Kirche befürchteten. Die Situierung Luthers in den

Ablauf der deutschen Nationalgeschichte unterstützten sie aber indirekt, indem
sie seine heilsgeschichtlichen Funktionen beschrieben. In Gedichten wurden
biblische Gestalten, Bilder und Szenen auf Luther bezogen. Wie bei Christi Geburt
sei auch bei der Geburt Luthers ein Stern am Himmel gestanden:

Laube, Fest (wie Anm. 13), 345.
15

Laube, Fest (wie Anm. 13), 374f. u. 378f.
Gottfried Maron, Die ganze Christenheit auf Erden. Martin Luther und seine ökumenische
Bedeutung. Zum 65. Geburtstag des Verfassers, hg. v. Gerhard Müller u. Gottfried Seebaß,

Göttingen 1993, 188-208: 1883 - 1917 - 1933 - 1983: Jubiläen eines Jahrhunderts, hier
189f.
Heinrich von Treitschke, Aufsätze, Reden und Briefe, hg. v. Karl Martin Schiller, Meersburg
1929, 233-249: Luther und die deutsche Nation, hier 234, 243, 246f; Lehmann, Lutherjubiläum

(wie Anm. 13), 111-114; siehe Laube, Fest (wie Anm. 13), 353-356.
Düfel, Lutherjubiläum (wie Anm. 12), 19; Laube, Fest (wie Anm. 13), 346.
Lehmann, Lutherjubiläum (wie Anm. 13), 114f.



104 Martin Sallmann

Als die Mutter dich gebar,
Trat ein Stem aus Wolken klar,
Fuhr ein Sturm ums Erdenrund,
Murrte dumpf der Hölle Grund.

Als auf deinem Patmos dort
Du verdeutschtest Gottes Wort,
Flog ein Adler überhin,
Der die Feder dir gelieh'n.20

Was die Insel Patmos für den Evangelisten Johannes, war die Wartburg für Luther,
Ort der Inspiration für die Übersetzung der Bibel, für die der Adler, Symboltier
des Johannes, ihm seine Feder lieh. Luther wurde so zum gottgesandten Propheten,

auf dem Gottes Segen, Gottes Schutz, Gottes Inspiration lag. Und die Deutschen

wurden durch Luther zum Volk des neuen Bundes. Die heilsgeschichtlichc
Funktion Luthers war für konservative, vor allem pietistische, erweckliche
Kreise von zentraler Bedeutung."1

Schliesslich wurde Luther als vorbildlicher, bürgerlicher Hausvater beschrieben.

Seine Ehe, seine Kinder, sein Haushalt wurden als Ideal vorgestellt, das in
Glaubensstärke, Ordnungsliebe, Sittsamkeit und Fleiss gründete. Freilich habe es
schon vor Luther deutsche Häuser gegeben, wo Frömmigkeit und Zucht, edle
Güter und tüchtiger Haushalt gewohnt hätten, aber keines sei so hoch aufgerichtet

und doch von allem Volke erreichbar gewesen, dass es zum Vorbild werden
konnte. Diese idyllische bürgerliche Welt, die Zucht, Ordnung und Christentum
zusammenhielt, war für die Epoche von tragender Bedeutung, auch wenn sie auf
weite Teile der Bevölkerung nicht übertragbar war.22

Diesen drei Akzentuierungen ist beizufügen, dass die Darlegungen unter dem
Eindruck des Kulturkampfes teilweise massive antikatholische Polemik und in
der politischen Grosswetterlage auch starke antifranzösische Reflexe enthielten.

Ich ziehe ein erstes Fazit: 1. Die lutherische Gedächtniskultur kennt
unterschiedliche Gedächtnisorte: Thesenanschlag, Bekenntnisschriften, Augsburger
Religionsfrieden sowie Geburts- und Todesjahre Luthers. Erst im 19. Jahrhundert

erhielt das Personaljubiläum durch die Historisierung eine herausragende
Stellung. 2. Das Jubiläum 1883 zeichnet unterschiedliche Bilder des Reformators.

Die dominierenden Interpretationen hängen klar mit dem zeitgeschichtlichen

Kontext zusammen. Der Rückgriff auf die Vergangenheit trägt deutliche
Spuren der Gegenwart. 3. Das konfessionelle Gedächtnis stabilisiert die eigene
Identität. Dabei kann es anfällig sein für ideologische Verzerrungen, weil sich
unterschiedliche Normen und Werte der Gesellschaft einschreiben können. In der
Folge können daraus Feindbilder entstehen.

Daheim. Ein deutsches Familienblatt mit Illustrationen. Jg. 20. 1883. Nr. 6. Das ganze
Gedicht von Karl Gerok ist abgedruckt in: Lehmann. Lutherjubiläum (wie Anm. 13), 115-117.

~ Lehmann. Lutherjubiläum (wie Anm. 13), 117f.

" Lehmann. Lutherjubiläum (wie Anm. 13). 118-122.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen 105

Der 300. Jahrestag der Heiligsprechung Karl Borromäus ' 1910

Was Martin Luther für die Reformation, war Karl Borromäus für das Konzil von
Trient. Das Konzil, das in mehreren Perioden von 1545 bis 1563 tagte, war die

Antwort der römisch-katholischen Kirche auf die reformatorische Bewegung.
Seine Beschlüsse nahmen die Kritik der Reformatoren auf und strebten eine
innerkirchliche Reform an.

Borromäus wurde 1538 in Arona am Lago Maggiore in eine vornehme
Familie geboren. Sein Onkel Papst Pius IV. berief ihn 1560 in leitende Ämter und

ernannte ihn zum Kardinal. Während der letzten Phase des Konzils koordinierte
Borromäus die Verbindungen zwischen dem Konzil und der Kurie in Rom. Im
Jahr 1563 machte sich ein tiefgreifender, religiöser Wandel bemerkbar. Die
Umstände und die Bewertung sind - ähnlich wie bei Luthers so genanntem Turmerlebnis

umstritten. Unbestritten ist, dass Borromäus die Weihe zum Priester und

im gleichen Jahr zum Bischof erhielt, sein höfisches Leben aufgab und ein
asketisches Leben begann. Zum Erzbischof ernannt, residierte er in Mailand und

führte die Diözese persönlich. Politisch und diplomatisch geschult, humanistisch

gebildet sow ie kirchlich eingebunden, setzte er die Beschlüsse des Trienter Konzils

um und trug damit wesentlich zur Konfessionalisierung der römischen Kirche bei."

Mit der Eidgenossenschaft verbanden Borromäus familiäre und persönliche
Beziehungen. Bereits 1560 hatte der Papst ihn zum «Protector Helvetiae», zum
Beschützer der katholischen Stände der Eidgenossenschaft, ernannt. Er unternahm

Visitationsreisen in die Täler der südlichen Schweiz und besuchte die

katholischen Stände im Norden. Zur Verbesserung der kirchlichen Lage in der

Eidgenossenschaft unterbreitete er dem Papst mehrere Massnahmen: Ein Nuntius
sollte sich um die geistlichen Angelegenheiten kümmern. Für die Ausbildung des

Klerus schlug er die Gründung eines Seminars in Luzem vor. Jesuiten und Kapuziner

sollten ins Land berufen werden. Er selbst gründete in Mailand das Collegium

Helveticum als Ausbildungsstätte für den Klerus der Eidgenossenschaft."
1586 beglaubigten die sieben katholischen Stände der Eidgenossenschaft im Beisein

des Nuntius und des savoyischen Gesandten in der Hofkirche zu Luzem ihr
Festhalten am überkommenen Glauben. Diese Übereinkunft wurde nach dem

vergoldeten Anfangsbuchstaben der Vertragsurkunde der «Goldene Bund»
genannt. Bei der Erneuerung der Vereinbarung 1655 wurde Karl Borromäus zum
Patron des Bundes erklärt. Im Gedenken an den «Protector Helvetiae» erhielt
der «Goldene Bund» auch den Namen der «Borromäische Bund»."5 Es

überrascht nicht, dass Borromäus in der Eidgenossenschaft eine besondere Verehrung
zuteil wurde.26

" Giuseppe Alberigo, Karl Borromäus. Geschichtliche Sensibilität und pastorales Engagement,
Münster 1995.

"" Rudolf Pfister. Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2: Von der Reformation bis zum Zwei-

5
ten Villmerger Krieg. Zürich 1974. 315-321.

25
Albert Müller, Der goldene Bund 1586. Zug 1965, 98-100. 122.

Bernhard Anderes/Georg Carlen/Rainald Fischer/Josef Grünenfelder/Heinz Horat (Hg.), Kunst
um Karl Borromäus. Luzern o. J.



106 Martin Sallmann

1584 verstarb Borromäus. Bereits den Zeitgenossen erschien er als ein idealer
Bischof. Die volkstümliche Verehrung am Grab im Dom von Mailand begann
früh und nahm gegen Ende des Jahrhunderts solche Dimensionen an, dass die
kirchliche Autorität sie nicht mehr unterbinden konnte. Seit 1601 wurde der
Todestag am 4. November jährlich begangen. Das Verfahren für die Heiligsprechung

wurde eingeleitet und im Jahre 1610 mit der Aufnahme in den Kanon der

Heiligen abgeschlossen. Trotz erheblicher Verzögerungen war dieses Verfahren
im Vergleich mit anderen Heiligsprechungen ungewöhnlich schnell.27

Bis in unsere Tage wird am 4. November in der Messe an Karl Borromäus
erinnert. Diese Gedächtniskultur des jährlichen Gedenkens, des Anniversariums,
reicht zurück in die Alte Kirche und knüpft an die Verehrung der Märtyrer an.
Die Verehrung war örtlich an das Grab gebunden Durch die Nähe mit dem
Heiligen und seinen sterblichen Überresten suchten die Verehrer Anteil an der
Heiligkeit zu gewinnen. Über den Gräbern der Heiligen wurden Kirchen gebaut und
Messen zu ihrem Gedächtnis gelesen. Zeitlich war der Todestag für das Gedenken

massgebend, weil er zugleich als Geburtstag des Heiligen angesehen wurde.
Schon früh gewann die Heiligenverehrung überregionale Züge. Durch die
Teilung und Übertragung der Reliquien in mehrere Altäre wurden die Orte der
Verehrung multipliziert. Schon während der Christenverfolgungen wurden neben

Märtyrern auch Bekenner, Bischöfe, Asketen, Frauen und Witwen in die Verehrung

einbezogen. Ihr Leben wurde als unblutiges Martyrium gedeutet. Im Mittelalter

verschob sich der Akzent der Heiligenverehrung vom ortsgebundenen zum
zeitgebundenen Kult. War im Frühmittelalter die Wirkkraft des Heiligen vor
allem an seine Reliquien gebunden, wurde im Hochmittelalter der Tag des

Gedenkens immer wichtiger. Es fand also eine Entwicklung von Reliquienheiligen
zu Tagesheiligen statt. Die Heiligen hatten vermittelnde und bewahrende
Funktionen. Sie waren Fürsprecher vor Gott sowie Beschützer und Helfer in Not. Und

am Gedenktag hatten sie eine besondere Kraft.28

Wie bereits erwähnt, kam es bei der Heiligsprechung von Borromäus zu
Komplikationen. Die Verzögerungen im Verfahren machen einen charakteristischen

Zug dieser Gedächtniskultur sichtbar. Borromäus hatte sich vehement für die

Umsetzung der Beschlüsse des Konzils von Trient eingesetzt. Mit seinen
Bestrebungen, die Lokalkirchen aufzuwerten und dem Amt des Bischofs eine zentrale

Stellung einzuräumen, geriet er allerdings in mehrere Interessenkonflikte. Kirchliche

Kreise in der Diözese Mailand widersetzten sich den angeordneten Reformen,

die weltlichen Obrigkeiten in Mailand und Madrid befürchteten die
Beschneidung ihrer Kompetenzen und die Kurie in Rom verfolgte die Stärkung der

Lokalkirchen mit Misstrauen. Borromäus hatte deutlich die Auffassung vertreten,

27
Alberigo, Borromäus (wie Anm. 23), 78-83.
Michael Mitterauer. Anniversarium und Jubiläum. Zur Entstehung und Entwicklung öffentlicher

Gedenktage, in: Emil Brix/Hannes Stekl (Hg.). Der Kampf um das Gedächtnis. Öffentliche

Gedenktage in Mitteleuropa. Wien/Köln/Weimar 1997, 23-89, hier 29. 33, 40f; ders.,
Ahnen und Heilige. Namengebung in der europäischen Geschichte. München 1993, 338:
Arnold Angenendt. Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christentum

bis zur Gegenwart. München 1994. 2.. überarb. Aufl.. Hamburg 2007. 125-132.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen 107

dass neben dem Papst die Bischöfe die leitenden Funktionen der Kirche innehaben

sollten und die Lokalkirchen gefestigt werden mussten. Diese angedeuteten, wenig

harmonischen Zwischentöne, welche die Amtsführung des Erzbischofs
begleiteten, schienen vielen für das Verfahren der Heiligsprechung hinderlich zu
sein. Es fand daher eine Art «Enthistorisierung» des Erzbischofs statt. In der

Begründung seiner Kanonisierung wurden vier Tugenden genannt: Gottesliebe,
Nächstenliebe, Verachtung der Welt und seiner selbst. Die Heiligkeit erscheint hier als

Summe persönlicher Tugenden. Das Vorbild wird dadurch auf den privaten
Bereich der Frömmigkeit und der Lebensgestaltung verwiesen. Das Amt des

Bischofs mit seinen kirchenpolitischen und gesellschaftlichen Auswirkungen wurde

mit keinem Wort erwähnt. Zu diesem Befund fügt sich auch die Anordnung
der Kongregation für die Riten, dass der Heilige im Gewand des Kardinals
dargestellt werden müsse. Damit sollte seine bischöfliche Tätigkeit, die auch zu
Konflikten und Auseinandersetzungen geführt hatte, in den Hintergrund treten, weil
sie nur schwer mit den damaligen Vorstellungen einer übernatürlichen Heiligkeit
zu verbinden war."

Neben der uralten Memorialkultur der Heiligenverehrung, die an das Anniversarium

anknüpft, ist für die römisch-katholische Gedächtniskultur auch das Jubiläum

prägend. Allerdings ist das Jubiläum mit seiner Zeitkonzeption in der
historischen Genese nicht wirklich geklärt. Für seine Herkunft wird auf das Jobeljahr
aus dem Alten Testament verwiesen. In Leviticus 25 wird in Anlehnung an den

wöchentlichen Sabbat jedes siebte Jahr als Sabbatjahr bezeichnet. Nach sieben

Sabbatjahren, also nach 49 Jahren, folgte im 50. Jahr das Jobeljahr, das ein Erlassjahr

für die Bewohner des Landes war. Dann sollten verdingte Knechte zu ihrer
Sippe zurückkehren, verkaufter Grundbesitz sollte wieder an die ursprünglichen
Besitzer übergehen und es sollte weder gesät noch geerntet werden. Ob und in

welcher Form dieses Jobeljahr tatsächlich gefeiert wurde, ist umstritten, doch das

Konzept wurde von der christlichen Tradition aufgenommen und die Idee des

Erlasses in den theologischen Zusammenhang des Ablasses von Sündenstrafen

eingefügt. So wurde im 12. Jahrhundert für die Teilnahme an einem Kreuzzug
mit Bezug auf das Jobeljahr ein vollständiger Ablass gewährt. Mit gleichem Verweis

bewilligte Papst Bonifaz VIII. im Jahr 1300 einen Jubiläumsablass.
Rompilger hatten sich auf einen angeblich 100 Jahre zuvor gewährten vollkommenen
Ablass berufen. Die Verdoppelung der alttestamentlichen Jobelperiode auf 100

Jahre begründete der Papst mit dem aussergewöhnlichen Anlass und dem besonderen

Rang Roms als Pilgerzentrum. Der Erfolg des Ablasses und die riesige
Nachfrage der Gläubigen liessen allerdings die Perioden schnell zusammenschmelzen.

Seit 1475 fanden diese Heiligen Jahre im Rhythmus von 25 Jahren
statt.30 Nach der reformatorischen Kritik des Ablasses brachen die Ablasskampagnen

zwar ein. Doch in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts und im 17.

Karl Hausberger, Der hl. Borromäus und seine Verehrung im Bistum Regensburg. Ein Beitrag

zur 400. Wiederkehr seines Todestages am 3. November 1984, in: Beiträge zur
Geschichte des Bistums Regensburg, 18 (1984), 317-335, hier 323; Alberigo, Borromäus (wie
Anm. 23), 81 f.

30
Mitterauer, Anniversarium (wie Anm. 28), 42-53; Müller, Jubiläum (wie Anm. 8), 31 f.



108 Martin Sallmann

Jahrhundert entwickelten sich neben den ordentlichen Jubiläen im Heiligen Jahr
die ausserordentlichen Jubiläen, die der Papst für Regionen, Länder oder die
gesamte Christenheit aus besonderen Anlässen festlegte. Im Zentrum dieser ordentlichen

und ausserordentlichen Jubiläen stand der vollkommene Ablass, wobei an
die Stelle der Teilnahme am Kreuzzug, der Unterstützung des Kirchenbaus oder
der Spenden jetzt Bittprozessionen und gemeinsames Gebet als Ablassleistungen
traten. Im 17. Jahrhundert wurde durch die Verpflichtung auf Beichte und
Kommunion die Zugehörigkeit zum römisch-katholischen Bekenntnis zunehmend
betont. Das Jubiläum wurde zu einem Instrument der Festigung und Profilierung
während der Konfessionalisierung.31

In der Hügellandschaft hinter Arona, wo Karl Borromäus geboren worden

war, sollte im 17. Jahrhundert eine Memorialanlage mit Kolossalstatue, Seminar
und Kirche entstehen.32 Nach langer Planungsphase und vielen Verzögerungen
wurde die Kolossalstatue 1697 aufgerichtet.3j Auf den 300. Todestag des Heiligen

wurde die Kolossalstatue 1883 bis 1884 überholt.34 Aber wurde auch ein
Jubiläum gefeiert? Wenn ja, erreichte es kaum die Ausmasse von Luthers
Personaljubiläum. 1910 allerdings nahm Papst Pius X. das 300. Jahr der Heiligsprechung
zum Anlass, eine Enzyklika zu erlassen, die sich gegen den ((Modemismus» wandte.
Mit dem abwertenden Begriff «Modernismus» bezeichnete der Papst alle
Bestrebungen, die Glaube und Kultur miteinander zu versöhnen versuchten, vor allem
den historisch-kritischen Zugang zur Bibel und zu den Dogmen sowie den
Einbezug religiöser Erfahrungen. In der Reformation des 16. Jahrhunderts sah Pius

X. die Wurzel des «Modemismus». Das Gedenken an Borromäus bot ihm die

Gelegenheit, die Reformatoren und ihre Fürsten scharf zu kritisieren. Im
deutschen Kaiserreich führte die Enzyklika zu heftigen Debatten in Parlament und
Presse. Nach diplomatischen Interventionen unterblieb die amtliche Publikation
in Deutschland.' Die so genannte Borromäus-Enzyklika wurde auch in der

Tagespresse Österreichs und der Schweiz ausführlich kommentiert.'6 Das 300-

jährige Jubiläum diente hier den Auseinandersetzungen im Kulturkampfund der

Abwehr innerkirchlicher Reformbewegungen. Die Feierlichkeiten zum Gedenken

an den 300. Jahrestag der Heiligsprechung fanden aber auch im kirchlichen

Iris Loosen, Die «universalen Jubiläen» unter Papst Paul V.. in: Winfried Müller (Hg.1. Das
historische Jubiläum. Genese, Ordnungsleistung und Inszenierungsgeschichte eines
institutionellen Mechanismus. Münster 2004, 117-137. hier 125-132.

32
Andres Moser. Arona. Ein Sacro Monte und eine Kolossalstatue für den heiligen Karl Borromäus.

in: Anderes/Carlen/Fischer/Grünenfelder/Horat (Hg.). Kunst (wie Anm. 26), 15—47.

Moser. Arona (wie Anm. 32). 26-28.
34

Moser. Arona (wie Anm. 32). 16.
35"" Norbert Trippen. Art. Borromäusenzyklika, in: LThK' 2. 1994. 600: Gisbert Knopp. Die

«Borromäusenzyklika» Pius' X. als Ursache einer kirchenpolitischen Auseinandersetzung in

Preussen. in: Georg Schwaiger (Hg.). Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum Streit um
Reformkatholizismus und Modernismus. Göttingen 1976. 56-89.
Siehe Johannes Kalwoda. Die antimodernistische Borromäus-Enzyklika «Editae saepe» von
1910 und die österreichische Regierung unter Ministerpräsident Richard Freiherr von Bie-
nerth, in: Österreichisches Archiv für Recht und Religion, 52 (2005). 53-62; Mariano Delgado,

Die Enzyklika «Editae Saepe» Pius' X. vom 26. Mai 1910 und die Folgen, in diesem
Band. 117-139.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen 109

Rahmen des Anniversariums statt. In Rom wurde an Allerheiligen im Petersdom

ein Pontiftkalamt zu Ehren des Heiligen Karl Borromäus gefeiert. In der Kirche
San Carlo ai Catinari wurde vom Freitag bis zum Sonntag, den 4., 5. und 6.

November, morgens eine stille Messe, am Mittag ein Pontiftkalamt und am späten

Nachmittag eine Festpredigt gehalten. Ein Glasgemälde mit Bildern aus dem

Leben des Erzbischofs wurde im Mailänder Dom enthüllt. Im Tessin wurde am
4. November ein Pontiftkalamt zu Ehren des Schutzpatrons der Diözese in der

Kathedrale Lugano ausgerichtet.37 Die Kapuzinerklöster in der Schweiz begingen

kirchliche Feiern mit Festpredigten. So wurde beispielsweise im Kapuzinerkloster

Wesemlin ob Luzern am 4. und 5. November während der Konventmesse
der Rosenkranz zu Ehren des Heiligen gebetet. Am Sonntag, den 6. November,
wurde eine Andacht mit Predigt gehalten.3S Auch der Urner Katholikentag am
11. November war dem Gedenken an Karl Borromäus gewidmet.

Im Folgenden sollen exemplarisch die lutherische und die römisch-katholische

Gedächtniskultur an den zwei vorgeführten Beispielen verglichen und damit

zugleich ein zweites Fazit gezogen werden:
1. Beide Gedächtniskulturen sind ohne die uralte Memorialkultur der

Heiligenverehrung nicht zu verstehen. Beide pflegen die Erinnerung an eine «heilige
Person». Luthers Geburts- und Todestag waren bereits im ausgehenden 16.

Jahrhundert Anlass zum regionalen Gedenken.
2. Allerdings gibt es im Gedächtnis der «heiligen Person» deutliche Differenzen.

Der verehrten Person kommt in der römisch-katholischen Gedächtniskultur
eine mehrfache Rolle zu: Sie leistet Fürbitte vor Gott, bietet Hilfe und Schutz
und sie dient als Vorbild. Für Luther selbst war lediglich die letzte Funktion
akzeptabel. Die kultische Verehrung der Heiligen lehnte er ab. Er regte historisch

bereinigte Sammlungen von Heiligenviten an, die als Vorbilder dienen konnten.

Beigefügt wurden Persönlichkeiten, die sich um die Reformation verdient gemacht
hatten. Bald sollte auch seine eigene Vita darunter nicht mehr fehlen.40

3. In der lutherischen Gedächtniskultur wird vor allem das «heilige Ereignis»
und hier im Besonderen der «heilige Anfang» gefeiert. Die Publikation der Ablassthesen,

die eng mit Luthers Leben verbunden ist, nahm eine tragende Stellung
ein. Die Würdigung eines geschichtlichen Ereignisses birgt in sich die Tendenz

zur Historisierung, die im 19. Jahrhundert mit dem Jubiläum zum 400. Geburtstag

einen Höhepunkt erreichte. Bei Borromäus ist die Tendenz gerade umgekehrt,

denn er wird enthistorisiert, um schliesslich der Funktion der kultischen

Verehrung zu dienen.

37
Vaterland, 10. November 1910 (Nr. 262/1 1.

Vaterland, 4. November 1910 (Nr. 257/2), 2; siehe Vaterland, 5. November 1910 (Nr. 258/1),
3; Vaterland, 10. November 1910 (Nr. 262/2), 1.

39
Vaterland, 10. November 1910 (Nr. 262/1), 1.

Ulrich Köpf, Protestantismus und Heiligenverehrung, in: Peter Dinzelbacher/Dieter R. Bauer
(Hg.), Heiligenverehrung in Geschichte und Gegenwart, Ostfildern 1990, 320-344, hier 333-
336; Angenendt, Heilige (wie Anm. 28), 257f.



110 Martin Sallmann

4. Als Heiliger ordnet sich Borromäus in ein Heer von Heiligen ein, die über
das ganze Jahr im Kalender verteilt sind und deren jährlich in einem Anniversarium

gedacht wird. Für die lutherische Gedächtniskultur hat die Feier der
Reformation als «heiliger Anfang» eine singulare Stellung. Diese ist zudem verbunden
mit einer Person, die dadurch eine singulare Stellung einnimmt. Dem Gedenken

an Luther und die Reformation wurde der Rang eines Apostelfestes zugestanden.
Damit nahm er den höchsten Rang ein, der im traditionellen Festkalender einem

Heiligen zukommen konnte. Für die lutherische Orthodoxie war der Reformer das

ausschlaggebende Kriterium für die richtige Lehre: «Gottes Wort und Luthers Lehr
vergehen nimmermehr.»41

Das Jubiläum zum 400. Geburtstag Johannes Calvins 1909

Für die Genfer Reformation war der Ort des Gedächtnisses über Jahrhunderte
nicht die Person Calvins, sondern die Abschaffung der römischen Messe und die

Einführung der Reformation. Genf hing in hohem Masse vom benachbarten

Herzogtum Savoyen ab. Im 13. Jahrhundert hatte der Bischof dem Hause Savoyen
das Vidomnat, die städtische Gerichtsbarkeit über Laien, und die Festung auf der
Rhoneinsel zum Lehen übertragen. Im 15. Jahrhundert sicherte sich das Herzogtum

Savoyen das Vorschlagsrecht bei der Bischofswahl und kontrollierte
dadurch die Diözese Genf. Nachdem die Stadt zur Sicherung ihrer Privilegien 1519

ein Burgrecht mit Freiburg geschlossen hatte, schritt der Herzog von Savoyen
ein und erzwang die Auflösung des Bündnisses. 1526 vereinbarte die Stadt ohne

Rücksprache mit dem Bischof erneut ein Burgrecht mit Freiburg und Bern. Nach
zermürbenden Streitigkeiten im Waadtland, der Handel und Verkehr beeinträchtigte,

wurde Genf 1530 von Truppen des Herzogtums Savoyen belagert und
schliesslich durch ein Heer der Bündnispartner Freiburg und Bern wieder
entsetzt. Der Herzog musste sich verpflichten, seine Hand von der Stadt zu lassen,
und setzte dafür als Pfand die Waadt ein. Das politische und wirtschaftliche Streben

Genfs nach mehr Unabhängigkeit wurde nach der Einführung der Reformation

in Bern 1528 von einer verstärkten religiösen Komponente durchdrungen,
denn Bern und Freiburg machten in Genf unterschiedliche Einflüsse geltend.
Bern forderte in seinem Einflussbereich durchaus die reformatorische Bewegung:

1532 sandte es Guillaume Farei mit einem Geleitbrief nach Genf, um dort
für die reformatorische Sache zu agitieren. Freiburg protestierte heftig, forderte
die Ausweisung Farels und drohte Genf mit der Auflösung des Bündnisses. Am
Karfreitag 1533 wurde der erste reformatorische Gottesdienst in Genf gefeiert.
Der Bemer Magistrat sandte im gleichen Jahr Pierre Viret nach Genf, um Farei

zu unterstützen. Es blieb beim zähen religiösen Ringen in der Stadt. Den

Umschwung leiteten die Wahlen im Februar 1534 ein, die den Anhängern der
Reformation Vorteile verschafften. Im Mai löste Freiburg das Bündnis mit Genf auf,
so dass in der Folge die Stadt allein auf Bern angewiesen war. In dieser Krise
drängten Farei und Viret den Genfer Magistrat zur Übernahme der Reformation.

41
Mitterauer. Anniversarium (wie Anm. 28). 55; Angenendt. Heilige (wie Anm. 28). 258.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskultliren 1 11

1535 verbot der Magistrat die Messe, und der Bischof musste die Stadt verlassen.

Da das Herzogtum Savoyen seinen politischen Einfluss wahren wollte,
versuchte es die Lage mit militärischen Mitteln zu klären und belegte die Stadt im
Januar 1536 mit einer Proviantsperre. Jetzt erst griff auch Bern ein, zog nach

Westen, besetzte das Waadtland und nahm Lausanne ein. Am 2. Februar
marschierten die Berner in Genf ein. Bald wurde klar, dass die Bemer dieselben
Rechte wie zuvor Savoyen beanspruchten. Im Mai beschloss der Conseil général,

die versammelte Bürgerschaft, den definitiven Beitritt zur Reformation. Im
Juni verfügte der Rat die Abschaffung aller Feiertage mit Ausnahme des Sonntags.

Der endgültige Übertritt zur Reformation war unter dem Druck der neuen

politischen Machtverhältnisse erfolgt. Doch widersetzte sich Genf der politischen

Vereinnahmung durch Bern, das überraschenderweise nicht auf seinen

Ansprüchen beharrte. Im «Ewigen Vertrag» vom August 1536 erlangte die Stadt die

uneingeschränkte Selbstverwaltung. Anders als Lausanne behauptete Genf seine

politische Unabhängigkeit.42
Die Abschaffung der Messe, die Einführung der Reformation und die Befreiung

von der savoyischen Oberherrschaft mit der Hilfe Berns sind eng miteinander

verknüpft. Genf feierte mit der Einführung der Reformation immer auch die lange

erstrittene politische Befreiung der Stadt. Auf dieser Linie liegt auch die Feier
der so genannten Escalade. 1602 konnte der Versuch des Herzogs von Savoyen,
die Stadt erneut zurückzuerobern nur knapp abgewendet werden. Dieses Scheitern

der Erstürmung wurde danach jährlich als religiöses und gesellschaftliches
Fest begangen.43 Erst im Sommer 1536, nachdem die Reformation bereits eingeführt

worden war, kam Calvin als Reisender durch die Stadt und wurde von Farei

zum Bleiben genötigt. Doch Farei und Calvin stiessen mit der Neuordnung von
Kirche und Gottesdienst auf vehementen Widerstand. Bereits im Frühling 1538

wurden sie wieder aus der Stadt gewiesen. Die politischen und kirchlichen
Umstände waren ausserordentlich labil, was sich auch während der Abwesenheit
Calvins erweisen sollte. 1541 kehrte Calvin zurück und setzte zusammen mit
Farei die Ausgestaltung der Reformation fort. War der Anfang der lutherischen

Reformation, die Publikation der Thesen, eng mit der Person Luthers verbunden,
hing der Anfang der Reformation in Genf ungleich weniger stark mit einer
einzelnen Person zusammen.

Erst 1909 wurde Calvins 400. Geburtstag öffentlich mit einem grossen Fest in
Genf gefeiert. Während der Vorbereitungen wurde vor allem die Errichtung eines

Reformationsdenkmals in Genf ins Auge gefasst. Für das Jubiläum und das Denkmal

wurden mehrere Argumente vorgebracht: Zum einen seien in anderen Län-

E. William Monter, Calvin's Geneva. New York/London/Sydney 1967, 29-63; Hans Bemer/
Ulrich Gäbler/Hans Rudolf Guggisberg, Schweiz, in: Anton Schindling/Walter Ziegler (Hg.),
Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und
Konfession 1500-1650, Bd. 5: Der Südwesten, Münster 1993, 278-323, hier 294-296; Philip
Benedict, Christ's Churches Purely Reformed. A Social History of Calvinism, New Haven/
London 2002, 77-82.

43 Olivier Fatio/Béatrice Nicoliier, Comprendre l'Escalade. Essai de géopolitique genevoise, o.
O. [Genève] 2002, 71-79.



112 Martin Saltmann

dem, den Vereinigten Staaten von Amerika, Grossbritannien, Frankreich, Deutschland,

Holland, Ungarn, Belgien und Böhmen bereits Vorbereitungen für das

Jubiläum im Gange. Genf könne die Ehre, die Organisation der Gedenkfeierlichkeiten

zu übernehmen, nicht anderen überlassen. Vielmehr erwarteten diese
Nationen von Genf eine eigene Initiative. Zum anderen wurde auf die enorme
Bedeutung hingewiesen, welche die Reformation in Genf für die neuzeitliche
Geschichte gehabt habe. Calvin habe zur Überwindung des Absolutismus und zum
Triumph modemer Freiheit beigetragen. Weiter wurde der Vorzug eines Denkmals

gegenüber einem Museum, einer Bibliothek oder der Stiftung eines
Lehrstuhls darin gesehen, dass solche Denkmäler für ein breiteres Publikum zugänglich

und verständlich seien. Schliesslich wurde unterstrichen, dass Calvin für
sich zwar weder Grabstein noch Inschrift gewollt habe, damit aber ein Denkmal
für die Genfer Reformation und ihre kulturellen Auswirkungen nicht ausgeschlossen

seien.44

Wichtige Argumente wurden hier angeführt: Calvins Theologie, die ganz der
Ehre und der Souveränität Gottes und seiner Gnade gegolten hatte, schloss die

Verehrung von Personen aus. Keine menschliche Autorität, keine menschliche
Tradition sollte die ausschliessliche Orientierung an der Heiligen Schrift mindern.
Calvin selbst hatte vor seinem Tod verfügt, dass er anonym auf dem Friedhof
Plainpalais beerdigt würde, um zu verhindern, dass sein Grab als Gedenkstätte

zur Verfügung stehen könnte. Allerdings wurde auch in der reformierten Tradition

die Erinnerung an die Väter im Glauben durch Sammlungen der Lebensbilder

wachgehalten. Theodor Beza stellte eine Sammlung von Zeugen der
Reformation mit Holzschnitten und kurzen biographischen Texten zusammen. Von
Calvin gab es schon zu seinen Lebenszeiten Porträts. Calvin hatte Bilder nicht
grundsätzlich abgelehnt, sondern die bildenden Künste als Gaben Gottes gewürdigt.45

In Deutschland entstand eine heftige Kontroverse über die Art der Projekte,
die aus Anlass des Calvinjubiläums gefördert werden sollte. Schon früh wurde

angeregt, eine Stiftung oder einen Fonds einzurichten, um bedürftige Reformierte

im In- und Ausland oder die Ausbildung theologischer Dozenten zu unterstützen.

Ein Denkmal, wie es in Genf in Planung war, wurde als wenig sinnvoll
erachtet. Der Präses des Hugenotten-Vereins setzte sich aber energisch für die

Unterstützung des Reformationsdenkmals in Genf ein. Die Frage, ob Denkmal oder

Stiftung oder beides zusammen, wurde leidenschaftlich diskutiert. Der
Reformierte Bund entschied sich schliesslich für die Unterstützung des Genfer
Reformationsdenkmals und die Errichtung eines Calvinfonds. Ein weiteres wichtiges
Anliegen war auch, Leben und Wirken Calvins besser zu erschliessen. Daher

44
Christoph Strohm, Calvinerinnerungen am Beginn des 20. Jahrhunderts. Beobachtungen am
Beispiel des Genfer Reformationsdenkmals, in: Stefan Laube/Karl-Heinz Fix (Hg.).
Lutherinszenierung und Reformationserinnerung, Leipzig 2002. 211 -225, hier 216-219.

45
Bernard Cottret, Calvin. Eine Biographie, Stuttgart 1998, 308-310; Willem van't Spijker,
Calvin. Biographie und Theologie, Göttingen 2001, 202: Olivier Millet, Kunst und Literatur,
in: Herman J. Selderhuis (Hg.). Calvin Handbuch, Tübingen 2008. 413^122, hier 414-418;
Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 212; Alain Dufour, Théodore de Bèze. Poète et
théologien, Genève 2006. 196-199.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen 113

wurde eine neue deutsche Übersetzung der Institutio in Auszügen sowie eine

Auswahl der Briefe Calvins in deutscher Übersetzung in Angriff genommen und

herausgegeben.46

Die erwähnte theologische Zurückhaltung Calvins hatte sicherlich Auswirkungen

auf die reformierte Gedächtniskultur, die in erster Linie die Reformation
und ihre Einführung feierte. Aber Genf erinnerte sich immer auch daran, dass die
Stadt mit der Reformation zur unabhängigen Republik geworden war. Zum
zentralen Gedächtnisort der Reformation wurde daher nicht die Rückkehr Calvins
1541 und die Einführung der Ordonnances ecclésiastiques de l'Eglise de

Genève, sondern die Abschaffung der Messe und die Einführung der Reformation.
Unter diesem Eindruck konnte der Rektor der Akademie 1635 die Reformation
als Akt der Vorsehung Gottes deuten. Gott habe durch die Reformation der Stadt
die Freiheit und der Kirche das Heil gegeben. Ein Jahrhundert später wurde die
Reformation als Anfang der Autklärung gefeiert. Die Reformation habe die
widersinnigen Dogmen bekämpft, die Gewissen befreit und die moralischen Sitten
gestärkt. Seit 1815 war Genfein konfessionell gemischter Kanton. Die Kirche war
zwar noch mit dem Staat verbunden, doch übernahm dieser bei der Organisation
des Jubiläums 1835 keine offizielle Funktion mehr. Zugleich haben sich von der

Eglise nationale protestante de Genève die erwecklichen Kreise des Réveil abgelöst.

Beim Jubiläum wurden die unterschiedlichen Interpretationen der kirchlichen

Lager sichtbar. Die Eglise nationale deutete die Reformation als patriotisches,

genferisches Ereignis. Die Reformation stand für den Fortschritt der
Wissenschaften und für die politische Erneuerung im Liberalismus. Die Mitglieder
sowohl des Réveil als auch der römisch-katholischen Kirche haben gegen diese

Deutungen vehement opponiert. Die Erweckten verwiesen auf theologische
Grundlagen wie die Rechtfertigung durch Christus allein, welche die Reformation

wieder entdeckt hatte, und die Katholiken bemerkten trocken, dass das

Vaterland und der Calvinismus keine Synonyme mehr seien, weil der Kanton längst
konfessionell vermischt sei.47

Obwohl 1909 Calvins Geburtstag der Anlass für das Jubiläum war, lag der
Akzent der Würdigung ebenfalls deutlich auf der Reformation. In einer offiziellen

Publikation zum Jubiläum wird in einem historischen Überblick zur Kirche
Genfs ausdrücklich festgehalten, dass Calvin keineswegs der Gründer dieser Kir-

46
Johannes Calvins Unterricht in der christlichen Religion. Nach der letzten Ausgabe bearb. u.
übers, v. E. F. Karl Müller. Neukirchen 1910, 2., um ein ausführliches Bibelstellen- u.
Sachregister verm. u. durchges. Aufl.. Neukirchen 1928; Johannes Calvins Lebenswerk in seinen
Briefen. Eine Auswahl von Briefen Calvins in deutscher Übersetzung, v. Rudolf Schwarz, 2

Bde.. Tübingen 1909, erneute Aufl., 3 Bde., Neukirchen Kreis Moers 1961-1962; Hans-Georg
Ulrichs. «Der erste Anbruch einer Neuschätzung des reformierten Bekenntnisses und
Kirchenwesens». Das Calvin-Jubiläum 1909 und die Reformierten in Deutschland, in: Harm
Klueting/Jan Rohls (Hg.). Reformierte Retrospektiven. Vorträge der zweiten Emder Tagung
zur Geschichte des reformierten Protestantismus, Wuppertal 2001, 231-265, hier 235-242.
Olivier Fatio, Quelle Réformation? Les commémorations genevoises de la Réformation à

travers les siècles, in: Revue de Théologie et de Philosophie, 118 (1986), 111-130, hier 111-
123; Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 213f.



114 Martin Sallmann

che gewesen sei.48 Calvins Person wird mit Blick auf sein Schaffen in Genf
sowie seine Wirkungen über Genf hinaus charakterisiert. Herausgehoben wird die

Entstehung einer neuen Organisation der Kirche, die gegenüber dem Staat ihre

Unabhängigkeit bewahrt und durch die presbyterial-synodale Verfassung die

unabdingbare Einheit und die notwendige Freiheit erlangt habe. Damit sei die
Herrschaft des Klerus gebrochen und die Demokratie in die Kirche eingeführt
worden. Die Kirche Genfs habe die Bildung gefördert und Verfolgte aufgenommen.

Dank Calvin sei durch Gottes Wille Genf für eine gewisse Zeit zur Stadt

auf dem Berge geworden und habe mit ihrem Licht einen grossen Teil des Globus

erhellt. Damit wurde die internationale Rolle Genfs herausgehoben.49

Das Reformationsdenkmal war das herausragende Projekt der Jubiläumsfeiern
in Genf 1909. Es erinnert nicht an eine Einzelfigur, sondern an die Reformation
als historisches Ereignis, das politisch und sozial umwälzende Wirkungen hatte.

Auf einer 100 Meter breiten Wand wird ein ganzes Programm der Reformation

vor Augen geführt. In der Mitte stehen vier Figuren, die Reformatoren
Guillaume Farei, Johannes Calvin, Theodor Beza, der Nachfolger Calvins, und John

Knox, die Schlüsselfigur der Reformation in Schottland. Links und rechts
flankieren je drei Skulpturen das Zentrum. Es handelt sich um politische Führer aus

Frankreich, den Niederlanden, England, Deutschland, Ungarn und der Neuen

Welt, welche das reformatorische Gedankengut aufgenommen und in die Welt
hinausgetragen haben. Acht Reliefs mit Texten widmen sich politischen Ereignissen

der Reformation, beispielsweise der Unterzeichnung des Edikts von Nantes

1598, das den Hugenotten Duldung und Gewissensfreiheit in Frankreich
zugestand. Ein zu starker konfessionalistischer Ausdruck sollte offenbar vermieden

werden, denn an Zwingli und Luther wird zwar erinnert, aber lediglich mit
Inschriften in Steinquadern an den zwei Enden der Skulpturwand. Auch auf die
Jahre 1536 und 1602 als Gedächtnisorte für die Befreiung von der Vorherrschaft
Savoyens und für die Bewahrung dieser Freiheit wird am Rand des Monuments
hingewiesen.50 Die Genfer Reformation wurde als moderne, kulturelle Kraft
dargestellt, die Gesellschaft, Politik und Wirtschaft mitgestaltet, was zu Recht
kritisch hinterfragt wurde.51 In diesem Gesamtprogramm hat Calvin zwar eine zentrale

Rolle inne, doch reiht er sich ein in eine Zahl von Theologen, Politikern und

Ereignissen, welche die Reformation über seine Zeit und über Genf hinausgetragen

haben.

Jubiläen sagen, das haben wir gesehen, mindestens so viel über die eigene Gegenwart

wie über die erinnerte Vergangenheit aus. Es ist daher der Mühe wert, sich

die eigene konfessionelle Gedächtniskultur zu vergegenwärtigen, und sich zu

fragen, mit welchen Akzenten ein Jubiläum heute zu begehen sei. Dazu seien
abschliessend lediglich drei Aspekte genannt:

A. Guillot, Coup d'oeil historique sur l'Eglise de Genève du XVIe siècle à nos jours, in: Les
Jubilees de Genève en 1909, Genève 1909, 1-12, hier la.

49
Guillot, Coup d'oeil (wie Anm. 48), 2b-3b.
Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 220-222.
Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 223-225.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen 115

1. Im Vergleich mit der römisch-katholischen Gedächtniskultur spielt die Person

Calvins für die reformierte Gedächtniskultur eine hervorragende Rolle,
erreicht aber nicht die Stellung, die Luther für die lutherische Gedächtniskultur
einnimmt. Calvin war nicht der Gründer der Genfer Kirche. Seine Person wurde
jeweils in engem Zusammenhang mit dem Ereignis der Reformation und seinem

Wirken für diese gewürdigt. Personaljubiläen wurden daher für Calvin erst spät

gefeiert. Diesem Umstand muss ein Personaljubiläum dringend Rechnung
tragen. Calvins Leben und Wirken muss im Gesamtzusammenhang der Reformation

zur Sprache kommen. Dazu ist die eingehende Lektüre der Schriften, die

mittlerweile in ausgezeichneten Editionen vorliegen, notwendig, um sie dann auf
ihr Sinnpotential für die Gegenwart zu befragen.

2. Konfessionelle Gedächtniskulturen stabilisieren und vermitteln kollektive
Identitäten. Sie sind daher, wie wir bei allen drei Beispielen gesehen haben, auch

anfällig für ideologische Verzerrungen. Denn in dieses Gedächtnis schreibt sich

die Gesellschaft mit ihren Normen und Werten ein.5" Es ist daher notwendig, ein

kritisches Auge auf die geschaffenen Feindbilder zu werfen, und zu klären, welche

Erinnerungen das konfessionelle Gedächtnis damit ausschliesst. Die Erinnerung

der anderen gilt es anzuerkennen und zu fragen, wie eine gemeinsame

Erinnerung der Vergangenheit möglich ist. Konkret heisst dies, dass die Feier
konfessioneller Jubiläen in einem ökumenischen Rahmen unumgänglich ist.

3. Die reformierte Gedächtniskultur hat früh eine europäische Komponente
eingeschlossen. Die traditionellen Stammlande der reformierten Kirchen in Europa

und später in den USA waren jeweils beteiligt. Wie aber feiern heute Kirchen,
die sich zur reformierten Konfessionsfamilie zählen, das Calvinjubiläum in Afrika,

in Asien oder in Südamerika?53 Welche Perspektive haben sie auf die Person

Calvins? Wie lesen sie Calvins Texte? Was heisst für sie «Reformation»? Welche

Erinnerungen sind für sie tragend? Und - haben sie überhaupt Anlass zum Feiern?

Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen:
Martin Luther, Karl Borromäus und Johannes Calvin im Vergleich

Aus aktuellem Anlass widmet sich der vorliegende Beitrag konfessionellen Gedächtniskulturen.

Gedächtnis greift aus der Gegenwart heraus auf die Vergangenheit zurück.
Gedächtniskulturen bezeichnen Formen der Bezugnahme von Gruppen oder Institutionen der
Gegenwart auf Ereignisse der Vergangenheit. Der Beitrag setzt sich zum Ziel, exemplarisch

zu untersuchen, welche Inhalte aufweichen Wegen und in welchen Formen in
Erinnerung gehalten werden. Ausgewählt wurden drei Jubiläen, der 400. Geburtstag Martin
Luthers 1883, der 300. Jahrestag der Heiligsprechung Karl Borromäus' 1910 sowie der 400.
Geburtstag Johannes Calvins 1909. An diesen Beispielen werden prägende Elemente der
evangelisch-lutherischen, der römisch-katholischen und der evangelisch-reformierten
Gedächtniskulturen dargelegt, Übereinstimmungen festgestellt und Unterschiede aufgezeigt.
Der Vergleich ermöglicht es, die unterschiedlichen Typen der konfessionellen
Gedächtniskulturen in ihren Konturen zu skizzieren.

Assmann, Religion (wie Anm. 6), 17.

Siehe zum Beispiel Bulletin sek - feps 2/2009. Sonderausgabe «calvin09» als Beilage zur
Reformierten Presse, Nr. 22, 2009.



116 Martin Sallmann

Réformateurs et saints comme centre de cultures de mémoire confessionelles:
une comparison de Martin Luther, Carlo Borromée et Johannes Calvin
Cet article aborde la question des cultures confessionnelles de la mémoire. La mémoire
puise dans le présent en ayant recours au passé. Les cultures de la mémoire désignent les
prises de position de groupes ou institutions du présent sur des événements du passé. Cet
article étudie à titre d'exemple quels événements sont maintenus en mémoire, et de quelles

manières. Trois jubilés sont retenus: le 400eme anniversaire de Martin Luther en 1883,
le 300eme anniversaire de la canonisation de Carlo Borromeo en 1910, ainsi que le 400eme

anniversaire de Jean Calvin en 1909. Ces exemples mettent en lumière des éléments
marquants des cultures de la mémoire évangélique luthérienne, catholique romaine et évangélique

réformée et définissent les concordances et les différences entre elles. La comparaison

permet d' esquisser les contours des différents types de cultures confessionnelles de la
mémoire.

Reformers and Saints as focal points ofconfessional cultures ofmemory:
a comparison ofMartin Luther, Carlo Borromeo and Johannes Calvin
This article is concerned with confessional cultures of memory If memory reaches from
the present into the past, the concept of cultures of memory indicates ways in which
groups or institutions relate to past events. This paper focuses on confessional cultures of
memory in order to investigate the content of memory, the methods by which it is
preserved, and the forms in which memory is held. Here we examine three examples: the
400th anniversary of Luther's birth in 1883, the 300th anniversary of the canonization of
Carlo Borromeus in 1910 and the 400lh anniversary of Calvin's birth in 1909. Typical
elements of Lutheran, Catholic and Protestant Reformed Church cultures of memory are
uncovered, and areas of similarity and difference revealed. This comparison makes it possible
to sketch the outlines of the different types of confessional cultures of memory.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
Gedächtnis - mémoire - memory, Gedenken - commémoration - remembrance,
Erinnerung - souvenance - commemoration, Jubiläum - jubilé - jubilee, Anniversarium -
anniversaire - anniversary, Reformation - réformation - reformation, Konfessionen -
confessions - denominations, Heiligenverehrung - canonisation - veneration of saints.

Martin Sallmann, ao. Professor für Neuere Kirchen- und Theologiegeschichte und
Konfessionskunde an der Theologischen Fakultät der Universität Bern.


	Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen : Martin Luther, Karl Borromäus und Johannes Calvin im Vergleich

