Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller
Gedachtniskulturen : Martin Luther, Karl Borromaus und Johannes
Calvin im Vergleich

Autor: Sallmann, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reformatoren und Heilige als Brennpunkte
konfessioneller Gedidchtniskulturen: Martin Luther,
Karl Borromius und Johannes Calvin im Vergleich

Martin Sallmann

Im Jahr 2009 jahrt sich zum 500. Mal der Geburtstag Johannes Calvins.' Die Vor-
bereitungen fiir das Jubildum hatten bereits mehrere Jahre zuvor begonnen. In der
Schweiz hatten Vertreter mehrerer Institutionen, der Eglise protestante de Ge-
neve, der Faculté de Théologie de Genéve, des Musée international de la Réforme
und des Centre international réformé John Knox (beide in Genf) sowie des Schwei-
zerischen Evangelischen Kirchenbundes (SEK) und des Reformierten Weltbun-
des (RWB), ein Forum gebildet, das ideen sammelte, Projekte entwarf und unter-
schiedliche Aktivititen koordinierte.” Verhandelt wurden Themen von der Post-
marke bis zum Logo der Website, vom Jubildumsgottesdienst bis zum Film tber
Calvin, von der wissenschaftlichen Publikation bis zur Zeitungsbeilage, vom Fach-
kongress bis zum Fernsehbeitrag, von der Ausstellung im Museum bis zum Emp-
fang der Entscheidungstrager in Kirche, Wirtschaft und Politik. Im April 2007
diskutierten an einer internationalen Konsultation Vertreterinnen von Wissen-
schaften und Kirchen aus aller Welt unter dem Titel «Welche Bedeutung hat Cal-
vins Erbe fiir die heutigen Christen?» {iber Sinn und Ausrichtung des Jubildums.
Diese so genannte Kick-off-Veranstaltung mit einem ausgewihlten Publikum
sollte den verschiedenen Tragerkreisen die Moglichkeit bieten, Informationen aus-
zutauschen und Netzwerke zu kniipfen.’ In einem Schlussbericht sollten acht The-
menbereiche die Relevanz Calvins fiir die Gegenwart skizzieren, um damit eine

Der vorliegende Beitrag basiert auf zwei Vortrigen, einem Gastvortrag an der Theologischen
Fakultit der Universitdt Bern am 25. Oktober 2006 mit der Uberschrift «Reformatoren und
Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedachtniskulturen», der den Vergleich mit Blick
auf das bevorstehende Calvin-Jubildum 2009 zog, sowie einem Vortrag mit dem Titel «Das
Calvin-Jubildum 1909 und das Borromaus-Jubildum 1910 — ein Vergleich der unterschiedli-
chen Gedenkkulturen» an der Tagung «Carlo Borromeo und die Katholische Reform in der
Schweiz. Internationales Symposium zum 400. Jubildum der Heiligsprechung des «Protector
Helvetiae> (1610-2010)» der Universitét Freiburg 1. Ue. vom 24. bis 25. April 2009.
Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund (SEK), Jahresbericht 2006, 28.

Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund (SEK), Jahresbericht 2007, 36.

(58]

SZRKG, 103 (2009), 99-116



100 Martin Sallmann

Grundlage fiir Vorbereitungen in den verschiedenen Lindern zu bieten.* Schon
im Marz 2007 startete die Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) die Dekade
zur Vorbereitung des Jubildums im Jahr 2017, das an die Veroffentlichung der
95 Thesen Martin Luthers 1517 und damit an den Anfang der Reformation in
Deutschland erinnern soll.> Wihrend die Feierlichkeiten fiir das Calvin-Jubildum
noch in vollem Gange gewesen sind, wurde bereits ein weiteres Jubildum vorbe-
reitet. 2010 jahrt sich zum 400. Mal die Heiligsprechung Karl Borromius’. Aus
diesem Anlass fand im April 2009 ein interdisziplindres Symposium unter dem
Thema «Carlo Borromeo und die katholische Reform in der Schweiz» an der
Universitit Freiburg i. Ue. statt.

Diese unterschiedlichen Unternehmungen zur Vorbereitung und Durchfiih-
rung von Jubilden flir Reformatoren und Heilige sind Teile umfassenderer Ge-
dachtniskulturen. Gedachtnis greift aus der Gegenwart heraus auf die Vergang-
enheit zuriick. Individuen, Gruppen und Institutionen der Gegenwart beziehen
sich auf Geschehnisse aus der Vergangenheit. Den vergangenen Ereignissen wer-
den durch diese Bezugnahme Aktualitdt und Sinn fur die Gegenwart zugemes-
sen. Dem Sinn oder der Bedeutung, die eine Gegenwart der Vergangenheit zu-
schreibt, widmet sich die Geddchtnisgeschichte. Sie fragt nicht allein, wie es ge-
wesen ist, sondern welche Inhalte auf welchen Wegen und in welchen Formen in
Erinnerung gehalten werden. Damit setzt die Gedédchtnisgeschichte ein Korrektiv
zu einer positivistischen Geschichtswissenschaft, die sich dem Ideal eines Objek-
tivismus verschreibt. Die Bezugnahme auf Vergangenheit ist kein einheitliches
Phidnomen, sondern kann unterschiedliche Auspridgungen annehmen, so dass un-
terschiedliche Gedachtniskulturen entstehen. Unter Gedédchtniskultur werden hier
also die Formen der Bezugnahme einer Gruppe der Gegenwart auf Ereignisse der
Vergangenheit verstanden.’

Der folgende Beitrag geht der Frage nach, wie dieser Bezug zwischen Gegen-
wart und Vergangenheit hergestellt wird. Gibt es konfessionell differenzierte Ge-
dichtniskulturen? Wie konstituieren und formen sie sich? Wo liegen Uberein-
stimmungen und Unterschiede? An drei Beispielen werden drei Typen von Ge-
dachtniskulturen skizziert und verglichen.

Das Jubiidum zum 400. Geburtstag Martin Luthers 1883

Die o6ffentliche Erinnerung an Martin Luther begann bereits in der 2. Hilfte des
16. Jahrhunderts. In Gottesdiensten wurde das Leben und Werk des Reformators
behandelt. Dieses Gedenken orientierte sich am Todes- und Geburtstag, war re-

Internationales Reformiertes John Knox Zentrum, Schweizerischer Evangelischer Kirchen-
bund, Reformierter Weltbund u. Theologische Fakultit Universitat Gent: Welche Bedeutung
hat Calvins Erbe fir die heutigen Christen? Bericht der internationalen Konsultation vom
15.-19. April 2007 in Genf (Manuskript, 6 Seiten, mit einer Liste der Teilnehmerinnen und
Teilnehmer).

Evangelischer Pressedienst (epd), 28. Miarz 2007: Vorbereitungen zum Reformationsjubi-
laum 2017 gestartet.

® Jan Assmann, Religion und kulturelles Gedéchtnis. Zehn Studien, Miinchen 2000, 11-20.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtniskulturen 101

gional begrenzt und von Pfarrern getragen. Andere Ereignisse der lokalen Kir-
chengeschichte, wie die Einfiihrung der Predigt, des Abendmahls oder der Kir-
chenordnung, boten dariliber hinaus weitere Anlédsse fiir die Erinnerung an die
Reformation.” Im Frithjahr 1617 initiierte der reformierte Kurfiirst Friedrich V.
von der Pfalz auf dem Konvent der Protestantischen Union in Heilbronn ein Ge-
denken an Luthers Publikation der 95 Thesen vom 31. Oktober 1517. Die Motive
waren nicht nur religiéser Art, sondern hatten auch politische Hintergriinde. Der
Pfalzgrat wollte den katholischen wie auch den lutherischen Reichsstinden die
konfessionelle Einmiitigkeit der Protestantischen Union demonstrieren. Zugleich
hitte sich die reformierte Konfession, die reichsrechtlich noch nicht anerkannt
war, als gleichberechtigt mit der lutherischen Konfession prisentieren kénnen.
Kursachsen, das Mutterland des Luthertums, das der Protestantischen Union
nicht beigetreten war, reagierte umgehend. Die Universitit Wittenberg regte beim
Dresdner Oberkonsistorium und bei Kurfiirst Johann Georg 1. ein «primus Jubi-
laeus Lutheranus» an. Der Kurfiirst schaltete das Oberkonsistorium ein, das we-
nig spiter eine fiir das ganze Kurflirstentum verbindliche Jubildumsinstruktion
vorlegte. Innerhalb von nur sechs Monaten wurde das Jubildaum geplant, vorbe-
reitet und durchgefiihrt. Diese organisatorische Meisterleistung ldsst zwei kon-
fessionspolitische Motive erkennen: Das Jubilium sollte die Abgrenzungen ge-
geniiber den rémisch-katholischen und den reformierten Reichsstinden deutlich
markieren und zugleich die eigene konfessionelle Identitit konsolidieren.®

Mit dem Thesenanschlag von 1517 sollte ausdriicklich der Anfang der Refor-
mation gefeiert werden. Dieses Jubildum war in mehrfacher Hinsicht ein Novum:
Die Feierlichkeiten wurden tber die einzelnen Territorien hinausgreifend began-
gen. Das Zeitintervall von 100 Jahren, die uns geldufige «runde Zahl», hatte kaum
Vorbilder. Es waren die Universitdten, die ihre Griindungen mit 100-Jahr-Jubilden
gefelert hatten. Und schliesslich war der Anlass neu, denn der Thesenanschlag
war zuvor nicht als Gedenktag beriicksichtigt worden.’ Im 17. Jahrhundert wur-
den Jubilden zu weiteren Anldssen veranstaltet: die Ubergabe des Augsburger
Bekenntnisses an den Kaiser 1630, die reichsrechtliche Anerkennung der luthe-
rischen Konfession im Augsburger Religionsfrieden 1655 und die innerlutheri-
sche theologische Einigung in der Konkordienformel 1676 (Ubergabe des Tor-
gauer Buches)."” Alle diese Anlisse stehen im Zusammenhang mit der Entste-
hung und Festigung des Luthertums. Die Jubilden brachten in der Zeit der Ausei-
nandersetzung mit der rdmischen Kirche eine konfessionelle Stabilisierung.

Hans-Jiirgen Schonstddt, Antichrist, Weltheilsgeschehen und Gottes Werkzeug. Romische
Kirche, Reformation und Luther im Spiegel des Reformationsjubildums 1617, Wiesbaden
1978, 10f.; Wolfgang Fliigel, Konfession und Jubilaum. Zur Institutionalisierung der lutheri-
schen Gedenkkultur in Sachsen 1617-1830, Leipzig 2005, 26f.

Schonstddt, Antichrist (wie Anm. 7), 13-19; Fligel, Konfession (wie Anm. 7), 29-50; Win-
fried Miiller, Vom «papistischen Jubeljahm» zum historischen Jubildum, in: Paul Miinch
(Hg.), Jubildum, Jubildum ... Zur Geschichte offentlicher und privater Erinnerung, Essen
2005, 29-44, hier 39¢.

Flugel Konfession (wie Anm. 7), 25f. u. 29-33; Miiller, Jubildum (wie Anm. 8), 34-38.
Fluge] Konfession (wie Anm. 7), 32f., 87-101, 104-109.



102 Martin Sallmann

Die Anlésse fiir die Jubildumsfeiern zeigen, dass das konfessionelle Gedécht-
nis in erster Linie an zentrale Ereignisse der lutherischen Reformation ankniipfte.
Dies sollte sich auch fiir die anschliessenden zwei Jahrhunderte nicht dndern.
Allerdings sollte der Geburts- und Todestag Luthers langsam an Gewicht gewin-
nen. 1746 wurde zum ersten Mal der Todestag Luthers an mehreren Orten mit
einem Jubildum begangen. Nach gegenwiértigem Erkenntnisstand ist er die erste
historische Personlichkeit, die mit einem solchen Personaljubilium gewiirdigt
wurde. Obwohl die Feier von Geburtstagen im 18. Jahrhundert zunehmende und
weite Verbreitung fand, konnte ein Jubildum zum 300. Geburtstag Luthers 1783
bisher nicht nachgewiesen werden. Durch die Aufnahme der Lebensdaten Luthers
als Gedenkanlidsse wurde die lutherische Gedéachtniskultur entscheidend erwei-
tert und veréndert. Insgesamt konnten sich die Personaljubilden allerdings erst im:
19. Jahrhundert durchsetzen."

Der 400. Geburtstag Luthers 1883 war — so wiirden wir heute sagen — ein
Topevent. Kaiser Wilhelm 1. ordnete das Festjubildum an. Im September fand in
Wittenberg eine zentrale, dreitdgige Feier statt. Die Veranstaltung hatte einen hohen
offiziellen Status. Namhafte Personlichkeiten waren zugegen. Der Kronprinz
vertrat den Kaiser, der aus Riicksicht auf die Katholiken ferngeblieben war. Ins-
gesamt stromten ungefdhr 10’000 Giste in die Stadt. Am ersten Abend fand eine
liturgische Feier statt mit Ansprache, Psalmlesung und dem Lutherlied «Eine
feste Burg». Die Zahl der anschliessenden Grussreden sei dermassen hoch gewe-
sen, so berichtete die Presse, dass die ermiideten Teilnehmer ithren Unmut lautstark
bekundet hitten. An den folgenden zwei Tagen wurde ein Festzug organisiert,
den die Nachkommen Luthers anfiihrten und dem ungefihr 1’000 Geistliche
folgten. Mehrere Gottesdienste wurden gefeiert, zehn akademische Vortrage zu
Luthers Leben und Werk gehalten, am Grabe Luthers ein Kranz niedergelegt, ein
Museum an Luthers Wohn- und Arbeitsstitte eingeweiht. Der Kronprinz verlas
einen Brief des Kaisers und hielt selbst eine Rede. Hochrufe auf den Kaiser und
Kaiserhymne waren zu horen."?

Die Feiern an Geburts- und Tauftag im November hatten im ganzen Land
enorme Ausmasse. Fest- und Fackelziige wurden organisiert, Auffithrungen und
[lluminationen vorbereitet, Vortrige gehalten, Lutherdenkmailer und Lutherbiis-
ten enthiillt, alte Lutherbilder ausgestellt, neue Lutherbilder prédsentiert, Luther-
stiicke und Luthergedichte publiziert, Luthereichen, Lutherbuchen und Luther-
haine gepflanzt. Eine Kollektion von Luthermiinzen wurde geprigt. Die Hiuser
und Kirchen wurden beflaggt und die Glocken geldutet. 1883 wurden Luthers
Schriften in ungefdhr 1000 Editionen neu herausgegeben, populédre Lutherbiogra-
phien zu Hunderttausenden publiziert und mehrere 16’000 Vortriage gehalien."”
Die Weimarer Ausgabe brachte ihre ersten Binde heraus und der Verein fiir Re-

:;_ Fliigel, Konfession (wie Anm. 7), 192-194.

¥ Hans Diifel, Das Lutherjubilium 1883, in: ZKG, 95 (1984), 1-94, hier 32-39.

" Hartmut Lehmann, Das Lutherjubildaum 1883, in: ders., Protestantische Weltsichten. Trans-
formationen seit dem 17. Jahrhundert, Gottingen 1998, 105129, hier 123 mit Anm. 10; Ste-
fan Laube, Fest, Religion und Erinnerung. Konfessionelles Gedachtnis in Bayern von 1804
bis 1917, Miinchen 1999, 303f., 325, 327-329.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtniskulturen 103

formationsgeschichte wurde gegriindet.'* Das 6ffentliche Gedichtnis stiitze sich
erstmals auf eine solche Vielfalt von Medien, die durch die moderne Technik auf
Massenproduktionen von Bildern, Biichern, Miinzen, Biisten zugreifen konn-
ten.” Wie bei keinem der vorausgehenden Jubilien wurde 1883 eine Personlich-
keit von historischem Rang gefeiert.'® Dabei lassen sich drei charakteristische
Akzentuierungen feststellen:

Zum einen wurde Luther als deutscher Nationalheld gezeichnet. Als Luther
durch die zwingende Macht des freien Gedankens und des wachen Gewissens
vom treuen Sohn zum erklédrten Ketzer seiner Kirche geworden sei, sel er zu-
gleich «der Fithrer der Nation, heldenhaft wie ihr Volksheiliger» geworden. Das
Verdienst Luthers liege in der Trennung von Kirche und Staat. Der Protestantis-
mus habe den Weg fiir einen neuen «Staat der Deutschen», fiir «ein weltliches,
ein deutsches Reich» geebnet. Luther bringe zum Ausdruck, «was im Gemiit
seines Volkes schon lebte». Die Deutschen verstanden Luther unmittelbar: «wir
sagen einfach: das ist Blut von unserem Blute. Aus den tiefen Augen dieses ur-
wiichsigen deutschen Bauernsohnes blitzte der alte Heldenmut der Germanen,
der die Welt nicht flieht, sondern sie zu beherrschen sucht durch die Macht des
sittlichen Willens», so der einflussreiche Historiker und Politiker in Berlin, Hein-
rich von Treitschke, in einem Vortrag mit dem Titel «Luther und die deutsche
Nation», den er am 7. November 1883 in Darmstadt hielt.'” Die Neugriindung
des deutschen Kaiserreiches 1871 war flir liberale protestantische Kreise die Er-
fiillung der deutschen Geschichte. Eine «nationalprotestantische Geschichtstheo-
logie» (Thomas Nipperdey) konnte darin die gottliche Offenbarung sehen.'® Lu-
thers Wirken offenbare geradezu das deutsche Wesen. Die Vorstellung, dass er un-
mittelbar verstindlich sei, weil er vom gleichen Blute stamme, konstruiert eine
biologische, rassische Linie, welche die 400 Jahre zwischen Gegenwart und Ver-
gangenheit miteinander kurzschliesst. Die nationalsozialistische Ideologie sollte
diese verhingnisvolle Konstruktion im 20. Jahrhundert wieder aufnehmen."

Zum anderen wurde Luther als heilsgeschichtliche Gestalt skizziert. Konser-
vative protestantische Kreise kritisierten zwar die Starkung des Staates, weil sie
dadurch die Schwichung der Kirche befiirchteten. Die Situierung Luthers in den
Ablauf der deutschen Nationalgeschichte unterstiitzten sie aber indirekt, indem
sie seine heilsgeschichtlichen Funktionen beschrieben. In Gedichten wurden bib-
lische Gestalten, Bilder und Szenen auf Luther bezogen. Wie bei Christi Geburt
sei auch bei der Geburt Luthers ein Stern am Himmel gestanden:

Laube Fest (wie Anm. 13), 345.

Laube Fest (wie Anm. 13), 374f. u. 378f.

Gottfried Maron, Die ganze Christenheit auf Erden. Martin Luther und seine 6kumenische

Bedeutung. Zum 65. Geburtstag des Verfassers, hg. v. Gerhard Miiller u. Gottfried Seebal,

Gottingen 1993, 188-208: 1883 — 1917 — 1933 — 1983: Jubilden eines Jahrhunderts, hier

189f.

7 Heinrich von Treitschke, Aufsitze, Reden und Briefe, hg. v. Karl Martin Schiller, Meersburg
1929, 233-249: Luther und die deutsche Nation, hier 234, 243, 246f.; Lehmann, Lutherjubi-
laum (wie Anm. 13), 111-114; siche Laube, Fest (wie Anm. 13), 353-356.

IgDufe] Lutherjubildum (wie Anm. 12), 19; Laube, Fest (wie Anm. 13), 346.

Lehmann, Lutherjubildaum (wie Anm. 13), 114f.

16



104 Martin Sallmann

Als die Mutter dich gebar,

Trat ein Stern aus Wolken klar,
Fuhr ein Sturm ums Erdenrund,
Murrte dumpf der Hélle Grund.

Als auf deinem Patmos dort
Du verdeutschtest Gottes Wort,
Flog ein Adler iiberhin,

Der die Feder dir gelieh’n.”

Was die Insel Patmos fiir den Evangelisten Johannes, war die Wartburg fiir Luther,
Ort der Inspiration fiir die Ubersetzung der Bibel, fiir die der Adler, Symboltier
des Johannes, ihm seine Feder lieh. Luther wurde so zum gottgesandten Prophe-
ten, auf dem Gottes Segen, Gottes Schutz, Gottes Inspiration lag. Und die Deut-
schen wurden durch Luther zum Volk des neuen Bundes. Die heilsgeschichtliche
Funktion Luthers war fir konservative, vor allem pietistische, erweckliche
Kreise von zentraler Bedeutung.”

Schliesslich wurde Luther als vorbildlicher, biirgerlicher Hausvater beschrie-
ben. Seine Ehe, seine Kinder, sein Haushalt wurden als Ideal vorgestellt, das in
Glaubensstirke, Ordnungsliebe, Sittsamkeit und Fleiss griindete. Freilich habe es
schon vor Luther deutsche Hauser gegeben, wo Frommigkeit und Zucht, edle
Giiter und tiichtiger Haushalt gewohnt hitten, aber keines sei so hoch aufgerich-
tet und doch von allem Volke erreichbar gewesen, dass es zum Vorbild werden
konnte. Diese idyllische biirgerliche Welt, die Zucht, Ordnung und Christentum
zusammenbhielt, war fiir die Epoche von tragender Bedeutung, auch wenn sie auf
weite Teile der Bevolkerung nicht tibertragbar war.”

Diesen drei Akzentuierungen ist beizufiigen, dass die Darlegungen unter dem
Eindruck des Kulturkampfes teilweise massive antikatholische Polemik und in
der politischen Grosswetterlage auch starke antifranzosische Reflexe enthielten.

Ich ziehe ein erstes Fazit: 1. Die lutherische Gedichtniskultur kennt unter-
schiedliche Gedichtnisorte: Thesenanschlag, Bekenntnisschriften, Augsburger
Religionsfrieden sowie Geburts- und Todesjahre Luthers. Erst im 19. Jahrhun-
dert erhielt das Personaljubilium durch die Historisierung eine herausragende
Stellung. 2. Das Jubildum 1883 zeichnet unterschiedliche Bilder des Reforma-
tors. Die dominierenden Interpretationen hingen klar mit dem zeitgeschichtli-
chen Kontext zusammen. Der Riickgriff auf die Vergangenheit trigt deutliche
Spuren der Gegenwart. 3. Das konfessionelle Gedachtnis stabilisiert die eigene
Identitdt. Dabei kann es anfillig sein fiir ideologische Verzerrungen, weil sich
unterschiedliche Normen und Werte der Gesellschaft einschreiben kénnen. In der
Folge konnen daraus Feindbilder entstehen.

*% Daheim. Ein deutsches Familienblatt mit lustrationen, Jg. 20, 1883, Nr. 6. Das ganze Ge-
. dicht von Karl Gerok ist abgedruckt in: Lehmann, Lutherjubildum (wie Anm. 13), 115-117.
s Lehmann, Lutherjubildum (wie Anm. 13), 117f.

“” Lehmann, Lutherjubildum (wie Anm. 13), 118-122.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchmiskulturen 105

Der 300. Jahrestag der Heiligsprechung Karl Borromdius' 1910

Was Martin Luther fur die Reformation, war Karl Borromius fiir das Konzil von
Trient. Das Konzil, das in mehreren Perioden von 1545 bis 1563 tagte, war die
Antwort der romisch-katholischen Kirche auf die reformatorische Bewegung.
Seine Beschliisse nahmen die Kritik der Reformatoren auf und strebten eine inner-
kirchliche Reform an.

Borromédus wurde 1538 in Arona am Lago Maggiore in eine vornehme Fa-
milie geboren. Sein Onkel Papst Pius IV. berief ihn 1560 in leitende Amter und
ernannte ithn zum Kardinal. Wihrend der letzten Phase des Konzils koordinierte
Borromius die Verbindungen zwischen dem Konzil und der Kurie in Rom. Im
Jahr 1563 machte sich ein tiefgreifender, religioser Wandel bemerkbar. Die Um-
stinde und die Bewertung sind — dhnlich wie bei Luthers so genanntem Turmer-
lebnis — umstritten. Unbestritten ist, dass Borromius die Wethe zum Priester und
im gleichen Jahr zum Bischof erhielt, sein hofisches Leben aufgab und ein aske-
tisches Leben begann. Zum Erzbischof ernannt, residierte er in Mailand und
fiihrte die Didzese personlich. Politisch und diplomatisch geschult, humanistisch
gebildet sowie kirchlich eingebunden, setzte er die Beschliisse des Trienter Konzils
um und trug damit wesentlich zur Konfessionalisierung der romischen Kirche bei.”

Mit der Eidgenossenschaft verbanden Borromius familidre und persdnliche
Beziehungen. Bereits 1560 hatte der Papst ihn zum «Protector Helvetiae», zum
Beschiitzer der katholischen Stinde der Eidgenossenschaft, ernannt. Er unter-
nahm Visitationsreisen in die Téler der siidlichen Schweiz und besuchte die ka-
tholischen Stiande im Norden. Zur Verbesserung der kirchlichen Lage in der Eid-
genossenschaft unterbreitete er dem Papst mehrere Massnahmen: Ein Nuntius
sollte sich um die geistlichen Angelegenheiten kiitmmern. Fiir die Ausbildung des
Klerus schlug er die Griindung eines Seminars in Luzern vor. Jesuiten und Kapu-
ziner sollten ins Land berufen werden. Er selbst griindete in Mailand das Colle-
gium Helveticum als Ausbildungsstitte fir den Klerus der Eidgenossenschaft.*
1586 beglaubigten die sieben katholischen Stande der Eidgenossenschaft im Bei-
sein des Nuntius und des savoyischen Gesandten in der Hofkirche zu Luzern ihr
Festhalten am iiberkommenen Glauben. Diese Ubereinkunft wurde nach dem
vergoldeten Anfangsbuchstaben der Vertragsurkunde der «Goldene Bund» ge-
nannt. Bei der Emeuerung der Vereinbarung 1655 wurde Karl Borromdus zum
Patron des Bundes erklirt. Im Gedenken an den «Protector Helvetiae» erhielt
der «Goldene Bund» auch den Namen der «Borromiische Bund».” Es iiber-
rascht nicht, dass Borroméus in der Eidgenossenschaft eine besondere Verehrung
zuteil wurde.™

= Giuseppe Alberigo, Karl Borromidus. Geschichtliche Sensibilitdt und pastorales Engagement,

_, Miinster 1995.

~" Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2: Von der Reformation bis zum Zwei-
_ten Villmerger Krieg, Ziirich 1974, 315-321.

= Albert Miiller, Der goldene Bund 1586, Zug 1965, 98—100, 122.
** Bernhard Anderes/Georg Carlen/Rainald Fischer/Josef Griinenfelder/Heinz Horat (Hg.), Kunst
um Karl Borromius, Luzern o. J.



106 Martin Sallmann

1584 verstarb Borroméus. Bereits den Zeitgenossen erschien er als ein idealer
Bischof. Die volkstiimliche Verehrung am Grab im Dom von Mailand begann
friih und nahm gegen Ende des Jahrhunderts solche Dimensionen an, dass die
kirchliche Autoritit sie nicht mehr unterbinden konnte. Seit 1601 wurde der To-
destag am 4. November jihrlich begangen. Das Verfahren fiir die Heiligspre-
chung wurde eingeleitet und im Jahre 1610 mit der Aufnahme in den Kanon der
Heiligen abgeschlossen. Trotz erheblicher Verzogerungen war dieses Verfahren
im Vergleich mit anderen Heiligsprechungen ungewéhnlich schnell.”’

Bis in unsere Tage wird am 4. November in der Messe an Karl Borromius
erinnert. Diese Gedachtniskultur des jihrlichen Gedenkens, des Anniversariums,
reicht zuriick in die Alte Kirche und kniipft an die Verehrung der Mirtyrer an.
Die Verehrung war ortlich an das Grab gebunden Durch die Ndhe mit dem Hei-
ligen und seinen sterblichen Uberresten suchten die Verehrer Anteil an der Hei-
ligkeit zu gewinnen. Uber den Gribern der Heiligen wurden Kirchen gebaut und
Messen zu ihrem Gedéachtnis gelesen. Zeitlich war der Todestag fiir das Geden-
ken massgebend, weil er zugleich als Geburtstag des Heiligen angesehen wurde.
Schon frith gewann die Heiligenverehrung tiberregionale Ziige. Durch die Tei-
lung und Ubertragung der Reliquien in mehrere Altire wurden die Orte der Ver-
ehrung multipliziert. Schon wiahrend der Christenverfolgungen wurden neben
Mirtyrern auch Bekenner, Bischofe, Asketen, Frauen und Witwen in die Vereh-
rung einbezogen. Ihr Leben wurde als unblutiges Martyrium gedeutet. Im Mittel-
alter verschob sich der Akzent der Heiligenverehrung vom ortsgebundenen zum
zeitgebundenen Kult. War im Friihmittelalter die Wirkkraft des Heiligen vor
allem an seine Reliquien gebunden, wurde im Hochmittelalter der Tag des Ge-
denkens immer wichtiger. Es fand also eine Entwicklung von Reliquienheiligen
zu Tagesheiligen statt. Die Heiligen hatten vermittelnde und bewahrende Funk-
tionen. Sie waren Fiirsprecher vor Gott sowie Beschiitzer und Helfer in Not. Und
am Gedenktag hatten sie eine besondere Kraft.”®

Wie bereits erwihnt, kam es bei der Heiligsprechung von Borromdus zu Kom-
plikationen. Die Verzogerungen im Verfahren machen einen charakteristischen
Zug dieser Gedichtniskultur sichtbar. Borromius hatte sich vehement fiir die
Umsetzung der Beschliisse des Konzils von Trient eingesetzt. Mit seinen Bestre-
bungen, die Lokalkirchen aufzuwerten und dem Amt des Bischofs eine zentrale
Stellung einzurdumen, geriet er allerdings in mehrere Interessenkonflikte. Kirch-
liche Kreise in der Diozese Mailand widersetzten sich den angeordneten Refor-
men, die weltlichen Obrigkeiten in Mailand und Madrid befiirchteten die Be-
schneidung ihrer Kompetenzen und die Kurie in Rom verfolgte die Stiarkung der
I okalkirchen mit Misstrauen. Borroméus hatte deutlich die Auffassung veitreten,

3; Alberigo, Borroméaus (wie Anm. 23), 78-83.

“" Michael Mitterauer, Anniversarium und Jubilaum. Zur Entstehung und Entwicklung offentli-
cher Gedenktage, in: Emil Brix/Hannes Stekl (Hg.), Der Kampf um das Gedichtnis. Offent-
liche Gedenktage in Mitteleuropa, Wien/Kéln/Weimar 1997, 23-89, hier 29, 33, 40f,; ders.,
Ahnen und Heilige. Namengebung in der européischen Geschichte, Miinchen 1993, 338; Ar-
nold Angenendt, Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frithen Christen-
tum bis zur Gegenwart, Miinchen 1994, 2., Gberarb. Aufl., Hamburg 2007, 125-132.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtniskulturen 107

dass neben dem Papst die Bischofe die leitenden Funktionen der Kirche innehaben
sollten und die Lokalkirchen gefestigt werden miissten. Diese angedeuteten, we-
nig harmonischen Zwischentone, welche die Amtsfithrung des Erzbischofs be-
gleiteten, schienen vielen fiir das Verfahren der Heiligsprechung hinderlich zu
sein. Es fand daher eine Art «Enthistorisierung» des Erzbischofs statt. In der Be-
griindung seiner Kanonisierung wurden vier Tugenden genannt: Gottesliebe, Néchs-
tenliebe, Verachtung der Welt und seiner selbst. Die Heiligkeit erscheint hier als
Summe personlicher Tugenden. Das Vorbild wird dadurch auf den privaten Be-
reich der Frommigkeit und der Lebensgestaltung verwiesen. Das Amt des Bi-
schofs mit seinen kirchenpolitischen und gesellschaftlichen Auswirkungen wur-
de mit keinem Wort erwihnt. Zu diesem Befund fugt sich auch die Anordnung
der Kongregation fiir die Riten, dass der Heilige im Gewand des Kardinals dar-
gestellt werden miisse. Damit sollte seine bischofliche Tatigkeit, die auch zu Kon-
flikten und Auseinandersetzungen gefiihrt hatte, in den Hintergrund treten, weil
sie nur schwer mit den damaligen Vorstellungen einer tibernatiirlichen Heiligkeit
zu verbinden war.”

Neben der uralten Memorialkultur der Heiligenverehrung, die an das Anniver-
sarium ankniipft, ist fiir die rémisch-katholische Gedéchtniskultur auch das Jubi-
laum pragend. Allerdings ist das Jubildum mit seiner Zeitkonzeption in der histo-
rischen Genese nicht wirklich geklart. Fiir seine Herkunft wird auf das Jobeljahr
aus dem Alten Testament verwiesen. In Leviticus 25 wird in Anlehnung an den
wochentlichen Sabbat jedes siebte Jahr als Sabbatjahr bezeichnet. Nach sieben
Sabbatjahren, also nach 49 Jahren, folgte im 50. Jahr das Jobeljahr, das ein Erlass-
jahr fiir die Bewohner des Landes war. Dann sollten verdingte Knechte zu ihrer
Sippe zuriickkehren, verkaufter Grundbesitz sollte wieder an die urspriinglichen
Besitzer tibergehen und es sollte weder gesit noch geerntet werden. Ob und in
welcher Form dieses Jobeljahr tatsachlich gefeiert wurde, ist umstritten, doch das
Konzept wurde von der christlichen Tradition aufgenommen und die Idee des
Erlasses in den theologischen Zusammenhang des Ablasses von Siindenstrafen
eingefiigt. So wurde im 12. Jahrhundert fiir die Teilnahme an einem Kreuzzug
mit Bezug auf das Jobeljahr ein vollstandiger Ablass gewéhrt. Mit gleichem Ver-
weis bewilligte Papst Bonifaz VIII. im Jahr 1300 einen Jubildumsablass. Rom-
pilger hatten sich auf einen angeblich 100 Jahre zuvor gewihrten vollkommenen
Ablass berufen. Die Verdoppelung der alttestamentlichen Jobelperiode auf 100
Jahre begriindete der Papst mit dem aussergewohnlichen Anlass und dem beson-
deren Rang Roms als Pilgerzentrum. Der Erfolg des Ablasses und die riesige
Nachfrage der Glaubigen liessen allerdings die Perioden schnell zusammen-
schmelzen. Seit 1475 fanden diese Heiligen Jahre im Rhythmus von 25 Jahren
statt.’® Nach der reformatorischen Kritik des Ablasses brachen die Ablasskam-
pagnen zwar ein. Doch in der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts und im 17.

* Karl Hausberger, Der hl. Borromius und seine Verehrung im Bistum Regensburg. Ein Bei-
trag zur 400. Wiederkehr seines Todestages am 3. November 1984, in: Beitrdge zur Ge-
schichte des Bistums Regensburg, 18 (1984), 317-335, hier 323; Alberigo, Borromaus (wie
Anm. 23), 81f.

“ Mitterauer, Anniversarium (wie Anm. 28), 42-53; Miiller, Jubildum (wie Anm. 8), 31f.



108 Martin Sallmann

Jahrhundert entwickelten sich neben den ordentlichen Jubilden im Heiligen Jahr
die ausserordentlichen Jubilden, die der Papst fiir Regionen, Lander oder die ge-
samte Christenheit aus besonderen Anlédssen festlegte. Im Zentrum dieser ordent-
lichen und ausserordentlichen Jubilden stand der vollkommene Ablass, wobei an
die Stelle der Teilnahme am Kreuzzug, der Unterstiitzung des Kirchenbaus oder
der Spenden jetzt Bittprozessionen und gemeinsames Gebet als Ablassleistungen
traten. Im 17. Jahrhundert wurde durch die Verpflichtung auf Beichte und Kom-
munion die Zugehorigkeit zum rémisch-katholischen Bekenntnis zunehmend
betont. Das Jubildum wurde zu einem Instrument der Festigung und Profilierung
wihrend der Konfessionalisierung.’'

In der Hiigellandschaft hinter Arona, wo Karl Borromius geboren worden
war, scllte im 17. Jahrhundert eine Memorialanlage mit Kolossalstatue, Seminar
und Kirche entstehen.’” Nach langer Planungsphase und vielen Verzogerungen
wurde die Kolossalstatue 1697 aufgerichtet.””> Auf den 300. Todestag des Heili-
gen wurde die Kolossalstatue 1883 bis 1884 iiberholt.”* Aber wurde auch ein Ju-
bildum gefeiert? Wenn ja, erreichte es kaum die Ausmasse von Luthers Personal-
jubildum. 1910 allerdings nahm Papst Pius X. das 300. Jahr der Heiligsprechung
zum Anlass, eine Enzyklika zu erlassen, die sich gegen den «Modemismus» wandte.
Mit dem abwertenden Begrift «Modernismus» bezeichnete der Papst alle Bestre-
bungen, die Glaube und Kultur miteinander zu verséhnen versuchten, vor allem
den historisch-kritischen Zugang zur Bibel und zu den Dogmen sowie den Ein-
bezug religioser Erfahrungen. In der Reformation des 16. Jahrhunderts sah Pius
X. die Wurzel des «Modernismus». Das Gedenken an Borroméus bot ihm die
Gelegenheit, die Reformatoren und ihre Fiirsten scharf zu kritisieren. Im deut-
schen Kaiserreich fiihrte die Enzyklika zu heftigen Debatten in Parlament und
Presse. Nach diplomatischen Interventionen unterblieb die amtliche Publikation
in Deutschland.” Die so genannte Borromius-Enzyklika wurde auch in der Ta-
gespresse Osterreichs und der Schweiz ausfiihrlich kommentiert.® Das 300-
jahrige Jubildum diente hier den Auseinandersetzungen im Kulturkampf und der
Abwehr innerkirchlicher Reformbewegungen. Die Feierlichkeiten zum Geden-
ken an den 300. Jahrestag der Heiligsprechung fanden aber auch im kirchlichen

3! ris Loosen, Die «universalen Jubilden» unter Papst Paul V., in: Winfried Miiller (Hg.), Das

historische Jubildum. Genese, Ordnungsleistung und Inszenierungsgeschichte eines institu-
, tionellen Mechanismus, Miinster 2004, 117-137, hier 125-132.

~ Andres Moser, Arona. Ein Sacro Monte und eine Kolossalstatue fiir den heiligen Karl Borro-

33 madus, in: Anderes/Carlen/Fischer/Griinenfelder/Horat (Hg.), Kunst (wie Anm. 26), 15-47.

1 Moser, Arona (wie Anm. 32), 26-28.

s Mgser, Arona {wie Anm. 32), 16. .

" Norbert Trippen, Art. Borromausenzyklika, in: LThK™ 2, 1994, 600; Gisbert Knopp. Die
«Borromiusenzyklika» Pius’ X. als Ursache einer kirchenpolitischen Auseinandersetzung in
Preussen, in: Georg Schwaiger (Hg.), Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum Streit um Reform-

6 katholizismus und Modernismus, Géttingen 1976, 56-89.

*” Siehe Johannes Kalwoda, Die antimodernistische Borromius-Enzyklika «Editae saepe» von
1910 und die 6sterreichische Regierung unter Ministerpriasident Richard Freiherr von Bie-
nerth, in: Osterreichisches Archiv fiir Recht und Religion, 52 (2005), 53-62: Mariano Delga-
do, Die Enzyklika «Editae Saepe» Pius’ X. vom 26. Mai 1910 und die Folgen. in diesem
Band, 117-139.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchiniskulturen 109

Rahmen des Anniversariums statt. In Rom wurde an Allerheiligen im Petersdom
ein Pontifikalamt zu Ehren des Heiligen Karl Borromius gefeiert. In der Kirche
San Carlo ai Catinari wurde vom Freitag bis zum Sonntag, den 4., 5. und 6. No-
vember, morgens eine stille Messe, am Mittag ein Pontifikalamt und am spéten
Nachmittag eine Festpredigt gehalten. Ein Glasgemilde mit Bildern aus dem
Leben des Erzbischofs wurde im Maildnder Dom enthiillt. Im Tessin wurde am
4. November ein Pontifikalamt zu Ehren des Schutzpatrons der Didzese in der
Kathedrale Lugano ausgerichtet.’’ Die Kapuzinerkloster in der Schweiz begin-
gen kirchliche Feiern mit Festpredigten. So wurde beispielsweise im Kapuziner-
kloster Wesemlin ob Luzern am 4. und 5. November wihrend der Konventmesse
der Rosenkranz zu Ehren des Heiligen gebetet. Am Sonntag, den 6. November,
wurde eine Andacht mit Predigt gehalten.’® Auch der Urer Katholikentag am
[1. November war dem Gedenken an Karl Borromius gewidmet.*

Im Folgenden sollen exemplarisch die lutherische und die romisch-katholi-
sche Gedichtniskultur an den zwei vorgeflihrten Beispielen verglichen und damit
zugleich ein zweites Fazit gezogen werden:

1. Beide Gedichtniskulturen sind ohne die uralte Memorialkultur der Heili-
genverehrung nicht zu verstehen. Beide pflegen die Erinnerung an eine «heilige
Person». Luthers Geburts- und Todestag waren bereits im ausgehenden 16. Jahr-
hundert Anlass zum regionalen Gedenken.

2. Allerdings gibt es im Gedéachtnis der «heiligen Person» deutliche Differen-
zen. Der verehrten Person kommt in der romisch-katholischen Gedéachtniskultur
eine mehrfache Rolle zu: Sie leistet Fiirbitte vor Gott, bietet Hilfe und Schutz
und sie dient als Vorbild. Fiir Luther selbst war lediglich die letzte Funktion ak-
zeptabel. Die kultische Verehrung der Heiligen lehnte er ab. Er regte historisch
bereinigte Sammlungen von Heiligenviten an, die als Vorbilder dienen konnten.
Beigefligt wurden Personlichkeiten, die sich um die Reformation verdient gemacht
hatten. Bald sollte auch seine eigene Vita darunter nicht mehr fehlen.*’

3. In der lutherischen Gedachtniskultur wird vor allem das «heilige Ereignis»
und hier im Besonderen der «heilige Anfang» gefeiert. Die Publikation der Ablass-
thesen, die eng mit Luthers Leben verbunden ist, nahm eine tragende Stellung
ein. Die Wiirdigung eines geschichtlichen Ereignisses birgt in sich die Tendenz
zur Historisierung, die im 19. Jahrhundert mit dem Jubildum zum 400. Geburts-
tag einen Hohepunkt erreichte. Bei Borromdus ist die Tendenz gerade umge-
kehrt, denn er wird enthistorisiert, um schliesslich der Funktion der kultischen
Verehrung zu dienen.

i; Vaterland, 10. November 1910 (Nr. 262/1), 1.

“" Vaterland, 4. November 1910 (Nr. 257/2), 2; siche Vaterland, 5. November 1910 (Nr. 258/1),

- 3; Vaterland, 10. November 1910 (Nr. 262/2), 1.

0 Vaterland, 10. November 1910 (Nr. 262/1), 1.
Ulrich K&pf, Protestantismus und Heiligenverehrung, in: Peter Dinzelbacher/Dieter R. Bauer
(Hg.), Heiligenverehrung in Geschichte und Gegenwart, Ostfildern 1990, 320-344, hier 333
336; Angenendt, Heilige (wie Anm. 28), 257f.



110 Martin Sallmann

4. Als Heiliger ordnet sich Borroméus in ein Heer von Heiligen ein, die tiber
das ganze Jahr im Kalender verteilt sind und deren jéhrlich in einem Anniversa-
rium gedacht wird. Fiir die lutherische Gedachtniskultur hat die Feier der Refor-
mation als «heiliger Anfang» eine singuldre Stellung. Diese ist zudem verbunden
mit einer Person, die dadurch eine singulédre Stellung einnimmt. Dem Gedenken
an Luther und die Reformation wurde der Rang eines Apostelfestes zugestanden.
Damit nahm er den hoéchsten Rang ein, der im traditionellen Festkalender einem
Heiligen zukommen konnte. Fiir die lutherische Orthodoxie war der Reformer das
ausschlaggebende Kriterium fiir die richtige Lehre: «Gottes Wort und Luthers Lehr
vergehen nimmermehr.»*'

Das Jubildum zum 400. Geburtstag Johannes Calvins 1909

Fiir die Genfer Reformation war der Ort des Gedéchtnisses iiber Jahrhunderte
nicht die Person Calvins, sondern die Abschaffung der romischen Messe und die
Einfiihrung der Reformation. Genf hing in hohem Masse vom benachbarten Her-
zogtum Savoyen ab. Im 13. Jahrhundert hatte der Bischof dem Hause Savoyen
das Vidomnat, die stddtische Gerichtsbarkeit tiber Laien, und die Festung auf der
Rhoneinsel zum Lehen iibertragen. Im 15. Jahrhundert sicherte sich das Herzog-
tum Savoyen das Vorschlagsrecht bei der Bischofswahl und kontrollierte da-
durch die Diozese Genf. Nachdem die Stadt zur Sicherung ihrer Privilegien 1519
ein Burgrecht mit Freiburg geschlossen hatte, schritt der Herzog von Savoyen
ein und erzwang die Auflésung des Biindnisses. 1526 vereinbarte die Stadt ohne
Riicksprache mit dem Bischof erneut ein Burgrecht mit Freiburg und Bern. Nach
zermiirbenden Streitigkeiten im Waadtland, der Handel und Verkehr beeintridch-
tigte, wurde Genf 1530 von Truppen des Herzogtums Savoyen belagert und
schliesslich durch ein Heer der Biindnispartner Freiburg und Bern wieder ent-
setzt. Der Herzog musste sich verpflichten, seine Hand von der Stadt zu lassen,
und setzte dafiir als Pfand die Waadt ein. Das politische und wirtschaftliche Stre-
ben Genfs nach mehr Unabhidngigkeit wurde nach der Einfilhrung der Reforma-
tion in Bern 1528 von einer verstérkten religiosen Komponente durchdrungen,
denn Bern und Freiburg machten in Genf unterschiedliche Einfliisse geltend.
Bern forderte in seinem Einflussbereich durchaus die reformatorische Bewe-
gung: 1532 sandte es Guillaume Farel mit einem Geleitbrief nach Genf, um dort
fur die reformatorische Sache zu agitieren. Freiburg protestierte heftig, forderte
die Ausweisung Farels und drohte Genf mit der Auflosung des Biindnisses. Am
Karfreitag 1533 wurde der erste reformatorische Gottesdienst in Genf gefeiert.
Der Berner Magistrat sandte im gleichen Jahr Pierre Viret nach Genf, um Farel
zu unterstiitzen. Es blieb beim zdhen religiosen Ringen in der Stadt. Den Um-
schwung leiteten die Wahlen im Februar 1534 ein, die den Anhdngern der Refor-
mation Vorteile verschafften. Im Mai 16ste Freiburg das Biindnis mit Genf auf,
so dass in der Folge die Stadt allein auf Bern angewiesen war. In dieser Krise
driingten Farel und Viret den Genfer Magistrat zur Ubernahme der Reformation.

9l Mitterauer, Anniversarium (wie Anm. 28), 55; Angenendt, Heilige (wie Anm. 28), 258.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtniskulturen 111

1535 verbot der Magistrat die Messe, und der Bischof musste die Stadt verlas-
sen. Da das Herzogtum Savoyen seinen politischen Einfluss wahren wollte, ver-
suchte es die Lage mit militdrischen Mitteln zu klaren und belegte die Stadt im
Januar 1536 mit einer Proviantsperre. Jetzt erst griff auch Bern ein, zog nach
Westen, besetzte das Waadtland und nahm Lausanne ein. Am 2. Februar mar-
schierten die Berner in Genf ein. Bald wurde klar, dass die Berner dieselben
Rechte wie zuvor Savoyen beanspruchten. Im Mai beschloss der Conseil géne-
ral, die versammelte Biirgerschaft, den definitiven Beitritt zur Reformation. Im
Juni verfligte der Rat die Abschaffung aller Feiertage mit Ausnahme des Sonn-
tags. Der endgiiltige Ubertritt zur Reformation war unter dem Druck der neuen
politischen Machtverhiltnisse erfolgt. Doch widersetzte sich Genf der politi-
schen Vereinnahmung durch Bern, das {iberraschenderweise nicht auf seinen An-
spriichen beharrte. Im «Ewigen Vertrag» vom August 1536 erlangte die Stadt die
uneingeschrinkte Selbstverwaltung. Anders als Lausanne behauptete Genf seine
politische Unabhingigkeit.**

Die Abschaffung der Messe, die Einfiithrung der Reformation und die Befreiung
von der savoyischen Oberherrschaft mit der Hilfe Berns sind eng miteinander
verkniipft. Genf feierte mit der Einfihrung der Reformation immer auch die lan-
ge erstrittene politische Befreiung der Stadt. Auf dieser Linie liegt auch die Feier
der so genannten Escalade. 1602 konnte der Versuch des Herzogs von Savoyen,
die Stadt erneut zuriickzuerobern nur knapp abgewendet werden. Dieses Schei-
tern der Erstirmung wurde danach jdhrlich als religioses und gesellschaftliches
Fest begangen.® Erst im Sommer 1536, nachdem die Reformation bereits einge-
fithrt worden war, kam Calvin als Reisender durch die Stadt und wurde von Farel
zum Bleiben genétigt. Doch Farel und Calvin stiessen mit der Neuordnung von
Kirche und Gottesdienst auf vehementen Widerstand. Bereits im Friithling 1538
wurden sie wieder aus der Stadt gewiesen. Die politischen und kirchlichen Um-
stinde waren ausserordentlich labil, was sich auch wihrend der Abwesenheit
Calvins erweisen sollte. 1541 kehrte Calvin zuriick und setzte zusammen mit
Farel die Ausgestaltung der Reformation fort. War der Anfang der lutherischen
Reformation, die Publikation der Thesen, eng mit der Person Luthers verbunden,
hing der Anfang der Reformation in Genf ungleich weniger stark mit einer ein-
zelnen Person zusammen.

Erst 1909 wurde Calvins 400. Geburtstag 6ffentlich mit einem grossen Fest in
Genf gefeiert. Wihrend der Vorbereitungen wurde vor allem die Errichtung eines
Reformationsdenkmals in Genf ins Auge gefasst. Fiir das Jubildum und das Denk-
mal wurden mehrere Argumente vorgebracht: Zum einen seien in anderen Lin-

2 E. William Monter, Calvin’s Geneva, New York/London/Sydney 1967, 29-63; Hans Berner/
Ulrich Gabler/Hans Rudolf Guggisberg, Schweiz, in: Anton Schindling/Walter Ziegler (Hg.),
Die Territorien des Reichs im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und
Konfession 1500-1650, Bd. 5: Der Siidwesten, Miinster 1993, 278-323, hier 294-296; Philip
Benedict, Christ’s Churches Purely Reformed. A Social History of Calvinism, New Haven/
London 2002, 77-82.

* Olivier Fatio/Béatrice Nicollier, Comprendre 1’Escalade. Essai de géopolitique genevoise, o.
O. [Geneve] 2002, 71-79.



112 Martin Sallmann

dern, den Vereinigten Staaten von Amerika, Grossbritannien, Frankreich, Deutsch-
land, Holland, Ungarn, Belgien und Bohmen bereits Vorbereitungen fiir das Ju-
bildaum im Gange. Genf konne die Ehre, die Organisation der Gedenkfeierlich-
keiten zu libernehmen, nicht anderen iiberlassen. Vielmehr erwarteten diese Na-
tionen von Genf eine eigene Initiative. Zum anderen wurde auf die enorme Be-
deutung hingewiesen, welche die Reformation in Genf fiir die neuzeitliche Ge-
schichte gehabt habe. Calvin habe zur Uberwindung des Absolutismus und zum
Triumph moderner Freiheit beigetragen. Weiter wurde der Vorzug eines Denk-
mals gegeniiber einem Museum, einer Bibliothek oder der Stiftung eines Lehr-
stuhls darin gesehen, dass solche Denkméler fiir ein breiteres Publikum zuging-
lich und verstindlich seien. Schliesslich wurde unterstrichen, dass Calvin fiir
sich zwar weder Grabstein noch Inschrift gewollt habe, damit aber ein Denkmal
fiir die Genfer Reformation und ihre kulturellen Auswirkungen nicht ausgeschlos-
sen seien.**

Wichtige Argumente wurden hier angefiihrt: Calvins Theologie, die ganz der
Ehre und der Souverinitit Gottes und seiner Gnade gegolten hatte, schloss die
Verehrung von Personen aus. Keine menschliche Autoritét, keine menschliche
Tradition sollte die ausschliessliche Orientierung an der Heiligen Schrift mindern.
Calvin selbst hatte vor seinem Tod verfiigt, dass er anonym auf dem Friedhof
Plainpalais beerdigt wiirde, um zu verhindern, dass sein Grab als Gedenkstitte
zur Verfligung stehen konnte. Allerdings wurde auch in der reformierten Tradi-
tion die Erinnerung an die Viter im Glauben durch Sammlungen der Lebensbil-
der wachgehalten. Theodor Beza stellte eine Sammlung von Zeugen der Refor-
mation mit Holzschnitten und kurzen biographischen Texten zusammen. Von
Calvin gab es schon zu seinen Lebenszeiten Portrits. Calvin hatte Bilder nicht grund-
sitzlich abgelehnt, sondern die bildenden Kiinste als Gaben Gottes gewiirdigt.”

In Deutschland entstand eine heftige Kontroverse iiber die Art der Projekte,
die aus Anlass des Calvinjubildums gefordert werden sollte. Schon frith wurde
angeregt, eine Stiftung oder einen Fonds einzurichten, um bediirftige Reformier-
te im In- und Ausland oder die Ausbildung theologischer Dozenten zu unterstiit-
zen. Ein Denkmal, wie es in Genf in Planung war, wurde als wenig sinnvoll er-
achtet. Der Prises des Hugenotten-Vereins setzte sich aber energisch fiir die Un-
terstiitzung des Reformationsdenkmals in Genf ein. Die Frage, ob Denkmal oder
Stiftung oder beides zusammen, wurde leidenschaftlich diskutiert. Der Refor-
mierte Bund entschied sich schliesslich fiir die Unterstiitzung des Genfer Refor-
mationsdenkmals und die Errichtung eines Calvinfonds. Ein weiteres wichtiges
Anliegen war auch, Leben und Wirken Calvins besser zu erschliessen. Daher

“ Christoph Strohm, Calvinerinnerungen am Beginn des 20. Jahrhunderts. Beobachtungen am
Beispiel des Genfer Reformationsdenkmals, in: Stefan Laube/Karl-Heinz Fix (Hg.), Luther-

45 inszenierung und Reformationserinnerung, Leipzig 2002, 211-225, hier 216-219.
Bernard Cottret, Calvin. Eine Biographie, Stuttgart 1998, 308-310; Willem van’t Spijker,
Calvin. Biographie und Theologie, Gottingen 2001, 202; Olivier Millet, Kunst und Literatur,
in: Herman J. Selderhuis (Hg.), Calvin Handbuch, Tiibingen 2008, 413—422, hier 414-418;
Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 212; Alain Dufour, Théodore de Béze. Poéte et
théologien, Genéve 2006, 196-199.



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtiskulturen 113

wurde eine neue deutsche Ubersetzung der /nstitutio in Ausziigen sowie eine
Auswahl der Briefe Calvins in deutscher Ubersetzung in Angriff genommen und
herausgegeben.*

Die erwihnte theologische Zuriickhaltung Calvins hatte sicherlich Auswir-
kungen auf die reformierte Gedachtniskultur, die in erster Linie die Reformation
und thre Einfiihrung feierte. Aber Genf erinnerte sich immer auch daran, dass die
Stadt mit der Reformation zur unabhdngigen Republik geworden war. Zum zen-
tralen Gedichtnisort der Reformation wurde daher nicht die Riickkehr Calvins
1541 und die Einfilhrung der Ordonnances ecclésiastiques de ['Eglise de Ge-
neve, sondern die Abschaffung der Messe und die Einfiihrung der Reformation.
Unter diesem Eindruck konnte der Rektor der Akademie 1635 die Reformation
als Akt der Vorsehung Gottes deuten. Gott habe durch die Reformation der Stadt
die Freiheit und der Kirche das Heil gegeben. Ein Jahrhundert spiter wurde die
Reformation als Anfang der Aufklarung gefeiert. Die Reformation habe die wider-
sinnigen Dogmen bekdmpft, die Gewissen befreit und die moralischen Sitten ge-
starkt. Seit 1815 war Genf ein konfessionell gemischter Kanton. Die Kirche war
zwar noch mit dem Staat verbunden, doch iibernahm dieser bei der Organisation
des Jubilaums 1835 keine offizielle Funktion mehr. Zugleich haben sich von der
Eglise nationale protestante de Genéve die erwecklichen Kreise des Réveil abge-
[6st. Beim Jubildum wurden die unterschiedlichen Interpretationen der kirchli-
chen Lager sichtbar. Die Eglise nationale deutete die Reformation als patrioti-
sches, genferisches Ereignis. Die Reformation stand flir den Fortschritt der Wissen-
schaften und fur die politische Erneuerung im Liberalismus. Die Mitglieder so-
wohl des Réveil als auch der romisch-katholischen Kirche haben gegen diese
Deutungen vehement opponiert. Die Erweckten verwiesen auf theologische
Grundlagen wie die Rechtfertigung durch Christus allein, welche die Reforma-
tion wieder entdeckt hatte, und die Katholiken bemerkten trocken, dass das Va-
terland und der Calvinismus keine Synonyme mehr seien, weil der Kanton langst
konfessionell vermischt sei.*’

Obwohl 1909 Calvins Geburtstag der Anlass fiir das Jubildum war, lag der
Akzent der Wiirdigung ebenfalls deutlich auf der Reformation. In einer offiziel-
len Publikation zum Jubildum wird in einem historischen Uberblick zur Kirche
Genfs ausdriicklich festgehalten, dass Calvin keineswegs der Griinder dieser Kir-

* Johannes Calvins Unterricht in der christlichen Religion. Nach der letzten Ausgabe bearb. u.
iibers. v. E. F. Karl Miiller, Neukirchen 1910, 2., um ein ausfuhrliches Bibelstellen- u. Sach-
register verm. u. durchges. Aufl., Neukirchen 1928; Johannes Calvins Lebenswerk in seinen
Briefen. Eine Auswahl von Briefen Calvins in deutscher Ubersetzung, v. Rudolf Schwarz, 2
Bde., Tubingen 1909, emeute Aufl., 3 Bde., Neukirchen Kreis Moers 1961-1962; Hans-Georg
Ulrichs, «Der erste Anbruch einer Neuschdtzung des reformierten Bekenntnisses und Kir-
chenwesens». Das Calvin-Jubilaum 1909 und die Reformierten in Deutschland, in: Harm
Klueting/Jan Rohls (Hg.), Reformierte Retrospektiven. Vortrige der zweiten Emder Tagung
Jzur Geschichte des reformierten Protestantismus, Wuppertal 2001, 231-265, hier 235-242.

7 Olivier Fatio, Quelle Réformation? Les commémorations genevoises de la Réformation a
travers les siecles, in: Revue de Théologie et de Philosophie, 118 (1986), 111-130, hier 111-
123; Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 213f.



114 Martin Sallmann

che gewesen sei.*® Calvins Person wird mit Blick auf sein Schaffen in Genf so-
wie seine Wirkungen iiber Genf hinaus charakterisiert. Herausgehoben wird die
Entstehung einer neuen Organisation der Kirche, die gegeniiber dem Staat ihre
Unabhiéngigkeit bewahrt und durch die presbyterial-synodale Verfassung die
unabdingbare Einheit und die notwendige Freiheit erlangt habe. Damit sei die
Herrschaft des Klerus gebrochen und die Demokratie in die Kirche eingefiihrt
worden. Die Kirche Genfs habe die Bildung gefordert und Verfolgte aufgenom-
men. Dank Calvin sei durch Gottes Wille Genf fiir eine gewisse Zeit zur Stadt
auf dem Berge geworden und habe mit ihrem Licht einen grossen Teil des Glo-
bus erhellt. Damit wurde die internationale Rolle Genfs herausgehoben.*

Das Reformationsdenkmal war das herausragende Projekt der Jubildumsfeiern
in Genf 1909. Es erinnert nicht an eine Einzelfigur, sondern an die Reformation
als historisches Ereignis, das politisch und sozial umwilzende Wirkungen hatte.
Auf einer 100 Meter breiten Wand wird ein ganzes Programm der Reformation
vor Augen gefiihrt. In der Mitte stehen vier Figuren, die Reformatoren Guil-
laume Farel, Johannes Calvin, Theodor Beza, der Nachfolger Calvins, und John
Knox, die Schliisselfigur der Reformation in Schottland. Links und rechts flan-
kieren je drei Skulpturen das Zentrum. Es handelt sich um politische Fiihrer aus
Frankreich, den Niederlanden, England, Deutschland, Ungarn und der Neuen
Welt, welche das reformatorische Gedankengut aufgenommen und in die Welt
hinausgetragen haben. Acht Reliefs mit Texten widmen sich politischen Ereig-
nissen der Reformation, beispielsweise der Unterzeichnung des Edikts von Nantes
1598, das den Hugenotten Duldung und Gewissensfreiheit in Frankreich zuge-
stand. Ein zu starker konfessionalistischer Ausdruck sollte offenbar vermieden
werden, denn an Zwingli und Luther wird zwar erinnert, aber lediglich mit In-
schriften in Steinquadern an den zwei Enden der Skulpturwand. Auch auf die
Jahre 1536 und 1602 als Gedichtnisorte fiir die Befreiung von der Vorherrschaft
Savoyens und fiir die Bewahrung dieser Freiheit wird am Rand des Monuments
hingewiesen.*® Die Genfer Reformation wurde als moderne, kulturelle Kraft dar-
gestellt, die Gesellschaft, Politik und Wirtschaft mitgestaltet, was zu Recht kri-
tisch hinterfragt wurde.”' In diesem Gesamtprogramm hat Calvin zwar eine zent-
rale Rolle inne, doch reiht er sich ein in eine Zahl von Theologen, Politikern und
Ereignissen, welche die Reformation tiber seine Zeit und tiber Genf hinausgetra-
gen haben.

Jubilden sagen, das haben wir gesehen, mindestens so viel {iber die eigene Gegen-
wart wie liber die erinnerte Vergangenheit aus. Es ist daher der Miihe wert, sich
die eigene konfessionelle Gedachtniskultur zu vergegenwirtigen, und sich zu fra-
gen, mit welchen Akzenten ein Jubildum heute zu begehen sei. Dazu seien ab-
schliessend lediglich drei Aspekte genannt:

' Guillot, Coup d’oeil historique sur I’Eglise de Genéve du XVI® siécle a nos jours, in: Les
o Jubilées de Genéve en 1909, Genéve 1909, 1-12, hier la.
iy Guillot, Coup d’oeil (wie Anm. 48), 2b—3b.
Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 220-222.
Strohm, Calvinerinnerungen (wie Anm. 44), 223-225,



Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtniskulturen 115

1. Im Vergleich mit der rémisch-katholischen Gedachtniskultur spielt die Per-
son Calvins fiir die reformierte Gedichtniskultur eine hervorragende Rolle, er-
reicht aber nicht die Stellung, die Luther flir die lutherische Gedachtniskultur ein-
nimmt. Calvin war nicht der Griinder der Genfer Kirche. Seine Person wurde je-
weils in engem Zusammenhang mit dem Ereignis der Reformation und seinem
Wirken fiir diese gewiirdigt. Personaljubildien wurden daher fiir Calvin erst spét
gefeiert. Diesem Umstand muss ein Personaljubilium dringend Rechnung tra-
gen. Calvins Leben und Wirken muss im Gesamtzusammenhang der Reforma-
tion zur Sprache kommen. Dazu ist die eingehende Lektiire der Schriften, die
mittlerweile in ausgezeichneten Editionen vorliegen, notwendig, um sie dann auf
ihr Sinnpotential fiir die Gegenwart zu befragen.

2. Konfessionelle Gedichtniskulturen stabilisieren und vermitteln kollektive
Identitdten. Sie sind daher, wie wir bei allen drei Beispielen gesehen haben, auch
anfillig fir ideologische Verzerrungen. Denn in dieses Gedachtnis schreibt sich
die Gesellschaft mit ihren Normen und Werten ein.’” Es ist daher notwendig, ein
kritisches Auge auf die geschaffenen Feindbilder zu werfen, und zu klédren, wel-
che Erinnerungen das konfessionelle Gedédchtnis damit ausschliesst. Die Erinne-
rung der anderen gilt es anzuerkennen und zu fragen, wie eine gemeinsame Erin-
nerung der Vergangenheit moglich ist. Konkret heisst dies, dass die Feier konfes-
sioneller Jubilden in einem 6kumenischen Rahmen unumgénglich ist.

3. Die reformierte Gedachtniskultur hat frith eine europdische Komponente
eingeschlossen. Die traditionellen Stammlande der reformierten Kirchen in Euro-
pa und spiter in den USA waren jeweils beteiligt. Wie aber feiern heute Kirchen,
die sich zur reformierten Konfessionsfamilie zihlen, das Calvinjubildaum in Afri-
ka, in Asien oder in Siidamerika?>® Welche Perspektive haben sie auf die Person
Calvins? Wie lesen sie Calvins Texte? Was heisst fiir sie «Reformation»? Welche
Erinnerungen sind fiir sie tragend? Und — haben sie {iberhaupt Anlass zum Feiern?

Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Geddchtniskulturen:
Martin Luther, Karl Borromdus und Johannes Calvin im Vergleich

Aus aktuellem Anlass widmet sich der vorliegende Beitrag konfessionellen Gedéchtnis-
kulturen. Gedichtnis greift aus der Gegenwart heraus auf die Vergangenheit zuriick. Ge-
dichtniskulturen bezeichnen Formen der Bezugnahme von Gruppen oder Institutionen der
Gegenwart auf Ereignisse der Vergangenheit. Der Beitrag setzt sich zum Ziel, exempla-
risch zu untersuchen, welche Inhalte auf welchen Wegen und in welchen Formen in Erin-
nerung gehalten werden. Ausgewihlt wurden drei Jubilden, der 400. Geburtstag Martin
Luthers 1883, der 300. Jahrestag der Heiligsprechung Karl Borromdus’ 1910 sowie der 400.
Geburtstag Johannes Calvins 1909. An diesen Beispielen werden priagende Elemente der
evangelisch-lutherischen, der rdmisch-katholischen und der evangelisch-reformierten Ge-
dichtniskulturen dargelegt, Ubereinstimmungen festgestellt und Unterschiede aufgezeigt.
Der Vergleich erméglicht es, die unterschiedlichen Typen der konfessionellen Gedécht-
niskulturen in ihren Konturen zu skizzieren.

- ® Assmann, Religion (wie Anm. 6), 17.
Siehe zum Beispiel Bulletin sek — feps 2/2009. Sonderausgabe «calvin09» als Beilage zur
Reformierten Presse, Nr. 22, 2009.



116 Martin Sallmann

Réformateurs et saints comme centre de cultures de mémoire confessionelles:
une comparison de Martin Luther, Carlo Borromée et Johannes Calvin

Cet article aborde la question des cultures confessionnelles de la mémoire. La mémoire
puise dans le présent en ayant recours au passé. Les cultures de la mémoire demgnent les
prises de posmon de groupes ou institutions du présent sur des événements du passé. Cet
article étudie a titre d’exemple quels événements sont maintenus en mémoire, et de quel-
les manieres. Trois jubilés sont retenus: le 400°™ anniversaire de Martin Luther en 1883,
le 300°™ anniversaire de la canonisation de Carlo Borromeo en 1910, ainsi que le 400°™
anniversaire de Jean Calvin en 1909. Ces exemples mettent en lumiére des éléments mar-
quants des cultures de la mémoire évangélique luthérienne, catholique romaine et évangé-
lique réformée et définissent les concordances et les différences entre elles. La comparai-
son permet d” esquisser les contours des différents types de cultures confessionnelles de la
mémoire.

Reformers and Saints as focal points of confessional cultures of memory:
a comparison of Martin Luther, Cario Borromeo and Johannes Calvin

This article is concerned with confessional cultures of memory If memory reaches from
the present into the past, the concept of cultures of memory indicates ways in which
groups or institutions relate to past events. This paper focuses on confessional cultures of
memory in order to investigate the content of memory, the methods by which it is pre-
served, and the forms in which memory is held. Here we examine three examples: the
400th anniversary of Luther’s birth in 1883, the 300" anniversary of the canonization of
Carlo Borromeus in 1910 and the 400™ anniversary of Calvin’s birth in 1909. Typical ele-
ments of Lutheran, Catholic and Protestant Reformed Church cultures of memory are unco-
vered, and areas of similarity and difference revealed. This comparison makes it possible
to sketch the outlines of the different types of confessional cultures of memory.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Gedidchtnis — mémoire — memory, Gedenken — commémoration — remembrance, Erin-
nerung — souvenance — commemoration, Jubildum — jubilé — jubilee, Anniversarium —
anniversaire — anniversary, Reformation — réformation — reformation, Konfessionen —
confessions — denominations, Heiligenverehrung — canonisation — veneration of saints.

Martin Sallmann, ao. Professor fiir Neuere Kirchen- und Theologiegeschichte und Kon-
fessionskunde an der Theologischen Fakultiit der Universitit Bern.



	Reformatoren und Heilige als Brennpunkte konfessioneller Gedächtniskulturen : Martin Luther, Karl Borromäus und Johannes Calvin im Vergleich

