
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Sakralisierung und Historisierung - Borromeo in der katholischen
Geschichtsschreibung der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

Autor: Metzger, Franziska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sakralisierung und Historisierung -
Borromeo in der katholischen Geschichtsschreibung
der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

Franziska Metzger

In der Einführung zu seiner Edition eines Teils der Korrespondenz von Borromeo,

die 1897, 1898 und 1899 in der Zeitschrift des historischen Vereins der

fünf Orte, dem Geschichtsfreund, sowie 1903 als separate Schrift erschien, hielt
der Theologe, Historiker und Urner Staatsarchivar Eduard Wymann fest: «Die
borromäische Correspondenz gleicht in der That dem menschlichen Blutumlauf.
Der hl. Karl war der Mittel- und Sammelpunkt eines bewegten, religiös-politischen

Lebens und von ihm gingen wie von einem Herzen wieder nach allen Seiten

die mächtigsten Impulse aus.»1 Sämtliche Briefe würden «wie von einem
hohem Lichte verklärt und als Glieder eines grossen Ganzen» erscheinen. «Die
Correspondenz macht in ihrer Gesammtheit einen überaus günstigen Eindruck
und lässt den Eifer und die Bestrebungen des hl. Karl in einem hohen Lichte
erscheinen. Selbst jene Briefe, die schlimme Berichte enthalten, vermögen diesen

Eindruck nicht zu verwischen, denn sie klagen ja nicht den hl. Karl an, sondern
verherrlichen ihn, weil wir wissen, dass sie in ihm ebenso viele Gegenreaktionen
hervorgerufen haben.»

Seine Schrift «Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten
Eidgenossenschaft» zum Jubiläumsjahr der Heiligsprechung von Borromeo 1910

schloss Eduard Wymann mit den Sätzen: «Seine wenigen sterblichen Überreste
ruhen tief unten in der engen Kammer der Krypta, aber der ganze Dom wölbt
sich darüber als ein Grabmal, wie selbst die Mächtigsten der Erde sich ein würdigeres

nicht wünschen könnten. Doch wird dieses Denkmal an Grösse und
Herrlichkeit noch übertroffen von dem geistigen Monument, das er auf Erden hinterlassen.

Dieses letztere ragt nämlich viel höher als die Spitze des Domes, es reicht

' Eduard Wymann. Aus der schweizerischen Correspondenz mit Cardinal Carl Borromeo
Erzbischof von Mailand. Bibliotheca Ambrosiana F i 35—F175. 1576-1584, in: Der Geschichts-
ffeund, 52 (1897), 263-305, 53 (1898), 3-99 sowie 54 (1899), 3-116, zit. hier und im
Folgenden: 52 (1897), 269-270. Siehe auch die separate Schrift: ders.. Der heilige Karl
Borromeo und die schweizerische Eidgenossenschaft. Korrespondenzen aus den Jahren 1576-
1584 (Ambrosiana F135—F175) nebst Beiträgen zur Geschichte der Wirksamkeit und Verehrung

des Heiligen in der Schweiz, Stans 1903.

SZRKG, 103(2009), 73-97



74 Franziska Metzger

hinan bis zum Himmel und hinein in die Ewigkeit, denn durch die Aufnahme unter
die Zahl der Heiligen am 1. November 1610, setzte Papst Paul V. dem Lebenswerk
Borromeo's die Krone auf und umgab es dauernd mit überirdischer Verklärung.»2

Die beiden zitierten Passagen spiegeln zentrale Diskursstränge, Mechanismen
und narrativ-rhetorische Strategien der Konstruktion Borromeos als Erinnerungsfigur

in der katholischen Geschichtsschreibung der Schweiz der zweiten Hälfte
des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, wobei die Produktion in den

1880er bis 1940er Jahre und besonders um die Jahrhundertwende von 1900
sowie in den Jahren um das dreihundertjährige Jubiläum der Heiligsprechung am
stärksten war. Mit Blick auf die diskursive Schaffung des Heiligen und seine

Verschränkung mit der Schweiz, auf Mechanismen und narrative Inszenierungen3

lassen sich, aufbauend auf einer diskurs- und semantikgeschichtlichen Analyse

der Quelleneditionen zu Borromäus - so von Eduard Wymann, Paolo

D'Alessandri, Heinrich Reinhardt und Franz Steffens - der Schriften und
Aufsätze von Eduard Wymann, Giovanni Galbiati, Hans Dommann, Theodor von
Liebenau, Gion Cahannes und anderen sowie durch die Analyse der Präsenz

Borromeos in zeitgenössischen Gesamtdarstellungen zur Schweizer- und

Kirchengeschichte wie jenen von Johann Baptist Marty, Joseph Hürbin, Jakobus

Stammler, Ludwig Suter, Theodor Schwegler, Iso Müller und Sigmund Widmer,
die folgenden Thesen formulieren:

1. Vergleicht man die historische Produktion zu Borromäus als Heiligen des

«konfessionellen Zeitalters» mit der katholischen Geschichtsschreibung im

Allgemeinen und besonders zur Reformation und katholische Reform, so zeigt
sich in den historischen Narrativen zu Borromäus die Verschränkung mit ge-
schichtsphilosophischen und -theologischen Konzeptionen, ja die Reproduktion
und Umsetzung entsprechender selbstreflexiver Diskurse der katholischen (Kir-

Eduard Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaff.

Gedenkblätter zur dritten Jahrhundertfeier seiner Heiligsprechung, Stans 1910, 245.
Für einen historiographiegeschichtlichen Blick auf die diskursive Konstruktion von
Wirklichkeiten, auf Mechanismen bzw. Regelhaftigkeit von Diskursen und die narrative Inszenierung

derselben als methodologische Grundlagen anschlussfähig: Michel Foucault, Die
Ordnung des Diskurses [1970], Frankfurt a.M. 92003; Beiträge in: Dirk Tänzler/Hubert
Knoblauch/Hans-Georg Soeffner (Hg.), Neue Perspektiven der Wissenssoziologie, Konstanz
2006; Reiner Keller/Andreas Hirseland/Werner Schneider/Willy Viehöver (Hg.), Die
diskursive Konstruktion von Wirklichkeit. Zum Verhältnis von Wissenssoziologie und
Diskursforschung, Konstanz 2005; Rudolf Schlögl/Bernhard Giesen/Jürgen Osterhammel (Hg.), Die
Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen der Kommunikation in historischen und gegenwäni-
gen Gesellschaften, Konstanz 2004; Niklas Luhmann, Dekonstruktion als Beobachtung
zweiter Ordnung, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie
zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tübingen 1995, 9-35; Armin Nassehi, Die
Differenz der Kommunikation und die Kommunikation der Differenz. Über die
kommunikationstheoretischen Grundlagen von Luhmanns Gesellschaftstheorie, in: Hans-Joachim Gie-
gel/Uwe Schimank (Hg.), Beobachter der Moderne. Beiträge zu Niklas Luhmanns «Die
Gesellschaft der Gesellschaft», Frankfurt a.M. 2003, 21-41; Stephen Bann, Analysing the
Discourse of History, in: Dalhousie Review, 64 (1984), 376-400; Robert F. Berkhofer, Beyond
the Great Story. History as Text and Discourse, Cambridge MA/London 1995.



Sakralisierung und Historisierung 75

chenjgeschichtsschreibung besonders ausgeprägt. Die Verschränkung von
Historisierung und Sakralisierung, welche als zentraler Metadiskurs der katholischen

Geschichtsschreibung der zweiten Hälfte des 19. und bis über die Mitte des 20.
Jahrhunderts hinaus bezeichnet werden kann, zeigte sich in den Narrativen zu
Borromäus in komprimierter und akzentuierter Weise.

2. Borromäus wurde zu einer Symbolfigur, in welcher die übernatürlich-transzendente,

heilsgeschichtlich begründete Perspektive auf die Geschichte der Kirche

mit der innerweltlich-historischen aufs Engste verbunden, ja in welcher diese

Verschränkung ganz eigentlich veranschaulicht wurde. Expliziter als in anderen
Instanzen der katholischen Geschichtsschreibung wurde der Diesseits-Jenseitsbezug

explizit gemacht und Borromäus ein providentieller Charakter für seine

eigene Zeit wie für die daraus fliessende - damals zukünftige - Kirchen- und

Weltgeschichte eingeschrieben.
3. Sakralisiert und mit dem explizit transzendenten Bezug verbunden wurde in

der schweizerischen katholischen Geschichtsschreibung zu Borromäus nicht nur
die auf sein Leben und damit den innerreligiösen Bereich bezogene Dimension,
sondern darüber hinaus auch die Verschränkung des religiösen mit dem nationalen

Diskursfeld. Das auf das 16. und 17. Jahrhundert zurückprojizierte ultramontane

Kirchenbild wurde durch Erneuerungs- und Rekatholisierungsdiskurse
ebenso wie durch eine Amalgamierung nationaler und konfessioneller
Erinnerungsebenen - so mit Bruder Klaus - geschaffen. Ein zentraler Modus war hier
die Aneignung des Universalen, auf die katholische Kirche bezogenen, durch
das, was als Nation konstruiert und in die frühe Neuzeit zurückprojiziert wurde.
Damit wurde auch der nationalen Dimension eine transzendente Bedeutung
eingeschrieben. Auch dies zeigte sich in den Geschichtsdiskursen zu Borromäus in
akzentuierter Weise.

4. Zugleich wurde das Überlagerungsverhältnis mit der transzendenten Ebene
auch in auf die Methoden bezogenen Diskursen hinsichtlich der quellenbasierten
Produktion historischer Narrative zu Borromäus geschaffen. Gerade auch über
den durch den Code «wahr/unwahr» geschaffenen Wissenschaftlichkeitsdiskurs
mit Bezug auf Quellenbasiertheit und Objektivität, der die Geschichtsschreibung
im 19. Jahrhundert zunehmend bestimmte und den die katholische (Kir-
chenjgeschichtsschreibung in ihr Geschichtsverständnis integrierte, wurden die
historischen Diskurse zu Borromäus sakralisiert, wurden Sakralisierung und
Historisierung - im Sinne des Wissenschaftlichkeitsdiskurses - verbunden.

5. In Bezug auf beide Dimensionen, die religiöse wie jene, die darüber hinaus
den Bezug zur Nation schuf, ist ein Komplex zusammenwirkender Mechanismen
festzustellen, über welche die historischen Diskurse kommunikativ umgesetzt
wurden: Personalisierung und Charismatisierung, Ritualisierung, Enttemporali-
sierung und räumliche Entgrenzung. Deren Umsetzung geschah nicht zuletzt
durch verschiedene narrativ-rhetorische Strategien, so jene der Wiederholung,
der Präsentmachung oder Appräsentation und der metaphorischen Verschränkung

verschiedener semantischer Felder. Gerade diese Tiefenanalyse der Mechanismen

und rhetorischen Strategien der Inszenierung bringt zum Vorschein, dass



76 Franziska Metzger

sich in der katholischen Geschichtsschreibung zu Borromäus besonders ausgeprägte

Überschneidungen mit anderen Ebenen und Genres der katholischen
Erinnerungskultur zeigten.

Katholische Geschichtsschreibung zum Reformationszeitalter:
Definition von Demarkationslinien, Übertragung von Konfliktlinien,
Einbettung in die Erinnerungskultur

Geschichtsschreibung verstanden als kulturelle Konstruktion vergangener
Wirklichkeiten lässt sich als Schaffung eines Deutungssystems beschreiben, das auf
die Selbstpositionierung einer Symbol- und Kommunikationsgemeinschaft in der

modernen Gesellschaft ausgerichtet ist.4 Im Verhältnis der katholischen zur
national-liberalen Geschichtsschreibung in der Schweiz stellte die Konstruktion
historischer Narrative zur Reformation und katholischen Reform - abgesehen

von den damals zeitgeschichtlichen Narrativen zur Nationsbildungs-, Sonderbunds-

und Kulturkampfzeit - das zentrale Feld dar, in welchem in Bezug auf
Religion und Nation identitätskonstituierende Diskurse geschaffen wurden.5 Erstens

liessen sich in historischen Diskursen zur Reformation und zur
Konfessionalisierung Demarkationslinien des Eigenen und Fremden im religiös-konfessionellen

wie in Verbindung mit dem nationalen Bereich und damit konfessionell
codierte Deutungen der Nation schaffen. Zweitens überlagerten sich in der
Perspektive der katholischen Geschichtsschreibung die internen katholischen wie
auch die externen gesellschaftlich-politischen Konfliktlinien des 16. und 17.

Jahrhunderts mit den zeitgenössischen des 19. und frühen 20. Jahrhunderts, mit

4
Siehe Franziska Metzger, Religion - Geschichte - Nation. Katholische Geschichtsschreibung
in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert - kommunikationstheoretische Perspektiven,
erscheint 2009 beim Verlag Kohlhammer in Stuttgart. Zur katholischen Symbolgemeinschaft
und zu deren Verhältnis zu Nation und Gesellschaft siehe aus der neusten Literatur u.a.:
Michael Geyer/Hartmut Lehmann (Hg.), Religion und Nation. Nation und Religion. Beiträge zu
einer unbewältigten Geschichte, Göttingen 2004; Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche
(Hg.), Nation und Religion in Europa. Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20.

Jahrhundert. Frankfurt a.M. 2004; Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation
und Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt a.M. 2001; Lucian Hölscher (Hg.),
Baupläne der sichtbaren Kirche. Sprachliche Konzepte religiöser Vergemeinschaftung in Europa,
Göttingen 2007; Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Große Kracht (Hg.), Religion und Gesellschaft.
Europa im 20. Jahrhundert, Köln 2007; Urs Altermatt/Franziska Metzger (Hg.), Religion und

Nation. Katholizismus im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts, Stuttgart 2007.
5 Zu dieser These siehe auch: Franziska Metzger, Identitätskonstruktion zwischen Nation und

Konfession. Die Reformation in der katholischen (Kirchen-)Geschichtsschreibung der
Schweiz, erscheint 2009 in einem von Kerstin Annborsi-Weihs und Stefanie Wiehl
herausgegebenen Sammelband «Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein zwischen
religiöser und konfessioneller Toleranz und Identitätsfmdung», Mainz; dies.. Die Reformation
in der Schweiz zwischen 1850 und 1950. Konkurrierende konfessionelle und nationale
Geschichtskonstruktionen und Erinnerungsgemeinschaften, in: Haupt/Langewiesche (Hg.),
Nation und Religion in Europa (wie Anm. 4), 64-98. Zur Rolle des religiösen Faktors in der
Konstruktion von Masternarrativen der Nation siehe auch die Beiträge in: Stephan Berger/
Chris Lorenz (Hg.), The Contested Nation. Ethnicity, Class, Religion and Gender in National
Histories, London 2008, darin besonders: James C. Kennedy, Religion, Nation and European
Representations of the Past, 104-134.



Sakralisierung und Historisierung 11

der Politisierung von Religion, der Konfessionalisierung der Politik und der

Ultramontanisierung des Katholizismus. Entsprechend ausgeprägt ist die

Institutionalisierung der katholischen Geschichtsschreibung, die mit direktem Bezug zur
Geschichtsschreibung zur Reformation und katholischen Reform festgestellt
werden kann.

Für den ultramontanen Katholizismus war die Konstruktion einer

Erinnerungsgemeinschaft zentral, an welcher verschiedene Gedächtnismodi von der

Geschichtsschreibung über Jubiläen bis hin zu religiösen Praktiken beteiligt
waren.6 Dabei wirkten die Historisierung und Rückprojektion ultramontaner
Frömmigkeit und die Verbindung religiöser und nationaler Deutungskategorien in der

Geschichtsschreibung dort am eindringlichsten zusammen, wo sie personalisiert
und in eine breitere Erinnerungskultur überführt werden konnten, in welcher
Wallfahrten und eine popularisierte Verehrung konkrete, ritualisierte
Handlungszusammenhänge schufen.' Hierfür stellten katholische Heilige des «konfessionellen

Zeitalters» einen eigentlichen Angelpunkt dar, indem sie nicht zuletzt den

in der reformierten und national-liberalen Geschichtsschreibung vermittelten

Figuren wie Zwingli und den darauf aufbauenden Interpretationsmodellen einer
nationalen Kultur und staatlich-ordnungspolitischen Legitimierung entgegengestellt

werden konnten.

Sakralisierung, Historisierung und Verschränkung dreier Wahrheitsdiskurse

Das ambivalente Verhältnis von Sakralisierung und Historisierung im Sinne

eines Diskurses der Verwissenschaftlichung in Bezug auf die Produktion historischer

Narrative, auf das Aleida Assmann im Zusammenhang mit der (Wissen-
schafts)Kultur des 19. Jahrhunderts hingewiesen hat8, steht nicht so sehr als

Ich lege hier eine Konzeption von Erinnerung als Gebrauch von Gedächtnis zugrunde. Siehe

ähnlich: Elena Esposito, Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der
Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2002; Alois Hahn, Erinnerung und Prognose. Zur Vergegenwärtigung

von Vergangenheit und Zukunft, Eichstätt-Ingolstadt 2003.
Siehe in Bezug auf die Konfessionalisierung des Nikiaus von Flüe in der Geschichtsschreibung

des 19. und 20. Jahrhunderts: Urs Altermatt, Nikiaus von Flüe als nationale
Integrationsfigur. Metamorphosen der Bruder-Klausen-Mythologie, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte, 81 (1987), 51-82; ders., Religion, Nation und Gedächtnis im
Schweizer Katholizismus - Das Beispiel von Klaus von Flüe als polyvalente Erinnerungsfigur,

in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 100 (2006), 31—44.

Zum Bonifatius-Kult in Deutschland siehe: Siegfried Weichlein, Der Apostel der Deutschen.
Die konfessionspolitische Konstruktion des Bonifatius im 19. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke

(Hg.). Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970. Ein zweites
konfessionelles Zeitalter, Göttingen 2002, 155-179.
Aleida Assmann, Arbeit am nationalen Gedächtnis. Eine kurze Geschichte der deutschen

Bildungsidee, Frankfurt a.M. 1993, 58. Zur Sakralisierung im Zusammenhang von Religion
und Nation siehe: Hartmut Lehmann, Die Säkularisierung der Religion und die Sakralisierung

der Nation im 20. Jahrhundert: Varianten einer komplementären Relation, in: Christian
Maner/Martin Schulze Wessel (Hg.), Religion im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen
1918-1939, Stuttgart 2002, 13-27; Friedrich Wilhelm Graf, Die Nation - von Gott «erfun-



78 Franziska Metzger

Spannungsfeld, als vielmehr als Verschränkung sich überlagernder Mechanismen
im Zentrum der historischen Selbstreflexion zum katholischen (Kirchen)ge-
schichtsbegriff, wie er seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zunehmend konzeptionell

definiert und fixiert wurde.9 Sakralisierung der Geschichte und Historisierung

des Sakralen stellten in der katholischen Geschichtstheorie sich überlagernde
Mechanismen dar. Der Begriff der Geschichte selbst wurde über den
heilsgeschichtlichen letzten Sinnbezug sakralisiert. In der konkreten Geschichtsschreibung

setzte der Mechanismus der Sakralisierung den für die ultramontane Selbst-
und Gesellschaftsbeschreibung zentralen Diesseits-Jenseits-Bezug um. Zugleich
war die Historisierung des übernatürlichen Wahrheitsanspruches Teil und
Ausdruck der ultramontanen Selbstkonzeption, welche sich auf die Geschichtsdiskurse
in Bezug auf das religiöse wie auf das darüber hinausgehende gesellschaftliche
Feld niederschlug, so etwa in der Sakralisierung von Narrativen der Nation im
Sinne eines Konfessionalisierungsdiskurses.

Die Sakralisierung der Geschichte war Ausdruck des heilsgeschichtlichen
Bezugs, aus welchem heraus seit Mitte des 19. Jahrhunderts in kirchlichen Lexika
und Handbüchern der Kirchengeschichte die geschichtstheoretischen und
-theologischen Konzeptionen und Charakteristika der Kirchengeschichte als
«kritisch», «religiös», «pragmatisch», «quellenbasiert», «wahrheitsliebend» und
«unparteilich» festgeschrieben und in ihrer Gesamtheit als «wissenschaftlich»
definiert wurden.10 In dem heilsgeschichtlichen Diskurs, der hinter diesem additiven

den»? Kritische Randnotizen zum Theologiebedarf der historischen Nationalismusforschung,
in: Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hg.), «Gott mit uns». Nation, Religion und Gewalt
im 19. und frühen 20. Jahrhundert, Göttingen 2000, 285-317.
Siehe hierzu: Franziska Metzger, Religion und Geschichte. Transformationen einer
Verhältnisgeschichte, in: Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte, Problem Schweizergeschichte?
/ Y a-t-il un problème avec l'histoire suisse?, hg. von Irène Herrmann und Thomas Maissen,
59.1 (2009), 32-55; dies., Religione, storia, modernità. Discorsi cattolici sulla storiografia comme
scienza attorno al 1900, in: Gian Enrico Rusconi (Hg.), Il modernismo in Italia e in Germania
nel contesto europeo, erscheint 2009. Für eine Auseinandersetzung mit selbstreflexiven
Diskursen der katholischen Kirchengeschichtsschreibung siehe auch: Bernhard Steinhauf, Die
Wahrheit der Geschichte. Zum Status katholischer Kirchengeschichtsschreibung am
Vorabend des Modernismus, Frankfurt a.M. 1999; Siegfried Weichlein, «Meine Peitsche ist die
Feder.» Populäre katholische Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert, in: Wolfgang

Hardtwig/Erhard Schütz (Hg.), Geschichte für Leser. Populäre Geschichtsschreibung in
Deutschland im 20. Jahrhundert, Stuttgart 2005, 227-257.

1

Siehe etwa: Johannes Alzog, Universalgeschichte der christlichen Kirche, Lehrbuch für
akademische Vorlesungen, 2 Bde., Mainz 1840,91872; ders., Handbuch der Universal-Kirchen-
geschichte, Bd. 1, Mainz 1841, 81866; Carl Joseph von Hefele, Art. Kiichengeschichfe, in:
Kirchen-Lexikon oder Encyklopädie der katholischen Theologie und ihrer Hilfswissenschaften,

hg. von Heinrich Joseph Wetzer und Benedikt Weite, Bd. 6, Freiburg i.Br. 1851, 130—

158; Joseph Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, Bd. 1: Freiburg
i.Br. 1876, Bd. 2: Freiburg i.Br. 1877; Alois Knöpfler, Art. Kirchengeschichte, in: Wetzer
und Weite's Kirchenlexikon oder Enzyklopädie der katholischen Theologie und ihrer Hülfs-
wissenschaften, hg. von Joseph Hergenröther und Franz Kaulen, Bd. 7. Freiburg i.Br. 21891,

529-577; Alois Knöpfler, Lehrbuch der Kirchengeschichte. Auf Grund der akademischen
Vorlesungen von Karl Joseph von Hefele, Freiburg i.Br. 1895; Joseph Marx, Lehrbuch der
Kirchengeschichte, Trier 1903,91929.



Sakralisierung und Historisierung 79

Wissenschaftlichkeitsbegriff stand, verbanden sich ein auf der göttlichen
Vorsehung beruhender und ein innerweltlicher Geschichtsbegriff: Quellenkritik und

teleologische Perspektive. Georg Hüffer formulierte diese Verbindung in einem

programmatischen Artikel des Historischen Jahrbuches 1880. Die «Geschichte
der Menschheit» definiere sich als «die unter dem Zusammenwirken der göttlichen

Vorsehung und des menschlichen freien Willens sich vollziehende
Entwicklung der Bestimmung des Menschengeschlechtes»." In expliziter
Unterscheidung zum Historismus wurde das Endziel der Geschichte als nicht in der
Geschichte selbst, sondern in Gott liegend formuliert.12 In Wetzer und Weite's
Kirchenlexikon von 1891 fasste Alois Knöpfler die Zielsetzung der Kirchengeschichte

als Darstellung des «Verlaufs des göttlichen Reiches auf Erden».13 Diese

habe dem «verborgenen Weltplan Gottes» nachzugehen. Weltgeschichte und

Weltgericht, Menschheitsgeschichte und göttliche Vorsehung, Heilsgeschichte
als Universalgeschichte wurden unmittelbar zusammen gedacht und die ahistorischen

und historischen Geschichtsbegriffe nicht als Gegensatz gesehen, sondern
einander gegenseitig eingeschrieben.

Diesem Komplex von Metanarrativen der katholischen Geschichtsschreibung
lagen drei Schichten von Wahrheitsdiskursen zugrunde, die das eigentlich
bestimmende Element des Verhältnisses von Religion und Geschichte darstellten.
Autbauend auf dem heilsgeschichtlichen Diskurs kann als erste Ebene jene eines
absoluten Wahrheitsdiskurses festgestellt werden, welche über den Anspruch der
universalen Gültigkeit der christlichen Offenbarung und der Kirche als
innerweltliche Repräsentation derselben auf die Geschichtsschreibung an sich übertragen

wurde. Heinrich Brück formulierte diesen übernatürlichen Wahrheitsbezug
folgendermassen: «Er [der Kirchenhistoriker, FM] [...] muss femer den inneren

Zusammenhang der einzelnen Ereignisse darstellen und endlich muss er aus den

Thatsachen der Geschichte im Lichte des Glaubens die höhere göttliche Leitung
der Kirche nachweisen.»14 Der übernatürliche Wahrheitsbegriff schloss göttliche
Vorsehung und teleologische Perspektive unmittelbar mit ein und war in sich
statisch und ahistorisch. Dabei ist der Verweischarakter zwischen dem «Menschlich-
Beschränkten» und dem «Göttlich-Absoluten» zentral für die Bestimmung des

Verhältnisses der übernatürlichen und der beiden anderen Wahrheitsebenen.15

" Georg Hüffer, Zur Orientierung, in: Jahrbuch der Görres-Gesellschaft, 1 (1880), 11-22, hier
19-20. Siehe auch etwa: Art. Geschichte, in: Realencyclopädie oder Conversationslexicon
für das katholische Deutschland, hg. von Wilhelm Binder, Bd. 4, Regensburg 1847, 740-755.

" Siehe etwa: Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte (wie Anm. 10);
Ferdinand Stiefelhagen, Kirchengeschichte in Lebensbildern. Für Schule und Familie, Freiburg

i.Br.21869,31893.
13

Knöpfler, Art. Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 529. In Wetzer und Weite's Kirchen-
Lexikon von 1851 formulierte Carl Joseph Hefele diesen heilsgeschichtlichen Bezug unter
dem als «religiös» bezeichneten Charakteristikum der Kirchengeschichte wie folgt: «Religiös

aber ist sie [die Kirchengeschichte], wenn sie Alles auf den absoluten Urgrund, auf Gott
bezieht.» (132).

14 Heinrich Brück, Lehrbuch der Kirchengeschichte für academische Vorlesungen und zum
Selbststudium, Mainz 1872, 1-2.
Siehe etwa: Richard von Kralik/Raimund Friedrich Kaindl/Emst Laslowski, Art. Geschichte,
Geschichtswissenschaft, in: Staatslexikon, hg. von Hermann Sacher, Bd. 2, Freiburg i.Br. 1927,



80 Franziska Metzger

Ebenfalls statisch und in der Tendenz ahistorisch war die zweite Dimension

von Wahrheitsdiskursen, welche die kirchliche, aber auch die gesellschaftliche,
so die nationale Ebene betraf. Franz Xaver Kraus sprach in Unterscheidung zur
göttlichen Wahrheit von dem Begriff des «Geistes der Wahrheit», der sich in der
Kirche als gesellschaftliche Organisation zeige, während er auf die übernatürliche

Ebene bezogen die Kirche als unveränderlich und damit ausserhalb der
Geschichte darstellte.16 Die weltliche wurde jedoch auf die göttliche, die historische
auf die übernatürliche Ebene bezogen und erhielt von daher ihren Sinn und

Interpretationsrahmen. Diese zweite Ebene könnte als Wahrheitsebene der Legitimierung

bezeichnet werden. Ein Unterschied zum ersten, absoluten Wahrheitsdiskurs

liegt darin, dass der zweiten Wahrheitsebene ein historisches Entwicklungs-
narrativ eingeschrieben und damit die potentielle Ahistorizität dynamisiert werden

konnte.
Der dritte Wahrheitsbegriff betraf die Methoden. Der Code «wahr/unwahr»,

der seit dem 19. Jahrhundert den zentralen Code «wissenschaftlicher»
Kommunikation schlechthin darstellt17, diente auch der katholischen Geschichtsschreibung

der Abgrenzung gegenüber einer als nicht wissenschaftlich betrachteten

Beschäftigung mit Geschichte. Er bestimmte die Konzeption jener Begriffe,
die die Kirchengeschichte systematisierten, besonders jene der Kritik und der

Objektivität, und wurde seinerseits unmittelbar aus dem heilsgeschichtlichen
Bezug heraus definiert.18 So wurde 1927 im Staatslexikon unter dem Geschichtsbegriff

festgehalten: «Die Einstellung des Katholizismus zur Geschichte ist von
der Glaubensgrundlage her eindeutig und unverrückbar gegeben. Danach
unterliegen alle historischen Erscheinungen in ihrer Bewertung ausnahmslos den Normen

der absoluten dogmatischen und ethischen Wahrheit. Diese Feststellung
bedeutet natürlich keine Beeinträchtigung der historischen Methode. Die
Tatsachenforschung folgt ihren eigenen wissenschaftslogischen Gesetzen.»19 Die

Quellenbasiertheit der Geschichtsschreibung wurde als methodologischer
Wahrheitsdiskurs in die katholische Geschichtstheorie bzw. die Theorie der
Kirchengeschichte integriert. Die teleologische Ausrichtung dieser Perspektive hatte

eindeutig einen pragmatischen Fokus.20 Geschichtsschreibung als quellenbasierte,

574-589, bes. 597; Meinrad Bader, Lehrbuch der Kirchengeschichte zum Gebrauche in
Schulen und zum Selbstunterricht, Innsbruck 1904, 1-3.
Franz Xaver Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte für Studierende. Trier 1896. 6.
Siehe dazu: Rudolf Stichweh, Die Autopoiesis der Wissenschaft, in: Dirk Baecker/Jürgen
Markowitz'ders./Hartmut Tyre U/I lei mut Willke (Hg.), Theorie als Passion. Niklas Luhmann
zum 60. Geburtstag, Frankfurt a.M. 1987, 447-481.

18
Siehe Alzog, Handbuch der Universal-Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 4; Kraus, Lehrbuch
der Kirchengeschichte (wie Anm. 16), 3; Hergenröther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte

(wie Anm. 10), 5-6.
1

von Kralik/Friedrich Kaindl/Laslowski, Art. Geschichte (wie Anm. 15), 587.
20 Siehe etwa: Knöpfler, Lehrbuch der Kirchengeschichte (wie Anm. 10); Hermann Rolfus.

Leitfaden der allgemeinen Weltgeschichte, ergänzt und erläutert durch Anmerkungen. Für
erweiterte Schulanstalten und zum Selbstunterricht. Freiburg i.Br. 1896. Der Pragmatismus
stellte in der Geschichtsphilosophie des 19. Jahrhunderts verschiedener geschichtsphiloso-



Sakralisierung und Historisierung 81

kritische Disziplin erhielt in Bezug auf die erste Wahrheitsebene die Aufgabe, die
übernatürliche Wahrheit erkennbar zu machen, in Bezug auf die zweite jene, die

Frömmigkeit und Verbundenheit der Menschen mit der Kirche zu fördern.21

Der Komplex von Wahrheitsdiskursen kann als grundlegendes Metanarrativ
der katholischen geschichtstheoretischen Diskurse bezeichnet werden, als jene
Ebene also, die die Sinnhaftigkeit der Geschichte und ihre Sakralität in der
Konzeption katholischer Historiker bestimmte. Der Überlagerung der drei Wahrheitsebenen

als wesentlicher Motor der Sakralisierung der Geschichtsdiskurse um
Borromäus soll im Folgenden nachgegangen werden.

Borromäus als Symbol der Verschränkung übernatürlich-transzendenter
und innerkirchlicher Wahrheitsdiskurse

Die Überlagerung der drei Wahrheitsebenen zeigte sich in der schweizerischen

Reformationsgeschichtsschreibung ganz allgemein und besonders in der

Geschichtsschreibung zu Borromäus als Heiligem sowohl in Diskursen mit Bezug
auf den innerreligiösen Raum wie auch in Verknüpfung mit Projektionen auf die
Konstruktion nationaler Identität. Es ist denn gerade der Übergang von der
institutionell-weltlichen zur übernatürlichen Sphäre der Kirche, die sich - beidseitig
gerichtet im Sinne einer Schnittstelle - in der Produktion des Heiligen zeigt,
indem der transzendente Bezug immer schon da ist - so wird auch durchgehend
ahistorisch bereits in Bezug auf die Lebenszeit Borromeos vom «heiligen Borromeo»

gesprochen - und die Geschichte providentiell aufgeladen wird. Die
teleologische Orientierung ist damit nicht nur innerzeitlich zukunftsgerichtet mit
Blick auf die zeitgenössische religiös-kirchliche Situation, sondern überzeitlich.
Dieser Masterdiskurs hielt bis in die 1950er Jahre an, so etwa bei Giovanni Gal-
biati, der die transzendent-überzeitliche Bedeutung von Borromäus mit der

«Provvidenza govematrice» begründete, über welche er eine unvergleichbare
Bedeutung für die Geschichte der Kirche erhalten hätte: «[...] che diffìcilmente
ci sarebbe dato di trovare un altro pastore d'anime, nel lungo corso della storia
die sedi cristiaini.»" Die Wechselwirkung zwischen innerweltlicher und
transzendenter Sphäre durch den Heiligen als Mediator stellt in den schweizerischen
Geschichtsdiskursen zu Borromäus sodann ein Spezifikum im Vergleich zu
anderen historischen Diskursen dar, wobei sie, wohl implizit als geschichtsphiloso-
phischer Metadiskurs durchgehend präsent, vergleichbar am ehesten - jedoch in
einem eindeutig geringeren Ausmass - bei der national und konfessionell exklusiven

Konstruktion Bruder Klausens zu finden ist. Während sich die Amalgamie-

phischer Richtungen einen zentralen Diskurs dar. Siehe Heiko Feldner, The new scientificity
in historical writing around 1800, in: Stefan Berger/ders./Kevin Passmore (Hg.). Writing
History. Theory & Practice, London 2003, 3-23.
Siehe Kraus. Lehrbuch der Kirchengeschichte (wie Anm. 16); Hergenröther. Handbuch der
allgemeinen Kirchengeschichte (wie Anm. 10).
Giovanni Galbiati. La cultura di San Carlo Borromeo, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, 51 (1957), 36—44, hier 36.



82 Franziska Metzger

rung von Religion und Nation in der Geschichtsschreibung zu Nikiaus von Flüe
besonders ausgeprägt zeigte und damit eine Sakralisierung des nationalen

Bezugs geschaffen wurde, stellte die transzendente Vermittlung im Vergleich zu
Borromäus einen weniger dominanten Diskurs dar.

Borromäus ist in der Geschichtsschreibung des späten 19. und der ersten Hälfte
des 20. Jahrhunderts letztlich Ausdruck, Beispiel und Symbolgestalt des Wirkens
der göttlichen Providenz. Dieser Diskurs ist in Bezug auf verschiedene Narrative

präsent: mit Bezug auf die kirchliche Erneuerung und die vorausgegangene
Zerfallsgeschichte, bezüglich deren Auswirkungen auf die «grössere» Kirchengeschichte

ebenso wie auf den regionalen Raum sowie hinsichtlich der Verbindung
mit der eidgenössischen Geschichte und damit der Rolle der katholischen Orte.

Sehr explizit und beispielhaft zum Vorschein kommt die Verschränkung der

beiden Dimensionen der Kirche - der innerweltlichen und der transzendenten -
in der Figur des Borromäus in der selbstreflexiven Einleitung der über 400seiti-

gen Quellenedition von Paolo d'Alessandri aus dem Jahr 1909. D'Alessandri hält
darin fest, dass die Übel, die in den schweizerischen Regionen zu Beginn des 16.

Jahrhunderts geherrscht hätten weder skandalisiert noch als erstaunlich taxiert
werden sollten. Vielmehr stellt er die innerweltliche Situation der Kirche der

übernatürlichen, auf die Ewigkeit und Heiligkeit hin bezogenen Dimension

entgegen und verbindet in der Figur des Borromeo die heilsgeschichtliche und die
historische Ebene, jene der göttlichen Providenz und jene der menschlichen
Geschichte, indem er Borromäus beschreibt als «L'Uomo provvidenziale del tempo,
che riassumendo in sé le aspirazioni di tutte le anime sante d'allora, [...] seppe

superare ogni ostacolo per applicare le riforme tridentine»." Borromäus wurde

quasi als Verkörperung der göttlichen Vorsehung in Bezug auf die Ewigkeit der
Kirche dargestellt, vor deren Hintergrund die innere Geschichte der Kirche noch

so krisenhaft verlaufen konnte - die Auflösung der Krise war notwendig und
determiniert.

Zwar sind selbstreflexive Bezüge hinsichtlich der Schamierfunktion Borromeos

selten, doch wurde dieser gerade über die zahlreichen detaillierten
Lebensbeschreibungen explizit in den grösseren Kirchenraum hineingetragen und wurde
über die Lebenserzählung seine transzendente Wirkung begründet.24 Damit setzte

" Paolo D'Alessandri, Atti di S. Carlo riguardanti la Svizzera e suoi Territori. Documenti
raccolti dalle Visite Pastorali dalla Corrispondenza e dalle Testimonianze nei processi di
Canonizzazione in occasione del terzo centenario della canonizzazione del Beato 1610-1910,
Locamo 1909, VII.

24 Dies ist neben den spezifischen Schriften zu Borromäus nicht zuletzt in den Gesamtdarstellungen

zur allgemeinen Schweizer- bzw. zur Kirchengeschichte der Schweiz festzustellen.
Siehe Johann Baptist Marty, Illustrierte Geschichte für Schule und Haus, Einsiedeln 1880,
71896; Joseph Hürbin, Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2: Vom Eintritt von Basel
und Schaffhausen in den Bund der Eidgenossenschaft 1501 bis zur Bundesverfassung des
Jahres 1874, Stans 1908; Jakobus Stammler, Kirchengeschichte für höhere Schulen, Einsiedeln

1910; Ludwig Suter, Schweizer Geschichte für Schule und Haus, Einsiedeln/Waldshut/Köln

1912; Theodor Schwegler. Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz von
den Anfängen bis auf die Gegenwart. Stans 1935 sowie 1943; Iso Müller, Benzigers
Illustrierte Weltgeschichte, Bd. 3: Von der Entdeckung Amerikas bis zum Frieden von Versailles,
Einsiedeln 1939; ders., Geschichte des Abendlandes, Bd. 2: Von der Entdeckung Amerikas



Sakralisierung und Historisierung 83

die katholische Geschichtsschreibung zu Borromäus ein zentrales Charakteristikum

der ultramontanen Konzeption von Kirchengeschichte um, welche
Zeitliches und Nichtzeitliches vor dem Hintergrund des heilsgeschichtlichen Letztzieles

miteinander verband. Borromäus wurde als Heiliger zur Symbolfigur dieser

notwendigen Verschränkung." Die Personifizierung der providentiellen
Wirkung ist ein zentraler und sehr präsenter Diskurs. Sie konnte über die engere
Lebensdarstellung hinaus mit verschiedenen Diskursfeldern in Verbindung gebracht
werden, so mit dem auf die kirchlichen Reformen bezogenen wie mit einem mit
der nationalen Diskursebene verschränkten Narrativ.

So sind Narrative des dynamisch-historischen kirchlich-innerweltlichen
Bereiches zu finden, welche Ausdruck eines religiösen Fortschrittsdiskurses sind,
insofern als die providentielle Wirkung von Borromäus auf die Kirche als
Institution demonstriert wird. Dies kommt in der schweizerischen katholischen
Geschichtsproduktion insbesondere mit Blick auf die so genannt «geistige Erneuerung»

der katholischen Eidgenossenschaft zum Ausdruck. Dieser Diskursstrang
stand in den Gesamtdarstellungen zur Kirchen- und Schweizergeschichte von
Theodor Schwegler, Joseph Hürbin, Ludwig Suter, Iso Müller und anderen

eindeutig im Vordergrund. Unterschiedlich stark wurde die Reform als Rückführung

zur Tradition bzw. als Erneuerung im Sinne einer Weiterentwicklung, als

eine Überwindung von Verderben und damit als Fortschritts- oder Aufstiegsnar-
rativ der katholischen Kirche und letztlich auch der katholischen Eidgenossenschaft

dargestellt.26 In den Schriften, die die Rolle von Borromäus weniger stark
in den Vordergrund rückten, ist die Traditionsanknüpfung grösser. So kommt die
Kontinuitätskonstruktion von der alten Eidgenossenschaft bis in die
Kulturkampfzeit in einer stärker national-autarken, den internationalen Einfluss tendenziell

minimierenden Erzählung, wie sie etwa Hans Dommanns Schrift «Das Ge-
meinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft» von 1943

schuf, besonders explizit zum Ausdruck27, während Borromäus in den Narra-
tiven, die einen Fortschrittsdiskurs in Bezug auf die Kirche verfolgten - diese

stellten eindeutig die Mehrheit dar- eine zentrale Rolle zugeschrieben wurde.
Was die Semantik betrifft, mit welcher von der religiösen Erneuerung gesprochen

wurde, so ist ein Blick auf die Gesamtdarstellungen interessant, in welchen
ein Spektrum von Begriffen für das durchgehend als Verschränkung beschriebene

Verhältnis von Erneuerung und Bewahrung festgestellt werden kann. Theodor

Schwegler sprach von dem Reformwillen, der in der Eidgenossenschaft «teils

bis zum Ende des zweiten Weltkrieges, Einsiedeln 1949; Sigmund Widmer, Illustrierte
Geschichte der Schweiz, Bd. 2: Entstehung. Wachstum und Untergang der Alten Eidgenossenschaft,

Einsiedeln 1960.
" So immer wieder sehr zentral in: Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen

zur alten Eidgenossenschaft (wie Anm. 2).
"f Siehe u.a. auch: Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten

Eidgenossenschaft (wie Anm. 2).
" Hans Dommann, Das Gemeinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft,

in: Festschrift zur Hundertjahr-Feier des Historischen Vereins der V Orte 1943. Der
Geschichtsfreund, 96 (1943), 115-228.



84 Franziska Metzger

geweckt, teils gestärkt und gehoben» worden sei, womit er einen externen
Einfluss mit einem internen, bereits bestehenden Reformwillen verknüpfte.28
Verschiedentlich gibt eine Metaphorik der «Heilung» - so spricht etwa Jakob

Stammler vom «heilsamen Einfluss» Borromeos29 - und der «Wiedergeburt» -
so Iso Müller und Sigmund Widmer30 - den Rahmen vor, innerhalb dessen sich
die Erneuerungssemantik der kirchen- und schweizergeschichtlichen Werke aus
den 1880er bis 1940er bzw. 1960er Jahre bewegte. Dabei fluktuiert die Begrifflichkeit

im gesamten Zeitraum zwischen Reform", Regeneration Restauration33

und Rekatholisierung - gerichtet gegen34 oder verwendet im Verbund mit
der Begrifflichkeit der Reformation35. Zeigt sich der transzendente Bezug der

Sakralisierung in diesen Narrativen nur indirekt, so ist umgekehrt der Diskurs der

Konfessionalisierung, welcher bis in die zeitgenössische Gegenwart des

ultramontanen Katholizismus gezogen werden konnte, sehr bedeutend. Durch diesen

teleologischen - geschichtsdeterministischen - und damit ebenfalls in der
Tendenz ahistorischen Mechanismus wurde zugleich eine Sakralisierung der
Geschichte und ein in der Essenz transzendentaler Bezug geschaffen.

Borromäus als eidgenössischer Patron:
Sakralisierung, Konfessionalisierung, Nationalisierung

Die providentielle Ebene, die Borromäus als Symbolfigur eingeschrieben war,
wurde immer wieder direkt auf die Schweiz bezogen und mit unterschiedlichen
Raumdimensionen - national und regional - verschränkt. So begründete Eduard

Wymann in seiner um die Jahrhundertwende von 1900 erschienenen Aktenedition

die Verbindung Borromeos mit der Schweiz mit der providentiellen Ebene

und sprach von der «Vorsehung durch die mannigfachsten Fäden», mit denen

Borromäus «mit den Geschicken unseres Vaterlandes verknüpft» sei.36 Die
Konfessionalisierung der nationalen Geschichte wurde als Ausdruck und Ausfluss

" Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, 1935 (wie Anm. 24), 143;

1943,203.
"9

Stammler, Kirchengeschichte für höhere Schulen (wie Anm. 24), 139.
30

Müller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte, Bd. 3 (wie Anm. 24), 61; Widmer. Illustrierte
Geschichte der Schweiz, Bd. 2 (wie Anm. 24), 174.
Siehe auch: Ludwig Pastor, Charakterbilder katholischer Reformatoren des XVI. Jahrhunderts.

Ignatius von Loyola. Teresa de Jesus, Filippo Neri, Carlo Borromeo, Freiburg i.Br.
1924, 105-135. Jakobus Stammler spricht in der Überschrift des entsprechenden Kapitels
von «Kirchen-Verbesserung» (Kirchengeschichte für höhere Schulen [wie Anm. 24], 138).

32 So Hürbin, Handbuch der Schweizer Geschichte (wie Anm. 24), 223.
So Müller. Benzigers Illustrierte Weltgeschichte (wie Anm. 24). 61.
So Müller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte (wie Anm. 24), 64: Müller, Geschichte des

Abendlandes, Bd. 2 (wie Anm. 24), 70.
5

So Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, 1935 (wie Anm. 24), 139;
1943. 200. Sigmund Widmer bezeichnet Borromäus als «katholischen Reformator» (Illustrierte

Geschichte der Schweiz [wie Anm. 24], 174), ein Begriff, den schon Ludwig Pastor
verwendete: Charakterbilder katholischer Reformatoren (wie Anm. 31

"'6
Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2), 12.



Sakralisierung und Historisierung 85

der göttlichen Vorsehung verstanden. Dabei wurde die Verschränkung von Religion

und Nation in den Diskursen zu Borromäus durchgehend vom religiösen
Faktor her bestimmt und ausgehend von einer Retro- wie von einer Zukunftsprojektion

der katholischen Eidgenossenschaft und von deren Erneuerung die

religiöse Erneuerung als Schlüsselfaktor der nationalen Identitätsbegründung
zugrunde gelegt. Religion bestimmte die Narrative im nationalen Diskursfeld.

Die Verbindung zur Schweiz wurde immer wieder, so etwa bei Theodor von
Liebenau, genealogisch und essentialisierend begründet, indem eine lange Tradition

der Beziehung - verwandtschaftlich und freundschaftlich - hergestellt wurde."

' So wurde auch immer wieder der Diskurs einer «Wesensvertrautheit»
konstruiert38, der klare essentialisierende Elemente enthielt und die Diskursfelder von
Religion und Nation unmittelbar miteinander verband. In der Beschreibung der
Reise von Borromäus zum Nidwaldner Ritter Melchior Lussy - einer Schlüsselstelle

in Wymanns Jubiläumsschrift von 1910 -, wird eine idyllische, klischierte
Landschaft - Wymann selber spricht von einem «gigantischen Landschaftsgemälde»

-, eine eigentliche Heroisierung der Landschaft als pars pro toto für die
katholische Eidgenossenschaft präsentiert39, ein Diskurs, der in unmittelbarer
expliziter Verbindung mit Gedächtnisbeständen von Winkelried bis Bruder Klaus
stand und der alteidgenössischen Geschichte in Kopplung mit der geographischen

Schlüsselstellung quasi providentiellen Charakter - durch Historisierung
und Rückgriff auf heroische Vergangenheit - einschrieb. Die Verschränkung dieser

nationalen Gedächtnisbestände mit der Heiligkeit des Borromäus musste - so
der Subtext dieser Passage - als ideal, ja als notwendig erscheinen.

Zu dem Diskurs der engen, seit langem bestehenden Beziehung gehörten
immer wieder zu findende Narrative betreffend das enge Vertrauensverhältnis
zwischen Borromäus und Ritter Lussy. Verschiedentlich wurde Lussy in der

Verbindung mit Borromäus quasi zu einem heiligmässigen Mann erhoben, so in

dem Aufsatz Eduard Wymanns «Der Hl. Karl Borromäus als Protektor der

katholischen Schweiz», der 1910 in der «Schweizer Rundschau» erschien: «[...]
die Gleichmässigkeit der Gesinnung und des Strebens, namentlich ihr heiliger
Eifer für die kirchliche Reform, welcher beide Männer in ähnlich hohem Grade

beseelte, schloss um sie, ungeachtet mancher Unterschiede in Herkunft, Alter

Siehe etwa: Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1 299. Ähnlich
spricht Eduard Wymann andernorts von «Herzensbündnissen» (Spuren Karl Borromeo's in

Uri, in: Schweizerische Rundschau, 6 (1905/1906), 346-353, hier 347.)
39

Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2), 198-201. «Um den Mythenstein biegend, zeigte der regierende nidwaldnerische
Landammann mit einem wahren Hochgefühl seinem Gaste die engere Heimat, welche
lichtumstrahlt, im reichsten Sommerschmucke prangend, nur stückweise ihre Schönheiten dem
Kirchenfürsten und seinem Gefolge enthüllte. [...] Am nahen Ufer ertönte da und dort das

heimelige Läuten einer grasenden Heimkuh und der rhythmische Tonfall des Wetzens der
Sense; denn der Bauer fällte eben jetzt unter den fruchtbehangenen Bäumen das Emd und

grüsste mit einem frohen Jodler, der weit über Land und See dahinschallte, das Ohr des
Kardinals oder es sandte ihm mit heller Glockenstimme das bescheidene St. Heinrichskirchlein
zu Beckenried, halbversteckt hinter dem weitausladenden Astwerk eines grossen Nuss-
baumes, den Willkommensgruss im Namen des Landes Nidwaiden entgegen.»



86 Franziska Metzger

und Charakter, ein immer engeres Band unverbrüchlicher Freundschaft, welche
über das Grab hinausgriff in ihren köstlichen Früchten die Lebenstage dieser
zwei zeitgenössischen Koryphäen um Jahrhunderte überdauerte.»40 Über Borromäus

wurde auch Lussy providentieller Charakter eingeschrieben, wurde eine
Geschichtswirksamkeit des Ritters für die katholische Kirche und die Eidgenossenschaft

über seinen Tod hinaus konstruiert. In Bezug auf das Wirken der
Vorsehung ist in diesen Narrativen die Verschränkung des Borromäus mit den
weltlichen Exponenten der katholischen Orte zentral, deren Frömmigkeit und Einsatz
für die Erneuerung des Katholizismus zusammen mit Borromäus im Zentrum
steht. Die Verbindung der geistlichen und weltlichen Ebene in Bezug auf den

Rekatholisierungsdiskurs war für den ultramontanen Katholizismus äusserst

anschlussfähig, konnte er doch als Spiegelbild des Elitekatholizismus ultramontaner

Ausrichtung dienen.41

Indem die katholische Tradition als durch die Geschlossenheit der fünf Orte
bewahrt dargestellt wurde, ja von einem eigentlichen «Schutzwall gegen das

Eindringen der Häresie in Italien» und damit einer Schlüsselstellung der katholischen

Eidgenossenschaft gesprochen wurde42, wurde ein Diskurs der Kontinuität
ebenso wie der Auserwähltheit der katholischen Eidgenossenschaft geschaffen.
Genau hier, in einem Konfessionalisierung und Nationalisierung amalgamieren-
den Diskurs, wie er für die katholische Geschichtsschreibung zur Reformationszeit,

aber auch zur jüngsten Zeitgeschichte des 19. Jahrhunderts bezeichnend

war, wurde im Zusammenhang mit Borromäus wiederum unmittelbar ein Bezug
auf die göttliche Vorsehung geschaffen, so wenn für Eduard Wymann durch die
Providenz Borromäus als «Schild und Hort des katholischen Glaubens an die
Pforten Italiens und an die Grenzmark dreier Nationen hingestellt» worden war.43

Die Geschichte der katholischen Reform konnte für die Katholiken zu einer
Triumphgeschichte in Bezug auf ihre Vergangenheit und darüber hinaus werden,
insofern sich darauf aufbauend die Geschichte einer religiösen und kulturellen
Kontinuität vom «konfessionellen Zeitalter» bis in die zeitgenössische Gegenwart

konstruieren Hess. Die Rekatholisierungsdiskurse konnten sich auf die
Überlagerung von transzendent-providentieller und innerweltlicher Perspektive
abstützen. Dabei überlagerten sich in Borromäus - wie bei Bruder Klaus - der

Eduard Wymann. Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz, in: Schweizerische

Rundschau, 11 (1910/1911). 161-166, hier 165.

Die enge Zusammenarbeit laikaler und klerikaler ultramontaner Eliten in der Schweiz betont
insbesondere Urs Altermatt. Siehe ders., L'engagement des intellectuels catholiques suisses au
sein de l'Internationale noire, in: Emiel Lamberts (Hg.), The Black International 1870-1878.
The Holy See and Militant Catholicism in Europe, Leuven 2002, 409^t26; ders.. Le catholicisme

au Québec et en Suisse: parallèles étonnants, in: Claude Hauser/Yvan Lamonde (Hg.),
Regards croisés entre le Jura, la Suisse romande et le Québec, Saint-Nicolas (QuébecVPor-
rentruy 2002, 203-222.
Wymann. Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2), 83; ebenfalls: ders.. Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz
(wie Anm. 40). 164.

Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz (wie Anm. 40). 164.



Sakralisierung und Historisierung 87

regionale und nationale Bezug ebenso wie die internationale (universale) Tradition

der katholischen Kirche. Borromeos räumlicher Bezug war - ähnlich wie
der zeitliche - mehrschichtig und unterschiedlich fokussierbar.

Immer wieder wurden Religion und Nation in Zusammenhang mit Borromäus
über die Gedächtnisebene, über die Benennung und Beschreibung von
Erinnerungsorten und Andenken miteinander verschränkt, so ganz besonders in Verbindung

mit Bruder Klaus44, in verschiedenen Schriften jedoch auch über die

Bezugnahme auf die Verehrung, die Präsenz von Bildern, Reliquien und Dokumenten

von Borromäus in der Schweiz.45 Gerade auch in diesem Zusammenhang
zeigte sich eine starke Verschränkung mit der übernatürlichen Dimension, wohl

jene, die sich auch narrativ am wirkmächtigsten umsetzen liess. In Bezug auf das

Verhältnis von Bruder Klaus und Borromäus ist die quasi als notwendig dargestellte

Verflechtung der beiden Heilig- bzw. Seligsprechungsprozesse zentral. In

den verschiedensten Schriften wurde der Segensspruch von Borromäus über Bruder

Klaus abgedruckt46 und dem Besuch von Borromäus am Grabe von Bruder
Klaus entsprechend wirkungsmächtige Bedeutung zugeschrieben. Dabei zeigt
sich hier ein besonders ausdrücklicher providentieller Bezug mit Blick auf die
konfessionelle wie die nationale Dimension der Eidgenossenschaft, so etwa in
einem Beitrag von Eduard Wymann von 1916: «Zwei Patrone des katholischen
Schweizerlandes haben also in der alten Sachslerkirche einander begrüsst und

sind dadurch zum Schauspiel für die Welt und die Engel geworden.»47 Diesseits
und Jenseits wurden in dieser Gedächtnisszene der Verbindung zweier Heiliger
mit übernatürlichem Verweisungscharakter verschränkt. Der providentielle
Charakter für die Schweiz mit Verweis in die Gegenwart und Zukunft, die Verbindung

von Religion und Nation, von Geschichte und übernatürlicher Sinngebung,
wie er expliziter als in Heiligen- bzw. Heiligungsdiskursen nicht zum Ausdruck
kommen könnte, zeigt sich auch darin, dass Wymann von der «einzigen und un-

44 Siehe besonders: Eduard Wymann, Zeugnisse über den Besuch des heiligen Karl am Grabe
des sei. Nikolaus von Flüe, in: Der Geschichtsfreund, 71 (1916), 235-256.

45 Siehe etwa: Eduard Wymann, Das erste Bild des heiligen Karl in Luzem, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 4 (1910), 298-300; ders.. Der hl. Karl Borromeo als
Protektor der katholischen Schweiz (wie Anm. 40), 134-135; ders., Spuren Karl Borromeo's in
Uri (wie Anm. 38). 550-553; ders., Der heilige Karl Borromeo und die schweizerische
Eidgenossenschaft. Korrespondenzen (Anm. 1 283-259; ders., Kardinal Friedrich Borromeo
erhält 1625 ein Bild des seligen Nikolaus von Flüe, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, 29 (1935), 61-65; in Bezug auf das Karlstor St. Gallen: Joseph Müller, Karl
Borromeo und das Stift St. Gallen, Freiburg/Schweiz 1921, ebenfalls abgedruckt in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 14 (1920), 81-297, hier 282-285.

46 Siehe etwa: Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz (wie
Anm. 40), 140; ders., Zeugnisse über den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sei. Nikolaus

von Flüe (wie Anm. 44), 236.
47

Wymann, Zeugnisse über den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sei. Nikolaus von Flüe

(wie Anm. 44), 235. Siehe weiter: ders., Karl Borromeo und Peter Canisius über den seligen
Nikolaus von Fllüe. in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 11 (1917), 55-60.



88 Franziska Metzger

vergesslichen irdischen Begegnung, die zum unlösbaren überirdischen Segensbunde

für die katholische Schweiz geworden» sei, spricht.48 Ein Segensbund, der
in die Ewigkeit hinein reicht.

Methodendiskurse zur Legitimierung der Sakralisierung

Eine Sakralisierung der historischen Narrative um Borromäus wurde gerade auch

durch den expliziten Bezug auf Elemente des katholischen kirchenhistorischen
Wissenschaftlichkeitsdiskurses, so besonders die quellenbasierte Arbeitsweise,
die Schaffung einer Art Archiv und den Pragmatismus der Kirchengeschichte
geschaffen. Dies geschah über verschiedene Mechanismen.

Zentral war dabei direkt oder indirekt immer ein Diskurs der Abgrenzung zu
nicht historischen Schriften, wobei genau jene Genres als negative Referenz
verwendet wurden, welche für eine Darstellung von Heiligen am naheliegendsten

gewesen wären: hagiographische Lebensdarstellungen, Legenden, Erbauungsschriften.

Diesen wurde von der katholischen Geschichtsschreibung die «historische

Wahrheit» als oberstes Ziel entgegengestellt. So wollte etwa Theodor von
Liebenau aufzeigen, dass es nicht entscheidend sei, wie dominant Borromeos
Beteiligung an der Etablierung des Collegium Helveticum oder wie zentral sein

Anstoss für die Berufung der Kapuziner und die Etablierung der Nuntiatur in der

Eidgenossenschaft gewesen sei.49 Aus dem Impetus heraus, einen möglichst
kompletten Quellenbestand zu schaffen, liefen die Detaildarstellungen zu Borromäus

dem Diskurs gerade auch der Gesamtdarstellungen zur schweizerischen

(Kirchen)geschichte zumindest teilweise entgegen.
Indem sich die Geschichtsschreibung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

ganz wesentlich auf die quelleneditorische Tätigkeit stützte, wurden Editionen

von Quellen selbst zu einem Teil der Produktion von Erinnerung.50 Auch auf
dieser scheinbar unabhängigsten Ebene historischer Konstruktion zeigte sich

eine Verschränkung der verschiedenen Wahrheitsebenen. Betonten gerade
Quelleneditionen die Schaffung einer Art Archiv von bis anhin unedierten Quellen, so

legten sie die Selektionsmechanismus häufig offen dar. Die Erstellung von Archiven

der Reformationsgeschichte als katholischen Orten des Gedächtnisses wurde
gerade dadurch wissenschaftlich legitimiert, als die Einseitigkeit der Geschichtsschreibung,

die der protestantischen Reformationsgeschichtsschreibung vorge-

48
Wymann. Zeugnisse über den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sei. Nikolaus von Flüe

(wie Anm. 44), 235.
Liebenau. Der hl. Carl Borromeo und die Schweizer (wie Anm. 37). Siehe ähnlich: Siegfried
Wind. Der hl. Karl Borromäus und die Einführung der Kapuziner in der Schweiz, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. 24 (1935). 213-219.

50 Siehe besonders: Wymann. Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1); Heinrich
Reinhardt/Franz Steffens. Studien zur Geschichte der katholischen Schweiz im Zeitalter Carlo

Borromeo's. Stans 1911; D'Alessandri. Atti di S. Carlo riguardanti la Svizzera (wie Anm.
22). Heinrich Reinhardt und Franz Steffens leiteten die von ihnen herausgegebenen Nuntia-
turberichte aus der Schweiz mit einem über 400seitigen Band ein. in welchem sie erklärter-
massen auf die Zeit von Borromäus zurückgriffen und detail- und quellenreich insbesondere
dessen Schweizreise beschrieben.



Sakralisierung und Historisierung 89

worfen wurde, aufgehoben werden sollte.51 Der transzendente Bezug wurde auch

hier in Zusammenhang mit Borromäus wiederum expliziter als in anderen
Instanzen zum Vorschein gebracht. Eduard Wymanns Formulierung der Hauptziele
seiner Aktenedition als Würdigung der Verdienste des Borromäus52, ist
Ausdruck davon, wie über die Detail- bzw. Archivanlage der Edition auf die Schaffung,

Inszenierung und Fixierung eines höheren Sinns abgezielt wurde.
Neben den Editionen von Quellen stellten Detailstudien, die an einem kleinen

Quellenbestand orientiert waren und bei welchen die Selektion natürlich weit
stärker zum Tragen kam als bei den grossen Editionsunternehmen, einen weiteren,

den Wissenschaftlichkeitsdiskurs repräsentierenden Typus historischer
Produktion dar. Sie waren in Bezug auf Borromeos Präsenz in einzelnen Regionen
der Schweiz, so besonders in Graubünden, dem Tessin und der Ostschweiz stark
vertreten.5 Gion Cahannes etwa begründete seinen Artikel zur Reise Borromeos
nach Disentis deshalb als für würdig, veröffentlicht zu werden, da die Einzelheiten

in Borromeos Leben unmittelbar auf eine «allgemeine Bedeutung» verweisen
würden. Auch aus diesen Akten «leuchte» die «Kraft und Tiefe der religiösen
Überzeugung Karl Borromeos» hervor.54 So wurde Borromeo auch in solchen

Beiträgen ganz explizit zu einer Symbolfigur. Vor dem Hintergrund der hagio-
graphischen Gesamterzählung erhält jede Einzelheit, jedes kleinste historische

Ereignis seinen Sinn, verleiht die teleologische Orientierung den kleinsten
Details ihren heilsgeschichtlichen Letztbezug. Dabei wurde in den Editionen und
Detailstudien Heiligung nicht zuletzt über Komplexitätssteigerung geschaffen,
über den Zuzug immer weiterer Quellen, mit welchen letztlich immer das Ziel
verfolgt wurde die Heiligkeit des Borromäus noch zusätzlich zu erheben, zu
plausibilisieren.

Die gerade quellenmässig zum Ausdruck kommende Detailbezogenheit und
die kleinräumige Bearbeitung der Quellen zu Borromäus ist Ausdruck jenes
kulturgeschichtlichen Bezugs, welcher die selbstreflexiven Texte zur Kirchenge-

Siehe auch etwa: Vorwort, in: Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte 1

(1868). V; Theodor von Liebenau. Cysats Bericht über das Wirken der Jesuiten in Luzern,
in: Archi\ für die Schweizerische Reformations-Geschichte. 1 (1868). Zu Gedächtnis als
Archiv und Archiv als Gedächtnis siehe: Jacques Derrida, Dem Archiv verschrieben. Eine
Freudsche Impression. Berlin 1997. Siehe auch: Peter Csendes, Vom Speicher des Gedächtnisses

zum Gedächtnisort - Historische Vereine, in: Moritz Csäky/Peter Stachel (Hg.), Speicher

des Gedächtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive. Bd. 2: Die Erfindung des Ursprungs.
Die Systematisierung der Zeit. Wien 2001, 103-116.
Wymann. Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 305.
Siehe etwa: Aldo Bassetti, Le relazioni di S. Carlo (Borromeo) coi Grigioni italiani, in:
Bollettino storico della Svizzera italiana, Separatdruck 1941; Johann Georg Mayer, Der hl. Karl
Borromeo und das Veltlin, in: Schweizerische Rundschau, 1 (1900/1901), 4bb-412; Müller,
Karl Borromeo und das Stift St. Gallen (wie Anm. 45); Gion Cahannes, Die Pilgerreise
Carlo Borromeo's nach Disentis im August 1581, in: Zeitschrift für Schweizerische
Kirchengeschichte, 18 (1924), 137; Ignaz Hess, Das Kloster Engelberg und der Heilige Karl Borromäus,

in: Giovanni Galbiati (Hg.), Scritti su S. Carlo Borromeo, Milano 1941, 35-41;
Wymann, Spuren Karl Borromeo's in Uri (wie Anm. 38).
Cahannes. Die Pilgerreise Carlo Borromeo's nach Disentis (wie Anm. 53), 137. Ähnlich:
Müller. Karl Borromeo und das Stift St. Gallen (wie Anm. 45), 98.



90 Franziska Metzger

schichte mit dem so genannt «innersten» Bereich derselben bezeichneten.55

Gerade über den Begriff der Kulturgeschichte wurde nicht zuletzt der übernatürlich-

religiöse Bezug hergestellt, so etwa im «Archiv für schweizerische
Reformations-Geschichte», wo festgehalten wurde, dass die Kulturgeschichte denn nicht
so sehr in den «die Basis der profanen Geschichte bildenden äussern Umständen»

«lebe», als vielmehr «im Reiche der Ideen und des Herzens».56 Diese

Konzeption von Kulturgeschichte hatte unmittelbaren religiös-identitätsbildenden
Bezug.

Ein wichtiger Begründungsmechanismus der detailbezogenen Darstellungen
zu Borromäus war der Diskurs des Neuigkeitswertes bestimmter Quellen in

Verknüpfung mit der daraus resultierenden Erhabenheit Borromeos, wodurch deren

Abdruck bzw. Verarbeitung legitimiert wurde. So schrieb Theodor von Liebenau

1884, dass er nicht in «blossen Lobeserhebungen und Aufzählungen der
Verdienste des Heiligen» sich begnügen wolle, sondern «neue Beiträge zur Kenntnis
des Lebens und der Denkungsart des grossen Heiligen» veröffentlichen wolle.57

Dabei wurde der Diskurs der Neuigkeit zumeist mit anderen Diskursfeldern
verbunden, so mit jenem des Staunens, des Erstauntseins, was uns bereits näher zum
semantischen Feld des Heiligen, der Verehrung und Ritualisierung führt. Auch
schrieb Wymann in seiner Aktenedition zum Collegium Helveticum: «Die Liebe,
die Karl diesem Unternehmen entgegengebracht, kann geradezu eine verschwenderische

genannt werden und die Unsumme von Zeit und Mühe, die er für diese

Stiftung geopfert, setzt uns in Staunen.»58 In diesem Staunen lagen für Wymann
der Hauptmehrwert und das Haupterkenntnisinteresse der Quellenarbeit. In der

Verschränkung verschiedener semantischer Felder zeigten sich hier - auf der
selbstreflexiven Ebene - bereits der transzendente Bezug und die Verschränkung
der methodologischen und übernatürlichen Wahrheitsdiskurse. Den gleichen
Neuigkeitsdiskurs verfolgte Paolo d'Alessandri in seiner Quellenedition, mit
welcher er die minutiöse Nachverfolgung der Präsenz von Borromäus in der
Schweiz und im speziellen im Tessin aufzuzeichnen beabsichtigte, denn daraus

«risultarono molte ed importanti notizie finora sconosciute».59 Eine klassische

Zielsetzung der Edition von Quellen also, wiederum verbunden wie bei Wymann
mit dem Aspekt der Erhabenheit und Heiligkeit, denn die Edition sollte die

55 Siehe bereits: Art. Geschichte, in: Realencyclopädie (wie Anm. 11). Siehe weiter: Arnold
Rademacher, Art. Kultur, in: Lexikon fur Theologie und Kirche, Freiburg i.Br. 1934, 291

294; Franz Keller, Art. Kultur, in: Staatslexikon, hg. von Hermann Sacher, Bd. 3. Freiburg
i.Br. 1929, 665-672; Joseph Pohle, Art. Kultur, in: Staatslexikon, Bd. 3. Freiburg i.Br. 1910.

538-562. Siehe für die Schweiz auch: Albert Büchi, Die Aufgabe der Katholiken auf dem
Gebiete der Geschichtsschreibung in der Schweiz. Vortrag, gehalten in der historischen Sektion

des schweizerischen Katholikentages in Luzem, Separatabdruck aus Neue Zürcher
Nachrichten. Nr. 8, 9 und 11, 1905: Oskar Vasella, Von der Bedeutung der katholischen Geschichtschreibung,

in: Academia Friburgensis. Hochschul-Nachrichten, 7 (1948/49), 7-8.
56 Vorwort, in: Archiv für die schweizerische Reformations-Geschichte, 4 (1876). Siehe in der

Schweiz auch etwa: Hürbin, Handbuch der Schweizer Geschichte (wie Anm. 24). VIII;
Vorwort, in: Der Geschichtsfreund. 1 (1843). X-Xl.

57
Liebenau, Der hl. Carl Borromeo und die Schweizer (wie Anm. 37), 1.

58
Wymann. Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1 294.

D'Alessandri, Atti di S. Carlo riguardanti la Svizzera (wie Anm. 23). V.



Sakralisierung und Historisierung 91

«prodigiosa attività di S. Carlo Borromeo» aufzeigen. Die Quellen sollten
sodann Beweis und Veranschaulichung, ja direkter Spiegel der Heiligkeit Borromeos

sein.

Durch die Besonderheit bestimmter Quellen sollten - vor allem in separaten
Zeitschriftenartikeln oder Schriften - besonders stichhaltige Beweise für die

Heiligkeit Borromeos geliefert werden. So etwa über den Bericht seines

Kammerdieners Fornero, den Eduard Wymann im Hinblick darauf las, dass

dieser durch den Plan der Vorsehung die Aufgabe gehabt habe - scheinbar seine

wichtigste - «in hervorragender Weise wiederholt als Zeuge zu Gunsten dieses

auserwählten Dieners Gottes aufzutreten».60 Der Begriff «Zeuge» verweist gerade
auf die Unmittelbarkeit der Übermittlung der Wahrheit durch die Schrift Forneros

und indirekt zugleich auf die Rolle desselben beim Heiligsprechungsprozess.
Hier verschränkt Wymann ganz beispielhaft die transzendente und die
quellenbezogene, methodologische Wahrheitsebene miteinander.

Ähnlich, ja hinsichtlich des Stichhaltigkeitsdiskurses noch eindringlicher sind
zwei Beiträge Wymanns von 1902/3 und 1910, in welchen er sich auf Quellen
aus der Zeit Borromeos stützt, mit welchen er vermeintlicherweise der Wahrheit
näher zu kommen hofft.61 So stützt er sich etwa auf das Reisetagebuch des

Freiburger Stadtpfarrers Werro. Dabei geht es ihm letztlich wiederum um die
charismatische Produktion von Borromeo als Heiligen, indem er in einer Art Retropro-
jektion quellenmässig als wahrheitsgetreu belegen will, «welche hohe Achtung
Karl Borromeo schon zu Lebzeiten, ohne den offiziellen Nimbus der Heiligkeit,
bei seinen Zeitgenossen und namentlich auch bei den katholischen Schweizern»
gehabt habe.6" Er hebt damit die unvergleichbar grössere Glaubwürdigkeit - er
spricht in einer anderen Schrift von «unparteiischer» - entsprechender Quellen
hervor.63

Inszenierung der Heiligkeit: Diskursive Mechanismen
und narrativ-rhetorische Strategien

Die Inszenierung der Heiligkeit und die Sakralisierung der Diskurse zu Borromäus,

so auch der Verschränkung von konfessionellen und auf die Nation
bezogenen Elementen, geschah ganz wesentlich über eine Reihe diskursiver Mechanismen

und narrativ-rhetorischer Strategien, mit welchen die Geschichtsdiskurse
als Gedächtnismodi in der katholischen Erinnerungsgemeinschaft kommunikativ

Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz (wie Anm. 40), 49.
Siehe auch: ders., Karl Borromeo und sein Kammerdiener Ambras Fornero von Freiburg, in:
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 5 (1911), 81-104.
Siehe Eduard Wymann, Karl Borromeo beim Amtsantritte Pius IV., in: Schweizerische
Rundschau, 3 (1902/03), 457—461 ; ders.. Ein schweizerischer Besuch bei Kardinal Karl
Borromeo im Mai 1583, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 4(1910), 65-73.
Wymann, Ein schweizerischer Besuch (wie Anm. 61), 65.
Eduard Wymann, Karl Borromeo und seine Metropole im Jahre 1581, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 1 (1907), 130-137, zit. 132.



92 Franziska Metzger

umgesetzt und wirksam gemacht wurden. Dabei handelt es sich um Mechanismen

und rhetorische Strategien, die auch für andere Gedächtnismodi wie etwa
für Wallfahrten und religiöse Riten bedeutend waren.

Vor dem Hintergrund dessen, dass sämtliche Quellen, welche die katholische

Geschichtsschreibung zwischen den 1880er und den 1940er Jahren zu Borromäus

zusammenstellte, edierte, beschrieb und narrativ umsetzte mehrheitlich im
Hinblick auf die Person Borromäus gelesen wurden, ist insgesamt von einer

Personalisierung als wesentlichem Mechanismus zu sprechen - auch dort, wo andere

Figuren im Zentrum standen wie im Falle Lussys. Die Kategorien, nach welchen
die Autoren vorgingen, gerade auch, wenn sie an die Quellen herantraten und
diese einordneten und beschrieben bzw. nacherzählten, sind durchgehend von
den Borromäus zugeschriebenen persönlichen Charaktereigenschaften und den

seinem Wirken zugeschriebenen Eigenschaften, letztlich immer von seiner

Heiligkeit her geprägt. Das, was aufgezeigt werden sollte, war letztlich dasselbe,

was auch in den ganz eindeutig daraufhinzielenden, offen pragmatisch orientierten

Schriften über Borromeos Leben unmittelbar auf der Oberfläche ersichtlich
wurde.

Borromäus Inszenierung als Symbolfigur geschah wesentlich über Charisma-

tisierungs- und Ritualisierungsmechanismen. Ähnlich wie im Papstkult der Pianischen

Epoche transzendierte immer wieder die Person quasi zur Institution der

Kirche bzw. setzte den Verweischarakter der innerweltlichen auf die übernatürliche

Ebene der Kirche um. Hierfür sind verschiedene Beispiele genannt worden.
Für die Umsetzung von Diskursen und Symbolen in einer überzeitlichen Struktur

war der Mechanismus der Ritualisierung wichtig, der Zuschreibungen von
Bedeutungen in einem sozialen Kommunikationszusammenhang fixiert und damit

komplexitätsreduzierend wirkt.64 Im Zusammenhang von Erinnerung und

Geschichtsschreibung stellt Ritualisierung - so kann in Anlehnung an Siegfried
Macho festgehalten werden - einen Mechanismus dar, der das Unsichtbare sichtbar

und sinnlich erfahrbar macht.63 Sie macht Vergangenes räumlich wie zeitlich
präsent und überlagert Vergangenheit. Gegenwart und Zukunftserwartung. Dies
ist äusserst relevant im Zusammenhang mit der historischen Produktion zu
Borromäus, in welcher der omnipräsente Transzendenzbezug fassbar gemacht werden

musste. Dabei kann von einer Ritualisierung der hagiographischen wie der

biographisch-historisierenden, quellenbasierten Seite der historischen Narrative

gesprochen werden.

Ritualisierung wird indirekt über die Andenkensthematik und narrativ-rheto-
rische Strategien wie Wiederholung und Appräsentation im Sinne von Präsent-

machung des Nichtanwesenden in Bezug auf die zeitliche und räumliche Dimen-

Siehe Burkhard Gladigow. Symbole und Symboldkontrolle als Ergebnis einer Professionali-
sierung von Religion, in: Schlögl/Giesen/Osterhammel (Hg.). Die Wirklichkeit der Symbole
(wie Anm. 3). 159-172.
Siehe Thomas Macho. Das zeremonielle Tier. Rituale. Feste. Zeiten zwischen den Zeiten. St.

Stephan 2004: Hans-Georg Soeffner. Zur Soziologie des Symbols und des Rituals, in: Jürgen
Oelkers/Klaus Wegenast (Hg.). Das Symbol - Brücke des Verstehens. Stuttgart 1991. 63-81.



Sakralisierung und Historisierung 93

sion geschaffen." In der Verbindung von Borromäus und Bruder Klaus, wie sie

immer wieder hergestellt wurde, zeigte sich die narrative-rhetorische Strategie
der Appräsentation bzw. Präsentmachung besonders klar: Das Faktum, dass

Borromäus selber ein Verehrer von Bruder Klaus gewesen sei, wie auch die Präsenz

von Bildnissen und Reliquien Borromeos in der Kapelle des Bruder Klaus,
welche - im Sinne einer eigentlichen Präsentmachung - narrativ immer wieder
betont wurden, wirkten in der Verschränkung der beiden Erinnerungsfiguren im
Sinne einer Verstärkung der nationalen Erinnerung des Borromäus wie auch der

Heiligung und des transzendenten Bezuges Bruder Klausens.67

Unmittelbar mit dem diskursiven Mechanismus der Ritualisierung verbunden
ist die narrativ-rhetorische - insbesondere intertextuell präsente - Strategie der

Wiederholung, ein zentraler Mechanimus der Gedächtnisproduktion schlechthin.
Sämtliche Schriften sind übersät mit den klassischen Eigenschaften Borromeos,
wie sie in den Gesamtdarstellungen letztlich die tragenden Elemente des Narra-
tivs schlechthin darstellten.68 Narrativ betrachtet, entsprachen die
Charakterisierungselemente des Heiligen auch in den historischen Detaildarstellungen
typischen Lebensbilder-Darstellungen. Stellten in letzteren die Tugenden Borromeos
den eigentlich zusammenhaltenden direkten Erzählstrang dar, so war dies in den

spezifischen Werken der Geschichtsschreibung indirekt jedoch ebenfalls mit
einem hohen Wiederholungs- und Wiedererkennungswert der Fall. Borromäus
wird gerade insofern auch durch die Geschichtsschreibung zur symbolischen
Figur, als von einer hohen Erwartbarkeit der Kommunikation im intertextuellen
Bezug ausgegangen werden kann. Andeutungen produzierten bereits genügend
aussagekräftige Codes, welche auf einer festgeschriebenen Sinnkonstitution
aufbauen konnten. Ähnliches würde sich wohl aus einer Analyse der Bilder ergeben,
die in den Schriften oder in den Gesamtdarstellungen zu Borromäus immer wieder

abgedruckt wurden.69 Bereits Andeutungen und die Präsenz im Subtext oder
aber auch in Quellenzitaten, so gerade in den Texten, die mit ganz spezifischen
Quellencorpi arbeiteten, sind Ausdruck eines Wiederholungsmechanismus.

Siehe zum Konzept der Appräsentation auch: Hans-Georg Soeffher. Protosoziologische
Überlegungen zur Soziologie des Symbols und des Rituals, in: Schlögl/Giesen/Osterhammel (Hg.),
Die Wirklichkeit der Symbole (wie Anm. 3), 41-72, bes. 61-72. Siehe auch: ders.. Zur
Soziologie des Symbols und des Rituals (wie Anm. 65).
Siehe besonders: Wymann, Zeugnisse über den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sei.
Nikolaus von Flüe (wie Anm. 44).

r'8 So durchgehend in: Marty, Illustrierte Geschichte für Schule und Haus (wie Anm. 24); Hür-
bin, Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2 (wie Anm. 24); Stammler. Kirchengeschichte

für höhere Schulen (wie Anm. 24); Suter, Schweizer Geschichte für Schule und
Haus (wie Anm. 24); Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz (wie
Anm. 24); Müller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte, Bd. 3 (wie Anm. 24); ders.,
Geschichte des Abendlandes, Bd. 2 (Anm. 24); Widmer, Illustrierte Geschichte der Schweiz,
Bd. 2 (wie Anm. 24).
Siehe besonders: Stammler, Kirchengeschichte für höhere Schulen (wie Anm. 24); Suter,
Schweizer Geschichte für Schule und Haus (Anm. 24): Widmer, Illustrierte Geschichte der
Schweiz, Bd. 2 (wie Anm. 24).



94 Franziska Metzger

Sowohl der Mechanismus der Kontinuitätskonstruktion als auch jener der

teleologischen Projektion in die Zukunft, welche beide Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft umklammerten und die Zeit transzendieren konnten, enttemporal i-
sierten letztlich die Sicht auf die Geschichte. Obwohl auf die Quellen bezogen, ja
sehr quellennah verfasst, wurden über diese Mechanismen Präsentationen der

Kirchengeschichte enttemporalisiert und darüber die Überzeitlichkeit der
Geschichte der Kirche bewiesen bzw. inszeniert. Auch der Mechanismus der Ent-

zeitlichung betraf verschiedene Ebenen: jene der Heilsgeschichte, welcher eine

radikale Entzeitlichung im Sinne einer Nicht-Zeitlichkeit zu Grunde lag, wie jene
der Kirche bzw. der nationalen Geschichte. Der heilsgeschichtliche Metadiskurs
bestimmte diese auf die Lebenden und Toten ausgedehnte temporale Universalität

und begründete damit im eigentlichen Sinn die Gedächtnisfunktion der

Kirchengeschichte - auch im geschichtsphilosphisch-theologisch reflexiven Sinn.

Um zum Beispiel des Verhältnisses von Bruder Klaus und Borromäus zurückzukehren:

Dieses wurde in einem doppelten Sinn entzeitlicht; durch die synchrone
diskursive Präsentmachung oder Überblendung70 zweier in unterschiedlichen
Jahrhunderten lebender Heiliger und durch die narrativ hergestellte Verknüpfung
von Reliquien, Bildern und anderen Gedächtniselementen.

In Bezug auf den Tod Borromeos kommt in Eduard Wymanns eingangs zitierter

Schrift die Gerichtetheit auf die Ewigkeit besonders eindrücklich zum
Vorschein.71 Nicht nur werden hier Diesseits und Jenseits ganz unmittelbar miteinander

verbunden. Vielmehr wird zugleich die irdische Ebene enttemporalisiert.
Dies wird durch die Gedächtnisthematik zusätzlich verstärkt. Die Inszenierung
der Ewigkeit wird nicht zuletzt durch die zweifache Bedeutung des Monuments

hergestellt: als bauliches Monument, das als Denkmal Borromeos Aktivität
repräsentiert, zugleich aber das Diesseits transzendiert und durch die Heiligsprechung
enttemporalisiert wird.72

Damit wird Enttemporalisierung gerade auch auf der narrativen Ebene inszeniert,

indem die zeitliche Struktur durch die räumliche - vertikal gerichtete -
aufgesogen und durch das Monument statisch fixiert wird, narrativ und bildlich.
Hier kann von einer narrativ-rhetorischen Strategie der Präsentmachung als

einem wichtigen Gedächtnismechanismus, welcher das zeitlich und räumlich
Abwesende in die Gegenwart überführt, gesprochen werden. Präsenz wurde gerade
auch durch Reproduktion von Quellenbeständen oder einzelner Quellen durch
Abdruck geschaffen.

Die Verschränkung verschiedener semantischer Felder ist gerade in Bezug auf
selbstreflexive Diskurse zur Kirchengeschichte ein weiterer Modus, über
welchen Sakralisierungsmcchanismen umgesetzt bzw. inszeniert werden konnten.

70 Von Überblendung spricht Aleida Assmann. in: Arbeit am nationalen Gedächtnis (wie Anm.
8), 53.

71

Wymann. Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2). 245.

72 In einem anderen Aufsatz schliesst Wymann mit einem ähnlichen Bezug, indem er Borromäus

als «lebendiges Denkmal» bezeichnet. (Wymann. Spuren Karl Borromeo's in Uri [wie
Anm. 38], 353.)



Sakralisierung und Historisierung 95

Sogar wenn über Quellen gesprochen wurde, konnte die Heiligmässigkeit des

Borromäus metaphorisch-narrativ umgesetzt werden. Die Quellen als solche

wurden zur Inszenierung der Heiligkeit nicht nur verwendet, sondern konnten als

unmittelbarer Ausdruck der Heiligkeit stehen. Dies setzte Eduard Wymann in
seiner Aktenedition von 1897/1898 in Bezug auf den Quellentypus der
Korrespondenz metaphorisch um, wie die eingangs zitierte Textpassage zeigt.73 Die

Metapher des Blutkreislaufs setzt die zentrale Stellung von Borromäus bildhaft
um. Damit belegt Wymann sowohl den Wert der edierten Quellen wie deren
unmittelbaren transzendenten Verweischarakter. Er schreibt den Briefen zudem eine

Funktion der «Verherrlichung» Borromeos zu. Sie inszenieren zugleich dessen

Verherrlichung. Nicht nur sollte die Quellenarbeit die Heiligkeit von Borromeo
aufzeigen, die Überreste aus der Feder Borromeos werden selbst als Teil, als

Ausdruck seiner Heiligkeit dargestellt. Damit verweisen sie unmissverständlich
und notwendig auf die Zielgerichtetheit, mit welcher jedes Detail im Leben des

Borromeos auf seine Heiligkeit hingerichtet schien. Dieses Beispiel ist Ausdruck
davon, wie Sakralisierungsdiskurse sich auch explizit auf der narrativ-rhetori-
schen Ebene zeigen und gerade auch auf der Ebene des selbstreflexiven Quellenbezugs

narrativ umgesetzt werden konnten.
Gerade in Bezug auf diese metaphorische Inszenierung der Heiligkeit zeigt

sich eine Diskrepanz zwischen dem semantischen Feld der Wissenschaftlichkeit

- so wenn Wymann in Bezug auf die Quellenarbeit schreibt: «Das Theater sucht

naturgemäss die Zuschauer zu täuschen, aber die Akten, diese Schriftstücke
täuschen nicht»74 -, und von dessen narrativer Umsetzung, welche in unmittelbarer
metaphorischer Verschränkung mit der Heiligmässigkeit geschah. Auch diese

Verschränkung verschiedener semantischer Felder kann als wichtiger narrativer
Modus zur Umsetzung der Heiligkeit erachtet werden.

Fliessende Genres der Erinnerungsproduktion

Gerade aus der diskursgeschichtlichen Tiefenanalyse der Geschichtsschreibung
zu Borromäus ergibt sich die Frage nach der Nähe, ja nach der Verschränkung
verschiedener Genres der Erinnerungsproduktion. Auch mit der Quellenarbeit, ja
gerade über diese, konnten sich katholische Historiker in der Nähe von Lebensbildern

eines Heiligen bewegen, wobei es sich bei letzterem seinerseits
bezeichnenderweise um ein Genre handelt, das im 19. Jahrhundert gerade den Katechismus

mit dem Abdruck von «Zeit- und Lebensbildern» in die Nähe der
Kirchengeschichte rückte.75 Umgekehrt erzählten populäre Autoren, zumeist Geistliche,
die Lebensgeschichte des Borromäus in der groben Erzählstruktur wie auch in
der Semantik nicht viel anders, als etwa Ludwig Pastor in seinem «Charakter-

Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 269-270.
74

Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 268.
75

Siehe etwa: Heinrich Stieglitz, Katholischer Katechismus. Zeit- und Lebensbilder aus der
Kirchengeschichte, Kempten/München 1914; ders., Zeit- und Lebensbilder aus der
Kirchengeschichte für die Jugend, Kempten 1917.



96 Franziska Metzger

bild» zu Borromeo76, die kondensierten Beschreibungen in den schweizerischen

Gesamtdarstellungen oder spezifischere Texte es taten. So zeigte sich in dem
«Gedenkbuch für das Volk», verfasst 1884 vom Theologen und Schriftsteller
Joseph Ignaz von Ah, welches das «fromme Leben und segensreiche Wirken des

Hl. Karl Borromäus» darzustellen bestrebt war, mit dem explizit geäusserten
pragmatischen Erbauungsziel, den «Geist des Heiligen auch in unsem Tagen
wieder zu erwecken und neu zu bethätigen», ein sehr ähnlicher Wahrheitsdiskurs
wie in der katholischen Geschichtsschreibung, indem die Glaubwürdigkeit und
Wahrheit des nur 25 Jahre nach dem Tod des Kardinals erschienenen Werkes

von Giovanni Pietro Guissano mit der Tatsache untermauert wurde, dass damals
noch viele gelebt hätten, die Borromäus erlebt gehabt hätten.77 Der als
wissenschaftlich beschriebene Code «wahr/unwahr» konnte nicht zur gänzlichen
Abgrenzung der Geschichtsschreibung führen und wurde - so zeigt die Analyse der
selbstreflexiven Diskurse - durch die Kirchengeschichte ohnehin nicht abgegrenzt,
wurde er doch seinerseits direkt mit dem religiösen Wahrheitscode verbunden.78

Über diese Überschneidungen auf der Ebene des Wissenschaftlichkeitsdiskur-
ses hinaus, zeigen sich die verschiedenen aufgezeigten Mechanismen von der

Teleologisierung über die Ritualisierung zur Entzeitlichung auch ganz wesentlich

in anderen katholischen Erinnerungspraktiken. Dass in erster Linie die Jubiläen

- zur Heiligsprechung, zum Todesjahr, zum Geburtsjahr Borromeos - An-
stoss zur historischen Produktion gaben, rückte die Geschichtsschreibung umso
näher an andere Erinnerungsmodi.

Sakralisierung und Historisierung - Borromeo in der katholischen Geschichtsschreibung
der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

Die Verschränkung von Historisierung und Sakralisierung, die als zentraler Metadiskurs
der katholischen Geschichtsschreibung der zweiten Hälfte des 19. und der ersten Hälfte
des 20. Jahrhunderts bezeichnet werden kann, zeigte sich in den historischen Narrativen
zu Borromäus in akzentuierter Weise. Borromäus wurde zu einer Symbolftgur, in der die
übernatürlich-transzendente, heilsgeschichtlich begründete Perspektive auf die Geschichte
der Kirche mit der innerweltlich-historischen aufs Engste verschränkt wurde. Borromäus
wurde ein providentieller Charakter für seine eigene Zeit wie für die daraus fliessende
Kirchengeschichte, aber auch für die nationale Geschichte der schweizerischen Eidgenossenschaft

eingeschrieben. Nicht zuletzt wurden die historischen Diskurse zu Borromäus
über den Wissenschaftlichkeitsdiskurs der Quellenbasiertheit sakralisiert. Sakralisierung
wurde ganz wesentlich über eine Reihe diskursiver Mechanismen wie Ritualisierung und
Enttemporalisierung sowie narrativ-rhetorischer Strategien wie Wiederholung und
Appräsentation inszeniert.

Pastor. Charakterbilder katholischer Reformatoren (wie Anm. 31), 105-135.
Joseph Ignaz von Ah. Von dem frommen Leben und segensreichen Wirken des Hl. Karl
Borromäus. Erzbischofs von Mailand und Cardinais der hl. römischen Kirche. Ein Gedenkbuch
für das Volk. Einsiedeln/Waldshut/Köln 1909. 12. Siehe auch etwa: Anton Guill. Der heilige

Karl Borromäus. Kleine Lebensbilder Nr. 6. Freiburg/Schweiz "1933.
Siehe zu diesem Code auch: Niklas Luhmann. Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt a.M.
2000; Michael N. Ebertz. Tote haben (keine) Probleme? Die Zivilisierung der Jenseitsvorstellungen

in katholischer Theologie und Verkündigung, in: Lucian Hölscher (Hg.). Das
Jenseits. Facetten eines religiösen Begriffs in der Neuzeit. Göttingen 2007. 233-258.



Sakralisierung und Historisierung 97

Sacralisation et historisation - Borromée dans l'historiographie catholique eie la Suisse
du 19""' et 20"'" siècle

L'enchevêtrement de l'historisation et de la sacralisation, qui peut être qualifié comme méta-
discours central de l'historiographie catholique de la deuxième moitié du 19 mc et de la

première moitié du 20 e siècle, est particulièrement visible dans les narratives historiques
sur Borromeus. Borromeus devint un personnage symbolique reflétant l'étroite intrication
entre la perspective surnaturelle-transcendantale et salutaire sur l'histoire de l'Eglise et la

perspective profane de l'histoire. Borromeus devint un caractère providentiel non seulement

pour son temps et pour l'histoire ecclésiastique en découlant, mais également pour
l'histoire nationale de la Confédération suisse. 11 est également à noter que les discours
historiques sur Borromeus furent sacralisés par le débat sur la scientifiche du fondement
sur des sources. La sacralisation fut essentiellement mise en scène par une série de
mécanismes discursifs, tels que la ritualisation et la détemporalisation. ainsi que par des stratégies

narratives et rhétoriques, telles que la répétition et l'apprésentation.

Sacralisation and Historicisation - Borromeo in Catholic Historiography in 19th and
20th Century Switzerland

The central metadiscourse in Catholic historiography in the second half of the nineteenth
century and the first half of the twentieth century can be seen in the entanglement of
discourses of historicisation and sacralisation. This is particularly apparent in historical
narratives of Borromeo, who was made a symbolic figure in which the supernatural and
transcendent perspective of salvation history was interwoven with the immanent dimension

of history. Borromeo was created as a providential character both for his own time
and for the history of the Church and the national history of the Swiss Eidgenossenschaft.
Notably, the historical discourses concerning Borromeo were sacralized by means of the
discourse which claims scientific validity based on historical sources. Sacralisation was
realized by means of a set of discursive mechanisms including ritualisation and détemporalisation

as well as rhetorical strategies such as repetition and appresentation.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
Katholische Geschichtsschreibung - historiographie catholique - Catholic historiography.
Verschränkung von Historisierung und Sakralisierung - intrication d'historicisation et de
sacralisation - entanglement of historicisation and sacralisation. Borromäus als Symbolfigur

- Borromée comme figure symbolique - Borromeo as symbolic figure, transzendente
und heilsgeschichtliche Perspektive - perspective transcendentale et salutaire - transcendental

perspective of salvation history, providentieller Charakter Borromeos - charactère
providentiel de Borromée - providential character of Borromeus. Religion und Nation -
religion et nation - religion and nation. Wissenschaftlichkeitsdiskurs - discours de scientifiche

- discours of scientificity. Ritualisierung - ritualisation - ritualisation. Enttemporali-
sierung - détemporalisation - détemporalisation. narrativ-rhetorische Strategien -
stratégies narratives et rhétoriques - narrative and rhetoric strategies.

Franziska Metzger. Dr.. Lektorin am Seminar für Zeitgeschichte der Universität Fribourg.
Redaktionsassistentin der ((Schweizerischen Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte».


	Sakralisierung und Historisierung - Borromeo in der katholischen Geschichtsschreibung der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

