Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Sakralisierung und Historisierung - Borromeo in der katholischen
Geschichtsschreibung der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

Autor: Metzger, Franziska

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sakralisierung und Historisierung —
Borromeo in der katholischen Geschichtsschreibung
der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

Franziska Metzger

In der Einfithrung zu seiner Edition eines Teils der Korrespondenz von Borro-
meo, die 1897, 1898 und 1899 in der Zeitschrift des historischen Vereins der
fiint Orte, dem Geschichtsfreund, sowie 1903 als separate Schrift erschien, hielt
der Theologe, Historiker und Urner Staatsarchivar Eduard Wymann fest: «Die
borromaische Correspondenz gleicht in der That dem menschlichen Blutumlauf.
Der hl. Karl war der Mittel- und Sammelpunkt eines bewegten, religios-politi-
schen Lebens und von ihm gingen wie von einem Herzen wieder nach allen Sei-
ten die michtigsten Impulse aus.»' Samtliche Briefe wiirden «wie von einem ho-
hern Lichte verkldrt und als Glieder eines grossen Ganzen» erscheinen. «Die
Correspondenz macht in ihrer Gesammtheit einen iiberaus giinstigen Eindruck
und ldsst den Eifer und die Bestrebungen des hl. Karl in einem hohen Lichte er-
scheinen. Selbst jene Briefe, die schlimme Berichte enthalten, vermdgen diesen
Eindruck nicht zu verwischen, denn sie klagen ja nicht den hl. Karl an, sondern
verherrlichen ihn, weil wir wissen, dass sie in thm ebenso viele Gegenreaktionen
hervorgerufen haben.»

Seine Schrift «Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eid-
genossenschaft» zum Jubildumsjahr der Heiligsprechung von Borromeo 1910
schloss Eduard Wymann mit den Sitzen: «Seine wenigen sterblichen Uberreste
ruhen tief unten in der engen Kammer der Krypta, aber der ganze Dom wdolbt
sich dartiber als ein Grabmal, wie selbst die Michtigsten der Erde sich ein wiirdi-
geres nicht wiinschen kénnten. Doch wird dieses Denkmal an Grosse und Herr-
lichkeit noch iibertroffen von dem geistigen Monument, das er auf Erden hinter-
lassen. Dieses letztere ragt namlich viel hoher als die Spitze des Domes, es reicht

' Eduard Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz mit Cardinal Carl Borromeo Erz-

bischof von Mailand. Bibliotheca Ambrosiana F135-F175. 1576-1584, in: Der Geschichts-
freund, 52 (1897), 263-305, 53 (1898), 3-99 sowie 54 (1899), 3-116, zit. hier und im
Folgenden: 52 (1897), 269-270. Siehe auch die separate Schrift: ders., Der heilige Karl Bor-
romeo und die schweizerische Eidgenossenschaft. Korrespondenzen aus den Jahren 1576—
1584 (Ambrosiana F135-F175) nebst Beitridgen zur Geschichte der Wirksamkeit und Vereh-
rung des Heiligen in der Schweiz, Stans 1903.

SZRKG, 103 (2009), 73-97



74 Franziska Metzger

hinan bis zum Himmel und hinein in die Ewigkeit, denn durch die Aufnahme unter
die Zahl der Heiligen am 1. November 1610, setzte Papst Paul V. dem Lebenswerk
Borromeo’s die Krone auf und umgab es dauernd mit iiberirdischer Verklirung.»®

Die beiden zitierten Passagen spiegeln zentrale Diskursstringe, Mechanismen
und narrativ-rhetorische Strategien der Konstruktion Borromeos als Erinnerungs-
figur in der katholischen Geschichtsschreibung der Schweiz der zweiten Hilfte
des 19. und der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, wobei die Produktion in den
1880er bis 1940er Jahre und besonders um die Jahrhundertwende von 1900 so-
wie in den Jahren um das dreihundertjdhrige Jubildum der Heiligsprechung am
stirksten war. Mit Blick auf die diskursive Schaffung des Heiligen und seine
Verschrankung mit der Schweiz, auf Mechanismen und narrative Inszenierun-
gen’ lassen sich, aufbauend auf einer diskurs- und semantikgeschichtlichen Ara-
lyse der Quelleneditionen zu Borromdus — so von Eduard Wymann, Paolo
D’Alessandri, Heinrich Reinhardt und Franz Steffens — , der Schriften und Auf-
sitze von Eduard Wymann, Giovanni Galbiati, Hans Dommann, Theodor von
Liebenau, Gion Cahannes und anderen sowie durch die Analyse der Pridsenz
Borromeos in zeitgenossischen Gesamtdarstellungen zur Schweizer- und Kir-
chengeschichte wie jenen von Johann Baptist Marty, Joseph Hiirbin, Jakobus
Stammler, Ludwig Suter, Theodor Schwegler, Iso Miiller und Sigmund Widmer,
die folgenden Thesen formulieren:

1. Vergleicht man die historische Produktion zu Borroméus als Heiligen des
«konfessionellen Zeitalters» mit der katholischen Geschichtsschreibung im
Allgemeinen und besonders zur Reformation und katholische Reform, so zeigt
sich in den historischen Narrativen zu Borromius die Verschrinkung mit ge-
schichtsphilosophischen und -theologischen Konzeptionen, ja die Reproduktion
und Umsetzung entsprechender selbstreflexiver Diskurse der katholischen (Kir-

* Eduard Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossen-
schaft. Gedenkblitter zur dritten Jahrhundertfeier seiner Heiligsprechung, Stans 1910, 245.

* Fiir einen historiographiegeschichtlichen Blick auf die diskursive Konstruktion von Wirk-
lichkeiten, auf Mechanismen bzw. Regelhaftigkeit von Diskursen und die narrative Inszenie-
rung derselben als methodologische Grundlagen anschlussfihig: Michel Foucault, Die Ord-
nung des Diskurses [1970], Frankfurt a.M. “2003; Beitrige in: Dirk Tanzler/Hubert Knob-
lauch/Hans-Georg Soeffner (Hg.), Neue Perspektiven der Wissenssoziologie, Konstanz
2006; Reiner Keller/Andreas Hirseland/Wemer Schneider/Willy Viehdver (Hg.), Die dis-
kursive Konstruktion von Wirklichkeit. Zum Verhiltnis von Wissenssoziologie und Diskurs-
forschung, Konstanz 2005; Rudolf Schlogl/Bernhard Giesen/Jiirgen Osterhammel (Hg.), Die
Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen der Kommunikation in historischen und gegenwirti-
gen Gesellschaften, Konstanz 2004; Niklas Luhmann, Dekonstruktion als Beobachtung
zweiter Ordnung, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwi-
schen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tiibingen 1995, 9-35; Armin Nassehi, Die
Differenz der Kommunikation und die Kommunikation der Differenz. Uber die kommuni-
kationstheoretischen Grundlagen von Luhmanns Gesellschaftstheorie, in: Hans-Joachim Gie-
gel/Uwe Schimank (Hg.), Beobachter der Modeme. Beitrdge zu Niklas Luhmanns «Die Ge-
sellschaft der Gesellschaft», Frankfurt a.M. 2003, 21-41; Stephen Bann, Analysing the Dis-
course of History, in: Dalhousie Review, 64 (1984), 376-400; Robert F. Berkhofer, Beyond
the Great Story. History as Text and Discourse, Cambridge MA/London 1995.



Sakralisierung und Historisierung 75

chen)geschichtsschreibung besonders ausgeprigt. Die Verschrankung von Histo-
risierung und Sakralisierung, welche als zentraler Metadiskurs der katholischen
Geschichtsschreibung der zweiten Hilfte des 19. und bis tiber die Mitte des 20.
Jahrhunderts hinaus bezeichnet werden kann, zeigte sich in den Narrativen zu
Borroméus in komprimierter und akzentuierter Weise.

2. Borromius wurde zu einer Symbolfigur, in welcher die iibernatiirlich-trans-
zendente, heilsgeschichtlich begriindete Perspektive auf die Geschichte der Kir-
che mit der innerweltlich-historischen aufs Engste verbunden, ja in welcher diese
Verschrinkung ganz eigentlich veranschaulicht wurde. Expliziter als in anderen
Instanzen der katholischen Geschichtsschreibung wurde der Diesseits-Jenseitsbe-
zug explizit gemacht und Borromdus ein providentieller Charakter fiir seine
eigene Zeit wie fur die daraus fliessende — damals zukiinftige — Kirchen- und
Weltgeschichte eingeschrieben.

3. Sakralisiert und mit dem explizit transzendenten Bezug verbunden wurde in
der schweizerischen katholischen Geschichtsschreibung zu Borromius nicht nur
die auf sein Leben und damit den innerreligiosen Bereich bezogene Dimension,
sondern dariiber hinaus auch die Verschriankung des religiosen mit dem nationa-
len Diskursfeld. Das auf das 16. und 17. Jahrhundert zuriickprojizierte ultramon-
tane Kirchenbild wurde durch Erneuerungs- und Rekatholisierungsdiskurse
ebenso wie durch eine Amalgamierung nationaler und konfessioneller Erinne-
rungsebenen — so mit Bruder Klaus — geschaffen. Ein zentraler Modus war hier
die Aneignung des Universalen, auf die katholische Kirche bezogenen, durch
das, was als Nation konstruiert und in die frithe Neuzeit zuriickprojiziert wurde.
Damit wurde auch der nationalen Dimension eine transzendente Bedeutung ein-
geschrieben. Auch dies zeigte sich in den Geschichtsdiskursen zu Borromius in
akzentuierter Weise.

4. Zugleich wurde das Uberlagerungsverhiltnis mit der transzendenten Ebene
auch in auf die Methoden bezogenen Diskursen hinsichtlich der quellenbasierten
Produktion historischer Narrative zu Borromius geschaffen. Gerade auch iiber
den durch den Code «wahr/unwahr» geschaffenen Wissenschaftlichkeitsdiskurs
mit Bezug auf Quellenbasiertheit und Objektivitit, der die Geschichtsschreibung
im 19, Jahrhundert zunehmend bestimmte und den die katholische (Kir-
chen)geschichtsschreibung in ihr Geschichtsverstiandnis integrierte, wurden die
historischen Diskurse zu Borromaus sakralisiert, wurden Sakralisierung und His-
torisierung — im Sinne des Wissenschaftlichkeitsdiskurses — verbunden.

5. In Bezug auf beide Dimensionen, die religidse wie jene, die dartber hinaus
den Bezug zur Nation schuf, ist ein Komplex zusammenwirkender Mechanismen
festzustellen, iiber welche die historischen Diskurse kommunikativ umgesetzt
wurden: Personalisierung und Charismatisierung, Ritualisierung, Enttemporali-
sierung und rdumliche Entgrenzung. Deren Umsetzung geschah nicht zuletzt
durch verschiedene narrativ-rhetorische Strategien, so jene der Wiederholung,
der Prisentmachung oder Apprisentation und der metaphorischen Verschrin-
kung verschiedener semantischer Felder. Gerade diese Tiefenanalyse der Mecha-
nismen und rhetorischen Strategien der Inszenierung bringt zum Vorschein, dass



76 Franziska Metzger

sich in der katholischen Geschichtsschreibung zu Borroméus besonders ausge-
priagte Uberschneidungen mit anderen Ebenen und Genres der katholischen Erin-
nerungskultur zeigten.

Katholische Geschichtsschreibung zum Reformationszeitalter:
Definition von Demarkationslinien, Ubertragung von Konfliktlinien,
Einbettung in die Erinnerungskultur

Geschichtsschreibung verstanden als kulturelle Konstruktion vergangener Wirk-
lichkeiten ldsst sich als Schaffung eines Deutungssystems beschreiben, das auf
die Selbstpositionierung einer Symbol- und Kommunikationsgemeinschaft in der
modernen Geselischaft ausgerichtet ist.* Im Verhiltnis der katholischen zur na-
tional-liberalen Geschichtsschreibung in der Schweiz stellte die Konstruktion
historischer Narrative zur Reformation und katholischen Reform — abgesehen
von den damals zeitgeschichtlichen Narrativen zur Nationsbildungs-, Sonder-
bunds- und Kulturkampfzeit — das zentrale Feld dar, in welchem in Bezug auf
Religion und Nation identititskonstituierende Diskurse geschaffen wurden.’ Ers-
tens liessen sich in historischen Diskursen zur Reformation und zur Konfessio-
nalisierung Demarkationslinien des Eigenen und Fremden im religids-konfessio-
nellen wie in Verbindung mit dem nationalen Bereich und damit konfessionell
codierte Deutungen der Nation schaffen. Zweitens tiberlagerten sich in der Pers-
pektive der katholischen Geschichtsschreibung die internen katholischen wie
auch die externen gesellschaftlich-politischen Konfliktlinien des 16. und 17.
Jahrhunderts mit den zeitgendssischen des 19. und frithen 20. Jahrhunderts, mit

' Siehe Franziska Metzger, Religion — Geschichte — Nation. Katholische Geschichtsschreibung

in der Schweiz im 19. und 20. Jahrhundert — kommunikationstheoretische Perspektiven, er-
scheint 2009 beim Verlag Kohlhammer in Stuttgart. Zur katholischen Symbolgemeinschaft
und zu deren Verhiltnis zu Nation und Gesellschaft siche aus der neusten Literatur u.a.: Mi-
chael Geyer/Hartmut Lehmann (Hg.), Religion und Nation. Nation und Religion. Beitrdge zu
einer unbewiltigten Geschichte, Gottingen 2004; Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche
(Hg.), Nation und Religion in Europa. Mehrkonfessionelle Gesellschaften im 19. und 20.
Jahrhundert, Frankfurt a.M. 2004; Heinz-Gerhard Haupt/Dieter Langewiesche (Hg.), Nation
und Religion in der deutschen Geschichte, Frankfurt a.M. 2001; Lucian Holscher (Hg.), Bau-
pldne der sichtbaren Kirche. Sprachliche Konzepte religioser Vergemeinschaftung in Europa,
Gottingen 2007; Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Grofle Kracht (Hg.), Religion und Gesellschaft.
Europa im 20. Jahrhundert, K6ln 2007; Urs Altermatt/Franziska Metzger (Hg.), Religion und
Nation. Katholizismus im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts, Stuttgart 2007.

Zu dieser These siehe auch: Franziska Metzger, Identitdtskonstruktion zwischen Nation und
Konfession. Die Reformation in der katholischen (Kirchen-)Geschichtsschreibung der
Schweiz, erscheint 2069 in einem von Kerstin Armborsi-Weihs und Stefanie Wiehi heraus-
gegebenen Sammelband «Geschichtsschreibung und Geschichtsbewusstsein zwischen reli-
gioser und konfessioneller Toleranz und Identititsfindung», Mainz; dies., Die Reformation
in der Schweiz zwischen 1850 und 1950. Konkurrierende konfessionelle und nationale Ge-
schichtskonstruktionen und Erinnerungsgemeinschaften, in: Haupt/Langewiesche (Hg.). Na-
tion und Religion in Europa (wie Anm. 4), 64-98. Zur Rolle des religiésen Faktors in der
Konstruktion von Masternarrativen der Nation siehe auch die Beitrdge in: Stephan Berger/
Chris Lorenz (Hg.), The Contested Nation. Ethnicity, Class, Religion and Gender in National
Histories, London 2008, darin besonders: James C. Kennedy, Religion, Nation and European
Representations of the Past, 104-134.



Sakralisierung und Historisierung 77

der Politisierung von Religion, der Konfessionalisierung der Polittk und der
Ultramontanisierung des Katholizismus. Entsprechend ausgeprégt ist die Institu-
tionalisierung der katholischen Geschichtsschreibung, die mit direktem Bezug zur
Geschichtsschreibung zur Reformation und katholischen Reform festgestellt
werden kann.

Fiir den ultramontanen Katholizismus war die Konstruktion einer Erinne-
rungsgemeinschaft zentral, an welcher verschiedene Gedachtnismodi von der
Geschichtsschreibung iiber Jubilden bis hin zu religiésen Praktiken beteiligt wa-
ren.® Dabei wirkten die Historisierung und Riickprojektion ultramontaner Frém-
migkeit und die Verbindung religioser und nationaler Deutungskategorien in der
Geschichtsschreibung dort am eindringlichsten zusammen, wo sie personalisiert
und in eine breitere Erinnerungskultur tberfiihrt werden konnten, in welcher
Wallfahrten und eine popularisierte Verehrung konkrete, ritualisierte Handlungs-
zusammenhinge schufen.” Hierfiir stellten katholische Heilige des «konfessio-
nellen Zeitalters» einen eigentlichen Angelpunkt dar, indem sie nicht zuletzt den
in der reformierten und national-liberalen Geschichtsschreibung vermittelten
Figuren wie Zwingli und den darauf aufbauenden Interpretationsmodellen einer
nationalen Kultur und staatlich-ordnungspolitischen Legitimierung entgegenge-
stellt werden konnten.

Sakralisierung, Historisierung und Verschrdankung dreier Wahrheitsdiskurse

Das ambivalente Verhiltnis von Sakralisierung und Historisierung im Sinne
eines Diskurses der Verwissenschaftlichung in Bezug auf die Produktion histori-
scher Narrative, auf das Aleida Assmann im Zusammenhang mit der (Wissen-
schafts)Kultur des 19. Jahrhunderts hingewiesen hat®, steht nicht so sehr als

% Ich lege hier eine Konzeption von Erinnerung als Gebrauch von Gedéchtnis zugrunde. Siehe

dhnlich: Elena Esposito, Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedéchtnisses der Ge-

sellschaft, Frankfurt a.M. 2002; Alois Hahn, Erinnerung und Prognose. Zur Vergegenwirti-

gung von Vergangenheit und Zukunft, Eichstétt-Ingolstadt 2003.
’ Siehe in Bezug auf die Konfessionalisierung des Niklaus von Fliie in der Geschichtsschrei-
bung des 19. und 20. Jahrhunderts: Urs Altermatt, Niklaus von Flile als nationale Integra-
tionsfigur. Metamorphosen der Bruder-Klausen-Mythologie, in: Zeitschrift fiir Schweize-
rische Kirchengeschichte, 81 (1987), 51-82; ders., Religion, Nation und Gedéchtnis im
Schweizer Katholizismus — Das Beispiel von Klaus von Flie als polyvalente Erinnerungs-
figur, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte, 100 (2006), 31-44.
Zum Bonifatius-Kult in Deutschland siehe: Siegfried Weichlein, Der Apostel der Deutschen.
Die konfessionspolitische Konstruktion des Bonifatius im 19. Jahrhundert, in: Olaf Blaschke
(Hg.), Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfes-
sionelles Zeitalter, Gottingen 2002, 155-179.
Aleida Assmann, Arbeit am nationalen Gedichtnis. Eine kurze Geschichte der deutschen
Bildungsidee, Frankfurt a.M. 1993, 58. Zur Sakralisierung im Zusammenhang von Religion
und Nation sieche: Hartmut Lehmann, Die Sékularisierung der Religion und die Sakralisie-
rung der Nation im 20. Jahrhundert: Varianten einer komplementéren Relation, in: Christian
Maner/Martin Schulze Wessel (Hg.), Religion im Nationalstaat zwischen den Weltkriegen
1918-1939, Stuttgart 2002, 13-27; Friedrich Wilhelm Graf, Die Nation — von Gott «erfun-



78 Franziska Metzger

Spannungsfeld, als vielmehr als Verschriankung sich iiberlagernder Mechanismen
im Zentrum der historischen Selbstreflexion zum katholischen (Kirchen)ge-
schichtsbegriff, wie er seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zunehmend konzeptio-
nell definiert und fixiert wurde.” Sakralisierung der Geschichte und Historisie-
rung des Sakralen stellten in der katholischen Geschichtstheorie sich iiberlagernde
Mechanismen dar. Der Begriff der Geschichte selbst wurde iiber den heilsge-
schichtlichen letzten Sinnbezug sakralisiert. In der konkreten Geschichtsschrei-
bung setzte der Mechanismus der Sakralisierung den fiir die ultramontane Selbst-
und Gesellschaftsbeschreibung zentralen Diesseits-Jenseits-Bezug um. Zugleich
war die Historisierung des iibernatiirlichen Wahrheitsanspruches Teil und Aus-
druck der ultramontanen Selbstkonzeption, welche sich auf die Geschichtsdiskurse
in Bezug auf das religidse wie auf das darliber hinausgehende gesellschaftliche
Feld niederschlug, so etwa in der Sakralisierung von Narrativen der Nation im
Sinne eines Konfessionalisierungsdiskurses.

Die Sakralisierung der Geschichte war Ausdruck des heilsgeschichtlichen Be-
zugs, aus welchem heraus seit Mitte des 19. Jahrhunderts in kirchlichen Lexika
und Handbiichern der Kirchengeschichte die geschichtstheoretischen und -theo-
logischen Konzeptionen und Charakteristika der Kirchengeschichte als «kri-
tisch», «religiosy», «pragmatisch», «quellenbasiert», «wahrheitsliebend» und «un-
parteilich» festgeschrieben und in ihrer Gesamtheit als «wissenschaftlich» defi-
niert wurden.'® In dem heilsgeschichtlichen Diskurs, der hinter diesem additiven

den»? Kritische Randnotizen zum Theologiebedarf der historischen Nationalismusforschung,

in: Gerd Krumeich/Hartmut Lehmann (Hg.), «Gott mit uns». Nation, Religion und Gewalt

im 19. und frihen 20. Jahrhundert, Géttingen 2000, 285-317.
® Siehe hierzu: Franziska Metzger, Religion und Geschichte. Transformationen einer Verhilt-
nisgeschichte, in: Schweizerischen Zeitschrift fiir Geschichte, Problem Schweizergeschichte?
/'Y a-t-il un probléme avec I’histoire suisse?, hg. von Iréne Herrmann und Thomas Maissen,
59.1 (2009), 32-55; dies., Religione, storia, modemita. Discorsi cattolici sulla storiografia comme
scienza attorno al 1900, in: Gian Enrico Rusconi (Hg.), [l modernismo in Italia e in Germania
nel contesto europeo, erscheint 2009. Fiir eine Auseinandersetzung mit selbstreflexiven Dis-
kursen der katholischen Kirchengeschichtsschreibung siehe auch: Bernhard Steinhauf, Die
Wabhrheit der Geschichte. Zum Status katholischer Kirchengeschichtsschreibung am Vor-
abend des Modernismus, Frankfurt a.M. 1999; Siegfried Weichlein, «Meine Peitsche ist die
Feder.» Populidre katholische Geschichtsschreibung im 19. und 20. Jahrhundert, in: Wolf-
gang Hardtwig/Erhard Schiitz (Hg.), Geschichte fiir Leser. Populidre Geschichtsschreibung in
Deutschland im 20. Jahrhundert, Stuttgart 2005, 227-257.
Siehe etwa: Johannes Alzog, Universalgeschichte der christlichen Kirche, Lehrbuch fiir aka-
demische Vorlesungen, 2 Bde., Mainz 1840, ®1872; ders., Handbuch der Universal-Kirchen-
geschichie, Bd. 1, Mainz 1841, *1866; Carl Joseph von Hefele, Art. Kirchengeschichie, in:
Kirchen-Lexikon oder Encyklopidie der katholischen Theologie und ihrer Hilfswissenschaf-
ten, hg. von Heinrich Joseph Wetzer und Benedikt Welte, Bd. 6, Freiburg 1.Br. 1851, 130—
158; Joseph Hergenrother, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte, Bd. 1: Freiburg
1.Br. 1876, Bd. 2: Freiburg i.Br. 1877; Alois Knopfler, Art. Kirchengeschichte, in: Wetzer
und Welte’s Kirchenlexikon oder Enzyklopidie der katholischen Theologie und ihrer Hiilfs-
wissenschaften, hg. von Joseph Hergenréther und Franz Kaulen, Bd. 7, Freiburg i.Br. 1891,
529-577; Alois Knépfler, Lehrbuch der Kirchengeschichte. Auf Grund der akademischen
Vorlesungen von Karl Joseph von Hefele, Freiburg i.Br. 1895; Joseph Marx, Lehrbuch der
Kirchengeschichte, Trier 1903, °1929.



Sakralisierung und Historisierung 79

Wissenschaftlichkeitsbegrift stand, verbanden sich ein auf der géttlichen Vor-
sehung beruhender und ein innerweltlicher Geschichtsbegriff: Quellenkritik und
teleologische Perspektive. Georg Hiiffer formulierte diese Verbindung in einem
programmatischen Artikel des Historischen Jahrbuches 1880. Die «Geschichte
der Menschheity» definiere sich als «die unter dem Zusammenwirken der gottli-
chen Vorsehung und des menschlichen freien Willens sich vollziehende Ent-
wicklung der Bestimmung des Menschengeschlechtes».'' In expliziter Unter-
scheidung zum Historismus wurde das Endziel der Geschichte als nicht in der
Geschichte selbst, sondern in Gott liegend formuliert." In Wetzer und Welte's
Kirchenlexikon von 1891 fasste Alois Knopfler die Zielsetzung der Kirchenge-
schichte als Darstellung des «Verlaufs des gbttlichen Reiches auf Erden»." Die-
se habe dem «verborgenen Weltplan Gottes» nachzugehen. Weltgeschichte und
Weltgericht, Menschheitsgeschichte und goéttliche Vorsehung, Heilsgeschichte
als Universalgeschichte wurden unmittelbar zusammen gedacht und die ahistori-
schen und historischen Geschichtsbegriffe nicht als Gegensatz gesehen, sondern
einander gegenseitig eingeschrieben.

Diesem Komplex von Metanarrativen der katholischen Geschichtsschreibung
lagen drei Schichten von Wahrheitsdiskursen zugrunde, die das eigentlich be-
stimmende Element des Verhiltnisses von Religion und Geschichte darstellten.
Autbauend auf dem heilsgeschichtlichen Diskurs kann als erste Ebene jene eines
absoluten Wahrheitsdiskurses festgestellt werden, welche iiber den Anspruch der
universalen Giiltigkeit der christlichen Offenbarung und der Kirche als inner-
weltliche Représentation derselben auf die Geschichtsschreibung an sich tibertra-
gen wurde. Heinrich Briick formulierte diesen tibernatiirlichen Wahrheitsbezug
folgendermassen: «Er [der Kirchenhistoriker, FM] [...] muss ferner den inneren
Zusammenhang der einzelnen Ereignisse darstellen und endlich muss er aus den
Thatsachen der Geschichte im Lichte des Glaubens die hohere gottliche Leitung
der Kirche nachweisen.»'* Der iibernatiirliche Wahrheitsbegriff schloss gottliche
Vorsehung und teleologische Perspektive unmittelbar mit ein und war in sich sta-
tisch und ahistorisch. Dabei ist der Verweischarakter zwischen dem «Menschlich-
Beschriankten» und dem «Gottlich-Absoluten» zentral fiir die Bestimmung des
Verhiltnisses der iibernatiirlichen und der beiden anderen Wahrheitsebenen."

' Georg Hiiffer, Zur Orientierung, in: Jahrbuch der Gorres-Gesellschaft, 1 (1880), 11-22, hier
19-20. Siehe auch etwa: Art. Geschichte, in: Realencyclopddie oder Conversationslexicon
fiir das katholische Deutschland, hg. von Wilhelm Binder, Bd. 4, Regensburg 1847, 740-755.

" Siche etwa: Hergenr6ther, Handbuch der allgemeinen Kirchengeschichte (wie Anm. 10);
Ferdinand Stiefelhagen, Kirchengeschichte in Lebensbildern. Fiir Schule und Familie, Frei-
burg i.Br. *1869, *1893.

" Knopfler, Art. Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 529. In Wetzer und Welte's Kirchen-
Lexikon von 1851 formulierte Carl Joseph Hefele diesen heilsgeschichtlichen Bezug unter
dem als «religios» bezeichneten Charakteristikum der Kirchengeschichte wie folgt: «Reli-
gids aber ist sie [die Kirchengeschichte], wenn sie Alles auf den absoluten Urgrund, auf Gott
bezieht.» (132).

' Heinrich Briick, Lehrbuch der Kirchengeschichte fiir academische Vorlesungen und zum
Selbststudium, Mainz 1872, 1-2.

"* Siehe etwa: Richard von Kralik/Raimund Friedrich Kaindl/Ernst Laslowski, Art. Geschichte,
Geschichtswissenschaft, in: Staatslexikon, hg. von Hermann Sacher, Bd. 2, Freiburg 1.Br. 1927,



80 Franziska Metzger

Ebenfalls statisch und in der Tendenz ahistorisch war die zweite Dimension
von Wahrheitsdiskursen, welche die kirchliche, aber auch die gesellschaftliche,
so die nationale Ebene betraf. Franz Xaver Kraus sprach in Unterscheidung zur
gottlichen Wahrheit von dem Begriff des «Geistes der Wahrheit», der sich in der
Kirche als gesellschaftliche Organisation zeige, wihrend er auf die iibernatir-
liche Ebene bezogen die Kirche als unverdnderlich und damit ausserhalb der Ge-
schichte darstellte.'® Die weltliche wurde jedoch auf die géttliche, die historische
auf die tibernatiirliche Ebene bezogen und erhielt von daher ihren Sinn und Inter-
pretationsrahmen. Diese zweite Ebene konnte als Wahrheitsebene der Legitimie-
rung bezeichnet werden. Ein Unterschied zum ersten, absoluten Wahrheitsdis-
kurs liegt darin, dass der zweiten Wahrheitsebene ein historisches Entwicklungs-
narrativ eingeschrieben und damit die potentielle Ahistorizitit dynamisiert wer-
den konnte.

Der dritte Wahrheitsbegriff betraf die Methoden. Der Code «wahr/unwahr»,
der seit dem 19. Jahrhundert den zentralen Code «wissenschaftlicher» Kom-
munikation schlechthin darstellt'’, diente auch der katholischen Geschichts-
schreibung der Abgrenzung gegeniiber einer als nicht wissenschaftlich betrachte-
ten Beschiftigung mit Geschichte. Er bestimmte die Konzeption jener Begrifte,
die die Kirchengeschichte systematisierten, besonders jene der Kritik und der
Objektivitidt, und wurde seinerseits unmittelbar aus dem heilsgeschichtlichen Be-
zug heraus definiert.'® So wurde 1927 im Staatslexikon unter dem Geschichts-
begriff festgehalten: «Die Einstellung des Katholizismus zur Geschichte ist von
der Glaubensgrundlage her eindeutig und unverriickbar gegeben. Danach unter-
liegen alle historischen Erscheinungen in ihrer Bewertung ausnahmslos den Nor-
men der absoluten dogmatischen und ethischen Wahrheit. Diese Feststellung be-
deutet natiirlich keine Beeintrachtigung der historischen Methode. Die Tat-
sachenforschung folgt ihren eigenen wissenschaftslogischen Gesetzen.»'’ Die
Quellenbasiertheit der Geschichtsschreibung wurde als methodologischer Wahr-
heitsdiskurs in die katholische Geschichtstheorie bzw. die Theorie der Kirchen-
geschichte integriert. Die teleologische Ausrichtung dieser Perspektive hatte ein-
deutig einen pragmatischen Fokus.?’ Geschichtsschreibung als quellenbasierte,

574-589, bes. 597; Meinrad Bader, Lehrbuch der Kirchengeschichte zum Gebrauche in
Schulen und zum Selbstunterricht, Innsbruck 1904, 1-3.

' Franz Xaver Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte fiir Studierende, Trier N 896, 6.

'" Siehe dazu: Rudolf Stichweh, Die Autopoiesis der Wissenschaft, in: Dirk Baecker/Jiirgen
Markowitz/ders./Hartmut Tyrell/Ilelmut Willke (Hg.), Theorie als Passion. Niklas Luhmann
zum 60. Geburtstag, Frankfurt a. M. 1987, 447-481.

"¥ Siehe Alzog, Handbuch der Universal-Kirchengeschichte (wie Anm. 10), 4; Kraus, Lehrbuch
der Kirchengeschichte (wie Anm. 16), 3; Hergenrother, Handbuch der allgemeinen Kirchenge-
schichte (wie Anm. 10), 5-6.

' von Kralik/Friedrich Kaindl/Laslowski, Art. Geschichte (wie Anm. 15), 587.

% Siehe etwa: Knopfler, Lehrbuch der Kirchengeschichte (wie Anm. 10); Hermann Rolfus,
Leitfaden der allgemeinen Weltgeschichte, ergidnzt und erldutert durch Anmerkungen. Fiir
erweiterte Schulanstalten und zum Selbstunterricht, Freiburg i.Br. 1896. Der Pragmatismus
stellte in der Geschichtsphilosophie des 19. Jahrhunderts verschiedener geschichtsphiloso-



Sakralisierung und Historisierung 81

kritische Disziplin erhielt in Bezug auf die erste Wahrheitsebene die Aufgabe, die
tibernatiirliche Wahrheit erkennbar zu machen, in Bezug auf die zweite jene, die
Frommigkeit und Verbundenheit der Menschen mit der Kirche zu fordern.”

Der Komplex von Wahrheitsdiskursen kann als grundlegendes Metanarrativ
der katholischen geschichtstheoretischen Diskurse bezeichnet werden, als jene
Ebene also, die die Sinnhaftigkeit der Geschichte und ihre Sakralitdt in der Kon-
zeption katholischer Historiker bestimmte. Der Uberlagerung der drei Wahrheits-
ebenen als wesentlicher Motor der Sakralisierung der Geschichtsdiskurse um
Borromdus soll im Folgenden nachgegangen werden.

Borromdius als Symbol der Verschrinkung iibernatiirlich-transzendenter
und innerkirchlicher Wahrheitsdiskurse

Die Uberlagerung der drei Wahrheitsebenen zeigte sich in der schweizerischen
Reformationsgeschichtsschreibung ganz allgemein und besonders in der Ge-
schichtsschreibung zu Borromius als Heiligem sowohl in Diskursen mit Bezug
auf den innerreligiosen Raum wie auch in Verkniipfung mit Projektionen auf die
Konstruktion nationaler Identitdt. Es ist denn gerade der Ubergang von der insti-
tutionell-weltlichen zur tibernatiirlichen Sphire der Kirche, die sich — beidseitig
gerichtet im Sinne einer Schnittstelle — in der Produktion des Heiligen zeigt, in-
dem der transzendente Bezug immer schon da ist — so wird auch durchgehend
ahistorisch bereits in Bezug auf die Lebenszeit Borromeos vom «heiligen Borro-
meo» gesprochen — und die Geschichte providentiell aufgeladen wird. Die teleo-
logische Orientierung ist damit nicht nur innerzeitlich zukunftsgerichtet mit
Blick auf die zeitgendssische religios-kirchliche Situation, sondern tberzeitlich.
Dieser Masterdiskurs hielt bis in die 1950er Jahre an, so etwa bei Giovanni Gal-
biati, der die transzendent-iiberzeitliche Bedeutung von Borromdus mit der
«Provvidenza governatrice» begriindete, liber welche er eine unvergleichbare
Bedeutung fiir die Geschichte der Kirche erhalten hitte: «[...] che difficilmente
ci sarebbe dato di trovare un altro pastore d’anime, nel lungo corso della storia
die secli cristiaini.»*> Die Wechselwirkung zwischen innerweltlicher und trans-
zendenter Sphire durch den Heiligen als Mediator stellt in den schweizerischen
Geschichtsdiskursen zu Borroméus sodann ein Spezifikum im Vergleich zu an-
deren historischen Diskursen dar, wobei sie, wohl implizit als geschichtsphiloso-
phischer Metadiskurs durchgehend présent, vergleichbar am ehesten — jedoch in
einem eindeutig geringeren Ausmass — bei der national und konfessionell exklu-
siven Konstruktion Bruder Klausens zu finden ist. Wihrend sich die Amalgamie-

phischer Richtungen einen zentralen Diskurs dar. Siehe Heiko Feldner, The new scientificity
in historical writing around 1800, in: Stefan Berger/ders./Kevin Passmore (Hg.), Writing
History. Theory & Practice, London 2003, 3-23.

*' Siche Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte (wie Anm. 16); Hergenrdther, Handbuch der
allgemeinen Kirchengeschichte (wie Anm. 10).

** Giovanni Galbiati, La cultura di San Carlo Borromeo, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte, 51 (1957), 3644, hier 36.



82 Franziska Metzger

rung von Religion und Nation in der Geschichtsschreibung zu Niklaus von Fliie
besonders ausgeprigt zeigte und damit eine Sakralisierung des nationalen Be-
zugs geschaffen wurde, stellte die transzendente Vermittlung im Vergleich zu
Borroméus einen weniger dominanten Diskurs dar.

Borromaus ist in der Geschichtsschreibung des spéten 19. und der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts letztlich Ausdruck, Beispiel und Symbolgestalt des Wirkens
der gottlichen Providenz. Dieser Diskurs ist in Bezug auf verschiedene Narrative
prasent: mit Bezug auf die kirchliche Erneuerung und die vorausgegangene Zer-
fallsgeschichte, beziiglich deren Auswirkungen auf die «grossere» Kirchenge-
schichte ebenso wie auf den regionalen Raum sowie hinsichtlich der Verbindung
mit der eidgendssischen Geschichte und damit der Rolle der katholischen Orte.

Sehr explizit und beispielhaft zum Vorschein kommt die Verschrinkung der
beiden Dimensionen der Kirche — der innerweltlichen und der transzendenten —
in der Figur des Borromaus in der selbstreflexiven Einleitung der iiber 400seiti-
gen Quellenedition von Paolo d’Alessandri aus dem Jahr 1909. D’ Alessandri halt
darin fest, dass die Ubel, die in den schweizerischen Regionen zu Beginn des 16.
Jahrhunderts geherrscht hitten weder skandalisiert noch als erstaunlich taxiert
werden sollten. Vielmehr stellt er die innerweltliche Situation der Kirche der
tbernatiirlichen, auf die Ewigkeit und Heiligkeit hin bezogenen Dimension ent-
gegen und verbindet in der Figur des Borromeo die heilsgeschichtliche und die
historische Ebene, jene der gottlichen Providenz und jene der menschlichen Ge-
schichte, indem er Borroméus beschreibt als «L.’Uomo provvidenziale del tempo,
che riassumendo in s¢ le aspirazioni di tutte le anime sante d’allora, [...] seppe
superare ogni ostacolo per applicare le riforme tridentine».” Borromaus wurde
quasi als Verkorperung der gottlichen Vorsehung in Bezug auf die Ewigkeit der
Kirche dargestellt, vor deren Hintergrund die innere Geschichte der Kirche noch
so krisenhaft verlaufen konnte — die Auflésung der Krise war notwendig und
determiniert.

Zwar sind selbstreflexive Beziige hinsichtlich der Scharnierfunktion Borro-
meos selten, doch wurde dieser gerade tiber die zahlreichen detaillierten Lebens-
beschreibungen explizit in den grosseren Kirchenraum hineingetragen und wurde
iiber die Lebenserzihlung seine transzendente Wirkung begriindet.”* Damit setzte

** Paolo D’Alessandri, Atti di S. Carlo riguardanti la Svizzera e suoi Territori. Documenti rac-
colti dalle Visite Pastorali dalla Corrispondenza e dalle Testimonianze nei processi di Cano-
nizzazione in occasione del terzo centenario della canonizzazione del Beato 1610-1910,
Locarno 1909, VII.

** Dies ist neben den spezifischen Schriften zu Borroméus nicht zuletzt in den Gesamtdarstel-
lungen zur allgemeinen Schweizer- bzw. zur Kirchengeschichte der Schweiz festzustellen.
Siehe Johann Baptist Marty, [llustrierte Geschichte fiir Schule und Haus, Einsiedeln 1880,
71896 Joseph Hiirbin, Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2: Vom Eintritt von Basel
und Schafthausen in den Bund der Eidgenossenschaft 1501 bis zur Bundesverfassung des
Jahres 1874, Stans 1908; Jakobus Stammler, Kirchengeschichte fiir héhere Schulen, Einsie-
deln 1910; Ludwig Suter, Schweizer Geschichte fiir Schule und Haus, Einsiedeln/Wald-
shut/Koln 1912; Theodor Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz von
den Anfingen bis auf die Gegenwart, Stans 1935 sowie 1943; Iso Miiller, Benzigers Illus-
trierte Weltgeschichte, Bd. 3: Von der Entdeckung Amerikas bis zum Frieden von Versailles,
Einsiedeln 1939; ders., Geschichte des Abendlandes, Bd. 2: Von der Entdeckung Amerikas



Sakralisierung und Historisierung 83

die katholische Geschichtsschreibung zu Borromius ein zentrales Charakteristi-
kum der ultramontanen Konzeption von Kirchengeschichte um, welche Zeit-
liches und Nichtzeitliches vor dem Hintergrund des heilsgeschichtlichen Letzt-
zieles miteinander verband. Borromidus wurde als Heiliger zur Symbolfigur die-
ser notwendigen Verschrankung.” Die Personifizierung der providentiellen Wir-
kung ist ein zentraler und sehr priasenter Diskurs. Sie konnte {iber die engere Le-
bensdarstellung hinaus mit verschiedenen Diskursfeldern in Verbindung gebracht
werden, so mit dem auf die kirchlichen Reformen bezogenen wie mit einem mit
der nationalen Diskursebene verschrinkten Narrativ.

So sind Narrative des dynamisch-historischen kirchlich-innerweltlichen Be-
reiches zu finden, welche Ausdruck eines religiosen Fortschrittsdiskurses sind,
insofern als die providentielle Wirkung von Borromius auf die Kirche als Insti-
tution demonstriert wird. Dies kommt in der schweizerischen katholischen Ge-
schichtsproduktion insbesondere mit Blick auf die so genannt «geistige Erneue-
rung» der katholischen Eidgenossenschaft zum Ausdruck. Dieser Diskursstrang
stand in den Gesamtdarstellungen zur Kirchen- und Schweizergeschichte von
Theodor Schwegler, Joseph Hirbin, Ludwig Suter, Iso Miiller und anderen ein-
deutig im Vordergrund. Unterschiedlich stark wurde die Reform als Riickfiih-
rung zur Tradition bzw. als Erneuerung im Sinne einer Weiterentwicklung, als
eine Uberwindung von Verderben und damit als Fortschritts- oder Aufstiegsnar-
rativ der katholischen Kirche und letztlich auch der katholischen Eidgenossen-
schaft dargestellt.26 In den Schriften, die die Rolle von Borromdus weniger stark
in den Vordergrund riickten, ist die Traditionsankniipfung grésser. So kommt die
Kontinuitdtskonstruktion von der alten Eidgenossenschaft bis in die Kultur-
kampfzeit in einer stirker national-autarken, den internationalen Einfluss tenden-
ziell minimierenden Erzdhlung, wie sie etwa Hans Dommanns Schrift «Das Ge-
meinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft» von 1943
schuf, besonders explizit zum Ausdruck’’, wihrend Borromius in den Narra-
tiven, die einen Fortschrittsdiskurs in Bezug auf die Kirche verfolgten — diese
stellten eindeutig die Mehrheit dar — eine zentrale Rolle zugeschrieben wurde.

Was die Semantik betrifft, mit welcher von der religiosen Ermeuerung gespro-
chen wurde, so ist ein Blick auf die Gesamtdarstellungen interessant, in welchen
ein Spektrum von Begriffen fiir das durchgehend als Verschriankung beschrie-
bene Verhiltnis von Erneuerung und Bewahrung festgestellt werden kann. Theo-
dor Schwegler sprach von dem Reformwillen, der in der Eidgenossenschaft «teils

bis zum Ende des zweiten Weltkrieges, Einsiedeln }1949; Sigmund Widmer, lllustrierte Ge-
schichte der Schweiz, Bd. 2: Entstehung, Wachstum und Untergang der Alten Eidgenossen-

_schaft, Einsiedeln 1960.

** So immer wieder sehr zentral in: Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen

_ zur alten Eidgenossenschaft (wie Anm. 2).

““ Siehe u.a. auch: Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidge-

_nossenschaft (wie Anm. 2).

* Hans Dommann, Das Gemeinschaftsbewusstsein der V Orte in der Alten Eidgenossenschaft,
in: Festschrift zur Hundertjahr-Feier des Historischen Vereins der V Orte 1943. Der Ge-
schichtsfreund, 96 (1943), 115-228.



84 Franziska Metzger

geweckt, teils gestarkt und gehoben» worden sei, womit er einen externen Ein-
fluss mit einem internen, bereits bestehenden Reformwillen verkniipfte.”® Ver-
schiedentlich gibt eine Metaphorik der «Heilung» — so spricht etwa Jakob
Stammler vom «heilsamen Einfluss» Borromeos™ — und der «Wiedergeburt» —
so Iso Miiller und Sigmund Widmer’ — den Rahmen vor, innerhalb dessen sich
die Erneuerungssemantik der kirchen- und schweizergeschichtlichen Werke aus
den 1880er bis 1940er bzw. 1960er Jahre bewegte. Dabei fluktuiert die Begriff-
lichkeit im gesamten Zeitraum zwischen Reform’', Regeneration®?, Restaura-
tion” und Rekatholisierung — gerichtet gegen® oder verwendet im Verbund mit
der Begrifflichkeit der Reformation®. Zeigt sich der transzendente Bezug der Sa-
kralisierung in diesen Narrativen nur indirekt, so ist umgekehrt der Diskurs der
Konfessionalisierung, welcher bis in die zeitgendssische Gegenwart des ultra-
montanen Katholizismus gezogen werden konnte, sehr bedeutend. Durch diesen
teleologischen — geschichtsdeterministischen — und damit ebenfalls in der Ten-
denz ahistorischen Mechanismus wurde zugleich eine Sakralisierung der Ge-
schichte und ein in der Essenz transzendentaler Bezug geschaffen.

Borromdus als eidgendssischer Patron:
Sakralisierung, Konfessionalisierung, Nationalisierung

Die providentielle Ebene, die Borromédus als Symbolfigur eingeschrieben war,
wurde immer wieder direkt auf die Schweiz bezogen und mit unterschiedlichen
Raumdimensionen — national und regional — verschrinkt. So begriindete Eduard
Wymann in seiner um die Jahrhundertwende von 1900 erschienenen Aktenedi-
tion die Verbindung Borromeos mit der Schweiz mit der providentiellen Ebene
und sprach von der «Vorsehung durch die mannigfachsten Faden», mit denen
Borromius «mit den Geschicken unseres Vaterlandes verkniipft» sei.”® Die Kon-
fessionalisierung der nationalen Geschichte wurde als Ausdruck und Ausfluss

* Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, 1935 (wie Anm. 24), 143;
1943, 203.

* Stammler, Kirchengeschichte fur héhere Schulen (wie Anm. 24), 139.

30 Miiller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte, Bd. 3 (wie Anm. 24), 61; Widmer. Illustrierte

_ Geschichte der Schweiz, Bd. 2 (wie Anm. 24), 174.

*! Siehe auch: Ludwig Pastor, Charakterbilder katholischer Reformatoren des XVI. Jahrhun-
derts. Ignatius von Loyola. Teresa de Jesus, Filippo Neri, Carlo Borromeo, Freiburg 1.Br.
1924, 105-135. Jakobus Stammler spricht in der Uberschrift des entsprechenden Kapitels
von «Kirchen-Verbesserung» (Kirchengeschichte fiir hohere Schulen [wie Anm. 24], 138).

fz So Hiirbin, Handbuch der Schweizer Geschichte (wie Anm. 24), 223.

¥ So Miiller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte (wie Anm. 24), 61.

S0 Miiller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte (wie Anm. 24), 64; Miiller, Geschichte des

__ Abendlandes, Bd. 2 (wie Anm. 24), 70.

¥ S0 Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz, 1935 (wie Anm. 24), 139;
1943, 200. Sigmund Widmer bezeichnet Borromius als «katholischen Reformator» (Illus-
trierte Geschichte der Schweiz [wie Anm. 24], 174), ein Begriff, den schon Ludwig Pastor

_ verwendete: Charakterbilder katholischer Reformatoren (wie Anm. 31).

** Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm, 2), 12.



Sakralisierung und Historisierung 85

der gottlichen Vorsehung verstanden. Dabei wurde die Verschriankung von Reli-
gion und Nation in den Diskursen zu Borromadus durchgehend vom religiosen
Faktor her bestimmt und ausgehend von einer Retro- wie von einer Zukunftspro-
jektion der katholischen Eidgenossenschaft und von deren Erneuerung die reli-
giose Erneuerung als Schliisselfaktor der nationalen Identitdtsbegriindung zu-
grunde gelegt. Religion bestimmte die Narrative im nationalen Diskursfeld.

Die Verbindung zur Schweiz wurde immer wieder, so etwa bei Theodor von
Liebenau, genealogisch und essentialisierend begriindet, indem eine lange Tradi-
tion der Beziehung — verwandtschaftlich und freundschaftlich — hergestellt wur-
de.’” So wurde auch immer wieder der Diskurs einer « Wesensvertrautheit» kons-
truiert’®, der klare essentialisierende Elemente enthielt und die Diskursfelder von
Religion und Nation unmittelbar miteinander verband. In der Beschreibung der
Reise von Borromédus zum Nidwaldner Ritter Melchior Lussy — einer Schliissel-
stelle in Wymanns Jubildumsschrift von 1910 —, wird eine idyllische, klischierte
Landschaft — Wymann selber spricht von einem «gigantischen Landschaftsge-
méilde» —, eine eigentliche Heroisierung der Landschaft als pars pro toto fiir die
katholische Eidgenossenschaft prisentiert’’, ein Diskurs, der in unmittelbarer ex-
pliziter Verbindung mit Geddchtnisbestdinden von Winkelried bis Bruder Klaus
stand und der alteidgendssischen Geschichte in Kopplung mit der geographi-
schen Schlisselstellung quasi providentiellen Charakter — durch Historisierung
und Riickgriff auf heroische Vergangenheit — einschrieb. Die Verschrinkung die-
ser nationalen Gedéchtnisbestinde mit der Heiligkeit des Borroméus musste — so
der Subtext dieser Passage — als 1deal, ja als notwendig erscheinen.

Zu dem Diskurs der engen, seit langem bestehenden Beziehung gehorten
immer wieder zu findende Narrative betreffend das enge Vertrauensverhiltnis
zwischen Borromius und Ritter Lussy. Verschiedentlich wurde Lussy in der
Verbindung mit Borroméus quasi zu einem heiligméassigen Mann erhoben, so in
dem Aufsatz Eduard Wymanns «Der Hl. Karl Borromadus als Protektor der
katholischen Schweiz», der 1910 in der «Schweizer Rundschau» erschien: «[...]
die Gleichmassigkeit der Gesinnung und des Strebens, namentlich ihr heiliger
Eifer fur die kirchliche Reform, welcher beide Manner in dhnlich hohem Grade
beseelte, schloss um sie, ungeachtet mancher Unterschiede in Herkunft, Alter

'?7 Theodor von Liebenau, Der hl. Carl Borromeo und die Schweizer, Luzern 1884.

* Siehe etwa: Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 299. Ahnlich
spricht Eduard Wymann andernorts von «Herzensbiindnissen» (Spuren Karl Borromeo’s in

. Uri, in: Schweizerische Rundschau, 6 (1905/1906), 346353, hier 347.)

* Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziechungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2), 198-201. «Um den Mythenstein biegend, zeigte der regierende nidwaldnerische
Landammann mit einem wahren Hochgefiihl seinem Gaste die engere Heimat, welche licht-
umstrahlt, im reichsten Sommerschmucke prangend, nur stiickweise ihre Schonheiten dem
Kirchenfiirsten und seinem Gefolge enthiillte. [...] Am nahen Ufer erténte da und dort das
heimelige Lauten einer grasenden Heimkuh und der rhythmische Tonfall des Wetzens der
Sense; denn der Bauer fillte eben jetzt unter den fruchtbehangenen Baumen das Emd und
griisste mit einem frohen Jodler, der weit iiber Land und See dahinschallte, das Ohr des Kar-
dinals oder es sandte ihm mit heller Glockenstimme das bescheidene St. Heinrichskirchlein
zu Beckenried, halbversteckt hinter dem weitausladenden Astwerk eines grossen Nuss-
baumes, den Willkommensgruss im Namen des Landes Nidwalden entgegen.»



86 Franziska Metzger

und Charakter, ein immer engeres Band unverbriichlicher Freundschaft, welche
tiber das Grab hinausgriff in ihren kostlichen Friichten die Lebenstage dieser
zwei zeitgenossischen Koryphien um Jahrhunderte iiberdauerte.»*’ Uber Borro-
méus wurde auch Lussy providentieller Charakter eingeschrieben, wurde eine
Geschichtswirksamkeit des Ritters fiir die katholische Kirche und die Eidgenos-
senschaft {iber seinen Tod hinaus konstruiert. In Bezug auf das Wirken der Vor-
sehung ist in diesen Narrativen die Verschriankung des Borromaus mit den welt-
lichen Exponenten der katholischen Orte zentral, deren Frommigkeit und Einsatz
fir die Emeuerung des Katholizismus zusammen mit Borromédus im Zentrum
steht. Die Verbindung der geistlichen und weltlichen Ebene in Bezug auf den
Rekatholisierungsdiskurs war fiir den ultramontanen Katholizismus dusserst an-
schlussfihig, konnte er doch als Spiegeibild des Elitekatholizismus uliramonta-
ner Ausrichtung dienen.*'

Indem die katholische Tradition als durch die Geschlossenheit der fiinf Orte
bewahrt dargestellt wurde, ja von einem eigentlichen «Schutzwall gegen das Ein-
dringen der Hiresie in Italien» und damit einer Schliisselstellung der katholi-
schen Eidgenossenschaft gesprochen wurde®, wurde ein Diskurs der Kontinuitit
ebenso wie der Auserwéhltheit der katholischen Eidgenossenschaft geschaffen.
Genau hier, in einem Konfessionalisierung und Nationalisierung amalgamieren-
den Diskurs, wie er fiir die katholische Geschichtsschreibung zur Reformations-
zeit, aber auch zur jlingsten Zeitgeschichte des 19. Jahrhunderts bezeichnend
war, wurde im Zusammenhang mit Borroméus wiederum unmittelbar ein Bezug
auf die gottliche Vorsehung geschaffen, so wenn fiir Eduard Wymann durch die
Providenz Borromius als «Schild und Hort des katholischen Glaubens an die
Pforten Italiens und an die Grenzmark dreier Nationen hingestellt» worden war.*

Die Geschichte der katholischen Reform konnte fiir die Katholiken zu einer
Triumphgeschichte in Bezug auf ihre Vergangenheit und dariiber hinaus werden,
insofern sich darauf aufbauend die Geschichte einer religitsen und kulturellen
Kontinuitdt vom «konfessionellen Zeitalter» bis in die zeitgenossische Gegen-
wart konstruieren liess. Die Rekatholisierungsdiskurse konnten sich auf die
Uberlagerung von transzendent-providentieller und innerweltlicher Perspektive
abstiitzen. Dabei iiberlagerten sich in Borromdus — wie bei Bruder Klaus — der

* Eduard Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz, in: Schwei-

zerische Rundschau, 11 (1910/1911), 161-166, hier 165.

Die enge Zusammenarbeit laikaler und klerikaler ultramontaner Eliten in der Schweiz betont

insbesondere Urs Altermatt. Siehe ders., L’engagement des intellectuels catholiques suisses au

sein de I’Internationale noire, in: Emiel Lamberts (Hg.), The Black International 1870-1878.

The Holy See and Militant Catholicism in Europe, Leuven 2002, 409-426; ders., Le catholi-

cisme au Québec et en Suisse: paralleles étonnants, in: Claude Hauser/Yvan Lamonde (Hg.),

Regards croisés entre le Jura, la Suisse romande et le Québec, Saint-Nicolas (Québec)/Por-

rentruy 2002, 203-222.

= Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Beziehungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2), 83; ebenfalls: ders., Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz
(wie Anm. 40), 164.

s Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz (wie Anm. 40), 164.

41



Sakralisierung und Historisierung 87

regionale und nationale Bezug ebenso wie die internationale (universale) Tradi-
tion der katholischen Kirche. Borromeos rdumlicher Bezug war — dhnlich wie
der zeitliche — mehrschichtig und unterschiedlich fokussierbar.

Immer wieder wurden Religion und Nation in Zusammenhang mit Borroméus
iiber die Gedachtnisebene, iiber die Benennung und Beschreibung von Erinne-
rungsorten und Andenken miteinander verschriankt, so ganz besonders in Verbin-
dung mit Bruder Klaus*, in verschiedenen Schriften jedoch auch iiber die Be-
zugnahme auf die Verehrung, die Prisenz von Bildern, Reliquien und Dokumen-
ten von Borromius in der Schweiz.¥’ Gerade auch in diesem Zusammenhang
zeigte sich eine starke Verschrinkung mit der Gbernatiirlichen Dimension, wohl
jene, die sich auch narrativ am wirkméchtigsten umsetzen liess. In Bezug auf das
Verhiltnis von Bruder Klaus und Borromdus ist die quasi als notwendig darge-
stellte Verflechtung der beiden Heilig- bzw. Seligsprechungsprozesse zentral. In
den verschiedensten Schriften wurde der Segensspruch von Borroméus iiber Bru-
der Klaus abgedruckt* und dem Besuch von Borromédus am Grabe von Bruder
Klaus entsprechend wirkungsmichtige Bedeutung zugeschrieben. Dabei zeigt
sich hier ein besonders ausdriicklicher providentieller Bezug mit Blick auf die
konfessionelle wie die nationale Dimension der Eidgenossenschaft, so etwa in
einem Beitrag von Eduard Wymann von 1916: «Zwei Patrone des katholischen
Schweizerlandes haben also in der alten Sachslerkirche einander begriisst und
sind dadurch zum Schauspiel fiir die Welt und die Engel geworden.»*’ Diesseits
und Jenseits wurden in dieser Gedichtnisszene der Verbindung zweier Heiliger
mit {ibernatiirlichem Verweisungscharakter verschriankt. Der providentielle Cha-
rakter fiir die Schweiz mit Verweis in die Gegenwart und Zukunft, die Verbin-
dung von Religion und Nation, von Geschichte und iibernatiirlicher Sinngebung,
wie er expliziter als in Heiligen- bzw. Heiligungsdiskursen nicht zum Ausdruck
kommen konnte, zeigt sich auch darin, dass Wymann von der «einzigen und un-

* Siehe besonders: Eduard Wymann, Zeugnisse iiber den Besuch des heiligen Karl am Grabe
des sel. Nikolaus von Fliie, in: Der Geschichtsfreund, 71 (1916), 235-256.

* Siehe etwa: Eduard Wymann, Das erste Bild des heiligen Karl in Luzern, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte, 4 (1910), 298-300; ders., Der hl. Karl Borromeo als Pro-
tektor der katholischen Schweiz (wie Anm. 40), 134-135; ders., Spuren Karl Borromeo’s in
Uri (wie Anm. 38), 550-553; ders., Der heilige Karl Borromeo und die schweizerische Eid-
genossenschaft. Korrespondenzen (Anm. 1), 283-259; ders., Kardinal Friedrich Borromeo
erhilt 1625 ein Bild des seligen Nikolaus von Fliie, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kir-
chengeschichte, 29 (1935), 61-65; in Bezug auf das Karlstor St. Gallen: Joseph Miiller, Karl
Borromeo und das Stift St. Gallen, Freiburg/Schweiz 1921, ebenfalls abgedruckt in: Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 14 (1920), §1-297, hier 282-285.

* Siehe etwa: Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz (wie
Anm. 40), 140; ders., Zeugnisse {iber den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sel. Niko-
laus von Fliie (wie Anm. 44), 236.

* Wymann, Zeugnisse iiber den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sel. Nikolaus von Flie
(wie Anm. 44), 235. Siehe weiter: ders., Karl Borromeo und Peter Canisius iiber den seligen
Nikolaus von Fllie, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 11 (1917), 55-60.



88 Franziska Metzger

vergesslichen irdischen Begegnung, die zum unlésbaren iiberirdischen Segens-
bunde fiir die katholische Schweiz geworden» sei, spricht.*® Ein Segensbund, der
in die Ewigkeit hinein reicht.

Methodendiskurse zur Legitimierung der Sakralisierung

Eine Sakralisierung der historischen Narrative um Borroméaus wurde gerade auch
durch den expliziten Bezug auf Elemente des katholischen kirchenhistorischen
Wissenschaftlichkeitsdiskurses, so besonders die quellenbasierte Arbeitsweise,
die Schaffung einer Art Archiv und den Pragmatismus der Kirchengeschichte ge-
schaffen. Dies geschah {iber verschiedene Mechanismen.

Zentral war dabei direkt oder indirekt immer ein Diskurs der Abgrenzung zu
nicht historischen Schriften, wobei genau jene Genres als negative Referenz ver-
wendet wurden, welche fiir eine Darstellung von Heiligen am naheliegendsten
gewesen wiren: hagiographische Lebensdarstellungen, Legenden, Erbauungs-
schriften. Diesen wurde von der katholischen Geschichtsschreibung die «histori-
sche Wahrheit» als oberstes Ziel entgegengestellt. So wollte etwa Theodor von
Liebenau aufzeigen, dass es nicht entscheidend sei, wie dominant Borromeos
Beteiligung an der Etablierung des Collegium Helveticum oder wie zentral sein
Anstoss flir die Berufung der Kapuziner und die Etablierung der Nuntiatur in der
Eidgenossenschaft gewesen sei.” Aus dem Impetus heraus, einen moglichst
kompletten Quellenbestand zu schaffen, liefen die Detaildarstellungen zu Borro-
méus dem Diskurs gerade auch der Gesamtdarstellungen zur schweizerischen
(Kirchen)geschichte zumindest teilweise entgegen.

Indem sich die Geschichtsschreibung in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts ganz wesentlich auf die quelleneditorische Tétigkeit stiitzte, wurden Editio-
nen von Quellen selbst zu einem Teil der Produktion von Erinnerung.”® Auch auf
dieser scheinbar unabhéngigsten Ebene historischer Konstruktion zeigte sich
eine Verschrinkung der verschiedenen Wahrheitsebenen. Betonten gerade Quel-
leneditionen die Schaffung einer Art Archiv von bis anhin unedierten Quellen, so
legten sie die Selektionsmechanismus haufig offen dar. Die Erstellung von Archi-
ven der Reformationsgeschichte als katholischen Orten des Gedédchtnisses wurde
gerade dadurch wissenschaftlich legitimiert, als die Einseitigkeit der Geschichts-
schreibung, die der protestantischen Reformationsgeschichtsschreibung vorge-

b Wymann, Zeugnisse iiber den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sel. Nikolaus von Fliie
(wie Anm. 44), 235.

¥ Liebenau, Der hl. Carl Borromeo und die Schweizer (wie Anm. 37). Siehe dhnlich: Siegfried
Wind, Der hl. Karl Borroméus und die Einfiihrung der Kapuziner in der Schweiz, in: Zeit-
schrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 24 (1935), 213-219.

% Siehe besonders: Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1); Heinrich
Reinhardt/Franz Steffens, Studien zur Geschichte der katholischen Schweiz im Zeitalter Car-
lo Borromeo’s, Stans 1911; D’Alessandri, Atti di S. Carlo riguardanti la Svizzera (wie Anm.
22). Heinrich Reinhardt und Franz Steffens leiteten die von ihnen herausgegebenen Nuntia-
turberichte aus der Schweiz mit einem iiber 400seitigen Band ein, in welchem sie erklérter-
massen auf die Zeit von Borromius zurtickgriffen und detail- und quellenreich insbesondere
dessen Schweizreise beschrieben.



Sakralisierung und Historisierung 89

worfen wurde, aufgehoben werden sollte.”' Der transzendente Bezug wurde auch
hier in Zusammenhang mit Borromdus wiederum expliziter als in anderen Ins-
tanzen zum Vorschein gebracht. Eduard Wymanns Formulierung der Hauptziele
seiner Aktenedition als Wiirdigung der Verdienste des Borromius™, ist Aus-
druck davon, wie iiber die Detail- bzw. Archivanlage der Edition auf die Schaf-
fung, Inszenierung und Fixierung eines hoheren Sinns abgezielt wurde.

Neben den Editionen von Quellen stellten Detailstudien, die an einem kleinen
Quellenbestand orientiert waren und bei welchen die Selektion natiirlich weit
starker zum Tragen kam als bei den grossen Editionsunternehmen, einen weite-
ren, den Wissenschaftlichkeitsdiskurs repriasentierenden Typus historischer Pro-
duktion dar. Sie waren in Bezug auf Borromeos Pridsenz in einzelnen Regionen
der Schweiz, so besonders in Graubiinden, dem Tessin und der Ostschweiz stark
vertreten.” Gion Cahannes etwa begriindete seinen Artikel zur Reise Borromeos
nach Disentis deshalb als fuir wiirdig, veroffentlicht zu werden, da die Einzelhei-
ten in Borromeos Leben unmittelbar auf eine «allgemeine Bedeutung» verweisen
wiirden. Auch aus diesen Akten «leuchte» die «Kraft und Tiefe der religiésen
Uberzeugung Karl Borromeos» hervor.™® So wurde Borromeo auch in solchen
Beitriigen ganz explizit zu einer Symbolfigur. Vor dem Hintergrund der hagio-
graphischen Gesamterzdhlung erhélt jede Einzelheit, jedes kleinste historische
Ereignis seinen Sinn, verleiht die teleologische Orientierung den kleinsten De-
tails ihren heilsgeschichtlichen Letztbezug. Dabei wurde in den Editionen und
Detailstudien Heiligung nicht zuletzt iber Komplexitatssteigerung geschaften,
iiber den Zuzug immer weiterer Quellen, mit welchen letztlich immer das Ziel
verfolgt wurde die Heiligkeit des Borromius noch zusitzlich zu erheben, zu
plausibilisieren.

Die gerade quellenmissig zum Ausdruck kommende Detailbezogenheit und
die kleinrdumige Bearbeitung der Quellen zu Borromius ist Ausdruck jenes kul-
turgeschichtlichen Bezugs, welcher die selbstreflexiven Texte zur Kirchenge-

"' Siehe auch etwa: Vorwort, in: Archiv fiir die schweizerische Reformations-Geschichte 1
(1868), V: Theodor von Liebenau, Cysats Bericht tiber das Wirken der Jesuiten in Luzern,
in: Archiv fiir die Schweizerische Reformations-Geschichte, 1 (1868). Zu Gedichtnis als Ar-
chiv und Archiv als Gedichtnis siehe: Jacques Derrida, Dem Archiv verschrieben. Eine
Freudsche Impression, Berlin 1997. Siehe auch: Peter Csendes, Vom Speicher des Gedicht-
nisses zum Gedachtnisort — Historische Vereine, in: Moritz Csaky/Peter Stachel (Hg.), Spei-
cher des Gedichtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive, Bd. 2: Die Erfindung des Ursprungs.
Die Systematisierung der Zeit, Wien 2001, 103-116.

~ Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 305.

" Siehe etwa: Aldo Bassetti, Le relazioni di S. Carlo (Borromeo) coi Grigioni italiani, in: Bol-
lettino storico della Svizzera italiana, Separatdruck 1941; Johann Georg Mayer, Der hl. Karl
Borromeo und das Veltlin, in: Schweizerische Rundschau, 1 (1900/1901), 466-472; Miiller,
Karl Borromeo und das Stift St. Gallen (wie Anm. 45); Gion Cahannes, Die Pilgerreise
Carlo Borromeo’s nach Disentis im August 1581, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchen-
geschichte, 18 (1924), 137; Ignaz Hess, Das Kloster Engelberg und der Heilige Karl Borro-
madus, in: Giovanni Galbiati (Hg.), Scritti su S. Carlo Borromeo, Milano 1941, 35-41; Wy-
mann, Spuren Karl Borromeo’s in Uri (wie Anm, 38).

* Cahannes, Die Pilgerreise Carlo Borromeo’s nach Disentis (wie Anm. 53), 137. Ahnlich:
Miiller, Karl Borromeo und das Stift St. Gallen (wie Anm. 45), 98.



90 Franziska Metzger

schichte mit dem so genannt «innersten» Bereich derselben bezeichneten.” Ge-
rade tiber den Begriff der Kulturgeschichte wurde nicht zuletzt der iibernatiirlich-
religiose Bezug hergestellt, so etwa im «Archiv fiir schweizerische Reforma-
tions-Geschichte», wo festgehalten wurde, dass die Kulturgeschichte denn nicht
so sehr in den «die Basis der profanen Geschichte bildenden dussern Umstén-
den» «lebey, als vielmehr «im Reiche der Ideen und des Herzens».’® Diese Kon-
zeption von Kulturgeschichte hatte unmittelbaren religiés-identitétsbildenden
Bezug.

Ein wichtiger Begriindungsmechanismus der detailbezogenen Darstellungen
zu Borroméus war der Diskurs des Neuigkeitswertes bestimmter Quellen in Ver-
kniipfung mit der daraus resultierenden Erhabenheit Borromeos, wodurch deren
Abdruck bzw. Verarbeitung legitimiert wurde. So schrieb Theodor von Liebenau
1884, dass er nicht in «blossen Lobeserhebungen und Aufzidhlungen der Ver-
dienste des Heiligen» sich begniigen wolle, sondern «neue Beitrdge zur Kenntnis
des Lebens und der Denkungsart des grossen Heiligen» verdffentlichen wolle.*’
Dabei wurde der Diskurs der Neuigkeit zumeist mit anderen Diskursfeldern ver-
bunden, so mit jenem des Staunens, des Erstauntseins, was uns bereits ndher zum
semantischen Feld des Heiligen, der Verehrung und Ritualisierung fiihrt. Auch
schrieb Wymann in seiner Aktenedition zum Collegium Helveticum: «Die Liebe,
die Karl diesem Unternehmen entgegengebracht, kann geradezu eine verschwen-
derische genannt werden und die Unsumme von Zeit und Miihe, die er fiir diese
Stiftung geopfert, setzt uns in Staunen.»’® In diesem Staunen lagen fiir Wymann
der Hauptmehrwert und das Haupterkenntnisinteresse der Quellenarbeit. In der
Verschrinkung verschiedener semantischer Felder zeigten sich hier — auf der
selbstreflexiven Ebene — bereits der transzendente Bezug und die Verschrankung
der methodologischen und {ibernatiirlichen Wahrheitsdiskurse. Den gleichen
Neuigkeitsdiskurs verfolgte Paolo d’Alessandri in seiner Quellenedition, mit
welcher er die minutiése Nachverfolgung der Prisenz von Borromius in der
Schweiz und im speziellen im Tessin aufzuzeichnen beabsichtigte, denn daraus
«risultarono molte ed importanti notizie finora sconosciute».” Eine klassische
Zielsetzung der Edition von Quellen also, wiederum verbunden wie bei Wymann
mit dem Aspekt der Erhabenheit und Heiligkeit, denn die Edition sollte die

* Siehe bereits: Art. Geschichte, in: Realencyclopadie (wie Anm. 11). Siehe weiter: Arnold
Rademacher, Art. Kultur, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Freiburg 1.Br. 1934, 291-
294; Franz Keller, Art. Kultur, in: Staatslexikon, hg. von Hermann Sacher, Bd. 3, Freiburg
i.Br. 1929, 665-672; Joseph Pohle, Art. Kultur, in: Staatslexikon, Bd. 3, Freiburg i.Br. 1910,
538-562. Sieche fiir die Schweiz auch: Albert Biichi, Die Aufgabe der Katholiken auf dem
Gebiete der Geschichtsschreibung in der Schweiz. Vortrag, gehalten in der historischen Sek-
tion des schweizerischen Katholikentages in Luzern, Separatabdruck aus Neue Ziircher Nach-
richten, Nr. 8, 9 und 11, 1905; Oskar Vasella, Von der Bedeutung der katholischen Geschichts-
chreibung, in: Academia Friburgensis. Hochschul-Nachrichten, 7 (1948/49), 7-8.

% Vorwort, in: Archiv fiir die schweizerische Reformations-Geschichte, 4 (1876). Siehe in der
Schweiz auch etwa: Hiirbin, Handbuch der Schweizer Geschichte (wie Anm. 24), VIII; Vor-
wort, in: Der Geschichtsfreund, 1 (1843), X-XI.

*7 Liebenau, Der hl. Carl Borromeo und die Schweizer (wie Anm. 37), 1.

** Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 294.

* D’Alessandri, Atti di S. Carlo riguardanti la Svizzera (wie Anm. 23), V.



Sakralisierung und Historisierung 91

«prodigiosa attivita di S. Carlo Borromeo» aufzeigen. Die Quellen sollten so-
dann Beweis und Veranschaulichung, ja direkter Spiegel der Heiligkeit Borro-
meos sein.

Durch die Besonderheit bestimmter Quellen sollten — vor allem in separaten
Zeitschriftenartikeln oder Schriften — besonders stichhaltige Beweise fiir die
Heiligkeit Borromeos geliefert werden. So etwa iiber den Bericht seines
Kammerdieners Fornero, den Eduard Wymann im Hinblick darauf las, dass
dieser durch den Plan der Vorsehung die Aufgabe gehabt habe — scheinbar seine
wichtigste — «in hervorragender Weise wiederholt als Zeuge zu Gunsten dieses
auserwihlten Dieners Gottes aufzutreten».”’ Der Begriff «Zeuge» verweist gerade
auf die Unmittelbarkeit der Ubermittlung der Wahrheit durch die Schrift Forne-
ros und indirekt zugleich auf die Rolle desselben beim Heiligsprechungsprozess.
Hier verschrinkt Wymann ganz beispielhaft die transzendente und die quellen-
bezogene, methodologische Wahrheitsebene miteinander.

Ahnlich, ja hinsichtlich des Stichhaltigkeitsdiskurses noch eindringlicher sind
zwel Beitrdge Wymanns von 1902/3 und 1910, in welchen er sich auf Quellen
aus der Zeit Borromeos stiitzt, mit welchen er vermeintlicherweise der Wahrheit
niher zu kommen hofft.”' So stiitzt er sich etwa auf das Reisetagebuch des Frei-
burger Stadtpfarrers Werro. Dabei geht es ihm letztlich wiederum um die charis-
matische Produktion von Borromeo als Heiligen, indem er in einer Art Retropro-
jektion quellenmissig als wahrheitsgetreu belegen will, «welche hohe Achtung
Karl Borromeo schon zu Lebzeiten, ohne den offiziellen Nimbus der Heiligkeit,
bei seinen Zeitgenossen und namentlich auch bei den katholischen Schweizern»
gehabt habe.®® Er hebt damit die unvergleichbar grossere Glaubwiirdigkeit — er
spricht in einer anderen Schrift von «unparteiischer» — entsprechender Quellen
hervor.*’

Inszenierung der Heiligkeit: Diskursive Mechanismen
und narrativ-rhetorische Strategien

Die Inszenierung der Heiligkeit und die Sakralisierung der Diskurse zu Borro-
maus, so auch der Verschrankung von konfessionellen und auf die Nation bezo-
genen Elementen, geschah ganz wesentlich liber eine Reihe diskursiver Mecha-
nismen und narrativ-rhetorischer Strategien, mit welchen die Geschichtsdiskurse
als Geddchtnismodi in der katholischen Erinnerungsgemeinschaft kommunikativ

" Wymann, Der hl. Karl Borromeo als Protektor der katholischen Schweiz (wie Anm. 40), 49.

Siehe auch: ders., Karl Borromeo und sein Kammerdiener Ambros Fornero von Freiburg, in:
Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 5 (1911), 81-104.

*' Siehe Eduard Wymann, Karl Borromeo beim Amtsantritte Pius IV., in: Schweizerische
Rundschau, 3 (1902/03), 457-461; ders., Ein schweizerischer Besuch bei Kardinal Karl Bor-
romeo im Mai 1583, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 4 (1910), 65-73.

f’ Wymann, Ein schweizerischer Besuch (wie Anm. 61), 65.

* Eduard Wymann, Karl Borromeo und seine Metropole im Jahre 1581, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte, 1 (1907), 130-137, zit. 132.



92 Franziska Metzger

umgesetzt und wirksam gemacht wurden. Dabei handelt es sich um Mechanis-
men und rhetorische Strategien, die auch flir andere Gedédchtnismodi wie etwa
fiir Wallfahrten und religiése Riten bedeutend waren.

Vor dem Hintergrund dessen, dass sdmtliche Quellen, welche die katholische
Geschichtsschreibung zwischen den 1880er und den 1940er Jahren zu Borro-
maus zusammenstellte, edierte, beschrieb und narrativ umsetzte mehrheitlich im
Hinblick auf die Person Borromius gelesen wurden, ist insgesamt von einer Per-
sonalisierung als wesentlichem Mechanismus zu sprechen — auch dort, wo andere
Figuren im Zentrum standen wie im Falle Lussys. Die Kategorien, nach welchen
die Autoren vorgingen, gerade auch, wenn sie an die Quellen herantraten und
diese einordneten und beschrieben bzw. nacherzihlten, sind durchgehend von
den Borromidus zugeschriebenen personlichen Charaktereigenschaften und den
seinem Wirken zugeschriebenen Eigenschaften, letztlich immer von seiner
Heiligkeit her geprigt. Das, was aufgezeigt werden sollte, war letztlich dasselbe,
was auch in den ganz eindeutig darauf hinzielenden, offen pragmatisch orientier-
ten Schriften tiber Borromeos Leben unmittelbar auf der Oberfldche ersichtlich
wurde.

Borroméus Inszenierung als Symbolfigur geschah wesentlich tiber Charisma-
tisierungs- und Ritualisierungsmechanismen. Ahnlich wie im Papstkult der Piani-
schen Epoche transzendierte immer wieder die Person quasi zur Institution der
Kirche bzw. setzte den Verweischarakter der innerweltlichen auf die iibernatiir-
liche Ebene der Kirche um. Hierfiir sind verschiedene Beispiele genannt worden.
Fiir die Umsetzung von Diskursen und Symbolen in einer tiberzeitlichen Struktur
war der Mechanismus der Ritualisierung wichtig, der Zuschreibungen von Be-
deutungen in einem sozialen Kommunikationszusammenhang fixiert und damit
komplexititsreduzierend wirkt.®* Im Zusammenhang von Erinnerung und Ge-
schichtsschreibung stellt Ritualisierung — so kann in Anlehnung an Siegfried
Macho festgehalten werden — einen Mechanismus dar, der das Unsichtbare sicht-
bar und sinnlich erfahrbar macht.®> Sie macht Vergangenes raumlich wie zeitlich
prasent und tberlagert Vergangenheit, Gegenwart und Zukunftserwartung. Dies
ist dusserst relevant im Zusammenhang mit der historischen Produktion zu Bor-
romius, in welcher der omniprédsente Transzendenzbezug fassbar gemacht wer-
den musste. Dabei kann von einer Ritualisierung der hagiographischen wie der
biographisch-historisierenden, quellenbasierten Seite der historischen Narrative
gesprochen werden.

Ritualisierung wird indirekt iiber die Andenkensthematik und narrativ-rheto-
rische Strategien wie Wiederholung und Apprisentation im Sinne von Prisent-
imachung des Nichtanwesenden in Bezug auf die zeitliche und rdumliche Dimen-

* Siehe Burkhard Gladigow, Symbole und Symboldkontrolle als Ergebnis einer Professionali-
sierung von Religion, in: Schlogl/Giesen/Osterhammel (Hg.), Die Wirklichkeit der Symbole
(wie Anm. 3), 159-172.

** Siehe Thomas Macho, Das zeremonielle Tier. Rituale, Feste, Zeiten zwischen den Zeiten, St.
Stephan 2004; Hans-Georg Soeffner, Zur Soziologie des Symbols und des Rituals, in: Jiirgen
Oelkers/Klaus Wegenast (Hg.), Das Symbol — Briicke des Verstehens, Stuttgart 1991, 63-81.



Sakralisierung und Historisierung 93
sion geschaffen.”” In der Verbindung von Borromius und Bruder Klaus, wie sie
immer wieder hergestellt wurde, zeigte sich die narrative-rhetorische Strategie
der Apprésentation bzw. Prasentmachung besonders klar: Das Faktum, dass Bor-
romdus selber ein Verehrer von Bruder Klaus gewesen sei, wie auch die Prisenz
von Bildnissen und Reliquien Borromeos in der Kapelle des Bruder Klaus,
welche — im Sinne einer eigentlichen Prisentmachung — narrativ immer wieder
betont wurden, wirkten in der Verschrankung der beiden Erinnerungsfiguren im
Sinne einer Verstirkung der nationalen Erinnerung des Borromius wie auch der
Heiligung und des transzendenten Bezuges Bruder Klausens.®’

Unmittelbar mit dem diskursiven Mechanismus der Ritualisierung verbunden
ist die narrativ-rhetorische — insbesondere intertextuell prasente — Strategie der
Wiederholung, ein zentraler Mechanimus der Gedachtnisproduktion schlechthin.
Sdmtliche Schriften sind iibersat mit den klassischen Eigenschaften Borromeos,
wie sie in den Gesamtdarstellungen letztlich die tragenden Elemente des Narra-
tivs schlechthin darstellten.®® Narrativ betrachtet, entsprachen die Charakterisie-
rungselemente des Heiligen auch in den historischen Detaildarstellungen typi-
schen Lebensbilder-Darstellungen. Stellten in letzteren die Tugenden Borromeos
den eigentlich zusammenhaltenden direkten Erzdhlstrang dar, so war dies in den
spezifischen Werken der Geschichtsschreibung indirekt jedoch ebenfalls mit
einem hohen Wiederholungs- und Wiedererkennungswert der Fall. Borromaus
wird gerade insofern auch durch die Geschichtsschreibung zur symbolischen
Figur, als von einer hohen Erwartbarkeit der Kommunikation im intertextuellen
Bezug ausgegangen werden kann. Andeutungen produzierten bereits geniigend
aussagekraftige Codes, welche auf einer festgeschriebenen Sinnkonstitution auf-
bauen konnten. Ahnliches wiirde sich wohl aus einer Analyse der Bilder ergeben,
die in den Schriften oder in den Gesamtdarstellungen zu Borroméius immer wie-
der abgedruckt wurden.”” Bereits Andeutungen und die Prisenz im Subtext oder
aber auch in Quellenzitaten, so gerade in den Texten, die mit ganz spezifischen
Quellencorpi arbeiteten, sind Ausdruck eines Wiederholungsmechanismus.

* Siehe zum Konzept der Apprisentation auch: Hans-Georg Soeftner, Protosoziologische Uber-
legungen zur Soziologie des Symbols und des Rituals, in: Schlogl/Giesen/Osterhammel (Hg.),
Die Wirklichkeit der Symbole (wie Anm. 3), 41-72, bes. 61-72. Siehe auch: ders., Zur So-
ziologie des Symbols und des Rituals (wie Anm. 65).

®7 Siehe besonders: Wymann, Zeugnisse liber den Besuch des heiligen Karl am Grabe des sel.
Nikolaus von Fliie (wie Anm. 44),

k) durchgehend in: Marty, Illustrierte Geschichte fiir Schule und Haus (wie Anm. 24); Hiir-
bin, Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2 (wie Anm. 24); Stammler, Kirchenge-
schichte fiir hohere Schulen (wie Anm. 24); Suter, Schweizer Geschichte fiir Schule und
Haus (wie Anm. 24); Schwegler, Geschichte der katholischen Kirche in der Schweiz (wie
Anm. 24); Miiller, Benzigers Illustrierte Weltgeschichte, Bd. 3 (wie Anm. 24); ders., Ge-
schichte des Abendlandes, Bd. 2 (Anm. 24); Widmer, Illustrierte Geschichte der Schweiz,

~ Bd. 2 (wie Anm. 24).

% Siehe besonders: Stammler, Kirchengeschichte fiir hohere Schulen (wie Anm. 24); Suter,
Schweizer Geschichte fiir Schule und Haus (Anm. 24); Widmer, Illustrierte Geschichte der
Schweiz, Bd. 2 (wie Anm. 24).



94 Franziska Metzger

Sowohl der Mechanismus der Kontinuitdtskonstruktion als auch jener der teleo-
logischen Projektion in die Zukunft, welche beide Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft umklammerten und die Zeit transzendieren konnten, enttemporali-
sierten letztlich die Sicht auf die Geschichte. Obwohl auf die Quellen bezogen, ja
sehr quellennah verfasst, wurden iiber diese Mechanismen Présentationen der
Kirchengeschichte enttemporalisiert und dariiber die Uberzeitlichkeit der Ge-
schichte der Kirche bewiesen bzw. inszeniert. Auch der Mechanismus der Ent-
zeitlichung betraf verschiedene Ebenen: jene der Heilsgeschichte, welcher eine
radikale Entzeitlichung im Sinne einer Nicht-Zeitlichkeit zu Grunde lag, wie jene
der Kirche bzw. der nationalen Geschichte. Der heilsgeschichtliche Metadiskurs
bestimmte diese auf die Lebenden und Toten ausgedehnte temporale Universali-
tat und begriindete damit im eigentlichen Sinn die Gedichtnisfunktion der Kir-
chengeschichte — auch im geschichtsphilosphisch-theologisch reflexiven Sinn.
Um zum Beispiel des Verhiltnisses von Bruder Klaus und Borromius zuriickzu-
kehren: Dieses wurde in einem doppelten Sinn entzeitlicht; durch die synchrone
diskursive Prisentmachung oder Uberblendung™® zweier in unterschiedlichen
Jahrhunderten lebender Heiliger und durch die narrativ hergestellte Verkniipfung
von Reliquien, Bildern und anderen Gedachtniselementen.

In Bezug auf den Tod Borromeos kommt in Eduard Wymanns eingangs zitier-
ter Schrift die Gerichtetheit auf die Ewigkeit besonders eindriicklich zum Vor-
schein.”' Nicht nur werden hier Diesseits und Jenseits ganz unmittelbar miteinan-
der verbunden. Vielmehr wird zugleich die irdische Ebene enttemporalisiert.
Dies wird durch die Gedachtnisthematik zusétzlich verstirkt. Die Inszenierung
der Ewigkeit wird nicht zuletzt durch die zweifache Bedeutung des Monuments
hergestellt: als bauliches Monument, das als Denkmal Borromeos Aktivitit repra-
sentiert, zugleich aber das Diesseits transzendiert und durch die Heiligsprechung
enttemporalisiert wird.”

Damit wird Enttemporalisierung gerade auch auf der narrativen Ebene insze-
niert, indem die zeitliche Struktur durch die raumliche — vertikal gerichtete — auf-
gesogen und durch das Monument statisch fixiert wird, narrativ und bildlich.
Hier kann von einer narrativ-rhetorischen Strategie der Pridsentmachung als
einem wichtigen Gedichtnismechanismus, welcher das zeitlich und rdumlich
Abwesende in die Gegenwart iiberfiihrt, gesprochen werden. Prasenz wurde gerade
auch durch Reproduktion von Quellenbestinden oder einzelner Quellen durch
Abdruck geschaffen.

Die Verschriankung verschiedener semantischer Felder ist gerade in Bezug auf
selbstreflexive Diskurse zur Kirchengeschichte ein weiterer Modus, iiber wel-
chen Sakralisierungsmechanismen umgesetzt bzw. inszenieit werden konnten.

" Von Uberblendung spricht Aleida Assmann, in: Arbeit am nationalen Gedachtnis (wie Anm.
8), 53.

" Wymann, Kardinal Karl Borromeo in seinen Bezichungen zur alten Eidgenossenschaft (wie
Anm. 2), 245.

2 In einem anderen Aufsatz schliesst Wymann mit einem dhnlichen Bezug, indem er Borro-
mdus als «lebendiges Denkmal» bezeichnet. (Wymann, Spuren Karl Borromeo’s in Uri [wie
Anm. 38], 353))



Sakralisierung und Historisierung 95

Sogar wenn iiber Quellen gesprochen wurde, konnte die Heiligmassigkeit des
Borromidus metaphorisch-narrativ umgesetzt werden. Die Quellen als solche
wurden zur Inszenierung der Heiligkeit nicht nur verwendet, sondern konnten als
unmittelbarer Ausdruck der Heiligkeit stehen. Dies setzte Eduard Wymann in
seiner Aktenedition von 1897/1898 in Bezug auf den Quellentypus der Korres-
pondenz metaphorisch um, wie die eingangs zitierte Textpassage zeigt.” Die
Metapher des Blutkreislaufs setzt die zentrale Stellung von Borroméus bildhaft
um. Damit belegt Wymann sowohl den Wert der edierten Quellen wie deren un-
mittelbaren transzendenten Verweischarakter. Er schreibt den Briefen zudem eine
Funktion der «Verherrlichung» Borromeos zu. Sie inszenieren zugleich dessen
Verherrlichung. Nicht nur sollte die Quellenarbeit die Heiligkeit von Borromeo
aufzeigen, die Uberreste aus der Feder Borromeos werden selbst als Teil, als
Ausdruck seiner Heiligkeit dargestellt. Damit verweisen sie unmissverstindlich
und notwendig auf die Zielgerichtetheit, mit welcher jedes Detail im Leben des
Borromeos auf seine Heiligkeit hingerichtet schien. Dieses Beispiel ist Ausdruck
davon, wie Sakralisierungsdiskurse sich auch explizit auf der narrativ-rhetori-
schen Ebene zeigen und gerade auch auf der Ebene des selbstreflexiven Quellen-
bezugs narrativ umgesetzt werden konnten.

Gerade in Bezug auf diese metaphorische Inszenierung der Heiligkeit zeigt
sich eine Diskrepanz zwischen dem semantischen Feld der Wissenschaftlichkeit
— so wenn Wymann in Bezug auf die Quellenarbeit schreibt: «Das Theater sucht
naturgemass die Zuschauer zu tduschen, aber die Akten, diese Schriftstiicke tdu-
schen nicht»”* —, und von dessen narrativer Umsetzung, welche in unmittelbarer
metaphorischer Verschrankung mit der Heiligméssigkeit geschah. Auch diese
Verschrankung verschiedener semantischer Felder kann als wichtiger narrativer
Modus zur Umsetzung der Heiligkeit erachtet werden.

Fliessende Genres der Erinnerungsproduktion

Gerade aus der diskursgeschichtlichen Tiefenanalyse der Geschichtsschreibung
zu Borroméus ergibt sich die Frage nach der Nihe, ja nach der Verschrinkung
verschiedener Genres der Erinnerungsproduktion. Auch mit der Quellenarbeit, ja
gerade iiber diese, konnten sich katholische Historiker in der Ndhe von Lebens-
bildern eines Heiligen bewegen, wobei es sich bei letzterem seinerseits bezeich-
nenderweise um ein Genre handelt, das im 19. Jahrhundert gerade den Katechis-
mus mit dem Abdruck von «Zeit- und Lebensbildern» in die Nihe der Kirchen-
geschichte riickte.” Umgekehrt erzihlten populire Autoren, zumeist Geistliche,
die Lebensgeschichte des Borromédus in der groben Erzdhlstruktur wie auch in
der Semantik nicht viel anders, als etwa Ludwig Pastor in seinem «Charakter-

7 Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 269-270.

7 Wymann, Aus der schweizerischen Correspondenz (wie Anm. 1), 268.

> Siehe etwa: Heinrich Stieglitz, Katholischer Katechismus. Zeit- und Lebensbilder aus der
Kirchengeschichte, Kempten/Miinchen 1914; ders., Zeit- und Lebensbilder aus der Kirchen-
geschichte fiir die Jugend, Kempten 1917.



96 Franziska Metzger

bild» zu Borromeo’®, die kondensierten Beschreibungen in den schweizerischen
Gesamtdarstellungen oder spezifischere Texte es taten. So zeigte sich in dem
«Gedenkbuch fiir das Volk», verfasst 1884 vom Theologen und Schriftsteller
Joseph Ignaz von Ah, welches das «fromme Leben und segensreiche Wirken des
Hl. Karl Borromaus» darzustellen bestrebt war, mit dem explizit gedusserten
pragmatischen Erbauungsziel, den «Geist des Heiligen auch in unsern Tagen
wieder zu erwecken und neu zu bethitigen», ein sehr dhnlicher Wahrheitsdiskurs
wie in der katholischen Geschichtsschreibung, indem die Glaubwiirdigkeit und
Wahrheit des nur 25 Jahre nach dem Tod des Kardinals erschienenen Werkes
von Giovanni Pietro Guissano mit der Tatsache untermauert wurde, dass damals
noch viele gelebt hitten, die Borromius erlebt gehabt hitten.”” Der als wissen-
schaftlich beschriebene Code «wahr/unwahny konnte nicht zur gidnzlichen Ab-
grenzung der Geschichtsschreibung fiihren und wurde — so zeigt die Analyse der
selbstreflexiven Diskurse — durch die Kirchengeschichte ohnehin nicht abgegrenzt,
wurde er doch seinerseits direkt mit dem religiésen Wahrheitscode verbunden.”®

Uber diese Uberschneidungen auf der Ebene des Wissenschaftlichkeitsdiskur-
ses hinaus, zeigen sich die verschiedenen aufgezeigten Mechanismen von der
Teleologisierung tiber die Ritualisierung zur Entzeitlichung auch ganz wesent-
lich in anderen katholischen Erinnerungspraktiken. Dass in erster Linie die Jubi-
lden — zur Heiligsprechung, zum Todesjahr, zum Geburtsjahr Borromeos — An-
stoss zur historischen Produktion gaben, riickte die Geschichtsschreibung umso
nédher an andere Erinnerungsmodi.

Sakralisierung und Historisierung — Borromeo in der katholischen Geschichtsschreibung
der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

Die Verschriankung von Historisierung und Sakralisierung, die als zentraler Metadiskurs
der katholischen Geschichtsschreibung der zweiten Halfte des 19. und der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts bezeichnet werden kann, zeigte sich in den historischen Narrativen
zu Borromius in akzentuierter Weise. Borromdus wurde zu einer Symbolfigur, in der die
Uibernatiirlich-transzendente, heilsgeschichtlich begriindete Perspektive auf die Geschichte
der Kirche mit der innerweltlich-historischen aufs Engste verschrankt wurde. Borroméus
wurde ein providentieller Charakter flir seine eigene Zeit wie fiir die daraus fliessende
Kirchengeschichte, aber auch fiir die nationale Geschichte der schweizerischen Eidgenos-
senschaft eingeschrieben. Nicht zuletzt wurden die historischen Diskurse zu Borroméus
tiber den Wissenschaftlichkeitsdiskurs der Quellenbasiertheit sakralisiert. Sakralisierung
wurde ganz wesentlich tiber eine Reihe diskursiver Mechanismen wie Ritualisierung und
Enttemporalisierung sowie narrativ-rhetorischer Strategien wie Wiederholung und Appri-
sentation inszeniert.

7% Pastor, Charakterbilder katholischer Reformatoren (wie Anm. 31), 105-135.

"7 Joseph Ignaz von Ah, Von dem frommen Leben und segensreichen Wirken des HI. Karl Bor-
roméus, Erzbischofs von Mailand und Cardinals der hl. rémischen Kirche. Ein Gedenkbuch
fur das Volk, Einsiedeln/Waldshut/Kéln 1909, 12. Siehe auch etwa: Anton Guill, Der heili-
ge Karl Borroméus. Kleine Lebensbilder Nr. 6, Freiburg/Schweiz *1933.

™ Siehe zu diesem Code auch: Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.
2000; Michael N. Ebertz, Tote haben (keine) Probleme? Die Zivilisierung der Jenseitsvor-
stellungen in katholischer Theologie und Verkiindigung, in: Lucian Hélscher (Hg.). Das Jen-
seits. Facetten eines religiosen Begriffs in der Neuzeit, Gottingen 2007, 233-258.



Sakralisierung und Historisierung 97

Sacralisation et historisation — Borromée dans ['historiographie catholique de la Suisse
du 19°™ et 20°™ siecle

L enchevétrement de I"historisation et de la sacralisation, qui peut étre quahile comme méta-
discours central de I'historiographie catholique de la deuxiéme moitié du 19°™ et de la
premiére moitié du 20" siecle, est particulierement visible dans les narratives historiques
sur Borromeus. Borromeus devint un personnage symbolique reflétant 1’étroite intrication
entre la perspective surnaturelle-transcendantale et salutaire sur |"histoire de I'Eglise et la
perspective profane de I'histoire. Borromeus devint un caractére providentiel non seule-
ment pour son temps et pour I'histoire ecclésiastique en découlant, mais également pour
["histoire nationale de la Confédération suisse. 11 est également a noter que les discours
historiques sur Borromeus furent sacralisés par le débat sur la scientificité¢ du fondement
sur des sources. La sacralisation fut essentiellement mise en scéne par une série de méca-
nismes discursifs, tels que la ritualisation et la détemporalisation, ainsi que par des straté-
gies narratives et rhétoriques, telles que la répétition et I'apprésentation.

Sacralisation and Historicisation — Borromeo in Catholic Historiography in 19th and
20th Century Switzerland

The central metadiscourse in Catholic historiography in the second half of the nineteenth
century and the first half of the twentieth century can be seen in the entanglement of dis-
courses of historicisation and sacralisation. This is particularly apparent in historical nar-
ratives of Borromeo, who was made a symbolic figure in which the supernatural and
transcendent perspective of salvation history was interwoven with the immanent dimen-
sion of history. Borromeo was created as a providential character both for his own time
and for the history of the Church and the national history of the Swiss Eidgenossenschaft.
Notably. the historical discourses concerning Borromeo were sacralized by means of the
discourse which claims scientific validity based on historical sources. Sacralisation was
realized by means of a set of discursive mechanisms including ritualisation and detempo-
ralisation as well as rhetorical strategies such as repetition and appresentation.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Katholische Geschichtsschreibung — historiographie catholique — Catholic historiography,
Verschriankung von Historisierung und Sakralisierung — intrication d’historicisation et de
sacralisation — entanglement of historicisation and sacralisation, Borromius als Symbol-
figur — Borromée comme figure symbolique — Borromeo as symbolic figure, transzendente
und heilsgeschichtliche Perspektive — perspective transcendentale et salutaire — transcen-
dental perspective of salvation history, providentieller Charakter Borromeos — charactére
providentiel de Borromée — providential character of Borromeus, Religion und Nation —
religion et nation — religion and nation, Wissenschaftlichkeitsdiskurs — discours de scienti-
ficité — discours of scientificity, Ritualisierung — ritualisation — ritualisation, Enttemporali-
sierung — détemporalisation — detemporalisation, narrativ-rhetorische Strategien — stra-
tégies narratives et rhétoriques — narrative and rhetoric strategies.

Franziska Metzger, Dr., Lektorin am Seminar flir Zeitgeschichte der Universitdt Fribourg,
Redaktionsassistentin der «Schweizerischen Zeitschrift flir Religions- und Kulturgeschichte».



	Sakralisierung und Historisierung - Borromeo in der katholischen Geschichtsschreibung der Schweiz des 19. und 20. Jahrhunderts

