
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Krieg um die Erinnerungs-Hoheit - die Heiligsprechung Carlo
Borromeos

Autor: Reinhardt, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Krieg um die Erinnerungs-Hoheit -
Die Heiligsprechung Carlo Borromeos

Volker Reinhardt

In einem auf Kontinuität gegründeten System wie der römischen Kurie ist
memoria ein Politikum, ja ein Herrschafts- und Selbstbehauptungsmittel allerersten
Ranges.' Die Erinnerung an einen Statusbegründer zu zelebrieren, ist daher in der
Frühen Neuzeit eine prioritäre Strategie der das Papsttum und seinen Apparat
dominierenden Oligarchie. In diesem Zusammenhang sind sogar Thesen von einer

regelrechten Geblütsheiligkeit" aufgekommen, und zwar, genealogisch betrachtet,

nicht ohne Grund. Sind doch die meisten Papstfamilien zwischen dem 15. und
18. Jh. vielfach miteinander verschwägert und verwandt - mit der unvermeidlichen

Folge, dass spätere Päpste frühere Päpste in ihrem Stammbaum aufführen
konnten. Diese enge Verflechtung wiederum ist eine Folge der politischen
Ausrichtung des frühneuzeitlichen Papsttums, das Nepotismus durchgehend zur
zentralen, über lange Zeit vorrangigen und in manchen Pontifikaten sogar alleinigen
Herrschaftsausrichtung erhob - mit der Konsequenz, dass zwischen 1471 und
1676, also in gut zweihundert Jahren, von sehr wenigen Ausnahmen wie der

Regierungszeit Pius' V. abgesehen, keine politische Entscheidung von Bedeutung
ohne wesentliche Mitberücksichtigung von Familieninteressen getroffen wurde.3

Die in den höchsten römischen und italienischen Adel empor katapultierten Ne-

poten aber wurden von der etablierten römischen Baronalaristokratie, ungeachtet
aller sich des überwältigenden Nutzens wegen aufdrängenden Zweckheiraten

Siehe dazu als Standardreferenz die aus dem Requiem-Projekt hervorgegangenen Publikationen:

Horst Bredekamp/Volker Reinhardt (Hg.), Totenkult und Wille zur Macht. Die unruhigen

Ruhestätten der Päpste in St. Peter, Darmstadt 2004; Arne Karsten/Philipp Zitzlsperger
(Hg.), Tod und Verklärung. Grabmalskultur in der Frühen Neuzeit, Köln/Weimar/Wien 2004.
Christoph Weber, Senatus divinus. Verborgene Strukturen im Kardinalskollegium der frühen
Neuzeit, Frankfurt a. M./Beriin/Bern 1996.
Zur Erforschung des frühneuzeitlichen römischen Nepotismus siehe den Überblick bei: Volker

Reinhardt, Nepotismus, Papstfinanz und römische Elitenverflechtung - Einführung, in:
Historische Anstösse. Festschrift für Wolfgang Reinhard, Berlin 2002, 173-178; ders.,
Normenkonkurrenz an der frühneuzeitlichen Kurie, in: Günther Wassilowsky/Hubert Wolf
(Hg.), Werte und Symbole im frühneuzeitlichen Rom, Münster 2005, 51-65.

SZRKG, 103(2009), 63-71



64 Volker Reinhardt

während des betreffenden Pontifikats, nicht dauerhaft als wirklich gleichrangig
akzeptiert, waren also zu einer Nepotenfamilien-Endogamie gezwungen und
bildeten so ein eigentümliches Elitensegment sui generis: Durchweg materiell überreich

ausgestattet, im Besitz der Filetstücke der römischen Campagna-Lehen und

an der Kurie entsprechend einflussreich, doch was Sozialprestige betraf, eben doch
eine blockierte Sekundärelite. Dieses Manko durch einen Kult der Herkunft aus

möglichst vielen ineinander verschränkten Papstfamilien zu kompensieren, lag
nahe, doch gelang es nie, diese Abstammung als Ruhmestitel im Wertekanon
einer breiteren Öffentlichkeit zu verankern. Im Gegenteil: Parallel zum extremen
Nepotismus der Neuzeit entwickelte sich an der Kurie immer auch eine
nepotismuskritische Strömung, die schliesslich nach den Exzessen der Borghese, Barberini

und vor allem Pamphili im 17. Jh. die breite europäische Öffentlichkeit
amüsierte beziehungsweise empörte.4 Zu diesem Zeitpunkt war die extreme Ver-
wandtenförderung eines Innozenz X. nicht nur Salongespräch in Paris oder Madrid,

sondern sogar ein Instrumentum Regni für die Einwirkung von aussen - so

erlaubte es seine intime Kenntnis des Systems Nepotismus dem französischen
Kardinalminister Mazarin in den 1640er und 50er Jahren, das Papsttum diplomatisch,

ökonomisch und militärisch auszumanövrieren und propagandistisch mit
irreparablen Schäden blosszustellen.

Vor diesem Hintergrund wird der Kampf um die Erinnerungshoheit über
Kardinal Carlo Borromeo an verschiedenen, nicht selten schief zueinander stehenden
Fronten ausgetragen. Zum einen geht es um pro oder contra katholische Reform.
Wenn die Orientierung pro lautet, dann ist damit noch nicht Übereinstimmung
hergestellt, im Gegenteil. Dann stellen sich Gegensätze ein zwischen der Option
für eine durchgreifendere oder eine gemässigte, eine von Rom oder von Mailand
ausgehende Reform. Aufs engste damit verknüpft nochmals ein entweder - oder,
und zwar die für die Instrumentalisierung der memoria und damit die Heiligsprechung

Borromeos bedeutsamste Frage: pro oder contra Nepotismus beziehungsweise

für oder wider welchen Nepotismus in welchen Formen und mit welchen
Grenzen. Mit anderen Worten: Die zugleich gesteuerte und in divergierende
Bahnen gelenkte Erinnerung an Carlo Borromeo war zu einem Politikum von
aller höchster Relevanz, ja zu einem Kampfinstrument rivalisierender ideologischer

Richtungen, Familien, Interessengruppen, ja selbst Regionen geworden.5 In
diesem Ringen ging es darum, wer sich das Exemplum Borromeo zunutze zu
machen verstand, also sich rechtfertigen und die anderen damit delegitimieren
würde. Noch präziser: Welche Erinnerung an welche Aspekte des Wirkens Bor-

Arne Karsten, «Nepotismum discussurus» - Die Korsenaffäre 1662 und ihre Auswirkungen
auf die Nepotismus-Diskussion an der Kurie, in: Historische Anstösse. Festschrift für Wolfgang

Reinhard zum 65. Geburtstag am 10. April 2002, Berlin 2002, 263-290; Marzio
Bernasconi, Il cuore irrequieto dei papi. Percezione e valutazione ideologica del nepotismo sulla
base dei dibattiti curiali del XVII secolo, Bern 2004.
Grundlegend dazu: Julia Zunckel, Das schwere Erbe San Carlos oder: Von der Übererfüllung
der Norm. Der Mailänder Kardinalerzbischof Federico Borromeo (1564-1631), in: Arne
Karsten (Hg.), Jagd nach dem roten Hut. Kardinalskarrieren im barocken Rom. Göttingen
2004, 69-87.



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 65

romeos würde welchem Papsttum und welchen Parteien und Familien an der Kurie

ganz unmittelbar zugute kommen? In dieser komplexen, nicht selten verschlungenen

Auseinandersetzung, die schon zu Lebzeiten Borromeos begann, nach

seinem Tod mit der Seligsprechung 1602 fortgesetzt wurde und mit der Kanonisa-
tion6 am 1. November 1610 kumulierte, vermischen sich somit sehr unterschiedliche

Motive und Ziele. Nur die Hauptlinien sollen im folgenden nachgezeichnet
werden.

Beim Amtsantritt Pius' IV. 1559 21 Jahre alt, wurde Carlo Borromeo als Sohn

einer Papstschwester postwendend Kardinalnepot.7 Damit war eine Rolle
vorgegeben, die seit Sixtus IV. inner- wie ausserhalb der Kurie höchst umstritten war.
Dieser ehemalige Franziskanergeneral hatte nicht nur pausenlos Kriege für die

Eroberung eines Familienstaats geführt und dafür sogar Gebiete der Kirche
veräussert, sondern in seinem dreizehn Jahre dauernden Pontifikat auch sechs

Familienmitglieder zu Kardinälen erhoben, unter denen Giuliano della Rovere, der

spätere Julius IL, als Haupt figurierte/ Dem Kardinalnepoten fiel in dieser Zeit
vorrangig die Wahrnehmung der Familieninteressen, also in der Regel die
territoriale Expansion zwecks Nepotenstaatsgründung, und damit ein grosser Teil der

weltlichen, das heisst politischen Amtsgeschäfte zu. Noch unter Paul III. hatten
die Farnese durch die konsequente Ausrichtung des Pontifikats auf diesen Hauptzweck

das Herzogtum Parma und Piacenza gewinnen können. Durch das Konzil
von Trient war allerdings ab 1545 der Streit über die Erlaubtheit solcher Praktiken

offen ausgebrochen und auch nicht mehr ohne weiteres beizulegen. Mit
anderen Worten: Für reformorientierte Kreise gab es anno 1559, nachdem der
Radikal- oder besser: Brachialreformer Paul IV. Carafa seinen Nepoten zuerst zu
schrankenloser Macht verholfen hatte, um sie danach wegen deren Missbrauch
selbst zu stürzen, nur noch eine Alternative: Abschaffung des längst institutionalisierten

Amtes des Kardinalnepoten als Regent des Kirchenstaats und Oberdiplomat

oder aber zumindest eine durchgreifende Umdeutung und Umfunktionie-

rung dieser skandalös gewordenen Position. Zu dieser Neudefinition kam es unter
Pius IV. und durch Carlo Borromeo, und zwar auf unterschiedliche, doch koordinierte

Weise. Zum einen wurde der «alte» Nepotismus blutig delegitimiert. Pius

IV. liess den Kardinalnepoten Pauls IV., Carlo Carafa, und dessen herzoglichen
Bruder verhaften und wegen Hochverrats hinrichten.9 Mit anderen Worten: während

der junge Carlo Borromeo seines Amtes als neuer Kardinalnepot waltete,
wurde sein Vorgänger in der Engelsburg vom Henker erwürgt. Doch damit war

Zur Heiligsprechung selbst: Angelo Turchini. La fabbrica di un Santo. Il processo di canonizzazione

di Carlo Borromeo e la Controriforma. Casale Monferrato 1984.
Siehe Giuseppe Alberigo. Karl Borromäus. Geschichtliche Sensibilität und pastorales
Engagement. Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung, Münster
1995; Franco Buzzi/Danilo Zardin (Hg.), Carlo Borromeo e l'opera della grande riforma.
Cultura, religione e ceti del governo nella Milano del pieno Cinquecento, Milano 1997.
Siehe Volker Reinhardt. Der unheimliche Papst. Alexander VI. Borgia (1431-1503), München

2005. 42-51.
Ludwig von Pastor. Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters, Band VII Pius
IV.. 13. Auflage Freiburg im Breisgau 1957; die komplexe Affäre um die Carafa-Nepoten
würde eine grundlegende Neubearbeitung und Neudeutung verdienen.



66 Volker Reinhardt

dieser Prozess nicht zu Ende. Ausgerechnet der strengste aller Reformer, Pius V.,
Hess wenige Jahre danach die beiden exekutierten Ex-Nepoten formell rehabilitieren,

delegitimierte also seinen Vorgänger auf die schroffest mögliche Art.
Parallel zu dieser Abrechnung mit dem Nepotismus alten Stils ging Carlo

Borromeo daran, dieses anrüchige Amt mit neuem Sinn zu erfüllen. Seine riesenhaften

Einnahmen wurden ostentativ für amtskonforme, in hohem Masse karitative

Zwecke und zur Förderung von Kirchen und Klöstern verwendet. Seinen

massgeblichen politischen Einfluss verwandte der junge Kardinalnepot konsequent

auf die Förderung von Reformern und Reformen. Dabei gab er dem Amt
des Kardinalnepoten insgesamt eine profunde geistliche Note, die neue Regeln
des diplomatischen Umgangs, ja geradezu eine neue Semiotik am römischen Hof
erforderlich machte. Dessen ungeachtet blieb auch der Kardinalnepot Carlo Bor
romeo Chef eines weit verzweigten Netzwerks, das notwendigerweise auch den

Interessen von Familie, Freunden und Kreaturen zu dienen hatte. Schliesslich

war der Pontifikat seines Onkels alles andere als entschieden reformorientiert oder
auch nur in seiner Aussenwirkung geistlich angelegt. Im Gegenteil: Pius IV. Hess

bekanntlich im Damasushof des Vatikans glänzende Ritterturniere veranstalten,
bei denen die adeligen Lanzenbrecher von der Crème der römischen Damenwelt
auf den Tribünen akklamiert wurden. Und selbstverständlich plante auch Pius

IV., seine Blutsverwandten auf Dauer in den höchsten Rängen der römischen
und mailändischen Aristokratie zu etablieren. Zu diesem Zweck nahm er sogar
eine eigentümliche Namens- bzw. Wappen-Kamouflage vor. Mit Familiennamen

Medici, doch aus dem mittleren mailändischen Patriziat gebürtig und mit den

florentinischen Namensvettern mitnichten verwandt, Hess sich der Papst von diesen

deren Wappensymbole, die berühmten Kugeln, verleihen, spiegelte also eine

gemeinsame Ahnenreihe vor.
Diese stark nepotistische und insgesamt sehr weltliche Regierungsfuhrung war

bekanntlich nicht Carlo Borromeos Sache. Ja, als Zeichen seiner Ablehnung ent-
schloss er sich zu einem ungewöhnlichen, in der Geschichte des Kardinalnepo-
ten-Amts einzig dastehenden und dieses zudem in Frage stellenden Schritt: Er

begab sich gegen Ende der Regierung seines Onkels Pius' IV. 1565 von Rom in
sein Erzbistum Mailand, um sich dort der Rekatholisierung im lombardisch-eidgenössischen

Grenzgebiet zu widmen. Dieser Wegzug aber war nicht nur eine

Absage an das problematische Amt, sondern auch an ein Papsttum, das
paradoxerweise gerade sein Onkel und Förderer verkörperte. Ja, man musste in Rom
diesen Akt der Distanzierung sogar noch radikaler interpretieren: Das Amt des

Kardinalnepoten auszuüben und sein Seelenheil zu sichern, schloss sich aus.
Entweder - oder lauteten stattdessen die Möglichkeiten.

Für den durch den ausschlaggebenden Einfluss Borromeos gewählten Nachfolger

Pius V. war das kein Problem. Er ernannte zwar einen Verwandten zum
Kardinal, doch spielte dieser an der römischen Kurie keine wesentliche Rolle.
Das aber änderte sich schon mit dem nächsten Pontifikat. Gregor XIII. forderte
nicht nur einen leiblichen Sohn, sondern die ganze Familie Boncompagni auf
höchstem finanziellen und politischen Niveau, was sich unter Sixtus V., Gregor
XIV., Clemens VIII. und vor allem Paul V. Borghese bis 1621 in einem stetigen



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 67

Crescendo fortsetzte. In den Augen der Reformer war die katholische Reform um
1600 zu Ende; davon zeugen viele, auch sehr persönliche Notizen aus dem Lager
der Bellarmin, Paleotto, Tarugi und Baronio.10 Gerade weil seine Versuche zur
dauerhaften Neuausrichtung der Kurie und damit auch des Kardinalnepoten-
Amts de facto gescheitert waren, wurde Carlo Borromeo jetzt im Zeichen der

Wende, das heisst der Wiederhinwendung zu einem sehr höfischen, mondänen und

vor allem nepotistischen Herrschaftsstil der Kurie zur alles beherrschenden und
damit auch umstrittenen Erinnerungsfigur. Für die zur Minorität, ja einer ebenso

verlorenen wie geschworenen Gemeinschaft geschrumpfte Reformpartei war
Carlo Borromeo dadurch Rechtfertigung, Fanal und Anklage zugleich. Wortführer

und Exponent dieser Gruppierung war, über die genannten Kardinäle hinaus,

vor allem Federico Borromeo, der 1564 geborene Sohn einer Tante Carlo Borro-
meos.1 ' Unter dem Einfluss Carlos erzogen und ausgebildet, verstand sich der 1587,

im Alter von 23 Jahren, zum Kardinal erhobene Federico Borromeo in mehrfacher
Hinsicht als Nachlassverwalter und vor allem Erinnerungshüter seines Cousins.

Doch diese Erbschaft war komplex und problematisch zugleich. Das betraf
zum einen die Familie Borromeo selbst. In ausgeprägtem Gegensatz zu ihren
beiden Kardinälen war deren Image insgesamt nicht das beste. Sie war hochgradig

untereinander und mit wichtigen anderen Mailänder Adelsfamilien zerstritten
und stand im Ruf chronischer Unfriedfertigkeit. Noch zu Lebzeiten Calos war es

im engsten Verwandtschaftskreis zu einem aufsehenerregenden Mordfall gekommen,

der sehr an die Carafa erinnerte. Solche Vorkommnisse kontrastierten aufs

unschönste mit dem Versuch Carlos und später Federicos, sich generationenübergreifend

als Motor der katholischen Reform, nicht nur in Mailand, zu
profilieren. Und gerade weil das Bild der Familie überwiegend negativ geprägt war,
mussten die Chefs des Hauses um so intensiver darum bemüht sein, die Erinnerung

an den Erzbischof Carlo dagegen auszuspielen, also Reputation und memoria

der Borromeo durch ihn und nicht durch die gewalttätigen Familienmitglieder
zu bestimmen.

Die Rolle der Reformer spielten Carlo und Federico so konsequent, dass

daraus wiederum neue Feindschaften und Gefährdungen für einflussreiche Kräfte
inner- wie ausserhalb der Kirche hervorgingen. Feinde12 machten sich die Borromeo

durch ihre durchgreifende Reformtätigkeit zum einen im Mailänder Adel
selbst, der durch die strenge Neuordnung von Pfründenwesen, Ausbildung und

Lebensstil selbstverständliche Gewohnheiten und Privilegien bedroht sah.

Mindestens ebenso viel Ärgernis unter der Führungsschicht erregte der moralische

10
Paolo Prodi, Il sovrano pontefice. Un corpo e due anime: la monarchia papale nella prima età

moderna, Bologna 1982; Paolo Prodi/Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und
die Moderne, Berlin 2001.

" Siehe Julia Zunckel, Handlungsspielräume eines Mailänder Erzbischofs. Federico Borromeo
und Rom, in: Wolfgang Reinhard (Hg.), Römische Mikropolitik im spanischen Mittelmeerraum

unter Papst Paul V. Borghese 1605-1621, Tübingen 2004; Massimo Marcocchi/Cesare
Pasini (Hg.). Federico Borromeo. Fonti e storiografìa. Milano 2001.

12 Siehe Giuseppe de Luca, «Havendo perduta la vergogna verso Dio» Un' indagine su alcuni
gruppi di opposizione a Carlo Borromeo, in: Società e Storia, 59 (1993) 35-69; Danilo Zar-
din, Riforma cattolica e reistenze nobiliari nella diocesi di Carlo Borromeo, Milano 1983.



68 Volker Reinhardt

und damit ipso facto auch soziale und politische Führungsanspruch der Borromeo.

Noch heftiger aber legten sich die beiden Borromeo-Kardinäle in ihrem
Streit für die Rechte der Kirche, wie sie sie verstanden, mit den spanischen
Gouverneuren von Mailand an. Hier kam es zu einer nicht mehr abreissenden Kette
von Kämpfen um Kompetenzen, die das Verhältnis von weltlicher und kirchlicher

Obrigkeit jahrzehntelang äusserst konfliktträchtig gestalteten.
Doch der Hauptgrund für den Kampf um die memoria und damit um die

Heiligsprechung Carlo Borromeos lag, wie konnte es anders sein, in Rom. Dass dieser

den Kampf für die Erneuerung der Kirche beziehungsweise gegen die Protestanten

von Rom nach Mailand verlegt hatte, wurde immer mehr zu einem Stachel
im Fleisch des Papsttums. Zum einen hatte er, wie umrissen, uneinlösbare
Vorgaben für die künftige Ausübung des Kardinalnepoten-Amts gemacht, die den

barocken Grossnepotismus an seiner Entfaltung ideologisch wie praktisch und

organisatorisch aufs gravierendste behindern mussten. Und zum anderen hatte er
durch die Schwerpunktverlagerung der Reform vom Zentrum an die Peripherie
den Führungsanspruch des nachtridentinischen Papsttums an der Wurzel getroffen.

Wenn sich durch Carlo Borromeos memoria der Eindruck festsetzte, dass

der Erzbischof von Mailand und nicht der Pontifex maximus die Erneuerung der
katholischen Kirche und ihre Abgrenzung gegen den Protestantismus betrieb,
dann war es um den römischen Führungsanspruch geschehen.

Wer bestimmte also die Erinnerung, in welche Kanäle wurde sie zu welchem
Zweck gelenkt? Diese entscheidende Frage stand zur Beantwortung an, als Federico

Borromeo, der Gralshüter der memoria, 1591 eine Biographie seines Cousins

zu veröffentlichen plante, in der kein Blatt vor den Mund genommen wurde

- die Konflikte mit den spanischen Behörden wie auch die Divergenzen mit der
römischen Zentrale wurden hier offen angesprochen. Bezeichnenderweise gab
der damals regierende Papst Gregor XIV. Sfondrato, selbst aus Mailand
stammend, doch kein Alliierter der Borromeo, das Plazet zur Publizierung dieser
Lebensgeschichte nicht. Trotz aller Versuche Federico Borromeos, die Drucklegung

zu ermöglichen, erwiesen sich die Widerstände als unüberwindlich.13

Spätestens zu diesem Zeitpunkt dürfte die Gegen-Strategie der Kurie
festgestanden haben: Wir müssen Carlo Borromeo kanonisieren, um ihn uns im Kampf
um die memoria anzueignen und die anderen entsprechend zu enteignen. War er
erst einmal kanonisiert, dann war der Gegenpartei die schärfste Waffe entwunden

und die Bedrohung von Nepotismus und römischer Führungsstellung
zugleich beseitigt. So aber kam es zu einer bizarren Verkehrung von pressure groups,
Interessenausrichtungen und daraus resultierenden Bestrebungen. Obwohl eine

Heiligsprechung an sich für eine katholische Familie der Frühen Neuzeit einen
immensen Prestigegewinn und damit eine nachhaltige Erhöhung ihres Status zur
Folge hatte, konnte Federico Borromeo mit dieser ganz spezifischen Form und

Zweckausrichtung der Kanonisation seines Cousins keineswegs einverstanden
sein, ja ermeldete ebenso heftig wie vergeblich Protest gegen diese Indienststellung

an.

Siehe Zunckel, Das schwere Erbe San Carlos (wie Anm. 5), 81.



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 69

Unaufhaltsam wurde der Prozess der Kanonisation unter dem Pontifikat Pauls

V. Borghese, der von 1605 bis 1621 regierte. In dieser Regierungszeit wurde der
Habitus des Seicento-Papsttums vollends festgelegt und sanktioniert.14 Geprägt
war dieser Habitus von einem weiter gesteigerten, zunehmend die innere wie die
äussere Politik des Papsttums durchdringenden und nicht selten beherrschenden

Nepotismus, der als solcher nach aussen jedoch nicht hervortreten, sondern mit
den Zwecken der Kirche und der Reform gerechtfertigt werden sollte. Für diese

Bestrebungen war die Aneignung der memoria Carlo Borromeos von höchster, ja
ausschlaggebender Relevanz. Und diese Aneignung vollzog sich konsequenterweise

parallel auf verschiedenen, doch miteinander eng verbundenen Ebenen.

Zum einen wurde durch den Vollzug der Heiligsprechung im Jahre 1610 eine

familiäre, ja geradezu persönliche Verknüpfung hergestellt, die natürlich als

Würdigkeits-Gemeinschaft konzipiert war und als solche auch propagandistisch
zelebriert wurde - so integrierten die Borghese Reliquien und Erinnerungen an

den Heiligsprechungsprozess in ihre auf Staatskosten errichtete Familien-Prunkkapelle

in S. Maria Maggiore.1
Doch gab es noch viel direktere Verbindungen zwischen den Interessen der

Borghese und der Heiligsprechung Carlo Borromeos. Im Zusammenhang mit der
Kanonisation des Mailänder Erzbischofs hatten die Borghese enge Beziehungen
zu führenden Geschlechtern der Mailänder Metropole hergestellt, denen eine solche

entschärfte, das heisst entpolitisierte memoria des unbequemen Reformers
ebenfalls am Herzen lag. Diese Verflechtungen wurden parallel dazu für den

Kardinalnepoten Scipione Borghese, also einen Amtsnachfolger Carlo Borromeos,
mit grösstem merkantilem und kommerziellem Geschick nutzbar gemacht. Mit
anderen Worten: Federico Borromeo, der sich als Nachfolger Carlos im Geiste
und in der praktischen Reformpolitik verstand, musste ohnmächtig, ja zähneknirschend

zusehen, wie für den Kardinalnepoten Scipione Borghese eine Pfründenhäufung

ohnegleichen in der Lombardei organisiert wurde - und das gewissermassen

unter Berufung auf Carlo Borromeo, den Verächter solcher
Bereicherungsaktionen zum alleinigen Wohle der Familie. In 28 Kardinalats-Jahren

bezog Scipione Borghese aus seinen Kommendatar-Abteien in der näheren Umgebung

Mailands insgesamt 476'669 scudi und 29 baiocchi.16 Das entsprach etwa
zehntausend römischen Handwerker-Jahresgehältern, nach heutiger Umrechnung
also etwa 800 Millionen Schweizer Franken. Von dieser Summe floss nicht nur
nichts zurück, sondern wurde auch wenig genug für karitative Zwecke ausgegeben

- im selben Zeitraum wurde nicht einmal ein Viertel dieses Betrags für
Almosen und Ähnliches aufgewendet, wobei zu berücksichtigen ist, dass diese

Beträge nur etwa ein Siebtel von Borgheses Gesamteinnahmen aus allen seinen

Pfründen und Scheinämtern bildeten. In denselben Jahren, als diese Riesensummen

aus dem Mailändischen auf Borgheses Konto eingingen, lebten die wenigen

Der Pontifikat Pauls V. ist die am besten erforschte Regierungszeit der Frühen Neuzeit. Überblick

dazu bei Reinhard, Römische Mikropolitik (wie Anm. 11).
Siehe Volker Reinhardt, Kardinal Scipione Borghese. Vermögen, Finanzen und sozialer
Aufstieg eines Papstnepoten, Tübingen 1984.

Reinhardt, Kardinal Scipione Borghese (wie Anm. 15), 96.



70 Volker Reinhardt

in den italienischen Kommenden verbliebenen Mönche kümmerlich genug von
der Hand in den Mund - die teilweise riesenhaften Einkünfte, die den Abteien in
der Vergangenheit aus frommen Stiftungen zugeflossen waren, gelangten zu
nahezu 100% an den Kommendatarabt Borghese in Rom. Lebende Klosterinsassen

störten da nur; eine nutzorientierte Bewirtschaftung der Kommenden zielte
daher auf ihr Verschwinden ab.

Dieser nüchterne Vergleich soll nicht der Anklage oder auch nur einer moralischen

Bewertung dienen. Er soll aber zeigen, dass sich die Prioritäten des Papsttums

nach einer sehr kurzen Reformzeit wieder in Richtung intensiver
Familienforderung verschoben. Ebenso nüchtern, vielleicht für manche auch ernüchternd
betrachtet, hatte die Heiligsprechung Carlo Borromeos in dieser Zeit eine
ausgeprägte, ja mehrfache Alibi- und Verschleierungsfunktion. Zum einen w urde eine

Kontinuität des Kardinalnepotenamts und damit des Papsttums vorgespiegelt, die
die in der historischen Wirklichkeit unübersehbaren Brüche überdecken sollte.
Nicht zuletzt sollte damit eine Fortsetzung der Reformära vor Augen geführt
werden, die de facto zu Ende war. Mehr noch: Es galt eine WiederzurückVerlagerung

von Mailand nach Rom zu feiern, und zwar mit der expliziten Botschaft:
Carlo Borromeo war von Rom ausgesandt, transportierte römischen Reformgeist
an die nördliche Front zur Häresie; er wie seine Mission waren immer Geist vom
römischen Geist, vom Geist der Kurie und des Papsttums. So betrachtet, wurde
mit der Heiligsprechung Carlo Borromeos die definitive Deutungs- und
Durchführungshoheit zur Reform nach Rom zurückgeholt - um dort, so sahen es die
letzten verbliebenen Reformer selbst, jeglichen Ansatz zur durchgreifenden
Neuerung einschlafen zu lassen. Zu diesem Zweck musste eine Breitband-Harmonisierung

Carlo Borromeos mit den vorherrschenden Tendenzen der Gegenwart

hergestellt werden, was nur möglich war, wenn man ernsthaften Dissens zu
den Mächten der Vergangenheit leugnete. So ist es kein Zufall, dass unter den

Promotern der sehr teuren Heiligsprechung auch der spanische König Philipp III.
figurierte. Mit den Stellvertretern von dessen Vater und Vorgänger Philipp IL
hatte der neue Heilige in Mailand so manchen heftigen Strauss ausgefochten -
auch diese Erinnerung sollte durch die neue, durch die Heiligsprechung versiegelte

Erinnerung getilgt werden.
Doch diese Versiegelung bedeutete nicht, dass die umgekehrte, die

unbequeme Erinnerung wirklich ausgelöscht wurde. Im Gegenteil: Gerade durch das

offiziell entschärfte Bild des Heiligen lebte sie fort und löste in der Folgezeit
immer wieder Prozesse der Rückbesinnung und Reform aus.



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 11

Krieg um die Erinnerungs-Hoheit - Die Heiligsprechung Carlo Borromeos

Im Zentrum des Beitrags steht die Frage nach dem «Cui bono?» der Heiligsprechung Carlo

Borromeos im Jahre 1610. Dabei schälen sich auf den ersten Blick paradox anmutende
Frontstellungen heraus. Ganz summarisch sind die Mächte und Institutionen, die die
Kanonisation mit Hochdruck betreiben, bestrebt, die Konflikte Borromeos mit kirchlichen
wie weltlichen Obrigkeiten, mit anderen Worten: zwischen dem unbequemen Erzbischof
von Mailand und dem «unangepassten» Kurienkardinal auszublenden, ja zu verdrängen.
Demgegenüber versucht sein Vetter Federico Borromeo gerade die memoria des positiven
Normenbrechers und Setzers neuer Nonnen zu bewahren und steht daher den Bemühungen

der Kurie, Carlo Borromeo durch die Heiligsprechung als normenkonform auszuweisen,

kritisch gegenüber. Am Ende - so die Schlussthese - dient die Heiligsprechung des

aus dem Rahmen fallenden Kardinalnepoten Carlo Borromeo der moralischen und politischen

Sanktionierung des päpstlichen Nepotismus im Barockzeitalter.

La guerre des mémoires - la canonisation de Carlo Borromeo

L'article se concentre sur le «cui bono?» de la canonisation de Carlo Borromeo en 1610.
Des positions apparemment paradoxales se cristallisent. En résumé, les puissances et
institutions qui pratiquent intensément la canonisation cherchent à détourner l'attention, voir
renier les conflits entre Borromeo et des autorités ecclésiastiques et laïcs - en d'autres
mots, entre le «non conformiste» cardinal de la Curie et l'incommode archevêque de Milan.

Son cousin Federico Borromeo essaie au contraire de préserver la mémoire de celui
qui brisa des normes et en composa de nouvelles, et diverge ainsi des efforts de la Curie
pour faire passer Carlo Borromeo comme étant conforme aux normes en le canonisant. En
fin de compte, et ainsi le postule la thèse finale, la canonisation du cardinal-neveu hors
normes Carlo Borromeo sert à sanctionner moralement et politiquement le népotisme
papale à l'époque baroque.

The beatification ofCarlo Borromeos - a war over which memory should be pre-eminent
Carlo Borromeo was beatified in 1610 and this paper focuses on the question «cui bono?»
The opposing positions which are at first apparent seem paradoxical. Basically, the
powers and institutions which energetically promoted his beatification were concerned to
divert attention away from, and even suppress from memory the conflicts Borromeo had
with both religious and lay authorities, and specifically with the inconvenient Archbishop
of Milan, a Cardinal and unadjusted member of the Roman Curia. In opposition to this,
his cousin Federico Borromeo wanted to preserve the memoria of a successful reformer
who had both challenged existing norms and also set up new ones. Federico was therefore
opposed to the efforts of the Roman Curia to beatify Carlo Borromeo in order to make
him seem more of a conformist figure. In fact the beatification of Borromeo, an
exceptionally nepotistic Cardinal, helped to provide moral and political support for papal nepotism

in the baroque period.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
Carlo Borromeo, Heiligsprechung - canonisation - canonisation, Katholische Reform -
réforme catholique - Catholic reform, Nepotismus - népotisme - nepotism, memoria,
Normenkonflikte - conflits de normes - conflicts of norms.

Volker Reinhardt, O.Prof, für Allgemeine Schweizer Geschichte der Neuzeit an der
Universität Freiburg/Schweiz.


	Krieg um die Erinnerungs-Hoheit - die Heiligsprechung Carlo Borromeos

