Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Krieg um die Erinnerungs-Hoheit - die Heiligsprechung Carlo
Borromeos

Autor: Reinhardt, Volker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Krieg um die Erinnerungs-Hoheit —
Die Heiligsprechung Carlo Borromeos

Volker Reinhardt

[n emmem auf Kontinuitdt gegriindeten System wie der romischen Kurie ist me-
moria ein Politikum, ja ein Herrschafts- und Selbstbehauptungsmittel allerersten
Ranges.' Die Erinnerung an einen Statusbegriinder zu zelebrieren, ist daher in der
Frithen Neuzeit eine prioritdre Strategie der das Papsttum und seinen Apparat do-
minierenden Oligarchie. In diesem Zusammenhang sind sogar Thesen von einer
regelrechten Gebliitsheiligkeit’ aufgekommen, und zwar, genealogisch betrach-
tet, nicht ohne Grund. Sind doch die meisten Papstfamilien zwischen dem 15. und
18. Jh. vielfach miteinander verschwigert und verwandt — mit der unvermeidli-
chen Folge, dass spatere Papste frithere Pédpste in ihrem Stammbaum auffithren
konnten. Diese enge Verflechtung wiederum ist eine Folge der politischen Aus-
richtung des frithneuzeitlichen Papsttums, das Nepotismus durchgehend zur zen-
tralen, liber lange Zeit vorrangigen und in manchen Pontifikaten sogar alleinigen
Herrschaftsausrichtung erhob — mit der Konsequenz, dass zwischen 1471 und
1676, also in gut zweithundert Jahren, von sehr wenigen Ausnahmen wie der Re-
gierungszeit Prus’ V. abgesehen, keine politische Entscheidung von Bedeutung
ohne wesentliche Mitberiicksichtigung von Familieninteressen getroffen wurde.’
Die in den hochsten romischen und italienischen Adel empor katapultierten Ne-
poten aber wurden von der etablierten rémischen Baronalaristokratie, ungeachtet
aller sich des liberwiltigenden Nutzens wegen aufdringenden Zweckheiraten

Siehe dazu als Standardreferenz die aus dem Requiem-Projekt hervorgegangenen Publikatio-
nen: Horst Bredekamp/Volker Reinhardt (Hg.), Totenkult und Wille zur Macht. Die unruhi-
gen Ruhestitten der Papste in St. Peter, Darmstadt 2004; Ame Karsten/Philipp Zitzlsperger
(Hg.), Tod und Verkldrung. Grabmalskultur in der Frithen Neuzeit, K6ln/Weimar/Wien 2004.
Christoph Weber, Senatus divinus. Verborgene Strukturen im Kardinalskollegium der frithen
Neuzeit, Frankfurt a. M./Berlin/Bern 1996.

Zur Erforschung des friihneuzeitlichen rémischen Nepotismus siehe den Uberblick bei: Vol-
ker Reinhardt, Nepotismus, Papstfinanz und rémische Elitenverflechtung — Einfithrung, in:
Historische Ansttsse. Festschrift fiir Wolfgang Reinhard, Berlin 2002, 173-178; ders.,
Normenkonkurrenz an der frithneuzeitlichen Kurie, in: Giinther Wassilowsky/Hubert Wolf
(Hg.), Werte und Symbole im frithneuzeitlichen Rom, Miinster 2005, 51-65.

SZRKG, 103 (2009), 63-71



64 Volker Reinhardt

wihrend des betreffenden Pontifikats, nicht dauerhaft als wirklich gleichrangig
akzeptiert, waren also zu einer Nepotenfamilien-Endogamie gezwungen und bil-
deten so ein eigentiimliches Elitensegment sui generis: Durchweg materiell iiber-
reich ausgestattet, im Besitz der Filetstiicke der romischen Campagna-Lehen und
an der Kurie entsprechend einflussreich, doch was Sozialprestige betraf, eben doch
eine blockierte Sekundarelite. Dieses Manko durch einen Kult der Herkunft aus
moglichst vielen ineinander verschriankten Papstfamilien zu kompensieren, lag
nahe, doch gelang es nie, diese Abstammung als Ruhmestitel im Wertekanon
einer breiteren Offentlichkeit zu verankern. Im Gegenteil: Parallel zum extremen
Nepotismus der Neuzeit entwickelte sich an der Kurie immer auch eine nepotis-
muskritische Stromung, die schliesslich nach den Exzessen der Borghese, Barbe-
rini und vor allem Pamphili im 17. Jh. die breite europdische Offentlichkeit amii-
sierte beziehungsweise empérte.* Zu diesem Zeitpunkt war die extreme Ver-
wandtenforderung eines Innozenz X. nicht nur Salongesprich in Paris oder Mad-
rid, sondern sogar ein Instrumentum Regni fur die Einwirkung von aussen — so
erlaubte es seine intime Kenntnis des Systems Nepotismus dem franzdsischen
Kardinalminister Mazarin in den 1640er und 50er Jahren, das Papsttum diploma-
tisch, 6konomisch und militdrisch auszumandvrieren und propagandistisch mit
irreparablen Schiaden blosszustellen.

Vor diesem Hintergrund wird der Kampf um die Erinnerungshoheit iiber Kar-
dinal Carlo Borromeo an verschiedenen, nicht selten schief zueinander stehenden
Fronten ausgetragen. Zum einen geht es um pro oder contra katholische Reform.
Wenn die Orientierung pro lautet, dann ist damit noch nicht Ubereinstimmung
hergestellt, im Gegenteil. Dann stellen sich Gegensitze ein zwischen der Option
fiir eine durchgreifendere oder eine gemaissigte, eine von Rom oder von Mailand
ausgehende Reform. Aufs engste damit verkniipft nochmals ein entweder — oder,
und zwar die flir die Instrumentalisierung der memoria und damit die Heiligspre-
chung Borromeos bedeutsamste Frage: pro oder contra Nepotismus beziehungs-
weise flir oder wider welchen Nepotismus in welchen Formen und mit welchen
Grenzen. Mit anderen Worten: Die zugleich gesteuerte und in divergierende
Bahnen gelenkte Erinnerung an Carlo Borromeo war zu einem Politikum von
aller hochster Relevanz, ja zu einem Kampfinstrument rivalisierender ideologi-
scher Richtungen, Familien, Interessengruppen, ja selbst Regionen geworden.” In
diesem Ringen ging es darum, wer sich das Exemplum Borromeo zunutze zu
machen verstand, also sich rechtfertigen und die anderen damit delegitimieren
wiirde. Noch prédziser: Welche Erinnerung an welche Aspekte des Wirkens Bor-

Arne Karsten, «Nepotismum discussurus» — Die Korsenaffare 1662 und ihre Auswirkungen
auf die Nepotismus-Diskussion an der Kurie, in: Historische Anstosse. Festschrift fiir Wolf-
gang Reinhard zum 65. Geburtstag am 10. April 2002, Berlin 2002, 263-290; Marzio Ber-
nasconi, Il cuore irrequieto dei papi. Percezione e valutazione ideologica del nepotismo sulla
base dei dibattiti curiali del XVII secolo, Bern 2004.

Grundlegend dazu: Julia Zunckel, Das schwere Erbe San Carlos oder: Von der Ubererfiillung
der Norm. Der Mailinder Kardinalerzbischof Federico Borromeo (1564-1631), in: Ame
Karsten (Hg.), Jagd nach dem roten Hut. Kardinalskarrieren im barocken Rom, Géttingen
2004, 69-87.



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 65

romeos wiirde welchem Papsttum und welchen Parteien und Familien an der Kurie
ganz unmittelbar zugute kommen? In dieser komplexen, nicht selten verschlun-
genen Auseinandersetzung, die schon zu Lebzeiten Borromeos begann, nach sei-
nem Tod mit der Seligsprechung 1602 fortgesetzt wurde und mit der Kanonisa-
tion® am 1. November 1610 kumulierte, vermischen sich somit sehr unterschied-
liche Motive und Ziele. Nur die Hauptlinien sollen im folgenden nachgezeichnet
werden.

Beim Amtsantritt Pius’ IV. 1559 21 Jahre alt, wurde Carlo Borromeo als Sohn
einer Papstschwester postwendend Kardinalnepot.” Damit war eine Rolle vorge-
geben, die seit Sixtus 1V. inner- wie ausserhalb der Kurie hochst umstritten war.
Dieser ehemalige Franziskanergeneral hatte nicht nur pausenlos Kriege fiir die
Eroberung eines Familienstaats gefiihrt und dafur sogar Gebiete der Kirche ver-
dussert, sondern in seinem dreizehn Jahre dauernden Pontifikat auch sechs Fami-
lienmitglieder zu Kardinédlen erhoben, unter denen Giuliano della Rovere, der
spatere Julius 1., als Haupt figurierte.” Dem Kardinalnepoten fiel in dieser Zeit
vorrangig die Wahrmehmung der Familieninteressen, also in der Regel die terri-
toriale Expansion zwecks Nepotenstaatsgriindung, und damit ein grosser Teil der
weltlichen, das heisst politischen Amtsgeschéfte zu. Noch unter Paul III. hatten
die Farnese durch die konsequente Ausrichtung des Pontifikats auf diesen Haupt-
zweck das Herzogtum Parma und Piacenza gewinnen kénnen. Durch das Konzil
von Trient war allerdings ab 1545 der Streit tiber die Erlaubtheit solcher Prakti-
ken offen ausgebrochen und auch nicht mehr ohne weiteres beizulegen. Mit an-
deren Worten: Fiir reformorientierte Kreise gab es anno 1559, nachdem der Ra-
dikal- oder besser: Brachialreformer Paul [V. Carafa seinen Nepoten zuerst zu
schrankenloser Macht verholfen hatte, um sie danach wegen deren Missbrauch
selbst zu stiirzen, nur noch eine Alternative: Abschaffung des lingst institutiona-
lisierten Amtes des Kardinalnepoten als Regent des Kirchenstaats und Oberdi-
plomat oder aber zumindest eine durchgreifende Umdeutung und Umfunktionie-
rung dieser skandalds gewordenen Position. Zu dieser Neudefinition kam es unter
Pius IV. und durch Carlo Borromeo, und zwar auf unterschiedliche, doch koordi-
nierte Weise. Zum einen wurde der «alte» Nepotismus blutig delegitimiert. Pius
[V. liess den Kardinalnepoten Pauls [V., Carlo Carafa, und dessen herzoglichen
Bruder verhaften und wegen Hochverrats hinrichten.” Mit anderen Worten: wih-
rend der junge Carlo Borromeo seines Amtes als neuer Kardinalnepot waltete,
wurde sein Vorgénger in der Engelsburg vom Henker erwiirgt. Doch damit war

Zur Heiligsprechung selbst: Angelo Turchini, La fabbrica di un Santo. Il processo di canoniz-
zazione di Carlo Borromeo e la Controriforma, Casale Monferrato 1984.

Siehe Giuseppe Alberigo, Karl Borromédus. Geschichtliche Sensibilitdt und pastorales Enga-
gement. Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung, Miinster
1995; Franco Buzzi/Danilo Zardin (Hg.), Carlo Borromeo e 1’opera della grande riforma.
Cultura, religione e ceti del governo nella Milano del pieno Cinquecento, Milano 1997.
Siehe Volker Reinhardt, Der unheimliche Papst. Alexander VI. Borgia (1431-1503), Miin-
chen 2005, 42-51.

Ludwig von Pastor, Geschichte der Pipste seit dem Ausgang des Mittelalters, Band VII Pius
IV., 13. Auflage Freiburg im Breisgau 1957; die komplexe Affire um die Carafa-Nepoten
wiirde eine grundlegende Neubearbeitung und Neudeutung verdienen.



66 Volker Reinhardt

dieser Prozess nicht zu Ende. Ausgerechnet der strengste aller Reformer, Pius V.,
liess wenige Jahre danach die beiden exekutierten Ex-Nepoten formell rehabili-
tieren, delegitimierte also seinen Vorganger auf die schroffest mogliche Art.

Parallel zu dieser Abrechnung mit dem Nepotismus alten Stils ging Carlo
Borromeo daran, dieses anriichige Amt mit neuem Sinn zu erfiillen. Seine riesen-
haften Einnahmen wurden ostentativ fiir amtskonforme, in hohem Masse karita-
tive Zwecke und zur Forderung von Kirchen und Klostern verwendet. Seinen
massgeblichen politischen Einfluss verwandte der junge Kardinalnepot konse-
quent auf die Forderung von Reformern und Reformen. Dabei gab er dem Amt
des Kardinalnepoten insgesamt eine profunde geistliche Note, die neue Regeln
des diplomatischen Umgangs, ja geradezu eine neue Semiotik am réomischen Hof
erforderlich machte. Dessen ungeachtet blieb auch der Kardinalnepot Carlo Bor-
romeo Chef eines weit verzweigten Netzwerks, das notwendigerweise auch den
Interessen von Familie, Freunden und Kreaturen zu dienen hatte. Schliesslich
war der Pontifikat seines Onkels alles andere als entschieden reformorientiert oder
auch nur in seiner Aussenwirkung geistlich angelegt. Im Gegenteil: Pius IV. liess
bekanntlich im Damasushof des Vatikans glidnzende Ritterturniere veranstalten,
bei denen die adeligen Lanzenbrecher von der Créme der romischen Damenwelt
auf den Tribiinen akklamiert wurden. Und selbstverstdndlich plante auch Pius
IV., seine Blutsverwandten auf Dauer in den hochsten Réngen der romischen
und maildndischen Aristokratie zu etablieren. Zu diesem Zweck nahm er sogar
eine eigentiimliche Namens- bzw. Wappen-Kamouflage vor. Mit Familiennamen
Medici, doch aus dem mittleren maildndischen Patriziat gebiirtig und mit den
florentinischen Namensvettern mitnichten verwandet, liess sich der Papst von die-
sen deren Wappensymbole, die beriihmten Kugeln, verleihen, spiegelte also eine
gemeinsame Ahnenreihe vor.

Diese stark nepotistische und insgesamt sehr weltliche Regierungsfithrung war
bekanntlich nicht Carlo Borromeos Sache. Ja, als Zeichen seiner Ablehnung ent-
schloss er sich zu einem ungewdohnlichen, in der Geschichte des Kardinalnepo-
ten-Amts einzig dastehenden und dieses zudem in Frage stellenden Schritt: Er
begab sich gegen Ende der Regierung seines Onkels Pius’ IV. 1565 von Rom in
sein Erzbistum Mailand, um sich dort der Rekatholisierung im lombardisch-eid-
genossischen Grenzgebiet zu widmen. Dieser Wegzug aber war nicht nur eine
Absage an das problematische Amt, sondern auch an ein Papsttum, das parado-
xerweise gerade sein Onkel und Forderer verkorperte. Ja, man musste in Rom
diesen Akt der Distanzierung sogar noch radikaler interpretieren: Das Amt des
Kardinalnepoten auszuiiben und sein Seelenheil zu sichern, schloss sich aus. Ent-
weder - cder lauteten stattdessen die Mdoglichkeiten.

Fiir den durch den ausschlaggebenden Einfluss Borromeos gewihlten Nach-
folger Pius V. war das kein Problem. Er ernannte zwar einen Verwandten zum
Kardinal, doch spielte dieser an der romischen Kurie keine wesentliche Rolle.
Das aber idnderte sich schon mit dem nichsten Pontifikat. Gregor XIII. forderte
nicht nur einen leiblichen Sohn, sondern die ganze Familie Boncompagni auf
héchstem finanziellen und politischen Niveau, was sich unter Sixtus V., Gregor
XIV., Clemens VIIIL. und vor allem Paul V. Borghese bis 1621 in einem stetigen



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 67

Crescendo fortsetzte. In den Augen der Reformer war die katholische Reform um
1600 zu Ende; davon zeugen viele, auch sehr personliche Notizen aus dem Lager
der Bellarmin, Paleotto, Tarugi und Baronio.'” Gerade weil seine Versuche zur
dauerhaften Neuausrichtung der Kurie und damit auch des Kardinalnepoten-
Amts de facto gescheitert waren, wurde Carlo Borromeo jetzt im Zeichen der
Wende, das heisst der Wiederhinwendung zu einem sehr hofischen, mondanen und
vor allem nepotistischen Herrschaftsstil der Kurie zur alles beherrschenden und
damit auch umstrittenen Erinnerungsfigur. Fiir die zur Minoritit, ja einer ebenso
verlorenen wie geschworenen Gemeinschaft geschrumpfte Reformpartei war
Carlo Borromeo dadurch Rechtfertigung, Fanal und Anklage zugleich. Wortfiih-
rer und Exponent dieser Gruppierung war, tiber die genannten Kardinile hinaus,
vor allem Federico Borromeo, der 1564 geborene Sohn einer Tante Carlo Borro-
meos."' Unter dem Einfluss Carlos erzogen und ausgebildet, verstand sich der 1587,
im Alter von 23 Jahren, zum Kardinal erhobene Federico Borromeo in mehrfacher
Hinsicht als Nachlassverwalter und vor allem Erinnerungshiiter seines Cousins.

Doch diese Erbschaft war komplex und problematisch zugleich. Das betraf
zum einen die Familie Borromeo selbst. In ausgepragtem Gegensatz zu ihren
beiden Kardinédlen war deren Image insgesamt nicht das beste. Sie war hochgra-
dig untereinander und mit wichtigen anderen Maildnder Adelsfamilien zerstritten
und stand im Ruf chronischer Unfriedfertigkeit. Noch zu Lebzeiten Calos war es
im engsten Verwandtschaftskreis zu einem aufsehenerregenden Mordfall gekom-
men, der sehr an die Carafa erinnerte. Solche Vorkommnisse kontrastierten aufs
unschénste mit dem Versuch Carlos und spiter Federicos, sich generationen-
iibergreifend als Motor der katholischen Reform, nicht nur in Mailand, zu profi-
lieren. Und gerade weil das Bild der Familie iberwiegend negativ geprigt war,
mussten die Chefs des Hauses um so intensiver darum bemiiht sein, die Erinne-
rung an den Erzbischof Carlo dagegen auszuspielen, also Reputation und memo-
ria der Borromeo durch ihn und nicht durch die gewalttitigen Familienmitglieder
Zu bestimmen.

Die Rolle der Reformer spielten Carlo und Federico so konsequent, dass da-
raus wiederum neue Feindschaften und Gefahrdungen fiir einflussreiche Krifte
inner- wie ausserhalb der Kirche hervorgingen. Feinde'? machten sich die Borro-
meo durch ihre durchgreifende Reformtitigkeit zum einen im Maildnder Adel
selbst, der durch die strenge Neuordnung von Pfriindenwesen, Ausbildung und
Lebensstil selbstverstindliche Gewohnheiten und Privilegien bedroht sah. Min-
destens ebenso viel Argernis unter der Fiihrungsschicht erregte der moralische

' Paolo Prodi, Il sovrano pontefice. Un corpo e due anime: la monarchia papale nella prima eta
moderna, Bologna 1982; Paolo Prodi/Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und
die Moderne, Berlin 2001.

"' Siehe Julia Zunckel, Handlungsspielrdume eines Mailinder Erzbischofs. Federico Borromeo
und Rom, in: Wolfgang Reinhard (Hg.), Romische Mikropolitik im spanischen Mittelmeer-
raum unter Papst Paul V. Borghese 1605-1621, Tiibingen 2004; Massimo Marcocchi/Cesare
Pasini (Hg.), Federico Borromeo. Fonti e storiografia, Milano 2001.

"2 Siche Giuseppe de Luca, «Havendo perduta la vergogna verso Dio» Un’ indagine su alcuni
gruppi di opposizione a Carlo Borromeo, in: Societa e Storia, 59 (1993) 35-69; Danilo Zar-
din, Riforma cattolica e reistenze nobiliari nella diocesi di Carlo Borromeo, Milano 1983.



68 Volker Reinhardt

und damit ipso facto auch soziale und politische Fithrungsanspruch der Borro-
meo. Noch heftiger aber legten sich die beiden Borromeo-Kardindle in ihrem
Streit fiir die Rechte der Kirche, wie sie sie verstanden, mit den spanischen Gou-
verneuren von Mailand an. Hier kam es zu einer nicht mehr abreissenden Kette
von Kiampfen um Kompetenzen, die das Verhiltnis von weltlicher und kirch-
licher Obrigkeit jahrzehntelang dusserst konflikttrachtig gestalteten.

Doch der Hauptgrund fiir den Kampf um die memoria und damit um die Hei-
ligsprechung Carlo Borromeos lag, wie konnte es anders sein, in Rom. Dass die-
ser den Kampf fiir die Erneuerung der Kirche beziehungsweise gegen die Protes-
tanten von Rom nach Mailand verlegt hatte, wurde immer mehr zu einem Stachel
im Fleisch des Papsttums. Zum einen hatte er, wie umrissen, uneinldsbare Vor-
gaben flir die kiinftige Austibung des Kardinalnepoten-Amts gemacht, die den
barocken Grossnepotismus an seiner Entfaltung ideologisch wie praktisch und
organisatorisch aufs gravierendste behindern mussten. Und zum anderen hatte er
durch die Schwerpunktverlagerung der Reform vom Zentrum an die Peripherie
den Fithrungsanspruch des nachtridentinischen Papsttums an der Wurzel getrof-
fen. Wenn sich durch Carlo Borromeos memoria der Eindruck festsetzte, dass
der Erzbischof von Mailand und nicht der Pontifex maximus die Erneuerung der
katholischen Kirche und ihre Abgrenzung gegen den Protestantismus betrieb,
dann war es um den rémischen Fiihrungsanspruch geschehen.

Wer bestimmte also die Erinnerung, in welche Kanile wurde sie zu welchem
Zweck gelenkt? Diese entscheidende Frage stand zur Beantwortung an, als Fede-
rico Borromeo, der Gralshiiter der memoria, 1591 eine Biographie seines Cou-
sins zu verdffentlichen plante, in der kein Blatt vor den Mund genommen wurde
— die Konflikte mit den spanischen Behorden wie auch die Divergenzen mit der
romischen Zentrale wurden hier offen angesprochen. Bezeichnenderweise gab
der damals regierende Papst Gregor XIV. Sfondrato, selbst aus Mailand stam-
mend, doch kein Alliierter der Borromeo, das Plazet zur Publizierung dieser Le-
bensgeschichte nicht. Trotz aller Versuche Federico Borromeos, die Druckle-
gung zu ermoglichen, erwiesen sich die Widerstinde als uniiberwindlich."

Spitestens zu diesem Zeitpunkt diirfte die Gegen-Strategie der Kurie festge-
standen haben: Wir miissen Carlo Borromeo kanonisieren, um ihn uns im Kampf
um die memoria anzueignen und die anderen entsprechend zu enteignen. War er
erst einmal kanonisiert, dann war der Gegenpartei die schirfste Wafte entwun-
den und die Bedrohung von Nepotismus und romischer Fithrungsstellung zu-
gleich beseitigt. So aber kam es zu einer bizarren Verkehrung von pressure groups,
Interessenausrichtungen und daraus resultierenden Bestrebungen. Obwohl eine
Heiligsprechung an sich fiir eine katholische Familie der Frithen Neuzeit einen
immensen Prestigegewinn und damit eine nachhaltige Erhéhung ihres Status zur
Folge hatte, konnte Federico Borromeo mit dieser ganz spezifischen Form und
Zweckausrichtung der Kanonisation seines Cousins keineswegs einverstanden
sein, ja ermeldete ebenso heftig wie vergeblich Protest gegen diese Indienst-
stellung an.

" Siehe Zunckel, Das schwere Erbe San Carlos (wie Anm. 5), 81.



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 69

Unaufhaltsam wurde der Prozess der Kanonisation unter dem Pontifikat Pauls
V. Borghese, der von 1605 bis 1621 regierte. In dieser Regierungszeit wurde der
Habitus des Seicento-Papsttums vollends festgelegt und sanktioniert.'"* Geprigt
war dieser Habitus von einem weiter gesteigerten, zunehmend die innere wie die
dussere Politik des Papsttums durchdringenden und nicht selten beherrschenden
Nepotismus, der als solcher nach aussen jedoch nicht hervortreten, sondern mit
den Zwecken der Kirche und der Reform gerechtfertigt werden sollte. Fiir diese
Bestrebungen war die Aneignung der memoria Carlo Borromeos von hochster, ja
ausschlaggebender Relevanz. Und diese Aneignung vollzog sich konsequenter-
weise parallel auf verschiedenen, doch miteinander eng verbundenen Ebenen.
Zum einen wurde durch den Vollzug der Heiligsprechung im Jahre 1610 eine
familidre, ja geradezu personliche Verkniipfung hergestellt, die natiirlich als
Wiirdigkeits-Gemeinschaft konzipiert war und als solche auch propagandistisch
zelebriert wurde — so integrierten die Borghese Reliquien und Erinnerungen an
den Heiligsprechungsprozess in ihre auf Staatskosten errichtete Familien-Prunk-
kapelle in S. Maria Maggiore."

Doch gab es noch viel direktere Verbindungen zwischen den Interessen der
Borghese und der Heiligsprechung Carlo Borromeos. Im Zusammenhang mit der
Kanonisation des Mailénder Erzbischofs hatten die Borghese enge Beziehungen
zu fihrenden Geschlechtern der Maildnder Metropole hergestellt, denen eine sol-
che entschirfte, das heisst entpolitisierte memoria des unbequemen Reformers
ebenfalls am Herzen lag. Diese Verflechtungen wurden parallel dazu fiir den
Kardinalnepoten Scipione Borghese, also einen Amtsnachfolger Carlo Borromeos,
mit grosstem merkantilem und kommerziellem Geschick nutzbar gemacht. Mit
anderen Worten: Federico Borromeo, der sich als Nachfolger Carlos im Geiste
und in der praktischen Reformpolitik verstand, musste ohnmaéchtig, ja zdhneknir-
schend zusehen, wie fiir den Kardinalnepoten Scipione Borghese eine Pfriinden-
hdaufung ohnegleichen in der Lombardei organisiert wurde — und das gewisser-
massen unter Berufung auf Carlo Borromeo, den Verichter solcher Bereiche-
rungsaktionen zum alleinigen Wohle der Familie. In 28 Kardinalats-Jahren be-
zog Scipione Borghese aus seinen Kommendatar-Abteien in der niheren Umge-
bung Mailands insgesamt 476°669 scudi und 29 baiocchi.'® Das entsprach etwa
zehntausend romischen Handwerker-Jahresgehiltern, nach heutiger Umrechnung
also etwa 800 Millionen Schweizer Franken. Von dieser Summe floss nicht nur
nichts zuriick, sondern wurde auch wenig genug fiir karitative Zwecke ausgege-
ben — im selben Zeitraum wurde nicht einmal ein Viertel dieses Betrags fiir
Almosen und Ahnliches aufgewendet, wobei zu beriicksichtigen ist, dass diese
Betrdge nur etwa ein Siebtel von Borgheses Gesamteinnahmen aus allen seinen
Pfriinden und Scheindmtern bildeten. In denselben Jahren, als diese Riesensum-
men aus dem Maildndischen auf Borgheses Konto eingingen, lebten die wenigen

" Der Pontifikat Pauls V. ist die am besten erforschte Regierungszeit der Frithen Neuzeit. Uber-
blick dazu bei Reinhard, Romische Mikropolitik (wie Anm. 11).

'* Siehe Volker Reinhardt, Kardinal Scipione Borghese. Vermogen, Finanzen und sozialer Auf-
stieg eines Papstnepoten, Tiibingen 1984.

' Reinhardt, Kardinal Scipione Borghese (wie Anm. 15), 96.



70 Volker Reinhardt

in den italienischen Kommenden verbliebenen Monche kiimmerlich genug von
der Hand in den Mund - die teilweise riesenhaften Einkiinfte, die den Abteien in
der Vergangenheit aus frommen Stiftungen zugeflossen waren, gelangten zu
nahezu 100% an den Kommendatarabt Borghese in Rom. Lebende Klosterinsas-
sen storten da nur; eine nutzorientierte Bewirtschaftung der Kommenden zielte
daher auf ihr Verschwinden ab.

Dieser niichterne Vergleich soll nicht der Anklage oder auch nur einer morali-
schen Bewertung dienen. Er soll aber zeigen, dass sich die Prioritdten des Papst-
tums nach einer sehr kurzen Reformzeit wieder in Richtung intensiver Familien-
forderung verschoben. Ebenso niichtern, vielleicht fiir manche auch erniichternd
betrachtet, hatte die Heiligsprechung Carlo Borromeos in dieser Zeit eine ausge-
prigte, ja mehrfache Alibi- und Verschleierungsfunktion. Zur einen wurde eine
Kontinuitdt des Kardinalnepotenamts und damit des Papsttums vorgespiegelt, die
die in der historischen Wirklichkeit uniibersehbaren Briiche tiberdecken sollte.
Nicht zuletzt sollte damit eine Fortsetzung der Reformédra vor Augen gefiihrt
werden, die de facto zu Ende war. Mehr noch: Es galt eine Wiederzuriickverlage-
rung von Mailand nach Rom zu feiern, und zwar mit der expliziten Botschaft:
Carlo Borromeo war von Rom ausgesandt, transportierte rémischen Reformgeist
an die nordliche Front zur Héresie; er wie seine Mission waren immer Geist vom
romischen Geist, vom Geist der Kurie und des Papsttums. So betrachtet, wurde
mit der Heiligsprechung Carlo Borromeos die definitive Deutungs- und Durch-
fiihrungshoheit zur Reform nach Rom zuriickgeholt — um dort, so sahen es die
letzten verbliebenen Reformer selbst, jeglichen Ansatz zur durchgreifenden
Neuerung einschlafen zu lassen. Zu diesem Zweck musste eine Breitband-Har-
monisierung Carlo Borromeos mit den vorherrschenden Tendenzen der Gegen-
wart hergestellt werden, was nur méglich war, wenn man ernsthaften Dissens zu
den Michten der Vergangenheit leugnete. So ist es kein Zufall, dass unter den
Promotern der sehr teuren Heiligsprechung auch der spanische Kénig Philipp III.
figurierte. Mit den Stellvertretern von dessen Vater und Vorgédnger Philipp 1L
hatte der neue Heilige in Mailand so manchen heftigen Strauss ausgefochten —
auch diese Erinnerung sollte durch die neue, durch die Heiligsprechung versie-
gelte Erinnerung getilgt werden.

Doch diese Versiegelung bedeutete nicht, dass die umgekehrte, die unbe-
queme Erinnerung wirklich ausgeldscht wurde. Im Gegenteil: Gerade durch das
offiziell entschirfte Bild des Heiligen lebte sie fort und l6ste in der Folgezeit
immer wieder Prozesse der Riickbesinnung und Reform aus.



Die Heiligsprechung Carlo Borromeos 71

Krieg um die Erinnerungs-Hoheit — Die Heiligsprechung Carlo Borromeos

Im Zentrum des Beitrags steht die Frage nach dem «Cui bono?» der Heiligsprechung Car-
lo Borromeos im Jahre 1610. Dabei schilen sich auf den ersten Blick paradox anmutende
Frontstellungen heraus. Ganz summarisch sind die Méchte und Institutionen, die die Ka-
nonisation mit Hochdruck betreiben, bestrebt, die Konflikte Borromeos mit kirchlichen
wie weltlichen Obrigkeiten, mit anderen Worten: zwischen dem unbequemen Erzbischof
von Mailand und dem «unangepassten» Kurienkardinal auszublenden, ja zu verdringen.
Demgegeniiber versucht sein Vetter Federico Borromeo gerade die memoria des positiven
Normenbrechers und Setzers neuer Normen zu bewahren und steht daher den Bemtihun-
gen der Kurie, Carlo Borromeo durch die Heiligsprechung als normenkonform auszuwei-
sen, kritisch gegeniiber. Am Ende — so die Schlussthese — dient die Heiligsprechung des
aus dem Rahmen fallenden Kardinalnepoten Carlo Borromeo der moralischen und politi-
schen Sanktionierung des pédpstlichen Nepotismus im Barockzeitalter.

La guerre des mémoires — la canonisation de Carlo Borromeo

L article se concentre sur le «cui bono?» de la canonisation de Carlo Borromeo en 1610.
Des positions apparemment paradoxales se cristallisent. En résumé, les puissances et ins-
titutions qui pratiquent intensément la canonisation cherchent a détourner 1’attention, voir
renier les conflits entre Borromeo et des autorités ecclésiastiques et laics — en d’autres
mots, entre le «non conformiste» cardinal de la Curie et I'incommode archevéque de Mi-
lan. Son cousin Federico Borromeo essaie au contraire de préserver la mémoire de celul
qui brisa des normes et en composa de nouvelles, et diverge ainsi des efforts de la Curie
pour faire passer Carlo Borromeo comme étant conforme aux normes en le canonisant. En
fin de compte, et ainsi le postule la thése finale, la canonisation du cardinal-neveu hors
normes Carlo Borromeo sert a sanctionner moralement et politiquement le népotisme pa-
pale a I’époque baroque.

The beatification of Carlo Borromeos — a war over which memory should be pre-eminent

Carlo Borromeo was beatified in 1610 and this paper focuses on the question «cui bono?»
The opposing positions which are at first apparent seem paradoxical. Basically, the po-
wers and institutions which energetically promoted his beatification were concerned to di-
vert attention away from, and even suppress from memory the conflicts Borromeo had
with both religious and lay authorities, and specifically with the inconvenient Archbishop
of Milan, a Cardinal and unadjusted member of the Roman Curia. In opposition to this,
his cousin Federico Borromeo wanted to preserve the memoria of a successful reformer
who had both challenged existing norms and also set up new ones. Federico was therefore
opposed to the efforts of the Roman Curia to beatify Carlo Borromeo in order to make
him seem more of a conformist figure. In fact the beatification of Borromeo, an excep-
tionally nepotistic Cardinal, helped to provide moral and political support for papal nepo-
tism in the baroque period.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Carlo Borromeo, Heiligsprechung — canonisation — canonisation, Katholische Reform —
réforme catholique — Catholic reform, Nepotismus — népotisme — nepotism, memoria,
Normenkonflikte — conflits de normes — conflicts of norms.

Volker Reinhardt, o.Prof. fur Allgemeine Schweizer Geschichte der Neuzeit an der Uni-
versitit Freiburg/Schweiz.



	Krieg um die Erinnerungs-Hoheit - die Heiligsprechung Carlo Borromeos

