
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 103 (2009)

Artikel: Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung

Autor: Lau, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Alte Eidgenossenschaft
im Zeitalter der Konfessionalisierung

Thomas Lau

Das Tagebuch des Klosters Einsiedeln aus dem Jahre 1683 berichtet von einem

merkwürdigen Vorfall, der ein bezeichnendes Licht auf den Zustand der
Eidgenossenschaft unter den Bedingungen der konfessionellen Spaltung wirft1:

Als man dem Häftling das Essen bringen wollte, war Pirminius bereits
entwichen. Ein offenes Fenster und sorgsam aneinandergebundene Betttücher waren
alles, was die Wächter fanden. Eilig betriebene Nachforschungen ergaben, dass

das Schlimmste eingetreten war. Der Konventuale aus dem Kloster Pfaffikon
und Inhaber einer Pfarrstelle im thurgauischen Quarz hatte die Grenze zur Zürcher

Landschaft überschritten.2 Statt für seine - vom Autor des Tagebuchs nicht
näher benannten - Untaten mit lebenslangen Exerzitien zu büssen, wählte er den

Weg der Konversion.3 Dies musste, hier waren die Brüder sich einig, um jeden
Preis verhindert werden und so entschloss man sich zur Entsendung einer
Delegation in die Ödnis des Protestantismus - nach Zürich. Neben dem Landvogt von
Pfaffikon (einem Verwandten des Flüchtlings) gehörte ihr auch der Pater
Statthalter an.

Es sollte eine abenteuerliche Reise werden. Statt direkt in die nahe gelegene
Stadt zu reiten, übernachteten die beiden Würdenträger heimlich bei den Pferden.
Selbst am nächsten Morgen zögerte man in die Stadt einzuziehen. Zuerst sollte die
Dienerschaft die Lage sondieren. Der flüchtige Pater, so wusste dieser Spähtrupp
seinen Herren zu berichten, war im Haus eines Predikanten untergekommen und
wurde dort argwöhnisch bewacht. Eine informelle Lösung des Problems war da-

StiftsA Einsiedeln A HB 4, 1683, S. 82 ff.
Zu den besonderen Rahmenbedingungen der Bikonfessionalität im Thurgau: Frauke Volkland,

Konfession und Selbstverständnis. Reformierte Rituale in der gemischtkonfessionellen
Kleinstadt Bischofszell im 17. Jahrhundert, Göttingen 2005.
Zu den sehr unterschiedlichen Risiken und Möglichkeiten, die die Konversionshandlung des

jeweiligen Individuums beeinflussten: Ute Lotz-Heumann (Hg.), Konversion und Konfession

in der Frühen Neuzeit, Gütersloh 2007.

SZRKG, 103(2009), 27-39



28 Thomas Lau

mit nicht mehr in Sicht - die Zürcher Obrigkeit hatte bereits von dem Vorfall
erfahren. Da entschloss «sich Herr Landvogt heroisch, selbsten in die Statt zu und

zu probieren, ob er nit könte zu Herrn Bürgermeister kommen».
Der mutige Landvogt wurde in der Stadt freundlich begrüsst. Die beiden

Bürgermeister traf er noch auf der Strasse und erhielt von ihnen die Zusicherung, einer
ungehinderten Unterredung zwischen ihm und seinem flüchtigen Vetter. Es wurde
eine höchst emotionale Unterredung. Der Landvogt beschwor Pirminius nach
Einsiedeln zurückzukehren. Er möge bedenken, welch eine Schande er über seine
Familie bringe, wenn er vom wahren Glauben abweiche.4

Der so Angesprochene brach unter dem Druck, der auf ihn ausgeübt wurde,
zusammen, und erklärte sich unter Tränen bereit ohne weitere Vorbedingungen in
das Kloster zurückzukehren. Die Episode endete mit einer kurzen Unterredung
zwischen dem Landvogt und dem amtierenden Zürcher Bürgermeister. Der
erklärte dem Emissär aus Einsiedeln, dass der Stadt Flüchtlinge, wie Pirminius, «gar
nit lieb» seien. Wenn sie aber kämen und der Obrigkeit verkündeten, sie wollten
zum evangelischen Glauben übertreten, so könne man sie unmöglich zurückweisen.

Man hindere sie aber auch nicht daran, die Stadt wieder zu verlassen.5

Der Fall Pirminius lässt zwei gegenläufige Entwicklungslinien hervortreten, die
die Beziehungen zwischen den protestantischen und den katholischen Ständen

der dreizehnörtigen Eidgenossenschaft seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts

zunehmend prägten und deren Ursachen und Auswirkungen im Folgenden
näher analysiert werden sollen.

1. Entscheidungsträger beider Seiten sahen sich in einer Interaktionsgemeinschaft.

Der Landvogt war ebenso wie der Bürgermeister an einer Regelung des

Problems interessiert, beide waren bereit, miteinander zu kommunizieren - beide

waren bereit, zu einer regeiförmigen Interaktion zu gelangen und damit die

wechselseitigen Beziehungen zu stabilisieren.6

Dieser enge Zusammenhang zwischen Ehrlosigkeit (die in diesem Fall auch aber nicht nur
Rechtlosigkeit bedeutet) und Abfall von der wahren Religion wird u.a. von dem katholischen
Chronisten Aurelian Zurgilgen im Zusammenhang mit der Arther Gemeinde ins Feld
geführt: Diß ist nun der Rechte und wahre Ursprung auch Ursach deß Ao 1656 in Lobi. Eyd-
gnoschafft entstandenen Kriegs, welchen die von Zürich durch ein famos Manifest oder
Lasterworten denen fünff Lobi. Cathl. Ohrten Erdichter weiß bey der Ehrbahren weit zuge-
schriben. und selbige alß Pundt. und Landtfridbrüchige zu diffamieren und auszuschreiben
nit geschohen haben, welche alle faltsche anklagen uff Ihnnen selbsten beruowent, wie hier-
bey zu sehen, und man darvon abnemmen kan. Von Arelian Zurgilgen, SHL Ms 22 fol. Dieser
charakterisiert die Arther als: «Ehrlose, abtrinnige, meyneidige Leuthe».
Kaspar von Greyerz (Hg.), Interkonfessionalität - Transkonfessionalität - binnenkonfessionelle

Pluralität. Neue Forschungen zur Konfessionalisierungsthese, Gütersloh 2003. Ähnlich:
Thomas Kaufmann/Anselm Schubert/Kaspar von Greyerz (Hg.), Frühneuzeitliche Konfes-
sionsskulturen, Gütersloh 2008.
Siehe dazu die Ausführungen Schlögels, der Luhmann Kommunikationsbegriff mit
handlungstheoretischen Elementen zu verbinden versucht: Rudolf Schlögl, Kommunikation und

Vergesellschaftung unter Anwesenden. Formen des Sozialen und ihre Transformation in der
Frühen Neuzeit, in: Geschichte und Gesellschaft, 34/2 (2008), 155-224.



Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitaller der Konfessionalisierung 29

2. Zugleich waren die Kommunikationsstrukturen in der Eidgenossenschaft
erstaunlich schwach entwickelt. Obgleich Einsiedeln über einen eigenen Hof in

Zürich verfügte und sein Abt das Bürgerrecht der Stadt innehatte, gab es offenbar

keine konditionierten oder gar institutionalisierten Kommunikationswege auf
denen das Flüchtlingsproblem rasch diskutiert werden konnte. Ob das unange-
kündigte Betreten des Territoriums als Affront gewertet wurde, ob Zürich eine

Unterredung brüsk zurückwies und damit einen Ehrenhandel mit Schwyz
heraufbeschwor - all dies war für die Delegation aus Einsiedeln nicht berechenbar. Der

nur wenige Meilen entfernte Nachbar war in dieser Hinsicht für sie ein Fremder.'
Die Grundlage der Kommunikation - das Vertrauen in die Vorhersagbarkeit

der Reaktionen des Anderen fehlt. Es war eine Situation, die - wie ein Gutachten
des Luzerner Senators Ritter Ludwig Pfyffer aus dem Jahre 1651 zeigte - rasch

in einen Prozess der Verfeindung müden konnte. Krieg, so erklärte Pfyffer den

katholischen Ständen in Baden im Rahmen seiner «Fidelis et arcana remonstratio»,

sei das letzte, was sich die eidgenössischen Orte wünschen könnten. Ein Konflikt

zwischen Protestanten und Katholiken werde ohne Sieger bleiben. Gewännen

die Protestanten die Oberhand, so riefen die katholischen Eidgenossen den

Kaiser zu Hilfe, trete der umgekehrte Fall ein, so würden sich Bern, Zürich, Ba-

Als Forum des Interessenausgleiches stand die Tagsatzung zur Verfügung, die allerdings nur
in unregelmässigen Abständen stattfand und auf der eine Reihe, immer wieder neu
auszuhandelnder Taburegeln zu beachten waren. Ähnliches galt für den Schriftverkehr, da die
Archivierung von eingehenden und ausgehenden Schriftstücken auf die Akteure einen erheblichen

Konformitätsdruck ausübte. Man war Teil eines die nachfolgenden Räte prägenden
Narrativs und damit in den Möglichkeiten Kompromisse mit der konfessionellen Gegenseite
auszuhandeln beschränkt. Der Weg, den die Einsiedler schliesslich einschlugen, war mit
zahlreichen Risiken behaftet. Als Reisende ohne Gesandtschaftsrang waren sie nicht durch
ritualisierte Verfahrensabläufe geschützt. Ihr Tun war unerwartet und die Reaktion darauf musste
es auch sein. (Zur üblichen Funktionsweise politischer Verfahren in der Frühen Neuzeit gibt
der mittlerweile klassische Sammelband Stollberg-Rilingers Auskunft: Barbara Stollberg-Ri-
linger [Hg.]. Vormoderne politische Verfahren.. Berlin 2001).
Fremdheit als Integrations- und Kommunikationsproblem: Alfred Schütz. Der Fremde. Ein
sozialpsychologischer Versuch, in: Peter-Ulrich Merz-Benz/Gerhard Wagner (Hg.). Der
Fremde als sozialer Tyus. Klassische soziologische Texte zu einem aktuellen Phänomen. Konstanz

2002. 73-92. Die Unscharfe solcher Frcmdbilder. die die Möglichkeit zur Dämonisie-

rung stets offen lässt, betont: Jochen Schütze, Vom Fremden, Wien 2000, 16; 96. Sowie:
Corinna Albrecht/Alois Wierlacher (Hg.), Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und
Problemfelder kulturwissenschaftlicher Fremdheitsforschung, München 1993. Herfried Münkler
(Hg.), Die Herausforderung durch das Fremde. Berlin 1998.

«Fidelis et arcana Remonstratio, das ist, treu und geheimbe Warnung, an die Hochlobliche
Catholische Eydtgnosschafft, und insonderheit an die hochlob. Statt Lucern. als derselbigem
erstes Orth. zu besserer Defension. und mehrere Versicherung in Friden und Kriegs Zeiten,
derselbige orthodoxische Religion, auch hochberühmten wohlhergebrachten Freyheiten und

Gerechtigkeiten, so wohl gegen frömden Königen. Fürsten und Ständen, als gegen Vatterlän-
dischen Fründen und Feinden», SHL. Ms 21 fol. In diesem Sammelband sind auch weitere
Informationen über die Schwierigkeiten des Autors zu finden, sich innerhalb der Luzerner
Elite zu positionieren.



30 Thomas Lau

sel und Schaffhausen rasch wieder als Reichsstädte dem Imperium Sacrum
unterordnen. Wie der Waffengang auch immer ausgehe, am Ende siegten nur die
Habsburger.10

Dennoch sei zu befürchten, dass ein Blutvergiessen unvermeidlich sei. Die
Zürcher Ketzer neigten zu unvernünftigem Handeln. Gleich ihren Vorfahren seien
sie von Natur aus mit einem wankelmütigen Geist begabt. Sie seien geldgierig,
geltungssüchtig und fanatisch. Seit langem schon müsse man beobachten, wie sie
die Vorschriften des Landfriedens ebenso verfälschten wie ihre Bibel. Mehr als

einmal hätten sie den Katholiken schon gerechten Grund gegeben, zum Schwert
zu greifen, und doch habe man immer wieder zugestimmt, neue Vereinbarungen
zu treffen, die von den Zürchern dann wiederum verdreht und verfälscht worden
seien. Längst ähnele das eidgenössische Recht darum einem Bettlermantel, der
immer von neuem geflickt werde, um dann doch wieder an der alten Stelle zu zer-
reissen. Urheber des Unheils seien vor allem die Prädikanten, die ihr geistliches
Gift nicht nur in die Herzen ihrer Obrigkeit gössen, sondern in ganz Europa
verbreiteten. Unter der Anleitung und mit Hilfe dieser Leute hätten die evangelischen

Orte ein internationales Bündnisgeflecht gesponnen, das ihre militärische
Potenz deutlich erhöht habe. Der Zeitpunkt sei nahe, an dem man gezwungen
sein könnte, das Schwert zu ergreifen, um einem Überfall dieser Fanatiker
zuvorzukommen."

Diese Erschütterung des wechselseitigen Vertrauens zwischen den eidgenössischen

Akteuren, dieser permanente Bruch der «eidgenössischen Fründschaft» -
die hier beschworen wird - war nicht über Nacht über die Eidgenossenschaft
hereingebrochen.12 Sie war das Ergebnis eines langwierigen, überaus vielschichtigen

Prozesses der Konfessionsbildung und der Konfessionalisierung.13

Wie fest die Vorstellung vom Hause Habsburg als einkreisendes, ewig bedrohliches, die
Spaltung der Eidgenossenschaft anstrebendes europäisches Kräftezentrum verankert war,
zeigte sich daran, dass frankophobe Flugschriften noch Ende des 17. Jahrhunderts Frankreich
als Nachfolgerin des einst so bedrohlichen Hauses Habsburg - gleichsam als sein geistiges
Erbe, darzustellen versuchten, Siehe: Warhaffte Beantwortung, Für Ernst Warmunden von
Freyenthai, und seinem Eydgnossischen Auffwecker, auff über ihne übel genandte wahre
Nativitet. Oder: Grundliche Beweißthumb, daß der so genadte Eydgnossische Auffwecker
under dem speciosen Vorwand die alte Freyheit zu manuteniren, etx. Gestellt durch den
unwahr benmsten Just Warmund von Römerfelß, Samt noch beygefügtem Send-Schreiben von
einem vornehmen Holländer, an den Wohl-regierenden Herren Schultheiß Löbl. Statt Solothurn

abgangen, de dato Haag vom 24. May 1689 auß dem Frantzösischen ins Hoch-Teut-
sche übersetzt, worinn die Herren Eydgnossen wolmeynend und treulich des Stands jetziger
Zeiten gewarnet werden, 1689 (ÜB Bern, XXII 32, 20).
Die Bedeutung von Feindbildern für die Konstruktion vorgestellter Gemeinschaften ist vor
allem in der Nationalismusforschung, deren Ergebnisse aus methodischer Sicht für die
Frühneuzeitforschung fruchtbar gemacht werden können, untersucht worden, siehe z.B.: Michael
Jeismann, Das Vaterland der Feinde. Studien zum nationalen Feindbild und Selbstverständnis

in Deutschland und Frankreich 1792-1918, Stuttgart 1992.
" Regula Schmid, The Politics of History in the Swiss Reformation, in: Christopher Ocker/

Peter Wallace/Michael Printy/Peter Starenko (Hg.), The Politics of Reformation. Studies in
Honor of Thomas A. Brady Jr.,. Bd. 2, Leiden 2007, 317-343.
Im Folgenden wird (einmal mehr) zwischen dem von Zeeden geprägten Begriff der
«Konfessionsbildung» und jenem der «Konfessionalisierung», wie er von Schilling und Reinhard
eingeführt wurde, unterschieden: Harm Klueting, «Zweite Reformation» - Konfessionsbildung -



Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung 31

Die Konfessionsbildung war in der Eidgenossenschaft von verschiedenen

Akteursgruppen vorangetrieben worden - von der ländlichen Ehrbarkeit, ebenso wie
von Prädikanten oder den Senatoren. Ihre Attraktivität beruhte zunächst auf der

Chance zur Ordnung eines Kommunikationsfeldes, auf dem Orientierung zunehmend

schwierig und jegliches Agieren daher immer riskanter geworden war. Die
Konfessionsbildung war ein Prozess des Ausschliessens von Frömmigkeitspraktiken

und dogmatischen Grundnormen.'4 Grenzen des Sagbaren wurden
ausgehandelt und durchgesetzt, die noch immer eine beträchtliche Pluralität theologischer

Standpunkte zuliessen zugleich aber die Erwartbarkeit des Erwarteten (um
mit Luhmann zu sprechen) erhöhte.15 Es war ein Prozess der die erheblichen

Konfliktpotentiale, die durch die theologische Pluralität auf alt- wie auf neugläubiger
Seite entstanden waren, entschärfte.

Die Durchsetzung der neuen Grenzen des Sagbaren war nur in einem multipolaren

Prozess des Aushandelns zwischen verschiedenen Akteursgruppen möglich,

deren Gewichtung je nach regionaler Ausgangssituation sehr unterschiedlich

sein konnte.16 Neben der Reduktion von Konfliktpotentialen wurden diese

Trägergruppen des Konfessionalisierungsprozesses durch neue Kommunikationschancen

gelockt. Städtische Senate und dörfliche Ehrbarkeiten hatten Teil an

personellen Entscheidungen und der Umsetzung sakraler Normen (Kirchenzucht,
Frömmigkeitsbewegungen). Sie standen in einem neuen Interaktionszusammenhang

mit einer sich öffnenden und zugleich professionalisierenden Theologie.17

Die neuen Entscheidungsmöglichkeiten, der neue Zugang zu bisher nicht verfügbaren

Informationen - dies alles bedingte im Gegenzug eine Öffnung des eigenen

Arkanbereichs und es erzeugte zugleich Konformitätszwänge.18 Der Rat der
Stadt Zürich konnte zwar den Antistes bestimmen, besass Eingriffsmöglichen im
Bereich der Sittenzucht und (nicht zuletzt wirtschaftliche) Kontrollmöglichkeiten
über die Pastoren. Zugleich hatte er aber auch mit ihrem wachsenden Einfluss

Konfessionalisierung. Zwanzig Jahre Kontroversen und Ergebnisse nach zwanzig Jahren, in:
HZ, 277(2003), 309-341.
Thomas Lau, Konfession und Kultur. Lutherischer Protestantismus in der zweiten Hälfte des

Reformationsjahrhunderts, Tübingen 2006.
Dirk Baecker, Formen der Kommunikation, Frankfurt 2005, 15-54.
Siehe dazu die starke Betonung der Mitwirkungs- und Gestaltungsmöglichkeiten der
Gemeinden: Heinrich Richard Schmidt, Konfession und Region in Europa. Über die Wechselwirkung

von Identitäten, in: Wolfgang Wüst/Werner K. Blessing (Hg.), «Mikro - Meso -
Makro». Regionenforschung im Aufbruch, Erlangen 2005, 89-123. Dazu relativierend:
Ulrich Pfister, Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation.
Graubünden. 16.-18. Jahrhundert, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 87 (1996), 287-
333.
Und damit einer Neuformierung des Glaubenswissens: Ulrich Pfister, Konfessionskonflikte
in der frühneuzeitlichen Schweiz. Eine strukturalistische Interpretation, in: Schweizerische
Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 101 (2007), 257-312.
Die Konstituierung eines mulitipolaren Feldes der politischen Entscheidung, an dem Theologen,

Senatoren und Dorfgemeinden gleichermassen Anteil hatten, wurde etwa im Zuge der
Berner Disputation deutlich: Gottfried W. Locher, Der Berner Synodus von 1532,
Neukirchen 1984.



32 Thomas Lau

auf obrigkeitliche Angelegenheiten zu kämpfen.19 Die Trennung von geistlichem
und weltlichem Schwert war nach deren Standpunkt eine personale Trennung,
die keineswegs mit einem wechselseitigen Einmischungsverbot verbunden war.
Im Gegenteil, da weltliche Interessen in der Kirche wahrzunehmen (Temporalia)
und geistliche Angelegenheiten vom Rat zu verhandeln waren, war die Entwicklung

intensiver Kommunikationsstrukturen unerlässlich. Dieser Prozess der bei

allen Differenzen in der Ausgestaltung der Mechansismen wechselseitiger
Durchdringung auf beiden Konfessionsseiten zu beobachten war, ermöglichte
den Geistlichen die Argumentationsmuster und das Gedächtnis der Senatoren
mitzuformen.20 Besonders intensiv geschah dies wiederum in Zürich. Hier erhielten

die Prediger Zugang zum Arkanbereich und die Möglichkeit über Gutachten
und Predigten obrigkeitliche Entscheidungen mitzubestimmen.21 Vor allem Bul-

linger zeigte sich bereits früh bemüht, die sich bildenden konfessionellen Trennlinien

zugleich auf die Bewertungsmassstäbe der Senatoren im innereidgenössischen

Verhältnis zu übertragen (ein Vorgang, der wie gesehen auch in Luzern zu
beobachten war). Zu den Folgen (oder auch Erfolgen) dieser Bemühungen zählte,
dass Forderungen der reformierten Geistlichkeit den Bund mit den Ketzern
aufzulösen, innerhalb der Grenzen des Sagbaren lagen - sofern dies nicht auf offener

Kanzel geschah.22

Dem geistlichen Ruf nach Trennung stand allerdings weiterhin die soziale
Praxis der Interdependenz gegenüber. Solddienstverhandlungen mit Frankreich,
gemeinsame wirtschaftliche Interessen im Salzhandel, der gemeinsame Getreidehandel,

die Verwaltung der Gemeinen Herrschaften, die Teilung von konfessionell

gespaltenen Ständen - dies alles wurde weiterhin zwischen Standesvertretern

ausgehandelt. Hinzu kamen Kontakte zwischen Söldnerführern aber auch ein nach

wie vor blühender Austausch auf gelehrter Ebene.23 Derselbe Bullinger, der eine

Kündigung der Bünde betrieb, beteiligte sich an einem transkonfessionellen
gelehrten Diskurs über die helvetischen Wurzeln der Eidgenossenschaft.24

Zur Position des Antistes: W. Baltischweiler. Die Institutionen der evangelisch-reformierten
Landeskirche des Kantons Zürich in ihrer geschichtlichen Entwicklung. Zürich 1904.

20 Siehe etwa die Position Breitingers in Zürich: Johann Kaspar Mörikofer, Johann Jakob Brei-
tinger und Zürich. Ein Kulturbild aus der Zeit des 30jährigen Krieges, Zürich 1873.

" Erst in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhundert erlangten die Zürcher Räte in einem komplexen

Prozess der Neustrukturierung des politischen Feldes die Instrumente der Selbstdeutung

zurück. Das Collegium Insulanum und seine beiden Nachfolger sollte dabei eine wichtige

Rolle spielen: Michael Kempe/Thomas Maissen. Die Collegia der Insulaner. Vertraulichen

und Wohlgesinnten in Zürich, 1679-1709. Die ersten deutschsprachigen
Aufklärungsgesellschaften zwischen Naturwissenschaften, Bibelkritik. Geschichte und Politik, Zürich 2002.

" Siehe die Vorgehensweise des Antistes Ulrich im Vorfeld des ersten Vilimerger Krieges: ÜB
Basel Mscr Ki. Ar. 22e, Nr. 141. Eine eher vorsichtige Äusserung gegenüber der eigenen
Obrigkeit: StA Zürich A 235 1, Ulrich an Rat vom 24.X1.1655.

"" Andreas Würgler, Die Tagsatzung der Eidgenossen, in: Peter Blickle (Hg.), Landschaften und
Landstände in Oberschwaben, Tübingen 2000, 99-117; Nikolaus Bütikofer, Zur Funktion
und Arbeitsweise der Eidgenössischen Tagsatzung zu Beginn der Frühen Neuzeit, in:
Zeitschrift für Historische Forschung, Nr. 1 (1986), 15-42.

24 Thomas Maissen, Ein «helvetisch Alpenvolck». Die Formulierung eines gesamteidgenössischen

Selbstverständnisses in der Schweizer Historiographie des 16. Jahrhunderts, in: Krysz-



Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung 33

Die Konfessionsbildung selbst war also nicht automatisch gleichbedeutend mit
der Kumulation von Konflikten entlang der konfessionellen Bruchlinie - ein

Vorgang, der im Folgenden als Konfessionalisierung bezeichnet werden soll."
Die Persistenz der Konfession hing nicht etwa von der Implantation eines fein

ausdifferenzierten Dogmen- und Verhaltenskataloges in die Seelen der Gläubigen

ab. sondern vielmehr von der Definition und Akzeptanz von Grenzmarken
zwischen Alter und Ego - Grenzmarken, die Interaktionen zwischen Innen und

Aussen durchaus zuliessen."6 Als Grenzmarken dienten eine Reihe von dichoto-
men Kategorien, die Signale und Zeichen ebenso umfassen konnten wie
Wertorientierungen. Entscheidend waren dabei keine objektiven Differenzen sondern
Selbst- und Fremdzuschreibungen (ein Mechanismus, der von Frederik Barth in

Bezug auf die Ethnogenese bereits in den 60er Jahren beschrieben wurde)." Der
Verkehr mit dem Anderen oblag Regeln und war auf Ebenen beschränkt, die

situationsbedingt verändert werden konnten.
Ein Spezifikum der Implementierung konfessioneller Grenzlinien bestand

(gerade im Vergleich zur Ethnogenese) darin, dass sie eine Reihe von Möglichkeiten

der Interaktion von vornherein unterbanden. Für die Eidgenossenschaft
bedeutete dies konkret, dass die bisherigen Heiratsverbindungen zwischen den

Ratsgeschlechtern - etwa zwischen Bern und Fribourg - unterbrochen wurden. Auch
konnten wichtige eidgenössische Riten des Zusammenhaltes - wie die Erneuerung

des Bundesschwures - nicht mehr durchgeführt werden. Als besonders

folgenreich erwies sich zudem die Tatsache, dass die konfessionelle Bruchlinie
entlang älterer Bündnisgrenzen verlief. So war der fünförtige Bund, ebenso wie der

Bund der drei Orte altgläubig geblieben. Dies war um so folgenreicher als sich
diese Zusammenschlüsse wesentlich öfter trafen als es die 13 Orte auf der

Tagsatzung taten. 3064 von 4422 bi- und multilateralen Treffen zwischen eidgenössischen

Standesvertretern in den Jahren 1632-1712 fanden im innerkonfessionellen

Rahmen statt.28

Die intrakonfessionelle Kommunikation war damit sehr viel intensiver als die

interkonfessionelle - die Akteure fanden sich offiziell und inoffiziell häufiger
zusammen, bildeten Gemeinschaften von Anwesenden, die Grenzen des Sagbaren

tof Baczkowski et al.. Studia Polono - Helvetica. Bd. II: Historiographie in Polen und in der
Schweiz. Krakau 1994. 69-86.

"' Siehe auch Pfister. der dieses Phänomen der Kumulation als Konsequenz einer neuen
Strukturierung sakralen und säkularen Wissens betrachtet und das Phänomen der
Kommunikationsstörungen bzw. verbesserter Formen der intrakonfessionellen Kulturtransfers weitgehend

ausklammert: Pfister. Konfessionskonflikte in der frühneuzeitlichen Schweiz (wie Anm.
171.257-312.

"6
Konfessionalisierung wird damit weder als Verankerung konfessioneller Propria in der Seele
des Individuums noch als Ausbreitung eines sakralen Zeichensystems gedeutet. Siehe dazu:

Wolfgang Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des
konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift für historische Forschung. 10 (1983). 257-277.

" Fredrik Barth (Hg). Ethnic groups and boundaries. The social organization of culture differ-
rence. Bergen 1969.

"8 Näheres dazu: Thomas Lau. Stiefbrüder. Nation und Konfession in der Schweiz und in Europa

(1656-1712), Köln 2008, 65 ff.



34 Thomas Lau

unmittelbar miteinander aushandelten. Die Wahrscheinlichkeit eines
Missverständnisses zwischen Eliteangehörigen derselben Konfession war damit geringer
als bei Kommunikationsvorgängen zwischen Vertretern verschiedener Konfessionen

- ein Prozess, der sich mit der Dauer der konfessionellen Spaltung zu
verschärfen drohte und auch kaum auf konfessionelle Streitfragen beschränkt werden

konnte.29

Dies galt um so mehr als die Grenzziehung zwischen den Konfessionen

keineswegs konfliktfrei verlief, denn sie war mit dem Streit um das Erbe der alten
Kirche verbunden. Vor allem das symbolische Kapital der Alten Eidgenossen
war heiss umkämpft. Der Gedanke der göttlichen Erwählung, der Erhebung des

armen aber tugendhaften Volkes von Bauern zum neuen Israel war konstitutiv
für die Konstruktion einer translokalen Identität in der Eidgenossenschaft des 15.

Jahrhunderts gewesen.30 Nun ergab sich die Frage, wer in die Fussstapfen dieser

„Alten, frommen Eydtgenossen" - wie sie nunmehr genannt wurden - trat. Wer
durfte die Schlachtenerfolge der Vorfahren auf seine Fahnen schreiben, wer die

eidgenössischen Helden sein Eigen nennen?31 Mit Erbitterung wurde insbesondere

um die Figur Bruder Klaus gestritten, die bereits zu Beginn des 16. Jahrhunderts

Elitenangehörigen aller eidgenössischen Stände als Personifikation
eidgenössischer Tugenden galt.32

Nun wurde eben dieser Bruder Klaus zum Kronzeugen der Erbansprüche beider

Konfessionen. Jede von beiden Seiten generierte ihren eigenen Nikolaus von
Flüe, der in gefälschten Visionen den Sieg der jeweiligen Konfession vorsagte und
die Gegenseite zur Umkehr mahnte.

Eine wichtige Rolle spielte dabei auch in der Eidgenossenschaft der Generationenwechsel
innerhalb der Standeselite. Die neuen Entscheidungsträger hatten zumeist eine intensive Schulung

von Seiten der konfessionellen Multiplikatoren erfahren. Geradezu ein Leitbild seiner
Generation war dabei der spätere Zürcher Bürgermeister Johann Heinrich Waser: Walter
Utzinger, Bürgermeister Johann Heinrich Wasers eidgenössisches Wirken 1652-1669. Ein
Beitrag zur Geschichte der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, Zürich 1902. Norbert
Domeisen, Bürgermeister Johann Heinrich Waser (1600-1669) als Politiker. Ein Beitrag zur
Schweizer Geschichte des 17. Jahrhunderts, Bern 1975.

Guy P. Marchai, Das Geschichtsbild vom Bauernvolk und der Mythos vom Teil. Alteritäts-
behauptung und Auskristallisierung eines Identifikationskems. in: Hans Joachim Gehrke (Hg.),
Geschichtsbilder und Gründungsmythen, Würzburg 2001, 119-144. Guy P. Marchai, Die
«Alten Eidgenossen» im Wandel der Zeiten. Das Bild der frühen Eidgenossen im
Traditionsbewusstsein und in den Identitätsvorstellungen der Schweizer vom 15. bis ins 20. Jh., in:
Historischer Verein der Fünf Orte (Hg.), Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft, Bd. 2,
Ölten 1991,307-403.
Die «Geistliche und Weltliche Zuger Chronik» von 1704 (StB Zug, T Msc 116) etwa stellten
die Siege der altgläubigen Orte gegen die «eidgenössischen Stiefbrüder» ebenso wie die Siege

der Eidgenossen unter den Fahnen des französischen Königs in eine Reihe mit den Siegen
von Murten und Sempach.

",2 Daniel Guggisberg, Das Bild der «Alten Eidgenossen» in Flugschriften des 16. bis Anfang des
18. Jahrhunderts (1531-1712). Tendenzen und Funktionen eines Geschichtsbildes, Bern 2000.



Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung 35

Der Streit um das Erbe des Bruder Klaus gewann an Schärfe, als die katholische

Seite ab 1578 seine Heiligsprechung an der Kurie betrieb. Antipäpstliche
Narrative, die sich mit der Vita des Nikolaus von Flüe verbanden, sollten damit
ein für alle Mal aus dem kulturellen Gedächtnis getilgt werden. Zudem bot sich
Bruder Klaus als Patron der katholischen Eidgenossenschaft an, als fassbare
Personifikation einer katholischen Nation, die nicht nur um Abgrenzung gegenüber
den reformierten Stiefbrüdern, sondern auch um Profilbildung gegenüber gleich-
formigen katholischen Einheiten in Europa mühte. Das Vorhaben scheiterte an der

Ungeschicklichkeit und Sparsamkeit eidgenössischer Interessenvertreter an der

Kurie und an der Figur des zu Sanktifizierenden selbst. Nikolaus von Flüe mochte

nicht recht in das Schema eines Santo Moderno passen. Als Ausweg bot sich
die vom päpstlichen Nuntius Frederico Borromeo betriebene Annahme des Carlo
Borromeo zum Patron der katholischen Eidgenossenschaft an. Er symbolisierte
die enge Anbindung der Eidgenossen an Mailand und Hess sich mit Bruder Klaus
als Besucher seines Grabes zumindest in Verbindung bringen. Dass der Nuntius
darüber hinaus Versprechungen machte, sich für dessen Heiligsprechung zu
verwenden, lässt sich aus verschiedenen Hinweisen ableiten.

Bruder Klaus, dessen Seligsprechung 1669 erfolgte, wurde damit indirekt in
den sich verändernden Heiligenhimmel der katholischen Reform integriert.16 Die
Narration seines Lebens wurde ganz offen umgedeutet und neu kontextualisiert.
Aus Sicht der reformierten Eidgenossen war dies ein Tabubruch, ein offener
Versuch des Raubes von symbolischem Kapital. Man reagierte mit offenen
Beleidigungen." Auf die empörte Anfrage des Schwyzer Gesandten auf der Tagsatzung,
ob es stimme, dass die Reformierten verbreiteten, dass die katholischen Orte einen
Patron angenommen hätten, der seit 100 Jahren in der Hölle sitze, wies der

Bürgermeister von Zürich - Johann Heinrich Waser - dies zurück. Borromeo sitze

zweifellos nicht seit 100 Jahren in der Hölle, denn er sei noch keine 100 Jahre tot.38

Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben u. seinen
Einfluss. hg. von Robert Dürrer, 3 Bde. Samen 1917-1921.
Markus Sieger. Die Heiligsprechung. Geschichte und heuteige Rechtslage, Würzburg 1995;
Stefan Samerski. «Wie im Himmel, so auf Erden?» Selig- und Heiligsprechung in der
Katholischen Kirche 1740-1870, Stuttgart 2002.
Amtliche Sammlung der älteren Eidgenössischen Abschiede Bd. 6.1., Nr. 146, S. 257.
Heinrich Murer, Helvetia Sancta, Seu Paradisus Sanctorum Helvetiae Florum; Das ist Ein

Heyliger lustiger Blumen-Garten und Paradeiß der Heyligen; Oder Beschreibung aller Heyligen,

so von anfang der Christenheit biß auff unsere Zeit in Heyligkeit deß Lebens und man-
cherley Wunderwercken, nicht allein in Schweitzerland, sondern auch angräntzenden Orthen

geleuchtet. Lucern 1648.
Die Reaktion des Standes entspricht damit der defensiven Logik des Duells, da er die Forderung

eines als gleichrangig anerkannten Standes nicht ignorieren konnte: Markku Peltonen,
The Duel in Early Modern England. Civilty, Politeness and Honour, Cambridge 2003.
StA Zürich A 235 2, Bericht über den verlauft'der Badischen Tagleistung. Auf den Vorwurf
der Marienlästerung geht auch ein: Project eines Manifests der Evangelischen Orhten der

Eidtgnoßschafft wider die von Schweiz und ihre Helffer (StA Zürich A 235 2).



36 Thomas Lau

Die Umwidmung von Symbolen oder Figuren, die bislang als gemeinsame
Grenzmarken nach aussen dienten, zu Instrumenten der konfessionellen Abgrenzung

erwies sich - wie das Beispiel des Bruder Klaus zeigte - als nicht enden

wollende Quelle des Konfliktes.
Nicht minder problematisch als die Verteilung der symbolischen Erbmasse war

indes die Teilung materieller Güter in den Gemeinen Herrschaften. Die Regelung
des Jahres 1532 hatten hier ein konfessionelles Chaos hinterlassen. Wer welchen
Kirchenraum wann und wie nutzen konnte, über diese Frage wurde in den Gemeinen

Herrschaften und zwischen den jeweiligen Protektoren der Glaubensgemeinschaften

heftig gestritten.39 Die Tatsache, dass die Landvogteien turnusgemäss
wechselten, verschärfte die Problematik noch, denn mit der Konfession des

Landvogtes änderte sich meist auch die Rechtsprechungspraxis. Die Folge war eine
Kaskade von Prozessen vor der Tagsatzung. Jede der Beschwerden verwies auf
eine Konfliktgeschichte die zumeist bis auf die Zeit der Reformation zurückging.
Jahrzehnte zurückliegende Streitfälle gewannen auf diese Weise den Charakter
historischer Mythen, deren Aussagegehalt über das Verhalten der jeweils anderen

Konfession einen geradezu überzeitlichen Charakter erhielten.40

Das Grundprinzip eidgenössischer Konfliktlösung - Aushandeln statt
Entscheiden - zeigte in diesem Zusammenhang deutliche Strukturdefizite.41 Konfessionelle

Konflikte wurden entweder prolongiert oder tabuisiert. Im ersten Fall
speiste der Konflikt das Misstrauen zwischen den Akteuren.42 Die Unberechenbarkeit

des jeweils anderen, das Denken und Handeln in völlig andersartigen
Kategorien wurde in einem manifesten Streitfall den Beteiligten immer wieder von
Neuem vor Augen geführt. Angereichert wurden diese Erfahrungen durch die

Einordnung des jeweiligen Verhaltens in einen gesamteuropäischen Kontext -
Ereignisse wie die Bartolomäusnacht dienten auch in der Eidgenossenschaft als

Referenzpunkt der Bewertung katholischen Verhaltens.43

j9 Bruno Z'Graggen, Tyrannenmord im Toggenburg, Fürstäbtische Herrschaft und protestantischer

Widerstand, Zürich 1999.

StA Zürich A 235 3, Grosse Untrüw der Statt Zürich von 5 ortten bewisen. (Dieses kurze
Gutachten zählte das katholische Sündenregister akribisch auf. Einleitend hatte der Autor einen

ungewöhnlich nüchternen, auf die eidgenössischen Geschichtsmythen verzichtenden Abriss
der eidgenössischen Geschichte niedergeschrieben. Siehe auch: BBB Ms. Helv. VI 87, 121-
124).
Andreas Würgler, Aushandeln statt Prozessieren. Zur Konfliktkultur der alten Eidgenossenschaft

im Vergleich mit Frankreich und dem Deutschen Reich (1500-1800), in: traverse.
Zeitschrift für Geschichte/Revue d'histoire, 2001/3, 25-38.

" Die von Bodin eingeforderte Anerkennung der unbeschränkten Prärogative des Königs oder
einer Körperschaft war ein Ergebnis dieses Problems. Nach Lage der politischen Möglichkeiten

sprach sich Bodin damit für die Anerkennung eines Letztentscheidungsrechtes einer
Instanz in Fragen aus. die sich eines konsensualen Entscheidungsbildungsprozesses entzogen.

(Siehe Markus Meumann, Die Faszination des Staates und die historische Praxis, in: Markus

Meumann/Ralf Pröve [Hg.], Herrschaft in der Frühen Neuzeit. Umrisse eines
dynamisch-kommunikativen Prozesses, Münster 2004, 31 ff.).

43 Siehe die Reaktion der französischen Reformiertengemeinden auf die Niederlage von
Villmergen 1656: Burgerbibliothek Bern Ms. Helv. VI 112.



Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung 37

Wurden dagegen potentielle Streitpunkte tabuisiert, wurden Klagen vor der

Tagsatzung gar nicht erst angenommen oder Debatten etwa über die völkerrechtliche

Position der Eidgenossenschaft vermieden, so wurde der ohnehin stockende
Kommunikationsfluss der Akteure noch weiter behindert.44

Mangelnde Kommunikationschancen und sich manifestierende Strukturen des

Misstrauens (das, wie Luhmann feststellt, ebenfalls komplexitätsreduzierende
Funktionen erfüllt) bildeten die Motoren des Konfessionalisierungsprozesses.45
Man kann von einem langsamen Auseinanderdriften der Konfessionen sprechen.
Potentielle Nutzniesser dieser Entwicklung waren jene Akteure, die einen
endgültigen Bruch oder zumindest eine gewaltsame Neuordnung der Eidgenossenschaft

wünschten. Dies waren nicht nur die Theologen (die unter dem Druck
europäischer Erwartungshaltungen standen), sondern auch säkularen Eliten vornehmlich

Zürichs, die einen militärischen Schlag als Schlüssel zu einer Strukturanpassung

der Eidgenossenschaft sahen. Beide Akteursgruppen vertieften 1655

gemeinsam die Kommunikationsprobleme und das manifeste Misstrauen der
eidgenössischen Stände, um einen Krieg zu provozieren, den die übergrosse Mehrheit
beider Konfessionen nicht wollte und dessen weitere Eskalation zu einem
europäischen Konflikt nur mit Mühe verhindert werden konnte.46

Wie waren dergleichen Konflikte in der Zukunft zu verhindern? Besass die

Eidgenossenschaft die Möglichkeit, selbstständig alternative Ebenen der
Kommunikation zu entwickeln und sich gleichsam am eigenen Schopf aus dem
konfessionellen Sumpf zu ziehen? Tatsächlich eröffnete der konfessionelle Konflikt
selbst neue Kommunikationschancen. Konfessionalisierung und Säkularisierung
liefen nicht nur nebeneinander her - sie verstärkten sich wechselseitig. Wer im
Wettbewerb um militärische Stärke, kulturelles Renommee, schnellere Information

und finanzielle Liquidität erfolgreich sein wollte, durfte in der Auswahl seiner

Experten nicht allzu wählerisch sein. Ebenso wie im Reich oder in den
Niederlanden, so war auch in der Eidgenossenschaft eine Professionalisierung von
Künstlereliten, Medizinern und Militärs und eine Zunahme des damit verbundenen

überkonfessionellen Austausches von Expertenwissen zu beobachten.47 Der
Ausbau dieser Kommunikationslinien, die zunächst strikt professioneller Natur

waren, zu Freundschaftsbünden verlief stockend - gerade weil dieser Austausch
der Experten nur unter Ausblendung aller nicht dem Fachgebiet zugehörigen
Aspekte gegenüber den eigenen Glaubensbrüdern legitimiert werden konnte. Noch

Zur späten Adaption der Souveränitätstheorie: Thomas Maissen. Die Geburt der Republic.
Staatsverständnis und Repräsentation in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft, Göttingen

5
22008.

*
Niklas Luhmann. Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität. Stuttgart

42000.

Dazu: StA Bern B II 352, Nr. 62, 88, 102. Zweifel am Kriege äusserte Erlach dagegen
gegenüber den Zürchern: StA Zürich A 235 4, Erlach an Holzhalb, 22.1.1656. Untersuchungskommission

gegen Erlach nach dem Kriege: BBB Ms. Helv. XV 27.
Anton Schindling. Grenzen der Konfessionalisierbarkeit, in: ders./Walter Ziegler (Hg.). Die
Territorien des Reiches im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und
Konfession 1500-1650, Bd. 7, Münster 1997, 8-99.



38 Thomas Lau

1712 waren die entsprechenden Kommunikationskanäle so schwach ausgebildet,
dass die reformierten Eliten Mühe hatten, eine konfessionelle Eskalation zu
verhindern und einen Ausgleich mit den katholischen Orten herbeizuführen.48

Dass militärische Konflikte zwischen den Konfessionen verhindert werden
konnten, hatte damit kaum etwas mit den pazifizierenden Strukturen der
Eidgenossenschaft oder gar mit der Klugheit ihrer Obrigkeiten zu tun (wenngleich man
dies gern für sich beanspruchte), sondern eher mit der besonderen machtpolitischen

Nischenlage der Eidgenossenschaft, die ihre Neutralisierung durch das

Haus Habsburg und das Haus Bourbon als ratsam erscheinen Hess.49

Die Frankreich, das Haus Habsburg, England, Spanien, Savoyen und Niederlande

gewährten der Eidgenossenschaft aber nicht nur den notwendigen Ruhe-

raum, um die neuen säkularen Kommunikationsebenen zwischen den Eliten zu
festigen und zu vernetzen. Von hier empfingen die Eidgenossen auch symbolisches

und ökonomisches Kapital, sowie im Zuge eines sich intensivierenden
Kulturtransfers in die Eidgenossenschaft, ein Vielzahl von Impulse, die diese

Entwicklung forcierten. Die Insuffizienzen eines am Ausgleich eines nicht
ausgleichbaren Konfliktes scheiternden Systems wurden damit durch die Einbettung
in den europäischen Machtraum und Ideenmarkt ausgeglichen.

Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung
Das Essay skizziert Ursachen und Folgen des Konfessionalisierungsprozesses in der Alten
Eidgenossenschaft. In Abgrenzung zur älteren Forschung wird unter Konfessionalisierung
die Kumulation sozialer Konflikte entlang der konfessionellen Bruchlinie verstanden. Als
ein auf Aushandlungsritualen basierendes Bundesgeflecht war die Alte Eidgenossenschaft
nur sehr bedingt in der Lage, auf die Problematik konfessionell bedingter
Kommunikationsstörungen und die sich daraus ergebende Gefahr der interkonfessionellen Verfeindung

zu reagieren. Entschärft wurde diese problematische Situation durch die Neutralisierung

der Eidgenossenschaft. Die aus der Konfessionalisierung entspringenden Gegenkräfte
der Konfessionalisierung hatten in der Alten Eidgenossenschaft damit anders als in

anderen Teilen Europas die Zeit ihre Wirksamkeit zu entfalten, bevor es zum militärischen
Grosskonflikt kam.

L'ancienne Confédération à l époque de la confessionnalisation
L'essai esquisse les causes et conséquences du processus de confessionnalisation dans
l'ancienne Confédération. Contrairement a la recherche antérieure, le terme confessionnalisation

s'y comprend comme l'accumulation de conflits sociaux le long de la ligne de

rupture confessionnelle. L'ancienne Confédération était une ligue fédérale se basant sur

Johann Ulrich Nabholz Beschreibung der Toggenburgischen Streitigkeiten, in: Beschreibungen

des Toggenburger Kriegs Einicher glaubwüriger Authorum welche sebst bey denen Ac-
tionen gewesen und mit agiert haben Alß da sind Herr HaVbtmann Iohann ULrich NabhoLz.
RathsReDner. Herr Iohann Caspar VVerDMILLer Her Iohann ConraD VVertMILLer.
DoMInVs HenlCVs ZoLLer. D. lohannes IaCobVs AesChMannus. DoMInVs IaCobVs Hess

CapItaneVs. Herr Hans RVDoLf WehrLIn MvstersChrelber MonsIeVr lean SaCConnay D
Berne Herr HaVbtMann CarL LeontI PÜntlner. Im Jahr Welches jedes Authoris namm in
Zahlbuchstaben außwirft. (ZBZ Ms. E 7).
Frieda Gallati, Eidgenössische Politik zur Zeit des 30jährigen Krieges, in: Jahrbuch für
schweizerische Geschichte, 43 (1918), 1 ff.; 44 (1919) I ff.



Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitaller der Konfessionalisierung 39

des rituels de négociations et ne pouvait de ce fait répondre aux problèmes de communication

d'ordre confessionnel et au danger d'hostilités interconfessionnelles en découlant

que de façon très restreinte. La neutralisation de la Confédération désamorça cette situation

problématique. Les forces antagonistes à la confessionnalisation, nées de celle-ci. eurent
ainsi le temps dans l'ancienne Confédération de développer leur efficacité avant que cela

ne dégénère en grand conflit militaire, contrairement à d'autres parties d'Europe.

The old Swiss Confederacy in the age ofConfessionalisation
This paper outlines the causes and consequences of the process of confessionalisation in
the Old Swiss Confederacy. In contrast to earlier research, here confessionalisation is
understood as the accumulation of conflicts along the confessional divide. A network of states

constructed on the basis of negotiation and bargaining rituals, the Old Confederacy
had a very limited ability to react to communication difficulties caused by confessional
identities or the resulting danger of interconfessional enmities. The neutralisation of the
Confederacy served only to make the problem more acute. Unlike in other parts of Europe,
in Switzerland the opposing forces created by confessionalisation had time to develop
their strengths before a large scale military conflict developed.

Schlüsselbegriffe Mots clés - Keywords
Alte Eidgenossenschaft - ancienne Confederation suisse - old Swiss Confederation,
Konfessionsbildung - constitution de confessions - constitution of denominations,
Konfessionalisierung - confessionalisation - confessionalisation, interkonfessionelle
Kommunikationsprobleme - problèmes de communication interconfessionelles - problems of
interconfessional communication, Konflikt um symbolisches Kapital - conflit sur le capital
symbolique - conflicts about symbolical capital.

Theìmas Lau, PD Dr., Maître de recherche et d'enseignement (Lehr- und Forschungsrat)
am Lehrstuhl für Allgemeine und Schweizer Geschichte der Neuzeit. Nationalfondsprojekt:

Patria Catholica - patrizische Aufstiegsstrategien und regionale Identitätsbildung im
Stand Freiburg Mitte des 17. Jahrhunderts.


	Die Alte Eidgenossenschaft im Zeitalter der Konfessionalisierung

