Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 103 (2009)

Artikel: Tridentinischer Katholizismus - Katholizismus nach dem Konzil von
Trient

Autor: Klueting, Harm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tridentinischer Katholizismus —
Katholizismus nach dem Konzil von Trient

Harm Klueting

Uns ist die Unterscheidung zwischen «vorkonziliar» und «nachkonziliar» ver-
traut, zwischen der Kirche «vor dem II. Vaticanum» und der Kirche «nach dem
Konzil». Viele denken so und gebrauchen diese Begriffe. Andere erheben Ein-
wendungen und betonen die Kontinuitit der Lehrgeschichte der Kirche, so auch
Papst Benedikt XVI. in seinem Schreiben an die Bischéfe vom 10. Mirz 2009:
«Man kann die Lehrautoritdt der Kirche nicht im Jahr 1962 einfrieren — das muss
der Bruderschaft' ganz klar sein. Aber manchen von denen, die sich als grosse
Verteidiger des Konzils hervortun, muss auch in Erinnerung gerufen werden,
dass das II. Vaticanum die ganze Lehrgeschichte der Kirche in sich triagt. Wer
ihm gehorsam sein will, muss den Glauben der Jahrhunderte annehmen und darf
nicht die Wurzeln abschneiden, von denen der Baum lebt».”

Wenn das richtig ist, dann gilt das auch fuir das Konzil von Trient der Jahre
1545 bis 1563. Dennoch verwendet man das Adjektiv «tridentinisch» und spricht
vom «tridentinischen Katholizismus». Gibt es aber einen «tridentinischen» Ka-
tholizismus, muss es auch einen «vortridentinischen» — oder mittelalterlichen —
Katholizismus geben. Aber auch dagegen werden Einwendungen erhoben.

Ich mochte im Folgenden skizzenhaft 1. nach der Stellung des Konzils von
Trient in der Kirchengeschichte fragen, 2. nach den Wirkungen des Konzils von
Trient und 3. nach der Reichweite des Tridentinums. Dabei ist auf vier Einwen-
dungen einzugehen, auf den Einwand der Einheit oder der Kontinuitédt des Ka-
tholischen oder zumindest der Katholischen Reform, auf den protestantischen
Einwand, auf den Einwand der Vielfalt des Katholischen und auf den Einwand
der mangelhaften Vollendung des Tridentinums.

Gemeint ist die Priesterbruderschaft St. Pius X.

Zitiert nach «Verkrampfungen losen, das Positive bewahren. Schreiben von Papst Benedikt
XVI. an den Episkopat der katholischen Kirche zur Aufthebung der Exkommunikation der
vier Bischofe der Pius-Bruderschaft», in: Die Tagespost. Katholische Zeitung fiir Politik,
Gesellschaft und Kultur Nr. 62 vom 12. Mirz 2009, 5.

SZRKG, 103 (2009), 13-26

(=]



14 Harm Klueting

Zur Stellung des Konzils von Trient in der Kirchengeschichte

War das Konzil von Trient die grosse Zasur der Kirchengeschichte zwischen der
katholischen Kirche des Mittelalters und der katholischen Kirche der Neuzeit, die
die Unterscheidung zwischen einem «tridentinischen» Katholizismus und einem
«vortridentinischen» Katholizismus — iiber das blosse Schlagwort oder den Epo-
chenbegriff hinaus — rechtfertigen wiirde? Oder liberwiegen beim Tridentinum
die Faktoren der Kontinuitét?

Der Einwand der Einheit oder der Kontinuitdt des Katholischen

Dem Zisurcharakter — oder zumindest seiner starken Betonung — steht der Ein-
wand der Einheit des Katholischen — bzw. der Einwand der longue durée der Ka-
tholischer: Reform - entgegen. Wenn — wofiir vieles spricht — die «Anfiange der
katholischen Reform im friihen 15. Jahrhundert»® lagen, wenn Katholische Re-
form ein viel umfassenderer Prozess war als «katholische Konfessionalisierung»
und wenn damit auch Martin Luther vor seinem Bruch mit dem Papsttum in die
Bewegung der Katholischen Reform einzubeziehen ist, dann steht das Tridenti-
num bei all seiner Bedeutung in einer Kontinuitét, die vor die protestantische Re-
formation und vor das 16. Jahrhundert zuriickreicht.’

Greifen wir einige Beobachtungen heraus: Als Ergebnis von Trient war das
Papsttum wesentlich gestéarkt, wahrend der Konziliarismus verstummte. Sichtbar
1st das vor allem an der Bulle «Benedictus Deus», mit der Pius IV. 1564 alle
Konzilsdekrete bestitigte.” Das Konzil selbst hatte sich mit dem Beschluss, sie
dem Papst zu Bestitigung vorzulegen, unter die Oberhoheit des Papstes gestellt.®
Doch hatte schon das V. Laterankonzil 1516 das konziliaristische Dogma des
Konzils von Basel — genauer: der nach der Verlegung des Konzils durch Eugen
IV. von Basel nach Ferrara in Basel verbliebenen und deshalb zumindest aus der
Sicht von Papsttum und Papalismus illegalen Restversammlung — von 1439’ auf-
gehoben.® Unter dem Eindruck der Unionsbestrebungen Eugens IV. war schon
Nikolaus Cusanus, der 1433 in «De concordantia catholica» und wieder zu Be-
ginn des Basler Konzils konziliaristische Standpunkte vertreten hatte, auf die pa-
palistische Seite iibergewechselt.” Entscheidend war wohl Cajetan, der zu Beginn
des V. Laterankonzils, in «De comparatione auctoritas papae et concilii» von 1512,
und spéiter in der Auseinandersetzung mit Luther, in «De divina institutione

Konrad Repgen, Der Bischof zwischen Reformation, katholischer Reform und Konfessio-
nalisierung (1515-1650), in: Peter Berglar/Odilo Engels (Hg.), Der Bischof in seiner Zeit.
Bischofsideal und Bischofstypus im Spiegel der Kélner Kirche. Festschrift Joseph Kardinai
Hoffner, Ko6ln 1986, 245-314, wieder in: Konrad Repgen, Dreissigjdhriger Krieg und West-
filischer Friede, Paderborn 1998, 183-259, Zitat dort 188.

Harm Klueting, Das Konfessionelle Zeitalter. Europa zwischen Mittelalter und Moderne.
Kirchengeschichte und Allgemeine Geschichte, Darmstadt 2007, 138.

DH 1847-1850.

Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 270.

GOK 9, 414-417.

DH 1445.

Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 115, 139.

o0 Oy



Tridentinischer Katholizismus 15

pontificatus» von 1521, die Autoritit des Papstes verteidigte.'” Der Konziliaris-
mus war also schon passé, als Luther 1518 in Augsburg unter Berufung auf Nico-
laus de Tudeschis gen. Panormitanus die Entscheidung eines Konzils anrief.""

Als wichtiges Reformmoment des Tridentinums gilt das Bischofsideal,'? zu-
nichst niedergelegt im Dekret iiber die Residenzpflicht der Bischdfe und Pfarrer
von 1547"* und dann in Konzilstexten vom November und Dezember 1563."
Doch nahm das Konzil mit der Residenzpflicht der Bischéfe nur auf, was in Spa-
nien das Nationalkonzil von Sevilla schon 1478 dekretiert hatte.'> Oder nehmen
wir die Lehrentwicklung: Das Konzil von Trient schrieb im «Decretum de sacra-
mentis» von 1547'° die Siebenzahl der Sakramente fest. Doch hatte sich die
Siebenzahl der Sakramente schon in der Hochscholastik seit dem 12. Jahrhun-
dert, vor allem bei Petrus Lombardus, herausgebildet, wahrend zuvor eine weit
grossere Zahl von Handlungen — z. B. die Konigssalbung oder Herrscherweihe —
als Sakramente aufgefasst wurden. So wurde hier durch das Konzil von Trient
nur etwas bestitigt und abgeschlossen.'” In anderen Fillen tat das Konzil nicht
einmal das. Das beste Beispiel dafiir bietet die «Immaculata Conceptio»,'® die
1439 von einem Teil der Synodalen des Basler Konzils — also auch hier der in
Basel verbliebenen Restversammlung — als Lehrsatz formuliert wurde, der aber
keine Geltung erlangte,'’ bevor Sixtus IV. die Auffassung von der Unbefleckten

" Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 139.

1 Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 116.

"2 Hubert Jedin, Das Bischofsideal der Katholischen Reformation. Eine Studie iiber die Bi-
schofsspiegel vornehmlich des 16. Jahrhunderts, in: Otto Kuss/Erich Puzik (Hg.), Sacra-
mentum ordinis, Breslau 1942, 200-256, wieder in: Hubert Jedin, Kirche des Glaubens —
Kirche der Geschichte. Ausgewihlte Aufsdtze und Vortridge, Freiburg i. Brsg. 1966, Bd. 2,
75-117; ders., Das Tridentinische Bischofsideal. Ein Literaturbericht, in: TThZ 69, (1960),
237-246; Gerhard Fahrnberger, Bischofsamt und Priestertum in den Diskussionen des Kon-
zils von Trient. Eine rechtstheologische Untersuchung, Wien 1970; Bettina Braun, Seelsorge-
bischof oder absolutistischer Fiirst? Die Fiirstbischéfe in der Spdtphase des Alten Reiches
zwischen Anspruch und Wirklichkeit, in: Bettina Braun/Frank Goéttmann/Michael Stréhmer
(Hg.), Geistliche Staaten im Nordwesten des Alten Reiches. Forschungen zum Problem friih-
moderner Staatlichkeit, Kéln 2003, 87-116. — Zur Stellung der Bischofe auch Marek Sygut,
Natura e origine della potesta dei vescovi nel Concilio di Trento e nella dottrina successiva

" (1545-1869), Roma 1998.

CTV, 997-999.

Das Konzil erliess kein Dekret iiber das Bischofsamt. Stattdessen findet sich das Leitbild des

Bischofs in zwei Konzilstexten vom 11.11. bzw. 3.12.1563, auf die Repgen, Bischof (wie

Anm. 3), 186f., verweist.

Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 264f.

'* DH 1600-1630.

Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 264.

Bruno Binnebesel, Die Stellung der Theologen des Dominikanerordens zur Frage nach der

unbefleckten Empfangnis Marias bis zum Konzil von Basel, Theol. Diss. Breslau 1934;

Ulrich Horst, Nova opinio und Novelli Doctores. Johannes de Montenigro, Johannes Torque-

mada und Raphael de Pornassio als Gegner der Immaculata Conceptio, in: Studien zum 15.

Jahrhundert. Festschrift Erich Meuthen, hg. von Johannes Helmrath/Heribert Miiller, Miin-

chen 1994, Bd. 1, 169-191; Remigius Baumer, Die Entscheidung des Basler Konzils iiber

die Unbefleckte Empfingnis Mariens und ihre Nachwirkungen in der Theologie des 15. und

16. Jahrhunderts, in: Studien zum 15. Jahrhundert (wie Anm. 18), 193-206.

' DH S. 475, Vorsatz zu 1400.



16 Harm Klueting

Empfingnis Mariens durch die Konstitution «Cum praeexcelsa» von 1477
gegeniiber Gegnern zu schiitzen suchte.” In Trient schlug der spanische Kardinal
Pedro Pacheco von Jaén 1546 im Zusammenhang mit dem «Decretum de peccato
originali»*' die Definition der Unbefleckten Empfingnis vor. Doch folgten die
Konzilsviter ihm nicht. Und schliesslich die Liturgie: Die sog. «Tridentinische
Messe», also das Missale Romanum Pius’ V. von 1570, hing mit dem Tridenti-
num zusammen, weil sich die «Doctrina de sanctissimae Missae sacrificio» des
Konzils von 1562* — man mochte sagen: selbstverstindlich — auf den Ritus der
Romischen Kirche — der «Mutter und Lehrerin aller Kirchen», «omnium eccle-
siarum matre et magistra» — bezog, deutlich vor allem bei der Ablehnung der
Volkssprache in der Eucharistiefeier” und bei der Konsekration mit leiser Stimme:
«Si quis dixerit, Ecclesiae Romanae ritum, quo submissa voce pars cancnis 2t
verba consecrationis proferuntur, damnandum esse».’* Das aber entsprach den
liturgischen Vereinheitlichungsbestrebungen nach dem Muster des «ritus Eccle-
siae Romanae» spitestens seit Gregor VII. im 11. Jahrhundert.” Diese Beobach-
tungen, die sich vermehren liessen, sprechen eher fiir Kontinuitit als fiir Zasur.

Der protestantische Einwand

Kommen wir zu dem protestantischen Einwand, wie ihn zuletzt und mit Nach-
druck der 2008 gestorbene Heidelberger evangelische Kirchenhistoriker Gott-
fried SeebaB erhoben hat.”® Auch er spricht von Kontinuititen, wenn er sagt, man
koénne versucht sein, «die bei Katholiken wie Protestanten verbreitete Vorstel-
lung, die heutige romisch-katholische Kirche befinde sich in ungebrochener
Kontinuitdt zum Mittelalter, die evangelische aber nicht, geradezu umkehren.
Denn das Spiatmittelalter findet in vielen Punkten seine ihm entsprechende Fort-
setzung tatsdchlich eher in der vielgestaltigen Welt des Protestantismus als in
dem erst in der Abwehr der Reformation entstandenen und deswegen gegen die
Reformation ausgebildeten tridentinisch-rémischen Zentralismus».”” Demnach
hitte es also keine «vortridentinische» katholische Kirche gegeben, wihrend die

** DH 1400.

*' DH 1510-1516.

* DH 1738-1759.

> DH 1749,

>s DH 1759.

~ Zur romischen Liturgie (sog. tridentinischen Messe) oder dem Missale Romanum von 1570
Hubert Jedin, Das Konzil von Trient und die Reform des romischen Messbuches, in: Liturgi-
sches Leben 6, (1939), 30-66; ders., Das Konzil von Trient und die Reform der liturgischen
Biicher, in: Ephemerides liturgicae 59, (1945), 5-38, wieder in: ders., Kirche des Glaubens (wie
Anm. 12), Bd. 2, 496-525; Josef Andreas Jungmann, Missarum sollemnia. Eine genetische
Erkldarung der romischen Messe, 2 Bde., Wien 1948, 5. Aufl. Freiburg (Brsg.) 1962, Nz sh-
druck Bonn 2003; Jerome P. Theisen, The Reform of Mass Liturgy and the Council of Tr nt,
in: Worship. A review concerned with the problems of liturgical renewal 40, (1966), 565--583;
ders., The Roman Canon and the Council of Trent, in: AHC 2, (1970), 284-302. Siehe auch
Edith Weber, Le Concile de Trente et la musique. De la Réforme a la Contre-Réforme, Paris
1982.

*® Gottfried SeebaB, Geschichte des Christentums 11. Spétmittelalter — Reformation — Konfes-
sionalisierung, Stuttgart 2006.

*7 Seebal, Geschichte des Christentums I11 (wie Anm. 26), 19.



Tridentinischer Katholizismus 17

«tridentinische» Kirche die des «romischen Zentralismus» wire. Wir werden
sehen, was davon zu halten ist, womit ich zu den Wirkungen des Konzils von
Trient komme.

Wirkungen des Konzils von Trient

Wenn bisher der Eindruck entstanden sein sollte, als ginge es mir um Relativie-
rung des Tridentinums, so ist dieser Eindruck falsch. In Trient wurde die Lehre
der katholischen Kirche fixiert. Durch dogmatische Abgrenzung von den refor-
matorischen Lehren wurde auch die katholische Kirche veridndert, indem auch
diese Kirche — entgegen ihrer Ekklesiologie — faktisch zur Konfessionskirche
wurde. Das hat der katholische Profanhistoriker Konrad Repgen deutlich heraus-
gestellt: «Nur so. nur durch das ebenfalls Konfessionskirche-Werden, vermochte
der Katholizismus sich in West-, Mittel- und Osteuropa zu stabilisieren»,” wobei
Repgen diese Analyse auch auf die katholischen und von der Reformation wenig
oder gar nicht beeinflussten Ldnder Siideuropas bezog: «Die posttridentinische
Kirche war demnach de facto eine Konfessionskirche, auch in Spanien oder in
[talien».”” Dieses Konfessionskirche-Werden fand seinen Ausdruck in der 1564
von Pius IV. als Zusammenfassung der dogmatischen Aussagen des Konzils der
Kirche und ihren Bischifen, Ordensoberen und Theologen vorgeschriebenen
«Professio fidei Tridentinae», die das katholische Gegenstiick der verschiedenen
protestantischen Bekenntnisschriften von der lutherischen «Confessio Augus-
tana» von 1530 bis zum reformierten «Heidelberger Katechismus» von 1563 bil-
dete. Die «Professio fidei Tridentinae» wurde aufgrund eines Beschlusses des 1.
Vaticanums mit Erweiterungen von 1877 als «Professio catholicae fidei» dem
«Corpus Iuris Canonici» von 1917 vorgestellt und galt bis 1967.*" Die Kirche
war nach und durch Trient wesentlich stirker als zur Zeit der Konzilien von
Konstanz oder Basel papstzentriert und romorientiert, was sich neben der Besti-
tigung der Konzilsdekrete durch den Papst, neben der «Professio fidei Tridenti-
nae» als einheitlichem Glaubensbekenntnis und neben der Vereinheitlichung der
Gottesdienstform nach Massgabe der romischen Liturgie auch an der — von dem
«Decretum de vulgata editione Bibliorum et de modo interpretandi Sanctam
Scripturam» des Konzils von 1546 ausgehenden — Durchsetzung der Vulgata
als des verbindlichen Bibeltextes und an der Bekriftigung des katholischen Tra-
ditionsprinzips durch das «Decretum de libris sacris et de traditionibus recipien-
dis»** von demselben Tag zeigt. Es war aber schon die Rede davon, wie sehr das
Konzil in allen diesen Punkten in teilweise weit zuriickreichenden Kontinuititen

** Repgen, Bischof (wie Anm. 3), 184,

** Konrad Repgen, Reich und Konzil (1521-1566), in: ders., Dreissigjahriger Krieg und West-
falischer Friede. Studien und Quellen, Paderborn 1998, 260-288, dasselbe in: Paolo Prodi/
Wolfgang Reinhard (Hg.), Das Konzil von Trient und die Moderne, Berlin 2001, 43-77,
Zitat dort 57.

Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 270f.

DH 1506-1516.

DH 1501-1505.

]

[y



18 Harm Klueting

stand. Dennoch bewirkte das Konzil die dogmatische Abgrenzung gegen die Re-
formation und die Festlegung der katholische Lehre, die von da an bis ins 20.
Jahrhundert im Wesentlichen unveridndert blieb — sieht man ab von der Konstitu-
tion «Dei Filius» des I. Vaticanums mit ihrer positiven Wertung der natiirlichen
Erkenntnis Gottes als des Schopfers und der positiven Wertung der menschlichen
Vernunft.*® Doch erhebt sich hier nun der Einwand der Vielfalt des Katholischen.

Der Einwand der Vielfalt des Katholischen

Diesen Einwand formuliert vor allem der Schweizer Historiker Peter Hersche.
Sein Paradigma ist Frankreich, von dessen «konfessioneller Sonderstellung»** er
spricht. Frankreich war nicht das Land der Reformation und des Protestantismus
wie Deutschland; es war aber auch nicht das Land der Reconquista und des Ka-
tholizismus wie Spanien. Seit dem Mittelaiter war Frankreich das Land des Gal-
likanismus. Frankreich hatte eine reformatorische Bewegung und die Biirger-
kriege des 16. Jahrhunderts hinter sich. Frankreich hatte im 17. Jahrhundert eine
starke protestantische Minderheit, die seit dem Edikt von Nantes von 1598 Tole-
ranz genoss und hinter der die intellektuell eindrucksvolle Theologie der Franzo-
sen Jean Calvin und Théodore de Beze stand, deren Sprache die franzdsische war
und die der Neigung zur rationalité und zu einer verstandesbezogenen — oder:
antibarocken — Religiositit entgegenkam. Hersche erwdhnt den relativ geringen
Einfluss der Jesuiten in Frankreich, vor allem in der Klerikerbildung. Er spricht —
bezogen auf Orden und Kongregationen — «franzosische Eigengewichse»n’ wie
die Lazaristen, die Eudisten oder die Oratorianer an. Er hebt das Fehlen des im
eigentlichen Sinne barocken Kirchenbaustils hervor — er ldsst dabei Ausnahmen
zu und weiss auch um Barockkirchen in damals nicht zu Frankreich gehorenden
Regionen wie Lothringen — und geht auf den Jansenismus ein, den er vor allem
als «Anti-Barock» begreift.”® Doch koénne man den Jansenismus «trotz seines
latenten oder virulenten Antiromanismus und Antikurialismus [...] nicht in einen
Gegensatz zum Konzil von Trient stellen. Jansenismus und Barockkatholizismus
waren vielmehr zwei einander entgegengesetzte Folgerungen aus Trient, jener
war charakteristisch fiir den klassizistischen Katholizismus,”” dieser setzte sich
ausserhalb Frankreichs durch».”® Hersches Schlussfolgerung: «Wie im Protestan-
tismus miissen auch im friihneuzeitlichen Katholizismus verschiedene Richtun-
gen differenziert werden. Neben dem dominierenden barocken stellt der spezi-
fisch franzoésische Katholizismus eine leicht zum Protestantismus tendierende

** Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 268.

* Peter Hersche, «Klassizistischer» Katholizismus. Der konfessionsgeschichtliche Sonderfall
Frankreich, in: HZ 262, {1996), 357-389, Zitat 360. Siehe auch dcrs., Musse und Ver-
schwendung. Europaische Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter, 2 Bde., Freiburg i.Brsg.
2006, Bd. 1, 124-146 zum «klassizistischen» Katholizismus in Frankreich.

* Hersche, «Klassizistischer» Katholizismus (wie Anm. 34), 371.

3% Hersche, «Klassizistischem» Katholizismus (wie Anm. 34), 376.

%7 Henri Busson, La Religion des Classiques (1660-85), Paris 1948; Victor-Lucien Tapié, Ba-
roque et classicisme, Paris 1957, 2. Aufl. Paris 1972; René Taveneaux, Le Catholicisme dans
la France classique, 2 Bde., Paris 1980; Jean-Louis Quantin, Le catholicisme classique et les
peres de I’église. Un retour aux sources (1669—1713), Paris 1999.

* Hersche, «Klassizistischer» Katholizismus (wie Anm. 34), 376.



Tridentinischer Katholizismus 19

Sonderform dar».” In seinem Werk «Musse und Verschwendung» von 2006
kennt Hersche sogar drei Gestalten des Katholizismus der Zeit nach dem Konzil
von Trient: den «mediterranen» Katholizismus,*" den Katholizismus im deutsch-
sprachigen Raum®' und den «klassizistischen» Katholizismus in Frankreich —
ergdnzen liesse sich als vierte, von Hersche nicht gesehene Variante der Katholi-
zismus Polens und anderer Lédnder in Ost- und Siidosteuropa, in Ungamn, in
Kroatien usw., ohne dass hier tatsdchlich ein homogenes Bild entstiinde. Hersches
Analyse, der ich zuneige, ist ersichtlich das genaue Gegenteil dessen, was Gott-
fried Seeball mit «vielgestaltiger Welt des Protestantismus» und «rémischem
Zentralismus» glaubte unterscheiden zu kénnen.

Der Einwand der mangelhaften Vollendung des Konzils

Diesem Bild des «romischen Zentralismus» widerspricht auch der Einwand der
mangelhaften Vollendung des Konzils. Es ist bekannt, dass die Umsetzung der
tridentinischen Reformen zumal in Deutschland sehr schleppend erfolgte. Die
vom Adel besetzten Domkapitel, die um ihre Privilegien fiirchteten, und grosse
Teile des Pfarrklerus, in dessen Rethen die Priesterehe stark verbreitet war, stell-
ten sich der Durchfiihrung der Reformen entgegen. Noch im 17. Jahrhundert war
bei Visitationen oft nicht einmal eine Aussage iiber die tatsdchliche Konfessions-
zugehorigkeit der Pfarrer méglich. Vergleichsweise frith begannen Ansétze zur
Verwirklichung der tridentinischen Reformen in den Didzesen der Kirchenpro-
vinz Salzburg, also in Salzburg, Passau, Regensburg, Freising und Brixen."
Doch wurden auch hier die Reformdekrete erst 1576 verdffentlicht. Alle Priester
wurden zur Ablegung der «Professio fidei Tridentinae» und zur Einhaltung des
Zolibats verpflichtet. Doch vermochten diese Massnahmen gegen den Wider-
stand der Domkapitel und des Pfarrklerus kaum durchzudringen. Daher setzten
sich die Reformen auch in der Salzburger Kirchenprovinz erst nach der Wende
zum 17. Jahrhundert und teilweise erst in der Zeit nach dem Dreissigjdhrigen
Krieg durch. Immerhin wurde in Eichstitt, das zur Kirchenprovinz Mainz ge-
horte, schon 1564/65 mit der Griindung des ersten deutschen Priesterseminars
dem «Decretum de seminariorum erectione et regimine» des Konzils von 1563

* Hersche, «Klassizistischer» Katholizismus (wie Anm. 34), 389. Siehe auch Klueting, Kon-
fessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 297f.

** Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 34), Bd. 1, 112-119.

! Hersche, Musse und Verschwendung (wie Anm. 34), Bd. 1, 119-124.

* Zur tridentinischen Reform in der Kirchenprovinz Salzburg Josef Oswald, Die tridentinische
Reform in Altbaiern (Salzburg, Freising, Regensburg, Passau), in: Georg Schreiber (Hg.),
Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken, 2 Bde., Freiburg (Brsg.) 1951, hier
Bd. 2, 1-37; Franz Ortner, Reformation, katholische Reform und Gegenreformation im Erz-
stift Salzburg, Salzburg 1981. Siehe auch Gerhard B. Winkler, Probleme motivgeschicht-
licher Interpretation bei den Salzburger Synodalakten von 1569, in: AHC 10, (1978), 177-
189; Gerhard B. Winkler, Die Salzburger Provinzialsynode 1569. Diarium vom 14.-28.
Mairz, in: AHC 10, (1978), 352—410.

“ CT 1X, 483f. (Nr. 16).



20 Harm Klueting

Geniige getan. Das nichste Priesterseminar entstand 1589 in Bamberg. Doch ka-
men die tridentinischen Grundsitze in Bamberg ebenso wie in Konstanz erst nach
1609 zum Tragen. In Mainz dauerte es bis nach dem Dreissigjéhrigen Krieg.**

In Miinster kam das Priesterseminar erst im 18. Jahrhundert zustande. Zwar
hatte der K&lner Erzbischof Ferdinand von Bayern als Bischof von Miinster 1612
in Miinster ein Priesterseminar griinden wollen. Tatsédchlich war 1613 ein Semi-
nar errichtet worden, doch hatte dieses keinen dauernden Bestand. 1626 griinde-
ten die Jesuiten in Miinster ein Seminar, das aber 1639 wieder einging. Damit la-
gen die Dinge in Miinster dhnlich wie in K6ln, wo Ferdinand von Bayern 1614
ein Seminar griindete, das aber nur bis 1646 existierte. 13 Jahre spéter wiederer-
offnet, ging es nach 15 Jahren erneut ein. Erst 1736 erfolgte in K&6In unter Erzbi-
schof Clemens August von Bayern die Neugriindung eines tridentinischen Pries-
terseminars, wihrend in Miinster die Seminargriindung bis 1773 auf sich warten
liess.* Doch stand das jetzt bereits im Zeichen der katholischen Aufklirung.*
Uberhaupt erscheint die katholische Aufklirung des 18. Jahrhunderts in mancher
Hinsicht als mit der Nachholung der defizitiren Umsetzung der tridentinischen
Reformen des 16. Jahrhunderts beschiftigt. Das haben Heribert Raab*’ und ich*®
schon vor zwanzig Jahren und das hat Andreas Holzem 2000* hervorgehoben.™

In keiner Didzese der Reichskirche wurde das Bischofsideal des Konzils von
Trient verwirklicht, weil die reichsfiirstliche Stellung der deutschen Bischofe —
tragende Pfeiler der Reichsverfassung bis an das Ende des 18. Jahrhunderts —
nirgendwo angetastet wurde. Dazu bedurfte es der Sékularisation von 1803, mit
der die Reichskirche, die politisch als Landesfiirsten herrschenden, oft hochadeli-
gen und vielfach mehrere Bistiimer kumulierenden Bischofe und die Strukturen
der politisch michtigen Adelskirche verschwanden.”’

* Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 308f.; Anton Philipp Briick, Das Erzstift
Mainz und das Tridentinum, in: Schreiber (Hg.), Weltkonzil (wie Anm. 42), Bd. 2, 193-243.

* Harm Klueting, Westfalia catholica im 16. und 17. Jahrhundert, in: Westfilische Forschun-
gen 56, (2006), 23-63, hier 51f.

* Harm Klueting (Hg.), Katholische Aufklirung — Aufklirung im katholischen Deutschland,
Hamburg 1993.

" Heribert Raab, Die «katholische Ideenrevolution» des 18. Jahrhunderts. Der Einbruch der
Geschichte in die Kanonistik und die Auswirkungen in Kirche und Reich bis zum Emser
Kongress, in: Klueting (Hg.), Katholische Aufkldarung (wie Anm. 46), 104—118, hier 104f.

* Harm Klueting, «Der Genius der Zeit hat sie unbrauchbar gemacht». Zum Thema Katholi-
sche Aufklirung — Oder: Aufkldrung und Katholizismus im Deutschland des 18. Jahrhun-
derts, in: ders. (Hg.), Katholische Aufklarung (wie Anm. 46), 1-35, hier 7.

* Andreas Holzem, Religion und Lebensformen. Katholische Konfessionalisierung im Send-
gericht des Firstbistums Miinster 1570—-1800, Paderborn 2600, 14.

% Siehe auch Harm Klueting, Rezension zu Holzem, Religion und Lebensformen, in: ZKG
113, (2002), 134-137. Dennoch geht Michael Printy, Enlightenment and the Creation of
German Catholicism, New York 2009, 7, fehl mit seiner Sicht der Katholischen Aufklarung
als «culmination of several generations of pious renewal and religious reform», weil es keine
direkte Kontinuitdt von der Katholischen Reform des 15. und 16. Jahrhunderts zur Katholi-
schen Aufklarung des 18. Jahrhunderts gab und weil in die Katholische Autklarung bedeut-
same Einfliisse von aussen — auch aus dem nichtkatholischen Raum — eingingen.

*' Harm Klueting (Hg.), 200 Jahre Reichsdeputationshauptschluss. Sikularisation, Mediati-
sierung und Modernisierung zwischen Altem Reich und neuer Staatlichkeit, Miinster 2005.



Tridentinischer Katholizismus 21

Oder nehmen wir die Frommigkeitsformen: Das Konzil trat mit dem «Decre-

tum de invocatione, veneratione et reliquiis Sanctorum et sacris imaginibus» von
1563** einem magischen Verstindnis der Heiligenbilder und der Reliquien ent-
gegen und suchte die Bilder- und Reliquienverehrung gleichsam zu rationalisie-

re

n.> Aus der Volksfrommigkeit der Barockzeit™ gibt es jedoch in grosser Fiille

Belege fiir dieses magische Verstindnis™ — und fiir dessen Instrumentalisierung

in der katholischen Mission,

52
53

54

55

56

57

56

etwa bei den Kapuzinern.”” Oder das Missale Ro-

DH 1821-1825.

Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 269f.

Allgemein zur Barockfrommigkeit Dieter Breuer (Hg.), Religion und Religiositat im Zeital-
ter des Barock, 2 Bde., Wiesbaden 1995; ders., (Hg.), Frommigkeit in der Frithen Neuzeit.
Studien zur religiosen Literatur des 17. Jahrhunderts in Deutschland, Amsterdam 1984;
Wolfgang Briickner, Zum Wandel der religiosen Kultur im 18. Jahrhundert. Einkreisungsver-
suche des Barockfrommen zwischen Mittelalter und Massenmissionierung, in: Ernst Hin-
richs/Giinter Wiegelmann (Hg.), Sozialer und kultureller Wandel in der lindlichen Welt des
18. Jahrhunderts, Wolfenbiittel 1982, 65-83; Michel Vovelle, Piété baroque et Déchris-
tianisation. Les attitudes devant la mort d’apres les clauses des testaments, Paris 1973; Mi-
chel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation en Provence au XVllle siécle, Paris 1978.
Siehe auch immer noch Ludwig Andreas Veit/ Ludwig Lenhart, Kirche und Frommigkeit im
Zeitalter des Barock, Freiburg (Brsg.) 1956. Eine interessante Regionalstudie bietet Michael
Pammer, Glaubensabfall und Wahre Andacht. Barockreligiositit, Reformkatholizismus und
Laizismus in Oberdsterreich 1700-1820, Wien/Minchen 1994, Zur Volksfrommigkeit Wolf-
gang Briickner, Volksfrommigkeit. Aspekte religioser Kultur, in: Kdlner Zeitschrift fir So-
ziologie und Sozialpsychologie 31, (1979) 559-569; ders./Gottfried Korff/Martin Scharfe,
Volksfrommigkeitsforschung, Wiirzburg/Miinchen 1986; Hansgeorg Molitor/Heribert Smo-
linsky (Hg.), Volksfrommigkeit in der Frithen Neuzeit, Miinster 1994. Zur Volksfrommig-
keit als Erscheinungsform der Barockfrommigkeit Louis Chatellier, L’Europe des dévots,
Paris 1987.

Werner Freitag, Volks- und Elitenfrommigkeit in der Frithen Neuzeit. Marienwallfahrten im
Fiirstbistum Miinster, Paderborn 1991; Ludwig Hiittl, Marianische Wallfahrten im siid-
deutsch-osterreichischen Raum. Analysen von der Reformations- bis zur Aufkldrungs-
epoche, Koln/Wien 1985; Gerhardt Kapner, Barocker Heiligenkult in Wien und seine Tri-
ger, Miinchen 1978. Siehe auch Anna Coreth, Liebe ohne Mass. Geschichte der Herz-Jesu-
Verehrung in Osterreich im 18. Jahrhundert, Sal terrae-Maria Roggendorf 1994,

Zur politischen Instrumentalisierung barocker Frommigkeit Anna Coreth, Pietas Austriaca.
Ursprung und Entwicklung barocker Frommigkeit in Osterreich, Miinchen 1959, 2. Aufl.
Miinchen 1982; Kapner, Barocker Heiligenkult (wie Anm. 55), 10; Harm Klueting, Humilia
se et impera. Frommigkeit als Herrschaftsmittel bei Kaiser Leopold I., [im Druck] in: Grete
Klingenstein/Heinz Duchhardt (Hg.), Kaiser, Hof und Reich in der Frithen Neuzeit (Oster-
reichische Akademie der Wissenschaften Wien). Zur Wirklichkeit der Bilderverehrung auch
Jens Baumgarten, Konfession, Bild und Macht. Visualisierung als katholisches Herrschafts-
und Disziplinierungskonzept in Rom und im habsburgischen Schlesien (1560—1740), Ham-
burg/Miinchen 2004.

Zur kapuzinischen Frommigkeit Costanzo Cargnoni (Hg.), Le quarantore ieri e oggi. Viaggio
nella storia della predicazione cattolica, della devozione popolare e della spiritualita cappuc-
cina, Roma 1986; Reinhard Feldmann (Bearb.), Frommigkeit und Wissen. Rheinisch-westfi-
lische Kapuzinerbibliotheken vor der Sikularisation, Miinster 2003. Auf spezifische Formen
kapuzinischer Missionstitigkeit — Kapuzinerpredigt, Kreuzwege und Kalvarienberge, Pas-
sionsspiele, die Weihnachtskrippe usw. — kann hier nicht eingegangen werden. Stattdessen
sind zwei Kapuziner zu nennen, der hl. Fidelis von Sigmaringen und Marco d’Aviano, zu
diesen Matthias Ilg, Der Kult des Kapuzinermirtyrers Fidelis von Sigmaringen als Ausdruck
katholischer Kriegserfahrungen im Dreissigjihrigen Krieg, in: Matthias Asche/Anton Schind-
ling (Hg.), Das Strafgericht Gottes. Kriegserfahrungen und Religion im Heiligen Romi-



22 Harm Klueting

manum von 1570: Was so einheitlich aussieht, war tatséchlich durch liturgische
Pluralitat gekennzeichnet, weil die Bistiimer und Orden, die iiber eine zwei-
hundertjdhrige liturgische Eigentradition verfiigten, nicht zur Annahme des Mis-
sale Romanum verpflichtet wurden. So hielt meine Heimatdiozese, das Erzbis-
tum Koln, bis weit ins 19. Jahrhundert an der kolnischen Ditzesanliturgie fest.’®
Und schliesslich die Lehrentwicklung: Was die in Trient diskutierte, aber nicht
entschiedene Frage der «Immaculata Conceptio» betrifft, so verbot Papst Gregor
XV. 1622 die Leugnung der Unbefleckten Empfingnis,” bevor sich Alexander
VII. 1661 mit dem Breve «Sollicitudo omnium ecclesiarum» positiv iiber die
Lehre von der Unbefleckten Empfingnis aussprach.®* Dogmatisiert wurde die
Lehre von der Unbefleckten Empfiangnis der Gottesmutter Maria aber erst 1854
durch die Bulle «Ineffabilis Deus» Papst Pius’ IX.*' Die Dogmatisierung der
leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel — ganz auf der Linie der in Trient
noch abgewiesenen Initiative des Kardinals Pedro Pacheco — folgte erst mit der
Apostolischen Konstitution «Munificentissimus Deus» Papst Pius’ XII. von
1950,%2 und zwar mit Bezug auf «Ineffabilis Deus» von 1854.%® Das 19. Jahrhun-
dert, so darf man schlussfolgern, war viel tridentinischer als das 17., zumal der
Hohepunkt des papalen Absolutismus® erst mit der Dogmatisierung der Unfehl-
barkeit des Papstes — «De Romani Pontificis infallibili magisterio» — in der Dog-
matischen Konstitution «Pastor aeternus»® des I. Vaticanums von 1870 erfolgte.

schen Reich Deutscher Nation im Zeitalter des Dreissigjahrigen Krieges, Miinster 2002,
291-439; Matthias Ilg, Der heilige Fidelis von Sigmaringen (1578-1622). Leben, Martyrium
und Verehrung zwischen Schwaben, Vorarlberg und der Schweiz, in: Oberschwaben und die
Schweiz, Tl. 2 = Sonderheft der Heimatkundlichen Blitter fiir den Kreis Biberach, 32 (2009),
29-46; Markus Hofer, Fidelis von Sigmaringen. Gottesmann, Eiferer, Mirtyrer, Inns-
bruck/Wien 2007; Marcello Bellina, Padre Marco d’Aviano, Udine 1991; Ruggero Simonato
(Hg.), Marco d’Aviano e il suo tempo. Un cappuccine del Seicento, gli Cttomani e I’Impero,
Pordenone 1993, Erich Feigl, Halbmond und Kreuz. Marco d’Aviano und die Rettung Euro-
pas, Wien/Miinchen 1993; Jan Mikrut (Hg.), Die Bedeutung des P. Markus von Aviano fiir
Europa, Wien 2003; Silvestro Giuseppe Monteduro, L’azione di P. Marco d’Aviano per I’unita
crlstlana dell’ EurOpa Diss. Univ. Urbaniana Roma 1982.

® Albert Gerhards/Andreas Odenthal (Hg.), Kélnische Liturgie und ihre Geschichte. Studien
zur interdisziplindren Erforschung des Gottesdienstes im Erzbistum Koln, Miinster 2000.

* DH S. 617, Vorsatz zu 2015.

** DH 2015-2017.

°' DH 2800-2804.

** DH 3900-3904.

** DH 3902.

* Siehe auch Karl Hausberger, Reichskirche — Staatskirche — «Papstkirche». Der Weg der
deutschen Kirche im 19. Jahrhunderts, Regensburg 2008, 207-215: Von der Reichskirche
zur «Papstkirche».

% DH 3050-3075 (3065-3075).



Tridentinischer Katholizismus 23

Ein Blick auf den Zusammenhang von Tridentinum und der in den letzten 20
Jahren® vor allem von Profanhistorikern intensiv erorterten katholischen Kon-
fessionalisierung:®” Wichtige Instrumente der konfessionellen Disziplinierung
wurden vor dem Konzil oder unabhingig von dem Konzil geschaffen. Das gilt
fiir das 1542 gegriindete «Sanctum Officium»,*® die Inquisitionsbehérde in Rom,
oder fiir den 1559 erstmals publizierten Index,” aber auch fiir das 1552 in Rom
als Ausbildungsstitte fiir den Klerus aus dem Reich gegriindete «Collegium Ger-
manicum».”’ Das Konzil trug vor allem 1563 die «Doctrina de sacramento ordi-
nis»’' iiber das Sakrament der Weihe und die «Doctrina de sacramento matrimo-
nii»,”* mit der Festschreibung der Zolibatspflicht fiir Kleriker und Ordensleute in
Canon 9,” und in Verbindung damit das Ehedekret « Tametsi»’* dazu bei. Dabei
war auch der Zdlibat keine Erfindung des Tridentinums, sondern ein aus der Kir-
che der Antike iiberkommenes Postulat.”” Doch stand das Konzil von Trient am
Ende einer langen Zeit der Missachtung des Zdlibats, in der das priesterliche —

* Harm Klueting, «Zweite Reformation» — Konfessionsbildung — Konfessionalisierung. Zwan-
_ zig Jahre Kontroversen und Ergebnisse nach zwanzig Jahren, in: HZ 277, (2003), 309-341.
" Wolfgang Reinhard/Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfessionalisierung, Giiters-

loh/Miinster 1995.

Adriano Garuti, S. Pietro unico titolare del primato. A proposito del decreto del S. Ufficio
del 24 gennaio 1647, Bologna 1993; Adelina Sarrion Mora, Sexualidad y confesion. La soli-
citacion ante el Tribunal del Santo Oficio (siglos XVI-XIX), Madrid 1994; Mario Rosa
(Hg.), Eretici, esuli e indemoniati nell’eta moderne, Firenze 1998; Elena Brambilla, Alle ori-
gini del Sant’Ufficio. Penitenza, confessione e giustizia spirituale dal Medioevo al XVI secolo,
Bologna 2000; Rica Amran (Hg.), Autour de I’inquisition, Etudes sur le Saint-Office, Paris
2002; Giovanno Romeo, L’inquisizione nell’[talia moderna, Roma 2002; Pierroberto Scara-
mella, Le lettere della congregazione del Sant’Ufficio ai tribunali di fede di Napoli 1563—
1625, Trieste 2002; Andrea Romano (Hg.), Intolleranza religiosa e ragion di stato nell’Euro-
pa mediterranea. Inquisizione e Santa Uffizio, Milano 2002; Johann Rainer (Bearb.), Inner-
osterreich betreffende Quellen aus den Inquisitionsarchiven in Rom und Udine, Graz 2004;
Stephan Wendehorst (Hg.), The Roman Inquisition, the Index and the Jews. Contexts, sour-
ces and perspectives, Leiden 2004; Annibale Cogliano, La svolta illuminato del Santo Officio a
fine Cinquecento, Napoli 2006; Kim Siebenhiiner, Bigamie und Inquisition in Italien 1600—
1750, Paderborn 2006.

* Herman H. Schwedt, Art. Index der verbotenen Biicher I: Hist., in: LThK® Bd. 5 (1996),
445f.; ders., Der romische Index, in: HJ 107, (1987), 296-314; ders., Inquisition u. Index, in:
RQ 90, (1995), 43-73; Jesus Martinez de Bujanda (Hg.), Index des livres interdits, 11 Bde.,
Sherbrooke (Québec)/Montréal 1984-2002; Hubert Wolf (Hg.), Inquisition, Index, Zensur.
Wissenskulturen der Neuzeit im Widerstreit, Paderborn 2001, 2. Aufl. Paderborn 2003.

" Andreas Steinhuber, Geschichte des Kollegium Germanikum Hungaricum in Rom, 2 Bde., 2.
Aufl. Freiburg (Brsg.) 1906; Peter Schmidt, Das Collegium Germanicum in Rom und die
Germaniker. Zur Funktion eines rémischen Auslinderseminars (1552-1914), Tiibingen 1984.

' DH 1763-1778.

“DH 1797-1812.

" DH 1809.

" DH 1813-1816.

" Zu den Anfingen und der Friihgeschichte der Zslibatspflicht Stefan Heid, Zolibat in der friihen
Kirche. Die Anfiange einer Enthaltsamkeitspflicht fiir Kleriker in Ost und West, Paderborn
1997, 3. Aufl. Paderborn 2003.



24 Harm Klueting

und auch das bischéfliche — Konkubinat verbreitet war.”® Mit der Verpflichtung
der Priester auf den Zglibat trug das Konzil nicht nur der Tradition, sondern auch
der Konkurrenz mit den reformatorischen Glaubensgemeinschaften und deren
Bejahung der Pfarrerehe Rechnung, so dass darin Anti-Protestantismus gesehen
werden kann; Zolibat versus Pfarrerehe wurden so, zumal fiir das einfache Kir-
chenvolk, zur nota confessionis, wie communio sub una specie versus communio
sub utraque specie. Die Durchsetzung der konfessionellen Disziplinierung stand
freilich — wie zahlreiche Forschungen zeigen — auf einem anderen Blatt. «Wirk-
lich disziplinieren liess sich nur — und auch das nur allméhlich — die Priester-
schaft, vor allem im Hinblick auf Residenz- und Zti[ibatspflicht».77

Reichweite des Konzils von Trient

Zur Reichweite des Konzils von Trient habe ich schon Andeutungen gemacht. Die
katholische Aufkldarung des 18. Jahrhunderts geht einerseits — etwa mit der Auf-
hebung des Jesuitenordens 1773 — in eine dem Tridentinum entgegengesetzte
Richtung, ist andererseits aber in vieler Hinsicht Nachvollzug der unerledigten
Reformanliegen des Konzils von Trient. Die Sdkularisation von 1803 beseitigt in
Deutschland das, was alle tridentinischen Reformversuche nicht zu beseitigen
vermochten: die politische Stellung der Bischofe und die Rolle des Adels in der
Kirche, womit im deutschen Raum erst jetzt dem Bischofsideal von Trient der
Weg zur Realisierung gedffnet wird. Was das Papsttum betrifft, so vollendet erst
das I. Vaticanum das Tridentinum. Natiirlich gelten viele der dogmatischen Be-
schliisse des Konzils von Trient bis heute. Das gilt nicht nur fiir die Siebenzahl
der Sakramente, fiir die Sakramentalitit der Ehe oder flir den gegenseitigen Aus-
schluss des Ehe- und des Weihesakraments. Hinter das Bischofsideal des Triden-
tinums mdchte niemand zuriick.

Schluss

Was war, so fragen wir zum Schluss, der tridentinische Katholizismus? Der «tri-
dentinische Katholizismus» war theologisch sicher nicht nur, aber in entschei-
dendem Masse Anti-Protestantismus; kulturell war er Barock. Das ist es ja, was
uns bei dem Wort «tridentinisch» vor Augen tritt: Chiesa di San Pietro, Il Gesu
oder San Ignacio in Rom, aber auch Einsiedeln in der Schweiz oder St. Michael
in Miinchen, und in diesen Kirchenrdumen der Rausch des lateinischen Hoch-
amtes mit der Musik Giovanni Pierluigi Palestrinas oder jiingerer Meister der
Roémischen Schule. Anti-Protestantisch und barock blieb die Kirche auch im 19,

7 Siehe fiir das 16. und 17. Jahrhundert auch Antje Fliichtner, Der Zolibat zwischen Devianz und
Norm. Kirchenpolitik und Gemeindealltag in den Herzogtiimern Jiilich und Berg im 16. und

__ 17. Jahrhundert, Kéln/Weimar/Wien 2006.

"7 Klueting, Westfalia catholica (wie Anm. 45), 62.

"8 Christine Vogel, Der Untergang der Gesellschaft Jesu als europiisches Medienereignis (1758-

1773). Publizistische Debatten im Spannungsfeld von Aufklirung und Gegenaufklirung,
Mainz 2006.



Tridentinischer Katholizismus 25

Jahrhundert, auch wenn die Kirchengebaude nicht immer neobarock waren, son-
dern oft neoromanisch oder neogotisch — mit der «Missa solemnis» jetzt eines
Franz Liszt, eines Franz Schubert oder eines Anton Bruckner. Der «Katholizis-
mus nach dem Konzil von Trient» reichte hingegen — folgt man Peter Hersche —
weiter und umfasste auch jene Teile des Katholischen, in denen das Anti-Protes-
tantische und das Barocke weniger ausgeprigt war.

Was das Konzil der Jahre 1545 bis 1563 selbst betrifft, so schuf dieses eine
Norm, der oft und auf viele Jahrzehnte eine ganz andere Wirklichkeit gegeniiber-
stand.” Und diese Wirklichkeit ging keineswegs in der Formel «romischer Zen-
tralismus» des protestantischen Einwandes auf.

Tridentinischer Katholizismus — Katholizismus nach dem Konzil von Trient

Der Beitrag fragt nach dem Zasurcharakter des Konzils von Trient und der Eigenart des
«tridentinischen Katholizismus». Dazu werden vier Einwiénde erortert — der Einwand der
«langen Dauer» der Katholischen Reform seit dem frithen 15. Jahrhundert, der das Konzil
von Trient in einer Kontinuitit erscheinen ldsst, der protestantische Einwand, der die Kon-
tinuitidt der Kirche eher auf der protestantischen Seite und das Konzil von Trient als Ab-
wehr der Reformation sieht, der Einwand der Vielfalt des Katholischen nach Trient und
der Einwand der mangelhaften Vollendung des Konzils von Trient. Betont werden das
Anti-Protestantische und das Barocke im «Tridentinischen Katholizismus», wéhrend der
«Katholizismus nach dem Konzil von Trient» auch weniger anti-protestantische und ba-
rocke Erscheinungsformen kannte.

Catholicisme tridentin — Le catholicisme aprés le Concile de Trente

Cet article se penche sur le caractére de césure que prend le Concile de Trente et sur la
singularité¢ du «catholicisme tridentin». La question est abordée a partir de 4 objections:
I’objection de la «longue durée» de la Réforme catholique depuis le début du 15°™ siecle,
faisant apparaitre le Concile de Trente dans une continuité, I'objection protestante qui voit
la continuité de 1’Eglise plutot du c6té protestant et le Concile de Trente comme une réac-
tion de la Réformation, 1’objection de la diversité catholique apres Trente, et I’objection
de I'achévement insuffisant du Concile de Trente. L’accent est mis sur les dimensions
anti-protestante et baroque du «catholicisme tridentin», formes moins développées par le
«catholicisme apres le Concile de Trente».

Tridentine Catholicism — Catholicism after the Council of Trent

This contribution examines to what extent the Council of Trent represents a caesura and
examines the peculiarities of Tridentine Catholicism. Four objections come up for discus-
sion — the objection of «long duration» of Catholic Reform since the beginning of the fif-
teenth century with which the Council of Trent is perceived in continuity; the Protestant
objection which sees the continuity of the church more in Protestantism and understands
the Council of Trent only as defensive reaction against the Reformation; the objection of
diversity of Catholicism after the Council of Trent; and the objection of insufficient com-
pletion of the Tridentine reforms. The focus is on anti-Protestantism and Baroque features
in Tridentine Catholicism, contrary to other forms of post-Tridentine Catholicism which
were less anti-Protestant and less baroque.

a Klueting, Konfessionelles Zeitalter (wie Anm. 4), 272.



26 Harm Klueting

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Longue durée der Katholischen Refom seit dem friihen 15. Jahrhundert — longue durée de
la réforme catholique en début du 15éme siécle — longue durée of Catholic reform in the
early 15th century, Posttridentinische Kirche de facto Konfessionskirche — église posttri-
dentine de facto église confessionelle — posttridentine Church de facto confessionalised
Church, Rationalisierung der Bilder- und Reliquienverehrung im Tridentinum — rationali-
sation de la vénération d’images et de reliques — rationalisation of the veneration of ima-
ges and relics, magisches Verstindnis der Bilder und Reliquien in der Volksfrommigkeit
— compréhension magique des images et reliques dans la religiosité du peuple — magic
understanding of images and relics in popular piety, Disziplinierung des Klerus (Resi-
denz- und Zolibatspflicht) — disciplination du clergé (obligation de résidence et célibat) —
disciplinisation of the clergy (obligation of residency and celibacy), Tridentinischer Ka-
tholizismus als Barock — catholicisme tridentine comme baroque — Tridentine Catholicism
as baroque, Tridentinischer Katholizismus als Anti-Protestantismus — catholicisme triden-
tine comme anti-protestantisme — Tridentine Catholicism as anti-Protestantism, Vielfalt
des Katholischen statt romischer Zentralismus — pluralité du catholique au lieu de centra-
lisme romain — Catholic plurality instead of romain centralism, Sikularisation von 1803
und tridentinisches Bischofsideal — sécularisation de 1803 et idéal épiscopal tridentine —
secularisation of 1803 and Tridentine episcopal ideal, Vollendung des Tridentinums im 1.
Vaticanum — achévement du concile Tridentine au Vatican I — accomplishement of Tri-
dentine council on Vatican 1.

Harm Klueting, Prof.Dr.theol., Dr.phil., lehrt Neuere Geschichte an der Universitit zu
Ko6ln und katholische Theologie im Fach Mittlere und Neuere Kirchengeschichte an den
Universitdten Freiburg i.Ue. und Kéln.



	Tridentinischer Katholizismus - Katholizismus nach dem Konzil von Trient

