
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 447

Wendy Davies, Acts of Giving. Individual. Community and Church in Tenth-Century
Spain. Oxford u.a.. Oxford University Press, 2007, 221 S.. 19 Abb.

«This book is about northern Spain so-called (Christian Spain> - in the tenth century.»
1 - Der Leser sieht sich gleich im ersten Satz mit dieser kurzen Formel situiert: im

Einführungskapitel wird der Schauplatz das christliche Spanien des 10. Jahrhunderts -
vorgestellt. Dabei führt die Autorin gelungen sowohl in die Geschichte als auch in die
spanische und europäische mittelalterliche Historiographie des 20. Jahrhunderts ein. womit
der Forschungskontext gesetzt wäre. Wendy Davies erhebt den Anspruch, die Beobachtungen

zudem in den gesamteuropäischen Kontext zu setzen. Ziel der Arbeit sei es. mit
eigenen, gesamtgesellschaftliche Entwicklungen betreffenden Fragestellungen ein
komplexes Thema der Mittelalterforschung - Schenkungen - in einem zeitlich und geographisch

exakt abgesteckten Raum zu untersuchen: «It is about donation the giving of
property, since that is the kind of donation that is recorded, usually landed property. It is
about who gives and who receives: about what is given; about reasons for giving: and
about the place of giving within the complex of social and economic relationships in
society as a whole.» (35)

Davies' Ansatz ist schlicht und nachvollziehbar: Den Zugang zu den Quellen es sind
dies vornehmlich Schenkungs- und Handelsurkunden aus Klöstern und Kirchen, da im
nordspanischen Raum das Urbar fehlt findet sie über Thesen; die Quellen werden seriell
aufbereitet und damit systematisch ausgewertet, wobei die Autorin versucht, zentrale
Erkenntnisse zu gesellschaftlichen Prozessen in den christlichen nordspanischen Regionen
hcrauszufiltem. So wird beispielsweise dargestellt, dass 25% aller Schenkungen an die
Kirche Bauern zuzuordnen sind, wobei die Statistik starke regionale Schwankungen
aufzeigt. Die präzisen Tabellen und Erklärungen werden indessen betreffend ihrer Aussagekraft

wiederholt durch die Autorin selbst relativiert und die jeweils Kapitel einleilenden
Fragen bleiben zuweilen unbeantwortet. Der Leser wird das Gefühl nie ganz los, dass sich
Davies davor scheut, grössere. Jahrhunderte übergreifende und v.a. überregionale
Entwicklungslinien nachzuzeichnen - dies, wie einleitend erläutert, obwohl die einschlägigen
Fragen aufgeworfen werden. Die im Schlusskapitel präsentierten Kernaussagen wirken
dementsprechend trivial: «[...] having goods was desirable»; und: «[...] there was clearly
pressure on food supply»; letztlich: «[...] the rich got richer». Im 10. Jahrhundert habe
sich, so Davies" Schlussthese im letzten Abschnitt, nur etwas grundlegend verändert: Eine
augenfällige Zunahme der Veräusserungen (Schenkungen und Verkäufe inbegriffen) an
Kirchen und Klöster aus der bäuerlichen Schicht führte längerfristig zu einer Stärkung der
Macht von (kirchlichen bzw. klösterlichen) Grundherren.

Die Studie verlangt in ihrer Anlage nach genauen Begriffserklärungen. Diese würde
sich der Leser allerdings nicht erst zur Buchmitte (innerhalb eines Anhangs zu den Kapiteln

5 und 6). sondern schon viel früher wünschen, um sich - in Verknüpfung mit Ausführungen

zu den Inhalten und Zielen der Arbeit - orientieren zu können. Wie kann giving
von selling abgegrenzt werden? Was ist eine transaction, was ein gift, was eine donation,
was sharing? Was für Schlüsse hinsichtlich gesellschaftlicher Strukturen und Entwicklungen

lassen sich aus den ausgewerteten Quellen ziehen? Bevor die Autorin die lateinischen

Begriffe wie bspw. proflliare und incommuniare erstmals in ihrer Semantik zu
definieren versucht, hat sie längst unterschiedliche Konzepte miteinander in Beziehung
gesetzt. Zudem fragt sich der Leser, warum sie relativ umfassend auf Quellen eingeht, in
denen es um Verkaufund Handel geht - zumindest auf den ersten Blick keine Acts ofGiving
also -, ohne dass vorher eine Abgrenzung zu Konzepten der Schenkung vorgenommen
wurde. Damit sei auf ein bedauernswertes Manko des Buches hingewiesen: Viele wesentliche,

von der Autorin aufgeworfene Fragen - gerade bzgl. Begriffserklärungen und ge-

SZRKG. 102(2008)



448 Rezensionen - Comptes rendus

sellschaftlicher Zusammenhänge - deuten auf eine strukturierte, tiefenscharfe Untersuchung

hin, während im Lauf der Lektüre der Aufbau konfus wirkt, die spannenden Ergebnisse

unprominent platziert werden und die Schlussthesen eher blass ausfallen.
Wendy Davies, emeritierte Mittelalter-Professorin der UCL (University College London)

und ausgewiesene Spezialistin u.a. für keltische Geschichte, bezeichnet ihr Werk
allerdings ausdrücklich als Versuch: Sie habe sich vom Besuch von Tagungen über den
«transfer of property rights in early medieval Europe» inspirieren lassen und auf der
Grundlage von Publikationen u.a. von François Bougard die Tagungsthemen in
Nordspanien durchleuchten wollen.

Eingeteilt ist das Buch in neun Kapitel: Nach einem einführenden Kapitel behandelt
Davies das Thema der kirchlichen Besitz- und Organisationsstrukturen; es folgen vier
Kapitel über die verschiedenen Arten von Transaktionen und Schenkungen und deren Ursachen

bzw. die Motivationen der Geber. Über die Schenkungen wird in den Kapiteln 7 und
8 ein Bezug hergestellt zur Gender-Thematik sowie zu Fragen der bäuerlichen Gesellschaft,

bevor mit einer Art Rekapitulation und Zusammenfassung abgeschlossen wird.
Gerade in den letzten beiden Kapiteln werden Themen behandelt, welche versuchen,
einen neuen Zugang zu mittelalterlichen Quellen zu ermöglichen, womit Davies sich von
klassischen Studien abgrenzt

Freiburg i.Ue. Andreas Behr

Dagmar M. H. Hemmie, Ungeordnete Unzucht. Prostitution im Hanseraum (12. - 16

Jahrhundert). Lübeck - Bergen - Helsingor. Köln, Böhlau Verlag, 2007, 476 S.

«Mit Rannveig der Roten sollst du Sex haben, das ist grösser als der Penis eines Mannes
und kleiner als der eines Pferdes.» - mit dieser Übersetzung einer Runeninschrift aus
Bryggen in Bergen, datiert ca. 1200-1250, beginnt Dagmar Hemmies Studie zur Prostitution

im spätmittelalterlichen Hanseraum. Hemmies liest das als einen «<Lockruf>, eine
frühe, öffentliche Werbung für die Dienste einer Prostituierten. Der Name (rote Rannveig>
und das Thema, welches die Inschrift aufgreift, legen diesen Gedanken nahe.» (1) Was
denn nun eigentlich grösser als der Penis eines Mannes sein soll, diese Erklärung freilich
bleibt sie schuldig. Auch die Gesamtdeutung dieser kurzen Zeile scheint möglich, aber
durchaus nicht so nahe liegend, wie es Hemmie behauptet. Dieser erste Eindruck schlägt
während der Lektüre der Studie immer wieder auf: Das im Grunde eher dürftige Quellenmaterial

wird durch Tiefeninterpretation (oder: «dichte Beschreibung», 4) häufig
ausgesprochen grosszügig auf den Untersuchungsgegenstand hin ausgedeutet. Dann freilich
kann man auch die mehrfache Nennung der sozusagen gerichtsnotorischen Helsingorer
Prostituierten Flaekkesild 11 Off.) als Rekonstruktion eines «Lebensweg[es]>> (113)
begreifen. Wenn man die wiederholten Angriffe Hemmies gegen Allgemeinplätze und
populäre Vorstellungen von mittelalterlicher Prostitution betrachtet, gewinnt im Übrigen
auch ein Satz wie «Ob sie [seil. Flaekkesild] als gealterte, vom Leben gezeichnete Frau
noch einmal eine Unterkunft bei wohlgesinnten Leuten gefunden hat? Darüber schweigen
die Quellen.» (111) einen unangenehmen Beigeschmack. Hemmies Grosszügigkeit im
Umgang mit dem Quellenmaterial tritt bemerkenswerterweise eine gänzlich andere
Herangehensweise in der Literaturarbeit gegenüber: Die lobenswerte Bemühung Hemmies
um einen abwägenden Stil und vorsichtige Zurückhaltung in der Wertung unterschiedlicher

Forschungspositionen nämlich ist nicht selten dazu angelegt, Verwirrung beim Leser

zu stiften, beispielsweise wenn die Wendung «Prostitution hat es schon immer gegeben,

wird es immer geben» (zu Recht) als Allgemeinplatz abgetan, auf der selben Seite
aber noch «die Existenz der Prostitution per se» als nicht interessant verworfen wird (2),
oder wenn das S. I44ff. gezeichnete Bild der mittelalterlichen Badstube beständig zwi-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 449

sehen «Aniinierbetrieb[.] und Vergnügungsstättef.]» und biederem Ort der täglichen
Hygiene changiert. Dass darüber hinaus Hemmie aus ihrem Material zu letzterer, ja tatsächlich

in der Literatur virulenten Frage kaum etwas beizutragen hat, ist eine andere Sache.
Selbst die etwas ausführlicheren Zeugnisse des «Bergenser Badelebens» (153ff) geben
keinen expliziten Hinweis auf Prostitution. Bei all diesen Lesehindernissen muss eines

festgehalten werden: Hemmie hat sich hier an einen bisher nicht erschlossenen, mit sehr

spezifischen Widerständen nicht nur sprachlicher Art belegten Quellenbestand und einen
in der Erforschung der mittelalterlichen Prostitution bisher merklich unterbelichteten
geographischen Raum gewagt. Dafür gebührt ihr Respekt und darin liegt auch der Wert dieser
Arbeit. Die beigegebenen Quellenanhänge und die reichlichen Zitate, die leider nur zum
Teil übersetzt werden, erschliessen manches neue Material tur zukünftige Forschungen.
Über die analytischen Schwächen dieser Arbeit kann das nicht hinwegtäuschen: Hemmie

mag sie sich teilweise auch mit ihrem programmatisch «sehr weit gefassten Begriff des

Phänomens (Prostitution») (29). der sämtliche Formen weiblicher sexueller Devianz
umschliesst. eingehandelt haben. Hemmies gewonnene These allerdings, «die Prostituierten

im spätmittelalterlichen Norden» gerade im Vergleich zur ungleich dichter erforschten

Situation im deutschen Südwesten - «eher als (deviant insiders) der Gesellschaft zu
betrachten denn als verfemte Aussenseiter» (334). ist. wenn auch durchaus keine Bestätigung

dieses weiten Prostitutionsbegriffs, unzweifelhaft sehr nachdenkenswert. Es steht zu
hoffen, dass auf diesem Gebiet bald weiter geforscht werden wird.

Vechta Hiram Kümper

Jean-Louis Biget, Hérésie el inquisition dans le midi de la France. (=Les Médiévistes
français, 8), Paris, Picard, 2007. 247 S.

In dem vorliegenden Band sind sechs Aufsätze eines der besten Kenner des südfranzösischen

Katharismus wieder abgedruckt, verschen mit einer neuen, äusserst lesenswerten

Einleitung (7-35). Der Autor stellt sich entschieden gegen die Art und Weise, wie der
Katharismus in Südfrankreich auch kommerziell dargestellt wird und hält fest, dass es den

Begriff Katharismus erst seit 1960 gibt (9). Die Definition der Häresie stammte von den

zeitgenössischen Klerikern, die darin etwas Altes, etwas Fremdes. Auswärtiges, etwas
Krankhaftes und etwas Einheitlicheres sahen, als es der Wirklichkeit entsprach (7fi). und
die vor allem auch die Ausbreitung und Tragweite des Phänomens übertrieben. Für Biget

- und da ist ihm beizustimmen - sind Häresie und Kirche «ein untrennbares Paar» (un
couple inséparable) und entspringt die Häresie kirchenintemen Entwicklungen seit der
gregorianischen Reform; deshalb plädiert er auch für den Gebrauch des Begriffs «Dissi-
denz» anstelle von Häresie (1 Of.). Der Kampf gegen die Häresie erlaubte es dem aus der
gregorianischen Reform gestärkt hervorgegangenen Papsttum, sich zunächst mittels
päpstlicher Legaten aus dem Zisterzienserorden und dann vor allem mittels der Inquistion
überall in der Christenheit einzumischen, und dieser Kampf wurde von Anfang an auch
durch die entstehenden Staaten und Städte instrumentalisiert (11-13). Die Häresie war ein
endogenes Phänomen, gleichzeitig eine Realität und das Produkt des klerikalen Diskurses
(à la fois le produit du discours des clercs et une réalité, 14). Für Biget ist der Katharismus
und ist selbst das con.solamentum, das wichtigeste katharische Sakrament, etwa Christliches

(un rameau du christianisme), was auch zu erklären vermag, warum er sich so leicht
einpflanzen konnte. Der katharische Dualismus - wenn er denn nicht eine Erfindung vor
allem der zisterziensichen Häresietheoretiker war- knüpfte an den Dualismus an, der
latent in der westlichen Christenheit, insbesondere im contemptus mundi, schon immer
vorhanden war. Die katharischen Häresiarchen, die sog. «bons hommes», gingen mit der
Schrift ähnlich exklektizistiseh um wie ihre katholischen Gegner, und selbst die katha-

SZRKG. 102(2008)



450 Rezensionen - Comptes rendus

rische Vorstellung von der Seelenwanderung stammt aus dem intellektuellen Reservoir
des Westens (14f), und nicht aus Bulgarien oder sonst woher. Der anfängliche Evangelismus,

den die Häresie durchaus mit der gregorianischen Reformbewegung gemeinsam
hatte, mutierte unter dem Druck der Verfolgung zum Antiklerikalismus und zum Dualismus

(16). Biget plädiert für eine «Säuberung der Texte» (Hygiène des textes), die in dem
Sinn zu verstehen ist, dass die Geständnisse keineswegs für die ipsissima vox der
Angeklagten genommen werden dürfen. Es ist die «Wahrheit der Richter» (la vérité des juges),
die hier ausgebreitet wird, und das gilt bis und mit Hexenverfolgungen (16f). Das
Ausmass und die Ausbreitung der Häresie wurden übertrieben, um vor allem den südfranzösischen

Kreuzzug (seit 1209) zu rechtfertigen. In Wirklichkeit bildeten die Häretiker
nichts mehr als eine kleine Minderheit - nirgends mehr als 15-18 Prozent! -, die sich vor
allem aus dem kleinen Adel und den städtischen Eliten rekrutierte. Gerade in den Städten
entstand ein neues Laikat, das sich seinen spirituallen Platz im Heilsgebäude der Kirche
suchte und zunächst bei den katharischen «bons hommes» fand (21-24). Nach dem Fall
der Feste Montségur (1242) ging der kleine Adel der Häresie verloren, nach 1270 auch
die Städte; die Häresie überlebte nur noch eine kleine Weile auf dem Land und in den

Bergen (24f). Sie veränderte auch nichts an der Stellung der Frau, und die «bons
hommes» waren mindestens ebenso frauenfeindlich wie der katholische Klerus (25-27). Die
Inquisition gewann die Oberhand, weil es ihr gelang, althergebrachte Solidaritäten, die
auch häretische Solidaritäten waren, zu zerstören. Die ursprünglichen Träger des
Katharismus, der kleine Adel und die städtischen Oligarchien, wurden spirituell von den
entstehenden Bettelordcn sowie Pfarreien und Bruderschaften aufgefangen; die orthodoxe
Seelsorge wandte sich mehr denn je den Laien zu. - Die einzelnen Aufsätze haben im
Buch neue Titel bekommen: Chap. 1 : A la source, un anticléricalisme et un évangélisme
(38-62). ursprünglich L'anticléricalisme des hérétiques d'après les sources polémiques,
in: Cahiers de Fanjeaux 38 (2003), 405^445. - Chap. 2: Un phénomène occidental (63-
105), ursprünglich Les bons hommes sont-ils les fils des Bogomiles? Examen critique
d'une idée reçue, in: Slavica occitania, Université de Toulouse-Le Mirail 16 (2003), 133-
188. - Chap. 3: Le poids du contexte (106-141), ursprünglich Réflexions sur l'hérésie
dans le Midi de la France au Moyen Âge, in: Heresis 36-37 (2002), 29-74. - Chap. 4: Les
«albigeois». Entrée dans l'histoire (142-169), ursprünglich Les Albigeois. Remarques sur
une dénomination, in: Inventer l'hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant l'Inquisition,

M. Zerner dir., Nice 1998, 219-256. - Chap. 5: L'action inquisitoriale. Origines,
formes, portées (172-205). ursprünglich L'Inquisition en Languedoc 1229-1329, in: L'in-
quisizione. Atti del simposio internazionale, Città del Vaticano, 29-31 ottobre 1998, a

cura di A. Borromeo, Studi e Testi 147, Bibliotheca Apostolica Vaticana, 2003. 41-94. -
Chap. 6: L'extinction de la dissidence urbaine (1270-1329) (206-228), ursprünglich
L'extinction du catharisme urbain: les points chauds de la répression, in: Cahiers de

Fanjeaux 20 (1985), 305-340. Eine kritische (und selbstkritische) Bibliographie und ein
Register beschliessen den äussert nützlichen Band (229-247).

Freiburg i.Ue. Kathrin Utz Tremp

Karin Huser, Vieh- und Te.xtilhändler an eler Aare. Geschichte der Juden im Kanton
Solothurn vom Mittelalter bis heute. (=Beiträge zur Geschichte und Kultur der Juden in der
Schweiz: 12), Zürich, Chronos. 2007. 472 S., 175 Abb.

Die Geschichte der Juden der Schweiz war bisher auf die Dörfer Endingen und Lengnau
sowie auf die Grossstädte Basel. Zürich und St. Gallen begrenzt. Die ländlichen Kantone

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 451

sind bis auf vereinzelte Aufsätze kaum bearbeitet. Nun hat Karin Huser mit ihrer Studie

zu Solothurn eine bedeutende Pionierarbeit vorgelegt und die Perspektive auf jüdisches
Leben in Kleinstädten freigegeben.

Nahezu jedes erreichbare Dokument staatlicher und insbesondere privater Provenienz
hat sie gesichtet und verarbeitet. Herausgekommen ist ein 470 Seiten starkes Werk, das

kaum einen Aspekt jüdischen Lebens vom Mittelalter bis heute unbeachtet lässt.

Dabei entfernt sie sich vom üblichen Weg, die Gemeinde ins Zentrum zu stellen. Sie
dreht - dies sagt bereits der Titel - den Blickwinkel auf die neuzeitliche ökonomische
Grundlage jüdischen Lebens in der Schweiz: den Textil- und Viehhandel.

Methodisch bleibt Huser ihrer bisherigen wissenschaftlichen Linie treu und wählt
erneut einen mikrohistorischen Ansatz auf prosopographischcr Basis. Karin Huser erzählt
damit das jüdische Familienleben eng am Alltag orientiert, das sie mitsamt Dienstpersonal
und Hühnern im Gemüsegarten auferstehen lässt. Der kollektiv-familienbiographische
Gewinn des Buches wird durch das reichliche Bild- und Quellenmaterial, das Huser mit
enormem Flciss zusammengetragen hat. weiter verstärkt.

Die Gliederung der Arbeit besteht aus vier chronologisch aufhauenden Teilen: «Die
schwierigen Anfänge einer ethnisch-religiösen Minderheit». «Lebenswelten von 1860 bis
zum Zweiten Weltkrieg». ((Der lange Schatten des Nationalsozialismus» sowie «Integration

und Anerkennung auf dem Weg zur Gegenwart». Innerhalb dieser Gliederungspunktc
behandelt sie unterschiedliche Aspekte des jüdischen Lebens im Kanton. Vielleicht durch
die Kleinräumigkeit der Studie bedingt, bricht Huser einige Male aus der Gliederungslogik

aus. So erfahrt der Leser noch vor den Kapiteln über das Mittelalter die Geschichte
der Emanzipation im 19. Jahrhundert, die vielleicht besser im zweiten Teil aufgehoben

gewesen wäre. Auch entfernt sich die vollständig bis in die heutigen Tage erzählte
Geschichte der jüdischen Gemeinde Solothurns im zweiten Teil etwas von der gewählten
Chronologie.

An den interessanten Ergebnissen ihrer Arbeit ändert dies jedoch nichts. Wie in den
meisten schweizerischen Kantonen begann auch in Solothurn das jüdische Leben erst im

Zuge des langen Emanzipationsprozesses zu Beginn der 1860er Jahre zu blühen. Im 19.

Jahrhundert scheint die Rechtslage der Juden in den kleinen Bürgergemeinden des Kantons

Solothurn noch stärker informell geprägt gewesen zu sein als beispielsweise in Basel
oder Zürich. Das besondere politische Klima Solothurns aus katholischer Bevölkerung
und liberaler Regierung bildet hierzu den Hintergrund.

Während sich in den Grossstädten die Berufsfelder von Juden sukzessive ausdifferen-
zierten, blieben bis weit ins 20. Jahrhundert hinein viele Solothurner Juden in ihren
traditionellen Professionen als Vieh- und Textilhändler. Der Textilhandel konzentrierte sich
zunehmend in grossen Warenhäusern. Einige Viehhändler erweiterten ihren Aktionsradius
weit über die Schweizer Grenzen hinaus. Ein guter Teil des ländlichen Vichhandels
überdauerte indessen den Modernisierungsprozess. Der Viehhandel wurde weiterhin auf direktem

Wege zw ischen Händler und Bauern abgewickelt. Die Anwesenheit von jüdischen
Viehhändlern auf den Märkten hatte in Solothurn solch grosse Bedeutung, dass die Markttage

möglichst nicht aufjüdische Feiertage fielen.
Antisemitische Stereotype und religiöser Antijudaismus lassen sich nach Husers Analyse

auch im Kanton Solothurn finden, die jedoch weder besonders starke Ausprägung
noch eine Solothurner Eigentümlichkeit aufweisen.

Karin Husers Studie ist vor allem als familienbiographischer Fundus von grossem
Wert. Überdies schildert sie eindrucksvoll die alltäglichen Rituale jüdischer Solothurner,
die eine eigene jüdisch-solothurnischc Kultur prägten.

Basel/Düsseldorf Ruth Jakobs

SZRKG. 102(2008)



452 Rezensionen - Comptes rendus

Mariano Delgado/Gotthard Fuchs (Hg.), Die Kirchenkritik der Mystiker. Prophétie aus
Gotteserfahrung, Bd. II: Frühe Neuzeit (=Studien zur christlichen Religions- und
Kulturgeschichte), Stuttgart, Academic Press Fribourg/Kohlhammer, 2005, 403 S., 9 Abb.

Der vorliegende Band befasst sich mit der Kirchenkritik der Mystiker in der Zeit von der
Mitte des 15. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts. Aus dem reichhaltigen Bestand von 19

Beiträgen wählen wir jenen aus, der eine direkte Beziehung zur Schweiz besitzt. Simon
Peng-Keller untersucht das Verhältnis des mystischen Bruder Klaus von Flüh zum kirchlich

institutionellen Leben seiner Zeit.
Mit dem Brandenburger Frieden von 1352 erhielten die Herzöge von Habsburg das

Recht, die Pfarrherren in den ihnen gehörigen urschweizerischen Gebieten zu bestimmen.
Dieses Recht wurde jedoch fragwürdig infolge der scharfen politischen Fehde zwischen
dem habsburgischen Herzog und den Eidgenossen seit dem 15. Jahrhundert. Nach dem

Krieg von 1415 beanspruchten die Obwaldner diese Kollaturrechte, die an das Reich
gefallen waren. Dieses kaiserliche Privileg blieb infolge der Einsprache Österreichs
wirkungslos. Der 1446 vom Konstanzer Bischof Heinrich eingesetzte Pfarrer Kaspar Hellwig
in Sachsein überwarf sich mit den Kirchgenossen wegen des nassen Zehntens. Auch ein

späterer Pfarrer von Sachsein. Hans Knaber. gerät aus dem gleichen Grund mit den

Kirchgenossen in Streit. Das Gerichtsurteil vom 14. Februar 1457 belegt ausführlich die
Argumente von Pfarrer Knaber und seiner Gegner Klaus von Flüh und Erni Rohrer namens der
Kirchgenossen von Sachsein. Das Gericht entscheidet zugunsten der Kirchgenossen.

Bruder Klaus hat auf der Höhe seines politischen Einflusses 1462 an einem eidgenössischen

Schiedsgericht als Obwaldner Vertreter teilgenommen. Es ging dabei um einen
Streit um die Besetzung von zwei Pfründen zwischen dem Abt von Engelbert und den

Kirchgenossen von Stans. Das Gericht fällte erneut einen Entscheid zugunsten der

Kirchgenossen. Vom kirchenrechtlichen Standpunkt aus war das nach Robert Dürrer ein Übergriff

der weltlichen Macht in die kirchliche Rechtssphäre. Die forcierte Ablösung klösterlicher

Rechte entsprach dem Verständnis der Zeit. In diesem Aufsatz wird das Verhältnis
des spätem schweizerischen Nationalheiligen zum kirchlich institutionellen Leben seiner
Zeit untersucht. Die Quellen zeigen den nüchtern pragmatischen Zug von Bruder Klausens

mystischer Prophetic
Wie sehr der spätere Heilige in diese Geschäfte verwickelt war, zeigt die Verhängung

des Interdikts durch den Bischof von Konstanz 1459 über die Führer der Gemeinde Sachsein,

zu denen auch Klaus von Flüh gehörte.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Stefan Sudmann, Das Basier Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolution,
(=Tradition - Reform - Innovation. Studien zur Modernität des Mittelalters. 8), Frankfurt
am Main u. a., Peter Lang, 2005, 508 S.

Das vorliegende Buch, das 2004 an der Universität Münster (Westfalen) bei Prof. Nikolaus

Staubach als Dissertation eingereicht wurde, nimmt sich vor, die Praxis (die actiones
synodales) des Konzils von Basel (1431-1449) in den drei zentralen Bereichen des
Friedens, des Glaubens und der Reform (causae pacis. fidei und reformationis) zu
untersuchen. In der causa pacis wird zwischen kirchlichen Streitsachen, insbesondere Streit um
Bistümer (contendentes de episcopatu). und causae profanae unterschieden. Zu den
Streitigkeiten um Bistümer gehören z. B. diejenigen um die Bistümer Lausanne (1431-1440)
und Basel (1436-1440). zu den causae profanae der Alte Zürichkrieg. Unter den causae
fidei sind einige nicht sehr bedeutende Ketzerprozesse und vor allem das Konzilsdekret
über die Immaculata Conceplio (1439) zu nennen, unter den causae reformationis das
Annatendekret (1435). die Dekrete gegen die Juden und die Konkubinarier (1434 und

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 453

1435) und die Ordensreform, von der unter anderem das Augustinerchorherrenstift St.

Leonhard in Basel (1434) und das Benediktinerkloster in St. Gallen (1435-1436) betroffen

waren.
Der Autor arbeitet heraus, dass das Konzil in den kirchlichen und weltlichen

Streitsachen immer zuerst lange den Weg der Schlichtung (via pacis) verfolgte, bis es zum Mittel

der Rechtsprechung (via iusticiae) griff, dass man ihm deswegen aber nicht
Verschleppungstaktik vorwerfen kann. In den causae fidei erwies es sich als recht unselbständig,
indem es meist der päpstlichen Linie folgte, und in den causae reformationis kam es ohnehin

mehr auf die Initiative einzelner Konzilsmitglieder als auf das Konzil als Kollektiv an,
so dass in diesem Aktionsfeld nicht von wirklichen actiones synodales gesprochen werden

kann. «Nach einem anfänglichen Beharren auf dem Prinzip der Generalreform ist die
Synode bereit, auf eher pragmatische Weise Partikularreform zu betreiben» (287). Es ist
nicht die Kirchenreform, die das Basiliense in die Gefahr brachte, sich zu einem an der
kurialen Bürokratie orientierenden concilium perpetuitm fortzuentwickeln, sondern eher
«die bisweilen geradezu (unspektakuläre> bürokratische Abhandlung des kirchenpolitischen

Tagesgeschäfts» (291). Das zunehmend prekäre Verhältnis zwischen Basel und
Rom sollte nicht vorschnell als Machtkampf interpretiert werden (326). Das Konzil
handelte sehr häufig nur reaktiv, wenn es nämlich angerufen wurde, und strich seine Autorität
erst heraus, wenn es sich in seinen Rechten angegriffen fühlte. Insgesamt verstand es sich

vor allem als Friedensstifterin, und zwar nicht nur in seinen mühsamen Anfängen (350).
In dieser Rolle war es denn auch nicht sehr erfolgreich, wenn auch noch erfolgreicher
denn als Richterin (403). «Während also der Komplex pax in erster Linie von Misserfolgen

gekennzeichnet ist, werden die Verlautbarungen des Basler Konzils in Reformfragen
bereitwilliger rezipiert», so etwa die Dekrete über das Priesterzölibat und gegen die Juden

vor allem in den Städten. «Der Erfolg von Konzilsentscheidungen hängt also vom Kreis
der Rezipienten ab» (404). Am nächsten standen sich die urteilende Instanz und die Rezi-
pienten im Bereich des Glaubens, und dies trug denn laut dem Autor auch zum Erfolg des

Mariendekrets über die Immaculata Conceptio bei. Gerade in theologischen Fragen, «die
frei sind von konziliaristischen und anti-papalen Implikationen» (421), wirkte die Autorität

des Basiliense weit über sein Scheitern (1449) hinaus.
Die Arbeit besticht durch die Souveränität, mit der sie ihren schwierigen Gegenstand

angeht, bearbeitet und fortentwickelt und dabei keinen der aufgegriffenen Fäden verliert.
Freilich wirkt sie hie und da ein bisschen apologetisch, selbst auf eine Rezensentin, die
sich selber als Sympathisantin des Basler Konzils versteht. Die Literatur scheint sehr
vollständig, es fehlt einzig die Helvetia Sacra, die nunmehr (2007) in 28 Bänden vollständig
vorliegt, die aber bereits 2004/2005 benutzbar gewesen wäre (so z. B. der Band über das

Bistum Lausanne, Helvetia Sacra 1/4, erschienen 1988).

Freiburg i.Ue. Kathrin Utz Tremp

Katherine Crawford, European Sexualities 1400-1800 (=New Approaches to European
History 38), Cambridge, Cambridge University Press, 2007, IX+246 S.

Der Band versteht sich, ganz gemäss dem Konzept der Reihe «New Approaches to European

History», als Einführungs- oder Handbuch, das sich vor allem an Studierende richtet.
Er sucht, einen Überblick über die Entwicklungslinien der Sexualitäten während der
europäischen Frühneuzeit, weit gefasst zwischen ca. 1400 und 1800, zu vermitteln. Der
bewusst plural verwendete Begriff «Sexualitäten» betont dabei den breiten Ansatz, den
Crawford stark machen möchte, und der «sexual acts und actions» (9) ebenso einschliesst
wie die damit verbundenen Repräsentationen und Bewertungen (3).

SZRKG. 102(2008)



454 Rezensionen - Comptes rendus

Der in diesem Zusammenhang eingangs aufgeworfene Konflikt zwischen essentialis-
tischer und konstruktivistischer Sexualitätsgeschichtsschreibung mag wohl nur noch ein
Schattenboxen sein, denn keiner der beiden Extrempositionen wird heute in der mittlerweile

etablierten scientific community noch ernsthaft vertreten. Vielmehr hat sich der von
Crawford gewählte, pragmatische Mittelweg schon länger zwar nicht als Königsweg,
wohl aber als der am ehesten praktikable durchgesetzt. Auch sonst überdramatisiert Crawford

ein wenig, wenn sie betont, dass die Historizität sexueller Praktiken und ihrer kulturellen

Repräsentationen noch nicht hingehend beachtet worden wäre. Diese Erkenntnis
dürfte sich in den letzten Dekaden doch weitgehend durchgesetzt haben. Dennoch: Die
einleitenden Ausfuhrungen Crawfords, die es nicht nur unternimmt, sich auf einer
einschlägigen Forschungskarte zu positionieren, sondern ganz pragmatisch um eindeutigen
Sprachgebrauch und die Offenlegung ihrer Prämissen bemüht, sind insgesamt sehr

ausgewogen, wohl überlegt und nachvollziehbar. Das tut der gesamten Darstellung gut. In
fünf thematisch zentrierten Kapiteln geht Crawford (1.) Ehe und Familie als dem sozial
und vor allem kirchlich vornehmlichen, wenn auch vergeblich monopolisierten Ort von
Sexualität, (2.) noch einmal expliziter der religiösen, d.h. vor allem kirchlichen Regulation

sexueller Praktiken, (3.) der Auseinandersetzung der Medizin mit der Sexualität
sowie der Frühgeschichte einer scientia se.xualis. (4.) Sexualität und Verbrechen sowie (5.)
nur bedingt justiziablen, aber weitgehend als deviant wahrgenommenen Formen sexueller
Betätigung nach. Dabei werden zwar tendenziell Forschungsergebnisse und Quellen aus

ganz Mitteleuropa, fast ausschliesslich aber aus England, Frankreich, dem römisch-deutschen

Reich und Italien, herangezogen. Die Nachweise sind bewusst spärlich gehalten;
zur Ergänzung gibt es daher an Stelle einer nur listenden, eine kommentierte Bibliographie

zu jedem Kapitel.
Crawfords Darstellung ist flüssig und fundiert geschrieben und gut lesbar. Leider

springt Crawford häufig zwischen den Jahrhunderten, von denen im Übrigen gerade das

17. und frühe 18. Jahrhundert ausgesprochen kurz kommen. Häufig sind darüber hinaus
die ideengeschichtlichen Rückgriffe auf das Mittelalter und bis zu den Kirchenvätern. Das

ist einerseits unausweichlich, stellt andererseits aber das Projekt einer spezifisch
frühneuzeitlichen Sexualitätsgeschichte an sich in Frage. Wenn sich nicht hinlänglich ein Bruch
zwischen den Epochengrenzen der allgemeinen Geschichte feststellen lässt - und dessen

Ausführung bleibt Crawford schuldig -, wird man zu Recht fragen dürfen, ob nicht eine

Sexualitätsgeschichte der Vormoderne. die etwa mit der Patristik einsetzte und bis zu den

deutlich feststellbaren Wandlungen im Zuge der Aufklärung bzw. um 1800 reichte, dem

Gegenstand eher gerecht geworden wäre. Jedenfalls wird der Einschnitt um 1400 an keiner

Stelle näher begründet: nur Hinweise werden hier und da eingestreut. So bleibt ein
ambivalentes Bild: Zweifellos hat Crawford eine ambitionierte und wohl durchdachte
Geschichte frühneuzeitlicher Sexualitäten vorgelegt. Allein: Es bleiben zu häufig Fragmente,
die sich nicht ohne Weiteres verallgemeinern liessen. Und das ist gerade bei einem
Überblicks- und Studienwerk problematisch.

Vechta Hiram Kümper

Bridget Heal, The Cult of the Virgin Man' in Early Modern Germany: Protestant and
Catholic Piety. 1500-1648. Cambridge u.a.. Cambridge University Press, 2007. 358 S., 64

Abb.

Das Bestreben, den Konfessionalisierungsprozess der frühen Neuzeit differenzierter zu
betrachten, ihre historiographische Darstellung also zu nuancieren, unterstützt Bridget
Heal mit einem Beitrag zur Marienverehrung. Im 16. und 17. Jahrhundert ist ja die Heilige

Jungfrau weder gänzlich aus der protestantischen Bilderwelt verschwunden, noch hat

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 455

sich in allen katholischen Gebieten deutscher Zunge eine militante Schlangenzertreterin
zum dominanten Marienbild aufgeschwungen, wie man sie aus dem marianischen
Staatsprogramm der Witteisbacher und Habsburger kennt. In einem sehr gut strukturierten Text
mit kompakter und meist schlüssiger Argumentation erläutert Heal die sich regional
unterscheidenden Bedeutungen und Darstellungen der Marienfigur. Dabei fokussiert sie
die praxis pietatis, vor allem Bilder und Praktiken, die im religiösen Alltag eine Rolle
spielten. Heal vertritt dabei die These, dass nicht nur Normveränderungen (Theologie und

Reformwillen) zum Wandel in der alltäglichen Marienfrömmigkeit gefuhrt haben,
sondern auch lokale, soziale und politische Faktoren. Diese konnten fordernd oder bremsend
auf Reformbestreben wirken und waren deshalb ausschlaggebend für die regionale Eigenart,

die beispielsweise den Kölner Marienkult auch nach 1570 ausgesprochen «untridenti-
nisch» habe wirken lassen.

Nach einer klaren, nicht überfrachteten Einleitung beginnt Heals Darstellung mit einer
Schilderung der Ausgangssituation: der glühenden spätmittelalterlichen Verehrung der
Maria mediatrix, gegen die sich die reformatorische Kritik wandte. Diese w ird von Erasmus

über Luther bis Zwingli referiert und dabei die darin enthaltenen Ambivalenzen und
Meinungsverschiedenheiten hervorgehoben. Bereits bei der Formulierung von Normen
also herrschte keineswegs eine einheitliche Ablehnung vom Maricnkult. und in den
folgenden Kapiteln wird deren unterschiedliche Umsetzung am Beispiel dreier Frei- und
Reichsstädte beschrieben. Als erste Reichsstadt, die die lutherische Reform übernommen
hat, steht Nürnberg für die moderate Variante des Protestantismus, Köln wiederum für
eine traditionsbewusste, weniger reformwütige katholische Stadt. Augsburg dagegen bietet

die Folie der gemischtkonfessionellen und gerade deshalb auch radikaleren Umsetzung
sowohl protestantischer als auch jesuitischer Massnahmen. Der jeweilige Grad der
Radikalität wird vor allem an drei Indikatoren gemessen: Marienbilder (ihre Sichtbarkeit im
kirchlichen, öffentlichen und - wo die Quellen dieses hergeben - privaten Raum sowie
deren Inhalt und Stil), marianische Festtage (ihre Häufigkeit und Bedeutung), und die
Ahndung von blasphemischen Äusserungen über die Muttergottes.

Im Falle von Nürnberg konstatiert Heal eine bewusste Bewahrung von marianischen
Bildern und Festen. Auch in der Gesetzgebung war man auf den Schutz der Ehre Marias
weiterhin bedacht. Dieses «marianische Material» habe nicht deshalb überlebt, so Heal,
weil Reformatoren es nicht geschafft hätten, traditionelle Glaubensformen auszuradieren,
sondern weil es ihnen besonders gut gelungen sei, seinen symbolischen Gehalt umzudeuten.

Maria wurde nicht mehr als Fürbitterin angepriesen, sondern als «Hausmutter» und
besonderes Beispiel des Glaubens, des Gehorsams und der Demut. Es gelingt Heal in
diesem Kapitel auch, ihre These von der Wirksamkeit lokaler Faktoren (insbesondere die
politisch gewollten Kaisertreue der Stadt und der Stolz wohlhabender Mäzenen der religiösen

Kunst) auf die spezifische Ausprägung des Marienkults in Nürnberg zu illustrieren.
In Augsburg kam die Reformation etwas später als in Nürnberg, dafür aber viel eifriger

in ihrem Bestreben, alle Zeichen der Marienverehrung in der Stadt zu beseitigen. In
zehn Jahren - bis der Restitutionsvertrag von 1548 die katholische Elite wieder installierte

- konnten die Reformer in Sachen Marienverehrung tabula rasa machen. Dies machte
einerseits den Weg für das römisch geprägte Bild- und Ritualprogramm der Jesuiten frei,
andererseits hielten Augsburger Protestanten gerade in der Konfrontation mit der ecclesia
militons in der Stadt umso fester an ihre Ablehnung des Marienkults. Die «Differenzierungswut»

(Forster), die manchmal allzu leicht in das Konfessionalisierungsparadigma
insgesamt einschleicht, wird im Nahbereich tatsächlich sichtbar: Hier zeigen vor allem die
Protokolle von Gerichtsverhandlungen, dass die symbolische Bedeutung der Marienfigur
in der konfessionellen Unterscheidung schon um 1630 bis zum «gemeinen Volk» durchaus

vorgedrungen war. Etwas abweichend vom Gesamtargument wird hier allerdings we-

SZRKG. 102 (2008)



456 Rezensionen - Comptes rendus

niger der Einfluss lokaler soziopolitischer Faktoren als diese konfessionelle Identitätsbildung

für die besondere Ausprägung der Augsburger Konfessionskulturen verantwortlich
gemacht.

Köln bietet das Beispiel durchgehender katholischer Kontinuität, wo die tridentini-
schen Dekrete erst 1662 verlesen wurden und eine reiche, alle Stände durchdringende,
traditionelle Marien- und Heiligenverehrung die Frömmigkeit der Stadt prägte. Aus diesem
Grund vermochten es die «Kräfte der Gegenreformation» nicht, die Marienverehrung wie
in Augsburg zu monopolisieren. Im Wallfahrts- und Bruderschaftswesen konnte die spät-
mittelalterlich geprägte Marienverehrung in Köln weiterexistieren; formal und inhaltlich
sprechen die Marien- und Heiligenbilder deutlich gegen einen einheitlichen katholischen
Frömmigkeitsstil im Zeitalter der Konfessionalisierung.

An den Schluss ihrer bis hierhin ausserordentlich kohärenten Darstellung fügt Heal ein
Kapitel über die Gender-Aspekte des Themas an, das zwar etwas wie ein Anhängsel wirkt
aber dennoch eine äusserst lesenswerte Diskussion immer wiederkehrender Fragen der
Sozialgeschichte der Marienverehrung bietet.

Auch wenn ersichtlich ist, dass die Untersuchung in seinen Grundgedanken im
Wesentlichen auf englischsprachige Arbeiten aufbaut - vor allem von Robert Scribner, Marc
Forster und Beth Kreitzer -. wird die deutsche Literatur auf breiter Basis rezipiert. Vor
allem bezieht die Autorin viele Daten aus neueren deutschen Studien, die ihre Thesen
unterstützen. Der Band ist sehr benutzerfreundlich mit Fussnoten (statt der umständlichen
Endnoten), einer übersichtlichen Bibliographie und einem guten Stichwortverzeichnis
ausgestattet. Einzig das Format mancher abgebildeten Kunstwerke hätte man sich etwas
grosszügiger gewünscht, da die Autorin im Text auf Details eingeht, die bei der bescheidenen

Grösse der Reproduktionen teilweise kaum zu erkennen sind. Insgesamt bietet das
Buch für den Experten vermutlich eher wenig Neues, aber für Studierende der Kirchenbzw.

Religionsgeschichte und der religiösen Volkskunde, sowie andere, die sich einen
ersten Überblick über die Vielfalt der Marienverehrung im postreformatorischen Zeitalter
verschaffen wollen, ist es uneingeschränkt zu empfehlen.

Berlin Monique Schcer

Friedhelm Jürgensmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hg.), Orden und Klöster im
Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700. Bd. 3, (=Katholisches
Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung, 67). Münster, Asehendorff,
2007, 240 S„ 12 Karten.

Bisher sind zwei des auf drei Bände geplanten Gesamtwerks erschienen. Nun ist auch der
abschliessende 3. Band herausgekommen. Er enthält Aufsätze über die Prämonstratenser
und Prämonstratenserinnen (Johannes Meier), die Augustiner-Chorherren (Franz Brend-
le), die Augustiner-Chorfrauen (Annette von Boetticher), femer über die Franziskaner-
Konventualen und Martinianer (Christian Plath), die Franziskaner-Observanten (Walter
Ziegler) und die Kapuziner (Matthias Hg). Bereits vor der Französischen Revolution
untergegangen sind die Wilhelmiten (Friedhelm Jürgensmeier), die Cölestiner (Karl Bor-
chardt) und die Antoniter (Adalbert Mischlewski).

Aus schweizerischer Sicht interessieren besonders die Augustiner-Chorherren, die
noch heute Niederlassungen auf dem Grossen St. Bernhard und in St. Maurice VS besitzen.

Sie befinden sich beide im Kanton Wallis und damit im französischen Sprachgebiet.
Auf der instruktiven Kartenübersicht (40/41) sind beide Klöster falsch situiert. Ebenso
falsch ist das Kloster der Augustiner-Chorfrauen in Eschenbach Kt. Luzem platziert, das

irrtümlicherweise am oberen Zürichsee angesiedelt ist. (66/67).

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 457

Bei den Kapuzinern, die in der Schweiz seit dem Ende des 16. Jahrhunderts eine starke

Verbreitung erlebten und sich einer enormen Popularität erfreuten, zeigen sich in den letzten

Jahrzehnten Ermüdungserscheinungen und Klosterschliessungen, die in der
Übersichtskarte (218/219), in den Legenden (221'225) und im Text noch nicht berücksichtigt
sind.

Ein überzeugendes und konzeptionell sauber durchzogenes Unternehmen gelang mit
dem vorliegenden dritten Band zu einem glücklichen Abschluss.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Gary K. Waite, Eradicating the Devil's Minions. Anabaptists and Hitches in Reformation
Europe. 1525-1600, Toronto Buffalo/London, University of Toronto Press. 2007. 534 S.

Das vorliegende Buch untersucht das Verhältnis von Häresie und Hexerei im ersten
Jahrhundert der frühen Neuzeit, und zwar insbesondere anhand des Wiedertäufertum. Dabei
handelt es sich ganz klar um eine «wirkliche» Häresie, während es bei der Hexerei um ein

imaginäres Verbrechen geht, doch war der Schritt von der Verfolgung einer tatsächlichen
häretischen Bedrohung zu derjenigen einer imaginären seltsam klein. Interessanterweise
wurden Wiedertäufer und Hexen praktisch nie gleichzeitig verfolgt (4), sie wurden auch
nicht miteinander verwechselt, und doch ebnete die Verfolgung der Wiedertäufer
derjenigen der Hexen den Weg (6). Dazu mussten diese jedoch vorgängig dämonisiert und
die Ängste, die dadurch heraufbeschworen wurden, dann auf die Hexen projektiert werden

(9). Ein Präzendenzfall dazu stellt die mittelalterliehe Verwandlung der Waldenser in
Hexen dar (12). Die mittelalterlichen Hcxenverfolgungen wurden jedoch durch die
Reformation unterbrochen, deren Folgen in den Jahren 1525-1575 rund 30'000 Menschen zum
Opfer fielen (15). Gerade Calvinisten und Wiedertäufer, welche die katholische Kirche
und ihre Sakramente am stärksten entsakralisierten, wurden von dieser am stärksten
dämonisiert (16). Die Wiedertäufer sind insofern mit den mittelalterlichen Waldensern
vergleichbar, als die beiden Bewegungen einerseits eine besondere Frömmigkeit zu Tage legten

und andererseits die kirchliche Hierarchie, die Verehrung von Heiligen und Reliquien
sowie die Sakramente verwarfen. Ebenso trafen sowohl Waldenser als auch Wiedertäufer
sich gezwungenermassen in geheimen nächtlichen Versammlungen, die mit den
Hexensabbaten in Verbindung gebracht wurden, und räumten den Frauen eine bessere Stellung
ein als die Katholiken und die übrigen Reformierten (18), die Waldenser, so musste man
einschränkend sagen, nur in ihren Anfangen. Dagegen trifft nicht zu, dass die Waldenser
schamanischer Fähigkeiten besessen hätten; hier ist der Autor einem Aufsatz von Wolfgang

Behringer aufgesessen (Wolfgang Behringer, Detecting the Ultimate Conspiracy, or
How Waldensians Became Witches, in: Conspiracies and Conspiracy Theory in Early
Modem Europe, ed. Barry Coward and Julian Swann, Aldershot UK 2004, 13-34, und
ders.. Art. Vaudois (Waldensians), in: Encyclopedia of Witchcraft, Santa Barbara u. a.

2006, Bd. 4, 1160-1166).
Von den Verfolgungen infolge der Reformation waren die Wiedertäufer am stärksten

betroffen (20). Dies erklärt sich nicht zuletzt daraus, dass sie sowohl in der Schusslinie
der Katholiken als auch der Reformierten standen (35). Vor allem für die Katholiken kam
die Verweigerung der Taufe für die Kinder deren Auslieferung an den Teufel gleich, eine

Vergehen, das man auch den Hexen vorwarf (39). Der Teufel schien sich sowohl der
Häresie als auch der Hexerei zu bedienen, um den wahren Glauben anzugreifen (51). Für
die Lutheraner stellten die Wiedertäufer, vor allem nach dem Debakel von Münster

1535), ebenfalls Agenten des Teufels und Häretiker dar, und zwar in einem dämonischen
Sinn (wie die mittelalterlichen Luziferianer) (53 und 55). In der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts entzündete sich ein Streit zwischen Lutheranern und Calvinisten, ob die Kin-

SZRKG, 102(2008)



458 Rezensionen - Comptes rendus

der als Teil der Taufzeremonie auch exorzisiert werden sollten; die Lutheraner waren
dafür, die Calvinisten dagegen, und wurden deshalb von den ersteren als Wiedertäufer
verunglimpft (57). Die Calvinisten hielten sich mit ihrer Kritik an den Wiedertäufern mehr
zurück (59); für sie waren die Katholiken wesentlich schlimmer als die Wiedertäufer, und
in den nördlichen Niederlanden kam es schliesslich sogar zum Dialog zwischen Calvinisten

und Wiedertäufern (Mennoniten) (61 f.).
In der Folge untersucht Gary K. Waite verschiedene Länder in Europa auf das Verhältnis

zwischen den Verfolgungen von Wiedertäufern und Hexen hin: die nördlichen und
südlichen Niederland sowie Süddeutschland und das Tirol. In den nördlichen Niederlanden

wurden Wiedertäufer und einzelne Hexen seit 1537 parallel und etwa in gleicher
Grössenordnung verfolgt (79). doch nach der Befreiung von der spanischen Herrschaft in
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts verzichteten die mehrheitlich calvinistischen
Holländer sowohl auf die Verfolgung von Wiedertäufern als auch von Hexen (91 u. 96);
es kam, bei religiösem Pluralismus, zu früher Toleranz. Anders in den südlichen Niederlanden,

wo unter spanischer Herrschaft die Wiedertäufer bis um 1600 praktisch ausgerottet
wurden und darauf, vor dem Hintergrund der katholischen Reform (oder Gegenreformation),

die Hexenverfolgungen einsetzten. Für den Jesuiten und Dämonologen Martin
del Rio (1551-1608) war die Wiedertaufe ein fester Bestandteil des Hexensabbats (100).
Die Wiedertäufer wurden viel härter verfolgt als die andern Reformierten, obwohl die
Calvinisten in den südlichen Niederlanden eine wesentlich grössere Bedrohung darstellten
als die Wiedertäufer (105). Als nach der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert Klima und
Wirtschaft sich verschlechterten, wurde die Rhetorik, die man bisher auf die Wiedertäufer
angewandt hatte, auf die Hexen übertragen (127).

Auch in Süddeutschland wurden die Wiedertäufer in katholischen Herrschaften
wesentlich härter verfolgt als reformierten (lutheranischen) (131). Je mehr die Wiedertäufer
in den Untergrund und in die Flucht getrieben wurden, desto mehr wuchs die Furcht vor
ihnen (132). Sie wurden häufig von den Regierungen ohne Unterstützung durch die
Bevölkerung verfolgt, während diese eher auf Hexenvcrfolgungen drängte (133). Nach dem
Einsetzen der Hexenverfolgungen wurden heimliche Versammlungen der Wiedertäufer
hie und da wie Hexensabbate beschrieben (138f). Die Unterschiede verwischten sich
(139ff), so dass es 1562 in Wiesensteig (Herzogtum Württemberg) im Zusammenhang
mit einem Hagelsturm zu einem recht abrupten Wechsel von Wiedertäufer- zu Hexenverfolgungen

kam (144ff). Die Fragekataloge wurden nun, statt auf die Wiedertäufer, ohne

grosse Änderungen auf die Hexen angewandt. Grössere Hexenverfolgungen fanden indessen

nur dort statt, wo vorgängig Wiedertäufer verfolgt und ausgerottet worden waren, wie
in den fränkischen Bistümern Würzburg und Bamberg (156f).

Eine besonders interessante Region ist das Tirol, das in der ganzen fraglichen Zeit unter

der Herrschaft der katholischen Habsburger stand, aber eine starke häretische Tradition
(Waldenser und Wiedertäufer) aufwies (166). Hier wurden die Wiedertäufer vor allem für
Hostienfrevel bestraft, die man im Mittelalter den Juden zugeschrieben hatte. Entsprechend

wurden denn auch antisemitische Stereotypen auf die Wiedertäufer übertragen (168).
Erzherzog Ferdinand von Habsburg (1521-1564) war in der spanischen Tradition erzogen
worden und verfolgte das gleiche Ziel wie die spanischen Habsburger, nämlich ein
einheitlich katholisches Europa. In den Jahren 1527-1533 wurden im Tirol durchschnittlich
jedes Jahr fünfzig Wiedertäufer verurteilt, ein Blutbad, das sich nur mit demjenigen
vergleichen lässt, das Ferdinands Bruder. Karl V.. in den Niederlanden anrichtete (1701").
Obwohl Ferdinands Nachfolger, Maximilian II. (1564-1574), ein bisschen mehr Milde
walten Hess, waren die Wiedertäufer im Tirol bis Ende des 16. Jahrhunderts praktisch
ausgerottet (S. 174). Ihnen wurde vor allem Skeptizismus gegenüber der Realpräsenz in der
Eucharistie zugeschrieben und im Verhör abverlangt (S. 174), und dieser Vorwurf wurde
denn nach 1600 auch auf die Hexen übertragen: offenbar war er typisch für ein Land das

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 459

sich seinen einen katholischen Glauben um jeden Preis bewahren wollte und allfällige
Glaubenszweifel deshalb auf seine Gegner projizierte (Walter E. Stephans. Demon
Lovers: Witchcraft. Sex, and Belief, Chicago 2002). Solange man aber Wiedertäufer zu
verfolgen hatte, brauchte man keine Hexen, um ihnen Hostienfrevel zur Last zu legen
(I86f). auch wenn im benachbarten Vorarlberg, wo es kaum Wiedertäufer gab. bereits
während des 16. Jahrhunderts Hexen verfolgt wurden (S. 186) und das Klima im Tirol
sich wahrscheinlich nicht wesentlich von demjenigen im Tirol unterschied (189). Hier
liessen die Behörden erst nach dem Ende des 30jährigen Kriegs (1648) Hexenverfolgungen

zu (192). allerdings ohne die beiden Dinge Wiedertäufertum und Hexerei - zu
\ermischen. Auch die Wiedertäufer wehrten sich dagegen, mit den Hexen verwechselt zu
werden (194). was sie möglicherweise von ihren mittelalterlichen häretischen Vorläufern,
den Waldensern. unterschied 198).

Als Schluss ergibt sich, dass die Verfolgungen von Hexen im 16. Jahrhundert entweder

mit denen von Wiedertäufern alternierten oder diese ablösten, was die Pause in den

Hexenverfolgungen von 1520-1562 erklärt (199). Zwischen 1530 und 1580 projizierten
die Katholiken und Lutheraner ihre Ängste vor dem Teufel auf ihre Gegner, die Calvinisten

und Wiedertäufer, und diese umgekehrt auf den katholischen Klerus (199). so dass
Hexen überflüssig waren. Andererseits bereiteten die Verfolgungen der Wiedertäufer den

Hexenverfolgungen den Weg: wenn die Verfolgungen der ersteren etwa um 1540 eingestellt

worden wären, wäre es wahrscheinlich auch nie zu Hexenverfolgungen gekommen
(200). Alles in allem ein höchst anregendes Buch, das ein sehr schwieriges Thema kom-
paratistisch angeht und zu stimulierenden Ergebnissen kommt.

Freiburg i.Ue. Kathrin Utz Tremp

Maryse Simon, Les affaires de sorcellerie dans le Val de Lièpvre (XVt' et XVIT siècles).
Preface de Robin Briggs (=Collection «Recherches et documents». Bd. 75), Strassbourg,
Publications de la Société savante d'Alsace, 2006. 357 S.. III.

Es gibt unterschiedliche Arten, um sich dem nach wie vor verstörenden Phänomen der
spätmittelalterlichen und frühneuzeitliehen Hexenverfolgungen zu nähern, das aufgrund
seiner Komplexität allen wissenschaftlichen Erklärungsversuchen trotzt. Maryse Simon
geht das Problem von zwei Seiten an, indem sie in ihrer auf einer Strassburger Dissertation

beruhenden Studie über die Verfolgungen im Val de Lièpvre zwei Ansätze verbindet:

einerseits einen regionalgeschichtlichen, der sich aus der Kenntnis der örtlichen
Verhältnisse nährt, andererseits einen im weitesten Sinn kulturgeschichtlichen, der immer
wieder Bezüge über die eigentliche Untersuchungsregion hinaus herstellt. Letztere, das

die Vogesen durchlaufende Tal von Lièpvre (deutsch Leberau). war im 16. und 17.

Jahrhundert in mancherlei Hinsicht ein Grenzland, politisch, sprachlich, konfessionell - und
auch was die Verfolgungsintensität betrifft - geteilt. Politisch verlief die Grenze zwischen
dem Herzogtum Lothringen und den Besitzungen der Ribeaupierre (Herren von Rappolt-
stein), sprachlich zwischen dem Französischen und dem Deutschen (d. h. den
entsprechenden Dialekten), konfessionell zwischen Katholiken einerseits, Lutheranern und Calvinisten

andererseits. Gleichzeitig war das Tal ein Verkehrsweg: Man lebte zwar nicht
miteinander, aber in Kenntnis der katholischen französischsprachigen bzw. protestantischen
deutschsprachigen Nachbarn. Diese Kenntnis macht die unterschiedliche Verfolgungsintensität

umso bemerkenswerter: Die Autorin ist in den Archiven auf siebenunddreissig
Hexereiverdikte für die Zeit zwischen 1571, Jahr des ersten, und 1618, Jahr des letzten
Prozesses, gestossen, wobei bedeutende Überlieferungslücken zu verzeichnen sind, so
dass die tatsächliche Zahl der - soweit bekannt, ausschliesslich gegen Frauen gerichteten!
- Verfahren um einiges höher gewesen sein dürfte. Überraschend ist nur. dass beinahe

SZRKG. 102(2008)



460 Rezensionen - Comptes rendus

alle Fälle, von denen sich Spuren erhalten haben, auf lothringischem Gebiet verhandelt
wurden. Zwar gilt das Herzogtum Lothringen als eine der Hochburgen der frühneuzeitlichen

Hexenverfolgung, und das nicht nur, weil an der Wende zum 17. Jahrhundert der

Dämonologe Nicolas Rémy das Amt des Generalprokurators ausübte. Doch vermag der

allgemeine Hinweis auf die Situation im Herzogtum die auffallend einseitige Verteilung
im Val de Lièpvre nicht zu erklären, ebenso wenig wie der Umstand, dass die Gerichtsbarkeit

im lothringischen Teil des Tales weitgehend autonom funktionierte und erst ab

1594 Gutachten der «Echevins» (Schöffen) von Nancy eingeholt werden mussten -
vermutlich als Folge einer Verfolgungswelle zwei Jahre zuvor. Im Übrigen konnte die
Vorschaltung einer übergeordneten Instanz weitere Repressionsschübe nicht verhindern.

Dieser letztlich ungeklärte, vielleicht auch gar nicht zu klärende Unterschied in der

Verfolgungsintensität, der das Tal in zwei benachbarte Verfolgungslandschaften teilte,
unterstreicht die Notwendigkeit einer politisch orientierten Fragestellung, die von der
Autorin nur in Ansätzen angegangen wird. Ihre unbestreitbare Stärke liegt anderswo,
nämlich in der suggestiven Wiederbelebung der kleinstädtischen und dörflichen Lebenswelt,

in der Hexereiängste, -beschuldigungen und schliesslich -anklagen aufkommen
konnten. Sie dringt, soweit dies im Abstand von mehreren Jahrhunderten überhaupt möglich

ist, in die Ängste und Fantasmen ihrer «Studienobjekte» ein und zeichnet einen von
magischen Vorstellungen gesättigten Mikrokosmos nach. Diese kultur-, aber auch

mentalitätsgeschichtliche Herangehensweise macht aus heutiger Sicht schwer Vorstellbares
zumindest plausibel. Das geht nicht ohne ein gehöriges Mass an historischer Phantasie, die
wohl nicht ohne den Preis eines gelegentlichen Abdriftens ins Spekulative zu haben ist.

Vor dem Hintergrund von Hexereibezichtigungen gegenüber Heilerinnen interessiert sich
Simon beispielsweise für die Wirkung von Pflanzen, insbesondere psychoaktiven, doch

muss sie einräumen, dass der Gebrauch solcher «plantes diaboliques» in den Akten der im
Val de Lièpvre verhandelten Prozesse gar nicht erwähnt wird. Die Autorin arbeitet thematisch,

mit zahlreichen Querbezügen zwischen den einzelnen Verfahren, was einen weiteren,

nicht zu vermeidenden Tribut fordert, als sich die einzelnen Fälle gleichsam «auflösen»

und in ihrem Verlauf kaum noch zu fassen sind.

Ungeachtet der Einwände ist die Lektüre dieser Monographie, die das Val de Lièpvre
auf der Karte der europäischen Hexenverfolgungen markiert, aus den genannten Gründen
ein Gewinn. Der maliziöse Schluss sei hier nicht vorenthalten: «Le souvenir des sorcières
du val de Lièpvre est encore présent au XXIe siècle: chaque année, lors des fêtes de carnaval,

des sorcières prennent place sur un char qui défile dans les rues de la ville à la différence

près, qu'aujourd'hui, elles sont applaudies au lieu d'être brûlées par des habitants
qui sont, pour certains d'entre eux, les descendants des accusées et de leurs accusateurs»
(334).

München Georg Modestin

John McCafferty, The Reconstruction of the Church of Ireland. Bishop Bramitali emd the
Laudian Reforms 1633-1641, Cambridge, Cambridge University Press, 2007. pp. xiv + 268.

John Bramhall, bishop of Deny from 1634. was a key figure in the extension to Ireland of
the ecclesiastical reforms sponsored by Charles I and his archbishop of Canterbury, William

Laud. His efforts had an importance that went well beyond the dependent kingdom
of Ireland. It was in Scotland, not Ireland, that the drive for liturgical and doctrinal
uniformity provoked armed revolt. But the alleged betrayal of" the Protestant cause in Ireland
was an important part of the opposition case against the king and his chief governor. Thomas

Wentworth. during the prolonged crisis that led to the outbreak of the English civil war.

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 461

McCafferty offers a detailed and carefully documented narrative of Bramhall and
Wentworth's programme of reform. An aggressive campaign of lawsuits forced laymen to
surrender church lands and revenues appropriated, by a variety of dubious means, over the

preceding decades. New articles of faith and canons of discipline moved the Irish church
closer to Laud's model, introducing a renewed emphasis on episcopal authority, on the
sacerdotal role of the minister, and on the need for a modest element of ceremony in
religious worship. Dissident members of the clergy were required, under threat of deprivation,

to conform to the full official liturgy. Large parts of this story are already familiar
from the work of Hugh Kearney, Alan Ford, Linda Ross and others. Dr McCafferty's
most original contribution lies in his meticulous examination of the new canons forced
through during 1634. Here he demonstrates that undue concentration on the supposedly
«puritan» theology of the Church of" Ireland has distracted attention from the main thrust
of the reform, which focussed on order and discipline rather than doctrinal orthodoxy. In
the same way an analysis of the surviving records of the Court of High Commission
demonstrates that its main concern was with financial abuses and neglect of duty rather
than, as has been assumed, with the persecution of religious dissidents.

The main emphasis of McCafferty's account is thus on the bureaucratic and financial,
rather than the theological, aspects of Bramhall's policies. At one point, indeed, he seems
to dismiss questions about the thinking behind the reforms as of secondary importance
(224). But this raises a problem of" sources. If Irish Laudianism appears in McCafferty's
account as primarily a matter of regaining church lands and pursuing the more efficient
administration of diocesan affairs, it has to be remembered that these are precisely the
issues that, by their very nature, are likely to dominate the administrative records that
provide the main basis for his work. Those who have looked elsewhere have come up with
rather different conclusions. In particular Jack Cunningham's recent analysis of Bramhall's

later writings presents him as sharing Laud's vision of a British Protestantism, purged

of the errors of popery but still in touch with the broader Christian tradition, that
could in the long ran seek a renewed union with other ancient episcopal churches, in

Europe. Africa and the Middle East. (See J.P. Cunningham, John Bramhall's Other Island.
A Laudian Solution to an Irish Problem, Irish Historical Studies. 36 (2008). 1-15.) By
contrast McCafferty. dismissive of ideology, provides no real explanation of why Bramhall

or his associates should have pressed on with their contentious attempts to reshape
Irish Protestantism, in a manner that ultimately brought about their own downfall. His
administrative history provides a useful corrective to earlier accounts. But he remains too
much the prisoner of his sources, and of a particular genre of institutionally focussed
historical writing, to bring out the full dimensions of what was happening, in all three Stuart

kingdoms, during the 1630s.

Belfast Sean J. Connolly

Derek Beales, Europäische Klöster im Zeitalter der Revolution. 1650-1815, Wien/Köln/Wci-
mar. Böhlau. 2008, XVII, 426 S., III.

Eine zusammenfassende Übersicht des Klosterlebens im Ancien Régime Europas fehlte
bislang, wenn man von dem nützlichen, aber in erster Linie architekturgeschichtlich
ausgerichteten zweibändigen Werk von Germain Bazin (Paläste des Glaubens, München/Fri-
bourg 1980) absieht. Wie dieses ist das vorliegende Werk eine Uebcrsctzung; das
englische Original erschien unter dem Haupttitel «Prosperity and Plunder» im Jahre 2003.
Bereits in der Einleitung übt der Autor berechtigte Kritik an der Vernachlässigung des
Themas «Klöster» in der allgemeinen Historiographie, die vor allem deswegen
unverständlich sei. weil die monastischen Institutionen neben ihrer religiösen und geistigen

SZRKG, 102(2008)



462 Rezensionen - Comptes rendus

auch eine enorme wirtschaftliche und teils auch politische Bedeutung hatten. Vielleicht ist
diese Ignoranz allerdings ein spezifisch angelsächsisches Problem, wo alte Klöster heute
meist nur noch als Ruinen in der Landschaft stehen. Zur bekannten süddeutsch-österrei-
chisch-schweizerischen Klosterwelt hingegen, deren meist aus dem Barock stammenden
Bauten noch heute landschaftsprägend wirken, existiert eine reichhaltige Literatur, die

von Beales nur zum kleinsten Teil berücksichtigt wurde. Allerdings mit einem gewissen
Recht, denn sie führt uns zwar in der Regel prächtige Bilder vor, ist aber methodisch ganz
traditionell gehalten und bringt gerade für die Wirtschafts- und Alltagsgeschichte
sozusagen nichts. Der Titel der Übersetzung ist im Gegensatz zum englischen Original
unverständlicherweise ziemlich eingeschränkt. Beales behandelt nämlich im ersten Teil seines
Buches, auf gut einem Drittel des Umfangs, durchaus auch die barocke Glanzzeit der
Klöster. Diese zeigen auch der Schutzumschlag mit der Stiftsbibliothek St. Gallen und die
Farbtafeln in der Mitte des Bandes; vor dem Begriff «Barock» scheint Beales allerdings
eher zurückzuschrecken und verwendet dafür Gegenreformation, worüber man sicherlich
diskutieren könnte. In der Darstellung geht er nach Ländern vor, wodurch die nicht
unbedeutenden regionalen Unterschiede anschaulich werden. So gab es etwa grosse
Unterschiede in der Verteilung der verschiedenen Orden, dem zahlenmässigen Verhältnis
Mönche-Nonnen, der kirchenrechtlichcn Verfassung (Kommenden in Frankreich und Italien)
und der Bautätigkeit. Nur am Rande miteinbezogen ist Osteuropa, doch schadet dies dem
meisterhaft gezeichneten Gesamtbild, das im Gegensatz zur traditionellen Kirchengeschichte

auch die profanen Aspekte des Klosterlebens genügend berücksichtigt, nicht. Der
Verfasser bemüht sich um eine präzise Begrifflichkeit und hat auch die mühevolle und
methodisch mit Fussangeln gespickte Aufgabe nicht gescheut, zu kumulativen Angaben
zur Zahl der Klöster, ihrer Insassen und ihres Besitzes zu kommen. Sie weichen in der Regel

nicht stark von denjenigen ab. die ich gleichzeitig unabhängig von Beales, mit
teilweise anderen Quellen, erarbeitet habe (vgl. Peter Hersche, Musse und Verschwendung,
Freiburg 2006, 318ff. und Tab. S. 1079ff). Im zweiten Teil behandelt Beales die
Versuche von monastischen Reformen im Zeitalter der Aufklärung, die faktisch allerdings
dann eher in eine weitgehende Abschaffung des Mönehtums mündeten. Es geht nämlich
um die Jesuitenaufhebung, das Wirken der commission des réguliers in Frankreich und
die josephinische Klosteraufhebung in Oesterreich. Letzteres Thema ist etwas breit geraten,

was damit zusammenhängen mag, dass Beales diese Problematik besonders nahelag,
hat er doch die heute massgebliche, wenn auch leider nur bis 1780 reichende Biographie
Josephs IL verfasst (Joseph IL, Cambridge 1987). Diese Massnahmen wurden folgerichtig
und radikaler in der französischen Revolution fortgesetzt, samt den Folgeerscheinungen
etwa der Säkularisation in Deutschland 1803. Hier kommt auch kurz die Schweiz zur
Sprache (301-305), erwähnen hätte man dieser Gelegenheit noch können, dass, wie
anderswo, auch in der Eidgenossenschaft der Ordensklcrus mit an vorderster Front in der
Widerstandsbewegung gegen die Franzosen stand (Paul Styger). Mit einem Ausblick auf
die Folgen dieser einschneidenden Vorgänge schliesst die eindrucksvolle, mit einem
unbeirrbaren Willen zur Synthese verfasste, aber dennoch um die notwendigen Differenzierungen

bemühte Darstellung.
Ungerecht wäre es, mit Hinweisen auf kleinere Versehen oder Fakten, die man auch

noch hätte erwähnen können/sollen, die enorme wissenschaftliche Leistung Beales' zu
schmalem. Aufgefallen ist mir allerdings, dass er beispielsweise die für Frankreich grundlegenden

neuen Werke von Dominique Dinct oder die materialreichen Studien von Szabo zu
Kaunitz nicht erwähnt. Die Ucbersetzung des Textes ist insgesamt akzeptabel, weist
allerdings einige generelle Schönheitsfehler auf, welche ein aufmerksames Lektorat nicht
durchgelassen hätte. So wurden die Erläuterungen zu Diagrammen und Karten prinzipiell nicht
übersetzt. Ebenso blieben einige geographische Begriffe in der Originalsprachc belassen
oder wurden Eigennamen deformiert. Besonders störend, namentlich für unerfahrene Leser,

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 463

ist. dass deutsche (oder auch französische) Originalwerke, darunter sehr bekannte, wie etwa
Büsehings Erdbeschreibung oder Pastors Papstgeschichte, nur in der englischen Ueber-

setzung zitiert werden. Doch ist dies wohl nicht oder nicht allein Schuld des Autors, der uns
eine notwendige, gut gestaltete, mit Empathie geschriebene und wie meist bei englischen
Autoren auch sehr lesbare Darstellung eines vernachlässigten Themas geschenkt hat. Keine
wissenschaftliche Bibliothek kann auf die Anschaffung verziehten, aber auch für interessierte

Laien stellt das Werk ohne Zweifel eine Bereicherung ihrer Büchcrsammlung dar.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Walter Hauser. Der Justizmord an Anna Göldi. Neue Recherchen zum letzten Hexenpro-
zess in Europa. Zürich. Limmatx erlag. 2007. 195 S.. Abb.

Wenn Anna Göldi. die 1782 als letzte Hexe Europas in Glarus geköpft (nicht verbrannt)
wurde, demnächst rehabilitiert werden soll, ist das zu einem grossen Teil das Verdienst
des vorliegenden Büchleins aus der Feder von Walter Hauser. Jurist. Journalist und
Redaktor. Dieser hat einige Quellenlünde gemacht, so Briefe und ein Stammbuch aus dem
Nachlass des deutschen Journalisten Heinrich Ludwig Lehmann (1754 1828). der 1783

eine der ersten kritischen Schriften über den Göldi-Prozcss veröffentlichte
(«Freundschaftliche und vertrauliche Briefe, den sehr berüchtigten Hexenhandel zu Glarus
betreffend»). Aus diesen Funden geht allerdings nicht hervor, dass der Göldi-Prozess ein
Justizskandal gewesen wäre, wohl aber, dass der Hauptinformant des deutschen Journalisten
der Glarner Landschreiber Johann Melchior Kubli (1750-1835) war. der im Prozess als

Protokollführer amtete. Die Hauptquclle. die Prozessakten. die seit 1816 in einer Kopie
im I andesarchiv Glarus liegen (ca. 700 Seiten, nicht ganz vollständig), bleiben nach wie
vor unpublizicrt. doch hat Hauser sie in einer Transkription der Familienforschcrin Bernadette

Grob-Oertig (Hirzel ZH) benutzt. Er gibt denn auch einige Proben (113 139). doch
sind wir von einer kritischen Edition noch weit entfernt. In seinem Büchlein hebt Hauser

lediglich einige Aspekte und Hintergründe hervor, die gewissermassen als Hypothesen
absolut interessant und bedenkenswert sind. So war Rudolf Steinmüller, der Anna Göldis
Komplize gewesen sein soll (und der sich im Gefängnis selber umbrachte), durchaus kein
«Knorzelmännchen» (Eveline Hasler), sondern Bnider des reichen Söldnerführers Jakob
Stcinmüller. der seinerseits mit einer Schwester von Dr. Tschudi (Anna Göldis Dienst-
herrn) verheiratet war. Die beiden Familien waren aber zerstritten, spätestens seit 1777,
als Anna Maria Steinmüller, einzige Tochter aus der Ehe von Jakob Steinmüller und der
Schwester von Dr. Tschudi. sich mit Johann Heinrich Zw icky verheiratet hatte, dem Bruder

von Dr. Melchior Zwicky von Mollis (Anna Göldis erstem Dienstherrn im Glarner-
land. mit dem sie 1775 ein uneheliches Kind hatte, das in Strassburg aufgezogen wurde).
Es sieht also alles so aus. wie wenn im Göldi-Prozess auch eine Fehde zwischen verschiedenen

um die Macht im Lande ringenden Familien ausgetragen worden wäre (98f). Für
diese Hypothese spricht, dass Melchior Zwicky im Zusammenhang mit dem Göldi-Prozess

nachträglich wegen «verbotenen fleischlichen Umgangs» mit Anna Göldi zu einer

grossen Geldbusse verurteilt wurde, mit welcher auch Amtsunfähigkeit verbunden war.
Die Familie Zwicky war damals die reichste und einflussreichste im Land (143), in Nachfolge

der Familie Tschudi. die seit dem 16. Jahrhundert (Aegidius Tschudi) an Reichtum
und Einfluss eingebüsst hatte, aber immer noch danach strebte (15Iff). Ausserdem wäre
für die Verurteilung von Anna Göldi, die aus dem Zürcher Untertanengebiet Sax-Forsteck
(in unmittelbarer Nachbarschaft der glarnerischen Vogtei Werdenberg) stammte, eigentlich

der Glarner Gemeine Rat zuständig gewesen, und nicht der Evangelische Rat. den die
Tschudis forderten und durchsetzten (99f.) Dazu kommt, dass in der damals geltenden
glarnerischen Blutgerichtsordnung Hexerei nicht mehr zu den Straftatbeständen mit To-

SZRKG. 102(2008)



464 Rezensionen - Comptes rendus

desfolge gehörte. Aus all diesen Gründen hat Walter Hauser Anfang 2007 die Rehabilitierung

von Anna Göldi gefordert, mit einigem Erfolg, wie wir seither aus der Presse erfahren

haben. Nichtsdestoweniger sollte auf die Rehabilitierung auch die Aufarbeitung der
historischen Quellen folgen, und das heisst wohl die fachkundige Edition aller Quellen
(neben den Prozessakten auch die Abschiede der Landsgemeinde sowie des Katholischen
und Evangelischen Rats). Es wäre schön, wenn dafür die Mittel eingesetzt werden könnten,

die der Kanton Glarus den Nachkommen von Anna Göldi nicht zu bezahlen braucht,
weil es gar keine gibt.

Freiburg i.Ue. Kathrin Utz Tremp

Peter Rietbergen, Power and Religion in Baroque Rome: Barberini Cultural Policies.
(=Brill's Studies in Intellectual History, vol. 135), Leiden/Boston, Brill, 2006 437 S.

Der Band Rietbergens umfasst mit Prolog und Epilog zehn Kapitel, von denen gemäss
Vorwort fünf (in Wirklichkeit sechs) schon früher einmal, zwischen 1984-1992, als
Aufsätze erschienen sind. Der Autor hat ein Flair, unbekannte Quellen aufzuspüren und
bekannten, etwa dem «Diario» von Giacinto Gigli, neue Aspekte abzugewinnen. Er berücksichtigt

auch Quellen, die Seitenblicke nach dem für die Barberini wichtigen Frankreich
ermöglichen, etwa die Korrespondenzen mit dem Gelehrten Peiresc. In dieser Hinsicht
beruht das Werk auf einer soliden Basis. Weniger mag sich der Verfasser mit der Literatur
abgeben. Obschon er versichert, die früheren Aufsätze seien überarbeitet worden, hat er
sich offenbar nicht die Mühe genommen, nachher erschienene Literatur systematisch
nachzutragen. Was ihm nicht in den Kram passt, lässt der Niederländer links liegen, eine

Auseinandersetzung mit andern Meinungen findet nicht statt. Dem Rezensenten aus dem

deutschsprachigen Raum fällt besonders auf, dass die entsprechende Forschung überhaupt
nicht berücksichtigt wurde. Auch wenn sie nicht spezifisch auf die Barberini konzentriert
waren, haben die Arbeiten etwa von Wolfgang Reinhard, Volker Reinhardt, Christoph
Weber und anderer Wesentliches zu Fragestellungen, die auch bei Rietbergen zentral sind,
beigetragen. Die Studie von Markus Voelkel wird zwar eingangs erwähnt, aber dann im
weiteren Verlauf nicht mehr berücksichtigt.

Im Einzelnen behandelt Rietbergen, um mit der Spitze zu beginnen, in zwei noch un-
publizierten Darstellungen Papst Urban VIII. als Verfasser religiöser Dichtungen; in
einem weiteren Kapitel diskutiert er die widersprüchliche Haltung des Papstes zu Magie.
Astrologie und ähnlichem, die, wie drei berühmt gewordene Fälle zeigen, auch in Rom

präsent waren. Ebenfalls neu ist der Prolog, eine Laudatio auf den Chronikschreiber
Giacinto Gigli, sowie die Auswertung einer Anweisungsschrift für den Kardinalnepoten
Francesco Barberini, deren Wirkung Rietbergen anhand anderer biographischer Quellen zu
messen versucht. Von den bereits erschienenen Aufsätzen betreffen zwei die bildende
Kunst, nämlich einer die wenig beachtete Familienkapelle der Barberini in Sant'Andrea
della Valle, ein anderer einen «Bilderstreit» innerhalb des Ordens der Augustineremiten.
Ein kleines Kabinettstück ist sicher das vierte Kapitel «Prince Eckenbergh comes to
dinner»: Es geht um die langdauernden Zercmonialprobleme, die sich bei der Ankunft des

kaiserlichen Gesandten Eggenberg 1638 stellten, und die dann beim abschliessenden Festmahl

mit dem Papst ihre befreiende Lösung fanden, wobei Rietbergen zum Schluss
kommt, der Papst habe sich dabei wie Christus beim Letzten Abendmahl in Szene gesetzt.
Zwei Kapitel schildern Gelehrte, die, von den Barberini protegiert, damals in Rom wirkten,

nämlich ihr späterer Bibliothekar, der Hamburger Konvertit Lucas Holstenius und
den aus dem maronitischen Kolleg in Rom hervorgegangenen Abraham Ecchellensc
(Ibrahim al-Hakilani), der ein wichtiger Vermittler zwischen römischem und orientalischem

Christentum wurde. Im Epilog fasst Rietbergen die Instrumente der Kulturpolitik

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 465

der Papstfamilie, die er als Machtpolitik deutet, zusammen. Der Akzent liegt dabei sehr
stark auf Literatur und Wissenschaft, während die bildende Kunst und die Musik
unterbelichtet sind. Ersteres ist vielleicht dadurch bedingt, dass man dann wohl nicht auf die
Beilage von Abbildungen hätte verzichten können, das zweite vielleicht, weil Rietbergen
der grundlegenden Studie von Frederick Hammond zum Musikmäzenat der Barberini
ebenfalls nichts abgewinnen kann (warum wird nicht gesagt).

Das Buch ermöglicht interessante Einblicke in das barocke Rom unter einem relativ
lange dauernden Pontifikat. das man schon früher in eine auf- und eine absteigende Phase

geteilt hat. Der Verfasser bemüht sich, die verschiedenen Gebiete unter den zentralen
Begriffen «Religion». «Macht» und «Kultur» zu verknüpfen, dabei wie andere Rom auch als
((Theater» interpretierend. Das ist ihm teilweise gelungen. Eine Gesamtdarstellung konnte
und wollte er nicht verfassen. Das Werk enthält ein Personenregister, aber kein kumulatives

Literaturverzeichnis. In Anbetracht des stolzen Verkaufspreises von 99 Euro muss das

schludrige Lektorat bemängelt werden. So etwa häufen sich in den wenigen deutschsprachigen

Stellen die Druckfehler.

Bern/Ursellen Peter Hersche

Erik Margraf, Die Hochzeitspredigt der Frühen Neuzeit. Mit einer Bibliographie der

selbstständig erschienenen Hochzeitspredigtdrucke der Herzog-August-Bibliothek
Wolfenbüttel, der Staats- und Stadtbibliothek Augsburg und der Universitätsbibliothek Augsburg,

München, Herbert Utz Verlag, 2007, 668 S.

Die deutschsprachige Eheliteratur der frühen Neuzeit hat sich in den letzten Dezennien
mit Projekten in Basel. Berlin und anderswo grosser Beliebtheit erfreut. Es ist auch fraglos

eine Menge neues Quellenmaterial erschlossen worden; vor allem das von Erika Kart-
schoke betreute Repertorium der Ehelehren der frühen Neuzeit (1991) hat sich, obschon
nicht fortgeführt, bereits mit dem ersten erschienenen Band einige Lorbeeren verdient. In
diese Forschungswelle, die mittlerweile schon wieder abgeklungen scheint, tritt nun -
man könnte sagen: etwas verspätet - die Dissertation von Erik Margraf. Man könnte auch

sagen: endlich. Denn den besonderen Quellenwert der Hochzeitspredigten, zumal der
protestantischen, hat die Forschung schon lange erkannt. Nur über das Exemplarische ist man
kaum hinaus gekommen, fehlte es doch an einschlägigen Hilfsmitteln. Ein solches liegt
nun mit dem ausführlichen Katalogteil von Margrafs Studie vor. Ein Register, das zumindest

diesen Katalogteil erschlösse, hätte dessen Nutzen freilich noch merklich erhöht. Die
Materialbasis ist beeindruckend: Mehr als zweihundert einzelne Predigtdrucke aus den
Beständen in Augsburg und Wolfenbüttel hat der Margraf sich in dreierlei Weise, quellenkritisch,

textlinguistisch und buchgeschichtlich, zu beschreiben sowie diskursanalytisch
zu untersuchen vorgenommen. Dass ein solch umfangreiches Unterfangen auch auf den

gut 500 Textseiten seiner Studie nicht immer mit der gleichen Tiefe durchgeführt werden
kann, liegt auf der Hand. Viele interessante Ansätze, die eingangs formuliert werden,
beispielsweise die Auseinandersetzung mit dem von Bemdt Hamm in die Diskussion
eingebrachten Konzept der «normativen Zentrierung», werden später, in den entsprechenden
Kapiteln, nur noch angerissen. Das kann aber auch kaum Aufgabe eines Einzelnen sein:

Margraf bereitet hier vielmehr durchaus sorgsam ein Feld, das noch zahlreichen folgenden
Einzelstudien Früchte bringen kann. Dabei bleibt er in allen analytischen Teilen vorbildlich

eng am Quellenmaterial, was aber gerade bei den Rückgriffen auf vorreformatorisehe
Lehren einen notwendigen Zug zur Exemplarität mit sich bringt, die durchaus nicht
immer so exemplarisch sein dürfte. Die mittelalterlichen Auffassungen von Ehe und
Sexualität sind dergestalt komplex, dass sie mit dem Rückgriff auf Augustinus, Petrus Lom-
bardus und einige wenige mehr kaum prägnant erläutert werden können. Enttäuschend

SZRKG, 102(2008)



466 Rezensionen - Comptes rendus

wirkt schliesslich das knappe Fazit, das im Grunde nur Allgemeinplätze aufgreift, die sich
so auf eine ganze Reihe frömmigkeitstheologischer Gebrauchsschriften der Zeit übertragen

liessen, sowie der etwas gezwungen wirkende Ausblick auf die «ethische Botschaft»
(517) der frühneuzeitlichen Hochzeitspredigt für das moderne Eheverständnis des 21.
Jahrhunderts. All diese Kritikpunkte dürfen aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass mit
Margrafs Studie eine passable Grundlagenarbeit geleistet worden ist, die die Arbeit an
diesem spannenden Quellenmaterial durchaus merklich erleichtem wird.

Vechta Hiram Kümper

Boris Barth/Jürgen Osterhammel (Hg.), Zivilisierungsmissionen. Imperiale
Weltverbesserung seit dem 18. Jahrhundert (=Historische Kulturwissenschaft, 6), Konstanz,
UVK, 2005, 438 S.

Unter der Bezeichnung «Zivilisierungsmissionen» untersuchen 16 Autorinnen in dem von
den Historikern Boris Barth und Jürgen Osterhammel edierten Band, der aus einer Tagung
an der Universität Konstanz im Jahr 2003 hervorgeht, die «imperiale Weltverbesserung
seit dem 18. Jahrhundert». Einleitend weisen die Herausgeber darauf hin, dass dieser
Begriff im Gegensatz zum Französischen («mission civilisatrice») oder zum Englischen
(«civilizing mission») im Deutschen einen Neologismus darstellt (7). Der zeitliche
Schwerpunkt des Buches bringt das Thema in Verbindung mit der globalen Hegemonie
Europas und der USA. Die Aufsätze umfassen die Epoche vom 18. Jahrhundert - der
Artikel über die russische Zivilisierungsmission in Sibirien bezieht auch das 17. Jahrhundert

ein - bis 1961, dem zeitlichen Schlusspunkt des Textes über die US-amerikanische
Entwicklungspolitik in Südostasien. Die Mehrheit der Beiträge konzentriert sich auf das
19. Jahrhundert, somit die «klassische» Phase des Kolonialismus bzw. Imperialismus.

Von Anfang an stellt sich die Frage nach der Verortung des Konzepts der
Zivilisierungsmission im Kontext der Theorien zu Kolonialismus, Imperialismus oder Globalisierung.

Dabei machen schon die territoriale Schwerpunktsetzung des Bandes und die Frage
nach den Akteuren dieser «Sendung» die Komplexität der Thematik deutlich. Einige
Aufsätze behandeln das Verhältnis von europäischer Metropole und Kolonie. Beispiele dafür
sind Texte über die britische Sprachpolitik in Ceylon und dem malaiischen Protektorat
(Almut Steinbach) und die französische Administration in Westafrika (Andreas Eckert).
Neben diesen «klassischen» Fällen de Kolonialismus zeigt sich aber, dass das Thema
auch in anderen, nicht als fremd konnotierten geographischen und sozialen Räumen
untersucht werden kann. So behandelt Michael Broers die napoleonische Zivilisierungsmission,

zu der Frankreich sich als revolutionäre Avantgarde der aufklärerischen Rezepte
sich gegenüber ganz Europa legitimiert sah. Zivilisierung kann aber auch als Programm
für den Umgang mit dem Anderen im Eigenen analysiert werden. Harald Fischer-Tiné
untersucht dazu die Arbeitshäuser für die britische bzw. europäische Unterschicht in
Indien als «interne Zivilisierungsmission». Ein Projekt der Zivilisierung kann aber auch die
gesamte Bevölkerung eines Landes erfassen. Das macht Sebastian Conrad in seinem Text
über die «Selbstkolonialisierung» (250) Japans als Selbstmodernisierung nach 1868 deutlich,

die wiederum umschlägt in die Legitimation der japanischen Kolonial- als Zivilisie-
rungspolitik in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Auf der Akteursseite ist ein Schwerpunkt auf Grossbritannien (vier Beiträge) und den
USA (drei Artikel) zu finden. Frankreich als «zivilisierende» Macht steht in zwei
Aufsätzen im Vordergrund, Russland und Japan je einmal. Weiters sind thematisch oder
geographisch breiter angelegte Beiträge über die Wechselbeziehung von Marktideologien und
Zivilisierungsmissionen (Niels P. Petersson), über Rassenvorstellungen in Virginia, den

Burenrepubliken und Deutsch-Südwestafrika (Boris Barth) und über Konzepte einer

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 467

sozialistischen Kolonialpolitik (Christian Koller) zu finden. Eine philosophische Annäherung

an das Thema von Wolfgang M. Schröder leitet den Band ein. Seine Analyse von
Begriff und Legitimation der Zivilisierungsmission bleibt allerdings abstrakt und in ihrer
Anwendbarkeit auf die empirischen Beiträge beschränkt. Kontrovers interpretierbar sind
Schröders abschliessende Aussagen, in denen er eine normative Festschreibung der
Legitimität von «Zivilisierungsmissionen» diskutiert. Das trifft sich mit den Überlegungen der
Herausgeber im Vorwort: So sei es gedankenlos, die Verbreitung der Menschenrechte zu
fordern und gleichzeitig die Idee der Zivilisierungsmissionen zu verurteilen (9). Diese

Feststellung setzt allerdings einen Konnex von Menschenrechten und einem Konzept von
Zivilisiertheit voraus. Dabei ist jedoch fraglich, wie auch die Beiträge dann deutlich
machen, ob das Konstrukt der Zivilisation sich von der teleologischen Vorstellung eines

ontologischen Fortschrittsdenkens lösen lässt. Gerade im Lichte dieses Buches wäre der
Machtanspruch, den Grad von Zivilisiertheit zu definieren, zu problcmatisieren. und es ist
zu fragen: Müssen Menschenrechte tatsächlich im Kontext einer Vorstellung von
Zivilisierung legitimiert und propagiert werden, wie Barth und Osterhammel suggerieren?

Eine theoretisch und methodisch das Thema ausführlich aufbereitende Einleitung bietet

das Buch nicht. Jürgen Osterhammels abschliessender Artikel über «Zivilisierungsmission
und Moderne» ersetzt dieses Manko allerdings und führt die zentralen Fragen und

Inhalte des Bandes in schlüssiger Weise zusammen. Die von den Herausgebern im Vorwort
formulierte Intention. Denkanstösse und Anregungen für historische Vertiefungen des

Themas in Zeit und Raum zu bieten (10). wird hier in umfassender Weise erfüllt.
Beispielsweise die Tendenz, das Konzept der Zivilisierungsmission auf die Moderne und auf
europäische oder europäisierte Mächte und ihre «leitkulturellen» Ansprüche zu beschränken,

w ird von Osterhammel hinterfragt. Ist nicht China in weiten Teilen seiner Geschichte
vom Bewusstsein kultureller Überlegenheit und daraus folgender Rechte gegenüber den

((Barbaren» geprägt? (376f.) Kann nicht das Selbstverständnis vormoderner christlicher
Kolonialreiche auch als «zivilisationsmissionierend» gedeutet werden? (379f.) Osterhammels

problemorientierter Abriss einer Entwicklung, deren mögliche Fallbeispiele zeitlich
und geographisch weit über jene des Buches hinausgehen, weist eindringlich auf das
Potenzial des Themas hin.
Als das Andere des Zivilisierungsgedankens scheint in den Beiträgen implizit oder explizit

der Rassismus auf Boris Barth beschreibt diesen in seinem Beitrag über die «Grenzen
der Zivilisierungsmission» als Gegenentwurf. Denn während Projekte der Zivilisierung
ein asymmetrisches Verhältnis zwischen Herrschern und Beherrschten mit sich bringen,
aber die prinzipielle Möglichkeit der Teilhabe an einem (teleologischen) Fortschrittspro-
zess aller Menschen vorsehen, lehnen rassistische Diskurse diesen Universalismus ab.

Von diesen wird die Vorstellung von kulturellen Entwicklungsstufen naturalisiert,
zivilisatorische Hierarchien werden damit als prinzipiell unveränderlich aufgefasst. Beiträge
wie jener von Frank Ninkovich über die «Zivilisierungsmission der USA im 19. Jahrhundert»

weisen allerdings überzeugend darauf hin, dass dieser Gegensatz als Ambivalenz
innerhalb einer übereinstimmenden Vorannahme von einem Stufenbau des Fortschritts zu
sehen ist. Die sozialdarwinistischen Konsequenzen konnten für die als unterlegen geltenden

Gruppen in beiden Fällen fatal sein, auch wenn die Chancen auf Partizipation im Falle

einer Zivilisierungsmission höher waren. Dennoch wies auch diese immanente Grenzen
auf. da «eine zu hohe Dosis die Autorität und Macht der Kolonialherren gefährden würde»,

wie Andreas Eckert zum Thema der «Verwaltung als Zivilisationsagentur im
kolonialen Westafrika» resümiert (283).

In diesem Zusammenhang ist bedauerlich, dass Theorien des kulturellen Transfers
oder der kulturellen Hybridität in den Beiträgen kaum Niederschlag gefunden haben. So
weist Eckert auf die aktive Aneignung der «Zivilisierungsdosis» durch Afrikanerinnen in
ihren kulturellen Kontext und zu ihrem eigenen Nutzen hin (283). Das Abgehen von der

SZRKG. 102(2008)



468 Rezensionen - Comptes rendus

klassischen Dichotomie von Herrschern und Beherrschten ist dabei ein wesentlicher
Ansatz in den aktuellen Theorien kulturellen Transfers oder in Hybriditätstheorien im Sinne
Homi Bhabhas. Die Autorinnen des Buches ziehen diese leider nicht heran, aber die
Aufsätze zeigen das Potenzial, das die genannten Ansätze aufweisen könnten. Auch die
Hinweise auf den Orientalismus, die zum Beispiel von Broers und O'Reilly («Zivilisierungsmission

und das Netz des British Empire») verarbeitet werden, deuten den Nutzen an, den

postkoloniale und andere aktuelle kulturwissenschaftliche Theorien für dieses Thema
haben können.

Zusammengefasst lässt sich konstatieren, dass das Buch durch eine Reihe inhaltlich
hoch interessanter, informativer und kompetenter Aufsätze insbesondere zu den kulturellen

Aspekten der euro-amerikanischen globalen Hegemonie besticht. Nicht so eindeutig
lässt sich die Frage nach der Tragfähigkeit des Konzepts «Zivilisierungsmission»
beantworten. Seine Verortung im Feld der (Post-)Kolonialismus-, Imperialismus- und Depen-
denztheorien wird kaum explizit behandelt, der Kontext der Globalisierungs- oder
Kulturimperialismuskonzepte nur marginal reflektiert. Das Verhältnis der Konstruktionen von
«Zivilisation» und «Kultur» wird ebenfalls kaum hinterfragt, die Begriffe wären in den
meisten Beiträgen austauschbar. Ob sich «Zivilisierungsmission» als analytisches Konzept

mit geschärftem Profil und spezifischem heuristischem Wert etablieren kann, muss
nach diesem Sammelband daher offen bleiben.

Graz Werner Suppanz

Urs Altermatt/Franziska Metzger (Hg.), Religion und Nation. Katholizismen im Europa
des 19. und 20. Jahrhundert (=Religionsforum Bd. 3), Stuttgart, Kohlhammer 2007, 254 S.

Die Religion, insbesondere ihre kirchenbezogene Form, gilt als die grosse Verlicrerin des

europäischen Modernisierungsprozesses im 19. und 20. Jahrhundert. Trotz aller Rede von
der «Wiederkehr der Gotten) kann nicht in Abrede gestellt werden, dass die christlichen
Kirchen in den letzten zweihundert Jahren einem beständigen Mitgliederschwund ausgesetzt

waren und ihr Einfluss auf die jeweiligen europäischen Öffentlichkeiten stark
abgenommen hat, zumindest wenn man dies mit den Zuständen im vormodernen Europa
vergleicht. Die «Nation» als neuer Bezugspunkt kollektiver Identität hat von den diversen
Modernisierungsschüben des 19. Jahrhunderts hingegen nachhaltig profitiert, ja ist von
diesen zu grossen Teilen erst hervorgebracht worden. Bis weit in die zweite Hälfte des 20.
Jahrhunderts hinein galten «Nation» und «Nationalität» als die entscheidenden
Bezugsgrössen in der Selbstverortung europäischer Gesellschaften, und bis heute ist
fraglich, ob eine, wie auch immer geartete, «europäische Identität» jemals in der Lage
sein wird, nationale Selbstbilder zu ersetzen. Gleichwohl wäre es sicherlich zu einfach,
religiöse und nationale Identitätsmodelle nach einem chronologischen
Ablösungsverhältnis zu ordnen. Religiöse und nationale Identitätskonstrukte haben sich,
wie der vorliegende Band zeigt, im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts vielmehr
beständig überlagert, verstärkt, durchkreuzt und in ihrem Verflechtungszusammenhang
eine gesellschaftliche und kulturelle Dynamik erzeugt, ohne deren Kenntnis die
europäische Geschichte der letzten zweihundert Jahre kaum zu verstehen ist.

Die Beiträge des Bandes gehen auf eine Tagung zurück, die im Mai 2004 an der
Universität Fribourg stattgefunden hat. Einleitend entwickelt Urs Altermatt in einem grundlegenden

Aufsatz vier Modelle des Verhältnisses von Katholizismus und Nation, um so der
Vielfältigkeit des Spannungsverhältnisses zwischen beiden Grössen in der europäischen
Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts ordnend Herr zu werden: (a) ein identitäres Modell

der Überlagerung von religiösen und nationalen Kommunikationsgemeinschaften
(Belgien, Spanien); (b) ein sezessionistisches Modell religiöser und nationaler Kultursym-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 469

biose, das auf die Befreiung von imperialer Herrschaft ausgerichtet ist (Polen. Irland), (c)
ein Konkurrenzmodell, dem gemäss konfessionelle Diskursgemeinschaften mit anderen

Weltanschauungsgruppen um gemeinsame Werte und Güter konkurrieren und sich damit
immer mehr in die überkonfessionelle, nationale Gemeinschaft integrieren (Schweiz.
Deutschland, Niederlande) sowie (d) das Modell traditionalistischer Opposition, mit dem
sich Katholiken gegen nationale Neuordnungsversuche auf laizistischer Grundlage zur
Wehr setzten (Frankreich, Italien).

Auf diesen grundlegenden und die Diskussion in systematischer Hinsicht ohne Zweifel
bereichernden Klassifizierungsvorschlag folgen Einzelstudien zum Verhältnis von
Katholizismus und Nation in jeweils unterschiedlichen europäischen Nationen. Emiel Lamberts
untersucht Belgien, Mariano Delgado Spanien und Ernst Bruckmüller Österreich. In
einem äusserst anregenden Beitrag zeigt James E. Bjork regionale Differenzierungen
innerhalb des polnischen Katholizismus auf, die die nationalkatholische Gleichung «po-
lak-katolik» wenig überzeugend erscheinen lassen. Sean Connolly untersucht anschliessend

den irischen Fall. Siegfried Weichlein analysiert Nationsbilder im deutschen
Katholizismus, die Mitherausgeberin Franziska Metzger die «entangled discourses» zwischen
Religion. Geschichte und Nation in der Schweiz. Die Niederlande werden von Theo Sale-
mink behandelt. Martin Schulze Wessel untersucht Tschechien, Arpâd von Klimó
Ungarn. Den Abschluss des Bandes bilden konzise Überblicke über das Verhältnis von
Katholiken und Staat in Frankreich von Francis Python und in Italien von Carlo Moos.

Diese Überblicke über immerhin zwölf europäische Länder lassen den Band zu einem

wichtigen Referenzwerk europäischer Geschichtsschreibung in religionshistorischer
Perspektive werden. Die Einzelstudien zeigen zugleich jedoch auch, dass das Spannungsverhältnis

von Religion und Nation im Falle der europäischen Katholizismen auf der Mikro-
bzw. Mesoebene differenzierter ist, als es die makro-typologische Ordnung von Altermatt
erahnen lässt. In ihrem diachronen Blick auf historische Wandlungsprozesse sowie in
ihrem synchronen Blick auf die jeweiligen regionalen Besonderheiten tragen die einzelnen

Aufsätze des Bandes vielmehr dazu bei, das Bild von der europäischen Religionsge-
schichte erheblich facettenreicher zu gestalten. Das macht Typologien, wie sie Urs Altermatt

eingangs vorgenommen hat, nicht hinfallig. im Gegenteil. Abweichungen im Detail
sprechen nicht gegen idealtypische Ordnungen, auf die zumindest derjenige nicht wird
verzichten wollen, der die Religionsgeschichte transnational, europäisch in den Blick
nimmt.

Münster Klaus Große Kracht

Tobias Mörschel (Hg.), Papsttum und Politik. Eine Institution zwischen geistlicher
Gewalt undpolitischer Macht. Freiburg i.Br., Herder, 2007, 176 S., 24 Abb.

Das Papsttum hat es in seiner bald 2000-jährigen Geschichte verstanden, sich im Laufe
der Zeit an unterschiedlichste Gegebenheiten anzupassen. Heute spielt der Vatikan nicht
nur in Fragen der Religion, Politik und Moral, sondern auch in der Gesellschafts- und
Sozialpolitik sowie im Bereich der internationalen Beziehungen eine grosse Rolle. Der
vorliegende Band vereinigt acht Beiträge, die im Februar 2006 im Rahmen einer
Fachtagung der Friedrich-Ebert-Stiftung zum Thema «Papst und Politik» entstanden sind. Sie
sind so originell, dass sie verdienen, einem weiteren Publikum näher gebracht zu werden.

Tobias Mörschel weist auf die fast 2000-jährige Geschichte des Papsttums hin. Grundlegend

fur die institutionalisierte Form der Begegnung von Kirche und Staat ist die
spätantike augustinische Unterscheidung der «civitas dei» und der «civitas terrena».
Aufbauend auf der Zwei-Reiche-Lehre des Augustinus (354^130) entwickelte das

mittelalterliche Papsttum die Zwei-Schwerter-Lehre. Papst Bonifaz VIII. (1294-1303)

SZRKG. 102(2008)



470 Rezensionen - Comptes rendus

sprach es in seiner Bulle «Unam Sanctam» deutlich aus: «Beide Schwerter sind in der

Verfügungsgewalt der Kirche, das geistliche wie auch das weltliche. Das letztere - also
das weltliche - ist für die Kirche, das erstere ist von der Kirche zu führen. Das eine
Schwert muss unter dem andern stehen, weltliche Autorität der geistlichen untergeordnet
sein». Heute ist der Papst - nach 1870 ohne realpolitische Macht - einer der
einflussreichsten «Global Playen>, was 2005 bei der Beerdigung Johannes Pauls IL mit
einer einmalig grossen Präsenz weltlicher Staatsoberhäupter dokumentiert wurde.

Wolfgang Reinhard untersucht das Verhältnis des Papsttums zur Moderne. Gerade diese

Institution erweist sich - eigenartigerweise - als Vorkämpferin der Moderne. Im
Investiturstreit des 11. Jahrhunderts kämpften die Päpste für die Freiheit der Kirche. Durch das

Konzil von Trient wurden die Pfarrbücher vorgeschrieben, in denen die Taufen, Heiraten
und Beerdigungen kontrolliert und aufgezeichnet wurden. Die Pfarrer wurden so gleichsam

die Vorläufer der modernen Lokalverwaltung, die sich im staatlichen Bereich erst im
19. Jahrhundert durchsetzte. Durch die präzisen Vorschriften der Liturgie wurde der
Priester zum ersten perfekt disziplinierten Menschen. Mit Hilfe des Römischen
Messbuches und des Rituale Romanum wurde die Liturgie weltweit vereinheitlicht. Durch die
Errichtung von Kongregationen an der Kurie entstand die damals modernste
Behördenorganisation, ebenso das System ständiger diplomatischer Vertreter.

Birgit Emich widmet sich dem Verhältnis von Papsttum und Staatsgewalt. Noch in der
frühen Neuzeit vertraten die Päpste die Ansicht, über allen weltlichen Mächten zu stehen
und in der Art eines Schiedsrichters jederzeit eingreifen zu können. In der päpstlichen
Politik vermischten sich immer stärker zwei, letztlich nicht zu vereinbarende Ziele: Die Rolle

als Oberhaupt der katholischen Kirche und jene als Landesherr eines eigenen Territoriums,

des Kirchenstaates, die sich oft widersprachen. Erst 1870, nach dem Verlust des

Kirchenstaates, gewann das Papsttum neue Bewegungsfreiheit.
Volker Reinhardt stellt sich die Frage, ob die Barbaren, d.h. die Deutschen nördlich

der Alpen, überhaupt heilsfähig seien. Für die kulturelle Elite der italienischen Humanisten

stand unausgesprochen fest, dass die ungeschlachteten Hinterwäldler nördlich der
Alpen aufgrund ihrer Quasi-Tierhaftigkeit den Weg in ein Paradies schwerlich finden
würden. Nur Italien als Nation des humanistischen Masses konnte von der Kurie als Norm
anerkannt werden. Wenn Joseph Ratzinger als geborener Deutscher Papst wurde, dann
deshalb, weil ihn die Kurie als zwischenzeitlich italianisiert betrachtete.

Horst Bredekamp interessiert sich für das Zusammenspiel von Kleidung, Körper und
Papstwürde und zeigt das speziell an der Hutmode der Päpste und Kardinäle auf. Besondere

Aufmerksamkeit erregte Benedikt XVI. im Dezember 2005 mit dem winterlich
originellen Camauro auf dem Petersplatz.

Otto Kallscheuer nimmt Stellung zum Problem des päpstlichen Internationalismus.
Der christliche Universalismus beruht auf Befreiung und Bindung. Er zähmt das Gottesvolk

auf seinem Weg durch die Wüste der Geschichte mit geistlicher Disziplin. Die
Institution des christlichen Bischofs vertritt neben dem Wehen des Heiligen Geistes auch die
Amtsgewalt, das sacerdotium. Es waren starke Bischöfe, die nach dem Untergang des
Weströmischen Reiches das Überleben des Christentums gesichert hatten. Seit 1870 hat
der Papst weitaus mehr Macht über die nationalen Bischofshierarchien, als jemals die
römischen Pontifices des Mittelalters oder der frühen Neuzeit besessen hatten. Dadurch
konnte die nationale Zersplitterung der una saneta in Nationalkirchen vermieden und der
päpstliche Internationalismus erfolgreich vorangetrieben werden.

Der Aufsatz von Thomas Roddey ist dem Verhältnis zwischen Papsttum und intcrreli
giösem Dialog gewidmet. Er skizziert den Weg des Papsttums in den letzten 40 Jahren
seit dem Zweiten Vatikanum (1962-1965). Ausgangspunkt ist das Konzilsdokument
«Nostra aetate», das in der kirchlichen Ausdrucksweise eine völlig neue Sprache spricht:
Ziel ist die Förderung der Einheit unter den Menschen. Insbesondere anerkennt die Kirche

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 471

im Judentum ihre Wurzeln und betont die besondere geistliche Verbundenheit zwischen
Judentum und Kirche. Unter Johannes Paul IL wurde der Kontakt mit Vertretern anderer
Religionen gesucht. In verschiedenen Besuchen und Erklärungen zeigt die Kirche, dass

sie ihre in den Dokumenten des Zweiten Vatikanums formulierte wertschätzende und den

Dialog suchende Haltung gegenüber den verschiedenen Religionen ernst nimmt.
Matthias Drobinski beschäftigt sich mit Kardinal Ratzingers Äusserung über die «Diktatur

des Relativismus», die er in der Sedisvakanz nach dem Tode Johannes Pauls IL am
18. April 2005 in St. Peter getan hat. Diese scharfe Predigt hat viele Kardinäle offenbar
bewogen. Ratzinger als Papst zu wählen: Die katholische Kirche brauche an der Spitze
jemanden, der die Auseinandersetzungen mit den westlichen Geistesströmungen führen
könne. Doch Benedikt XVI. verblüffte die Welt vor allem mit seiner ersten Enzyklika
«Deus Caritas est - Gott ist die Liebe», die in der Öffentlichkeit geradezu begeistert
aufgenommen wurde.

Ein reicher Strauss von Ideen und Überlegungen zum modernen Papsttum wird hier
vorgestellt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Katarzyna Stoklosa/Andrea Strübind (Hg.), Glaube Freiheit Diktatur in Europa
und den USA. Festschrift für Gerhard Bester zum 60. Geburtstag. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2007, 894 S.

Anlässlich des 60. Geburtstages des (Kirchen-)Historikers, evangelischen Theologen und
Psychologen Gerhard Besier erschien 2007 unter dem weitgefassten Titel «Glaube - Freiheit

- Diktatur in Europa und den USA» eine Festschrift, die die zahlreichen Facetten des

Œuvres des zu ehrenden Wissenschaftlers mithilfe eines international und interdisziplinär
angelegten Parcours von 50 interessanten und teilweise sehr lesenswerten Beiträgen ein-
zufangen beabsichtigte. Angesichts der unverminderten Arbeitsenergie Besiers ist diese

Festgabe aber weniger als «rückblickende Hommage» denn als ein «Innehalten» (Einleitung.

11 an einem biografischen Etappenziel gedacht. Die beiden Herausgeberinnen,
Katarzyna Stoklosa und Andrea Strübind, gewannen zu aktuell-relevanten und teils
disziplinüberschreitenden Forschungsfragen aus dem Bereich der jahrzehntelangen (ebenso
grenzüberschreitenden) Arbeitsschwerpunkte Besiers weltweit renommierte Gelehrte für diesen
Sammelband, der den Leser auf eine «(ökumenische) Entdeckungsreise durch die
Zeitgeschichte» (Einleitung, 11) mitnehmen will.

Es erscheint für einen Rezensenten daher nicht einfach, anhand der thematisch und
zeitlich breit gestreuten Abhandlungen eine zusammenfassende Würdigung dieser opulenten

Festschrift herauszudestillieren, doch spiegelt es durchaus die Grundhaltung des
Jubilars wider, so viele unterschiedliche religions- wie ideengeschichtliche Standpunkte aus
einer internationalen Forscherperspektive zu Wort kommen zu lassen. Daher nimmt sich
diese Besprechung die Freiheit, anhand eines ausgesuchten kleinen Querschnitts aus den
drei grossen Sektionen des Bandes dessen inhaltliche Vielschichtigkeit und Bandbreite zu
würdigen.

Im ersten Themenblock finden sich primär (zeit-)historische Aufsätze, die sich mit
kirchengeschichtlichen Themen im Spannungsfeld von Theologie und Politik befassen. Sie
berühren den ursprünglichen Forschungsschwerpunkt des früheren Tübinger Assistenten
Klaus Scholders, der dessen Hauptwerk über die «Kirchen und das Dritte Reich» noch im
Jahr 2001 mit einem dritten Band für die Jahre 1934 bis 1937 fortgeschrieben hat. Im
Vordergrund stehen die beiden grossen Kirchen und ihre Auseinandersetzungen mit den
verschiedenen politischen Systemen im Deutschland des 20. Jahrhunderts. Als
überblickende Einführung zu dieser Sektion eignen sich Torleiv Austads Beitrag über die Be-

SZRKG. 102(2008)



472 Rezensionen - Comptes rendus

deutung kirchlicher Zeitgeschichtsforschung für die Systematische Theologie sowie Klaus
Bergers Untersuchung zu Exegese und Kirchengeschichte im 20. Jahrhundert. Der schwedische

Kirchenhistoriker Anders Jarlert behandelt das Problem des Widerstandes in den

evangelischen Kirchen Europas zwischen 1933 und 1945, weitere Beiträge beschäftigen
sich anhand von Einzelbeispielen mit dem Thema Widerstand und evangelische Kirche -
etwa Gerhard Ringshausen, der den Weg der Bekennenden Kirche am Beispiel der Brüder
Paul und Peter Graf Yorck von Wartenburg schildert oder John S. Conway, der sich mit
Bonhoeffers letzten, teilweise fragmentarischen Schriften als Gefangener in Berlin-Tegel
kurz vor seiner Hinrichtung auseinandersetzt. Der Bereich des Katholizismus wird in dieser

Sektion zunächst von dem Schweizer Katholizismusforscher Urs Altermatt beleuchtet,
der europäische Forschungsperspektiven zu dem Thema Katholizismus und Kultur
entwirft. Der Erfurter Ordinarius Josef Pilvousek beschäftigt sich mit dem spannenden Thema

katholische Kirche und DDR zwischen 1966 und 1973. Zwei weitere Abhandlungen
dieser Sektion springen dem Leser gleichsam ins Auge, weil sie die rein konfessionelle
Sichtweise verlassen: Martin Kriele versucht in seinem Beitrag «Wissenschaft contra
Gottesglaube» einen gewissermassen theologischen Gegenentwurf zu manchen atheistischen
Tendenzen eines modernen Wissenschaftsverständnis zu entwickeln, wenngleich er die
Freiheit der Wissenschaft von kirchlichen Dogmen als notwendig erachtet und die
Aufklärung als einen Verbündeten der Religion (und umgekehrt) darstellt, womit er sich aktuell

in guter Gesellschaft etwa zu den Grundintentionen der Regensburger Rede von Papst
Benedikt XVI. befindet. Anknüpfend an die aufklärerische Tradition Europas inspiziert
Günther R. Schmidt Voltaires spitze Kritik am Christentum und dem Katholizismus seiner
Zeit, ohne dabei als Atheist zu gelten - im Gegenteil, der leidenschaftliche Kämpfer
gegen den damaligen Aberglauben hoffte selbst auf einen auf den Prinzipien der Vernunft
hin orientierten liebenden Schöpfergott.

Recht weit gefasst erscheinen die Abhandlungen der zweiten Sektion, die Besiers
langjährige Beschäftigung mit dem Problemfeld nationaler und religiöser Minderheiten
dokumentieren soll. So finden sich unter dem Prolegomenon «Religiöse Minderheiten und
rechtsstaatliche Ordnung» eine psychoanalytisch orientierte Untersuchung zu Hirnvorgängen

und Todessehnsüchten (Birbaumer/Weber) ebenso wie ein Überblick über die Säkularisation

in Deutschland von 1803 (Neumann). Näher an der thematischen Vorgabe sind
Untersuchungen des US-Amerikaners Charles H. Lippy über religiöse Minderheiten im
christlichen Amerika, Mikko Ketolas Analyse über das Opus Dei in Finnland oder Max
Wörnhards Betrachtung der Zeugen Jehovas in der schweizerischen Demokratie. Mit
Interesse liest man die Beziehungsanalyse der 2000jährigen Religionsgeschichte von Juden
und Christen aus der Feder von Michael Wolffsohn, dem es dämm geht, die starken
jüdischen Prägungen des christlichen Europa zu decouvrieren. Dabei sei das Christentum von
seinen frühesten Wurzeln her immer «jüdischer» und das Judentum immer «christlicher»
geworden - dennoch seien sich beide Religionen nicht näher gekommen. Insbesondere
das Rechtsverständnis des christlich-abendländischen Europa folge explizit der jüdischen
Tradition von Verhältnismässigkeit von Tat und Strafe im Gegensatz zur reinen Vergeltung.

Auch Bassam Tibis Kommentar zur Sehari'atisierung des Rechts in der islamischen
Welt, der der religiöse Pluralismus und die Toleranz der Religionen dort gegenübergestellt

werden, weckt Interesse.
Besiers Beschäftigung mit der Totalitarismusforschung markiert einen weiteren wichtigen

Aspekt seiner Biografie, wenngleich seine Tätigkeit als Direktor des Hannah-
Arendt-Instituts für Totalitarismusforschung e.V. an der TU Dresden (HAID) kurz nach
Erscheinen dieser Festschrift auslief. So rahmen die Beiträge von Uwe Backes und Gilbert

Merlio die dritte, zeitgeschichtliche Abteilung der Festschrift ein, welche der
stellvertretende Direktor des HAID mit einer einführenden Abhandlung über den Begriff
Totalitarismus eröffnet, während Merlio mit einigen Gedanken über das Verhältnis Hannah

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 473

Arendts zu Deutschland den Reigen der Gratulanten beschliesst. Viele Artikel dieses letzten

Blocks zur europäischen und nordamerikanischen Zeitgeschichte haben w iederum kir-
chengeschichtliehe Schwerpunkte, z.B. Rudolf Morseys Beitrag zur Forschung über den
früheren Bischof von Münster. Kardinal von Galen. Anhand einiger bislang unbekannter
Briefe des Sohnes des ehemaligen Reichskanzlers Georg Michaelis aus dem Jahr 1943.
die im Anschluss an eine Predigt des Bischofs entstanden, wirft Morsey ein neues Licht
auf die Hintergründe der gescheiterten Friedensvermittlung von Papst Benedikt XV. während

des Ersten Weltkrieges und zeigt von Galens Haltung dazu. Winfried Becker nähert
sich dem US-amerikanischen Jesuiten Edmund Walsh, der zu einem regelrechten
Kommunismus-Experten avancierte und ein ambitionierter Aktiv ist gegen die 1933 erfolgte
diplomatische Anerkennung der Sowjetunion durch die USA wurde, was ihm höchste

Wertschätzung im Washington der Truman-Jahre (1945-1953) während des Kalten Krieges

einbrachte. Über das Verhältnis der kommunistischen Geheimdienste zum Vatikan
klärt Andrzej Grajewskis auf und Jerzy Myszor blickt auf nicht römisch-katholische
Kirchen und Religionsverbände in Volkspolcn nach dem Zweiten Weltkrieg.

Als Fazit ist hervorzuheben, dass die grosse Zahl der Beiträge die Festschrift Besiers

zu einem anspruchsvollen, beinahe 900 Seiten umfassenden Kompendium gemacht
haben, die \on den beiden Herausgeberinnen zudem redaktionell vorbildlich betreut wurde
und mit einem Schriftenverzeichnis des Geehrten abschliesst. Die je nach
Interessenschwerpunkten zu empfehlende Nach-und-Nach-Lektüre jenes Parforccritts durch Theologie.

Psychologie, Zeit- und Kirchengeschichte wird die Dauer bis zum Erseheinen einer
möglichen weiteren Besier-Festgabe sicher verkürzen. Eine Steigerung von Beitragszahl
und Beitragenden dürfte aber eine nicht allzu leichte Aufgabe für künftige Herausgeber
bei einem nächsten «Innehalten» werden.

Bonn Andreas Burtscheidt

Hans Zehetmair (Hg.) unter Mitarbeit von Philipp W. Hildmann, Politik aus christlicher
Verantwortung. Wiesbaden, Verlag für Sozialwissenschaften, 2007, 305 S.

Verantwortung ist im Anschluss an Max Weber und Hans Jonas einer der Schlüsselbegriffe

gegenwärtiger gesellschaftlicher Diskurse. Der hier zu besprechende Band «Politik
aus christlicher Verantwortung» unter der Herausgeberschaft des bayerischen Staatsminister

a.D. Hans Zehetmair versteht sich als Beitrag zur aktuell lebhaft geführten Wertedebatte,

aber er bietet auch historisch interessante Perspektiven. Dies geschieht vornehmlich
über die Feder CSU-naher Protagonisten.

Dass auch im Umfeld der CSU ein legitimer sowie subtiler Pluralismus der Deutungen
Eingang gefunden hat - diesen hat es freilich immer gegeben, aber man tat sich bisweilen
in den sechs Jahrzehnten ihres Bestehens damit recht schwer, und reflexartig wurde in
Konfliktsituationen die Einheit der Partei beschworen (vgl. Thomas Schlemmer, 60) -
zeigt sich nicht zuletzt im vorliegenden Band. Das nun folgende Beispiel könnte für eine
Nebensächlichkeit gehalten werden, aber es zeigt doch grundsätzlich unterschiedliche
Dispositionen: Der Herausgeber Zehetmair hält gleich zu Beginn fest, dass «im Laufe der

vergangenen Jahrzehnte das ursprünglich in den Gründungsdokumenten sehr stark betonte
christliche Profil der Christlich-Sozialen Union blasser und unbestimmter geworden» (10)
ist. Dazu zieht er u.a. als Beleg eine Magisterarbeit heran (Carolin Steiner, Die CDU -
eine christdemokratische Volkspartei?!, Tübingen 2004). In ihrer Analyse der «zunehmenden

Blassheit» des christlichen Profils der CDU/CSU wird eben diese an anderer Stelle

kritisiert: Heinrich Oberreuter setzt in seinem Beitrag «Politik aus christlicher
Verantwortung - Das (C> im Selbstverständnis der CSU» (138-148) einen wesentlich anderen
Akzent, indem er darauf hinweist, dass neuere Parteiprogramme eher unpathetischer denn

SZRKG, 102(2008)



474 Rezensionen - Comptes rendus

blasser in Bezug auf das «Christliche» seien. (143, v.a. Fussnote 17) Deutliche
Unterschiede zeigen sich zudem den ganzen Band hindurch in der Interpretation des Subsidiär -

tätsprinzips, das variierende Akzentuierungen findet. Gerade diese Nuancen machen den

Band jedoch auch überaus lesenswert.
Nun aber zum Aufhau und Inhalt des in den Augen des Rezensenten spannenden und

thematisch stringenten Sammelwerkes in drei Teilen: Der erste Teil beschäftigt sich mit
den Wurzeln christlich-sozialer Politik in Bayern und bringt fünf aufschlussreiche
Beiträge, die den Bereich der historischen Genese der Christlich-Sozialen Union v.a. in

den letzten Jahrzehnten nach dem alles überschattenden NS-Regime beleuchten. Das

Abstecken der Bereiche II («Umsetzung») und III («Auftrag») erscheint dem Rezensenten

weniger gelungen, was jedoch keine inhaltlichen Auswirkungen auf die jeweiligen einzelnen

Beiträge hat.
Im historischen Teil führt Heinz Hurten wichtige Stationen im politischen Katholizismus

des 19. Jahrhunderts, «vom Ursprung her etwas Neuartiges, das exakt den
Strukturbedingungen der Zeit entsprach» (15), an, die für die spätere Entwicklung der christlich-
sozialen Union von Belang waren. Ulrich von Hehl beleuchtet die Weimarer Republik mit
der kleinen, aber bedeutenden Zentrumspartei, die als einzige Partei dieser Zeit Wähler
aus allen sozialen Schichten umfasste (vgl. 30). und danach die frühen Nachkriegsjahre
mit einem Neubeginn «durch Rückbesinnung auf die Fundamente des abendländischen
Christentums» (33) - genannt seien z.B. der Europagedanke oder die verbreitete Bedeutung

und Akzeptanz des «Naturrechts» (vgl. auch bei Rudolf Uertz, 102) - unter Konrad
Adenauer. Jener brachte freilich «für innerparteiliche Gegner, linke Katholiken und
Protestanten, aber auch (ehemalige) Deutschnationale und Sozialdemokraten» wenig
Verständnis auf. (34) Brigitte Kaff zeichnet die Zeit von der Gleichschaltung Bayerns 1933 -
der bayerische Ministerpräsident Held als entschiedener Gegner des Nationalsozialismus
flüchtete im März in die Schweiz - über Widerstand und Verfolgung führender Köpfe der

späteren CSU bis hinein in die letzten Tage des Dritten Reichs. «So etwas darf nie mehr
passieren!», lautete das Motto nicht nur von Josef Müller (59), genannt «Ochsensepp»
und seit 1946 Parteivorsitzender. Dessen unversöhnlich harter parteiinterner Konflikt in
den ersten Nachkriegsjahren mit Alois Hundhammer, dem bayerischen «Großinquisitor»,
der als «schwarzer Mann mit weißer Weste [...] bei Freund und Feind gefürchtet» (67)
war, wird u.a. im folgenden Beitrag von Thomas Schlemmer nachgezeichnet. Hans Maier
fasst in seinem kurzen synthetischen Beitrag die Geschichte der CSU als einer
(überkonfessionellen) Volks- und Integrationspartei zusammen - eine «Nova am Parteienhimmel»
in seinen Worten; so ist der Artikel auch überschrieben.

Teil II bietet zuvorderst eine Art Hommage an Hanns Seidel, der als bayerischer
Ministerpräsident von 1957-1960 zu seiner Zeit in der christlichen Weltanschauung die
Fähigkeit sah, die «Gegensätze in einer Volkspartei zu überbrücken.» (Horst Möller, 87; vgl.
auch Heinrich Oberreuter 141) Rudolf Uertz geht dem christlichen Menschenbild in
Politik und Politikwissenschaft nach, Bernhard Löffler der sozialen Marktwirtschaft, «die
zu keiner Zeit als rein ökonomische Ordnung gedacht war.» (123) Rudolf Lill wiederum
gibt in Bezug auf die europäischen Unionsbestrebungen zu bedenken, dass «in Anbetracht
der kontinuierlichen Ökonomisierung des Europa-Gedankens und der diffusen Renatio-
nalisierung des politischen Denkens seit der Wiedervereinigung» (132, nochmals 137) die
Europa-Idee in eine gewisse Krise geraten ist. Dem kann man nur zustimmen.

Im III. Teil findet sich eine breite Palette an Beiträgen: Tilman Mayer unternimmt eine
Leitbegriff-Analyse. Er stellt in Bezug auf den der Sicherheit fest, dass bei Insistieren auf
diesem die Gefahr besteht, ((einer der zentralen Aufgaben, die Parteien haben, nicht zu
genügen, nämlich die Menschen auf neue Herausforderungen einzustellen.» (151). Danach
geht Friedrich Breyer dem Aspekt der Nachhaltigkeit in den Sozialversicherungssystemen
nach und bietet mit der Finanzierung der Kinderbetreuung und Soziallcistungen für Be-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 475

hinderte zwei konkrete Beispiele, wobei für ihn ein staatliches Geldleistungssystem
anstelle von Sachleistungen (wie Betrcuungseinriehtungen) die Zielsetzung der
Eigenverantwortung und Autonomie des einzelnen am besten gewährleistet, (vgl. 170) Ulrich H. J.

Körtner liefert einen überaus interessanten anthropologischen Beitrag. Der Schlusssatz,
der das interdisziplinäre Gespräch zwischen Theologie und Medizin ermuntert, könnte
jedoch daraufhinweisen, dass diese Abhandlung nicht spezifisch für den vorliegenden Band
verfasst wurde. Nikolaus Knoepffler geht (mutig) dem Konzept der Menschenwürde am
Beginn und am Ende des Lebens nach, bevor André Habisch versucht, das Christentum
als Pflanzstätte der Innovation aufzuweisen, was freilich von heute aus gesehen noch in
die Zukunft hin weist: Der abschliessende Beitrag von Alois Glück zeigt ja eindrücklich,
dass zumindest in der Sphäre der Politik, auch in Bayern, nicht viel Innovatives von den
Kirchen erwartet werden kann darauf wird noch zurückzukommen sein.

Bischof Walter Mixa handelt in seinem kurzen Beitrag über die Friedensethik Johannes

Pauls IL, der Frage nach dem christlichen Abendland geht Walter Schmithals in einem
historischen Überblick nach. Dass der «Geltungsschwund des Christentums kaum geistige
Unruhe» (243) auslöst, konstatiert Gottfried Küenzelen. Wie Schmithals sieht dieser eine
«islamische Herausforderung» (vgl. auch den Beitrag von Christine Schirrmacher. 264-
278), die «Alternative (Kampf) oder (Dialog) greift zu kurz» (249), so Küenzelen. Der
Kirchenrechtler Christoph Link skizziert mit interessanten historischen Details die Genese
der freiheitlichen Religionsverfassung, v.a. in der «Weimarer» und «Bonner Republik»,
weist den Vorwurf zurück, dass die christlichen Kirchen privilegiert seien und schreibt
der deutschen Konzeption des Staatskirchenrechts Zukunftstähigkeit zu, nicht zuletzt weil
sich Schweden seit der Jahrtausendwende am deutschen Vorbild orientiert, (vgl. 263)

Mit Kardinal Wetter («Anspruch des (C> - Erwartungen aus katholischer Perspektive»)

und dem lutherischen Bisehof Friedrich («Wie christlich ist Bayern im Jahr 2020?»)
kommen im Band weitere Kirchenvertreter zu Wort und bieten sympathische Akzente.
Zwei kleine Fehler sind in diesen Texten aufgefallen: Die Pastoralkonstitution des Zweiten

Vatikanums lautet «Gaudium et spes», nicht «Lumen gentium» (283, Fussnote 4), der
jetzige Papst Benedikt ist der sechzehnte dieses Namens, nicht der zwölfte. (292) Benedikt

XII. begann unter scharfer Kritik von Petraca mit dem Bau des Papstpalastes in Avignon

in den 30er Jahren des 14. Jahrhunderts, ein Ausgleich mit Ludwig dem Bayern war
nicht möglich.

Der bereits angetönte verschriftlichte Vortrag vom 1. Dezember 2006 von Alois Glück
schliesst den Band ab. Glück ist der Präsident des Bayerischen Landtags. Sein Text ist
realistisch, vielleicht ein wenig pessimistisch in Bezug auf die Strahlkraft des «C»: Glück
spricht davon, dass er im innerkirchlichen Bereich mehr Intoleranz erlebt hat als in der
Politik (vgl. 296), er verweist auf die geringen politischen Impulse aus dem «C-Bereich»
(vgl. 303) und zudem am Ende auf die «lange Tradition der Staatsgläubigkeit in Deutschland»

(304).
Die Hanns Seidel Stiftung und dessen Vorsitzender Hans Zehetmair liefern mit dem

Band einen interessanten und vielfältigen Einblick in das Thema der «Politik aus christlicher

Verantwortung» - erst jüngst ist eine Studie mit dem selben Titel im Studienverlag
in Innsbruck für die Alpenrepubliken Österreich und Schweiz erschienen. Das zeigt, dass
das Thema eine gewisse Aktualität besitzt.

Dem vorliegenden Sammelwerk, das auch formal gut gearbeitet wurde, ist somit eine
weite Verbreitung zu wünschen.

Freiburg i.Ue. David Neuhold

SZRKG. 102(2008)



476 Rezensionen - Comptes rendus

Friedrich Gleißner/Hanspeter Ruedl/Heinrich Schneider/Ludwig Schwarz (Hg.),
Religion im öffentlichen Raum. Religiöse Freiheit im neuen Europa (=Iustitia et Pax.

Dokumentationen, 5), Wien, Böhlau, 2007, 192 S.

Ein im April 2006 an der Diplomatischen Akademie Wien abgehaltenes Symposium gab
Anstoss für den vorliegenden Band. Schon im Vorwort fällt mit dem Stichwort des

«Kulturkampfes» ein inhaltlich besetzter Terminus, der über weite Strecken der Publikation
nachhallt. «Gläubige und Glaubensgemeinschaften bestehen darauf, dass sie zum öffentlichen

Bewusstsein beizutragen haben. Verfechter der Aufklärung und der Trennung von
Religion und Politik (am liebsten entlang der Abgrenzung zwischen privater und öffentlicher

Sphäre) beziehen Gegenpositionen.» (8) Die sehr umfangreiche Einleitung des

(Mit-)Herausgebers Schneider - von den anderen drei Herausgebern gibt es im Band keinen

Beitrag - führt den Gedanken weiter und zeigt in diesem Ringen unter anderem
religionskritische Facetten in Medien (eher bekannt) und der europäischen Politik (eher
unbekannt) auf. Der Philosoph Rudolf Burger, der selber dem Band einen Beitrag beisteuerte

(79-91), wird von Schneider über eine kantige diesbezügliche Aussage rezipiert und
zitiert, dass nämlich religiöse Würdenträger geistig zurück geblieben seien. (15) Burger
freilich wird nicht nur an dieser Stelle eher beiläufig behandelt, auch Ingeborg Gabriel tut
dies systematisch in ihrem Beitrag als «eine Antwort auf Rudolf Burger» (115-131; siehe
auch den Artikel von Raoul Kneucker, 143-147). Darauf wird noch zurückzukommen
sein.

Es zeigt sich aber darin schon zu Beginn, dass die geistige Konfrontation nicht
gescheut wird - und das tut dem Band gut. Bei der Umsetzung und Interpretation von
Religionsfreiheit (als «europäischem Rechtsgut» basierend auf «Religion als europäischem
Begriffsgut») geht es ja immer auch um eine Auseinandersetzung in Bezug auf Deutungen.

(22) «Dieser Prozess muss keineswegs unter dem Motto (Seid nett zueinander!)
stehen. Anders gesagt: ein gewisses Maß an (Kulturkampf) ist der Normalzustand»,
schreibt Schneider. (31) In dieses Spannungsfeld hinein gibt der Politikwissenschaftler
Schneider Denkanstösse, die überaus lesens- und bedenkenswert sind. (34^10) Zum
Schluss seiner Einleitung spricht er davon, dass nicht nur die Religion, sondern auch der
Personbegriff (in der tendenziellen Ablösung vom menschlichen Leben) und das Konzept
der Menschenwürde (das Pochen darauf wird von manchen Seiten als «Rassismus» eigener

Art gesehen) vermehrt zum Streitgegenstand werden.
Der Essay der belgischen Politologin Chantal Mouffe zum agonistischen Pluralismus

(58-68) fuhrt diese Überlegungen in einem gewissen Sinne auf grundlegender Ebene

weiter, indem sie aufzeigt, dass sich in der Politik die beiden Bedeutungen von «polemos»
und «polis» miteinander vereinen (vgl. 64). Sie setzt sich von Habermas und Rawls ab,

weil sie in deren Theorien den Wunsch einer versöhnten Gesellschaft zum Ausdruck
gebracht sieht, in welcher der Pluralismus letztlich überwunden ist, sei dies über prozedurale
Elemente - Mouffe sagt deutlich, dass es diese in reiner Form ohne normatives Bezugsfeld

nicht geben kann -, sei dies über den Ausschluss von Glaubenslehren vom politischen

Bereich. Trennung von Kirche und Staat bedeutet für Mouffe in erster Linie Trennung

von Religion und Staatsmacht. Radikalere und weitergehende Formen der Trennung
würden u.U. genau «jene Kräfte eliminieren, welche die Menschen zur politischen Partizipation

motivieren.» (67) An diesem Punkt setzt auch der islamische Theologe Elsayed
Elshahed in seinem Beitrag und seiner Betonung religiös-ethischer Werte ein. Gewagt und
selbstbewusst prophezeit er: «Die Zeit, in der sich die Politik von der Religion distanziert
hat. wird bald der Geschichte angehören, weil die säkularen Staaten genausowenig Kriege
verhindern konnten wie dies die Theokratien vermochten.» (72; Kommentar dazu von
Heinrich Schneider 109 110) Der kurze und interessante Beitrag einer jüdischen Sicht auf
Religion im öffentlichen Raum von Willy Weisz legt Akzente auf negative Religionsfreiheit

und negative Theologie im Gesamten, bei gleichzeitig starker Betonung der Bcdeu-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 477

tung von Religiosität. In kurzen Umrissen wiederum legen Johann Baptist Metz, der ein
wenig besorgt die kulturelle (Gcschichts-)Vergessenheit Europas zu bedenken gibt, sowie
Renato Raffaele Martino, der aus katholischer Sicht gegen nihilistische und absolutistische

Tendenzen (z.B. dass es neuerdings verboten sei. etwas zu verbieten; 43) die Bedeutung

und den Wert öffentlicher Religion als echter Freiheit unterstreicht, ihre Ansichten
dar. Ein wenig erratisch im Band erscheint dem Rezensenten die englische Abfassung
dieser beiden Artikel (beim deutschsprachigen Metz sogar in der Form einer englischen
Übersetzung mit einem deutschsprachigen Zitat. 50).

Als Kern des Bandes kann das vom Professoren-Dreigestim Burger - Schneider -
Gabriel Bereitgestellte gesehen werden, ohne die anderen Beiträge nur im Geringsten
abwerten zu wollen. Nach Burger steht mit Religion in der Öffentlichkeit viel auf dem Spiel,
denn geschichtlich wurde in unseren Breiten eine religiöse Kulturkrise überwunden, der
säkulare Rechtsstaat konnte schliesslich Partikularitäten entschärfen. Burger fragt, was
daraus für den religiös angeheizten Multikulturalismus des beginnenden 21. Jahrhunderts
folge? Auf jeden Fall sollen die Theologen in Sachen Politik schweigen. (91) Daran hält
sich der Band freilich nicht, (vgl. I 14) Die Realitätsfremde dieser Aussage macht auch
den ideologischen Charakter offenkundig. Ingeborg G. Gabriel gibt ihrerseits eine Antwort

auf Burger. implizit und explizit. Die Theologin stellt fest, dass die Entsäkularisie-
rung in Europa auf historisch gewachsene Empfindlichkeiten trifft (118), so dass «mehr
als anderswo hier eine säkulare Gegenbewegung hervor[ge]rufen» werden könnte (119).
Gabriel definiert Religion sehr eng. auch um die Religion zu schützen: «Gewalt. Aggression

und Destruktivität sind offenbar universale anthropologische Phänomene, gegen die
es weder religiöse noch säkulare Patentrezepte gibt.» (122) «Die Frage ist daher nicht jene
nach der Religion im Allgemeinen, sondern nach einer bestimmten Religion und ihren für
das politische System und gesellschaftliche Zusammenleben relevanten Charakteristika.»
(123)

Den Beitrag der Kirchen zum Aufbau Europas weist Raoul Kneucker nach, wobei
«viele evangelische Kirchen und Gruppen den Integrationsvorhaben, die zur Union
geführt haben, zunächst zögerlicher gegenüberstanden als die römisch-katholische Kirche»
(133). Kirchen haben im öffentlichen Bereich den Vorteil, dass «sie keine Wahlen
gewinnen» müssen (138). Hermann-Josef Große Kracht und Richard Potz stellen zwei
ausgewogene Beiträge bereit.

Ein interessanter und eher unkonventioneller Essay findet sich am Ende des Bandes:

Wolfgang Müller-Funk gibt zwei Fragen zu bedenken: «Waren Religionen jemals imstande,

die Sprache, das Denken und das Handeln der Menschen wirklich zu gestalten? War
die westliche Welt jemals christlicher als heute?» (185) Ein ausführliches Autorenverzeichnis

beschliesst den Band.
Auch wenn vielleicht die grossen neuen Impulse im Band ausbleiben, ist das Sammelwerk

nicht nur all jenen zu empfehlen, die sich mit der sehr aktuellen Frage von Religion
im öffentlichen Raum auseinandersetzen.

Freiburg i.Ue. David Neuhold

Richard Faber/Frithjof Hager (Hg.), Rückkehr der Religion oder säkulare Kultur? Kultur-

und Religionssoziologie heute. Würzburg, Königshausen & Neumann, 2008, 278 S.

Seit einigen Jahren wird in Büchern und Artikeln die Frage aufgeworfen, ob wir heute
eine «Renaissance der Religion» (Hans Joas), eine «Wiederkehr der Religion» (Gottfried
Küenzlen), eine «Rückkehr der Religionen» (Martin Riesebrodt), eine «Wiederkehr der
Götter» (Friedrich Wilhelm Graf) erleben. Gesprochen wird von einem «Megatrend
Religion» (Regina Polak). einem «Trend zur Respiritualisierung» (Matthias Horx, Paul M.

SZRKG. 102(2008)



478 Rezensionen - Comptes rendus

Zulehner). Im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts glauben renommierte Zeitdiagnostiker
beobachten zu können, dass sich die Entwicklung in Richtung Säkularisierung umgekehrt
hat. «Gott ist wieder da!» (Samuel P. Huntington).

Von einer Rückkehr der Religion zu sprechen, wirft Fragen auf: «Was geschieht heute
mit ihr, mit dem, was man so nennt? Was geht da vor sich, was läuft da ab, was wirkt da

noch?» (Jacques Derrida, Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfürt/M, 2001, 64). Was ist
das, was eine Zeitlang verdrängt, vergessen, überwunden geglaubt war, das nun aber -
aufgrund von zufalligen Gegebenheiten - wiederkehrt?

Der Titel des Sammelbandes von Ringvorlesungen im Sommersemester 2006 an der
Freien Universität Berlin verführt zur Annahme, hier werde die Thematik von Religion in
einer säkularisierten Gesellschaft aus unterschiedlichen Perspektiven erneut zum Thema
gemacht.

Wer glaubt, hier weiterführende Erörterungen zu den religiös produktiven Tendenzen
der Gegenwart zu finden, wird enttäuscht. Korrekter als der Haupttitel gibt der Untertitel
den Inhalt der Publikation wider: Kultur- und Religionssoziologie heute. «Der vorliegende

Band», so heisst es im Klapptext, «soll die Vielfalt und Intensität des Denkens der
deutschsprachigen Kultur- und Religionssoziologie bezeugen.»

Der Sammelband gruppiert die Ringvorlesungen zu vier thematischen Einheiten: 1.

Universalität und Territorialität, 2. Kultursoziologie heute, 3. Religionssoziologie heute,
4. Kultur und Religion, zu ihrem Sitz im Leben.

In der ersten Themeneinheit macht sich Johannes Weiss Gedanken zur Kultur der
Weltgesellschaft, Hauke Brunkhorst zu Kapitalismus und Religion in der Weltgesellschaft,

Helmuth Berking zu den Wechselbeziehungen zwischen der berechtigten
Verabschiedung des territorialen Denkstils und der geforderten Aufmerksamkeit für Territorialität

als Organisationsform sozialräumlicher Beziehungen.
In der Aufklärung, so führt Weiss aus, begann, was heute anfängt: die Weltgesellschaft

und Weltkultur. «Zug um Zug, nicht ohne Retardationen und Regressionen zwar, aber auf
lange Sicht ganz unaufhaltsam, stellen sich die Menschen in ihrem Welt- und Selbstverständnis

ausdrücklich und vollständig auf sich selbst als Menschen.» (17). Die Chancen,
die produktiven und kommunikativen Kräfte der Globalisierung zu erhalten und ihr
destruktives Potential zu neutralisieren, erkennt Brunkhorst in «einer Demokratisierung der
immer mächtiger werdenden postnationalen, regionalen und globalen Regimes und
Organisationen» (42).

Den Zustand der Kultursoziologie machen Klaus Lichtblau und Clemens Albert zum
Gegenstand ihrer Erläuterungen. Kreisen Lichtblaus Gedanken um den andauernden Streit
um den Kulturbegriff in der Soziologie, konstatiert Clemens für die Entwicklung der
Kulturwissenschaften eine Wechselwirkung mit den sozialen Lagen der Forscher am Beispiel
der cultural studies der jüngeren Forschergeneration, die vor allem das Studium der eigenen

Lebenswelt, der Musik-, Computer- und Filmszenen, vorangetrieben hat. Heribert
Tommek stellt die verschiedenen Methoden und Formen der (Literatur-) Soziologie von
Bourdieu vor. Anders als in den soziologischen Modellen Bourdieus oder Luhmanns bildet

nach Hans Zitko «die Kunst eine offene Zone der partiellen wechselseitigen
Durchdringung unterschiedlicher sozialer Sphären und Subsysteme» (121).

Gedankliche Schritte, die Vielfalt religiöser Erfahrungen, die heute identifizierbar und

möglich sind, zu ergründen, macht Wolfgang Essbach mit Varros Religionsthcorie, ein
Zeitgenosse Ciceros. Im zweiten Vortrag zur «Religionssoziologie heute» zeigt Michael
N. Ebertz im Vergleich eschatologischer Predigten im 19. und 20. Jahrhundert auf, wie
sich die katholische Kirche als exklusive Gnadenanstalt, die durch Gewaltvorstellungen
gesteuert wurde, wenn es um das Jenseits und postmoralcs Weiterleben ging, von einer

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 479

grandiosen Epoche der Weltgeschichte verabschiedet. Die Akzentuierung der Gottesattribute

der Liebe. Güte und Gnade hat die Oberhand über einen Gott des Zorns und der
Rache gewonnen.

Die Verschiedenheit des Religionsverständnisses im Denken des Deutschen Max Weber

und des Franzosen Emile Durkheim stellt Hartmann Tyrcll dar. In nüchterner Weise
analysiert Detlev Pollack die Funktion von Religion in den umwälzenden Prozessen der
Modernisierung. Das Bezugsproblem der Religion erkennt Pollack im Problem der Kon-
tingenz allen Daseins. Er unterscheidet eine kognitive, eine affektive und eine Verhaltensdimension

der Kontingenzerfahrung.
Das Bedürfnis nach religiöser Kontingenzbewältigung nimmt nach Pollack in hoch

entwickelten Gesellschaften ab. «Wenn der Lebensstandard steigt, soziale Sicherungssys-
teme eingerichtet werden, durch verbesserte medizinische Verfahren. Instrumente und
Medikamente mehr und mehr Krankheiten geheilt oder verhindert werden können und die
Politik zunehmend Schutz gegen äussere Bedrohungen und Kriege zu garantieren vermag,
dann geht das Gefühl, kontingenten Ereignissen hilflos ausgeliefert zu sein, zurück.»
(186)

Die moderne Gesellschaftsentwicklung mit ihrer enormen Horizonterweiterung und

Optionssteigerung schafft eine paradoxe Situation. Einerseits erzeugt die «Tendenz zur
Steigerung der Perspektiven, zur Ausweitung des Wissens, zur permanenten Überprüfung
des bereits Erreichten und zur Ausdehnung des Raumes des Erfahrbaren einen erhöhten
Bedarf an Religion und gleichzeitig werden alle religiösen Sinnformen, deren Funktion es

ist. Kontingenz zu bewältigen, selber kontingent» (188).
Am Schluss des Sammelbandes lässt Richard Faber in einem intellektuellen Selbstpor-

trait vierzig Jahre Kultur- und Religionssoziologie Revue passieren. Volkhard Krech zeigt
sich in seinem Beitrag davon überzeugt, dass sich Kultur und Religion wechselseitig brauchen.

Religion braucht Kultur, um sich nicht im Transzendenten zu verflüchtigen. Umgekehrt

braucht Kultur Religion: «Zum einen, um sich angesichts der Kontingenz kultureller
Praktiken, die im Vergleich ans Licht kommt, mit einer Aura des Unhinterfragbaren und
Unverfügbaren auszustatten. Das macht Religion für Kultur gerade im Falle kultureller
Konflikte attraktiv. Kultur braucht Religion, aber auch für das gerade Gegenteil, nämlich
dafür, Verfestigungen durch den Rekurs auf religiös bestimmte Transzendenz aufzubrechen.

Kultur und Religion beziehen sich dialektisch aufeinander, nämlich in Gestalt von
Religion als Kultur und als Antikultur.» (221

Der Sammelband bietet facettenreiche Einsichten in gegenwärtige Problemstellungen
der Kultur- und Religionssoziologie. Dem in beiden Wissenschaften nur wenig bewanderten

Leser verlangt die Lektüre einiges an Durchhaltevermögen ab.

Engelburg Alfred Dubach

Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Große Kracht (Hg.), Religion und Gesellschaft. Europa
im 20. Jahrhundert, (industrielle Welt. Schriftenreihe des Arbeitskreises für moderne
Sozialgeschichte Bd. 73), Köln/Weimar/Wien, Böhlau Verlag, 2007, 416 S.

Der vorliegende Sammelband ist gewissermassen eine Fortführung des 1993 erschienenen
Bandes «Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert» (Wolfgang Schieder (Hg.), Religion

und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993). der damals von Wolfgang
Schieder herausgegeben wurde. Auch diese Ausgabe ist aus den Arbeiten des «Arbeitskreises

für moderne Sozialgeschichte» hervorgegangen. Die bedeutendsten neuen Wie-
chenstellungen lassen sich sofort aus den zwei neuen Zusätzen im Titel erblicken: zeitlich
geht es diesmal um das Verhältnis von Religion und Gesellschaft im 20. Jahrhundert;
räumlich hat man ausserdem explizit Europa als Rahmen gewählt.

SZRKG. 102(2008)



480 Rezensionen - Comptes rendus

Diese Neuorientierung bringt teilweise auch neue Fragestellungen mit sich. So fragen
die Herausgeber sich in der Einleitung, wie das Verhältnis von europäischer und nationaler

Geschichte im Bezug auf Religion zu bestimmen sei. Sie erhoffen sich eine
«Beziehungsgeschichte» der europäischen Religion, die sich auf die Reaktionen auf ähnliche
Phänomenen stützen könnte. Bietet beispielsweise die Erfahrung der Säkularisierung über
den nationalen Rahmen hinaus einen Blickwinkel, aus dem heraus europäische
Religionsgeschichte geschrieben werden könnte? Detlef Pollack und Hans G. Kippenberg deuten in
ihren theoretisch orientierten Beiträgen an, dass in der Diskussion über Säkularisierung
internationale Fragestellungen und Beschreibungen durchaus möglich sind. Martin Schulze

Wessel und Reinhard Schulze drehen in ihren Beiträgen den Spiess um und Fragen
nach der Bedeutung der Religion in der Definition von «Europa» mit Blick auf die
Geschichte der russisch-orthodoxen Kirche beziehungsweise der Geschichte des Islam.

Wilhelm Damberg zeigt in seinem Beitrag über den Katholizismus in der Bundesrepublik

und in den USA, dass sich auch in der Entwicklung der international organisierten
katholischen Kirche Anhaltspunkte für eine internationale Geschichte der Religion bieten.

Gleichzeitig wird in seiner Darstellung der - vor allem nach 1945 - divergierenden
Entwicklung des Katholizismus in beiden Ländern ersichtlich, dass von einer gemeinsamen
Geschichte im Sinne einer ähnlichen Geschichte nur bedingt die Rede sein kann. Arie L.
Molendijks Beitrag über die «Versäulung» in den Niederlanden scheint der Idee einer
europäischen Religionsgeschichte sogar eine Einzigartigkeit des niederländischen Falls

entgegensetzen zu wollen. Akzeptiert man aber, dass auch die regionalen Unterschiede
Teil einer gemeinsamen Geschichte sein können, so bietet der internationale Rahmen
überaus Anhaltspunkte. Es drängt sich allerdings die Frage auf, ob die Wahl einer
«europäischen» Perspektive - wie sie der Band vertreten zu wollen scheint - den internationalen

Blick nicht unnötig beschränkt.
Neben dieser Frage nach den Möglichkeiten einer transnationalen Geschichte von

Religion und Gesellschaft möchten die Herausgeber die Aufmerksamkeit auf" die Pluralisie-
rung religiöser Traditionen lenken. Unter anderen Manfred Gailus gelingt dies in seiner
Darstellung der Pluralisierung der religiösen Landschaft in den ersten Jahren des
Nationalsozialismus in Deutschland. Auch in den Beiträgen von Izabella Main über den
Katholizismus im kommunistischen Polen und in Ârpâd von Klimós Beschreibung der
Beatmessen in Italien und Ungarn treten die Suche nach neuen Wegen innerhalb religiöser
Gemeinschaften und die Reaktionen auf diese Suchbewegungen in den Vordergrund.

Der Aufforderung der Herausgeber, Religionsgeschichte als Geschichte religiöser
Verflechtung - sowohl im Sinne der transnationalen Verflechtung als auch im Sinne einer
Verflechtung des «religiösen Feldes» mit anderen gesellschaftlichen Feldern - zu schreiben,

w ird der Band mit diesen Methoden durchaus gerecht. Das zeigen unter anderem der
Beitrag von Anselm Doering-Manteufel über «Religion im politischen Feld der Weimarer
Republik» und Gangolf Hübingers Beschreibung der Verknüpfung von Religion und
Sozialwissenschaften in der gleichen Epoche. Klaus Große Kracht zeigt in seiner Analyse
der Stellung katholischer Intellektuelle in Deutschland und Frankreich zwischen 1910 und
1960 ausserdem, dass es sich lohnen kann in der Beschreibung religiöser Gemeinschaften
verschiedene gesellschaftlichen Gruppen zu differenzieren. Diese neuen Fragestellungen
werden nicht durch aufsehenerregende neue Methoden errungen, denn die Fallstudien in
dem Band nutzen vor allem klassische Methoden der Geschichtswissenschaft. Die meisten

Beiträge greifen auf den Vergleich und auf die Transferforschung zurück, um einen
Aspekt des Verhältnisses von Religion und Gesellschaft herauszuarbeiten.

Dieser Suche nach Neuland für die Geschichtsschreibung der Religion steht das Plädoyer

von Benjamin Zicmann gegenüber, die Kirchen in dieser Geschichtsschreibung nicht
aus dem Auge zu verlieren, sondern ihnen vielmehr mithilfe organisationstheoretischer
Modelle weiterhin eine zentrale Stellung zukommen zu lassen. Ausserdem zeigen auch

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 481

die Beiträge über die jüdischen Gemeinden und die Mormonen-Kirche in der DDR (Lothar

Mertens) und die Institutionalisierung des Islam in Deutschland und Frankreich (Astrid

Reuter), dass bei der Analyse der Entwicklung religiöser Traditionen selbst die
traditionellen geschichtswissenschaftlichen Grössen Staat und Politik nach wie vor nicht ausser

Acht gelassen werden können.
Natürlich gibt es die Vielseitigkeit in diesem Band nur auf Kosten eines gemeinsamen

Fokus, aber dies mindert die Qualität der einzelnen Beiträge nicht. Gerade die vielseitige
Palette unterschiedlicher Perspektiven auf das Verhältnis von Religion und Gesellschaft,
die dieser Band enthält, ist seine grosse Stärke. Die Erforschung der Religion ist in der
Geschichtswissenschaft gemessen an dieser Vielfalt mittlerweile kein unbeliebtes Kind
mehr. Mit Hinblick auf das in der Einleitung von den Herausgebern umrissene Programm
bleiben selbstverständlich noch viele Fragen offen, wie etwa die interessante Frage nach
der Tradierungsfahigkeit verschiedener Formen der Religion, nach einer Geschichte der
Iransnationalen Erfahrung der Säkularisierung, nach Unterschieden zwischen Religion
und Spiritualität, oder nach der Möglichkeit einer umfassenderen Beziehungsgeschichte
der «europäischen Religion». Insgesamt macht die Vielseitigkeit der Perspektiven des
Bandes und sein hohes Reflexionsniveau aber Hoffnung, dass auch diese Fragen künftig
beantwortet werden können.

Münster Peter van Dam

Günther Buchstab/Rudolf Uertz (Hg.), Was eint Europa'.' Christentum und kulturelle
Identität, Freiburg i.Br., Herder, 2008, 425 S.

Vom 1. bis 5. November 2006 fand in Cadenabbia. dem internationalen Bildungszentrum
der Konrad-Adenauer-Stiftung, eine Tagung zum Thema der christlichen Wurzeln Europas

statt. Das ausgerechnet zu einer Zeit, wo die Mehrheit der europäischen Bevölkerung
immer mehr der Säkularisation zuneigt. Anlass dazu boten die Verhandlungen im
Europäischen Verfassungskonvent zur Frage, ob in die Präambel eine invocatio Dei, ein
Gottesbezug, eingeführt werden soll. Der Konvent lehnte es ab, ausdrückliche Bezüge auf
Gott und das Christentum aufzunehmen.

In verschiedenen Referaten wurde die Frage des Verhältnisses von Staat und Kirche
behandelt. Rudolf Lill wies auf das Mittelalter hin, wo bereits im Investiturstreit an der
Wende vom 1 1. zum 12. Jahrhundert eine systematische Trennung der Kompetenzen von
geistlicher und weltlicher Gewalt vorgenommen wurde. Otto Dcpenheuer hob den säkularen

Staat als Heimstätte aller Bürger hervor. Darin können alle Religionen ihren
Wahrheitsanspruch vertreten, aber nur unter den vom Staat erzwungenen Bedingungen der Ge-

waltlosigkeit. Schwierigkeiten ergeben sich mit dem Islam, der (noch) keine Differenzierung

zwischen religiöser Gemeinschaft und politischem Gemeinwesen vorgenommen hat.

Martin Graulich beschäftigt sich mit den verschiedenen Formen des Verhältnisses von
Kirche und Staat in der Europäischen Union, die sich im Laufe der Zeit herausgebildet
haben. Sie reichen vom Staatskirchentum einerseits bis zum Modell einer strikten Trennung
von Staat und Kirche anderseits.

In einem zweiten Teil befasste sich die Tagung mit der religionspolitischen Analyse
der einzelnen EU-Länder. Gottfried Küenzlen nahm Deutschland unter die Lupe, Emiel
Lamberts die Situation in Belgien und Gerard J.M. van Wissen ging von der niederländischen

Säulengesellschaft aus. Das Schlüsselwort für Frankreichs Situation heisst Laizi-
tät. dem sich Jean-Paul Willaime widmete. Eine inhaltliche Weiterentwicklung dieses
Begriffs zeichnet sich ab. Italien ist seit der Einigung im 19. Jahrhundert durch die Römische
Frage geprägt. Heute noch beeinflusst sie, wie Sergio Belardinelli nachweist, die Gesellschaft

Italiens. Mariano Delgado beschreibt die Situation Spaniens mit der Teilung in

SZRKG. 102(2008)



482 Rezensionen - Comptes rendus

zwei Lager, nämlich das «katholische Lager» einerseits und das liberale Bürgertum und
das linke Lager anderseits. Ab 1970 schienen beide Parteien das Daseinsrecht der andern
Seite nicht mehr in Frage zu stellen. Seit der politischen Wende von 2004 herrscht wieder
ein militanterer Laizismus.

In einem weiten Bogen behandeln Petr Fiala die Lage in Tschechien, Olga Gyarfàsowà
die Slowakei, Remigiusz Sobànski die polnische Situation. Yvonne Maria Werner
beschreibt die Lage in den nordischen Ländern, Zoltàn Balog widmet sich Ungarn, während
Vasilios N. Makrides die Sondersituation mit der orthodoxen Tradition in Griechenland
aufzeigt. Interessant ist, wie die muslimische Einwanderung in die europäischen Länder
für neue Komplikationen sorgt. Manfred Brocker vergleicht die Situation in den USA mit
jener Europas. In der Zusammenfassung tauchen im Referat von Rudolf Uertz immer wieder

Überlegungen des deutschen Staats- und Verfassungsrechtlers Ernst-Wolfgang
Böckenförde auf, der deutlich auf ein Dilemma für den demokratischen und liberalen
Staat hinweist, nämlich auf die Schwierigkeit, die Freiheit des Einzelnen in religiösen und
sittlichen Angelegenheiten zu respektieren und zu schützen, dabei aber auf Rechtsgüter
angewiesen ist, die seiner Existenz und seinen Kompetenzen vorausliegen.

Das Buch legt die geistigen Grundlagen Europas offen. Hier wird den Europa-Interessierten

eine Anleitung in die Hand gedrückt zum besseren Verständnis der oft
widersprüchlichen geistigen Lage unseres Kontinents.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Peter Antes, Religionen im Brennpunkt. Religionswissenschaftliche Beiträge 1976-2007,
Stuttgart. Kohlhammer, 2007, 263 S.

Schüler, Kollegen und Freunde von Peter Antes - Hubert Seiwert (Leipzig), Edith Franke
(Marburg) und Steffen Führding (Hannover) - haben 2007 Peter Antes, Professor an der
Universität von Hannover, der dort seit 1973 den Lehrstuhl für Religionswissenschaft
innehat, zu seinem 65. Geburtstag die Festschrift «Religionen im Brennpunkt» übergeben.
Darin werden zwanzig seiner «kleinen Schriften» erneut veröffentlicht, die von ihm
zwischen 1991 und 2004 für verschiedene Zeitschriften, Sammelbände und Unterrichtsmap-
pen verfasst worden sind. Diese Artikel, Stellungnahmen und Einschätzungen stammen
aus der Feder eines aufmerksamen Akteurs und eines wohl bestens dokumentierten
Beobachters der gesellschaftlichen Prozesse, in denen sich die Religionen und Religiösen
Bewegungen - lokal und global - im neuen interkulturellen Umfeld artikulieren. In diesem
zeitgenössischen Religions-Kontext, der sich vor allem im Okzident, aber auch in den

Megapolen Asiens, Afrikas und Lateinamerikas, in einem säkularisierten und oft ent-kir-
chlichten Rahmen entwickelt, wird an den Universitäten auch der Fachbereich
«Religionswissenschaft» akademisch neu definiert. Fakultätspolitisch etabliert sie sich als

eigenständige, von der Theologie abgegrenzte Disziplin. Peter Antes hat diese Transitionen

und Transformationen weltweit miterlebt und mitgestaltet. Aus erster Hand konnte er
sich auch deshalb eine kompetente und nuancierte Meinung bilden, weil er in der International

Association for the History ofReligions flAHR) in führender Position mitgearbeitet
hat: 1995-2000 als Vizepräsident der IAHR und 2000-2005 als deren Präsident.

Die Beiträge, welche jetzt mit dem Sammelband Religionen im Brennpunkt einer
breiteren Öffentlichkeit erneut zugänglich gemacht werden, sind deshalb eine Art Spiegel,
welcher die religionssoziologischen Entwicklungen der vergangenen Jahre reflektiert. Sie

analysieren Aspekte des Islam in Westeuropa und in der «Modernen Welt»: z.B. zu
Themenfeldern wie die islamische Ethik und ihr Ehrverständnis, zur muslimischen Medizin
oder über den politischen Islam (76-146); beschreiben Entwicklungen innerhalb des

Christentums: u.a. vor allem im Umgang mit Fragen der christlichen Moral, des kanoni-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 483

sehen Rechts oder der Laizität (22-28: 147-168): positionieren sieh - wie oben bereits
angedeutet - in der akademischen und universitätsstrategischen Debatte um den jeweiligen

Platz sowohl der Religionswissenschaft als auch der Theologie im «Haus der
Wissenschaften» (169 210); und skizzieren religionspädagogische Modelle zur religiösen
Sozialisation im postmodernen Kontext (51-65: 211-230).

Peter Antes mischt sich dabei dezidiert in die öffentliche Debatte ein. Er lässt sich aber
seine Agenda nicht von den wissenschaftlichen Mainstreams diktieren, sondern versteht
sich als Interpret der hochkomplexen Prozesse, in denen die Religionen oft als
konfliktsteigernde Faktoren intervenieren oder instrumentalisiert werden. Peter Antes komplexifi-
ziert die Alltagswirklichkeiten. Diese problemorientierte Vorgehensweise kooperiert an

deren interdisziplinären Entschlüsselung, praktischen Entscheidungsfindung und strategischen

Lösungssuche.
Die fünf Artikel des Sammelbandes im Abschnitt «Systematische Religionswissenschaft»

(169-210) wurden zwischen 1994 und 1996 verfasst. Darin problematisiert er die
gängige Differenzierung zwischen der theologischen Innensicht und der religionswissenschaftlichen

Aussensicht über religiöse Phänomene. Er weist aber daraufhin (206-207).
dass auch die religionswissenschaftliche Analyse und Gewichtung von religiösen
Überlieferungen, von soziologischen oder psychologischen Begriffen. Rollen. Entwicklungen
und Tatsachen wie z.B. Heil. Glauben. Erlösung. Gnade, gerechter Krieg. Reform.
Prophetic. Reinkarnation. Wunder. Mitleid. Himmel. Priester. Göttin usw. eine je spezifische

saehgemässe Empathie bei den Religionswissenschaftlerlnnen voraussetzt. Seine

Kernaussage zur Theologie-Religionswissenschaft-Diskussion behält auch 2007. nach

jahrelangen Debatten zwischen den beiden Disziplinen noch ihre Gültigkeit, nämlich,
((dass sich Religionswissenschaft und Theologie, was den Gegenstand ihrer Forschung
angeht, sehr nahe sind, dass die Distanz aber insofern in den Methoden liegt, als diese im
Rahmen der Theologie einer eindeutigen Aussageabsicht dienen, die für die Religionswissenschaft

entfällt» (209).
Inzwischen hat sich - auf Grund eines tiefgreifenden Gesellschaftswandels und der

entsprechenden Säkularisierungsvorgänge - in den akademischen und öffentlichen,
wissenschaftlichen und politischen Diskussionen über die Differenz zwischen einerseits
«religiöser Betroffenheit und Institution» und anderseits der «öffentlichen Wahrnehmung der

Religionen» folgende internationale Sprachregelung herausgebildet: Unterricht in Religion

(«teaching in religion»). Unterricht über Religionen (((teaching about reIigion(s»)
und Lernen von Religionen («learning from religions»). Peter Antes hat wesentlich zu
dieser konzeptionellen Klärung beigetragen.

«Teaching in religion» fördert die bewusste Beheimatung der Schülerinnen und Schüler

in einer jeweiligen Glaubensgemeinschaft. Bibel-Kunde und «Katechismus»-Unter-
richt sind davon institutionalisierte Formen in der protestantischen oder katholischen
Kirchen-Tradition (211-221). Die Formen der islamischen Madressa oder die Initiation in
hinduistischen Tempeln und Ashrams sind entsprechende Modelle von religiöser Sozialisation

in nicht-christlichen Kontexten. Sie vermitteln die konstitutiven spirituellen, lehr-
mässigen. rituellen und moralischen Inhalte einer jeweiligen Religiosität und Spiritualität
(217) sowohl an neue Generationen als auch an Konvertiten oder erwachsene Neu-Be-
ginnerlnnen.

«Teaching about religion(s)» informiert über die Geschichte der Religionen und
Kulturen: Ursprünge. Gründerfiguren, fundierenden Texte, ethische Artikulationen. Rituale,
Symbole. Liturgien und Feste. Dadurch werden Kinder. Jugendliche und Erwachsene
befähigt, sich im multikulturellen und globalisierten Umfeld zu bewegen. Die gesellschaftspolitischen

Motivationen, um solche Ausbildungs-. Schul- und Studien-Programme zu
gestalten, ist es, durch Informationen und Kontextualisierungen zu lernen, selbstkritisch,
tolerant und konstruktiv mit sich selber und dem Anderen, und ihren Differenzen umzu-

SZRKG. 102(2008)



484 Rezensionen - Comptes rendus

gehen. Dadurch können - so das Lernziel - die Risiken von gesellschaftlichen Vorurteilen,

sozialen Stereotypen, inner- und zwischenstaatlichen Aggressivitäten und kulturellen
Konflikten vermindert werden. Peter Antes hat in diesem sozialen und pädagogischen
Umfeld immer wieder auf die Funktion der Religionswissenschaft als «einer Art
Simultandolmetscherin in Sachen Religionen und Kulturen» (207, 214-218 hingewiesen. Ich
teile diese Charakterisierung unter der Voraussetzung, dass darunter nicht eine bloss lineare,

unmittelbare Übersetzung gemeint ist, sondern dabei auch die jeweiligen vieldimen-
sionalen, reziproken und zirkulären Kontexte thematisiert werden. Also nicht nur lexikalische

Denotationen, sondern auch historisch-soziale-emotionale Konnotation.
«Learningfrom religions» gehört somit konstitutiv zu dieser Vermittlung: die Interpreten

werden im Verlauf solcher Übersetzungsarbeit selber Mit-Akteure in gesellschaftlichen

Prozessen. Sie lernen beständig von den konkreten Religionen. Der Übersetzer
verändert sich selber und mit ihm auch die Situationen. Daraus entwickelt sich ein interkultureller

Dialog, der mehr ist als ein Pseudo-Gespräch oder eine Seheinverhandlung. Die
Partner im Dialog verändern sich fundamental oder fundamentalistisch, selektiv oder
systemisch. Wenn die Bereitschaft zum «Learning form religions» als Gesprächs- und
Lern-Vorgabe garantiert ist. führt der Lemprozess zu neuen doktrinalen und existentiellen
Anreicherungen und Synthesen. Es geht dann nicht mehr ausschliesslich um
Informationsaustausch, sondern es eröffnet sich auch ein interkultureller Werte-Horizont. Zu dieser

Wertschöpfung beizutragen, gehört nach Peter Antes zur Verantwortung der Reli-
gionswissenschaftlcrin und des Religionswissenschaftlers (vgl. sein Beitrag Religion und
Religionen im RGG Bd. 7, 2004. Sp. 274-279).

Die konkreten Inhalte des Weltethos ergeben sich aus «Learning from religions» und
aus «Learning with religions». Es würde aber den Rahmen einer Buchbesprechung sprengen,

die Konturen solcher Projekte auch nur zu skizzieren. Entsprechende Themenfelder
könnten z.B. die Menschenrechte sein: die bedingungslosen transkulturellen Inhalte der
Menschenrcchts-Generationen. aber auch die kontextuell verschiedenen Schwerpunkte in
ihrer Wahrnehmung und inhaltlichen Konkretisierung - okzidentale. islamische, afrikanische

oder asiatische Situationen und Grundbedürfnisse (vgl. dazu «Ehre und Religion».
15-21 und «Islamische Ethik». 91-128)

Peter Antes" Werk dokumentiert ausführlich, dass sich der Religionswissenschaftler
aus Hannover solchen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts nicht entzieht oder
entziehen wird - z.B.: Mediation in religionsbasierten Konflikten. Einfluss von Internet auf
die Religionen. Himforschung und Religiosität. Religionen in den Klimakriegen. Spiritualität

religiös und atheistisch. Solche und andere aktuelle Brennpunkte der Religionen können

aber nicht mehr - w ie es in den hier vorgelegten Schriften noch geschieht - «en bloc»
und essentialistisch verhandelt werden. Also nicht mehr «Christentum», «Islam» oder
«Buddhismus», sondern «Christentümer». «Islame» oder «Buddhismen». Aber auch das
wird Peter Antes - so wie bisher - souverän erbringen.

Freiburg i.Uc. Richard Friedli

Günther Boss, Verlust der Natur. Studien zum theologischen Naturverständnis hei Karl
Rahner und Wolfhart Pannenberg. Innsbruck. Tyrolia, 2006. 372 S.

Die neuere Sehöpfungstheologie erhielt durch die theologischen Entwürfe von Karl Rahner

und Wolfhart Pannenberg wesentliche Impulse. Hat der katholische Theologe Rahnei
durch Aufnahme bestimmter Einsichten seines Mitbruders Teilhard de Chardin dem evo-
lutiven Denken in der katholischen Schultheologie zum Durchbruch verholfen. gilt der
lutherische Theologe Pannenberg als herausragender Vertreter eines Dialogs zwischen Na-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 485

turwissenschaftcn und Theologie. Die vorliegende Untersuchung hat sich zum Ziel
genommen, die jeweiligen theologischen Naturbegriffe beider Theologen vergleichend zu
untersuchen.

Der zugrunde liegende Naturbegriff fragt nicht nur in klassischer Perspektive nach
Sinn und Wesen der Natur, sondern untersucht in beiden Ansätzen ebenfalls das
Verhältnis des Menschen zur Natur Die Dissertation versteht sich dezidiert als eine
theologische, d.h. der zu untersuchende Begriff «NattiD> wird in seinem theologischen Sinn

befragt. Da neben der Theologie auch die Naturwissenschaften von einem Naturbegriff
auszugehen haben, versteht Boss das Verhältnis zwischen Natur und Theologie als ein
offenes, d.h. die Verhältnisbestimmung beider Grössen ist stets neu auszutarieren.

Des Weiteren gilt es. den gewandelten geistesgeschichtlichen Hintergrund der heutigen

Naturdebatte zu beachten: Während Rahner und Pannenberg von der traditionellen
Gegenüberstellung Natur/Theologie ausgehen, gibt es heute verschiedene Geistesströmungen

(neuer Naturalismus. Neoromantik. grenzenlose Verfügbarkeit und Manipulierbarkeit
der Natur), die beachtet werden müssen. Deshalb, so Boss modifiziert sieh die klassische
Frage nach dem Naturverständnis: «Die ursprüngliche Leitfrage (Was ist Natur?) ist
damit nicht verlassen, sondern in ihrer Komplexität erst angemessen gefasst. Es geht zentral
um den Naturbegrif'f. aber so. dass er im Verhältnis zur Wirklichkeit Gottes und zum
Selbstverständnis des Menschen thematisch wird.» (13) Mit anderen Worten: Gotteslehre.
Anthropologie und das Verständnis von Natur werden in einen engen (und neuen)
Zusammenhang gestellt.

Im systematischen Ansatz Rahners wird die Natur als Material des menschlichen
Selbstvollzugs verstanden, d.h. das Naturverständnis Rahners wird, bedingt durch die
anthropologische Wende seiner Theologie, von einer transzendentalthcologischen
Verschränkung von Gotteslehre (als dem transzendenten heiligen Geheimnis menschlicher
Existenz) und der «von unten» ansetzenden Christologie abgeleitet. Der Mensch fasst
Rahner in seiner Transzendentaltheologie als das Wesen, das in seiner Existenz auf die
Transzendenz verweist. Die Rede Rahners von der (Selbst-)Transzendenz des Menschen
ist, anthropologisch formuliert, das Pendant zur theologischen Rede der Selbstmitteilung
Gottes. Der dabei verwendete Naturbegriff, so Boss, sei in eine «permanente Unscharfe»

127) getaucht. Natur Gottes und Natur des Menschen werden so bestimmt, dass sie nicht
von einer sachhaften, kategorialen. untermenschlichen Natur her gefasst werden könnten.
Für Rahner gilt demnach: «Gott ist transzendental gegeben, nicht kategorial:
Sclbstmitteilung Gottes und Gnade werden existential bzw. personal verstanden.» (127)

Boss schlägt deshalb vor, bei Rahncr zwischen einem formalen und materialen
Naturbegriff zu unterscheiden. Beim formalen Naturbegriff handelt es sich, wenn Rahner vom
Wesen Gottes oder der «Natur» des Menschen spricht. Der materiale Naturbegriff bringt
hier die Natur als Mittel und Vermittlung zum Ausdruck.

Als Fazit des Naturbegriffs Rahners zieht Boss als zentrale These Folgendes: Natur
werde einseitig als Material des menschlichen Selbstvollzugs gedeutet. Dieser Begriff
verstehe sich zugleich als das leitende Paradigma seines Naturverständnisses. Der Mensch
habe sich selbst und Gott nur im Vorgriff, die Natur dagegen im Begriff. Natur werde
damit die Eigenständigkeit abgesprochen und mutiere als Feld von Experiment und
Manipulation, zum Material menschlicher Freiheit und menschlichenVerfügens.

Im zweiten Teil der Studie untersucht Boss das Naturverständnis des Münchener
Systematikers W. Pannenberg. Bereits im programmatischen Entwurf der Frühschrift
«Offenbarung als Geschichte» (1961) spricht Pannenberg selbstverständlich davon, dass

Gott in Geschichte und Natur handle (vgl. 158). Der Naturbegriff wird in diesem
beeindruckenden Œuvre immer stärker Berücksichtigung finden. Die hermeneutische Theologie

Pannenbergs (vgl. 191 kommt über die Neuinterpretation der christologischen
Aussagen der altkirchlichen Konzilien wiederum zur Problematisierung des klassischen Na-

SZRKG, 102(2008)



486 Rezensionen - Comptes rendus

turbegriffs. Näherhin wird die Gottesfrage im Rahmen des Naturverständnisses thematisiert,

das evolutionsbiologische, entwicklungsbiologische Einlassungen aufnimmt, um die
Rede eines Selbststandes theologisch wie systematisch zu untermauern. Mit anderen Worten:

Pannenberg, im Gegensatz zu Rahner, stellt seine gesamte Anthropologie in einen

schöpfüngstheologischen Rahmen, der eine Kontinuität zwischen Schöpfung und Erlösung

aufweisen möchte. Gottes Schöpfung zielt für Pannenberg auf die Selbstständigkeit
der Geschöpfe. Diese Beschäftigung mit der Natur lässt eine «Theology of Nature» im
Werk Pannenberg entstehen, die die Natur als Wirkungsfeld des trinitarischen Gottes
umschreibt. In seiner Theologie der Natur vertritt Pannenberg ein Identitätsmodell, das die
alles bestimmende Wirklichkeit aller Bereiche mit dem Gottesgedanken verbindet: Was
die Naturwissenschaften Wahres über die Wirklichkeit aussagen, muss mit der theologischen

Aussage über die Wirklichkeit der Welt übereinstimmen. Anhand des Idcntitätsmo-
dells können naturwissenschaftliche Begriffe (z.B. Raum/Zeit, Feld, auf eine
theologische Folie übertragen werden. Boss zieht als Fazit folgenden Schluss: Aufs Ganze
gesehen ist für Pannenberg «sein theologisches System des trinitarischen Begründungszusammenhangs

entscheidend, weniger der naturwissenschaftliche Verweiszusammenhang,
der vielfach stärker «experimentelle» Züge trägt.» (326) Positiv bleibt anzumerken, dass

Pannenberg den modernen Naturbegriff der Naturwissenschaften in einen Dialog mit der

Theologie bringt. Boss sieht in diesem Unterfangen jedoch einen «Verlust der Natur»,
insofern in beiden Entwürfen systematischer Theologie, bei Rahner und Pannenberg, die
Naturwissenschaften in die Theologie aufgehoben werden. Das Moment der Aufhebung
ist hierbei im Sinne Hegels als Negation und als Bejahung zu verstehen. Die Aufgabe
einer postulierten «Theologie der Natur», die nicht das Moment des Verlustes impliziert,
müsse grundsätzlich auch eine Kritik an den Naturwissenschaften vortragen, insofern die
Reduktion der Natur auf Momente der Mathematisierbarkeit, Mechanisierbarkeit usw.
zurückführe, und die lebcnsweltliche Praxis der Naturwissenschaften kritisch hinterfragen.

Die Studie bringt zwei systematische Entwürfe zur Schöpfungstheologie in einen Dialog.

Zunächst wird dadurch das ökumenische Potenzial der Schöpfungstheologie sichtbar,
bringt aber zugleich, in erkenntnistheoretischer Perspektive, die Unterschiede beider
Theologien zur Sprache (Wahrheitsverständnis. Analogiemodell, usw.). Das kritische
Moment einer theologischen Schöpfungstheologie im Verständnis beider Theologen wird von
Boss nur als Postulat weiterer systematischer Überlegungen zur Schöpfungstheologie
angedacht. Könnte diese Fragestellung, so fragt der Rezensent, vielleicht an einen heute fast

vergessenen schöpfüngstheologischen Entwurf, nämlich an Karl Barths Schöpfungslehre,
herangetragen werden? Wie musste eine Schöpfungstheologie aussehen, die beide
Momente, Dialog und Kritik, im Blick auf das Gespräch mit den Naturwissenschaften um-
fasst?

Das Verdienst der vorliegenden Dissertation liegt gerade darin, an schöpfüngstheologischen

Grundfragen weiter zu arbeiten und sie systematisch zu entfalten.

Luzern Wolfgang Müller

The Cambridge Companion to The Jesuits, ed. by Thomas Worcester, Cambridge,
Cambridge University Press, 2008, 361 S.

Die Geschichte der Gesellschaft Jesu ist wegen deren globaler Ausbreitung und der
verschiedenartigen Tätigkeitsfelder ihrer Mitglieder nur schwer in eine umfassende und
übersichtliche Darstellung zu bringen. Zudem sind die verschiedenen Epochen, Regionen und
Werke in völlig unterschiedlicher Intensität erforscht. Von diesen beiden Komponenten

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 487

ist das vorliegende Buch durchzogen, das ohne Anspruch auf Vollständigkeit in gew issen
Teilen Handbuchcharakter hat. Andere Beiträge hinwiederum thematisieren bisher wenig
Beachtetes oder gar die Ergebnisse neuer Forschungen.

Von den 18 ea. 15 20 Seiten umfassenden Beiträgen, vor allem von Jesuiten-Autoren,
betreffen 15 die Alte (bis 1773 bzw. 1814) und lediglich drei die Neue Gesellschaft Jesu

(ab 1814). Von den Letzteren behandelt ein Artikel die Schulen in den USA seit 1814. die
beiden anderen die Theologie nach dem Zweiten Vatikanum und den heutigen Orden -
ein untrügliches Zeichen dafür, dass die gegenwärtigen Jesuiten vorwiegend die Alte
Gesellschaft und die Gegenwart fokussieren, die unmittelbar vergangenen 150 Jahre

hingegen genie ausblenden.
Die Beiträge sind fünf" Kategorien zugeordnet: Ignatius von Loyola, Europa. Grenzgebiete.

Kunst und Wissenschaft sowie die Moderne. Von den Beiträgen zur Alten Gesellschaft

haben diejenigen über die Exerzitien, die Jesuiten in Japan, Neufrankreich, die
ignatianischen Frauengemeinschaften und die Aufhebung weitgehend resümierenden
Charakter, deren Inhalte sich auch in deutschsprachigen Werken nachschlagen lassen.

Folgende Artikel hingegen vermitteln neue Erkenntnisse und machen den eigentlichen
Wert des Buches im deutschen Sprachraum aus. Eine Darstellung des religiösen Milieus
des jungen Ignatius von Lu Ann Homza. Virginia, räumt mit dem überkommenen Bild
einer krisengeschüttelten Kirche Spaniens auf. Vielmehr gingen von Laien starke Impulse
in Richtung einer Intensivierung religiöser Bildung und Praxis aus. Zahlreich aufgelegte
Erbauungsliteratur zeugt \on einem breiten Streben nach Gewissensbildung und innerer
Bekehrung. Die Krone erkämpfte sich weitgehende Bestimmungsrechte über die Kirche,
begleitet von effizienten Reformbemühungen des Klerus. Die von lutherischem Gedankengut

beeinflussten Alumbrados. die die Notwendigkeit der kirchlichen Gnadenvermittlung

verneinten, wurden von der Inquisition wohl beobachtet, konnten aber dennoch
trotz, gelegentlicher Arrestierungen über Jahre hinweg eine öffentliche Predigttätigkeit
entfalten.

Nirgends hat sich die Gesellschaft Jesu so schnell ausgebreitet wie in Italien. Dort hat
sie sich auch zum Schulorden entwickelt. Sie zeigte aber gemäss Paul V. Murphy SJ.

Ohio, ebenso Engagement in den Volksmissionen und im Aufbau von Kongregationen.
Gerade aber um die Kollegien und die Priesterausbildung entwickelten sich erste
Kompetenzstreitigkeiten mit Universitäten und den Ortsordinarien. Zu einem ähnlichen Schluss
kommt auch Thomas M. McCoog SJ, Rom, in seiner Darstellung über Grossbritannien,
wo der Orden bis ins späte 17. Jahrhundert immer wieder einen weiten Aktionsradius
aufbauen konnte, Rückschläge aber auch wegen Spannungen mit dem Weltklerus und nicht
nur wegen königlicher Behinderungen erfahren musste. Auch die Beiträge über Frankreich

von Thomas Worcester SJ, Massachusetts, und Polen von Stanislaw Obirek, Lodz,
gehen von einem negativen Jesuitenbild aus. In Frankreich fasste der Orden anfangs sehr
schlecht Fuss, konnte sich aber nach einer ersten Ausweisung und Wiederberufung durch
den König solide während 150 Jahren etablieren. Bei jedem Attentat auf einen König kam
der Verdacht auf jesuitisch angezettelten Tyrannenmord auf. Dies führte dazu, dass Jesuiten

laufend Schriften verfassten, in denen sie ihre Loyalität dem König gegenüber betonten

und dessen Herrschaft in ein sakrales Licht rückten. Darin liegt auch ein Grund der
tiefen Feindschaft zum jansenistisch durchsetzten Parlament. Die Geschichtsschreibung
Polens war lange von einem negativen Bild der fremden und habsburgfreundlichen
Jesuiten geprägt, dessen kritische Überprüfung erst in einem Kongress 1991 angeregt
wurde. In Bezug auf die Anfange ist dies durchaus zutreffend. Doch bereits im 17.
Jahrhundert inkulturierten sich die Jesuiten stark und eigneten sich sehr zum Leidwesen der
Ordenszcntrale die lokalen Lebensgewohnheiten des Landadels an. Dass die Jesuiten nach

SZRKG, 102(2008)



488 Rezensionen - Comptes rendus

der Aufhebung als Träger der katholischen Aufklärung eine bedeutende Rolle für das

Erziehungswesen spielten, erfahrt hoffentlich noch eingehendere Erläuterungen, da die
Jesuiten gemeinhin als «Aufklärungsbremsen> gelten.

Der Artikel über die Jesuiten in China von Nicolas Standaert SJ, Löwen, referiert kon-
zis und übersichtlich die weitgehend bekannte Präsenz der Jesuiten bei der gesellschaftlichen

Elite und am kaiserlichen Hof. Erfolg stellte sich nur dort ein, wo sie an bereits
laufende Debatten anknüpfen konnten. Das war bei den Naturwissenschaften der Fall, nicht
aber in den Bereichen von Erziehung und Bildung. Bedeutend sind hier die Ausführungen
zur Mission in den unteren Bevölkerungsschichten, die fast 99 Prozent der chinesischen
Christen stellten. Die Jesuiten bauten eine kirchliche Struktur nach buddhistischem Vorbild,

ähnlich wie die europäischen Kongregationen auf- ein Zeugnis ganz anderer gelungener

Akkommodation als in den höfischen Kreisen.
Trotz der traditionellen Judenfeindschaft des Baskenlandes hat sich Ignatius immer als

entschiedener Gegner der spanischen «Limpieza de Sangre» ausgegeben. Und so blieb es
auch unter den beiden folgenden Generalaten. Thomas M. Cohen, Washington, zeichnet
nach, wie auf inneren und äusseren Druck bereits die fünfte Generalkongregation 1593
ein Aufnahmeverbot von Hebräern und Sarazenen beschloss. Ihr stellte der jüdischstämmige

Jesuit Antonio Possevino eine letztlich erfolglose Argumentation gegenüber. Cohen
bezeichnet sie als die stärkste Stellungnahme gegen Rassentheorien in der frühen Neuzeit,
die die Zulassung europäischer Juden mit dem Hinblick auf die Nicht-Europäer in den
Missionsländem beibehalten wollte. Bezeichnenderweise standen dort Papsttum und
Weltklerus der Weihe Einheimischer positiver gegenüber als die iberischen Kronen und
die Orden. Wegen der Erfahrung mangelnder Integrationsbereitschaft verschlossen sich
die Jesuiten der Aufnahme von Indem überhaupt. Offener zeigten sie sich gegenüber
Chinesen, aber nicht mit der vom Papsttum gewünschten Grosszügigkeit. Gauvin Alexander

Bailey, Aberdeen, geht auf die Komplexität lateinamerikanischer Jesuitenkultur
anhand der barocken Sakralarchitektur ein. Er stellt fünf völlig verschiedene Stilrichtungen
vor, die unterschiedliche europäische Züge mit dekorativen Elementen indigener Kulturen
vereinen.

In der Entwicklung der Naturwissenschaften gelten die Jesuiten gemeinhin als zuerst
interessiert, dann aber als rückwärtsgewandte Versager. Louis Camana SJ. London, weist
diese Sichtweise als apriorisch nach und zeigt, wie sie sich im Rahmen lehramtlicher und
ordensinterner Vorschriften trotzdem dem Kopernikanismus annähren konnten. Der
wissenschaftliche Beitrag der Jesuiten besteht im w iederholten Versuch, eine Harmonisierung
der neuen Erkenntnisse mit dem aristotelischen Weltbild herzustellen und auch dessen
Wahrscheinlichkeit und Möglichkeit mit der scholastischen Methode zu diskutieren - und
ihnen somit zu dem ihnen gebührenden Platz zu verhelfen. Bleibenden Wert haben ihre
Leistungen aber nur dort, wo sie auf ein theoretisches System verzichteten und sich auf
das Ansammeln von Wissen oder das rein empirische Beschreiben verlegten. Davon zeugen

heute noch die zahlreichen Mondkrater mit den Namen der Jesuiten, die einst die
Mondoberfläche beobachteten und kartographisch aufzeichneten.

Zürich/Rom Paul Oberholzer

Manfred Belok/Ulrich Kropac (Hg.), Volk Gottes im Aufbruch. 40 Jahre II.
Vatikanisches Konzil (=Forum Pastoral 2), Zürich, Theologischer Verlag Zürich, 2005. 240 S.

Der Abschluss des IL Vatikanischen Konzils vor 40 Jahren gab vielfach Anlass. Rückschau

zu halten und an die bleibende Aktualität des Konzils zu erinnern. Diesen Anlieuen

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 489

ist auch der vorliegende Sammclband verpflichtet. Er vereinigt sieben Beiträge, die bei
verschiedener Gelegenheit an der Paulus-Akademie Zürich, der Theologisehen
Hochschule Chur und der Universität Luzern gehalten worden sind.

Die Beiträge von Franz Annen «Der biblische Aufbruch in der katholischen Kirche
und das Konzil» (14-42) und von Eva-Maria Faber ((Tätige Teilnahme in Liturgie und
Kirche. Die Wiederentdeckung der ganzen Kirche in der vorkonziliaren Theologie und
auf dem IL Vatikanischen Konzil» (43-73) sind in der Hauptsache der Vorkonzilszeit
gewidmet und thematisieren das «Heranreifen» des Konzils in theologischen Aufbrüchen
des 20. Jahrhunderts. Annen gibt einen Überblick über die katholische Bibelbewegung
und die Situation der katholischen Bibclwissenschaft zu Beginn und im weiteren Verlauf
des 20. Jahrhunderts. Vor diesem Hintergrund schildert er den «Kampf um die Bibel»
(35) am Vorabend des Konzils und bei der Erarbeitung der dogmatischen Konstitution
Dei Verhum über die göttliche Offenbarung. Faber geht es um die Wiederentdeckung der
ganzen Kirche in dem Sinne, dass «nicht nur die Amtsträger, sondern alle Getauften
miteinander Kirche bilden und gemeinsam in tätiger Teilnahme das kirchliche Leben tragen
sollen» (44). Davon ausgehend konzentriert sie ihre Darstellung auf die Wiederentdeckung

der Laien in der vorkonziliaren Kirche und Theologie, gestützt vor allem auf
Yves Cougars bahnbrechendes Werk Jalons pour une théologie du laïcat. 1953.

Albert Gasser «Der Paukenschlag des Papstes: Die Ankündigung des Konzils 1959.
Das Echo: Schock bis Euphorie - Atmosphärisches und Inhaltliches um Vorbereitung und
Beginn des II. Vatikanums» (74-100) erinnert an die Zeit zwischen der Ankündigung und
der Eröffnung des Konzils mit ihrer breiten Palette unterschiedlicher Erwartungen an das

Konzil und wirft Schlaglichter auf die erste Konzilsperiode. Die «persönlichen Erinnerungen

des Autors», wollen «vor allem das Atmosphärische im deutschschweizerischen
Katholizismus» (99) zwischen Ankündigung und Beginn des Konzils widerspiegeln, das.

was Gasser meint, wenn er von einem veränderten «katholische[n] Grundgefühl» (80)
spricht.

Wolfgang W. Müller. «Yves Congar und Karl Rahner auf dem IL Vatikanischen Konzil.

Über das Zusammenspiel von Lehramt und Theologie» zeigt am Beispiel dieser beiden

Theologen, welche «das Konzil massgeblich mitbestimmt» (123) haben, das

Spannungsverhältnis zwischen wissenschaftlicher Theologie und normierendem Lehramt. Für
das Zueinander von Lehramt und Theologie sieht Müller zwei mögliche Modelle: das

vom I. Vatikanum propagierte Delegationsmodell, nach welchem das Lehramt streng
monologisch Aufgaben an die Theologie delegiert und das dialogisch strukturierte Interkom-
munikationsmodell, bei welchem Lehramt und Theologie lehrend und hörend zugleich
sind (vgl. 126f) Während das Konzil «in seinen glanzvollen Höhepunkten vom
Interaktionsmodell» (128) gelebt habe, habe sich in der Nachkonzilszeit die schon auf dem Konzil

artikulierte Tendenz, das Delegationsmodell wieder durchzudrücken, weiter fortgesetzt,

wie sich beispielsweise bei «Lchramtsverfahren in neuerer Zeit» (129) zeige. Müller
nennt auch Beispiele für das interaktive Modell auf Ebene von Bischofskonferenzen. Die
Hinweise auf die Nachkonzilszcit fallen allerdings knapp und zurückhaltend aus.

Manfred Belok. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes. Anliegen und Verpflichtung

(137-175) ruft Grundlinien und Impulse der Pastoralkonstitution in Erinnerung und
zieht Folgerungen für das Verhältnis von Lehre und Pastoral. Die bleibende Verpflichtung
von Gaudium und spes wird ganz im Sinne der geforderten «Pastoral der Präsenz» nicht
in der reinen Übernahme, sondern in seiner Fortschreibung gesehen. Voraussetzung hierfür

ist allerdings die Bereitschaft und Fähigkeit der Kirche, «immer neu zu prüfen, ob im
Hinblick auf ihren Auftrag die gewachsenen, bisherigen Strukturen noch angemessen,
oder ob sie dementsprechend zu verändern oder zu erneuern sind» 174).

SZRKG, 102(2008)



490 Rezensionen - Comptes rendus

Die Beiträge von Otto Hermann Pesch «Das neue Bild von der Kirche. Im Streit und

Widerstreit - damals und heute» (179-220) und von Helmut Krätzl sind der bisherigen
Rezeptionsgeschichte des Konzils gewidmet und fragen, inwieweit Anspruch des Konzils
und Wirklichkeit der Kirche heute konvergieren bzw. divergieren. Pesch skizziert vor
dem Hintergrund des vorkonziliaren Reformstaus mit seinen theologischen Blockaden
und Denkverboten das neue Kirchenbild des IL Vatikanums anhand der drei Kernbegriffe
«Sakrament», «Volk Gottes» und «Gemeinschaft (communio)». Er konstatiert eine
gespaltene Rezeption - wobei teilweise nicht von Rezeption, sondern Verweigerung der
Rezeption zu reden ist, etwa angesichts der «offiziellen Reserven gegenüber dem Commu-
nio-Gedanken» (S. 196, vgl. 211) - zieht daraus Konsequenzen im Hinblick auf die
Themenfelder Liturgie, Lehramt und Theologie, Weltreligionen, Religionsfreiheit,
Pastoralkonstitution und formuliert Aufgaben künftiger Rezeptionsarbeit. Krätzl, als Stenograph
selber auf dem Konzil anwesend, kontrastiert Hoffnungen, die das Konzil weckte
(Kirchenverständnis, Ökumene, Liturgie, neue Sicht von Sexualität und Ehe, Legitimierung
der Bibelwissenschaft), mit der Wirklichkeit der heutigen Kirche, die sich für ihn als eine
Kirche darstellt, «in der die Saat des Konzils trotz allem reift» (226).

Die Beiträge stützen sich in der Hauptsache auf die vorliegende Konzilsliteratur und
weisen schon aufgrund ihrer Entstehungsgeschichte sowie der Autoren, von denen Annen.
Gasser, Pesch und Krätzl aus der Perspektive von Zeitzeugen berichten, einen
unterschiedlichen Charakter auf. Gemeinsam ist ihnen, dass sie alle der Zielsetzung verpflichtet

sind, «das Zweite Vatikanische Konzil nicht zu (trägem Wissen) im historischen
Gedächtnis der Kirche herabsinken, sondern es als gegenwarts- und zukunftsgestaltende
Grösse wirksam werden zu lassen» (8). Das verdient Beachtung, zumal angesichts der

Nichtrezeption wichtiger Konzilsinhalte einerseits, wachsender Konzilsvergessenheit
auch in theologischen Kreisen anderseits.

München Franz Xaver Bischof"

Walter Andreas Euler (Hg.), 40 Jahre danach. Das Zweite Vatikanische Konzil und
seine Folgen. Trier, Paulinus-Verlag, 2005, 186 S.

Der Sammelband enthält sieben Vorträge einer öffentlichen Ringvorlesung zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, welche die Theologische Fakultät Trier im Wintersemester
2004/05 veranstaltet hat, sowie den Wiederabdruck eines Vortrags des damaligen Präfek-
ten der Glaubenskongregation. Kardinal Joseph Ratzinger, heute Papst Benedikt XVI., in
der Trierer Liebfrauenkirche zum Thema «40 Jahre Konstitution über die heilige Liturgie.
Rückblick und Ausblick» (11-26; Erstdruck: Liturgisches Jahrbuch 53. 2003. 209-221).
Ratzinger geht es dämm, «einige der wesentlichen Weisungen» der Liturgiekonstitution
«besser verstehen zu lernen» (13) und den Konzilstext durch Erläuterung vor allem der

Grundkategorien Verständlichkeit, Teilhabe. Einfachheit vor dem Hintergrund einer Zeit,
in der ein christliches Gemeindebewusstsein nicht mehr vorausgesetzt werden könne, neu
zu kontextualisieren.

Bernhard Schneider skizziert unter der Kurzformel «Krisen-Zeit» einen prägnanten
Überblick über die «Kirche und Katholiken in der Mitte des 20. Jahrhunderts» (27-51),
wobei er den Begriff Krise mit Frantisek Graus als das «Zusammenfallen verschiedenartiger

Erschütterungen (sog. Teilkrisen) objektiver Art» (28) versteht und folglich den

Zeitraum unter allgemeingeschichtlicher, kirchengeschichtlichcr und theologiegeschichtlicher
Perspektive beleuchtet.

Reinhard Bohlen stellt unter dem Titel «Wende und Neubeginn: Judentum und
Kirche» (53-69) die Kernaussagen der Konzilscrklärung ((Nostra aetate» hinsichtlich des
Verhältnisses der katholischen Kirche zum Judentum heraus und bilanziert, dass «Nostra

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 491

aetate» zu jenen Konzilstextcn gehöre, welche die bisher intensivste Rezeption erfahren
haben, wenngleich «der theologische Neuanfang in vielem noch einzuholen» bleibe,
«etwa in Christologie und Ekklesiologie. aber auch in einer neuen Verhältnisbestimmung
von Israel-Theologie und einer Theologie der Religionen» (69).

Wolfgang (iöbel, «Der Mensch im Licht der Inkarnation. Thesen zur theologischen
Eigenheit der Pastoralkonstitution (Gaudium et spes>» (71 90) hebt hervor, dass die
theologische Mitte der Pastoralkonstitution im Inkarnationsglaubcn und in der daraus folgenden

unantastbaren Würde des Menschen liege, und dass im Licht der Inkarnation «die
Welt als Partnerinstitution der Kirche» 88) erscheint.

Peter Krämer «Religionsfreiheit und christlicher Wahrheitsansprueh» (91-114) erinnert

daran, was das Konzil in der Erklärung über die Religionsfreiheit «Dignitatis huma-
nae» gelehrt hat und fragt darauf aufbauend nach dem Neuen der Erklärung, nämlich der
Zuordnung von Wahrheil und Freiheit, sowie nach den Folgerungen, welche sich aus der
konziliaren Anerkennung der Religionsfreiheit für die Gestaltung des kirchlichen Lebens
ergeben. Dabei wird eingeräumt, dass der CIC von 1983 «nicht alle Impulse der
Konzilserklärung aufgenommen, geschweige denn fortentwickelt hat» (107), was beispielsweise
dazu führte, dass im CIC «der Zusammenhang zwischen Mission und Religionsfreiheit
nur unzureichend erkennbar w ird» (112).

Walter Andreas Euler, «Die ökumenische Vision des Konzils» (115 139), zeigt die
vorkonziliare Haltung der katholischen Kirche zur Ökumene, ihr ekklesiologisehes
Selbstverständnis gemäss der Lehre des Konzils und die damit verbundene Förderung der
Ökumene. Mit Blick auf die nachkonziliare Wirkungsgeschichte von «Unitatis redintegratio-
nis» konstatiert er, dass «die katholische Kirche und die reformatorischen Kirchen in
Hinblick auf das Ziel der Ökumene grundsätzlich verschiedene Optionen» (137) verfolgen,
dass ferner die ökumenische Bewegung 40 Jahre nach dem Konzil an einem historischen
Wendepunkt angekommen sei. indem die christlichen Kirchen mit der Frage konfrontiert
seien, «ob sie auf unbestimmte Zeit auf dem erreichten Niveau der ökumenischen
Beziehungen verharren wollen oder ob sie in absehbarer Zukunft zu weitergehenden Schritten
bereit sind, die zwangsläufig ihre bisherige institutionelle Struktur und Autonomie tangieren

würden» (138).
Heribert Wahl betont in seinem Beitrag über «Die pastorale Zielsetzung des Konzils»

(141-168), dass das praktizierte undialogische, nicht-partizipative Handeln zu einer
Zurücknahme der konziliaren Öffnung der Kirche, «zur erneuten Verdächtigung modemer
Freiheitlichkeit und zu einer fatalen Uniformität» geführt habe, die sich «weder mit dem
Buchstaben noch dem Geist der Konzilstexte vereinbaren» lassen und warnt zu Recht,
dass «solche Prozesse der Nicht-Rezeption, ja der Gegenreform» (143) nicht unterschätzt
w erden dürfen.

Kardinal Karl Lehmann plädiert ausgehend von den drei Schlüsselercignissen des
Konzils - innerkirehliche Erneuerung, neue ökumenische Nähe, gewandeltes Weltverhältnis

(170f.) - für «ein uneingeschränktes Ja zu diesem Konzil» (184).
Insgesamt enthalten die Vorträge weniger neue Forschungsergebnisse als vielmehr

prägnante Überblicke über einzelne Konzilstexte mit zahlreichen anregenden und
bedenkenswerten Impulsen und Fragen zur aktuellen Konzilsrezeption, welche die Lektüre des
Bandes lohnen.

München Franz Xaver Bischof

SZRKG, 102(2008)



492 Rezensionen - Comptes rendus

Heidi Bossard-Borner, Im Spannungsfeld von Politik und Religion. Der Kanton Luzern
1831 bis 1875, 2 Teilbände, (=Luzerner Historische Veröffentlichungen, 42), Basel,
Schwabe Verlag, 2008, 921 S., mit 52 Tabellen, 34 Karten, 6 Grafiken und 50 Abb.

Der Doppelband der Luzemer Kantonsgeschichte 1831 bis 1875 umfasst die wohl
turbulenteste Periode der Luzemer Geschichte in der Neuzeit. Sie beginnt 1831 mit der Einführung

der liberalen Verfassung, die 1841 durch die konservativ-katholische Umwälzung
abgelöst wurde, und umfasst einen nervenaufreibenden hektischen Zeitraum mit zwei
bewaffneten illegalen Freischarenzügen, hervorgerufen durch die unglückselige Aargauer
Klosteraufhebung 1841 und durch die politisch höchst unkluge Jesuitenberufung, die
direkt in den letzten Bürgerkrieg der Schweiz, den Sonderbundskrieg 1847, mündete.

Diese militärische Auseinandersetzung der liberalen Tagsatzungsmehrheit mit der
konservativen alten Schweiz brachte in der Folge den modernen Bundesstaat von 1848 hervor.

Begann für die Mehrheit der Schweizer Kantone eine neue hoffnungsvolle Zeit, so ist
die Bilanz für den Kanton Luzem düster. Treffend drückte das der höchst besonnene
Politiker Carl Mugglin 1979 folgendermassen aus: «Kein anderer Kanton hat mit dem
Übergang vom Staatenbund zum Bundesstaat derart an politischem Gewicht verloren wie
Luzern!» Und damit ist in wenigen Worten die Tragik des bisherigen Vorortes
ausgedrückt, der in der Folge noch jahrzehntelang unter den Folgen des Sonderbundkrieges zu
leiden hatte. Es sollte noch lange dauern, bis Luzern seine Helotenstellung abschütteln
und sich wieder einen geachteten Rang im Kreise der eidgenössischen Stände erringen
konnte.

Heidi Bossard-Borner, bereits bewährte Autorin des vorausgegangenen Bandes der
Luzerner Kantonsgeschichte 1798 bis 1830 (Im Banne der Revolution, LHV Bd. 34,
1998) legt hier eine umfangreiche, über 900 Seiten umfassende Geschichte zur wohl
spannendsten Epoche des Kantons Luzern vor. Wer sich die Mühe nimmt, das Werk
sorgfältig zu lesen, dem fällt die oft kleinkarierte Härte und die fast dogmatisch anmutende
Sturheit der Politiker beider Parteirichtungen auf, die ihr Ziel immer rücksichtslos zu
erreichen suchten und keinerlei Kompromissbereitschaft zeigten. Diese Feststellung lässt
sich an den entscheidenden Wegmarken luzernischer Geschichte wie 1831, 1841, 1844/45,
1847 und 1848 feststellen. Diese politische Starrheit hat wesentlich dazu beigetragen, den

Gegner auszugrenzen statt zu integrieren. Das trug letztlich dazu bei, dass der Staatswagen

des Kantons Luzern trotz unerhörtem Einsatz aller Kräfte stets am gleichen Orte
verharrte (frei nach Josef Vital Kopp). Ein einziges Mal hat die verantwortliche politische
Behörde anders gehandelt, nämlich 1871 unter dem bestimmenden Einfluss von Philipp
Anton von Segesser, der eine starke liberale Minderheitsvertretung im Regierungsrat nach
dem triumphalen Wahlsieg der Konservativen durchsetzte. Diese wahrhaft staatsmännische

Leistung verhalf der neuen Regierung in der Folge zu einem jahrzehntelangen
Bestand.

Segesser hat alles unternommen, um die Aufregung über das Unfehlbarkeitsdogma
1870ff im Kanton Luzern zu dämpfen, und dadurch in kluger Weise verhindert, den

Kulturkampf in den Kanton Luzern überschwappen zu lassen. Dabei hat er sich nicht immer
das Lob der extrem ultramontanen Kreise zugezogen. Aber es war wohl die einzige mögliche

Haltung, die religiösen Spannungen von Luzern fernzuhalten.
Die Autorin hat es verstanden, die verw ickelte Geschichte sauber und überlegen

darzustellen. Damit hat sie einen wesentlichen Beitrag zur Aufarbeitung der leidenschaftlichen
Vergangenheit des Kantons Luzern geleistet. Wir warten gespannt auf die Weiterführung
der Arbeit.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 493

Martina Sochin. «Du Mägdlein höre!» Das Höhere Töchterinstitut St. Elisabeth 1935-
1994 (=Reihe Religion Politik Gesellschaft in der Schweiz. Bd. 48). Freiburg Schweiz.
Academic Press. 2007. 214 S.

In einer Kombination von mentalitäts- und institutionengeschichtlichem Ansatz setzt sich
Martina Sochin in ihrer lesenswerten Lizentiatsarbeit mit den Geschicken des Instituts St.

Elisabeth in Liechtenstein auseinander. Die Arbeit entstand am Seminar für Zeitgeschichte
der Universität Freiburg unter der Leitung von Urs Altermatt und zeigt in sieben Kapiteln

die Entwicklung des Instituts St. Elisabeth auf. das von den Schwestern «Anbeterinnen

des Blutes Christi» zuerst in Balzers und danach in Schaan aufgebaut wurde. Aus den

Anfängen einer Haushaltungsschule entstanden zuerst eine Handelsschule 1942—43) und
dann ein Mädchengymnasium (1942^16). Die beiden letzteren Gründungen hatten
allerdings nur eine kurze Übcrlebenschance. Das stark katholisch geprägte Milieu Liechtensteins

war für eine höhere Mädchenbildungsstätte in den Jahren des Zweiten Weltkrieges
und der unmittelbaren Nachkriegszeit noch nicht bereit. Mit der Umwandlung des
Gymnasiums in eine Höhere Töchterschule setzte eine eigentliche Erfolgsgeschichte ein. Die
breit gefächerte Ausbildung der Liechtensteinerinnen entsprach den zunehmenden
Bedürfnissen des Arbeitsmarktes im aufstrebenden Land in der Nachkriegszeit Zu Beginn
der 1970er Jahre wurde das Institut in eine staatliche Realschule mit privater Trägerschaft
umgewandelt: nun hielten auch immer mehr männliche Lehrkräfte im Lehrkörper Einzug.
In den 1990er Jahren waren die Schwestern aus Nachwuchsmangel gezwungen, ihre
Tätigkeit im Schulwesen neu zu überdenken. Sic entschieden sich schliesslich 1994/95. die
Trägerschaft der Realschule aufzugeben und diese in eine Realschule für Jungen und
Mädchen des Schulbczirks Schaan-Planken zu überführen.

Kenntnisreich und umfassend führt die Autorin in die Vorstellungen des katholischen
Milieus über das Geschlechterverhältnis und über die Rolle der Frau ein. Auch die
vorherrschenden Schulkonzepte und Lehrpläne für Mädchen an katholischen Schulen werden
in den heutigen Forschungsstand eingebettet. Die Rekonstruktion der konkreten Lehrpläne
an der Liechtensteiner Schule erwies sich als besonders schwierig, da die Schwestern
nach der Umwandlung der Schule in eine staatliche Institution die Schulakten zum grossen

Teil vernichtet hatten. Die Lücken deckte die Autorin durch den Einbezug zeitgenössischer

Zeitungen und durch Quellen aus dem Landesarchiv. Als w ichtige Ergänzung dazu

machte sie Interviews mit ehemaligen Absolventinnen der Schule. Diese stellten ihr
zusätzliches Material zur Verfügung, das sie aus ihrer Schulzeit aufbewahrt hatten. So

gelang es der Autorin, ein abgerundetes Bild der Schule zu zeichnen, das auch den Rezipien-
linnen des Schulstoffes Rechnung trägt und aufzeigt, wie die Schülerinnen das vermittelte
Rollenbild der Frau und die christlichen Werte aufnahmen.

Bedauerlicherweise lässt die Autorin den interessierten Leser im Unklaren, welche Art
der Befragung sie durchführte. Wurden strukturierte, teilstrukturierte oder nicht-strukturierte

Interviews verwendet? Die Autorin lässt uns auch im Ungewissen, ob es sich um
mündliche oder schriftliche Befragungen handelte.

Trotz dieser methodischen Einschränkungen handelt es sich bei dem vorliegenden
Buch um einen lesenswerten und wichtigen Beitrag zum katholischen Milieu und zur
katholischen Schulgeschichte im Fürstentum Liechtenstein, der sich neben profunder Quellen-

und Literaturkenntnis durch eine flüssige und präzise Sprache auszeichnet.

Freiburg i.Ue. Catherine Bosshart-Pfluger

SZRKG. 102(2008)



494 Rezensionen - Comptes rendus

Martin Müller, Die katholischen Pfarreien im Zürcher Oberland. Geschichte ihres
Wiederaufbaus im 19. und 20. Jahrhundert. Zürich, Theologischer Verlag Zürich, 2007, 390 S.

Zwei Jahre nach Abgabe der Dissertation, eingereicht bei der Theologischen Fakultät der
Universität Luzern, erschien diese - pünktlich zum 200-Jahre-Jubiläum der katholischen
Kirche im Kanton Zürich (2007) - in Buchform. Das relativ junge Jubiläum mag überraschen,

erst recht, wenn man bedenkt, dass die älteste katholische Pfarrei im Zürcher
Oberland noch keine 150 Jahre alt ist. Heute nimmt man die katholischen Pfarreien wahr,
als wären sie nie inexistent gewesen. Sie gehören so selbstverständlich zu den Gemeinden
des Zürcher Oberlandes wie die reformierten Pfarreien.

Martin Müller, Dr.des.theol., Jahrgang 1971, Mittelschulseelsorger an den Kantonsschulen

Rämibühl RG und LG in Zürich, zeichnet in seinem Buch den Wiederaufbau der
Strukturen der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert im Zürcher Oberland nach, welche
die Zürcher Regierung mit der Durchsetzung der Reformation verboten hatte. Er erläutert
die dafür notwendigen politischen, gesellschaftlichen und kirchlichen Voraussetzungen
und beschreibt die Gründung und Errichtung der einzelnen Pfarreien bis zur heutigen
Situation. Gleichzeitig skizziert er ein Bild der Menschen, die sich für ihre Kirche eingesetzt
haben, Seelsorger wie Kirchenvolk, deren Leben und Probleme, die sie meistern mussten.

Der Autor lanciert seine Studie mit einer kurzen Situationsanalyse über die Reformation

und deren Folgen, insbesondere im Zürcher Oberland. Darin kommt er zum Schluss,
dass die Kontrolle und der Einfluss der Zürcher Obrigkeit auch in den ländlichen Gebieten

so gross waren, dass es sich ihre Einwohner nicht erlauben konnten, beim alten Glauben

zu bleiben. Sie liessen sich von der reformierten Lehre überzeugen oder mussten
wegziehen. Die Konsolidierung der Reformationskirchen sowie die katholische Gegenreform
hatten starre und spannungsgeladcne Positionen geschaffen, aus denen man für lange Zeit
nicht ausbrechen konnte. Am Ende des 18. Jahrhunderts war der Stand Zürich ein rein
protestantisch geprägter Kleinstaat, in dem die Ausübung katholischer Praktiken verboten
war. Erst als 1798 die alte Ordnung zusammenbrach, sollte sich die Situation langsam
wieder ändern. Vor diesem Hintergrund untersucht Müller mit grosser Sorgfalt die
Wiedereinführung des katholischen Gottesdienstes und den Neuanfängen der katholischen
Seelsorge, angefangen von den Auswirkungen der französischen Revolution, dem Zürcher
Toleranzedikt von 1807 bis zu den Neuanfängen der katholischen Seelsorge. Danach
streift er die Konsolidierung und Verbreitung der Strukturen mit besonderer Betrachtung
der Ereignisse von 1848 (erst die Bundesverfassung sicherte bundesweit Niederlassungsfreiheit

und Kultusfreiheit) und untersucht dann das Zustandekommen des ersten katholischen

Kirchengesetzes im Kanton Zürich von 1863 vertieft. Diese Rechtsgrundlage galt in
Müllers Worten als «echtes Zeugnis konfessioneller Toleranz», was angesichts der Kluft
zwischen der liberalen und reformiert geprägten Regierung Zürichs einerseits und der von
Milieukatholizismus geprägten katholischen Amtskirche andererseits in dieser Zeit immer
grösser wurde.

Nach der Analyse über die Voraussetzungen für den Wiederaufbau der Pfarreien im
Zürcher Oberland - der Autor zeigt diese anhand gesellschaftlicher und wirtschaftlicher
Entwicklungen sowie der Solidarität der Katholiken in den Diasporagebieten auf - stehen
schliesslich die Neuanfange der katholischen Seelsorge im Zentrum. Müller belegt, wie
sich aus dem anfanglichen «Durcheinander» eine geordnete Seelsorge entwickelte. Er
zeigt das am Beispiel der ursprünglichen Missionsstationen Männedorf. Pilgersteg und
Dübendorf und zeichnet an diesen drei Stationen die Entwicklungsstränge verschiedener
Oberländer Gemeinden nach. Besondere Betrachtung ist den am Pfarreiaufbau beteiligten
Menschen gewidmet, zum einen seitens der Kirche Geistliche und Seelsorger aus dem In-
und Ausland, andererseits die Gläubigen selbst, ihr soziales Gerüge und ihre Herkunft.
Der Autor veranschaulicht dies am Beispiel dreier katholischer Familien aus Rüti. Bauma
und Ustcr. Vertieft widmet sich die Studie dann dem Aufbau der Infrastruktur sowie des-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 495

sen Finanzierung, etwa durch verschiedene Geldbeschaffungsaktionen der Pfarrer und
Pfarreien, der Hilfe inländischer Missionen oder Kultusvereine, welche das Gedeihen der
katholischen Pfarreien im Zürcher Oberland überhaupt erst ermöglichten. Das Pfarrei-
und Gemeindeleben im Zürcher Oberland stellt der Autor anhand der Glaubensverkündigung,

den katholischen Pfarrei- und Standesvereinen sowie der Spezialscelsorge. der
Missione Cattolica Italiana in Zürich und Uster. dar. Müller schliesst seine umfangreiche,
trotz der Tiefe der Untersuchung sehr flüssig geschriebene Arbeit mit der öffentlich-rechtlichen

Anerkennung der katholischen Kirche im Kanton Zürich 1963 ab. Über 40 Jahre

war an der Erneuerung des Kirchengesetztes gearbeitet worden, bis dieses schliesslich von
den Stimmberechtigten des Kantons Zürich w ider alle Erwartungen deutlich angenommen
wurde. In eine ungewisse Zukunft für die katholischen Pfarreien im Zürcher Oberland
blickt der Autor zum Schluss des Buches: Priestermangel und Schwierigkeiten bei der
Besetzung \on Seelsorgestellen machen diesen zu schaffen. Es stellt sich bereits die Frage,
ob sich verschiedene Gemeinden beispielsweise zu «Seclsorgcräumen» zusammenfinden
werden. Offen bleibt, ob diese jüngsten Entwicklungen einen Rückschritt darstellen
oder als Weiterentwicklung innerhalb der grossen Entwicklungslinie der Kirche betrachtet
werden dürfen und dieser ein neues, vitales Gesicht verleihen können.

Mit seiner Studie leistet Müller einen wichtigen und wertvollen Beilrag zur kantonalen
und regionalen Kirchengeschichte und bringt dabei auch jenen Menschen Wertschätzung
entgegen, die sich für das Gedeihen der katholischen Kirche im Kanton Zürich eingesetzt
haben.

Wilen bei Wil Martin Meier

Olivier Favre. Les Egiises évangéliques eie Suisse. Origines et identités (^Religions et

modernités). Genève. Editions Labor et Fides. 2006. 366 S.

Peter Voll. Religion. Integration und Individualität. Studien zur Religion in der Schweiz

^Religion in der Gesellschaft. 20). Würzburg. Ergon Verlag 2006. 458 Seiten.

Die beiden soziologischen Dissertationen zeigen auf je eigene Weise, dass und wie
soziologische Arbeiten zur Erklärung geschichtlicher Entwicklungen beitragen können. Die
eine wurde im Rahmen eines Projekts des «Observatoire des religions en Suisse» der
Universität Lausanne erarbeitet, die andere entstand im Verlauf von 15 Jahren aus verschiedenen

Arbeiten am Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut in St. Gallen (SPI).
Olivier Favres Lausanner Dissertation befasst sich mit den evangelikalen und pfingst-

lerischen Kirchen. Dieser weltweit kräftig wachsende Flügel des Protestantismus bildet in
der Schweiz eine Minderheit. Ihre Mitglieder machen nämlich bloss zwei Prozent der

Wohnbevölkerung aus; nur in den Kantonen Bern und Schaffhausen überschreiten sie die
4-Prozent-Marke.

Mit dieser Arbeit liegt nicht nur eine religionssoziologische, sondern eine umfassende

Darstellung der evangelikalen Kirchen und Gemeinschaften in der Schweiz vor. Um die

Repräsentativität der durch eine Umfrage erhobenen empirischen Daten zu sichern,
musste der Religionssoziologe Olivier Favre das Feld der evangelikalen Kirchen genau
beschreiben und auch quantifizieren. Das Ergebnis dieser Kärrnerarbeit legt er nebst der
Diskussion des für sein Thema erheblichen rcligionssoziologischen Forschungsstandes im
ersten Teil der Veröffentlichung dar: im zweiten Teil referiert und analysiert er dann die

Umfrageergebnisse. Vor allem für die Umfrage, aber auch schon für die Grundlagenarbeit
und die Theoriediskussion kam dem Religionssoziologen zugute, dass er auch akademi-

SZRKG. 102(2008)



496 Rezensionen - Comptes rendus

scher Theologe ist und in einer Freikirche einen pastoralen Dienst leistet; so kennt er auch
die Innenseite und so geniesst er, was besonders für die Umfrage wichtig war, das
Vertrauen der evangelikalen Kirchen.

Im ersten Teil entwickelt Olivier Favre eine Rahmendefinition des Evangelikaiismus,
wobei er religionssoziologische Theorien wie auch Überschneidungen mit dem
Fundamentalismus und der Charismatik diskutiert. Zudem stellt er wichtige Merkmale des
heutigen Evangelikaiismus heraus, nachdem er ihn in den kirchengeschichtlichen Zusammenhang

gestellt hat. Die Arbeit belegt empirisch, dass der Evangelikaiismus in der Schweiz
drei Flügel hat: einen moderaten, einen charismatischen und einen konservativen; Olivier
Favre zieht die Typusbezeichnung «konservativ» dem Begriff «fundamentalistisch» vor,
weil sich der schweizerische Evangelikaiismus vom nordamerikanischen, der mit der
politischen und sozialen Macht verbunden ist, erheblich unterscheidet. Von empirisch
überprüfbaren Theorien her definiert Olivier Favre den Evangelikaiismus als einen
Bekehrungsprotestantismus in der späten Moderne, der eine subkulturelle Identität ausbildet und
in einem soziokulturellen Milieu verwurzelt ist.

Der zweite Teil der Arbeit ist darum der soziokulturellen Umfrage gewidmet. Die
Leitfragen der ganzen Untersuchung waren für Olivier Favre die folgenden: Worin
unterscheidet sich der Evangclikalismus von der übrigen Gesellschaft hinsichtlich seiner
soziokulturellen Zusammensetzung? In welchem Ausmass bestätigen die religiöse Praxis und
die Glaubensüberzeugungen die Hypothese eines unabhängigen sozialen Milieus, und
weisen sie sogar auf das Vorhandensein einer völlig unterschiedlichen Religiosität in der
Schweiz hin? Wie strukturiert sich dieses soziale Milieu? Welche unterschiedlichen
Untergruppen oder Subpopulationen sind anhand der von den einzelnen vertretenen
Verhaltensweisen und Werten auszumachen? Welche Bedeutung kommt den internen
Differenzen zu, und bestätigen diese Differenzen die angenommenen Richtungen oder
Untergruppen?

Um auf diese Fragen antworten zu können, stellte Olivier Favre in seiner Erhebung
Fragen zu fünf Bereichen. Mit dem Bereich der sozialen Merkmale wird der Ort in der
Gesellschaft bestimmt, mit den Umständen der Bekehrung das Besondere einer Zuwendung

zum Evangelikaiismus erhoben. Die religiöse Praxis zeigt das besondere
Frömmigkeitsprofil. Bei den Antworten auf die Fragen zu Glaubensinhalten, Werten und Nonnen
zeigen sich besonders auffallige Unterschiede zur Gesamtbevölkerung; dass die Bibel das

wortwörtliche Wort Gottes ist, bejahen 48,1 % der Evangelikalen, aber nur 9.5 °o der
Gesamtbevölkerung. Bezüglich Zugehörigkeitsgefühl und Austrittstendenz zeigen sich
signifikante Unterschiede zwischen Angehörigen der Volkskirchen und der evangelikalen
Kirchen.

In einem Anhang sind die evangelikalen Kirchen der Schweiz nach dem Schema:
Geschichte. Organisation und Verbreitung sowie Quellen einzeln dargestellt; dieser Anhang
dürfte für alle, die sich mit der Religionslandschaft in der Schweiz im allgemeinen und
mit dem Evangelikaiismus im besonderen beschäftigen, besonders hilfreich sein.

Peter Volls von der Fakultät für Soziologie der Universität Bielefeld angenommene
Dissertation umfasst zum einen vier in der St. Galler Zeit entstandene und veröffentlichte
Studien, die für die Dissertation überarbeitet und erweitert wurden, und dazu zwei hinführende

Theoriekapitel. Das Ziel der Theoriekapitel ist es, die religionssoziologische
Integrationsthese individualisicrungs- und handlungstheoretisch zu überdenken und neu zu
formulieren. So fragt er namentlich nach den Leistungen religiöser Sozialformcn und
Vergemeinschaftungen bei der Entstehung und Stabilisierung von Individualität, von
individueller Entscheidungs- und Handlungskompetcnz. Es geht also um die Bedeutung der
Religion für die Begründung von Sozialität und Individualität. Die Intcgrationsleistung der
Religion sieht Peter Voll in ihrem Beitrag zum Aufbau partikularer Handlungszusammenhänge

einerseits und von Individualität und individueller Handlungskompetenz anderseits.

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 497

Ihren empirischen Niederschlag findet diese integrative Funktion von Religion im religiösen

Milieu. Für Peter Voll sind religiöse Milieus «von innen wie von aussen wahrnehmbare

Kommunikations- und Interaktionszusammenhänge.... die unter pluralistischen
Bedingungen als positiver wie negativer Bezugspunkt für Selbstbeschreibungen dienen
können» (409).

Aber auch für die empirischen Analysen ist das Milieu Bezugspunkt; so versteht Peter
Voll die in seiner Dissertation vorgelegten Analysen als Versuche, «die Bildung.
Transformation und Auflösung religiöser Milieus in Zusammenhang zu setzen mit ihrer identitären

Bedeutung» (111). Die erste Analyse befasst sich mit den Folgen der Milieuauflösung

für die religiöse Orientierung der Individuen. Der Rückgang der kirchlich geprägten
Religiosität erscheint hier nicht als allgemeiner Religionsverlust, sondern als Deinstitutio-
nalisierung der Religion im Sinne einer Individualisierung.

Die zweite Analyse geht von einer systematischen Rekonstruktion der Geschichte des

sondergesellschaftlichen Katholizismus aus, dem Aufbau und der Auflösung der «katholischen

Sondcrgesellsehaft». Systemtheoretisch versteht Peter Voll die Geschichte dieser
Sozialform als Entdifferenzierung und anschliessende Redifferenzierung von Politik und

Religion; diese neuerliche Differenzierung zwischen Politik und Religion lässt sich als
«die Individualisierung politischen Entscheidens innerhalb des weiterhin bestehenden
kirchlichen Milieus» (215) beschreiben. Beide Studien belegen einen Schwund des
katholischen Milieus. «Hinsichtlich der religiösen Semantik und der Politik reagiert dieses

allerdings nicht mit zunehmender Rigidität, sondern mit einer internen Pluralisierung und

Individualisierung» (217).
Die dritte Analyse untersucht die Milieudynamik in Bezug auf die familialen Lebensformen,

die Wechselbeziehung zwischen Milieu und Lebensführung. Familiale Lebensformen

sind das Ergebnis einer «Entkoppelung» der für das «bürgerliche Familienmodell»
konstitutiven Verbindung von Sexualität, Partnerschaft, Ehe und Elternschaft. Dieses Modell

wurde im katholischen Milieu ein Kennzeichen religiöser Lebensführung. Darum lassen

sich Institutionalisierungs- und Deinstitutionalisierungsprozesse der «bürgerlichen
Familie» im religiösen Milieu als Frage seiner Kontrollkapazitäten behandeln. Die
Deinstitutionalisierung der Familie bedeutet, dass sich die Lebensform aus einer Reihe

von individuell gewählten biographischen Entscheidungen ergibt: erster Intimkontakt,
Auszug aus dem Elternhaus, erste Wohnpartnerschaft und/oder erste Ehe. Geburt der Kinder.

In der Untersuchung wird nun in jeweils zwei Schritten der Zusammenhang von
Kirchenbindung und Lebensverlauf erhoben. Gefragt wird jeweils nach dem Eintreffen eines

Ereignisses, das als wichtige Zäsur betrachtet werden kann und für welches Angaben zum
Zeitpunkt und damit zum Alter vorliegen, in dem es der oder die Befragte erlebt hat. Was
ein aufmerksamer Beobachter vermutet, wird durch die Auswertung der Daten bestätigt:
Die Herkunft aus einem kirchlich-religiösen Milieu bestimmt die Wahl einer bestimmten,
nämlich im Milieu als normativ betrachteten Lebensform nur in einem sehr geringen
Ausmass. Wohl prägt ein kirchlich-religiös orientiertes Elternhaus die Verknüpfung von
Sexualität, Ehe und Elternschaft im Sinne der «bürgerlichen Familie»; es vermag indes
weder den Zeitpunkt der Familiengründung noch deren Wahrscheinlichkeit im gesamten
Lebenslauf wesentlich zu beeinflussen. Eine im Lebenslauf frühere Eheschliessung lässt
sich allerdings für Männer nichtkatholischer kirchlicher Herkunft nachweisen. Das dürfte
nicht zuletzt mit einer offensiven Thematisierung von Familienwerten und Sexualnormen
in evangelikalen Kreisen zusammenhängen. Im Unterschied dazu ist es dem katholischen
Milieu nicht gelungen, das Verhalten der Adoleszenten im Sinne seiner Normen zu
prägen; für Peter Voll belegt dies, «dass relativ hohe Kontrollkapazitäten nötig sind, wenn
diese Form der Grenzziehung nicht bloss die Schrumpfung des Milieus beschleunigen
soll» (411).

SZRKG, 102(2008)



498 Rezensionen - Comptes rendus

In der letzten Analyse geht es um milieuspezifische Werte und ästhetische Stile und
um die Frage des gesellschaftlichen Zusammenhalts der unterschiedlichen Milieus. So

wird zum einen nach der Bedeutung der Milieus für die Selbstbeschreibung der
Milieuangehörigen gefragt und zum andern nach der Möglichkeit der «Einheit über den Milieus»
und also der Integration der sich gegeneinander absetzenden Milieus, die ihre differenten
Vorstellungen des richtigen Lebens religiös begründen. Im Anschluss an die Wertewandels-

und Lebensstilforschung untersucht Peter Voll anhand des Schweizerischen Mikrozensus

Familie von 1994/1995 verschiedene Zusammenhänge zwischen den religiösen
und den ästhetischen Milieus. Dazu definiert er als religiöse Milieus: Angehörige zum
einen der katholischen und zum andern der reformierten Tradition, und beide jeweils noch
nach ihrer religiösen Praxis unterteilt; ferner «Apokryphe», «Andere» und Konfessionslose.

Zu den «Apokryphen» (ein Begriff, den die Theologie und die Religionswissenschaft

für einen völlig anderen Sachverhalt verwenden) zählt er Jehovas Zeugen und die
Angehörigen der Neuapostolischen Kirche (er nennt sie leider despektierlich «Neuaposto-
len»). Bemerkenswert am Ergebnis ist, dass das katholische Milieu eine stark volkskirchlich

geprägte Breite aufweist, während die anderen, insbesondere die «Apokryphen»
homogener sind und Züge einer Konzentration auf Religion zeigen.

Beide Arbeiten setzen sich mit soziologischen Theorien auseinander, wobei sich jene
von Olivier Favre auf das Phänomen des Evangelikaiismus konzentriert, Peter Voll dagegen

die grundlegenden Themen von Sozialität und Individualität, von Solidarität und
Integration ins Auge fasst und dazu eine konzentrierte Theoriegeschichte bietet. Olivier Favre
wertete eine soziokulturelle Befragung aus, die er selber durchgeführt hatte. Peter Voll
verwendete vorhandene Datensätze, die er nach allen Regeln der Kunst statistisch
auswertete. Für die Lektüre sind deshalb zumindest einige Kenntnisse der quantitativen
Methoden der Sozialforschung hilfreich.

Stans RolfWeibel

Paul Hugger, Zwischen Himmel und Erde. Wallfahrtsorte der Schweiz. Bern, Benteli,
2007, 240 S.

Im Gegensatz zu den deutschsprachigen Nachbarländern der Schweiz fehlt dieser ein
Inventar der Wallfahrtsorte. Auch sind neben einem Handweiser von Walter Heim (1980)
nicht mehr als eine Handvoll grösserer wissenschaftlicher Untersuchungen von Historikern

und Volkskundlern zum Thema Wallfahrt erschienen. So füllt das Werk von Hugger
eine Lücke, wenngleich der Autor weder Vollständigkeit erstrebt noch eine umfassende
wissenschaftliche Bearbeitung beabsichtigt. Vielmehr hat ihn die Liebe am Gegenstand
und die Lust an der volkskundlichen Feldarbeit zur Wallfahrt geführt. Behandelt werden
in dem grossformatigen Werk 23 Orte, geordnet nach Regionen, wobei abgesehen vom
Wallis der Alpenraum etwas zurücktritt. Die Auswahl ist gemäss dem eigenen Bekunden
des Autors subjektiv, doch finden sich alle grösseren, einigermassen berühmten
Wallfahrtsstätten dargestellt (die zwei bekanntesten und vielfach beschriebenen Wallfahrtsorte
Einsiedeln und Sachsein wurden bewusst weggelassen und zum Wohle der Darstellung
w ird auch auf die mittlerweile vielfach zum touristischen event verkommene oder in die
Esoterik abgeglittene Jakobspilgerschaft nicht eingegangen). Huggers Anliegen war,
möglichst viele Aspekte und Formen der Wallfahrt zu erfassen und diese jeweils mit einem
sprechenden Beispiel vorzustellen. Das ist ihm ausgezeichnet gelungen, er entfaltet in
seinem Buch ein ausserordentlich weites Panorama und eine fast vollständige Typologie mit
allen nur denkbaren Ausprägungen dieser Frömmigkeitsübung, die allen Kritiken, Krisen
und Einbrüchen zum Trotz, im Katholizismus fröhlich weiterzuleben scheint, wie etwa
das erst vor einigen Jahren und ohne irgendwelche zweifelhafte Wundererscheinungen,

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 499

sondern aus ganz privater Initiative entstandene Wallfahrtskirchlein Maria im Riet in
Oberriet SG beweist, das täglich einzelne Vorbeigehende und bei Festen Hunderte von
Besuchern anzieht (so muss es auch im Barock verlaufen sein, hat sich der als Historiker
tätige Rezensent gesagt). Andere Orte weisen ein ehrwürdiges Alter auf. doch hütet sich

Hugger vor kühnen Kontinuitätskonstruktioncn zu vorchristlichen Kulten, wie sie eine

Zeitlang im Schwang waren. Noch heute einsam gebliebene Kirchlein stehen neben
solchen, die heute sichtbar und unschön vom profanen städtischen Leben umklammert werden

und dadurch, worauf Hugger mehrfach hinweist, leider ihre Erhabenheit und sakrale
Würde ziemlich cingebüsst haben.

Als Grundlage seiner Kurzdarstellungen dienten Hugger zunächst die in vielen Fällen
spärliche und oft der Kategorie «grau» (etwa kleine Traktätchen, wie sie häufig in
Wallfahrtskirchen zum Kauf aufliegen) zuzurechnende Literatur, zweitens mehrfache Besuche
der Wallfahrtskirchen, an gewöhnlichen Tagen und an den hohen Festen, schliesslich
Interviews mit ihren Betreuern, insbesondere also den ebenfalls rarer gewordenen und meist
betagten Wallfahrtspriestern, deren Erfahrung somit in die Texte miteingcflosscn ist. Diese

verschiedenen Quellen hat Hugger kritisch gesichtet und mit dem Material einfühlsame
Porträts der Wallfahrtsorte, in einer bisweilen fast poetischen Sprache, gestaltet. Dennoch
herrscht kein religiöser Ueberschwang, immer wahrt der emeritierte Professor der Volkskunde

bei aller Sympathie zum Thema die notwendige Distanz. Er entgeht der Gefahr des

Abgleitens ins Esoterische ebenso wie der nostalgischen Verklärung. Die Veränderungen
seit der konziliaren Wende registriert er feinfühling, sozusagen als eine Art kultureller
Seismograph. Der Verfasser betont aber (S.9), er beabsichtige keine religiöse Propaganda.
Dennoch nehme ich an, will sein Buch eine Aufforderung sein, die Wallfahrtsorte auch zu
besuchen. Aus diesem Grunde hätte ich mir bei den schwieriger aufzufindenden Kirchen
gerne etwas nähere Angaben, wie man sie findet (kleine Planskizzen. Koordinaten der
Landeskarte o.a.) gewünscht. Man könnte vielleicht sogar dem gewichtigen Bildband
einen schmalen Führer für die Rucksacktasche folgen lassen. Denn dass insgesamt die
Wallfahrer zahlenmässig doch eher zurückgehen, wird aus vielen Beispielen deutlich,
auch wenn eine eindeutige Tendenz nicht auszumachen ist. So würde ein vermehrter,
wenn nicht aus religiösen, so doch wenigstens aus kulturellen Motivationen erfolgender
Besuch dieser Wallfahrtskirchen, verbunden mit einem Obolus in die ja immer vorhandenen

Opferstöcke oder einer Kerzenspende, diesen nur gut tun, handelt es sich doch bei den
meisten von ihnen auch um einzigartige (man denke an die Grottenkirchen) und
schützenswerte Baudenkmäler. Dass wir diese im vorliegenden Band ebenfalls gut würdigen
können, verdanken wir den prachtvollen Fotografien von Barbara Graf Horka und Nicolas
Répond, die ungefähr die Hälfte des Buches einnehmen. Aber eben - sie sollten uns

gleichwohl nicht abhalten, den Weg, den schon Millionen unserer Vorfahren gegangen
sind, unter die Füsse (lieber als mit dem Auto) zu nehmen.

Das vorliegende, vom Verlag Benteli mit der gewohnten Sorgfalt betreute Werk ist ein
Geschenk eines erfahrenen Volkskundlers, dem es stets wichtig war, nicht bloss mit
Büchern in einem Büro zu arbeiten, sondern die Wege des Feldforschers, mit all ihren Freuden

und Mühen, unter die Füsse zu nehmen. Entstanden ist daher ein absolut nicht trockenes,

sondern sehr angenehm lesbares und dazu prächtig illustriertes Werk. Verwundert hat
mich höchstens das abrupte Ende mit dem letzten Beispiel Madonna del Sasso. Eine
Zusammenfassung, die wohl auch einige Generalisierungen hätte wagen dürfen, fehlt. Ich
habe mich z.B. gefragt, ob es irgendetwas spezifisch «Schweizerisches» bei den
vorgestellten Beispielen gibt. Die vielerorts zu beobachtetenden Spannungen zwischen kirchlicher

Hierarchie und engagierten Laien wären ein weiteres Diskussionsthema gewesen,
ebenso wie die zeitliche Situierung der heutigen Wallfahrt zwischen Tradition und
Moderne (könnte Wallfahrt wie schon in der Aufklärung eine Form des Widerstands gegen
diese sein?). Was ist überhaupt heute ihre wesentliche Funktion? Aktuelle Probleme der

SZRKG, 102 (2008)



500 Rezensionen - Comptes rendus

Seelsorge kommen, auch wenn Hugger dies nicht beabsichtigt, nicht selten zur Sprache;
von daher musste der Band auch Geistliche in den Ordinariaten, Universitätstheologen
und die mit der Seelsorge vor Ort Beschäftigten interessieren - aber vermutlich fehlt diesen

Adressaten im Klerus heutzutage die Zeit zur ausgiebigen Lektüre. Für mich ist der
Band eher auch ein Dokument jener aktuellen Tendenzen, die auf eine kulturelle
(wohlgemerkt nicht religiöse) Restauration des Katholizismus zielen. Die Wallfahrt, darin habe
ich keine Zweifel, musste darin einen gewichtigen Platz einnehmen. Welchen kann nur
die Zukunft zeigen; der Band von Hugger kann als Wegweiser dazu dienen.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Von der Limmat zurück an die Steinach, St. Galler Kulturgüter aus Zürich. Katalog zur
Sonderausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezember 2006 - 25. Februar
2007), St. Gallen, Verlag am Klosterhof St. Gallen, 2006, 111 S., 40 Abb.

Dieser Katalog zur Sonderausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen hat einen kuriosen
Hintergrund. Als in den Jahren vor 1712 ein Konflikt zwischen dem energischen St.

Galler Abt Lcodegar Bürgisser (1696 1717) und den Toggenburgern, vor allem jenei
reformierter Konfession, ausbrach, griffen Berner und Zürcher Truppen in den Streit ein.
Sie besetzten das Kloster St. Gallen und entwendeten unter anderen auch die versteckten
Handschriften und gedruckten Bücher aus der Bibliothek, samt dem grossen Erd- und
Himmelsglobus von Abt Bernhard Müller (1594-1630) und zahlreichen Gemälden. Die
beiden siegreichen Städte teilten die Beute unter sich auf und transportierten sie weg.

Nach dem Tode des streitbaren Abtes Leodegar Bürgisser war der Weg zu einem Frie-
densschluss frei. Im Frieden von Baden vom 15. Juni 1718 gab Bern seinen Anteil an der
St. Gallcr Klostcrbibliothek zurück. Auch Zürich beauftragte seine Bibliothekare, seinen
St. Galler Anteil an der Beute zurückzusenden. Allerdings wurde dieser Beschluss nur
unvollständig in die Tat umgesetzt. Mehrmals wurde versucht, das entwendete Gut
zurückzuerhalten, allerdings erfolglos. Erst gegen Ende des 20. Jahrhunderts kam es zu ernsthafteren

Verhandlungen, die allerdings erfolglos blieben. Als schliesslich der Gang vors
Bundesgericht unvermeidlich schien, entdeckten findige Juristen in der neuen Bundesverfassung

von 1999 einen Artikel, der bei Streitigkeiten zwischen den Kantonen die
Vermittlung des Bundes vorsah. In 18 Sitzungen wurde eine Lösung erarbeitet, die unter
anderem die leihweise Rückgabe der entwendeten Kulturgüter vorsah.

An der Sonderausstellung in der Stiftsbibliothek waren einige der zurückgekehrten
Kostbarkeiten zu sehen. Es handelte sich um eine Anzahl Handschriften aus dem Mittelalter

und der frühen Neuzeit, ergänzt durch eigene St. Galler Handschriften. Diese
Ausstellung markierte das glückliche Ende eines fast dreihundertjährigen Zwistes zwischen
den Ständen Zürich und St. Gallen

Meggen/Luzern Alois Steiner

Johann Sebastian Drey, Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit Rücksicht

auf den wissenschaftlichen Standpunct und das katholische System (Tübingen 1819),
Nachgelassene Schriften Bd. 3. Mit textkritischem und sachbezogenem Apparat.
Verzeichnissen und Registern hg. und eingeleitet von Max Seckler. Editorisch bearbeitet von
Winfried Werner. Tübingen. Francke Verlag. 2007, XX und 716 S.

Als 1817 in der protestantischen Universitätsstadt Tübingen die Katholisch-theologische
Fakultät ins Leben gerufen, oder besser gesagt, von der Friedrichsuniversität im katholischen

Ellwangen an die Eberhard-Karls-Universität verlegt wurde, da war Johann Sebas-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 501

tian von Drey (1777-1851) mit von der Partie. Bis in die vierziger Jahre herauf vertrat er
dort als Ordinarius die Fächer Apologetik und Dogmatik. Unter den «Auspizien der
neuscholastischen Restauration» in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und der in ihrem
ideologischen Fahrtwind segelnden Geschichtsschreibung geriet der Nestor der sogenannten

Katholischen Tübinger Schule jedoch immer wieder ins Zwielicht.
Davon betroffen war auch Dreys programmatische Enzyklopädieschrift aus dem Jahr

1819, die «Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit Rücksicht auf den
wissenschaftlichen Standpunct und das katholische System» (KE). Diese wurde als «fremdgän-
gerische Jugendsünde Dreys» abqualifiziert, wobei das fremdgängerische die pikante
Steigerung des eigentlichen Makels war, der ihr anzuhaften schien: der des epigonalen. Drey
habe, so wurde ihm unterstellt, seine KE abgekupfert und zwar bei keinem Geringerem
als dem evangelischen Theologen Friedrich Schleiermacher 1768- 1834), der 1811 - und
damit acht Jahre vor Drey - seine «Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum
Behuf einleitender Vorlesungen» (KD) veröffentlicht hatte.

Diese vermeintliche «Jugendsünde» liegt nun erstmals in einer vorbildlichen kritischen
Edition vor. die das Handexemplar Dreys aus der Bibliothek des Wilhelmsstiftes in
Tübingen zugrundelegt. Wenn im Vorwort die Edition als «Hauptzweck» bezeichnet wird,
dann ist das eine Untertreibung. Zwar steht sie im Zentrum, doch um sie herum sind
Forschungsbeiträge aus der Feder des Herausgebers gruppiert, welche Kontur. Statur und
Gewicht der KE in ihrem zeitgenössischen Umfeld ebenso wie in ihrer wirkungs- und rezep-
uonsgcschichtlichen (Ver-) Zeichnung ausleuchten. Gezeigt wird, wie der Topos der
Beeinflussung respektive der Abhängigkeit Dreys von Schleiermacher (und Schelling) geboren

wurde und zum «peristatisehen Gemeinplatz» der protestantischen und katholischen
Theologiegeschichtsschreibung avancieren konnte. Auch wird mit der Legende vom
Epigonentum aufgeräumt und der KE der Rang einer «Summula der Philosophie und

Theologie Dreys» zugesprochen. Hinter dem unprätentiösen und fast schon etwas
umständlichen Titel der KE, welcher eher eine schulmässige Handreichung für Studienanfänger

vermuten lasse, so das Fazit, verberge sich ein «dichtes, kühnes, kraftvolles und

kluges» enzyklopädisches Manifest, das als «einer der epochalen Beiträge zur Theorie des

Christentums und des Katholizismus» gelten müsse. Die Art der Abhängigkeit Dreys von
Sehleiermacher, sofern man denn überhaupt von einer solchen reden könne, sei nicht ein
rohes Aufnehmen fremder Gedanken, sondern wenn schon - um mit einer Formulierung
Dreys zu sprechen - ein «wahres zweytes Erfinden».

Greng Elke Pahud de Mortanges

Christopher Dowe, Auch Bildimgsbürger. Katholische Studierende und Akademiker im
Kaiserreich, (=Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 171), Göttingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 2006, 384 S.

Auch Bildungsbürger: Der Titel ist vorzüglich gewählt. Detailreich und stringent gelingt
es Christopher Dowe in seiner Dissertation, die katholischen Studierenden und Akademiker

im Kaiserreich dem katholischen Milieu zu entreissen und sie an der Schnittstelle von
Bildungsbürgertum und Katholizismus neu zu verorten. Dass dies gelingt, verdankt sich
wesentlich einem Bildungsbürgerbegriff, der sich in erster Linie für die soziale Praxis und

Vorstellungswelten interessiert und zeitgenössischen Zuschreibungen wenig Gewicht bei-
misst. Katholiken, die sich in der Wilhelminischen Zeit bis 1914 in katholischen
Studierendenverbänden organisierten, sahen sich trotz ihrem Bekenntnis zur katholischen Kirche
wie ihre protestantischen, jüdischen und atheistischen Kollegen als «gebildete Bürger».

SZRKG. 102(2008)



502 Rezensionen - Comptes rendus

gaben sich patriotisch, teilten bildungsbürgerliche Männer- und Frauenbilder und zeichneten

sich durch eine besondere Hochschätzung von Wissenschaft und Kultur aus - so die
Hauptthese der Studie (298f).

Dowe gibt vorerst einen Überblick über das vielfältige Organisationsnetz katholischer
Studierender, das sowohl Korporationen und deren Dachorganisationen als auch Freistudenten

sowie zahlreiche studentische Vereine mit religiösen und sozialen Zielsetzungen
umfasste. Grosses Gewicht legt der Autor dabei auf den Umstand, dass die Genese dieser
«Orte katholisch-bürgerlicher Vergesellschaftung» (29) sowohl von innerkatholischen als
auch von allgemein studentischen Entwicklungen geprägt war und verweist etwa auf
zeitgleiche Gründung anderer religiöser Studentenorganisationen. Auf breiter Quellenbasis
analysiert Dowe in den folgenden Kapiteln das Selbstverständnis der Mitglieder dieser
Organisationen als Katholiken bzw. als Studierende und Akademiker.

Hier werden beispielsweise die Vorbehalte gegenüber Geistlichen deutlich, die eine
reine Konviktsausbildung genossen hatten und damit punkto Ausbildung und Beherrschung

akademischer Umgangsformen nicht als gleichwertig wahrgenommen wurden.
Ein Grossteil der Studierenden forderte zudem eine Rationalisierung des Umgangs mit
Religion und Frömmigkeit, ein Umstand, der sich in der breiten Rezeption kritischer
katholischer Theologie sowie in der Ablehnung des unkritischen Umgangs mit Wundem
und Legenden zeigte.

Ein spezielles Kapitel widmet Dowe dem sozialstudentischen Engagement, das auf
katholischer Seite stark mit dem Sekretariat Sozialer Studentenarbeit (SSS) unter der
Leitung des Geistlichen Carl Sonnenschein verbunden war. Trotz der Wichtigkeit dieses
1907 im Rahmen des Volksvereins für das katholische Deutschland entstandenen Sekretariats

verortet Dowe die katholische sozialstudentische Bewegung in einer breiteren, grosse
Teile der akademischen Welt umfassenden bürgerlichen Sozialreformbewegung und zieht
Parallelen zum Verein für Socialpolitik und den so genannten «Kathedersozialisten».
Tatsächlich scheint die Sozialenzyklika «Rerum novarum» in katholischen studentischen
Kreisen weit weniger Beachtung gefunden zu haben als die Sozialerlasse Wilhelms IL
Dowe macht zudem einen Wandel der Motive sozialen Engagements aus, von der christlichen

Nächstenliebe hin zu bürgerlichem Verantwortungsbewusstsein und elitebewusstem
Verantwortungsgefühl gegenüber dem «einfachen Volk». Vor dem Hintergrund dieser
Verschiebung von religiösen hin zu nationalen Motiven taten sich auch neue Möglichkeiten

interkonfessioneller Zusammenarbeit auf, die durch die geteilte Ablehnung des
Sozialismus gefordert wurden. Gerade sozialstudentische Aktivitäten waren damit nach Dowe
ein wichtiger Beleg «für die Zugehörigkeit katholischer Studierender und Akademiker zu
universitärer Lebenswelt und Bildungsbürgertum» und erlaubten es, «Forderungen nach
einem katholischen Rückzug in einen konfessionellen (Turm> eine Absage [zu] erteilen»
(158).

In zwei weiteren Kapiteln stellt Dowe die Frage nach Nationsvorstellungen und
Geschichtsbildern sowie dem oftmals schwierigen Verhältnis zu moderner Wissenschaft und
protestantisch geprägter Mehrheitskultur. Besonders die Ausführungen zum Umgang mit
Syllabus errorum, Unfehlbarkeitsdogma, und Antimodernismus lesen sich mit Gewinn.
Kirchliche Dogmen und Hierarchie galten prinzipiell als unumstritten. Spätestens in den
1890er Jahren setzte sich jedoch die bereits zuvor auszumachende Denkweise durch, nach
der verschiedene Fachbereiche eigene Gesetzmässigkeiten und eigene Existenzberechtigungen

besässen. Dowe attestiert katholischen Studentenverbänden dieser Zeit einen starken

Willen zur «Öffnung gegenüber der protestantisch eingefarbten Mehrheitskultur» -

immer verbunden mit der Frage, wie dabei das «Katholischsein» bewahrt werden könne
(285). Er zeichnet damit ein Bild von Studierenden und Akademikern, die grundsätzlich
zeitgenössischer Wissenschaft und Kultur offen gegenüberstanden und sich aktiv im
Universitätsbetrieb engagierten. Konfessionellen Verbindungen schlössen sie sich vor allem

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 503

deshalb an, weil sie gleichzeitig die Treue zur Kirche hochhielten und - gerade gegenüber
protestantischen Kommilitonen - den Beweis erbringen wollten, dass sich Glaube und
Wissenschaft vereinbaren liessen. Die These eines Sonderwegs der Katholiken in die
Moderne und der Existenz eines katholischen Milieus bzw. eines zweiten konfessionellen
Zeitalters sieht Dowe im Falle der deutschen Universitäten eindeutig widerlegt - aller
Polemik konfessioneller Hardliner zum Trotz (300). Hier schiesst Dowe allerdings zeitweise
über das Ziel hinaus und unterstellt der Milieuforschung eine Heterogenitätsblindheit, die
sie längst überwunden hat, wie gerade auch in Beiträgen dieser Zeitschrift immer wieder
deutlich wird.

Freiburg i.Ue. David Luginbühl

Kriedrich Wilhelm Horn/Friederike Nüssel (Hg.), Taschenlexikon Religion und Theologie.

5., völlig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2008, 3 Bde. u. 1 Reg.bd.. 1464 S.

Dass das von Erwin Fahlbusch begründete «Taschenlexikon Religion und Theologie»
(TRT) seit seiner Erstveröffentlichung im Jahr 1971 nun bereits in fünfter Auflage
vorliegt, mag man als Beleg für sein überzeugendes Konzept und seine Orientierung an den
Bedürfnissen eines breiteren theologisch-religionswissenschaftlichen Buchmarkts sehen.
Dabei durchlitt das TRT über Jahrzehnte ein Schicksal, das Enzyklopädien stets zu treffen
pflegt, wenn diese nicht in regelmässigen Abständen grundlegend erneuert werden: Es

wurde zum Standardwerk, mit dem ein zunehmend veraltemder Erkenntnisstand popularisiert

wurde. Denn in den ersten beiden Folgeauflagen wurden lediglich kleinere Verbesserungen

vorgenommen, und auch die erweiterte und bearbeitete vierte Auflage von 1983

hielt an den ursprünglichen Artikeln fest. Sie wurde bis 2001 nachgedruckt und danach
auch als elektronische Ressource verbreitet.

Die fünfte Auflage des TRT ist eine völlige Neubearbeitung unter neuen Herausgebern,

die gleichwohl an der Zielsetzung ihres verstorbenen Vorgängers Fahlbusch festhalten,

mit ihrem Werk «über die zeitgenössische Theologie und die Religionen der Gegenwart

zuverlässig und umfassend zu informieren». Das Werk wurde von fünf auf drei
Textbände verschlankt und auf 500 Artikel begrenzt, für die mehr als einhundert ausgewiesene
Fachwissenschaftlcr gewonnen werden konnten. Die Länge der Artikel variiert zwischen
einer und vier Druckseiten; alle Beiträge sind jeweils mit einer knappen Literaturliste
versehen, die den weiteren Einstieg in das entsprechende Thema gewährleistet, und haben

durchweg ein darstellerisches Niveau, das auch für theologische Laien verständlich bleibt.
Neben ganz wenigen biographischen Artikeln enthält das TRT vor allem Beiträge zu
Stichworten aus der Theologie und der Kirchengeschichte. Damit unterscheidet es sich
deutlich von vergleichbaren neueren Enzyklopädien wie dem «Metzler Lexikon Religion»
(4 Bde., 2005) und der Neuausgabe des «Neuen Handbuchs theologischer Grundbegriffe»
(4 Bde., 2005), denen ein weiteres, kulturalistisches Religionsverständnis zugrunde liegt.
Entsprechend finden sich im TRT viele Auskünfte etwa über kirchliche Bewegungen und
Institutionen, zur Bibelwissenschaft. Exegese, Liturgie und Seelsorge; dagegen wurde auf
die Aufnahme von Stichworten aus den diffusen, lebensweltlichen Randbereichen von
Religion (z. B. vagierende bzw. Politische Religionen, Marxismus/Kommunismus,
Schwärmertum, religiöser Film) verzichtet.

Diese Konzentration auf den «Kernbereich» von Theologie und Kirche dürfte den
Bedürfnissen von Studierenden der Theologie ebenso entgegenkommen wie der relativ
erschwingliche Ladenpreis des Lexikons und hebt den Wert des TRT als Hilfsmittel im
universitär-akademischen Kontext im Vergleich zu seinen direkten Konkurrenzwerken.
Ebenfalls positiv zu vermerken ist die Repräsentation von Stichworten zu anderen Weltre-

SZRKG. 102(2008)



504 Rezensionen - Comptes rendus

ligionen. Freilich steht auch beim TRT das Christentum bzw. die jüdisch-christliche
Tradition im Vordergrund; gleichwohl zeigt eine Vielzahl von Lemmata zu Kernbegriffen
anderer Religionen das Bemühen der Verfasser, den Benutzer für einen interreligiösen Dialog

vorzubereiten.
Als Manko wird man dagegen die konfessionelle Unausgewogenheit der Bände bewerten

müssen, die schon bei einem Blick auf die Verfasserliste deutlich wird. Hier finden
sich fast ausschliesslich Namen von evangelischen Theologen, aus deren Feder auch viele
Artikel zu jenen Stichworten stammen, denen in der katholischen Theologie eine grössere
Bedeutung zukommt als in der evangelischen. So findet sich etwa im Artikel «Maria,
Marienverehrung» der protestantischen Theologin Silke Petersen die Aussage, dass «die
überbordende Marienverehrung in den Kirchen der Reformation kritisiert» wird. Dies
ist entweder schief formuliert, weil gemeint ist, dass die katholische Marienverehrung in
den Kirchen der Reformation als überbordend kritisiert wird, oder es ist tendenziös. Zu
letzterem würde passen, dass weder im Text die jüngeren apostolischen Schreiben Johannes

Pauls IL erwähnt werden noch in der Kurzbibliographie auf das für den Katholizismus
zentrale sechsbändige «Marienlexikon» verwiesen wird. Diese Unausgewogenheit lässt
sich auch bei den biographischen Artikeln feststellen: Es finden sich Beiträge über Friedrich

Schlcicrmacher, Karl Barth oder Rudolf Bultmann, nicht aber etwa über Ignaz von
Döllinger, Karl Rahner oder Romano Guardini. Hinsichtlich des konfessionellen
Ausgleichs bleibt das TRT damit hinter dem Standard anderer theologischer Enzyklopädien
zurück.

München Stefan Jordan

Hannelore Braun/Gertraud Grünzinger (Bearb.), Personenlexikon zum deutschen
Protestantismus 1919-1949 (=Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, hg. im Auftrag d. Ev.
Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte v. Siegfried Hermle u. Harry Oelke,
Reihe A, Bd. 12), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2006, 293 S.

Die Veröffentlichungsreihe «Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte» erscheint seit 1975
in zwei Reihen (Quellen und Darstellungen). In ihren Bänden verstreut enthalten sind
Biogramme bedeutender Vertreter des deutschsprachigen Protestantismus im 20. Jahrhundert.

Diese tabellarisch-biographischen Abrisse bilden (in ergänzter und aktualisierter
Fassung) den Grundstock zu der Sammlung von etwa 1000 Biogrammen, die nun im
«Personenlexikon zum deutschen Protestantismus 1919-1949» als Einzel Veröffentlichung
vorliegen. Porträtiert werden Persönlichkeiten, die sich auf unterschiedliche Weise in der Zeit
von Weimarer Republik, Nationalsozialismus und den Jahren vor der doppelten
Staatsgründung 1949 Verdienste um den Protestantismus erwarben. Zu diesen Personen, deren
Gros in den beiden Jahrzehnten vor 1900 geboren wurde, zählen zunächst Universitätslehrer

und Vertreter kirchlicher Behörden, Vereine und Organisationen in leitenden Positionen

aus Deutschland, Österreich und der Schweiz. Hinzu kommen Leiter von Verlagen
mit religiösem Schwerpunkt, Herausgeber kirchlicher oder kirchennaher Publikationsorgane

sowie Politiker, deren Tätigkeiten einen Bezug zur Kirche hatten. Vereinzelt
aufgenommen wurden auch religiöse Künstler. Besondere Berücksichtigung fanden Frauen,
«die noch um die Position der Frau in der Kirche bzw. im Protestantismus kämpften und
sich für eine veränderte Rolle einsetzten» (10).

Die Biogramme haben eine Länge von wenigen Zeilen bis zu einer knappen Seite.
Regelmässig angegeben sind die Lebens- und Sterbedaten bzw. -orte der betreffenden
Persönlichkeit, ihre Ausbildung (nach Abschluss der schulischen Bildung) einschliesslich
erworbener akademischer Grade, ihr beruflicher Werdegang, Kriegsteilnahmen, Mitgliedschaften

und Positionen in kirchlichen, kirchennahen und akademischen Institutionen,

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 505

Verbänden und Gruppierungen sowie in politischen Parteien und Verbänden, parlamentarische

Wirksamkeiten. Herausgeberschaften von Periodika. (Mit-)Verfasserschaften von
politischen oder theologischen Bekenntnissen sowie theologische Ehrenpromotionen.
Hinzu kommen in vielen Fällen Verweise auf besondere lebensgeschichtlichc Umstände
(z. B. erzwungene Emigration. Beurlaubung vom Dienst. Inhaftierung. Suizid oder
Ermordung). Selten zu finden sind kurze Hinweise zur spezifischen Bedeutung, wie etwa im
Fall des Gewerkschaftsführers Georg Friedrich Baltrusch: «massgebliche Rolle auch in
den Organen der ev. Kirche als bedeutendster Vertreter der christl. Gewerkschaften» (25).

Die Leistung des Werks besteht damit zum einen in einer «Inventarisierung» der
führenden Köpfe des deutschen Protestantismus in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, die
sonst in keinem anderen kirchengeschichtlichen Nachschlagewerk so zu finden ist. Zum
anderen erleichtern die datengesättigten Biogramme künftige biographische Arbeiten zur
evangelischen Kirchengeschichte, indem sie durch die akribische Nennung von Funktionen

(bei Professoren etwa wird sogar die theologische Subdisziplin als Tätigkeitsgebiet
angegeben) und den Zeiträumen, in denen diese ausgeübt wurden, viele bislang zu leistende

Archivrecherchen hinfallig werden lassen. Diese Leistungen sind auch dann nicht zu
gering zu veranschlagen, wenn man noch weitere Wünsche an ein «Personenlcxikon zum
deutschen Protestantismus» gehabt hätte. So wäre ein Sachregister wünschenswert gewesen,

über das sich etwa die genannten Anhänger der Bekennenden Kirche, der Deutschen
Christen oder Unterzeichner von Bekenntnissen als Gruppe hätten erschliessen lassen.
Auch Verwandtschaftsverhältnisse (etwa der Halbbrüder Heinrich und Martin Albertz)
sind nicht vermerkt: ebenso wenig finden sich Angaben zu «Netzwerken» wie
Freundschaften. Lehrer-Schüler-Verhältnissen oder ähnlichem. Ebenfalls bedauernswert
ist, dass weder Listen mit Werken noch Sekundärliteratur zu den behandelten Personen
angeführt werden.

Schliesslich zeigt auch diese Sammlung die Grenzen des Genres «Biogramm» auf.
denn die wenigen qualifizierenden Hinweise in den Artikeln können nicht verhindern,
dass der Leser sich durch den Blick auf den tabellarischen «äusseren Lebenslauf» kein
richtiges Bild der Person und ihrer Bedeutung machen kann. So vermerkt etwa der Eintrag
zu dem Theologen und Bischof Bruno Adler (1896-1954). der 1922 der NSDAP beigetreten

und eine der leitenden Figuren der Deutschen Christen in Westfalen war, lapidar
«1946 Versetzung i. R.». Die politische Motivation der Gründe für diese vorzeitige
Versetzung des 50-jährigen in den Ruhestand kann man sich denken, angegeben wird sie

allerdings nicht. Ähnliches gilt für Günther Furie (1899-1978), der 1945 als Direktor der
Kirchenkanzlei der DEK seines Amtes enthoben und ein Jahr später in den Ruhestand
versetzt, aber gleichzeitig kommissarischer Leiter der Ostpfarrerversorgung wurde.

München Stefan Jordan

Matthias Ring, «Katholisch und deutsch». Die alt-katholische Kirche Deutschlands und
der Nationalsozialismus, Bonn, Alt-katholischer Bistumsverlag, 2008, 871 S.

Erstmals liegt jetzt mit diesem Buch eine Studie über die Geschichte der deutschen
alt-katholischen Kirche im Dritten Reich vor. Es ist das Verdienst dieses Buch, dass es eine
Lücke in der bisherigen historischen-politischen Forschung füllt. Wir wissen schon viel
über die Rolle der protestantischen Kirchen und der römisch-katholischen Kirche in
Deutschland und anderen Ländern während der Zeit des Nationalsozialismus. Über die
Rolle der alt-katholischen Kirche war bisher wenig oder nichts bekannt. Matthias Ring,
geboren 1963, von 2000 bis 2006 wiss. Mitarbeiter am Alt-Katholischen Universitätsseminar

zu Bonn und seitdem wieder Pfarrer der alt-katholischen Kirche in Regenburg, hat

SZRKG. 102(2008)



506 Rezensionen - Comptes rendus

mit der vorliegenden Arbeit, mit der er am 8. Juni 2006 in Bern zum Doktor der Theologie

promoviert worden ist, eine umfangreiche, mehr als 800 Seiten umfassenden, und
tiefgreifenden Beitrag geleistet.

Im ersten und zweiten Kapitel gibt der Autor einen Überblick über Geschichte und
Selbstverständnis der Alt-katholischen Kirche in Deutschland von 1870 bis 1930: Kaiserreich,

Erster Weltkrieg und Weimarer Republik. Dabei analysiert er kurz die wichtigsten
Ausrichtungen dieser Zeit: der antirömische Affekt und der Antiultramontanismus, die

Hinwendung zu einem unpolitischen Katholizismus und zur Nationalkirche.
Vom dritten Kapitel ab folgt Matthias Ring Schritt für Schritt, entlang der wichtigsten

Ereignisse des Nationalsozialismus die naive aber auch - wie er sie nennt - die «egoistische»

Anpassung an das totalitären Regime. Ring schreibt: «Aufgrund des vorliegenden
Befundes spricht meines Erachtens viel für die These vom ekklesialen Egoismus als

Handlungsmotiv» (205). Bestimmte massgebliche Alt-Katholiken waren waren schon vor
der Machtsergreifung 1933 für Anpassung and Annäherung an den Nationalsozialismus,
weil sie hofften, dass viele Parteimitglieder der NSDAP aus dem römisch-katholischen
Milieu den Weg zur «freien» alt-katholischen Kirche finden würden, weil es in diesen
Jahren einen offenen Konflikt zwischen NSDAP und römisch-katholischer Kirche gab
(bis 1933 war Katholiken die Mitgliedschaft in der Nazi-partei untersagt). Dieses Motiv
spielte auch nach 1933 eine Rolle, neben den eher ideologischen und theologischen
Motiven: Antiultramontanismus, unpolitische Kirche, Nationalkirche, AntiJudaismus und
Kritik des Alten Testamentes. Ausführlich beschreibt Ring die Rolle der 1934 gegründeten

Katholisch-Nationalkirchlichen Bewegung (KNB). Deren Ziel war laut Satzung die
Förderung der alt-katholischen Kirche als einer katholischen deutschen Nationalkirche:
«In den verschiedenen programmatischen Selbstdarstellungen bekannte sich die KNB
vorbehaltlos zur NS-Regierung und zu nationalsozialistischem Gedankengut w ie der
Rassengesetzgebung und den erbbiologischen Gesetzen» (805).

Rings imposantes Buch macht sichtbar, wie Schritt für Schritt die KNB und mit ihr die
alt-katholische Kirche Mitläuferin wurden, aber auch wie naiv die führenden Persönlichkeiten

der Kirche glaubten, dass das neue Regime ein positiver Staat sei, ein neuer
deutscher Staat für Volk und Vaterland; und dass Hitler ein grosser und ehrlicher Staatsmann,
der Krieg notwendig und die Juden undeutsch seien. Die Alt-Katholiken waren keine Täter,

sondern eher naive Mitläufer. Aber wie naiv und unpolitisch kann und darf ein
Mensch sein, und wann werden Naivität und unpolitische Haltung zum Politikum? Schok-
kierend ist die Geschichte des Auftretens Rudolf Keussens für die Utrechter Union während

der zweiten Weltkonferenz der ökumenischen Bewegung für praktisches Christentum

Life and Work vom 3. bis 18. August 1937 in Edinburgh. Anfang 1937 hatte Hitler
entschieden, dass «den deutschen Geistlichen», d.h. den evangelischen Geistlichen, die
Teilnahme an der Konferenz verboten war. Kirchen, die als regime-freundlich eingestuft
wurden, durften in Edinburgh hingegen Präsenz zeigen. So entsandte die Vereinigung
Evangelischer Freikirchen entsandten zwei Delegierte, den methodistischen Bischof Otto
Melle und von baptistischer Seite Paul Schmidt. Der dritte, der entsandt wurde, war der
alt-katholische Professor Rudolf Keussen (1877-1944). Die deutschen Delegierten waren
vor Reiseantritt in Berlin instruiert worden und traten wie Strohmänner des Regimes auf.
Matthias Ring macht sichtbar, wie diese Delegierten mit Erfolg die internationale Kritik
auf Deutschland neutralisierten und später dafür belohnt wurden.

Ring skizziert in seinem vorletzten (11.) Kapitel kurz auch die Geschichte nach 1945.
Die Vergangenheitsbewältigung setzte nur zögerlich und nicht grundsätzlich ein. Ring
schreibt: «Die Entnazifizierung [der eigenen Leute] wurde von Kreuzer [seit 1935 Bischof
der alt-katholischen Kirche] als ein notwendiges Übel betrachtet, aber nicht als Chance,
das Vergangene aufzuarbeiten» (819). Über Schuld und Verantwortung wurde weniger
gesprochen, ebenso wenig wie über die Shoah und den eigenen Antisemitismus.

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 507

Das beeindruckende Buch Matthias Rings ist ein wichtiger Beitrag zur Forschung über
die Beziehung zwischen christlichen Kirchen und dem Nazi-Regime in Deutschland.
Erstmals wird hier die Geschichte der alt-katholischen Kirche in Deutschland wissenschaftlich
aufgearbeitet. Was leider fehlt, ist ein Vergleich mit den anderen Kirchen in Deutschland
und mit anderen Ländern. Auch eine theoretische Positionierung im Feld der internationalen

Forschung wäre wünschenswert gewesen. So setzt sich der Autor zwar mit Olaf
Blaschke auseinander, nicht jedoch mit den Ansätzen von Urs Altermatt u.a. Trotz dieser
Kritik sei die Lektüre sehr empfohlen.

Zevenaar Theo Salemink

Rainer Bendel (Hg.), Vertriebene foulen Heimat in der Kirche. Integrationsprozesse im
geteilten Deutschland nach 1945. (=Forschungen und Quellen zur Kirchen- und
Kulturgeschichte Ostdeutschlands. 38). Köln/Weimar/Wien, Böhlau, 2008. 670 S.

In den vergangenen Jahren ist die Frage nach der Rolle der katholischen Kirche bei der
Integration der deutschen Vertriebenen aus dem Osten in die deutsche Nachkriegsgesellschaft

und in die Kirche selbst zu einem kontrovers diskutierten Thema der kirchlichen
Zeitgeschichte geworden. Einen nicht geringen Anteil daran hat der Herausgeber dieses

neuen Sammelbandes, der auf die 44. Tagung des Regcnsburger Instituts für ostdeutsche
Kirchen- und Kulturgeschichte im Sommer 2006 zurückgeht.

Während der Untertitel darauf" hin deutet, dass der Band auch die oft vernachlässigten
Verhältnisse in der Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) bzw. in der DDR berücksichtigt,
zeigt sich bei der Lektüre, dass hier der eigentliche Schwerpunkt des Buches liegt. Das

liegi vor allem daran, dass über die Hälfte des voluminösen Bandes von der Edition archi-
valischer Quellen eingenommen wird, die hauptsächlich aus dem Bistumsarehiv Görlitz
stammen. Über 200 Dokumente geben Einblick in die unmittelbare Nachkriegszeit der
Jahre 1945-1949 in einer von durchziehenden Flüchtlingen und Vertriebenen besonders

beeinträchtigten Region, die innerhalb Deutschlands auch noch in anderer Beziehung eine

Sonderstellung einnahm: der kleine Lausitzer Teil des Erzbistums Breslau war durch die
Oder-Neisse-Linic von seinem Mutterbistum, das nun in Polen lag. getrennt worden und
stellte fortan nicht nur das östlichste, sondern auch das kleinste katholische Kirchengebiet
in Deutschland dar. Die deutsche Leitung des Erzbistums Breslau war nach einer
Übergangsphase gezwungen, sich in die deutsch-polnische Grenzstadt Görlitz zu verlegen. Sie

verfügte faktisch nur noch über ein Rumpfterritorium in einem traditionellen Diasporagebiet,

dessen katholische Bevölkerungszahl sich nun durch die Vertriebenen verdoppelte.
Die aus Schlesien vertriebenen Priester und Gläubigen befanden sich hier allerdings nach
wie vor auf heimatlichem Bistumsgebiet, was dazu führte, dass die Bistumsleitung bei der
seelsorgerlichem Betreuung der Flüchtlinge und Vertriebenen über den gesamten Klerus
des Erzbistums Breslau weiter verfügen konnte. Dies war zumindest theoretisch so. denn
wie nicht nur aus der Quellenedition, sondern auch aus verschiedenen Beiträgen des Sam-
mclbandes deutlich wird, sah die Realität anders aus.

Neben den sehr faktenorientierten Aufsätzen von Svenja Hecklau über den Aufbau der
Seclsorge im Gebiet Görlitz und von Beate Cw iertnia über die Einrichtung von
Katechetenseminaren zeigt vor allem der instruktive Beitrag von Ulrike Winterstein über die
Integration des vertriebenen Klerus, wie schwierig es war. personell die Seclsorge der Flüchtlinge

und Vertriebenen zu gewährleisten. Als eine «Sonderform der Desintegration» (142)
bezeichnet Winterstein den Umstand, dass ein grosser Teil der schlesischen Priester
entgegen der kirchlichen Vorgabe, in der SBZ/DDR zu bleiben, weiter in die Westzonen zog.
Exemplarisch dafür war der Fall des Breslauer Domkapitulars und Weihbischofs Joseph
Ferche. der nach einer Zwischenstation in der SBZ 1947 seine Karriere als Weihbischof

SZRKG. 102(2008)



508 Rezensionen - Comptes rendus

im Erzbistum Köln fortsetzte und in Westdeutschland zum äusserst populären «inoffiziellen

Vertriebenenbischof» (129) avancierte. Wie der biographische Beitrag von Sebastian
Holzbrecher zeigt, hatte Ferche es gezielt darauf angelegt, die SBZ verlassen und ein
geeignetes Amt im Westen übernehmen zu können. In der Görlitzer Kirchenleitung erregte
es angesichts der pastoralen Notsituation der Flüchtlingskirche im Osten grossen Unmut,
dass der einzige Weihbischof in der ostdeutschen Diaspora «seine eigenen Zukunftspläne
über die ihm anvertrauten Menschen gestellt» hatte (128). Dies musste als verheerendes

Signal auf andere Priester verstanden werden (vgl. auch Dokument Nr. 172 der Quellenedition).

Dass «der bekannte und beklagenswerte Drang [der Priester] nach Westen ohne
Rücksicht auf die zurückbleibenden Gemeinden und Gläubigen» (31) ein wesentliches
Problem der Flüchtlingsseelsorge in der SBZ/DDR darstellte und man demzufolge stärker
auf die Ausbildung pastoraler Mitarbeiter setzen musste, zeigt für das Erzbischöfliche
Kommissariat Magdeburg auch der Beitrag von Daniel Lorek.

Neben diesen Einzelstudien und der umfangreichen Quellenedition ist auch ein
Überblicksartikel von Josef Pilvousek und Elisabeth Preuß der Rolle der katholischen Kirche
bei der «Beheimatung» katholischer Vertriebener in der SBZ/DDR gewidmet, der auf die

grossen Forschungslücken in diesem Bereich aufmerksam macht, obwohl die katholische
Kirche in der DDR sich eigentlich erst aus der «Fiüchtlingskirche» entwickelt habe.

Neben diesem deutlichen Schwerpunkt auf die SBZ/DDR gibt es nur wenige
Einzelstudien, die sich mit der Lage in den Westzonen bzw. der Bundesrepublik beschäftigen.
Vergleichsmöglichkeiten zum Gemeindeaufbau im Osten Deutschlands bietet die
Untersuchung von Marco Eberhard zur Gemeindebildung einer katholischen Diasporagemeinde
im württembergischen Nürtingen, wo sich die Zahl der Katholiken von 300 auf 2.000
erhöht hatte, die Katholiken aber weiterhin die Minderheit darstellten. Der Beitrag gibt
Einblick in das nur langsame Zusammenfinden der kleinen Gruppe von alteingesessenen und
der grossen Gruppe von neu hinzugekommenen Katholiken, deren religiöse Praxis sich
deutlich unterschied und die zunächst für kaum «diasporatauglich» gehalten wurden.

Während sich die meisten Beiträge mit der innerkirchlichen Integration und der damit
verbundenen neuen gesellschaftlichen Beheimatung beschäftigen, geht es nur in wenigen
um die Deutungsangebote der Kirche, was die Verarbeitung und Einordnung des Schicksals

der Vertreibung selbst angeht. Hier ist vor allem der Beitrag von Karolina Lang
hervorzuheben, in dem es um die aus dem südlichen Ostpreussen vertriebenen Ermländer
geht. Wie Lang zeigt, waren für die Identitäts- und Heimatkonstruktion dieser relativ kleinen,

rein katholischen Gruppe die Äusserungen ihres Bischofs Maximilian Kaller, der
1946/47 auch «Päpstlicher Sonderbeauftragter für die heimatvertriebenen Deutschen»
insgesamt war, massgeblich. Einen fundierten Forschungsbericht zur Biographie Kallers gibt
Hans-Jürgen Karp in einem weiteren Beitrag. Bischof Kaller hatte ungewöhnlich früh und
deutlich klargestellt, dass die ermländische Heimat als unwiderruflich verloren zu
betrachten sei und seine Diözesanen sich ohne falsche Illusionen auf Rückkehr um einen
Neuanfang in der neuen Heimat bemühen sollten. Dass diese frühe Konfrontation seiner
Gläubigen mit der Realität ohne Autoritätsverlust des Bischofs einherging, begründet
Lang überzeugend u. a. mit seiner damit einhergehenden heilsgeschichtlichen Deutung
der Vertreibung als christliche Bewährungschance, der Sakralisierung des Vertrcibungs-
schicksals durch biblische und frühchristliche Vergleiche sowie einer theologisch fundierten

Aufwertung der Vertriebenen als christliche Avantgarde unter den Deutschen. Durch
die gleichzeitige Stabilisierung der Gruppenidentität der Ermländer durch die Fortsetzung
religiöser Rituale (Wallfahrten, Marienverehrung) gelang eine vornehmlich religiöse
Fundierung des ermländischen Heimatbewusstseins, die den Heimatverlust akzeptieren half
und dazu führte, dass die Ermländer eine gewisse Distanz zu den landsmannsehaftlich
verfassten Vertriebenem erbänden hielten. Das Beispiel der Ermländer bildet ein
eindrucksvolles Gegenbeispiel zu der These Christian-Erdmann Schotts, der in dem einzigen

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 509

Beitrag zur evangelischen Kirche beklagt, dass die evangelischen Kirchenleitungen Mitte
der 1960er Jahre zu früh die Akzeptanz des Heimatverlusts von den Vertriebenen
verlangt, und diese damit von der Kirche abgestossen und in die politisierten Landsmannschaften

hineingetrieben hätten.
Zum Thema Vertriebene und Kirche gehören noch zwei Aufsätze von Thomas Scharf-

Wrede und Benita Berning, die Fragen und Perspektiven der Archivsicherung katholischer

Vertriebenenverbände betreffen. Konzeptuell nicht ganz schlüssig werden diese
ergänzt durch einen Beitrag von Otfrid Pustejovsky zur Archivsituation in Tschechien und
einen Überblick von Maria Dçbowska über die Archivsituation für die polnischen Vertriebenen,

die aus den polnischen Ostgebieten in die ehemaligen deutschen Ostgebiete
umgesiedelt worden sind.

Quasi analog zur der im Sammelband zentralen Fragestellung berichtet Martin Zuckert
über ein Handbuchprojekt über Religions- und Kirchengeschichte der böhmischen Länder
im 20. Jahrhundert mit dem Fokus auf neuere Ansätze zur Erforschung der Jahre 1938-
1948, wo es um die Rolle der Kirchen und der Kirchlichkeit für die gesellschaftlichen
Transformationsprozesse in Böhmen in den Jahren vor und nach der Aussiedlung der
Deutschen geht.

Nur in den weiteren Rahmen des Buchkonzepts gehören zwei Beiträge, in denen die
Rolle der Kirche und der Religiosität keine Rolle spielen. Christa Müller, Elisabeth Heidt-
mann und Michael Ermann stellen ein psychologisches Forschungsprojekt zu psychischen
Langzeitfolgen von Kriegserfahrungen bei deutschen Kindern vor. Ausgangspunkt ist die
These, dass Kriegskinder im Nachkriegsdeutschland nicht die Möglichkeit gehabt hätten,
ihre Erlebnisse kommunikativ zu verarbeiten. Dieser fragliche Ausgangspunkt soll zwar
ausdrücklich nicht zu Aufrechnungen mit dem Leid der Nichtdeutschen führen, die
Hinwendung zum Leiden der deutschten Kriegskinder bleibt aber insofern problematisch, als
sie nicht nur als «Hilfe zur Identitätsbildung der Kriegsinder» (185), sondern auch als

«Entwicklungsauftrag für die nationale Identität» (178) der Deutschen verstanden wird.
Ähnlich wie in diesem Beitrag findet auch in einem zweiten Aufsatz von Otfrid
Pustejovsky eine inflationäre und damit nicht unproblematische Verwendung des Trauma-Begriffs

statt, wenn z.B. pauschal von einer «Traumatisierung der [deutschen] Gesamtbevölkerung»

(197) durch den Zweiten Weltkrieg die Rede ist. Ähnlich befremdlich wirkt Pus-

tejovskys gegen die professionelle Geschichtswissenschaft gerichtetes Plädoyer für eine
Umgestaltung der Erinnerungskultur angesichts einer «60-jährigen Geschichtsausblendung»

(212) im Hinblick auf die Leiden der Deutschen. Insgesamt hätte dem voluminösen
Sammelband eine Beschränkung auf Beiträge zu dem eigentlichen Schwerpunktthema gut
getan.

Oldenburg Stephan Scholz

Sabine Voßkamp, Katholische Kirche und Vertriebene in Westdeutsch/and. Integralion.
Identität und ostpolitischer Diskurs 1945-1972, (=Konfession und Gesellschaft, 40),
Stuttgart. Kohlhammer. 2007, 422 S.

Nach 1945 strömten mehr als 12 Millionen Geflüchtete und Vertriebene aus dem Osten in
die westlichen Besatzungszonen Deutschlands, unter ihnen etwa 45% Katholiken. Es
ergaben sich enorme Probleme für die einzelnen Diözesen, deren Flüchtlingsanteil zwischen
12% bis 87% ausmachte. Eine Rückkehr der Flüchtlinge kam infolge der politischen
Situation nicht mehr in Frage. Es galt nun, sie aufzunehmen, ihnen Wohnung und Arbeit
zu verschaffen, sie in die neue Heimat zu integrieren. Schwierigkeiten zwischen Neuzugewandten

und Einheimischen waren nicht zu vermeiden.

SZRKG, 102(2008)



510 Rezensionen - Comptes rendus

Neben der materiellen Not galt es auch, die seelische Not der Entwurzelung zu
bekämpfen. Eine gewaltige Seelsorgearbeit der Kirche war erforderlich. Es galt, die Integration

der Flüchtlinge zu befordern und das Aufkommen eines speziellen Vertriebenen-Ka-
tholizismus nach Möglichkeit zu verhüten. Auseinandersetzungen zwischen
Integration/Assimilation einerseits und Konzentration auf die Herkunftskultur andererseits prägten

die ersten Jahrzehnte. Die jüngere Generation assimilierte sich rasch in der neuen
Umgebung, sobald die wirtschaftlichen und politischen Verhältnisse hiezu geschaffen waren.
Die ältere Generation forcierte die Bewahrung des durch Generationen überkommenen
kulturellen und volkstummässigen Erbes der angestammten Heimat. Das Vertriebenen-
wallfahrtswesen der Vierziger- und Fünfzigerjahre bot emotionale Anknüpfungspunkte
und spirituelle Unterstützung in der Fremde. Ende der Sechzigerjahre war diese Epoche
der religiösen Volkskunde zu Ende.

Bis in die Fünfzigerjahre hatten die Vertriebenenverbände beträchtlichen Einfluss in
der deutschen Innenpolitik. Je besser die Hochkonjunktur in der Bundesrepublik anlief,
umso mehr gerieten Fragen der «Dritten Welt» und der Kirchenkampf im kommunistischen

Europa in den Vordergrund; die Vertriebenenfrage verlor an Schärfe. Kardinal
Frings betrachtete anfangs der Sechzigerjahre die Integration der Flüchtlinge weitgehend
als gelöst.

Mit der Zeit wurden kritische Stimmen laut, die die Verklärung der verlorenen Heimat
im Osten als «Trauergespinst» auffassten und die brutalen Seiten der deutschen Ostkolonisation

aufzeigten (Treblinka/Auschwitz). Ab ca. 1965 begann eine Kontroverse im
westdeutschen Katholizismus um die richtige Form der Verständigung mit Polen. Am
Ende des 2. Vatikanischen Konzils erfolgte der Briefwechsel der polnischen und
deutschen Bischöfe, der eine Verständigung und Aussöhnung anstrebte. Mit dem Tode Pius'
XII (1958) und der Wahl Johannes' XXIII erfolgte allmählich ein Kurswechsel in der
vatikanischen Ostpolitik. Bischof Julius Döpfner in Berlin (später Erzbischof und Kardinal

in München) rief am 16. Oktober I960 mit der «Hedwigspredigt» zur Versöhnung auf,
stiess aber auf starken Protest der Vertriebenen. Mehr Erfolg hatte die Denkschrift der
Evangelischen Kirche Deutschlands (EKD 1965).

Das Einladungsschreiben der polnischen Bischöfe an den deutschen Episkopat zur
Milleniumsfeier 1965 förderte die Bereitschaft zur Versöhnung. Dabei spielte der Wunsch
nach einer Seligsprechung des Märtyrers Pater Maximilian Kolbe eine Rolle, die zum
Ansatz einer Völkerversöhnung genommen werden sollte.

In den Sechzigerjahren zeigten sich unter den Vertriebenen Anzeichen einer Spaltung.
Während die ältere Generation an den bisherigen Vorstellungen festhielt, zeigte die jüngere

Generation eher Verständnis für eine pragmatische Haltung. Die geglückte Integration
der jungen Vertriebenenjahrgänge in die bundesrepublikanische Wirtschaft und Gesellschaft

tat hier bereits ihre Wirkung. Ab Mitte der Sechzigerjahre kam es auch zu einer ersten

Reisewelle von ehemaligen Vertriebenen nach Polen, die ein anderes Bild der alten
Heimat vermittelte, das sich bis dato auf Vorkriegsfotographien und Linolschnitte
beschränkt hatte. Nun sah man den schlechten baulichen Zustand der Städte und Ortschaften,

die mangelnde Infrastruktur, aber dafür freundliche Einheimische. In der Politik
begann das Umdenken 1966 mit der grossen Koalition Kiesinger-Brandt, die schliesslich
1969 in die Regierung Brandt-Scheel überging und zur allmählichen Aussöhnung mit Polen

führte, was die Anerkennung der Oder-Neisse-Grenze durch die Bundesrepublik nach
sich zog. Was Konrad Adenauer in den Vierzigerjahren im Westen erreicht hatte, schuf
Willy Brandt nun im Osten. Als der deutsche Bundestag nach heftigen Debatten und mit
mehrheitlicher Stimmenthaltung der CDU/CSU-Abgeordneten den Moskauer und
Warschauer Vertrag am 17. Mai 1972 gebilligt hatte, zögerte der Vatikan nicht, die
Neuumschreibung der Diözesen im deutsch-polnischen Grenzbereich vorzunehmen. Damit war
die Basis für eine dauernde Aussöhnung geschaffen.

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 511

Eine materialreiche Arbeit von enormer Dichte liegt hier vor. die einen Überblick über
den langwierigen Weg der Vertriebenen in die westdeutsche Gesellschaft und zur endgültigen

Aussöhnung mit Polen aufzeigt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Joachim Garstecki (Hg.), Die Ökumene und der Widerstand gegen Diktaturen.
Nationalsozialismus und Kommunismus als Herausforderung an die Kirchen. (=Konfession und
Gesellschaft. 39). Stuttgart. Kohlhammer. 2007. 208 S.

Zum Thema «Ökumene und der Widerstand gegen Dikaturen» organisierte die Stiftung
Adam von Trott in Imshausen (Deutschland), dem Herkunftsort des Gegners des NS-

Regimcs. anlässlich des 60. Jahrestages des gescheiterten Hitler-Attentates vom 20. Juli
1944 ein internationales Kolloquium «zu Ehren von Willem A. Visser 't Hooft». dem ersten

Generalsekretär des Ökumenischen Rates der Kirchen. Die zwölf Beiträge dieser
Tagung sind nun von Joachim Garstecki. von 2001 bis 2007 Studienleiter der Stiftung Adam
von Trott, als Buch herausgegeben worden.

Im einleitenden Beitrag stellt Konrad Raiser dar. dass sowohl der Nationalsozialismus
als auch der Kommunismus von der ökumenischen Bewegung als totalitäre Regimes
angeprangert wurden. Im Kalten Krieg hat sich der Ökumenische Rat der Kirchen (ÖRK)
jedoch auch bemüht, den eisernen Vorhang zu überwinden. Statt die kommunistische
Unterdrückung entschieden zu verurteilen, hat die ökumenische Bewegung einen «Wandel
durch Annäherung» gesucht. Konrad Raiser weist daraufhin, dass an der Tagung mit der
nationalsozialistischen und der kommunistischen Diktatur bloss die zwei «prägnantesten
Beispiele» thematisiert werden. In der Geschichte des ÖRK gab es jedoch mindestens drei
weitere Felder des Widerstandes gegen unterdrückerische Herrschaft, die Kämpfe gegen
den Rassismus, den Militarismus und schliesslich gegen die Ausbeutung der Armen durch
das gegenwärtige Weltwirtschaftssystem.

Sechs Beiträge beleuchten den ökumenischen Widerstand gegen den Nationalsozialismus.

An den Beispielen von Willem A. Visser 't Hooft (Rolf-Ulrich Kunze). George Bell
(Andrew Chandler). Dietrich Bonhoeffer (Keith Clements) und Adam von Trott (Andreas
Schott), sowie der schwedischen Sigtuna-Gruppe (Björn Ryman) werden verschiedene

Aspekte sow ie die internationale Vernetzung des Widerstandes deutlich. Der Niederländer
Visser 't Hooft nahm als Ökumene-Koordinator im neutralen Genfeine wichtige Position
als Informationsvermittler zwischen den Widerstandsgruppen in ganz Europa ein. In Genf
kam es auch zu vier Treffen europäischer Widerstandsvertreter. Eine wichtige Rolle spielte

ebenfalls die schwedische Sigtuna-Gruppe vom Nordischen Ökumenischen Institut. Sie

pflegte sowohl zu George Bell, dem anglikanischen Bischof" von Chichester, der sich in

England für die politische Unterstützung des deutschen Widerstandes einsetzte, als auch

zum Kreisauer Kreis, einer der wichtigsten deutschen Widerstandsgruppen, der auch
Adam von Trott angehörte, enge Beziehungen. An Dietrich Bonhoeffer schliesslich lässt
sich die Verbindung der Ökumene mit dem Kampf gegen das Nazi-Regime sehr konkret
verdeutlichen. Auf der Suche nach Alternativen zur deutschen Nazi-Herrschaft spielte die

europäische Dimension eine wichtige Rolle. Sowohl bei den Genfer Treffen als auch in
den Schriften Adam von Trotts finden sich konkrete Vorstellungen davon, wie ein neues
Europa auszusehen habe.

Um die europäische Ausrichtung des Widerstandes geht es auch im Beitrag Jurien A.
Zcilstras. Für Ökumeniker wie Visser 't Hooft, von Trott und Bonhoeffer stellte Europa
das Symbol einer Gesellschaft dar. die in der Lage war. die Konflikte zwischen dem
Nationen zu überwinden. Dem Christentum kam die Aufgabe zu, dafür die geistigen und
moralischen Grundlagen zu liefern. Nach dem gescheiterten Hitler-Attentat und dem sich

SZRKG. 102(2008)



512 Rezensionen - Comptes rendus

abzeichnenden militärischen Sieg der Alliierten wurde aber immer klarer, dass es keine
«europäische Einheit von innen heraus» geben würde. Aufgrund dieser Entwicklung verlor

das Thema Europa in der Nachkriegszeit für die ökumenische Bewegung weitgehend
seine Anziehungskraft und wurde durch das Thema Welt ersetzt. Ein triumphalistisches
antikommunistisches Europa sei für Visser 't Hooft nicht mehr die Mühe wert gewesen.

Damit ist der Bogen geschlagen zu fünf Beiträgen über das Verhältnis der
ökumenischen Bewegung zu den kommunistischen Diktaturen im Kalten Krieg. Dianne Kirby
weist in ihrem Artikel «The impact of the Cold War on the formation of the Word Council
of Churches» auf die zentrale Bedeutung des Religiösen beim Kampf gegen Hitler und

vor allem gegen den Kommunismus hin. Dies zeigt sich in den Anstrengungen Trumans,
mit dem Vatikan auch die ökumenische Bewegung in eine «internationale anti-kommunistische

religiöse Front» einzubinden. Dieses Vorhaben sei, so Kirby, unter anderem am
noch viel älteren Kalten Krieg zwischen Protestanten und Katholiken gescheitert.

Der Beitritt der orthodoxen Kirchen zum ÖRK zog eine grundlegende Änderung in der
Ausrichtung dieser Institution nach sich. Öffentliche Proteste gegen die Menschenrechtsverletzungen

in den kommunistischen Ländern wurden von den orthodoxen Kirchen unter
dem Einfluss ihrer Regierungen blockiert. John Arnold erwähnt in diesem Zusammenhang,

dass die orthodoxen Kirchen in einem Gegensatz zu den Kirchen in Südafrika oder
den Vereinigten Staaten standen, die ihrerseits die Apartheid oder den Vietnamkrieg klar
verurteilten.

Paul Oestreicher bringt das Dilemma der Ökumene auf den Punkt, wenn er bemerkt,
dass diese durch Verteuflung des Stalinismus zur Partei im Kalten Krieg geworden wäre.
Umgekehrt wäre sie aber auch durch die kritiklose Hinnahme der stalinistischen
Verbrechen schuldig geworden. Die Position zwischen den Fronten hat den Handlungsspielraum

der ökumenischen Bewegung eingeschränkt. Deshalb hat sie kaum Impulse zur
Beendigung des Kalten Krieges gegeben und auch dem «Siegeszug des ungezügelten
Kapitalismus» nur wenig entgegensetzen können. Trotz allem vertritt Oestreicher die Meinung,
dass die Kirchen unter den gegebenen Umständen nicht viel anders hätten reagieren können,

da auch andere Optionen zu berechtigter Kritik geführt hätten.
Die letzen zwei Beiträge befassen sich mit der Aufarbeitung der Geschichte der

Kirchen im Kalten Krieg. Während Laurens Hogebrink auf die inteme Debatte über die Rolle
der ökumenischen Bewegung eingeht, bietet Katharina Kunden einen Überblick zum
aktuellen Diskussions- und Forschungsstand über die Rolle von Kirchen und Ökumene im
Kalten Krieg. Sie sieht die Auseinandersetzung über die Rolle der ökumenischen Bewegung

im Kalten Krieg in einer neuen Phase, betont aber angesichts der Komplexität des
Themas die Notwendigkeit der internationalen Kooperation zwischen ehemals west- und
osteuropäischen Ländern in der weiteren Aufarbeitung.

Die Tagungsbeiträge vermitteln einen guten Überblick über die Rolle der Ökumene im
Widerstand gegen Nationalsozialismus und Kommunismus. Während der Kampf gegen
den Nationalsozialismus die ökumenische Bewegung grundlegend geprägt hat. bemühte
sich der ÖRK während des Kalten Krieges um eine neutralere Position. Darunter litt die
klare Positionierung in Fragen der Menschenrechte, obwohl diese ab den 80er Jahren zu
einem zentralen Anliegen des ÖRK wurden. Um den ökumenischen Widerstand gegen
Nationalsozialismus und Kommunismus in seinem Kontext zu sehen, wäre ein Vergleich
mit den Positionen des Vatikans aufschlussreich gewesen. Vor allem die harte Position
gegenüber dem Kommunismus stellt einen klaren Kontrast zur Haltung des ÖRK dar. Im
Hinblick auf die gegenüber dem ÖRK vorgebrachte Kritik wäre dieser Vergleich
wünschenswert gewesen.

Freiburg i.Ue. Stephan Tschirrcn

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 513

Michael Fellner, Die katholische Kirche in Bayern 1945-1960. Religion. Gesellschaft
und Modernisierung in der Erzdiözese München und Freising, (=Veröffentlichungen der
Kommission für Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, 111), Paderborn/München/Wien/
Zürich. Ferdinand Schöningh, 2008. 353 S.

Langsam kommt die Katholizismusforschung aus dem «Dauerbrenner» Katholische Kirche

in der Zeit des Nationalsozialismus heraus und erarbeitet sich sukzessive neue
Themenfelder und Epochenabschnitte. Die Nachkriegszeit bis zum Beginn des II. Vatikanums
drängt sich hiefür auf. In dieser Zeit wandelt sich Bayern von einer Agrar- in eine Industrie-

und Dienstleistungsgesellschaft mit allen sich daraus ergebenden Konsequenzen
positiver w ie negativer Art.

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit der Beschreibung katholischer Lebensverhältnisse

in Bayern. Drei Regionen des Erzbistums werden untersucht: Die ländlich geprägte
Region Ebersberg, das Dekanat Berchtcsgaden als touristisch geprägte Region und die
Millionenstadt München. Dabei sind deutliche Einflüsse der Forschungsmethode von Urs
Altermatt und seiner Freiburger Schule (Schweiz) festzustellen, der sich seit den 1980er
Jahren um die Beschreibung katholischer Lebcnswelten bemüht. Eine breite Quellenlage
ermöglichte diese Arbeit: Die Seelsorgcberichtc der einzelnen Pfarreien, die Gesamtsecl-
sorgeberichte der Dekanate sowie die Protokolle der Pastoralkonferenzen ergeben reiches
Material und dokumentieren die Arbeit solide.

1945 ist der Endpunkt einer zwölfjährigen harten Auseinandersetzung mit dem totalitären

nationalsozialistischen Regime. Der Autor ist der Meinung, dass es sich 1945 nicht
um die Stunde Null gehandelt habe, auch wenn Brüche und Zäsuren vorgekommen seien.
Klerus und Pfarreicaritas gewannen neue Bedeutung, da ein grosser Zustrom von
Hilfsbedürftigen zu betreuen war. Die Hoffnung, dass mit dem Ende der Naziherrschaft eine
Rechristianisierung einsetze, erwies sich bald als Illusion. Grosse Veränderungen ergaben
sich m der konfessionellen Karte infolge des Flüchtiingsstromes. Mentalitätsunterschiede
führten oft zu Spannungen zwischen Einheimischen und Flüchtlingen. 1952 erfolgte ein
Generationenwechsel in der Erzdiözese. Nach dem Tode des katholischen «Urgesteins»
Kardinal Michael Faulhaber übernahm Erzbischof Joseph Wendel die Führung der
Erzdiözese. Er war ein Verfechter der Liturgischen Bewegung, und er schuf ein Seelsorgeamt
und gründete die Katholische Akademie.

Der Befund in den drei ausgewählten Regionen ist unterschiedlich. Im ländlich
geprägten Ebersberg herrschte grosse Stabilität in der Seelsorge. Ab den 1950er Jahren
motorisiert sich die Bevölkerung und die Mechanisierung in der Landwirtschaft hält
Einzug. Infolge der Schaffung von Arbeitsplätzen in der Industrie entsteht die Pendlerproblematik.

Die Organisation der Landvolk- und Landjugendbewegung setzt ein, um das

christliche Gepräge der Dorfgemeinschaften zu festigen.
Anders stellt sich die Lage in der Fremdenverkehrsregion Berchtesgaden dar. Seit

1933 hatte dort ein starker Nazieinfluss wegen des «Berghofes des Führers» auf dem
Obersalzberg geherrscht. Kirchliche Einrichtungen wurden in jener Zeit beschlagnahmt.
Eine allmähliche Konsolidierung setzte erst nach der Währungsreform 1948 ein. Ab 1950

erfolgte ein starker wirtschaftlicher Aufschwung dank des aufkommenden Fremdenverkehrs.

Er brachte Verdienst in die Gegend und verhinderte die Abwanderung.
München stieg nach dem Zweiten Weltkrieg zur Millionenstadt auf. Spärlich besuchte

Gottesdienste, eine hohe Zahl von Kirchenaustritten und überalterte Gemeindestrukturen
prägten das Bild. Im Zeichen des Kalten Krieges erfolgten Verlegungen von Industrieanlagen

in den Raum München. Dadurch bedingter verstärkter Wohnungsbau forderte das

Grossstadtgepräge. Diese Neubaugebiete waren pastoral unterversorgt, während sich das

Zentrum entleerte. Kardinal Joseph Wendel betonte ab 1952 eine nüchterne Amtsführung
und verfolgte zähe das Projekt der Wiederverchristlichung Münchens mit dem Konzept
der Milieumission, der Münchner Stadtmission und mit dem Eucharistischen Weltkon-

SZRKG, 102(2008)



514 Rezensionen - Comptes rendus

gress (EWK) in München 1960. Die Idee der Stadtmission wurde durch das Beispiel des

EWK Rio de Janeiro 1955 angeregt, den Wendel als Leiter der deutschen Delegation
besucht hatte. Sie wurde gründlich vorbereitet. In speziellen Kursen erfolgte die Schulung
von Laienmitarbeitern, bekannte Persönlichkeiten wie P. Leppich SJ wirkten als Strassen-
missionare. Die Mission fand im Frühjahr 1960 in je drei dreiwöchigen Wellen statt. Die
Erfolgsbeurteilung blieb zwiespältig. Die bisherige Form der Volksmission hatte das Ziel
nicht erreicht, obschon gewisse Fortschritte feststellbar waren. Das liturgische Anliegen
erfuhr eine Förderung, in der Homiletik gelang der Wandel von der Droh- zur Frohbotschaft.

Als Gewinn wurde die Rekrutierung von lO'OOO aktiven Laienhelfern verbucht.
Der Eucharistische Weltkongress in München löste das bisherige Modell, die feierliche

Prozession mit dem hl. Sakrament, durch die öffentliche Feier der hl. Messe ab. Diese

Grossveranstaltung stellte für die Erzdiözese München und Freising eine wichtige
Zwischenstation auf dem Weg zum II. Vatikanum (1962-1965) dar.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Manfred Spieker, Kirche und Abtreibung in Deutschland. Ursachen und Verlauf eines
Konflikts. Paderborn, Verlag Ferdinand Schöningh, 2. erweiterte Auflage, 2008, 291 S.

Manfred Spiekers Buch beschreibt eine spannende Periode der jüngeren deutschen
Katholizismusgeschichte. Im Zentrum steht ein schwerer innerkirchlicher Konflikt um die
Beteiligung der katholischen Kirche an der staatlich geregelten Schwangerschaftskonfliktberatung.

Dieser Konflikt erschütterte die Kirche in der zweiten Hälfte der 1990er Jahre und
führte auf seinem Höhepunkt zur Spaltung der Deutschen Bischofskonferenz. Die
Geschichte des Konflikts reicht derart nahe an die Gegenwart, dass das Buch von Spieker
Teil davon wird; dies umso mehr als der Autor einer der beiden Konfliktparteien nahe
steht. Der Professor für Christliehe Sozialwissenschaften an der Universität Osnabrück ist

Mitglied im Herausgeberbeirat der «Zeitschrift für Lebensrecht», die von der in den
1980er Jahren gegründeten «Juristen-Vereinigung Lebensrecht e.V.» herausgegeben wird.
Seine Untersuchung ergreift Partei, wobei sie sich implizit an die katholischen Befürworter

einer kirchlichen Mitwirkung im staatlichen System der Schwangerschaftskonfliktberatung
richtet. Sie will Illusionen zerstören; in erster Linie die realitätsfremde Vorstellung

vieler Katholiken, dass die aktuelle deutsche Abtreibungsgesetzgebung dem Schutz des

ungeborenen Kindes dient. Dieses Ziel sollte das mit Biss geschriebene Buch erreichen
können, so es denn vom anvisierten Publikum gelesen wird. Denn der Autor bietet mit
seiner Untersuchung die Grundlage für einen Lösungsansatz, den er mit dem Dreischritt
«Sehen - Urteilen - Handeln» umschreibt (252). «Am Anfang der Wende zu einer Kultur
des Lebens hat die kompetente Diagnose der Rechtslage in Deutschland und der
Funktion des Beratungsscheins zu stehen», erklärt er (255).

Folgerichtig beginnt Spieker seine Untersuchung mit einer detaillierten Darstellung
der Entwicklung der rechtlichen Regelungen des Schwangerschaftsabbruchs seit 1970.

Insgesamt beschreibt er vier Reformen der deutschen Abtreibungsgesetzgebung, also des
berühmten § 218 StGB, unter Berücksichtigung der Rechtsprechung des

Bundesverfassungsgerichts, der Rechtsprechung der Zivilgerichte und des Sozialversicherungsrechts.
Im ersten Drittel des Buches entsteht das Bild eines Landes, in dem der Schutz des
ungeborenen Lebens zugunsten der Selbstbestimmung der schwangeren Frau nach und nach
entscheidend geschwächt wurde. Der Autor thematisiert die Reaktion verschiedener
katholischer Aktcure auf die Liberalisierungsbestrebungen, so insbesondere das Engagement
der Bischöfe und des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK). Dabei stellt er
fest, dass der Kirche in den 1980er Jahren allmählich der Partner in der Politik abhanden

kam, weil grosse Teile der CDU/CSU nicht mehr zur Verteidigung des Lebensrechts be-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 515

reit waren. Die gesetzgeberische Entwicklung gipfelte im Schwangeren- und Familien-
hilfeänderungsgesetz von 1995, das nach Spieker einen Paradigmenwechsel im Strafrecht
markierte: Mit dem Wechsel vom Indikationenmodell zur Fristenregclung mit Beratungspflicht

sei die Vorstellung verbunden, das ungeborene Leben könne durch Beratung und
soziale Hilfen bei gleichzeitiger Straflosigkeit der Abtreibung besser geschützt werden als
durch die Androhung strafrechtlicher Sanktionen gegen die Schwangere und den
abtreibenden Arzt. Spieker teilt diese Ansicht nicht, sondern weist vielmehr auf die neue Funktion

der Beratung hin: Als Alibi-Beratung ermögliche sie in erster Linie einen straffreien
Zugang zur Abtreibung, während der Beratungsschein als Tötungslizenz zu qualifizieren sei.

Bereits 1993 zeichnete sich der innerkirchliche Konflikt der Jahre 1995 bis 1999 ab.
den Spieker im zweiten und umfangreichsten Teil des Buches in aller Ausführlichkeit
behandelt. Dabei greift er auf unterschiedliche Quellen zurück und lässt den Leser am
Briefwechsel zwischen Rom und den deutschen Bischöfen teilhaben. Zunächst macht der
Autor jedoch klar, dass die Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs die Kirche mit
solch fundamentalen Fragen konfrontiere wie den Grenzen des «Mehrheitsprinzips» und
der «Kooperation mit einer Rechtsordnung, die Verbot und Erlaubnis der Abtreibung so
miteinander verquickt, dass - zumindest auf den ersten Blick - nicht deutlich wird, ob sie
dem Lebensschutz Ungeborener oder der Selbstbestimmung abtrcibungswilliger
Schwangerer» dienen wolle (111). Eine wichtige Rolle in der Argumentation spielt das
kritische Kapitel über die Tätigkeit der katholischen Beratungsstellen. Mit der Beschreibung

des Konflikts geht eine Charakterisierung der Konfliktparteien einher. Im einen Lager

befanden sich die Mehrheit der Deutschen Bischofskonferenz mit Bischof Lehmann
als ihrem Vorsitzenden, das Präsidium des ZdK sowie eine deutliche Mehrheit der Laien.
Diese Gruppe leistete subtilen, aber hartnäckigen Widerstand gegen Papst Johannes Paul
II. und die Glaubenskongregation unter Kardinal Ratzinger, die eine Minderheit der
deutschen Bischöfe, des ZdK und der Laien hintei sich scharten. Die Wurzel des Konflikts ist
in einer unterschiedlichen Beurteilung sowohl des gesetzlichen Beratungskonzepts als
auch der Mitwirkung der Kirche im staatlichen Beratungssystem zu suchen. Dabei lautet
die strittige Frage: Darf sich die katholische Kirche an der nachweispflichtigen
Schwangerschaftskonfliktberatung beteiligen, wenn der Nachweis, d.h. der Beratungsschein, nach
dem Willen des Gesetzgebers die wesentliche Voraussetzung für eine straflose Abtreibung

ist? Die Gruppe um Bischof Lehmann verirrte sich nach Spieker immer stärker in
einer realitätsfremden «Apologie» des staatlichen Beratungssystems, während der Papst
seit 1995 eine Neudefinition der kirchlichen Beratungstätigkeit mit Verzicht auf die
Abgabe des Beratungsscheins forderte. Die Analyse der bischöflichen Verlautbarungen und
der Briefe zuhanden Roms sowie die Haltung gegenüber Kritikern des Scheins lassen den
deutschen Episkopat in äusserst negativem Licht erscheinen.

Vergleichsweise kurz, aber aufschlussreich ist der dritte, analytische Teil, in dem Spieker

vor allem den Ursachen des Konflikts auf den Grund zu gehen versucht. Dies gelingt
ihm, indem er im ersten Kapitel die Bedeutung des Beratungsscheins aus verschiedenen
Perspektiven beleuchtet: aus Sicht der Rechtswissenschaft, der Moraltheologie, der
Sozialethik, der Pastoraltheologie und der Philosophie. Hier kann er jeweils die Sichtweise

der Konfliktparteien aufeinanderprallen lassen und die Argumentation der
gegnerischen Seite widerlegen. Das Kapitel ist argumentativ geschickt aufgebaut: Am Anfang
der Einsicht und der von Spieker erhofften Umkehr steht die faktengetreue und scheuklappenfreie

Interpretation der Rechtslage. Sehr interessant ist auch das zweite Kapitel über
die politischen Dimensionen des Konflikts, weil der Beitrag der CDU/CSU an der Genese
des Schwangeren- und Familienhilfeänderungsgesetzes von 1995 und seine Folgen aufgedeckt

werden. Spieker diagnostiziert nachvollziehbar eine Verstrickung weiter Teile der
katholischen Kirche Deutschlands in das, was er einen «Kontinuitätsbruch christdemokra-

SZRKG, 102(2008)



516 Rezensionen - Comptes rendus

tischer Politik» (242) nennt. Die «Einbindung in das System Kohl» (246) hatte nach
Ansicht des Autors zur Folge, dass die Kirche ihr Wächteramt gegenüber Staat, Gesellschaft
und Politik im Bereich des Lebensschutzes nicht mehr wahrzunehmen vermochte.

Im Mittelpunkt des vierten Teils, um den die Neuauflage ergänzt wurde, stehen die
Auseinandersetzungen um den Beratungsverein «Donum Vitae». Gegen Ende 1999
ordneten sich die deutschen Bischöfe mehr widerwillig als überzeugt dem ultimativen
Entscheid von Papst Johannes Paul II. vom 3. Juni 1999 unter und kündigten den Ausstieg
der katholischen Beratungsstellen aus der nachweispflichtigen Schwangerschaftskonfliktberatung

und damit den Verzicht auf die Abgabe des umstrittenen Beratungsscheins an.
Zu diesem Zeitpunkt hatte das ZdK bereits den Verein «Donum Vitae» gegründet, der
eine Fortführung der nachweispflichtigen Schwangerschaftskonfliktberatung entgegen
den Anweisungen des Papstes ermöglichen sollte. Dieser in gewissen Ländern staatlich
geforderte Verein bleibt bis heute Gegenstand von Kontroversen zwischen Rom und dem
deutschen Episkopat, da die Mehrheit der deutschen Bischöfe Mühe hat, sich von diesem
«Spaltpilz im deutsehen Katholizismus» (278) zu distanzieren.

Alles in allem lässt sich sagen: Trotz (oder vielleicht gerade wegen) ihres normativen
Ansatzes leistet die Untersuchung von Spieker einen wichtigen Beitrag zum Verständnis
der jüngsten innerkirchlichen Auseinandersetzungen in der Frage der Abtreibungsgesetzgebung,

der lür alle an Religions- und Kirchengeschichte sowie an der spezifischen
Thematik Interessierten spannende Einblicke und Erkenntnisse ermöglicht.

Rapperswil Barbara Ludwig

Siegfried Hermle/Claudia Lepp/Harry Oelke (Hg.), Umbrüche. Der deutsche
Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren, (=Arbeiten zur
kirchlichen Zeitgeschichte, Band 47), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2007, 408 S.

Der vorliegende Band enthält die Beiträge einer Tagung, die im Oktober 2005 von der
Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte durchgeführt wurde. Im
Zentrum stehen die Berührungsflächen und Auseinandersetzungen zwischen den evangelischen

Kirchen und den sozialen Bewegungen der sechziger und siebziger Jahre. Die
Friedensbewegung wird aus unerfindlichen Gründen nicht behandelt, obwohl sie im
Untersuchungszeitraum organisatorisch und von der kulturellen Orientierung her ein stärkeres

protestantisches Profil aufwies als alle anderen sozialen Bewegungen. Ein solches
Vorgehen erfordert die Einbeziehung sozial- und kulturwissenschaftlicher Fragestellungen,
und der vorliegende Band ist auch deshalb bemerkenswert, da er für die zeitgeschichtliche
Forschung zur evangelischen Kirche eine aus- und nachdrückliche Öffnung zu sozialhistorischen

Ansätzen markiert.
Der Band ist in vier Sektionen untergliedert. Zu Beginn diskutieren Hugh McLeod.

Wolf-Dieter Hauschild und Dieter Rucht Entwicklungstendenzen von Religion, evangelischer

Kirche und sozialen Bewegungen. Die Beiträge in der nächsten Sektion behandeln
die Auseinandersetzung westdeutscher Studentengemeinden mit den Protesten nach 1968

(Angela Hager) und die positive Bezugnahme von Protestanten in der DDR auf den Prager

Frühling (Marc-Dietrich Ohse). Helga Kuhlmann gibt einen Überblick über die unter
dem Einfluss der Frauenbewegung seit 1968 zur Zulassung der Frauenordination führenden

Entwicklungen. Sie erörtert einige der instutionellen und theologischen Kontexte, die
diesen nachgerade revolutionären Wandel ermöglicht haben. Ähnliches tut in knapper
Form für die schlagwortartig als «sexuelle Revolution» beschriebenen Prozesse Simone
Mantei. In zwei gehaltvollen Beiträgen beschreiben Reinhard Frieling und Roland Splies-
gart die seit der Konferenz des Ökumenischen Rates der Kirchen in Uppsala 1968 auch
unter Protestanten intensive Beschäftigung mit Fragen der Dritten Welt sowie die Rezep-

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 517

tion der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, und zwar sowohl ihrer evangelischen
wie der katholischen Vertreter. Spliesgart weist auf die «radikale Mythenbildung» (202)
über die Gesellschaften der Dritten Welt hin, die dieser Rezeption zugrunde lag.

Die Sektion «Institutionen und Personen» enthält drei materialreiche Beiträge. Harald
Schroeter-Wittke beschreibt in einer dichten kulturhistorischen Analyse die Wandlungen
der Evangelischen Kirchentage, die bereits in den fünfziger Jahren einen «Event-Charakter»

aufwiesen, und dann nach einer Stagnationsphase seit 1975 mit dem «Markt der
Möglichkeiten» ein «Instrument der Partizipation» schufen, mit dem der Kirchentag sich

zu einer «Messe» wandelte (220). Schroeter-Wittke ist darin zuzustimmen, dass die
liturgischen und performativen Details der auf den Kirchentagen geschaffenen Erlebniswclt
genauer zu analysieren bleiben, um die Anziehungskraft dieser Form massenhafter
Interaktion genauer verstehen zu können. Claudia Lepp beschreibt Helmut Gollwitzer als

«Dialogpartner der sozialen Bewegungen», was durch seine positive Einstellung zum
demokratischen Sozialismus erleichtert wurde, während Gollwitzer den als Antizionismus
verbrämten Antisemitismus der Neuen Linken, und hier insbesondere von Ulrike Meinhof,

konsequent kritisierte. Norbert Friedrich schildert den in Hamburg lehrenden Ethiker
und Dogmatiker Helmut Thielicke als «Antipoden» der 68er, was durch seine Rolle als

«Verteidiger der alten Ordinarienuniversität» (257) gut erklärt werden kann. Gewünscht
hätte man sich eine bessere Erläuterung dessen, was Thielicke in einem Nachruf auf Karl
Barth gemeint hat, wenn er dessen Theologie als Beitrag zur «Soziologisierung und
Politisierung» (248) doch wohl auch oder gar vornehmlich der evangelischen Kirche kritisierte.

Die Beiträge der Sektion ((Strukturen und Frömmigkeitsformen» sind wohl die analytisch

ergiebigsten des Bandes. Während Peter Bubmann den zunehmenden Einfluss der

Popkultur auf die Kirchenmusik dieser Dekaden aufzeigt und damit auch wichtige Fragen
nach der Kohärenz und Pluralisierung liturgischer Stile aufwirft, weist Siegfried Heimle
auf die Grenzen der evangelikalen Offensive hin, die sich gegen die durch liturgische
Reformen und eine angeblich zur Verwirrung der Geister beitragende Universitätstheologie
positionierte, sich aber nicht von den institionellcn Strukturen der Landeskirchen zu lösen
vermochte und deshalb bald wieder an Bedeutung verlor. In einem faszinierenden Aufsatz
beschreibt Peter Cornehl die seit 1968 in Köln und anderen Städten abgehaltenen
Politischen Nachtgebete, die Dorothée Solle in das Licht einer breiten Öffentlichkeit katapultierten,

eine wichtiger Anlass für den evangelikalen Protest waren und die, daraufweisen
auch andere Beiträge hin. trotz ihrer bis 1972 zeitlich begrenzten Dauer als Faktor und

Katalysator des Wandels in den evangelischen Kirchen der Bundesrepublik kaum zu
überschätzen sind. Cornehl weist auf die Grenzen dieses Projekts der «Politisierung der
Gewissen» hin (277), das sich trotz der hochaktuellen Themen in seiner Wortlastigkeit und
seinen «antipietistischen Affekten» gegen eine offenere und dramatisch aufladbare
Gebetsgemeinschaft ganz bewusst vom «Wärmestrom» abschnitt, den eine liturgische Form
benötigt, die auf Kontinität und Dauer angelegt ist. Jan Hermelink schliesslich zeigt in
einem überaus perspektivenreichen Beitrag auf. wie die evangelischen Kirchen als
Organisation durch Professionalisierung und Regionalisierung ihrer Dienste sowie durch ein
treffend als «Prinzip stuktureller Addition» (S. 300) bezeichnetes Anlagern neuer
bürokratischer Strukturen an den tradierten Kern auf die vielfältigen Herausforderungen der
innerkirchlichen Kontestation und der gesellschaftlichen Differenzierung reagierten.

Fazit: Nicht nur durch vielen analytisch präzisen, weiterführenden und jeweils auch

Forschungsdesiderate aufzeigenden Beiträge, sondern auch durch den Abdruck der von
Hartmut Lehmann und Detlef Pollack mit Berichten eingeleiteten Schlussdiskussion
eröffnet dieser Band viele wichtige und heuristisch ergiebige Perspektiven für die weitere
Erforschung der Jahre von 1960 bis 1980 als einer von der Herausforderung durch soziale

Bewegungen bestimmten Umbruchphase der evangelischen Kirchengeschichte.

Sheffield Benjamin Ziemann

SZRKG, 102(2008)



518 Rezensionen - Comptes rendus

Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung, 124 (2006),
Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2006, 260 S.

Der rührige Verein für Geschichte des Bodenseeraumes gab für das Vereinsjahr 2006 sein
124. Vereinsheft heraus, das mehrere Aufsätze umfasst, welche die schweizerische
Nachbarschaft direkt oder indirekt betreffen. Auf besonderes Interesse stösst der Beitrag von
Paul Oberholzer über die hochmittelalterliche Bautätigkeit im Territorialgebiet des Klosters

St. Gallen. Der Verfasser gewann überraschende Informationen aus Interlinear- und
Randvermerken von Jahrzeitbüchem, Kaiendarien und anderen Verzeichnissen, die sich
wohl in keinen anderen Quellen finden lassen. Theres Flury beschäftigt sich mit dem
Ende der Fürstabtei St. Gallen und sucht insbesondere die Wege und Umwege der letzten
Mönche nach der Aufhebung der über tausendjährigen Abtei 1805 zu erhellen, was mit
den direkt betroffenen 74 Konventualen (57 Patres, 16 Laienbrüder, 1 Frater Professus)
geschah. Von Interesse ist besonders das Schicksal von Pater Ildefons von Arx (1755-
1833), der als Geschichtsschreiber und Bibliothekar in die Geschichte einging und als
letzter Chronist des Klosters St. Gallen wirkte. Ulrike Laube macht interessante Überlegungen

zur Entstehungsgeschichte des Konstanzer Münsters. Ulf Wendler spürt dem
weitgehend vergessenen Dichter Wilhelm Rothacker (1827-1859) nach, der eine gewisse
Rolle im nachrevolutionären Baden um die Mitte des 19. Jahrhunderts gespielt hat. Nach
der Niederlage der badischen Revolutionsarmee 1849 floh er in die Schweiz und
veröffentlichte in Herisau seine radikal gesinnten «Alten und Neuen Gedichte» und verbaute
sich damit die Möglichkeit einer Rückkehr nach Baden. Er wanderte nach den USA aus
und starb dort mit 32 Jahren. Barbara Vannotti beschäftigte sich mit dem Lebenslauf der
spätmittelalterlichen Magdalena Peyer von Hagenwil, einer entlaufenen Nonne, die es bis
zur Schlossherrin brachte. Fabian Brandie widmet seine Arbeit dem Spannungsverhältnis
zwischen Demokratie und Oligarchie in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts in
Appenzell-Ausserrhoden.

Das Heft 124 des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung erweist
sich als echte Klammer für alle historisch Interessierten der verschiedenen angrenzenden
Gebiete.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Frido Mann, Achterbahn. Ein Lebensweg, Hamburg, rowohlt, 2008, 382 S.

Das Titelfoto zeigt den heute 68-jährigen Frido Mann, den «Lieblingsenkel» Thomas
Manns, in wohltuender Gelassenheit, ja Heiterkeit. Ein versöhnliches Bild angesichts der
Autobiographie, die mitunter Züge einer schmerzhaften therapeutischen Anamnese trägt.
In acht durchkomponierten Kapiteln, in einer unprätentiösen Sprache und mit verblüffender

Ehrlichkeit nimmt uns der Autor mit auf die Achterbahn-Fahrt durch sein Leben.
1940 wird Frido Mann im kalifornischen Exil geboren, als Sohn von Michael Mann,

dem jüngsten der sechs Kinder Thomas und Katia Manns. Schon die Kindheit Fridos ist
geprägt vom ständigen Wechsel der Orte, Schulen, Internate und Bezugspersonen.
Kalifornien, Österreich und schliesslich die Schweiz sind die Wohnorte des Adoleszenten.
Die Eltern Michael und Gret Mann (geborene Moser, aus einer Schweizer Industriellen-
Familie stammend) entziehen sich den beiden Söhnen Frido und Toni auf irritierende
Weise. Der zu unkontrollierten Ausbrüchen neigende Vater Michael widmet sich seiner
Musikerkarriere als Bratschist, später seinen Germanistikstudien; die Mutter Gret zeigt
sich äusserst gefühlskalt. Die Grosseltern Thomas und Katia Mann werden für Frido
prägender als die eigenen Eltern. Zu den berührendsten Passagen des Buches zählen die
Erlebnisse im Haus der Grosseltem im kalifornischen Pacific Palisades, später im Zürcherischen

Kilchberg. Thomas Mann wird für den Enkel zum eigentlichen «Übervater», das

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 519

belegen nicht nur die zahlreichen Fotos, sondern auch die immer wieder eingefügten
Tagebucheintragungen Thomas Manns über sein «Söhnchen» Frido. Der Grossvater ist
seinem Enkel liebevoll zugewandt. Doch die Zuwendung erweist sich für Frido als
zutiefst ambivalent. Am nachhaltigsten beschäftigt den Enkel die Tatsache, dass sein Grossvater

ihn in der Figur des Nepomuk Schneidewein im Roman «Doktor Faustus» grauenvoll

sterben lässt. Dies empfindet Frido als ((Stigma», als «Verletzung», die ihn
unterschwellig durch sein ganzes Leben verfolge (vgl. 61 f.). Das Dasein als Lieblingsenkel
erweist sich als schwierig, es ist Segen und Fluch zugleich.

Frido Mann ist ständig dabei, sein Eigenes zu finden, seine eigene Lebensspur
aufzunehmen. Nach dem Abitur studiert er Musik in Zürich und Rom. worin noch eine gewisse
Kontinuität zu seinem Musiker-Vater aufscheint. Mit dem anschliessenden Studium der
katholischen Theologie verlässt er aber bewusst die vorgebahnten Spuren der Familie
Mann. Nach seiner theologischen Promotion wendet er sich der Psychologie zu.
offensichtlich auch in der Absicht, die unbewussten Familienstrukturen noch deutlicher ins
Bewusstsein zu heben. Er arbeitet als Klinischer Psychologe, bringt es in der Psychologie bis
zur Habilitation (Münster 1981 und Professur, bevor er sich in den neunziger Jahren ganz
dem Schreiben widmet. Dies ist. kurz gerafft, der erstaunliche akademische Weg Frido
Manns, der nicht der inneren Logik entbehrt, wenn man seinen sensiblen Deutungen der
persönlichen Motive und der zeitgeschichtlichen Umstände folgt.

Dieses Buch lässt mehrere Perspektiven zu. Es erlaubt neue und erfrischende Blicke
auf die illustre Familie Mann, auf den Patenonkel Golo. auf Eri, Moni. Medi und all die
anderen berühmten Familienmitglieder und namhaften Gäste. In diesem Sinne ist es von
hohem Interesse für die Mann-Forschung. Ein Personenregister erleichtert die gezielte
Suche. Das Buch erlaubt aber auch eine psychologische Deutung im Sinne eines exemplarischen

Loslöseprozesses. Indem es auch das Verletzende der Vergangenheit genau
betrachtet, lehrt es die «Kunst des Loslassens» (vgl. I I

((Achterbahn» ist schliesslich auf erstaunliche Weise auch eine religiöse Biographie.
Markant etwa die Schilderung des mysteriösen Widerfahrnisses auf dem zugefrorenen
Zürichsee, der darauf folgende «Ausbruch» aus der Familie mit Konvertiten-Unterricht im
Jesuitenhaus und Hinwendung zum katholischen Glauben. Nach dem Studium der
katholischen Theologie in München und einer Promotion bei Heinrich Fries über «Das Abendmahl

beim jungen Luther» wird Frido Mann, auf Vermittlung seines Freundes Leo Karrer
(dem nachmaligen Pastoraltheologen in Fribourg). für zwei Jahre wissenschaftlicher
Assistent bei Karl Rahner in Münster. In dieser Zeit hatte er sich aber bereits innerlich von
der Theologie ab- und der Psychologie zugewandt. In jüngerer Vergangenheit scheint die
religiöse Thematik wieder stärker zu erwachen. Frido Mann sieht in Hans Küngs Projekt
«Weltethos» ein überzeugendes Konzept.

Man mag sich über diese Anknüpfung an ein abstraktes weltweites Ethos wundem.
Offensichtlich sucht Frido Mann, der seine Familie und insbesondere seinen Vater als
«zerrissen» erlebte, in allem das Verbindende, auch das Verbindende zwischen den
Religionen und Kulturen. Davon zeugen seine Projekte in Prag und Brasilien. Das Verbindende

suchte er nach der Scheidung auch wieder zu seiner «Frau C.» (Christine Heisenberg.
Tochter des Physikers Werner Heisenberg), mit der er heute abermals verheiratet ist. Den

Epilog des Buches bildet ein Gespräch mit dem gemeinsamen Sohn Stefan. Leider
enttäuscht dieser Epilog durch eine etwas schlichte Weltverbesserungsrhetorik.

Insgesamt eine faszinierende Autobiographie, die sich spannend liest und von hohem

literaturgeschichtlichem, theologischem und psychologischem Wert ist.

Triesenberg Günther Boss

SZRKG. 102(2008)



520 Rezensionen - Comptes rendus

David Domke/Kevin Coe, The God Strategy. How Religion Became a Political Weapon
in America, Oxford/New York, Oxford University Press, 2008, 240 S.

Eine Vielzahl an öffentlichen Reden amerikanischer Präsidenten seit Franklin D. Roosevelt

haben die Kommunikationswissenschaftler David Domke und Kevin Coe in The God
Strategy akribisch analysiert, um die These des «religious tum», d.h. die Auflösung des

von den Gründungsvätern der amerikanischen Verfassung errichteten «wall of separation»
seit der Reagan-Ära empirisch zu belegen. Dabei interessieren sie sich nicht für die Inhalte

der religiösen Diskurse, sondern für die Häufigkeit religiöser Referenzen und Begriffe.
Das Buch beginnt mit einem historischen Abriss, der die obligatorischen Wegmarken

amerikanischer Erweckung im 20. Jahrhundert abschreitet: vom «Scopes-Trial» über den

«New Deal», die McCarthy-Ära, die «Crusades» Billy Grahams, die Urteile gegen das

Schulgebet und gegen das Abtreibungsverbot, die der Oberste Gerichtshof fällte, bis zur
religiös-politischen Bewegung «Moral Majority».

Im Anschluss widmet es sich der religiösen Semantik der Präsidenten. Domke und

Coe gelingt es überzeugend anhand von Statistiken nachzuweisen, dass Reagans Nomi-
nierungsrede im Juli 1980, die mit der berühmt gewordenen Formel «God bless America»
endete, eine Überschreitung der Linie bedeutete, welche bis dato die Trennung von Staat
und Kirche markiert hatte. Mit Reagans öffentlichem Bekenntnis und der Beschwörung
eines göttlichen Willens, der die Geschicke des Landes lenke, war eines der wesentlichen
Merkmale der God Strategy, die fortan vor allem die republikanische Politik verfolgte,
erfüllt.

Als weitere Merkmale dieser Strategie nennen die Autoren das präsidiale Handeln im
Gestus eines politischen Priesters unter Verwendung der Sprache der Gläubigen. Dies
werde zumeist vor kirchlichen Gemeinden oder religiösen Versammlungen praktiziert.

Die Einbeziehung wichtiger religiöser Symbole. Praktiken und Rituale in öffentliche
Auftritte, etwa der US-Flagge als quasi-religiösen Erinnerungsort und das Aufsuchen von
Symbolstätten und kirchlichen Gemeinden in sogenannten «Pilgrimages» wird als ein
weiteres Kennzeichen der God Strategy dargestellt. So habe besonders Bill Clinton
öffentlichkeitswirksam Gottesdienstbesuche genutzt, um religiöse Wähler von seiner Frömmigkeit

zu überzeugen.
Ein vierter Aspekt ist die Integration moralpolitischer Leitthemen in die öffentliche

Repräsentation. Das geschah etwa bei den Republikanern, welche 1984 ihr kategorisches
«Nein» zur Abtreibung in ihr Parteiprogramm schrieben: «With Republicans antiabortion
position made crystal clear, religious conservatives had found a home - and the GOP had

an electoral base.» (116)
Das letzte Kapitel konzentriert sich weniger auf die Präsidenten, als auf die Strategien

der Parteien im Allgemeinen und das Wahlverhalten religiöser Gruppen im Besonderen.
Vor allem die Republikaner hätten versucht von der zunehmenden Politisierung der
religiösen Rechten seit den 1970er Jahren zu profitieren, die durch zahlreiche öffentliche
Diskussionen ausgelöst wurde, etwa um Abtreibung, die gescheiterte Verabschiedung des

Equal Rights Amendment (ERA), die Ausrichtung der Familienpolitik, den Schutz der
Ehe und die Bekämpfung von Homosexualität und die zunehmende Kritik an der Judikative.

Doch habe sich bereits in den 1990er Jahren ein Ende der Koalition zwischen GOP
(«Grand Old Party», die Republikaner) und der religiösen Rechten abgezeichnet. Zu häufig

hätten Letztere zwar als Mehrhcitsbcsehaffcr gedient, diesen Einfluss jedoch nicht in
politische Gestaltungsmöglichkeiten ummünzen können. Das Ende der von Jerry Falwell
gegründeten Moral Majority markiert hier das Scheitern der religiösen Rechten, unmittelbaren

Einfluss auf die amerikanische Politik zu nehmen.
Domke und Coe bewerten die God Strategy durchaus kritisch. Die Trennung von Kirche

und Staat stellt für sie ein unantastbares Konstitutiv («an ironclad principle». 146)
amerikanischer Identität dar. auch zum Schutze religiöser Minderheiten. Die Agitation der

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen Comptes rendus 521

Republikaner, vor allem unter Georg W. Bush, welche weniger einen amerikanischen
Pluralismus, denn dezidiert evangelikale Positionen vermarkteten, lehnen sie ab, ebenso die
Diskussion um eine stärkere religiöse Ausrichtung des Bildungssystems.

Ob jedoch die God Strategy für längere Zeit zur Norm des politischen Kampfes
sowohl der Republikaner, als auch der Demokraten geworden ist, wie resümiert wird, kann
bezweifelt werden. So endet die Untersuchung zwar prophetisch mit einer möglichen
Kandidatur eines gew issen. sich der God Strategy bedienenden Senators Barack Obama.
Doch erfüllte sich die Prognose einer zukünftigen Relevanz der God Strategy im
Wahlkampf gegen McCain nur am Rande ein. etwa in einer Diskussion beider Kandidaten in der
evangelikalen Saddleback Church in Lake Forest. Kalifornien im August 2008. Die God
Strategy stand offensichtlich nicht mehr im Mittelpunkt, sie wurde durch die Fokussierung
auf die Reform des Gesundheitssysteins und die Finanzkrise eher zu einer Marginalie.

Es bleibt die Frage, welche Bedeutung der Faktor «Religion» tatsächlich für die
amerikanische Politik hat. angesichts der Tatsache, dass sich der «wall of separation» bis heute
als stabil erweist. Sie kann von den Autoren aufgrund des begrenzten statistischen
Instrumentariums nicht beantwortet werden. Hier würde eine qualitative Analyse religiöser Sc-
mantiken und deren Verhältnis zum realen sozialgeschichtlichen Wandel weiterführen,
frei nach der amerikanischen Devise: «It's far more important to walk the walk than it is

to talk the talk.»

Bochum Sven-Daniel Gettys

Michael Hochgeschwender, Amerikanische Religion. Evangelikaiismus, Pfingsllertum
und Fundamentalismus, Frankfurt am Main. Suhrkamp. 2007. 316 S.

Der Verlag der Weltreligionen nahm 2007 seine Arbeit auf. Sein Anspruch war kein
geringerer als die grundlegenden Schriften der ((Religionen der Welt in ihrer gesamten Vielfalt,

sowohl die heutigen als auch die historischen» (http://www.verlagderweltreligio
nen.de/verlag.html) zu edieren, neu zu kommentieren und durch Essays und Einführungen
zu aktuellen religiösen Themen zu ergänzen.

Einer der ersten Essaybändc wurde von dem Münchener Amerikanisten Michael
Hochgeschwender verfasst und widmet sich einem der vielleicht spannendsten Phänomene

des gegenwärtigen religiösen Geschehens neben dem islamischen Fundamentalismus.
Die religiöse Rechte in den USA ist für Europäer zumeist ein grosses Rätsel und der
sehmale Grat zwischen Evangelikalen, Fundamentalisten und Pfingstlern nur schwer
auszumachen.

In seiner «historischen Erzählung» unternimmt Hochgeschwender den couragierten
und sehr gelungenen Versuch, aus europäischer Perspektive etwas zum Verständnis des

Evangelikaiismus in den USA beizutragen. Ferner erhebt er den Anspruch, der amerikanischen

Religionsgeschichte noch etwas beibringen zu können, hinsichtlich der Interpretation

religiöser Entwicklungen im Kontext des allgemeinen historischen Geschehens
Zunächst widmet sich der Autor allgemeinen Überlegungen zum schwierigen Verhältnis

amerikanischer und europäischer Interpretationsparadigmen und bringt damit die
Frage des «Sonderwegs» ins Spiel, die immer w jeder als Interpretamcnt des Religionsvergleiches

herangezogen wird. (Vgl. u.a. Hartmut Lehmann, Säkularisierung. Der europäische

Sonderweg in Sachen Religion. Göttingen 2004) Hochgeschwender will nicht über die
Evangelikalen richten, sondern sie aus ihren zeitlichen Kontexten heraus erklären, ihre
sich wandelnden theologischen Haltungen nachvollziehen und sie in die wellenartig
auftretenden «Awakenings» einordnen.

SZRKG. 102(2008)



522 Rezensionen - Comptes rendus

Dazu sind Bestimmungen und Abgrenzungen der Begriffe «Evangelikaiismus», und
«Fundamentalismus» notwendig, welche eine Deklination durch die verschiedenen
Entwicklungsphasen erlauben und eine Offenheit für inhaltliche Veränderungen besitzen.

«Evangelikaiismus» wird als Gattungsbegriff vorgestellt für «Erweckungsbewegun-
gen, die innerhalb des etablierten Protestantismus dämm bemüht waren, die persönliche,
innerliche Beziehung zu Jesus Christus als den messianischen, endzeitlichen Retter und
Erlöser in den Vordergrund ihres Glaubenslebens zu stellen.» (23) Dessen Entstehung
zeichnet der Verfasser in den ersten Kapiteln nach, ausgehend von den calvinistischen
hierarchiefeindlichen Puritanern, welche ihre niederkirchliche bibeltreue Theologie und
ihre Rechtsauffassung nach Amerika brachten, dort aber letztlich scheiterten und sich
durch zahlreiche orthodoxe oder deistische Gruppierungen auseinanderdividieren liessen.

Im dritten Kapitel über das «säkulare Experiment» der Aufklärungsepoche im 18.

Jahrhundert, in welche die Gründung der Nation und die Trennung von Staat und Kirche
fiel, führt Hochgeschwender aus, dass während des «Great Awakening» der frühe
«tugendrepublikanische, antielitäre» Evangelikaiismus als Gegenbewegung zum aufgeklärten
Deismus entstand. Das amerikanische Staatswesen gründete demnach auf säkularen und
zugleich religiösen Fundamenten.

Das Second Great Awakening, welches in die spannungsreiche Zeit vor dem «Civil
ware (1861-65) fiel, wurde, so das vierte Kapitel, durch eine spirituelle und gesellschaftliche

Doppelkrise ausgelöst, u.a. bedingt durch die Ausbildung verschiedener politischer
Lager oder die Diskussion um die Sklaverei. Charismatische Erweckungsprediger, Post-
millenarismus und Auserwähltheitsansprüche prägten die Evangelikalen dieser Zeit, welche

ihre Religion «bedingungslos marktkompatibel» (112) gestalteten und überdies durchaus

mit den Liberalen zusammengearbeitet und aktiv das geistige und gesellschaftliche
Leben mitgestaltet hätten.

Das fünfte Kapitel behandelt die Entstehung des religiösen «Fundamentalismus»,
einen vorrangig «an der Unfehlbarkeit der Offenbarungsschrift interessierten Typus von
Religiosität [...], der für sich in Anspruch nimmt, die [...] Offenbarungsschriften
wortwörtlich (literal) auszulegen.» (22). Masseneinwanderung. Modernisierungsschübe in
Gesellschaft, Politik und Wissenschaft, soziale und wirtschaftliche Depression brachten neue
Gruppierungen wie die Heilsarmee hervor, die sich theologisch gegen jede Liberalisierung,

vor allem in der Interpretation der Bibel, stemmten und zunächst innerhalb des

evangelikalen Lagers wirkten. Selbst ein Produkt der Moderne, bekämpften sie die
Evolutionslehre, ebenso wie den christlichen «mainstream».

Der Neofundamentalismus entstand, so Hochgeschwcndcr im sechsten Kapitel, in
mehreren Schüben als Folge der Suburbanisierung seit den fünfziger Jahren. Er strukturierte

den ereignisarmen Alltag, führte aus der Vereinzelung, bot moralischen Halt und ra-
dikalisierte sich nach einigen Urteilen des Supreme Courts. Hochgeschwender stimmt der
Einschätzung zahlreicher Rcligionshistoriker zu, dass besonders die Abtreibung zum
neuralgischen Thema der religiösen Rechten wurde, welche sich nun auch politisch in der
Moral Majority engagierten.

Zwei religiöse Formen, die sich alternativ zu den Evangelikalen entwickelten, stellt
der Verfasser im siebten Kapitel vor: die Bleick Churches und die charismatische Pfingst-
bewegung. Erstere unterschieden sich theologisch von weissen Evangelikalen durch die
Hervorhebung des Exodusereignisses gegenüber der apokalyptischen Endzeit. Dieses Motiv

stammte aus der Zeit der Sklavenbcfreiung und brachte eine spezifische Theologie der
Hoffnung hervor.

Das Pfingstlertum unterscheidet sich vom Fundamentalismus nicht nur durch andere

religiöse Praktiken (Zungenreden etc.), sondern durch seine internationale Ausrichtung als

«Religionsform der Globalisierung.» (233)

SZRKG, 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 523

In einer abschliessenden Betrachtung wird noch einmal die Dialektik von Erweckung und

Säkularisierung hervorgehoben, die Verbindung von Moderne und religiösem Fundamentalismus.

Der Neofundamentalismus. «ein intellektuell unredliches Dekadenzphänomen»
(253). so lautet das Resümee, stelle eine ernsthafte Bedrohung für den Evangelikaiismus dar.

Hochgesehwenders Buch ist eine echte Bereicherung für das Verständnis der
Religionslandschaft der USA. Seine Leistung liegt nicht in der Erforschung neuer Sachverhalte,

sondern in der Zusammenführung. Systematisierung und Kommentierung der disparaten

Forschungslage. Dass dabei nicht alles neu ist und manches auch anders bewertet werden

kann, schmälert dieses dichte, hin und wieder atemlose Essay in keiner Weise.

Bochum Sven-Daniel Gettys

Jenna Weissman .loscht. Parade of Failli. Immigration and American Religion,
Oxford/New York, Oxford University Press. 2008. 144 S.

Jenna Weissman .loscht. Professorin für Moderne Judaistik an der Princeton University.
hat ein knapp hundertseitiges Essay über die Geschichte der Immigration in die USA
geschrieben. Dabei richtet sie ihren Blick auf die von den Einwanderern importierten
religiösen Formen und Traditionen. Ihre Grundthese lautet, nicht ohne gewisses Pathos, das

Gesicht Amerikas, von den Klassenzimmern über die Gerichte, die Supermärkte und die
Strassen, sei in den religiösen Wurzeln der Einwanderer zu suchen. «The interplay
between religion and immigration touches all of us - in the sound and rhythms of our prayers,

the customs we hold dear, the food we cherish, and even the way we decorate our
homes and clothe ourselves.» (S. X)

Im ersten Kapitel setz! die Verfasserin mit den puritanischen Pilgervätern der
Mayflower (1620) aus England ein, die auf der Suche nach religiöser Freiheit und ihrer «City
upon a Hill» ihre Siedlungen an der Ostküste errichteten. Es folgen die überwiegend
deutschsprachigen Einwanderergruppen des 17. und 18. Jahrhunderts, wie Anabaptisten,
Amisene. Mennoniten und Herrnhuter Brüdergemeinden, die sich mehrheitlich im Raum
um Pennsylvania niederliessen. Das Kapitel schliesst mit den skandinavischen
Einwandererströmen des 19. Jahrhunderts, die ihre lutherischen Nationalkirchen in Amerika
etablierten.

Als glücklichen «Unfall oder Zufall» («accident of timing», 23) der Geschichte
bezeichnet die Autorin den Umstand, dass diese sehr unterschiedlichen protestantischen
Strömungen den Grundstein des religiösen Pluralismus und Akzeptanz gelegt hätten, der
sich fortan zum Gesetz des Landes entw ickelt habe.

Das envachende Selbstbewusstsein der Katholiken im 19. Jahrhundert behandelt das
zweite Kapitel. Nachdem Katholiken zunächst eine diskriminierte Minderheit gewesen
waren, die ihren Glauben im Privaten hatten praktizieren müssen, wuchs ihr Einfluss mit
der Zahl katholischer Einwanderer, die aus Irland. Italien, Deutschland oder Polen nach
Amerika kamen.

Als neues religiöses Phänomen bewertet sie die Ausbildung eines ethnischen
US-Katholizismus, innerhalb dessen die Einwanderungsgruppen eigene, sprachlich voneinander
getrennte Paralleluniversen nationaler Gemeinden gründeten («unable and unwilling to
solve their differences...» 31). So erfährt der Leser Details über den Synkretismus hispanischer

Katholiken, die den katholischen Ritus unter zähneknirschender Duldung des
Episkopates mit ethnischen Naturreligionen (etwa Vodoo oder Santeria) vermischten.

Durch seine Mischung aus kultureller Elite, bedingt durch die zahlreichen katholischen
Bildungseinrichtungen, und zugleich seine Verbreitung in zahlreichen Gruppen der Unter-

SZRKG. 102(2008)



524 Rezensionen - Comptes rendus

schichten («the grass roots») habe der Katholizismus einen wichtigen Beitrag zur
amerikanischen Kultur der Vielfältigkeit geleistet und zugleich ein integrierendes Element
geschaffen.

Im dritten Kapitel wird die jüdische Einwanderung geschildert, von der ersten
Einwanderungswelle, die um 1900 mehrheitlich aus Osteuropa in das «gelobte Land» kam und
sich in den Grossstädten niederliess, über die Flüchtlinge vor der Naziverfolgung bis zu
den jüdischen Immigranten aus der Sowjetunion seit den 1970er Jahren.

In einzelnen alltagsgeschichtlichen Porträts wird das jüdische Leben beschrieben, die
Errichtung einer eigenen Subkultur in den urbanen Zentren und die Ausbildung eines
patriotischen Reformjudentums. Besonders diese Assimilation der jüdischen Immigranten,
die gelungene Einbringung ihrer religiösen und kulturellen «Identität» in das amerikanische

Leben wird von der Autorin hervorgehoben.
Einwanderergruppen aus China, Japan, Korea und Indien, welche im Laufe des späten

20. Jahrhunderts durch Hinduismus, Buddhismus und Sikh-Religion den jüdisch-christlichen

«way of life» erweitert und bereichert hätten, umreisst das vierte Kapitel. Unterbelichtet

bleibt dabei die Bedeutung des Islam, dem knappe zwei Seiten gewidmet werden,
der jedoch in seiner spezifischen Färbung gerade die afroamerikanische Identität der
1960er Jahre erheblich mitgeprägt hat und überdies noch in den 1990ern als die am
schnellsten wachsende Religion in den USA galt. [vgl. u.a. http://usinfo.state.gov/joumals
/itsv/0397/ijse/ijse0397.htm «The Religious Landscape of the U.S.», in: U.S. Society and
Values Vol. 2. Electronic Journals of the U.S. Information Agency Nr. 1 (1997), 16.]

Zum Abschluss des Kapitels vergleicht Weissman Joselit Amerika mit einem durch
religiösen Pluralismus und religiöse Freiheit verankerten «grossen Zelt» (94), das geräumig

genug sei, um Einwanderer aus West und Ost zu beheimaten.
Während die ersten beiden Kapitel noch bemüht sind, die grossen Linien der Immigration

zu ziehen, verlieren sich die weiteren Kapitel bisweilen in anekdotischen Schilderungen

des Alltags einzelner Personen. Die Autorin verzichtet dabei zur Gänze auf
Anmerkungen und Fussnoten und macht es so dem Leser unmöglich, Zitate und Schilderungen

nachzuschlagen oder die Relevanz einzelner Aussagen zu bewerten. Der joviale
Tonfall und der wiederholte etwas patriotisch anmutende Gebrauch des Personalpronomens

«wir» zeigen, dass sich das Essay an ein amerikanisches Publikum wendet.
Wissenschaftlich motivierten Lesern, welche sich Hintergrundinformationen zur Immigration in
Amerika erhoffen, ist das Buch daher eher nicht zu empfehlen.

Bochum Sven-Daniel Gettys

Lavinia Stan/Lucian Turcescu, Religion and Politics in Post-Communist Romania. New
York, Oxford University Press, 2007, 288 S.

Two new former communist states joined the European Union (EU) in 2007. Bulgaria and
Romania came to the European institutional project w ith various peculiarities that ranged
from economic to ethnic. Part of their heritage was also the religious affiliation of most of
their respective citizens: Christian Orthodox. This became of interest not only for the

European technocrats but also for the European research centres and not least for its
traditional religious centres. Overcoming predominant views that maintained segregation
between a Catholic/Protestant Europe and an Orthodox one (the hungtingtonian divide
between two Europe weni alongside religious lines and continued an argument that enclosed
civilised Europe geographically in the areas where the Gothic architecture ended) the new
research focus was still directed towards questions of interest for a Western audience like
secularization, the impact of modernity/Enlightenment on religion in the Orthodox Europe.
religion and civ il rights and so forth.

SZRKG. 102(2008)



Rezensionen - Comptes rendus 525

Religion and Politics in Post-Communist Romania reflects the characteristics of this
latest wave of manifested interest even if this might be entirely coincidental. The authors
look especially into the post 1989 life of the Romanian Orthodox Church (ROC) with
repeated incursions into the near pasts to explain various positions that the church took in its
confronts with the political power. Professors Lavinia Stan and Lucian Turcescu devoted

years of research to issues related to the history of Romania, transitional politics in post -
communist countries, the relationship between State and Church, and Orthodox theology.
This research background coupled with their personal history gives the two Canadian
professors of Romanian origin (xii) sufficient leverage in dealing with the rather
complicated entanglement between politics and religion in Romania. The book is written by
insiders acquainted with the demands of the Western academia and the Western public
whom the book addresses.

It is by enlarge a collection of essays of which parts were previously published in
various specialised journals (Communist and Post-Communist Studies. Europe-Asia Studies.
East European Politics and Societies. Religion State and Society) (viii) edited and
rewritten to encompass new findings, research material or scholarship. The book deals less

with religion and politics but with the encounters between the ROC and various layers of"

the Romanian State (political administration, other religious denominations, civil society)
or the EU. For the specialist the book is even more restrictive than its title implies. It
regards solely the institutional church and does not take into account possible factions either
more radical or more progressive. The Rogers Brubaker's perils of groupism as discussed
in his book Ethnicity without groups with his focus on terms like ethnicity and nationalism

apply to how the term religion is used by the two authors here. This is misleading for
the untrained reader since it might denote that the ROC speaks with only one voice, that
of its hierarchy.

Within the chapters there is a two parts division. A first part - church and nation/church
of nation traces the relationship between the ROC and the nation from roughly the 19ih

century to present days and touches sensitive issues as the status of national church, the

challenge of the other, (the Greek Catholic Church) minority religions serving the Romanian

majority, the memory of communism and its influences in the ROC's behaviour after
1989. The second part is abruptly distinct from the first and deals with policy issues of the
ROC in its confronts with the European acquis (sexual policies with its corollary gender
equality, religious education, European integration). While at first glance the first part
might be looked at as the setting of the context for the more particular second part a close

reading finds little to no continuation between the two.
For a short while during the interwar period the ROC had had the status of «national

church» institutionalised in the Romanian legal framework. The two authors trace the

history of conceptualisation of the ROC as national throughout the last century with a focus
on the latest developments - the sinuous attempt of the ROC hierarchy to negotiate its
national status in the law - in the third chapter Religion and Nationalism. The authors however

do not discuss the form in which this was instrumentalised by the Romanian political
actors. The involvement of the ROC in public debates is not a one way process but a dual

one with the political actor (regardless of colour) actively involved in setting up the agenda

of the ROC's presence in the public sphere.
The book discusses next the influence of the remains of the communist past on the ROC

after 1989. It is probably one of the most personal essays in the book. The author becomes

an authority, at times a moral one (73), offers judgements and questions the behaviour of
the institution of the church. We find how the ROC tried to first control the information
that was brought to the public by the state institutions set up to research and hold the ar-

SZRKG, 102 (2008)



526 Rezensionen - Comptes rendus

chives of the Securitate and then to publicly justify their actions when the information
about collaboration surfaced. This type of behaviour, by no means singular or particular to
the Orthodox Church extended a grey area of blackmails and negotiations both inside the
institution of the church and external to it well captured by the two authors (85-88). The
focus is on the ROC disregarding other religious denominations that behave similarly (the
Transylvanian Protestants). Some of the positions that the ROC supported regarding the

opening of the Securitate files were shared by the Roman Catholic Church in Romania
and other denominations. The two authors remark only briefly, at the end of the chapter,
the commonalities between the ROC's behaviour with that of the members of religious
minorities for instance (89). By extending the comparison of the various attitudes towards
the recent past of the religious denominations in Romania the authors could have gone
beyond the exceptionalism that characterises their interpretation.

Inscribed in how the ROC dealt with the communist past is the way in which it related
with the Greek Catholic Church. The property conflict is but a fragment of the complicated

relationship between these two Romanian churches: the most politicised part of their
relation, with the political power acting as corrupt referee in an endless game of interpretation

of the property laws (both religious and secular). The chapter concludes coherently
this first part on church and nation, by bringing forth the challenger to the position of
national church, the Greek Catholic. Along this line a look on other religious denominations
that spiritually administer Romanian ethnics (the Neo Protestant denominations for
instance) might have strengthened the line of interpretation by challenging the link
between ethnicity and religion as used by ROC with other, more recent, examples bringing
forth different ways of debating the «national» characteristic than the appeal to history.

The strength of this first part comes out of its unity. While made up of autonomous
essays it still reads well in a logical assembly where the theoretical context is set up in the
second chapter when several typologies of state-church interaction were defined, with the
later chapters using this framework in applications on the state-church interactions in post
communist Romania. It gives the reader sufficient contextual input to frame the current
position of the ROC in its relationship with the political actors and its positioning in

public debates. The continuous move back and forth through Romanian history is carefully

handled and the present is elegantly brought in sight. What lacks is a comparative
view that would highlight either the exceptionality or the lack-there-of of the Romanian
case. In the current form this part reads very much as a peculiar case where the

neighbouring examples (Czech, East German and so forth) are used only to strengthen its
particularities (65). In the chapter on Religion and Nationalism, the East Central European
nationalism and its connection to religion is a good starting point for developing the
arguments on the close connection between religion and nationalism in the Romanian case.

The second part dedicated to several policies of the ROC in issues of concern in the
Romanian public sphere is less theoretical. The involvement in elections, religious education

in school, regulation of sexual life, and the position towards the EU were selected by
the authors from a larger basin of public policies that defined the ROC's public involvement.

Why these specific issues were selected and others, like the position towards ethnic
minorities, involvement into issues related to foreign affairs to name just a few, were left
out is not made clear for the reader. One may assume that these subjects were selected
because they pertain to public debate when referring to the relationship between state and
institutional religion in Western Europe and United States.

While surveying the electoral scene the two authors regard the shifts in the official
position of the ROC towards the involvement of the clergy in party politics. The evolution
from a lessening of control and allowing the priests to run for public office as independent
candidates while restricting their access to party engagements to restricting their access

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen - Comptes rendus 527

altogether (123) is noted in the chapter. An important segment of the chapter regards the

political use of religious symbols but undertaken with no support from the impressive
amount of theoretical materials coming out from research fields like fascist studies,
communist studies, or religious studies. The text maintains a narrative trait with little to noat-

tempt for integration into a theoretical framework already existent, a framework that would
allow a deeper commitment to a comparative trait.

The chapter on sexuality reveals the relationship between institutional religion and the
Romanian society, the political actors and eventually the EU. One of the most challenged
requests of the European acquis in the Romanian public sphere also became an important
issue of the ROC policy agenda. Incendiary remarks and violent expressions have characterised

the debate around gay rights. The ROC used diverse forms of protest and lobbied
the state institutions and the Parliament against the legislation that de-criminalised sexual

relationship among same sex partners. The focus of the chapter is expanded to encompass
the position of the church towards abortion, contraception, family planning, legalising of
prostitution and artificial insemination. This chapter highlights the importance of public
opinion for the policy initiatives of the ROC, for supporting or opposing different
legislative initiatives of the state. While in some neighbouring countries like Poland or
Slovakia the religious institutions impacted the debate on abortion and this was reflected
in legislation in Romania this was not the case. The chapter mentions official positions of
the ROC against abortion and presents radical views. One of the most interesting findings
of the book stems out of the discourse analysis of public speeches where ethno-national
themes were used by church leaders along side religious ones to motivate their anti-abortion

stance. Yet the legislation maintains abortion legal. The historical context explains
the present situation. The authors introduced the pro life policy of the Ceausescu regime
to highlight the reasons behind the political reticence to go against the public support and
ban abortion.

The book ends with the critique of the ROC post communist positions (towards the
communist past, towards its nationalist positions or the Greek Catholic Church) on a need
to do base (201 and a brief look on the position on integration into the EU. A proper
conclusion and more attention paid to the introduction would have served to clarify some of
the shortages of the book with regards to issues like the selection of topics. Surprising is

the frail layer of theoretical underpinning in the chapter on nationalism and religion or in
the part on the political use of religious symbols and the little incursions in theological
explanations for the positions of the church. A healthy dose of empirical data supplies for
the shortages. The factual information accounts for the importance of this book that brings
forth an Eastern European case of contemporary state - church relationship offering a new
possibility for comparison for religious studies specialists. The Romanian case stands out;
this book argues for its exceptionality, but at times it required a placement in a larger
comparative framework to highlight its peculiarities. Little to no comparison is attempted
even when the case study demands it (abortion, religion and nationalism in the Balkans,
the memory of communism). With an interesting selection of topics, a painstaking attention

for details (see for instance the chapter on education), and a thorough knowledge of
the subject, this book makes for an interesting read for the Western audience.

Budapest Anca Sincan

SZRKG, 102(2008)


	Rezensionen = Comptes rendus

