Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 102 (2008)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 447

Wendy Davies, Acts of Giving. Individual, Community and Church in Tenth-Century
Spain, Oxford u.a., Oxford University Press, 2007, 221 S., 19 Abb.

«This book 1s about northern Spain — so-called «Christian Spain> — in the tenth century.»
(1) — Der Leser sieht sich gleich im ersten Satz mit dieser kurzen Formel situiert; im Ein-
fiihrungskapitel wird der Schauplatz — das christliche Spanien des 10. Jahrhunderts — vor-
gestellt. Dabei fiihrt die Autorin gelungen sowohl in die Geschichte als auch in die spa-
nische und europidische mittelalterliche Historiographie des 20. Jahrhunderts ein, womit
der Forschungskontext gesetzt wire. Wendy Davies erhebt den Anspruch, die Beobach-
tungen zudem in den gesamteuropdischen Kontext zu setzen. Ziel der Arbeit sei es, mit
eigenen, gesamtgesellschaftliche Entwicklungen betreffenden Fragestellungen ein kom-
plexes Thema der Mittelalterforschung — Schenkungen - in einem zeitlich und geogra-
phisch exakt abgesteckten Raum zu untersuchen: «It is about donation — the giving of pro-
perty, since that is the kind of donation that is recorded, usually landed property. It is
about who gives and who receives; about what is given; about reasons for giving; and
about the place of giving within the complex of social and economic relationships in so-
ciety as a whole.» (35)

Davies™ Ansatz ist schlicht und nachvollziehbar: Den Zugang zu den Quellen — es sind
dies vornehmlich Schenkungs- und Handelsurkunden aus Kléstern und Kirchen, da im
nordspanischen Raum das Urbar fehlt — findet sie iiber Thesen; die Quellen werden seriell
aufbereitet und damit systematisch ausgewertet, wobei die Autorin versucht, zentrale Er-
kenntnisse zu gesellschaftlichen Prozessen in den christlichen nordspanischen Regionen
herauszufiltern. So wird beispielsweise dargestellt, dass 25% aller Schenkungen an die
Kirche Bauern zuzuordnen sind, wobei die Statistik starke regionale Schwankungen auf-
zeigt. Die prdzisen Tabellen und Erkldarungen werden indessen betreffend ihrer Aussage-
kraft wiederholt durch die Autorin seibst relativiert und die jeweils Kapitel einleitenden
Fragen bleiben zuweilen unbeantwortet. Der Leser wird das Gefiihl nie ganz los, dass sich
Davies davor scheut, grossere, Jahrhunderte iibergreifende und v.a. iiberregionale Ent-
wicklungslinien nachzuzeichnen — dies, wie einleitend erldutert, obwohl die einschlagigen
Fragen aufgeworfen werden. Die im Schlusskapitel prisentierten Kernaussagen wirken
dementsprechend trivial: «[...] having goods was desirable»; und: «[...] there was clearly
pressure on food supply»; letztlich: «[...] the rich got richer». Im 10. Jahrhundert habe
sich, so Davies’ Schlussthese im letzten Abschnitt, nur etwas grundlegend verdndert: Eine
augenfillige Zunahme der Veridusserungen (Schenkungen und Verkidufe inbegriffen) an
Kirchen und Kloster aus der bauerlichen Schicht fihrte langerfristig zu einer Starkung der
Macht von (kirchlichen bzw. kldsterlichen) Grundherren.

Die Studie verlangt in ihrer Anlage nach genauen Begriffserklarungen. Diese wiirde
sich der Leser allerdings nicht erst zur Buchmitte (innerhalb eines Anhangs zu den Kapi-
teln 5 und 6), sondern schon viel frither wiinschen, um sich — in Verkniipfung mit Ausfiih-
rungen zu den Inhalten und Zielen der Arbeit — orientieren zu kénnen. Wie kann giving
von selling abgegrenzt werden? Was ist eine transaction, was ein gift, was eine donation,
was sharing? Was fur Schlisse hinsichtlich gesellschaftlicher Strukturen und Entwick-
lungen lassen sich aus den ausgewerteten Quellen zichen? Bevor die Autorin die lateini-
schen Begriffe wie bspw. profiliare und incommuniare erstmals in ihrer Semantik zu defi-
nieren versucht, hat sie langst unterschiedliche Konzepte miteinander in Beziehung ge-
setzt. Zudem fragt sich der Leser, warum sie relativ umfassend auf Quellen eingeht, in de-
nen es um Verkauf und Handel geht — zumindest auf den ersten Blick keine Acts of Giving
also —, ohne dass vorher eine Abgrenzung zu Konzepten der Schenkung vorgenommen
wurde. Damit sei auf ein bedauernswertes Manko des Buches hingewiesen: Viele wesent-
liche, von der Autorin aufgeworfene Fragen — gerade bzgl. Begriffserklirungen und ge-

SZRKG, 102 (2008)



448 Rezensionen — Comptes rendus

sellschaftlicher Zusammenhinge — deuten auf eine strukturierte, tiefenscharfe Untersu-
chung hin, wihrend im Lauf der Lektiire der Aufbau konfus wirkt, die spannenden Ergeb-
nisse unprominent platziert werden und die Schlussthesen eher blass ausfallen.

Wendy Davies, emeritierte Mittelalter-Professorin der UCL (University College Lon-
don) und ausgewiesene Spezialistin u.a. fiir keltische Geschichte, bezeichnet ihr Werk
allerdings ausdriicklich als Versuch: Sie habe sich vom Besuch von Tagungen iiber den
«transfer of property rights in early medieval Europe» inspirieren lassen und auf der
Grundlage von Publikationen u.a. von Frangois Bougard die Tagungsthemen in Nord-
spanien durchleuchten wollen.

Eingeteilt ist das Buch in neun Kapitel: Nach einem einfiihrenden Kapitel behandelt
Davies das Thema der kirchlichen Besitz- und Organisationsstrukturen; es folgen vier Ka-
pitel tiber die verschiedenen Arten von Transaktionen und Schenkungen und deren Ursa-
chen bzw. die Motivationen der Geber. Uber die Schenkungen wird in den Kapiteln 7 und
8 ein Bezug hergestellt zur Gender-Thematik sowie zu Fragen der bduerlichen Gesell-
schaft, bevor mit einer Art Rekapitulation und Zusammenfassung abgeschlossen wird.
Gerade in den letzten beiden Kapiteln werden Themen behandelt, welche versuchen,
einen neuen Zugang zu mittelalterlichen Quellen zu erméglichen, womit Davies sich von
klassischen Studien abgrenzt

Freiburg i.Ue. Andreas Behr

Dagmar M. H. Hemmie, Ungeordnete Unzucht. Prostitution im Hanseraum (12. — 16
Jahrhundert). Liibeck — Bergen — Helsingor, K6ln, Bohlau Verlag, 2007, 476 S.

«Mit Rannveig der Roten sollst du Sex haben, das ist grosser als der Penis eines Mannes
und kleiner als der eines Pferdes.» — mit dieser Ubersetzung einer Runeninschrift aus
Bryggen in Bergen, datiert ca. 1200-1250, beginnt Dagmar Hemmies Studie zur Prostitu-
tion im spdtmittelalterlichen Hanseraum. Hemmies liest das als einen «Lockruf, eine
frithe, o6ffentliche Werbung fuir die Dienste einer Prostituierten. Der Name «<rote Rannveig»
und das Thema, welches die Inschrift aufgreift, legen diesen Gedanken nahe.» (1) Was (!)
denn nun eigentlich grosser als der Penis eines Mannes sein soll, diese Erklarung freilich
bleibt sie schuldig. Auch die Gesamtdeutung dieser kurzen Zeile scheint moglich, aber
durchaus nicht so nahe liegend, wie es Hemmie behauptet. Dieser erste Eindruck schligt
wihrend der Lektiire der Studie immer wieder auf: Das im Grunde eher diirftige Quellen-
material wird durch Tiefeninterpretation (oder: «dichte Beschreibung», 4) hiufig ausge-
sprochen grossziigig auf den Untersuchungsgegenstand hin ausgedeutet. Dann freilich
kann man auch die mehrfache Nennung der sozusagen gerichtsnotorischen Helsingoerer
Prostituierten Flakkesild (110ff.) als Rekonstruktion eines «Lebensweg[es]» (113) be-
greifen. Wenn man die wiederholten Angriffe Hemmies gegen Allgemeinplitze und po-
puldre Vorstellungen von mittelalterlicher Prostitution betrachtet, gewinnt im Ubrigen
auch ein Satz wie «Ob sie [scil. Flakkesild] als gealterte, vom Leben gezeichnete Frau
noch einmal eine Unterkunfi bei wohlgesinnten Leuten gefunden hat? Dartiber schweigen
die Quellen.» (111) einen unangenchmen Beigeschmack. Hemmies Grossziigigkeit im
Umgang mit dem Quellenmaterial tritt bemerkenswerterweise eine ginzlich andere Her-
angehensweise in der Literaturarbeit gegeniiber: Die lobenswerte Bemiihung Hemmies
um einen abwigenden Stil und vorsichtige Zuriickhaltung in der Wertung unterschied-
licher Forschungspositionen ndamlich ist nicht selten dazu angelegt, Verwirrung beim Le-
ser zu stiften, beispielsweise wenn die Wendung «Prostitution hat es schon immer gege-
ben, wird es immer geben» (zu Recht) als Allgemeinplatz abgetan, auf der selben Seite
aber noch «die Existenz der Prostitution per se» als nicht interessant verworfen wird (2),
oder wenn das S. 144ft. gezeichnete Bild der mittelalterlichen Badstube bestindig zwi-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 449

schen «Animierbetrieb[.] und Vergniigungsstitte[.]» und biederem Ort der tiglichen Hy-
giene changiert. Dass dariiber hinaus Hemmie aus threm Material zu letzterer, ja tatsich-
lich in der Literatur virulenten Frage kaum etwas beizutragen hat, ist eine andere Sache.
Selbst die etwas ausfiihrlicheren Zeugnisse des «Bergenser Badelebens» (153ff.) geben
keinen expliziten Hinweis auf Prostitution. Bei all diesen Lesehindernissen muss eines
festgehalten werden: Hemmie hat sich hier an einen bisher nicht erschlossenen, mit sehr
spezifischen Widerstinden nicht nur sprachlicher Art belegten Quellenbestand und einen
in der Erforschung der mittelalterlichen Prostitution bisher merklich unterbelichteten geo-
graphischen Raum gewagt. Dafiir gebiihrt ihr Respekt und darin liegt auch der Wert dieser
Arbeit. Die beigegebenen Quellenanhidnge und die reichiichen Zitate, die leider nur zum
Teil iibersetzt werden, erschliessen manches neue Material fiir zukiinftige Forschungen.
Uber die analytischen Schwiichen dieser Arbeit kann das nicht hinwegtiuschen; Hemmie
mag sie sich teilweise auch mit ihrem programmatisch «sehr weit gefassten Begriff des
Phidnomens «Prostitutiom>» (29), der simtliche Formen weiblicher (!) sexueller Devianz
umschliesst, eingehandelt haben. Hemmies gewonnene These allerdings, «die Prostituier-
ten im spatmittelalterlichen Norden» — gerade im Vergleich zur ungleich dichter erforsch-
ten Situation im deutschen Siidwesten — «eher als «deviant insiders> der Gesellschaft zu
betrachten denn als verfemte Aussenseiter» (334), ist, wenn auch durchaus keine Bestiiti-
gung dieses weiten Prostitutionsbegriffs, unzweifelhaft sehr nachdenkenswert. Es steht zu
hoffen, dass auf diesem Gebiet bald weiter geforscht werden wird.

Vechta Hiram Kiimper

Jean-Louis Biget, [/érésie et inquisition dans le midi de la France, (=Les Médiévistes
francgais, 8), Paris, Picard, 2007, 247 S.

In dem vorliegenden Band sind sechs Aufsétze eines der besten Kenner des siidfranzé-
sischen Katharismus wieder abgedruckt, versehen mit einer neuen, dusserst lesenswerten
Einleitung (7-35). Der Autor stellt sich entschieden gegen die Art und Weise, wie der Ka-
tharismus in Siidfrankreich auch kommerziell dargestellt wird und hélt fest, dass es den
Begrift Katharismus erst seit 1960 gibt (9). Die Definition der Haresie stammte von den
zeitgendssischen Klerikern, die darin etwas Altes, etwas Fremdes, Auswirtiges, etwas
Krankhaftes und etwas Einheitlicheres sahen, als es der Wirklichkeit entsprach (7f.), und
die vor allem auch die Ausbreitung und Tragweite des Phinomens iibertrieben. Fiir Biget
— und da ist thm beizustimmen — sind Haresie und Kirche «ein untrennbares Paar» (un
couple inséparable) und entspringt die Hiresie kircheninternen Entwicklungen seit der
gregorianischen Reform; deshalb plidiert er auch fiir den Gebrauch des Begriffs «Dissi-
denz» anstelle von Haresie (10f.). Der Kampf gegen die Héresie erlaubte es dem aus der
gregorianischen Reform gestirkt hervorgegangenen Papsttum, sich zunidchst mittels
pépstlicher Legaten aus dem Zisterzienserorden und dann vor allem mittels der Inquistion
tiberall in der Christenheit einzumischen, und dieser Kampf wurde von Anfang an auch
durch die entstehenden Staaten und Stidte instrumentalisiert (11-13). Die Hiresie war ein
endogenes Phdnomen, gleichzeitig eine Realitdt und das Produkt des klerikalen Diskurses
(a la fois le produit du discours des clercs et une réalité, 14). Fiir Biget ist der Katharismus
und ist selbst das consolamentum, das wichtigeste katharische Sakrament, etwa Christ-
liches (un rameau du christianisme), was auch zu erkldren vermag, warum er sich so leicht
einpflanzen konnte. Der katharische Dualismus — wenn er denn nicht eine Erfindung vor
allem der zisterziensichen Hiresietheoretiker war — kniipfte an den Dualismus an, der la-
tent in der westlichen Christenheit, insbesondere im contempitus mundi, schon immer vor-
handen war. Die katharischen Hiresiarchen, die sog. «bons hommes», gingen mit der
Schrift dhnlich exklektizistisch um wie ihre katholischen Gegner, und selbst die katha-

SZRKG, 102 (2008)



450 Rezensionen — Comptes rendus

rische Vorstellung von der Seelenwanderung stammt aus dem intellektuellen Reservoir
des Westens (14f.), und nicht aus Bulgarien oder sonst woher. Der anfingliche Evange-
lismus, den die Héresie durchaus mit der gregorianischen Reformbewegung gemeinsam
hatte, mutierte unter dem Druck der Verfolgung zum Antiklerikalismus und zum Dualis-
mus (16). Biget plddiert fiir eine «Sduberung der Texte» (Hygiene des textes), die in dem
Sinn zu verstehen ist, dass die Gestdndnisse keineswegs fiir die ipsissima vox der Ange-
klagten genommen werden diirfen. Es ist die « Wahrheit der Richter» (la vérité des juges),
die hier ausgebreitet wird, und das gilt bis und mit Hexenverfolgungen (16f.). Das Aus-
mass und die Ausbreitung der Hiresie wurden tbertrieben, um vor allem den stidfranzs-
sischen Kreuzzug (seit 1209) zu rechtfertigen. In Wirklichkeit bildeten die Héretiker
nichts mehr als eine kleine Minderheit — nirgends mehr als 15-18 Prozent! —, die sich vor
allem aus dem kleinen Adel und den stidtischen Eliten rekrutierte. Gerade in den Stiadten
entstand ein neues Laikat, das sich seinen spirituallen Platz im Heilsgebdude der Kirche
suchte und zunichst bei den katharischen «bons hommes» fand (21-24). Nach dem Fall
der Feste Montségur (1242) ging der kleine Adel der Héresie verloren, nach 1270 auch
die Stidte; die Héresie tiberlebte nur noch eine kleine Weile auf dem Land und in den
Bergen (24f.). Sie verdnderte auch nichts an der Stellung der Frau, und die «bons hom-
mes» waren mindestens ebenso frauenfeindlich wie der katholische Klerus (25-27). Die
Inquisition gewann die Oberhand, weil es ihr gelang, althergebrachte Solidarititen, die
auch hiretische Solidarititen waren, zu zerstoren. Die urspriinglichen Triger des Katha-
rismus, der kleine Adel und die stidtischen Oligarchien, wurden spirituell von den ent-
stehenden Bettelorden sowie Pfarreien und Bruderschaften aufgefangen; die orthodoxe
Seelsorge wandte sich mehr denn je den Laien zu. — Die einzelnen Aufsitze haben im
Buch neue Titel bekommen: Chap. 1: A la source, un anticléricalisme et un évangélisme
(38-62), urspriinglich L’anticléricalisme des hérétiques d’apres les sources polémiques,
in: Cahiers de Fanjeaux 38 (2003), 405-445. — Chap. 2: Un phénomene occidental (63—
105), urspriinglich Les bons hommes sont-ils les fils des Bogomiles? Examen critique
d’une idée regue, in: Slavica occitania, Université de Toulouse-Le Mirail 16 (2003), 133—
188. — Chap. 3: Le poids du contexte (106—141), urspriinglich Réflexions sur 1'hérésie
dans le Midi de la France au Moyen Age, in: Heresis 36-37 (2002), 29-74. — Chap. 4: Les
«albigeois». Entrée dans I’histoire (142-169), urspriinglich Les Albigeois. Remarques sur
une dénomination, in: Inventer I’hérésie? Discours polémiques et pouvoirs avant 1’Inqui-
sition, M. Zerner dir., Nice 1998, 219-256. — Chap. 5: L action inquisitoriale. Origines,
formes, portées (172-205), urspriinglich L Inquisition en Languedoc 1229-1329, in: L in-
quisizione. Atti del simposio internazionale, Citta del Vaticano, 29-31 ottobre 1998, a
cura di A. Borromeo, Studi e Testi 147, Bibliotheca Apostolica Vaticana, 2003, 41-94. —
Chap. 6: L’extinction de la dissidence urbaine (1270-1329) (206-228), urspriinglich
L’extinction du catharisme urbain: les points chauds de la répression, in: Cahiers de Fan-
jeaux 20 (1985), 305-340. Eine kritische (und selbstkritische) Bibliographie und ein Re-
gister beschliessen den dussert niitzlichen Band (229-247).

Freiburg 1.Ue. Kathrin Utz Tremp

Karin Huser, Vieh- und Textilhindler an der Aare. Geschichte der Juden im Kanton So-
lothurn vom Mittelalter bis heute, (=Beitrdge zur Geschichte und Kultur der Juden in der
Schweiz; 12), Ziirich, Chronos, 2007, 472 S., 175 Abb.

Die Geschichte der Juden der Schweiz war bisher auf die Dorfer Endingen und Lengnau
sowie auf die Grossstadte Basel, Ziirich und St. Gallen begrenzt. Die lindlichen Kantone

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 451

sind bis auf vereinzelte Aufsitze kaum bearbeitet. Nun hat Karin Huser mit ihrer Studie
zu Solothurn eine bedeutende Pionierarbeit vorgelegt und die Perspektive auf jiidisches
Leben in Kleinstadten freigegeben.

Nahezu jedes erreichbare Dokument staatlicher und insbesondere privater Provenienz
hat sie gesichtet und verarbeitet. Herausgekommen ist ein 470 Seiten starkes Werk. das
kaum einen Aspekt jidischen Lebens vom Mittelalter bis heute unbeachtet liasst.

Dabei entfernt sie sich vom iiblichen Weg, die Gemeinde ins Zentrum zu stellen. Sie
dreht — dies sagt bereits der Titel — den Blickwinkel auf die neuzeitliche 6konomische
Grundlage jiidischen Lebens in der Schweiz: den Textil- und Viehhandel.

Methodisch bleibt Huser ihrer bisherigen wissenschaftlichen Linie treu und wihlt er-
neut einen mikrohistorischen Ansatz auf prosopographischer Basis. Karin Huser erzihlt
damit das jiidische Familienleben eng am Alltag orientiert, das sie mitsamt Dienstpersonal
und Hihnern im Gemisegarten auferstehen ldsst. Der kollektiv-familienbiographische
Gewinn des Buches wird durch das reichliche Bild- und Quellenmaterial, das Huser mit
enormem Fleiss zusammengetragen hat, weiter verstérkt.

Die Gliederung der Arbeit besteht aus vier chronologisch autbauenden Teilen: «Die
schwierigen Anfiinge einer ethnisch-religisen Minderheit», «Lebenswelten von 1860 bis
zum Zweiten Weltkriegr», «Der lange Schatten des Nationalsozialismus» sowie «Integra-
tion und Anerkennung auf dem Weg zur Gegenwart». Innerhalb dieser Gliederungspunkte
behandelt sie unterschiedliche Aspekte des jiidischen Lebens im Kanton. Vielleicht durch
die Kleinrdaumigkeit der Studie bedingt, bricht Huser einige Male aus der Gliederungslo-
gik aus. So erfihrt der Leser noch vor den Kapiteln iiber das Mittelalter die Geschichte
der Emanzipation im 19. Jahrhundert, die vielleicht besser im zweiten Teil aufgehoben
gewesen wire, Auch entfernt sich die vollstindig bis in die heutigen Tage erzihlte Ge-
schichte der jidischen Gemeinde Solothurns im zweiten Teil etwas von der gewihlten
Chronologie.

An den interessanten Ergebnissen ihrer Arbeit dndert dies jedoch nichts. Wie in den
meisten schweizerischen Kantonen begann auch in Solothurn das jiidische Leben erst im
Zuge des langen Emanzipationsprozesses zu Beginn der 1860er Jahre zu blithen. Im 19.
Jahrhundert scheint die Rechtslage der Juden in den kleinen Biirgergemeinden des Kan-
tons Solothurn noch starker informell gepriagt gewesen zu sein als beispielsweise in Basel
oder Ziirich. Das besondere politische Klima Solothurns aus katholischer Bevolkerung
und liberaler Regierung bildet hierzu den Hintergrund.

Wihrend sich in den Grossstddten die Berufsfelder von Juden sukzessive ausdifferen-
zierten, blieben bis weit ins 20. Jahrhundert hinein viele Solothurner Juden in ihren tradi-
tionellen Professionen als Vieh- und Textilhdndler. Der Textilhandel konzentrierte sich
zunehmend in grossen Warenhdusern. Einige Viehhdndler erweiterten thren Aktionsradius
weit iiber die Schweizer Grenzen hinaus. Ein guter Teil des ldndlichen Viehhandels iiber-
dauerte indessen den Modernisierungsprozess. Der Viehhandel wurde weiterhin auf direk-
tem Wege zwischen Hindler und Bauern abgewickelt. Die Anwesenheit von jiidischen
Viehhindlern auf den Mirkten hatte in Solothurn solch grosse Bedeutung, dass die Markt-
tage moglichst nicht auf jiidische Feiertage fielen.

Antisemitische Stereotype und religioser Antijudaismus lassen sich nach Husers Ana-
lyse auch im Kanton Solothurn finden, die jedoch weder besonders starke Ausprigung
noch eine Solothurner Eigentiimlichkeit aufweisen.

Karin Husers Studie ist vor allem als familienbiographischer Fundus von grossem
Wert. Uberdies schildert sie eindrucksvoll die alltiglichen Rituale jiidischer Solothurner,
die eine eigene jiidisch-solothurnische Kultur priagten.

Basel/Diisseldorf Ruth Jakobs

SZRKG, 102 (2008)



452 Rezensionen — Comptes rendus

Mariano Delgado/Gotthard Fuchs (Hg.), Die Kirchenkritik der Mystiker. Prophetie aus
Gotteserfahrung, Bd. II: Friihe Neuzeit (=Studien zur christlichen Religions- und Kultur-
geschichte), Stuttgart, Academic Press Fribourg/Kohlhammer, 2005, 403 S., 9 Abb.

Der vorliegende Band befasst sich mit der Kirchenkritik der Mystiker in der Zeit von der
Mitte des 15. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts. Aus dem reichhaltigen Bestand von 19
Beitrigen wihlen wir jenen aus, der eine direkte Beziehung zur Schweiz besitzt. Simon
Peng-Keller untersucht das Verhiltnis des mystischen Bruder Klaus von Flith zum kirch-
lich institutionellen Leben seiner Zeit.

Mit dem Brandenburger Frieden von 1352 erhielten die Herzoge von Habsburg das
Recht, die Pfarrherren in den ihnen gehérigen urschweizerischen Gebieten zu bestimmen.
Dieses Recht wurde jedoch fragwiirdig infolge der scharfen politischen Fehde zwischen
dem habsburgischen Herzog und den Eidgenossen seit dem 15. Jahrhundert. Nach dem
Krieg von 1415 beanspruchten die Obwaldner diese Kollaturrechte, die an das Reich ge-
fallen waren. Dieses kaiserliche Privileg blieb infolge der Einsprache Osterreichs wir-
kungslos. Der 1446 vom Konstanzer Bischof Heinrich eingesetzte Pfarrer Kaspar Hellwig
in Sachseln tiberwarf sich mit den Kirchgenossen wegen des nassen Zehntens. Auch ein
spaterer Pfarrer von Sachseln, Hans Knaber, gerit aus dem gleichen Grund mit den Kirch-
genossen in Streit. Das Gerichtsurteil vom 14. Februar 1457 belegt ausfiihrlich die Argu-
mente von Pfarrer Knaber und seiner Gegner Klaus von Flith und Erni Rohrer namens der
Kirchgenossen von Sachseln. Das Gericht entscheidet zugunsten der Kirchgenossen.

Bruder Klaus hat auf der Hohe seines politischen Einflusses 1462 an einem eidgends-
sischen Schiedsgericht als Obwaldner Vertreter teilgenommen. Es ging dabei um einen
Streit um die Besetzung von zwei Pfriinden zwischen dem Abt von Engelbert und den
Kirchgenossen von Stans. Das Gericht fillte erneut einen Entscheid zugunsten der Kirch-
genossen. Vom kirchenrechtlichen Standpunkt aus war das nach Robert Durrer ein Uber-
grift der weltlichen Macht in die kirchliche Rechtssphire. Die forcierte Ablosung kldster-
licher Rechte entsprach dem Verstindnis der Zeit. In diesem Aufsatz wird das Verhiltnis
des spitern schweizerischen Nationalheiligen zum kirchlich institutionellen Leben seiner
Zeit untersucht. Die Quellen zeigen den niichtern pragmatischen Zug von Bruder Klau-
sens mystischer Prophetie.

Wie sehr der spitere Heilige in diese Geschifte verwickelt war, zeigt die Verhdngung
des Interdikts durch den Bischof von Konstanz 1459 (iber die Fiihrer der Gemeinde Sach-
seln, zu denen auch Klaus von Flith gehorte.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Stefan Sudmann, Das Basler Konzil. Synodale Praxis zwischen Routine und Revolution,
(=Tradition — Reform — Innovation. Studien zur Modernitit des Mittelalters, 8), Frankfurt
am Main u. a., Peter Lang, 2005, 508 S.

Das vorliegende Buch, das 2004 an der Universitat Miinster {Westfalen) bei Prof. Niko-
laus Staubach als Dissertation eingereicht wurde, nimmt sich vor, die Praxis (die actiones
synodales) des Konzils von Basel (1431-1449) in den drei zentralen Bereichen des Frie-
dens, des Glaubens und der Reform (causae pacis, fidei und reformationis) zu unter-
suchen. In der causa pacis wird zwischen kirchlichen Streitsachen, insbesondere Streit um
Bistiimer (contendentes de episcopatu), und causae profanae unterschieden. Zu den Strei-
tigkeiten um Bistiimer gehoren z. B. diejenigen um die Bistiimer Lausanne (1431-1440)
und Basel (1436-1440), zu den causae profanae der Alte Ziirichkrieg. Unter den causae
fidei sind einige nicht sehr bedeutende Ketzerprozesse und vor allem das Konzilsdekret
tber die Immaculata Conceptio (1439) zu nennen, unter den causae reformationis das
Annatendekret (1435). die Dekrete gegen dic Juden und die Konkubinarier (1434 und

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 453

1435) und die Ordensreform, von der unter anderem das Augustinerchorherrenstift St.
Leonhard in Basel (1434) und das Benediktinerkloster in St. Gallen (1435-1436) betrof-
fen waren.

Der Autor arbeitet heraus, dass das Konzil in den kirchlichen und weltlichen Streit-
sachen immer zuerst lange den Weg der Schlichtung (via pacis) verfolgte, bis es zum Mit-
tel der Rechtsprechung (via iusticiae) gritf, dass man ihm deswegen aber nicht Verschlep-
pungstaktik vorwerfen kann. In den causae fidei erwies es sich als recht unselbstiandig, in-
dem es meist der pépstlichen Linie folgte, und in den causae reformationis kam es ohne-
hin mehr auf die Initiative einzelner Konzilsmitglieder als auf das Konzil als Kollektiv an,
so dass in diesem Aktionsfeld nicht von wirklichen actiones synodales gesprochen wer-
den kann. «Nach einem anfinglichen Beharren auf dem Prinzip der Generalreform ist die
Synode bereit, auf eher pragmatische Weise Partikularreform zu betreiben» (287). Es ist
nicht die Kirchenreform, die das Basiliense in die Gefahr brachte, sich zu einem an der
kurialen Biirokratie orientierenden concilium perpetuum fortzuentwickeln, sondern eher
«die bisweilen geradezu <unspektakuldre> biirokratische Abhandlung des kirchenpoli-
tischen Tagesgeschifts» (291). Das zunehmend prekire Verhiltnis zwischen Basel und
Rom sollte nicht vorschnell als Machtkampf interpretiert werden (326). Das Konzil han-
delte sehr haufig nur reaktiv, wenn es namlich angerufen wurde, und strich seine Autoritit
erst heraus, wenn es sich in seinen Rechten angegriftfen fiihlte. Insgesamt verstand es sich
vor allem als Friedensstifterin, und zwar nicht nur in seinen mithsamen Anfingen (350).
In dieser Rolle war es denn auch nicht sehr erfolgreich, wenn auch noch erfolgreicher
denn als Richterin (403). «Wihrend also der Komplex pax in erster Linie von Misserfol-
gen gekennzeichnet ist, werden die Verlautbarungen des Basler Konzils in Reformfragen
bereitwilliger rezipiert», so etwa die Dekrete tiber das Priesterzolibat und gegen die Juden
vor allem in den Stiddten. «Der Erfolg von Konzilsentscheidungen hingt also vom Kreis
der Rezipienten ab» (404). Am nichsten standen sich die urteilende Instanz und die Rezi-
pienten im Bereich des Glaubens, und dies trug denn laut dem Autor auch zum Erfolg des
Mariendekrets iiber die /mmaculata Conceptio bei. Gerade in theologischen Fragen, «die
frei sind von konziliaristischen und anti-papalen Implikationen» (421), wirkte die Autori-
tat des Basiliense weit iiber sein Scheitern (1449) hinaus.

Die Arbeit besticht durch die Souverinitit, mit der sie ihren schwierigen Gegenstand
angeht, bearbeitet und fortentwickelt und dabei keinen der aufgegriffenen Fiaden verliert.
Freilich wirkt sie hie und da ein bisschen apologetisch, selbst auf eine Rezensentin, die
sich selber als Sympathisantin des Basler Konzils versteht. Die Literatur scheint sehr voll-
standig, es fehlt einzig die Helvetia Sacra, die nunmehr (2007) in 28 Bénden vollstindig
vorliegt, die aber bereits 2004/2005 beniitzbar gewesen wire (so z. B. der Band iiber das
Bistum Lausanne, Helvetia Sacra 1/4, erschienen 1988).

Freiburg i1.Ue. Kathrin Utz Tremp

Katherine Crawford, European Sexualities 1400-1800 (=New Approaches to European
History 38), Cambridge, Cambridge University Press, 2007, IX+246 S.

Der Band versteht sich, ganz gemiss dem Konzept der Reihe «New Approaches to Euro-
pean History», als Einfiihrungs- oder Handbuch, das sich vor allem an Studierende richtet.
Er sucht, einen Uberblick iiber die Entwicklungslinien der Sexualititen wihrend der euro-
pdischen Frithneuzeit, weit gefasst zwischen ca. 1400 und 1800, zu vermitteln. Der be-
wusst plural verwendete Begriff «Sexualititen» betont dabei den breiten Ansatz, den
Crawford stark machen mochte, und der «sexual acts und actions» (9) ebenso einschliesst
wie die damit verbundenen Reprisentationen und Bewertungen (3).

SZRKG, 102 (2008)



454 Rezensionen — Comptes rendus

Der in diesem Zusammenhang eingangs aufgeworfene Konflikt zwischen essentialis-
tischer und konstruktivistischer Sexualitatsgeschichtsschreibung mag wohl nur noch ein
Schattenboxen sein, denn keiner der beiden Extrempositionen wird heute in der mittler-
weile etablierten scientific community noch ernsthaft vertreten. Vielmehr hat sich der von
Crawford gewihlte, pragmatische Mittelweg schon ldnger zwar nicht als Konigsweg,
wohl aber als der am ehesten praktikable durchgesetzt. Auch sonst iiberdramatisiert Craw-
ford ein wenig, wenn sie betont, dass die Historizitidt sexueller Praktiken und ihrer kultu-
rellen Reprisentationen noch nicht hingehend beachtet worden wire. Diese Erkenntnis
diirfte sich in den letzten Dekaden doch weitgehend durchgesetzt haben. Dennoch: Die
einleitenden Ausfithrungen Crawfords, die es nicht nur unternimmt, sich auf einer ein-
schldgigen Forschungskarte zu positionieren, sondern ganz pragmatisch um eindeutigen
Sprachgebrauch und die Offenlegung ihrer Primissen bemiiht, sind insgesamt sehr aus-
gewogen, wohl iiberlegt und nachvollziehbar. Das tut der gesamten Darstellung gut. In
finf thematisch zentrierten Kapiteln geht Crawford (1.) Ehe und Familie als dem sozial
und vor allem kirchlich vornehmlichen, wenn auch vergeblich monopolisierten Ort von
Sexualitiit, (2.) noch einmal expliziter der religiosen, d.h. vor allem kirchlichen Regula-
tion sexueller Praktiken, (3.) der Auseinandersetzung der Medizin mit der Sexualitét so-
wie der Frithgeschichte einer scientia sexualis, (4.) Sexualitit und Verbrechen sowie (5.)
nur bedingt justiziablen, aber weitgehend als deviant wahrgenommenen Formen sexueller
Betitigung nach. Dabei werden zwar tendenziell Forschungsergebnisse und Quellen aus
ganz Mitteleuropa, fast ausschliesslich aber aus England, Frankreich, dem rémisch-deut-
schen Reich und Italien, herangezogen. Die Nachweise sind bewusst spirlich gehalten;
zur Ergidnzung gibt es daher an Stelle einer nur listenden, eine kommentierte Bibliogra-
phie zu jedem Kapitel.

Crawfords Darstellung ist flissig und fundiert geschrieben und gut lesbar. Leider
springt Crawford hdufig zwischen den Jahrhunderten, von denen im Ubrigen gerade das
17. und frithe 18. Jahrhundert ausgesprochen kurz kommen. Haufig sind dariiber hinaus
die ideengeschichtlichen Riickgriffe auf das Mittelalter und bis zu den Kirchenvitern. Das
ist einerseits unausweichlich, stellt andererseits aber das Projekt einer spezifisch frithneu-
zeitlichen Sexualititsgeschichte an sich in Frage. Wenn sich nicht hinldnglich ein Bruch
zwischen den Epochengrenzen der allgemeinen Geschichte feststellen ldsst — und dessen
Ausfiihrung bleibt Crawford schuldig —, wird man zu Recht fragen diirfen, ob nicht eine
Sexualitatsgeschichte der Vormoderne, die etwa mit der Patristik einsetzte und bis zu den
deutlich feststellbaren Wandlungen im Zuge der Aufklarung bzw. um 1800 reichte, dem
Gegenstand cher gerecht geworden wire. Jedenfalls wird der Einschnitt um 1400 an kei-
ner Stelle ndher begriindet; nur Hinweise werden hier und da eingestreut. So bleibt ein
ambivalentes Bild: Zweifellos hat Crawford eine ambitionierte und wohl durchdachte Ge-
schichte frithneuzeitlicher Sexualititen vorgelegt. Allein: Es bleiben zu hiufig Fragmente,
die sich nicht ohne Weiteres verallgemeinern liessen. Und das ist gerade bei einem Uber-
blicks- und Studienwerk problematisch.

Vechta Hiram Kiimper

Bridget Heal, The Cult of the Virgin Mary in Early Modern Germany: Protestant and
Catholic Piety, 15001648, Cambridge u.a., Cambridge University Press, 2007, 358 S., 64
Abb.

Das Bestreben, den Konfessionalisierungsprozess der frithen Neuzeit differenzierter zu
betrachten, ihre historiographische Darstellung also zu nuancieren, unterstiitzt Bridget
Heal mit einem Beitrag zur Marienverehrung. Im 16. und 17. Jahrhundert 1st ja die Heili-
ge Jungfrau weder génzlich aus der protestantischen Bilderwelt verschwunden, noch hat

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 455

sich in allen katholischen Gebieten deutscher Zunge eine militante Schlangenzertreterin
zum dominanten Marienbild aufgeschwungen, wie man sie aus dem marianischen Staats-
programm der Wittelsbacher und Habsburger kennt. In einem sehr gut strukturierten Text
mit kompakter und meist schliissiger Argumentation erldutert Heal die sich regional
unterscheidenden Bedeutungen und Darstellungen der Marienfigur. Dabei fokussiert sie
die praxis pietatis, vor allem Bilder und Praktiken, die im religiosen Alltag eine Rolle
spielten. Heal vertritt dabei die These, dass nicht nur Normveridnderungen (Theologie und
Reformwillen) zum Wandel in der alltiglichen Marienfrommigkeit gefiihrt haben, son-
dern auch lokale, soziale und politische Faktoren. Diese konnten férdernd oder bremsend
auf Reformbestreben wirken und waren deshaib ausschlaggebend fuir die regionale Eigen-
art, die beispielsweise den Kdélner Marienkult auch nach 1570 ausgesprochen «untridenti-
nisch» habe wirken lassen.

Nach einer klaren, nicht tiberfrachteten Einleitung beginnt Heals Darstellung mit einer
Schilderung der Ausgangssituation: der glithenden spatmittelalterlichen Verehrung der
Maria mediatrix, gegen die sich die reformatorische Kritik wandte. Diese wird von Eras-
mus tiber Luther bis Zwingli referiert und dabei die darin enthaltenen Ambivalenzen und
Meinungsverschiedenheiten hervorgehoben. Bereits bei der Formulierung von Normen
also herrschte keineswegs eine einheitliche Ablehnung vom Marienkult, und in den fol-
genden Kapiteln wird deren unterschiedliche Umsetzung am Beispiel dreier Frei- und
Reichsstidte beschrieben. Als erste Reichsstadt, die die lutherische Reform tibernommen
hat, steht Niirnberg fiir die moderate Variante des Protestantismus, Koéln wiederum fiir
eine traditionsbewusste, weniger reformwiitige katholische Stadt. Augsburg dagegen bie-
tet die Folie der gemischtkonfessionellen und gerade deshalb auch radikaleren Umsetzung
sowohl protestantischer als auch jesuitischer Massnahmen. Der jeweilige Grad der Radi-
kalitdt wird vor allem an drei Indikatoren gemessen: Marienbilder (ihre Sichtbarkeit im
kirchlichen, offentlichen und — wo die Quellen dieses hergeben — privaten Raum sowie
deren Inhalt und Stil), marianische Festtage (ihre Haufigkeit und Bedeutung), und die
Ahndung von blasphemischen Ausserungen iiber die Muttergottes.

Im Falle von Niirnberg konstatiert Heal eine bewusste Bewahrung von marianischen
Bildern und Festen. Auch in der Gesetzgebung war man auf den Schutz der Ehre Marias
weiterhin bedacht. Dieses «marianische Material» habe nicht deshalb tberlebt, so Heal,
weill Reformatoren es nicht geschafft hitten, traditionelle Glaubensformen auszuradieren,
sondern weil es ihnen besonders gut gelungen sei, seinen symbolischen Gehalt umzudeu-
ten. Maria wurde nicht mehr als Firbitterin angepriesen, sondern als «Hausmutter» und
besonderes Beispiel des Glaubens, des Gehorsams und der Demut. Es gelingt Heal in die-
sem Kapitel auch, ihre These von der Wirksamkeit lokaler Faktoren (insbesondere die po-
litisch gewollten Kaisertreue der Stadt und der Stolz wohlhabender Mizenen der religio-
sen Kunst) auf die spezifische Ausprdgung des Marienkults in Niirnberg zu illustrieren.

In Augsburg kam die Reformation etwas spiter als in Niirnberg, dafiir aber viel eifri-
ger in threm Bestreben, alle Zeichen der Marienverehrung in der Stadt zu beseitigen. In
zehn Jahren — bis der Restitutionsvertrag von 1548 die katholische Elite wieder installierte
— konnten die Reformer in Sachen Marienverehrung tabula rasa machen. Dies machte
cinerseits den Weg fiir das romisch geprigte Bild- und Ritualprogramm der Jesuiten frei,
andererseits hielten Augsburger Protestanten gerade in der Konfrontation mit der ecclesia
militans in der Stadt umso fester an ihre Ablehnung des Marienkults. Die «Differenzie-
rungswut» (Forster), die manchmal allzu leicht in das Konfessionalisierungsparadigma
insgesamt einschleicht, wird im Nahbereich tatsiachlich sichtbar: Hier zeigen vor allem die
Protokolle von Gerichtsverhandlungen, dass die symbolische Bedeutung der Marienfigur
in der konfessionellen Unterscheidung schon um 1630 bis zum «gemeinen Volk» durch-
aus vorgedrungen war. Etwas abweichend vom Gesamtargument wird hier allerdings we-

SZRKG, 102 (2008)



456 Rezensionen — Comptes rendus

niger der Einfluss lokaler soziopolitischer Faktoren als diese konfessionelle Identititsbil-
dung fiir die besondere Ausprigung der Augsburger Konfessionskulturen verantwortlich
gemacht.

Koln bietet das Beispiel durchgehender katholischer Kontinuitit, wo die tridentini-
schen Dekrete erst 1662 verlesen wurden und eine reiche, alle Stinde durchdringende, tra-
ditionelle Marien- und Heiligenverehrung die Frommigkeit der Stadt prigte. Aus diesem
Grund vermochten es die «Krifte der Gegenreformation» nicht, die Marienverehrung wie
in Augsburg zu monopolisieren. Im Wallfahrts- und Bruderschaftswesen konnte die spiit-
mittelalterlich geprigte Marienverehrung in Koln weiterexistieren; formal und inhaltlich
sprechen die Marien- und Heiligenbilder deutlich gegen einen einheitlichen katholischen
Frommigkeitsstil im Zeitalter der Konfessionalisierung.

An den Schluss ihrer bis hierhin ausserordentlich kohidrenten Darstellung fiigt Heal ein
Kapitel tiber die Gender-Aspekte des Themas an, das zwar etwas wie ein Anhingsel wirkt
aber dennoch eine dusserst lesenswerte Diskussion immer wiederkehrender Fragen der
Sozialgeschichte der Marienverehrung bietet.

Auch wenn ersichtlich ist, dass die Untersuchung in seinen Grundgedanken im We-
sentlichen auf englischsprachige Arbeiten aufbaut — vor allem von Robert Scribner, Marc
Forster und Beth Kreitzer —. wird die deutsche Literatur auf breiter Basis rezipiert. Vor
allem bezicht die Autorin viele Daten aus neueren deutschen Studien, die ihre Thesen un-
terstiitzen. Der Band ist sehr benutzerfreundlich mit Fussnoten (statt der umstidndlichen
Endnoten), einer iibersichtlichen Bibliographie und einem guten Stichwortverzeichnis
ausgestattet. Einzig das Format mancher abgebildeten Kunstwerke hitte man sich etwas
grossziigiger gewiinscht, da die Autorin im Text auf Details eingeht, die bei der beschei-
denen Grosse der Reproduktionen teilweise kaum zu erkennen sind. Insgesamt bietet das
Buch fiir den Experten vermutlich eher wenig Neues, aber fiir Studierende der Kirchen-
bzw. Religionsgeschichte und der religiésen Volkskunde, sowie andere, die sich einen
ersten Uberblick iiber die Vielfalt der Marienverehrung im postreformatorischen Zeitalter
verschaffen wollen, ist es uneingeschrinkt zu empfehlen.

Berlin Monique Scheer

Friedhelm Jiirgensmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hg.), Orden und Klister im
Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700, Bd. 3, (=Katholisches
Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung, 67), Miinster, Aschendorft,
2007, 240 S., 12 Karten.

Bisher sind zwei des auf drei Biande geplanten Gesamtwerks erschienen. Nun ist auch der
abschliessende 3. Band herausgekommen. Er enthilt Aufsitze tiber die Primonstratenser
und Pramonstratenserinnen (Johannes Meier), die Augustiner-Chorherren (Franz Brend-
le), die Augustiner-Chorfrauen (Annette von Boetticher), ferner Gber die Franziskaner-
Konventualen und Martinianer (Christian Plath), die Franziskaner-Observanten (Walter
Ziegler) und die Kapuziner (Matthias Ilg). Bereits vor der Franzosischen Revolution un-
tergegangen sind die Wilhelmiten (Friedhelm Jiirgensmeier), die Colestiner (Karl Bor-
chardt) und die Antoniter (Adalbert Mischlewski).

Aus schweizerischer Sicht interessieren besonders die Augustiner-Chorherren, die
noch heute Niederlassungen auf dem Grossen St. Bernhard und in St. Maurice VS besit-
zen. Sie befinden sich beide im Kanton Wallis und damit im franzdsischen Sprachgebiet.
Auf der instruktiven Karteniibersicht (40/41) sind beide Kloster falsch situiert. Ebenso
falsch ist das Kloster der Augustiner-Chorfrauen in Eschenbach Kt. Luzern platziert, das
irrtiimlicherweise am oberen Ziirichsee angesiedelt ist. (66/67).

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 457

Bei den Kapuzinern, die in der Schweiz seit dem Ende des 16. Jahrhunderts eine starke
Verbreitung erlebten und sich einer enormen Popularitit erfreuten, zeigen sich in den letz-
ten Jahrzehnten Ermiidungserscheinungen und Klosterschliessungen, die in der Uber-
sichtskarte (218/219), in den Legenden (221/225) und im Text noch nicht beriicksichtigt
sind.

Ein tberzeugendes und konzeptionell sauber durchzogenes Unternechmen gelang mit
dem vorliegenden dritten Band zu einem gliicklichen Abschluss.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Gary K. Waite, Eradicating the Devil's Minions. Anabaptists and Witches in Reformation
FEurope, 1525-1600, Toronto/Buffalo/London, University of Toronto Press, 2007, 534 S.

Das vorliegende Buch untersucht das Verhiltnis von Hiresie und Hexerei im ersten Jahr-
hundert der frithen Neuzeit, und zwar insbesondere anhand des Wiedertaufertum. Dabei
handelt es sich ganz klar um eine «wirkliche» Haresie, withrend es bei der Hexerei um ein
imaginires Verbrechen geht, doch war der Schritt von der Verfolgung einer tatsdchlichen
hiiretischen Bedrohung zu derjenigen einer imaginiren seltsam klein. Interessanterweise
wurden Wiedertiufer und Hexen praktisch nie gleichzeitig verfolgt (4), siec wurden auch
nicht miteinander verwechselt, und doch ebnete die Verfolgung der Wiedertdufer der-
jenigen der Hexen den Weg (6). Dazu mussten diese jedoch vorgingig damonisiert und
die Angste, die dadurch heraufbeschworen wurden, dann auf die Hexen projektiert wer-
den (9). Ein Prizendenzfall dazu stellt die mittelalterliche Verwandlung der Waldenser in
Hexen dar (12). Die mittelalterlichen Hexenverfolgungen wurden jedoch durch die Refor-
mation unterbrochen, deren Folgen in den Jahren 1525-1575 rund 30°000 Menschen zum
Opfer fielen (15). Gerade Calvinisten und Wiedertdufer, welche die katholische Kirche
und ihre Sakramente am stirksten entsakralisierten, wurden von dieser am stirksten di-
monisiert (16). Die Wiedertdufer sind insofern mit den mittelalterlichen Waldensern ver-
gleichbar, als die beiden Bewegungen einerseits eine besondere Frommigkeit zu Tage leg-
ten und andererseits die kirchliche Hierarchie, die Verehrung von Heiligen und Reliquien
sowie die Sakramente verwarfen. Ebenso trafen sowohl Waldenser als auch Wiedertdufer
sich gezwungenermassen in geheimen nichtlichen Versammlungen, die mit den Hexen-
sabbaten in Verbindung gebracht wurden, und rdumten den Frauen eine bessere Stellung
ein als die Katholiken und die tibrigen Reformierten (18), die Waldenser, so miisste man
einschriankend sagen, nur in ihren Anfingen. Dagegen trifft nicht zu, dass die Waldenser
schamanischer Fihigkeiten besessen hitten; hier ist der Autor einem Aufsatz von Wolf-
gang Behringer aufgesessen (Wolfgang Behringer, Detecting the Ultimate Conspiracy, or
How Waldensians Became Witches, in: Conspiracies and Conspiracy Theory in Early
Modemn Europe, ed. Barry Coward and Julian Swann, Aldershot UK 2004, 13-34, und
ders., Art. Vaudois (Waldensians), in: Encyclopedia of Witchcraft, Santa Barbara u. a.
2006, Bd. 4, 1160-1166).

Von den Verfolgungen infolge der Reformation waren die Wiedertdufer am stirksten
betroffen (20). Dies erklirt sich nicht zuletzt daraus, dass sie sowohl in der Schusslinie
der Katholiken als auch der Reformierten standen (35). Vor allem fiir die Katholiken kam
die Verweigerung der Taufe fiir die Kinder deren Auslieferung an den Teufel gleich, eine
Vergehen, das man auch den Hexen vorwarf (39). Der Teufel schien sich sowohl der
Héresie als auch der Hexerei zu bedienen, um den wahren Glauben anzugreifen (51). Fiir
die Lutheraner stellten die Wiedertdufer, vor allem nach dem Debakel von Miinster
(1535), ebenfalls Agenten des Teufels und Haretiker dar, und zwar in einem ddmonischen
Sinn (wie die mittelalterlichen Luziferianer) (53 und 55). In der zweiten Hilfte des 16.
Jahrhunderts entziindete sich ein Streit zwischen Lutheranern und Calvinisten, ob die Kin-

SZRKG, 102 (2008)



458 Rezensionen — Comptes rendus

der als Teil der Taufzeremonie auch exorzisiert werden sollten; die Lutheraner waren da-
fiir, die Calvinisten dagegen, und wurden deshalb von den ersteren als Wiedertiufer ver-
unglimpft (57). Die Calvinisten hielten sich mit ihrer Kritik an den Wiedertdufern mehr
zuriick (59); fur sie waren die Katholiken wesentlich schlimmer als die Wiedertdufer, und
in den nordlichen Niederlanden kam es schliesslich sogar zum Dialog zwischen Calvinis-
ten und Wiedertidufern (Mennoniten) (61f.).

In der Folge untersucht Gary K. Waite verschiedene Lander in Europa auf das Verhalt-
nis zwischen den Verfolgungen von Wiedertdaufern und Hexen hin: die nordlichen und
siidlichen Niederland sowie Siiddeutschland und das Tirol. In den nordlichen Niederlan-
den wurden Wiedertiufer und einzelne Hexen seit 1537 parallel und etwa in gleicher
Grossenordnung verfolgt (79), doch nach der Befreiung von der spanischen Herrschaft in
der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts verzichteten die mehrheitlich calvinistischen
Hollinder sowohl auf die Verfolgung von Wiedertiufern als auch von Hexen (91 u. 96);
es kam, bei religiosem Pluralismus, zu frither Toleranz. Anders in den siidlichen Nieder-
landen, wo unter spanischer Herrschaft die Wiedertidufer bis um 1600 praktisch ausgerot-
tet wurden und darauf, vor dem Hintergrund der katholischen Reform (oder Gegenrefor-
mation), die Hexenverfolgungen einsetzten. Fiir den Jesuiten und Ddmonologen Martin
del Rio (1551-1608) war die Wiedertaufe ein fester Bestandteil des Hexensabbats (100).
Die Wiedertdufer wurden viel hirter verfolgt als die andern Reformierten, obwohl die
Calvinisten in den siidlichen Niederlanden eine wesentlich grossere Bedrohung darstellten
als die Wiedertdufer (105). Als nach der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert Klima und
Wirtschaft sich verschlechterten, wurde die Rhetorik, die man bisher auf die Wiedertaufer
angewandt hatte, auf die Hexen tibertragen (127).

Auch in Stddeutschland wurden die Wiedertdufer in katholischen Herrschaften we-
sentlich hirter verfolgt als reformierten (lutheranischen) (131). Je mehr die Wiedertiufer
in den Untergrund und in die Flucht getrieben wurden, desto mehr wuchs die Furcht vor
thnen (132). Sie wurden hédufig von den Regierungen ohne Unterstiitzung durch die Be-
volkerung verfolgt, wihrend diese eher auf Hexenverfolgungen dringte (133). Nach dem
Einsetzen der Hexenverfolgungen wurden heimliche Versammlungen der Wiedertdufer
hie und da wie Hexensabbate beschrieben (138f)). Die Unterschiede verwischten sich
(139ff.), so dass es 1562 in Wiesensteig (Herzogtum Wiirttemberg) im Zusammenhang
mit einem Hagelsturm zu einem recht abrupten Wechsel von Wiedertaufer- zu Hexenver-
folgungen kam (144ff.). Die Fragekataloge wurden nun, statt auf die Wiedertaufer, ohne
grosse Anderungen auf die Hexen angewandt. Grossere Hexenverfolgungen fanden indes-
sen nur dort statt, wo vorgingig Wiedertdufer verfolgt und ausgerottet worden waren, wie
in den frinkischen Bistiimern Wiirzburg und Bamberg (156f.).

Eine besonders interessante Region ist das Tirol, das in der ganzen fraglichen Zeit un-
ter der Herrschaft der katholischen Habsburger stand, aber eine starke haretische Tradition
(Waldenser und Wiedertdufer) aufwies (166). Hier wurden die Wiedertaufer vor allem fiir
Hostienfrevel bestraft, die man im Mittelalter den Juden zugeschrieben hatte. Entsprech-
end wurden denn auch antisemitische Stereotypen auf die Wiedertdufer iibertragen (168).
Erzherzog Ferdinand von Habsburg {(1521-1564) war in der spanischen Tradition erzogen
worden und verfolgte das gleiche Ziel wie die spanischen Habsburger, ndmlich ein ein-
heitlich katholisches Europa. In den Jahren 1527-1533 wurden im Tirol durchschnittlich
jedes Jahr funfzig Wiedertaufer verurteilt, ein Blutbad, das sich nur mit demjenigen ver-
gleichen lésst, das Ferdinands Bruder, Karl V., in den Niederlanden anrichtete (170f.).
Obwohl Ferdinands Nachfolger, Maximilian II. (1564-1574), ein bisschen mehr Milde
walten liess, waren die Wiedertdufer im Tirol bis Ende des 16. Jahrhunderts praktisch aus-
gerottet (S. 174). lhnen wurde vor allem Skeptizismus gegeniiber der Realprisenz in der
Eucharistie zugeschrieben und im Verhor abverlangt (S. 174), und dieser Vorwurf wurde
denn nach 1600 auch auf die Hexen tibertragen: offenbar war er typisch fiir ein Land das

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 459

sich seinen einen katholischen Glauben um jeden Preis bewahren wollte und allfillige
Glaubenszweifel deshalb auf seine Gegner projizierte (Walter E. Stephans, Demon
Lovers: Witchcraft, Sex, and Belief, Chicago 2002). Solange man aber Wiedertdufer zu
verfolgen hatte, brauchte man keine Hexen, um ihnen Hostienfrevel zur Last zu legen
(186f.), auch wenn im benachbarten Vorarlberg, wo es kaum Wiedertiufer gab, bereits
wihrend des 16. Jahrhunderts Hexen verfolgt wurden (S. 186) und das Klima im Tirol
sich wahrscheinlich nicht wesentlich von demjenigen im Tirol unterschied (189). Hier
liessen die Behorden erst nach dem Ende des 30jidhrigen Kriegs (1648) Hexenverfol-
gungen zu (192), allerdings ohne die beiden Dinge — Wiedertdufertum und Hexerei — zu
vermischen. Auch die Wiedertaufer wehrten sich dagegen, mit den Hexen verwechselt zu
werden (194). was sie moglicherweise von ihren mittelalterlichen hiretischen Vorldufern,
den Waldensern, unterschied (198).

Als Schluss ergibt sich, dass die Verfolgungen von Hexen im 16. Jahrhundert entwe-
der mit denen von Wiedertdufern alternierten oder diese abldsten, was die Pause in den
Hexenverfolgungen von 15201562 erklart (199). Zwischen 1530 und 1580 projizierten
die Katholiken und Lutheraner ihre Angste vor dem Teufel auf ihre Gegner, die Calvinis-
ten und Wiedertdaufer, und diese umgekehrt auf den katholischen Klerus (199), so dass
Hexen tiberfliissig waren. Andererseits bereiteten die Verfolgungen der Wiedertdufer den
Hexenverfolgungen den Weg; wenn die Verfolgungen der ersteren etwa um 1540 einge-
stellt worden wiren, wire es wahrscheinlich auch nie z7u Hexenverfolgungen gekommen
(200). Alles in allem ein hochst anregendes Buch, das ein sehr schwieriges Thema kom-
paratistisch angeht und zu stimulierenden Ergebnissen kommt.

Freiburg i.Ue. Kathrin Utz Tremp

Maryse Simon, Les affaires de sorcellerie dans le Val de Liepvre (XVI et XVII siécles),
Préface de Robin Briggs (=Collection «Recherches et documents», Bd. 75), Strassbourg,
Publications de la Société savante d’Alsace, 2006, 357 S., 111

Es gibt unterschiedliche Arten, um sich dem nach wie vor verstérenden Phianomen der
spatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Hexenverfolgungen zu nihern, das aufgrund
seiner Komplexitit allen wissenschaftlichen Erklarungsversuchen trotzt. Maryse Simon
geht das Problem von zwei Seiten an, indem sie in threr auf einer Strassburger Disser-
tation beruhenden Studie tiber die Verfolgungen im Val de Liépvre zwei Ansitze verbin-
det: einerseits einen regionalgeschichtlichen, der sich aus der Kenntnis der ortlichen Ver-
héltnisse ndhrt, andererseits einen im weitesten Sinn kulturgeschichtlichen, der immer
wieder Beziige tber die eigentliche Untersuchungsregion hinaus herstellt. Letztere, das
die Vogesen durchlaufende Tal von Liepvre (deutsch Leberau), war im 16. und 17. Jahr-
hundert in mancherlei Hinsicht ein Grenzland, politisch, sprachlich, konfessionell — und
auch was die Verfolgungsintensitit betrifft — geteilt. Politisch verlief die Grenze zwischen
dem Herzogtum Lothringen und den Besitzungen der Ribeaupierre (Herren von Rappolt-
stein), sprachlich zwischen dem Franzdsischen und dem Deutschen (d. h. den entspre-
chenden Dialekten), konfessionell zwischen Katholiken einerseits, Lutheranern und Calvi-
nisten andererseits. Gleichzeitig war das Tal ein Verkehrsweg: Man lebte zwar nicht mit-
einander, aber in Kenntnis der katholischen franzésischsprachigen bzw. protestantischen
deutschsprachigen Nachbarn. Diese Kenntnis macht die unterschiedliche Verfolgungsin-
tensitdt umso bemerkenswerter: Die Autorin ist in den Archiven auf sicbenunddreissig
Hexereiverdikte fiir die Zeit zwischen 1571, Jahr des ersten, und 1618, Jahr des letzten
Prozesses, gestossen, wobei bedeutende Uberlieferungsliicken zu verzeichnen sind, so
dass die tatsdchliche Zahl der — soweit bekannt, ausschliesslich gegen Frauen gerichteten!
— Verfahren um einiges hoher gewesen sein diirfte. Uberraschend ist nur, dass beinahe

SZRKG, 102 (2008)



460 Rezensionen — Comptes rendus

alle Fille, von denen sich Spuren erhalten haben, auf lothringischem Gebiet verhandelt
wurden. Zwar gilt das Herzogtum Lothringen als eine der Hochburgen der friihneuzeit-
lichen Hexenverfolgung, und das nicht nur, weil an der Wende zum 17. Jahrhundert der
Dédmonologe Nicolas Rémy das Amt des Generalprokurators ausiibte. Doch vermag der
allgemeine Hinweis auf die Situation im Herzogtum die auffallend einseitige Verteilung
im Val de Liepvre nicht zu erkldren, ebenso wenig wie der Umstand, dass die Gerichts-
barkeit im lothringischen Teil des Tales weitgehend autonom funktionierte und erst ab
1594 Gutachten der «Echevins» (Schoffen) von Nancy eingeholt werden mussten — ver-
mutlich als Folge einer Verfolgungswelle zwei Jahre zuvor. Im Ubrigen konnte die Vor-
schaltung einer iibergeordneten Instanz weitere Repressionsschiibe nicht verhindern.

Dieser letztlich ungeklirte, vielleicht auch gar nicht zu kldrende Unterschied in der
Verfolgungsintensitit, der das Tal in zwei benachbarte Verfolgungslandschaften teilte,
unterstreicht die Notwendigkeit einer politisch orientierten Fragestellung, die von der
Autorin nur in Ansdtzen angegangen wird. lhre unbestreitbare Stirke liegt anderswo,
namlich in der suggestiven Wiederbelebung der kleinstiddtischen und doérflichen Lebens-
welt, in der Hexereiingste, -beschuldigungen und schliesslich -anklagen aufkommen
konnten. Sie dringt, soweit dies im Abstand von mehreren Jahrhunderten iiberhaupt mog-
lich ist, in die Angste und Fantasmen ihrer «Studienobjekte» ein und zeichnet einen von
magischen Vorstellungen gesittigten Mikrokosmos nach. Diese kultur-, aber auch menta-
litatsgeschichtliche Herangehensweise macht aus heutiger Sicht schwer Vorstellbares zu-
mindest plausibel. Das geht nicht ohne ein gehoriges Mass an historischer Phantasie, die
wohl nicht ohne den Preis eines gelegentlichen Abdriftens ins Spekulative zu haben ist.
Vor dem Hintergrund von Hexereibezichtigungen gegeniiber Heilerinnen interessiert sich
Simon beispielsweise fiir die Wirkung von Pflanzen, insbesondere psychoaktiven, doch
muss sie einrdumen, dass der Gebrauch solcher «plantes diaboliques» in den Akten der im
Val de Liépvre verhandelten Prozesse gar nicht erwidhnt wird. Die Autorin arbeitet thema-
tisch, mit zahlreichen Querbeziigen zwischen den einzelnen Verfahren, was einen weite-
ren, nicht zu vermeidenden Tribut fordert, als sich die einzelnen Fille gleichsam «auflg-
sen» und in threm Verlauf kaum noch zu fassen sind.

Ungeachtet der Einwiénde ist die Lektiire dieser Monographie, die das Val de Liépvre
auf der Karte der europdischen Hexenverfolgungen markiert, aus den genannten Griinden
ein Gewinn. Der maliziose Schluss sei hier nicht vorenthalten: «Le souvenir des sorciéres
du val de Liépvre est encore présent au XXI® siecle: chaque année, lors des fétes de carna-
val, des sorciéres prennent place sur un char qui défile dans les rues de la ville a la diffé-
rence pres, qu’aujourd’hui, elles sont applaudies au lieu d’étre brilées par des habitants
qui sont, pour certains d’entre eux, les descendants des accusées et de leurs accusateurs»
(334).

Miinchen Georg Modestin

John McCafferty, The Reconstruction of the Church of Ireland. Bishop Bramhall and the
Laudian Reforms 1633—1641, Cambridge, Cambridge University Press, 2007. pp. xiv + 268.

John Bramhall, bishop of Derry from 1634, was a key figure in the extension to Ireland of
the ecclesiastical reforms sponsored by Charles I and his archbishop of Canterbury, Wil-
liam Laud. His efforts had an importance that went well beyond the dependent kingdom
of Ireland. It was in Scotland, not Ireland, that the drive for liturgical and doctrinal uni-
formity provoked armed revolt. But the alleged betrayal of the Protestant cause in Ireland

was an important part of the opposition case against the king and his chief governor, Tho-
mas Wentworth, during the prolonged crisis that led to the outbreak of the English civil war.

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 461

McCafferty offers a detailed and carefully documented narrative of Bramhall and
Wentworth’s programme of reform. An aggressive campaign of lawsuits forced laymen to
surrender church lands and revenues appropriated, by a variety of dubious means, over the
preceding decades. New articles of faith and canons of discipline moved the Irish church
closer to Laud’s model, introducing a renewed emphasis on episcopal authority, on the
sacerdotal role of the minister, and on the need for a modest element of ceremony in reli-
gious worship. Dissident members of the clergy were required, under threat of depriva-
tion, to conform to the full official liturgy. Large parts of this story are already familiar
from the work of Hugh Kearney, Alan Ford, Linda Ross and others. Dr McCafferty’s
most original contribution lies in his meticulous examination of the new canons forced
through during 1634. Here he demonstrates that undue concentration on the supposedly
«puritan» theology of the Church of Ireland has distracted attention from the main thrust
of the reform, which focussed on order and discipline rather than doctrinal orthodoxy. In
the same way an analysis of the surviving records of the Court of High Commission
demonstrates that its main concern was with financial abuses and neglect of duty rather
than, as has been assumed, with the persecution of religious dissidents.

The main emphasis of McCafferty’s account is thus on the bureaucratic and financial,
rather than the theological, aspects of Bramhall’s policies. At one point, indeed, he seems
to dismiss questions about the thinking behind the reforms as of secondary importance
(224). But this raises a problem of sources. If Irish Laudianism appears in McCafferty’s
account as primarily a matter of regaining church lands and pursuing the more efficient
administration of diocesan affairs, it has to be remembered that these are precisely the
issues that, by their very nature, are likely to dominate the administrative records that pro-
vide the main basis for his work. Those who have looked elsewhere have come up with
rather different conclusions. In particular Jack Cunningham’s recent analysis of Bram-
hall’s later writings presents him as sharing Laud’s vision of a British Protestantism, pur-
ged of the errors of popery but still in touch with the broader Christian tradition, that
could in the long run seek a renewed union with other ancient episcopal churches, in
Europe, Africa and the Middle East. (See J.P. Cunningham, John Bramhall’s Other Island.
A Laudian Solution to an Irish Problem, Irish Historical Studies, 36 (2008), 1-15.) By
contrast McCafferty, dismissive of ideology, provides no real explanation of why Bram-
hall or his associates should have pressed on with their contentious attempts to reshape
Irish Protestantism, in a manner that ultimately brought about their own downfall. His
administrative history provides a useful corrective to earlier accounts. But he remains too
much the prisoner of his sources, and of a particular genre of institutionally focussed his-
torical writing, to bring out the full dimensions of what was happening, in all three Stuart
kingdoms, during the 1630s.

Belfast Sean J. Connolly

Derek Beales, Europdiische Kldster im Zeitalter der Revolution, 1650-1815, Wien/Koln/Wei-
mar, Bohlau, 2008, XVII, 426 S., Il

Eine zusammenfassende Ubersicht des Klosterlebens im Ancien Régime Europas fehlte
bislang, wenn man von dem niitzlichen, aber in erster Linie architekturgeschichtlich aus-
gerichteten zweibdndigen Werk von Germain Bazin (Palidste des Glaubens, Miinchen/Fri-
bourg 1980) absieht. Wie dieses ist das vorliegende Werk eine Uebersetzung; das eng-
lische Original erschien unter dem Haupttitel «Prosperity and Plunder» im Jahre 2003.
Bereits in der Einleitung tibt der Autor berechtigte Kritik an der Vernachldssigung des
Themas «Kloster» in der allgemeinen Historiographie, die vor allem deswegen unver-
standlich sei, weil die monastischen Institutionen neben ihrer religiosen und geistigen

SZRKG, 102 (2008)



462 Rezensionen — Comptes rendus

auch eine enorme wirtschaftliche und teils auch politische Bedeutung hatten. Vielleicht ist
diese Ignoranz allerdings ein spezifisch angelsichsisches Problem, wo alte Kloster heute
meist nur noch als Ruinen in der Landschaft stehen. Zur bekannten siiddeutsch-dsterrei-
chisch-schweizerischen Klosterwelt hingegen, deren meist aus dem Barock stammenden
Bauten noch heute landschaftsprigend wirken, existiert eine reichhaltige Literatur, die
von Beales nur zum kleinsten Teil beriicksichtigt wurde. Allerdings mit einem gewissen
Recht, denn sie fiihrt uns zwar in der Regel prichtige Bilder vor, ist aber methodisch ganz
traditionell gehalten und bringt gerade fiir die Wirtschafts- und Alltagsgeschichte sozu-
sagen nichts. Der Titel der Ubersetzung ist im Gegensatz zum englischen Original unver-
standlicherweise ziemlich eingeschriankt. Beales behandelt ndmlich im ersten Teil seines
Buches, auf gut einem Drittel des Umfangs, durchaus auch die barocke Glanzzeit der
Kloster. Diese zeigen auch der Schutzumschlag mit der Stiftsbibliothek St. Gallen und die
Farbtafeln in der Mitte des Bandes; vor dem Begriff «Barock» scheint Beales allerdings
eher zuriickzuschrecken und verwendet dafiir Gegenreformation, woriiber man sicherlich
diskutieren kénnte. In der Darstellung geht er nach Landern vor, wodurch die nicht unbe-
deutenden regionalen Unterschiede anschaulich werden. So gab es etwa grosse Unter-
schiede in der Verteilung der verschiedenen Orden, dem zahlenmissigen Verhéltnis Mon-
che-Nonnen, der kirchenrechtlichen Verfassung (Kommenden in Frankreich und Italien)
und der Bautiitigkeit. Nur am Rande miteinbezogen ist Osteuropa, doch schadet dies dem
meisterhaft gezeichneten Gesamtbild, das im Gegensatz zur traditionellen Kirchenge-
schichte auch die profanen Aspekte des Klosterlebens geniigend berticksichtigt, nicht. Der
Verfasser bemiiht sich um eine prizise Begrifflichkeit und hat auch die miihevolle und
methodisch mit Fussangeln gespickte Aufgabe nicht gescheut, zu kumulativen Angaben
zur Zahl der Kloster, ihrer Insassen und ihres Besitzes zu kommen. Sie weichen in der Re-
gel nicht stark von denjenigen ab, die ich gleichzeitig unabhéngig von Beales, mit teil-
weise anderen Quellen, erarbeitet habe (vgl. Peter Hersche, Musse und Verschwendung,
Freiburg 2006, 318ff. und Tab. S. 1079ff.). Im zweiten Teil behandelt Beales die Ver-
suche von monastischen Reformen im Zeitalter der Aufkldarung, die faktisch allerdings
dann eher in eine weitgehende Abschaffung des Monchtums miindeten. Es geht niamlich
um die Jesuitenauthebung, das Wirken der commission des réguliers in Frankreich und
die josephinische Klosteraufthebung in Oesterreich. Letzteres Thema ist etwas breit gera-
ten, was damit zusammenhdngen mag, dass Beales diese Problematik besonders nahelag,
hat er doch die heute massgebliche, wenn auch leider nur bis 1780 reichende Biographie
Josephs II. verfasst (Joseph I1., Cambridge 1987). Diese Massnahmen wurden folgerichtig
und radikaler in der franzosischen Revolution fortgesetzt, samt den Folgeerscheinungen
etwa der Sékularisation in Deutschland 1803. Hier kommt auch kurz die Schweiz zur
Sprache (301-305), erwihnen hiitte man dieser Gelegenheit noch konnen, dass, wie an-
derswo, auch in der Eidgenossenschaft der Ordensklerus mit an vorderster Front in der
Widerstandsbewegung gegen die Franzosen stand (Paul Styger). Mit einem Ausblick auf
die Folgen dieser einschneidenden Vorginge schliesst die eindrucksvolle, mit einem un-
beirrbaren Willen zur Synthese verfasste, aber dennoch um die notwendigen Differenzie-
rungen bemiihte Darstellung.

Ungerecht wire es, mit Hinweisen auf kleinere Versehen oder Fakten, die man auch
noch hitte erwihnen koénnen/sollen, die enorme wissenschaftliche Leistung Beales™ zu
schmilern. Aufgefallen ist mir allerdings, dass er beispielsweise die fiir Frankreich grundle-
genden neuen Werke von Dominique Dinet oder die materialreichen Studien von Szabo zu
Kaunitz nicht erwihnt. Die Uebersetzung des Textes ist insgesamt akzeptabel, weist aller-
dings einige generelle Schonheitsfehler auf, welche ein aufmerksames Lektorat nicht durch-
gelassen hitte. So wurden die Erlduterungen zu Diagrammen und Karten prinzipiell nicht
tibersetzt. Ebenso blieben einige geographische Begriffe in der Originalsprache belassen
oder wurden Eigennamen deformiert. Besonders storend, namentlich fiir unerfahrene Leser,

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 463

ist. dass deutsche (oder auch franzésische) Originalwerke, darunter sehr bekannte, wie etwa
Biischings Erdbeschreibung oder Pastors Papstgeschichte, nur in der englischen Ueber-
setzung zitiert werden. Doch ist dies wohl nicht oder nicht allein Schuld des Autors, der uns
eine notwendige, gut gestaltete, mit Empathie geschriebene und wie meist bei englischen
Autoren auch sehr lesbare Darstellung eines vernachlissigten Themas geschenkt hat. Keine
wissenschaftliche Bibliothek kann auf die Anschaffung verzichten, aber auch fiir interes-
sierte Laien stellt das Werk ohne Zweifel eine Bereicherung ihrer Biichersammlung dar.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Walter Hauser, Der Justizmord an Anna Goldi. Neue Recherchen zum letzten Hexenpro-
zess in Europa, Zirich, Limmatverlag, 2007, 195 S., Abb.

Wenn Anna Goldi, die 1782 als letzte Hexe Europas in Glarus geképft (nicht verbrannt)
wurde, demnichst rehabilitiert werden soll, ist das zu einem grossen Teil das Verdienst
des vorliegenden Biichleins aus der Feder von Walter Hauser, Jurist, Journalist und Re-
daktor. Dieser hat einige Quellenfunde gemacht, so Briefe und ein Stammbuch aus dem
Nachlass des deutschen Journalisten Heinrich Ludwig Lehmann (1754-1828), der 1783
cine der ersten kritischen Schriften {iber den Goéldi-Prozess verdffentlichte («Freund-
schaftliche und vertrauliche Briefe, den sehr beriichtigten Hexenhandel zu Glarus betref-
fend»). Aus diesen Funden geht allerdings nicht hervor, dass der Goldi-Prozess ein Justiz-
skandal gewesen wire, wohl aber, dass der Hauptinformant des deutschen Journalisten
der Glarner Landschreiber Johann Melchior Kubli (1750-1835) war, der im Prozess als
Protokollfithrer amtete. Die Hauptquelle, die Prozessakten, die seit 1816 in ciner Kopie
im [ andesarchiv Glarus liegen (ca. 700 Seiten, nicht ganz vollstindig), bleiben nach wie
vor unpubliziert, doch hat Hauser sie in einer Transkription der Familienforscherin Berna-
dette Grob-Oertig (Hirzel ZH) benutzt. Er gibt denn auch einige Proben (113-139), doch
sind wir von einer kritischen Edition noch weit entfernt. In seinem Biichlein hebt Hauser
lediglich einige Aspekte und Hintergriinde hervor, die gewissermassen als Hypothesen
absolut interessant und bedenkenswert sind. So war Rudolf Steinmiiller, der Anna Géldis
Komplize gewesen sein soll (und der sich im Gefangnis selber umbrachte), durchaus kein
«Knorzelminnchen» (Eveline Hasler), sondern Bruder des reichen Soldnerfiihrers Jakob
Steinmiiller, der seinerseits mit einer Schwester von Dr. Tschudi (Anna Goldis Dienst-
herrn) verheiratet war. Die beiden Familien waren aber zerstritten, spétestens seit 1777,
als Anna Maria Steinmiiller, einzige Tochter aus der Ehe von Jakob Steinmiiller und der
Schwester von Dr. Tschudi, sich mit Johann Heinrich Zwicky verheiratet hatte, dem Bru-
der von Dr. Melchior Zwicky von Mollis (Anna Goldis erstem Dienstherrn im Glarner-
land, mit dem sie 1775 ein uneheliches Kind hatte, das in Strassburg aufgezogen wurde).
Es sieht also alles so aus, wie wenn im Goéldi-Prozess auch eine Fehde zwischen verschie-
denen um die Macht im Lande ringenden Familien ausgetragen worden wire (98f.). Fiir
diese Hypothese spricht, dass Melchior Zwicky im Zusammenhang mit dem Goldi-Pro-
zess nachtriglich wegen «verbotenen fleischlichen Umgangs» mit Anna Goldi zu einer
grossen Geldbusse verurteilt wurde, mit welcher auch Amtsunfihigkeit verbunden war.
Die Familie Zwicky war damals die reichste und einflussreichste im Land (143), in Nach-
folge der Familie Tschudi, die seit dem 16. Jahrhundert (Aegidius Tschudi) an Reichtum
und Einfluss eingebiisst hatte, aber immer noch danach strebte (151ff.). Ausserdem wire
fir die Verurteilung von Anna Goldi, die aus dem Ziircher Untertanengebiet Sax-Forsteck
(in unmittelbarer Nachbarschaft der glarnerischen Vogtei Werdenberg) stammte, eigent-
lich der Glarner Gemeine Rat zustindig gewesen, und nicht der Evangelische Rat, den die
Tschudis forderten und durchsetzten (99f.) Dazu kommt, dass in der damals geltenden
glarnerischen Blutgerichtsordnung Hexerei nicht mehr zu den Straftatbestdnden mit To-

SZRKG, 102 (2008)



464 Rezensionen — Comptes rendus

desfolge gehorte. Aus all diesen Griinden hat Walter Hauser Anfang 2007 die Rehabilitie-
rung von Anna Goldi gefordert, mit einigem Erfolg, wie wir seither aus der Presse erfah-
ren haben. Nichtsdestoweniger sollte auf die Rehabilitierung auch die Aufarbeitung der
historischen Quellen folgen, und das heisst wohl die fachkundige Edition aller Quellen
(neben den Prozessakten auch die Abschiede der Landsgemeinde sowie des Katholischen
und Evangelischen Rats). Es wire schon, wenn dafiir die Mittel eingesetzt werden konn-
ten, die der Kanton Glarus den Nachkommen von Anna Goéldi nicht zu bezahlen braucht,
weil es gar keine gibt.

Freiburg i.Ue. Kathrin Utz Tremp

Peter Rietbergen, Power and Religion in Baroque Rome: Barberini Cultural Policies,
(=Brill’s Studies in Intellectual History, vol. 135), Leiden/Boston, Brill, 2006 437 S.

Der Band Rietbergens umfasst mit Prolog und Epilog zehn Kapitel, von denen gemiss
Vorwort fiinf (in Wirklichkeit sechs) schon frither einmal, zwischen 1984-1992, als Auf-
sdtze erschienen sind. Der Autor hat ein Flair, unbekannte Quellen aufzuspiiren und be-
kannten, etwa dem «Diario» von Giacinte Gigli, neue Aspekte abzugewinnen. Er beriick-
sichtigt auch Quellen, die Seitenblicke nach dem fiir die Barberini wichtigen Frankreich
ermdglichen, etwa die Korrespondenzen mit dem Gelehrten Peiresc. In dieser Hinsicht be-
ruht das Werk auf einer soliden Basis. Weniger mag sich der Verfasser mit der Literatur
abgeben. Obschon er versichert, die fritheren Aufsitze seien iiberarbeitet worden, hat er
sich offenbar nicht die Mithe genommen, nachher erschienene Literatur systematisch
nachzutragen. Was ihm nicht in den Kram passt, ldsst der Niederldnder links liegen, eine
Auseinandersetzung mit andern Meinungen findet nicht statt. Dem Rezensenten aus dem
deutschsprachigen Raum fillt besonders auf, dass die entsprechende Forschung tiberhaupt
nicht beriicksichtigt wurde. Auch wenn sie nicht spezifisch auf die Barberini konzentriert
waren, haben die Arbeiten etwa von Wolfgang Reinhard, Volker Reinhardt, Christoph
Weber und anderer Wesentliches zu Fragestellungen, die auch bei Rietbergen zentral sind,
beigetragen. Die Studie von Markus Voelkel wird zwar eingangs erwiéhnt, aber dann im
weiteren Verlauf nicht mehr berticksichtigt.

Im Einzelnen behandelt Rietbergen, um mit der Spitze zu beginnen, in zwei noch un-
publizierten Darstellungen Papst Urban VIII. als Verfasser religioser Dichtungen; in
einem weiteren Kapitel diskutiert er die widerspriichliche Haltung des Papstes zu Magie,
Astrologie und dhnlichem, die, wie drei beriihmt gewordene Fille zeigen, auch in Rom
prasent waren. Ebenfalls neu ist der Prolog, eine Laudatio auf den Chronikschreiber Gia-
cinto Gigli, sowie die Auswertung einer Anweisungsschrift fiir den Kardinalnepoten Fran-
cesco Barberini, deren Wirkung Rietbergen anhand anderer biographischer Quellen zu
messen versucht. Von den bereits erschienenen Aufsitzen betreffen zwei die bildende
Kunst, nimlich einer die wenig beachtete Familienkapelle der Barberini in Sant'Andrea
della Valle, ein anderer einen «Bilderstreit» innerhalb des Ordens der Augustineremiten.
Ein kleines Kabinettstiick ist sicher das vierte Kapitel «Prince Eckenbergh comes to din-
ner»: Es geht um die langdauernden Zeremonialprobleme, die sich bei der Ankunft des
kaiserlichen Gesandten Eggenberg 1638 stellten, und die dann beim abschliessenden Fest-
mahl mit dem Papst ihre befreiende Ldsung fanden, wobei Rietbergen zum Schluss
kommt, der Papst habe sich dabei wie Christus beim Letzten Abendmahl in Szene gesetzt.
Zwei Kapitel schildern Gelehrte, die, von den Barberini pretegiert, damals in Rom wirk-
ten, ndmlich ihr spiterer Bibliothekar, der Hamburger Konvertit Lucas Holstenius und
den aus dem maronitischen Kolleg in Rom hervorgegangenen Abraham Ecchellense
(Ibrahim al-Hakilani), der ein wichtiger Vermittler zwischen rémischem und orientali-
schem Christentum wurde. Im Epilog fasst Rietbergen die Instrumente der Kulturpolitik

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 465

der Papstfamilie, die er als Machtpolitik deutet, zusammen. Der Akzent liegt dabei sehr
stark auf Literatur und Wissenschaft, wihrend die bildende Kunst und die Musik unter-
belichtet sind. Ersteres ist vielleicht dadurch bedingt, dass man dann wohl nicht auf die
Beilage von Abbildungen hitte verzichten konnen, das zweite vielleicht, weil Rietbergen
der grundlegenden Studie von Frederick Hammond zum Musikmézenat der Barberini
ebenfalls nichts abgewinnen kann (warum wird nicht gesagt).

Das Buch ermoglicht interessante Einblicke in das barocke Rom unter einem relativ
lange dauernden Pontifikat, das man schon frither in eine auf- und eine absteigende Phase
geteilt hat. Der Verfasser bemiiht sich, die verschiedenen Gebiete unter den zentralen Be-
griffen «Religion», «Macht» und «Kultur» zu verkniipfen, dabei wie andere Rom auch als
«Theater» interpretierend. Das ist thm teilweise gelungen. Eine Gesamtdarstellung konnte
und wollte er nicht verfassen. Das Werk enthilt ein Personenregister, aber kein kumulati-
ves Literaturverzeichnis. In Anbetracht des stolzen Verkaufspreises von 99 Euro muss das
schludrige Lektorat bemingelt werden. So etwa hadufen sich in den wenigen deutschspra-
chigen Stellen die Druckfehler.

Bern/Ursellen Peter Hersche

Erik Margraf, Die Hochzeitspredigt der Frithen Neuzeit. Mit einer Bibliographie der
selbststindig erschienenen Hochzeitspredigtdrucke der Herzog-August-Bibliothek Wol-
fenbiittel, der Staats- und Stadtbibliothek Augsburg und der Universititsbibliothek Augs-
burg, Miinchen, Herbert Utz Verlag, 2007, 668 S.

Die deutschsprachige Eheliteratur der frithen Neuzeit hat sich in den letzten Dezennien
mit Projekten in Basel. Berlin und anderswo grosser Beliebtheit erfreut. Es ist auch frag-
los eine Menge neues Quellenmaterial erschlossen worden; vor allem das von Erika Kart-
schoke betreute Repertorium der Ehelehren der friithen Neuzeit (1991) hat sich, obschon
nicht fortgefiihrt, bereits mit dem ersten erschienenen Band einige Lorbeeren verdient. In
diese Forschungswelle, die mittlerweile schon wieder abgeklungen scheint, tritt nun —
man konnte sagen: etwas verspitet — die Dissertation von Erik Margraf. Man konnte auch
sagen: endlich. Denn den besonderen Quellenwert der Hochzeitspredigten, zumal der pro-
testantischen, hat die Forschung schon lange erkannt. Nur tiber das Exemplarische ist man
kaum hinaus gekommen, fehlte es doch an einschldgigen Hilfsmitteln. Ein solches liegt
nun mit dem ausfihrlichen Katalogteil von Margrafs Studie vor. Ein Register, das zumin-
dest diesen Katalogteil erschlosse, hitte dessen Nutzen freilich noch merklich erhoht. Die
Materialbasis ist beeindruckend: Mehr als zweihundert einzelne Predigtdrucke aus den
Bestidnden in Augsburg und Wolfenbiittel hat der Margraf sich in dreierlei Weise, quellen-
kritisch, textlinguistisch und buchgeschichtlich, zu beschreiben sowie diskursanalytisch
zu untersuchen vorgenommen. Dass ein solch umfangreiches Unterfangen auch auf den
gut 500 Textseiten seiner Studie nicht immer mit der gleichen Tiefe durchgefiihrt werden
kann, liegt auf der Hand. Viele interessante Ansitze, die eingangs formuliert werden,
beispielsweise die Auseinandersetzung mit dem von Berndt Hamm in die Diskussion ein-
gebrachten Konzept der «normativen Zentrierung», werden spiter, in den entsprechenden
Kapiteln, nur noch angerissen. Das kann aber auch kaum Aufgabe eines Einzelnen sein:
Margraf bereitet hier vielmehr durchaus sorgsam ein Feld, das noch zahlreichen folgenden
Einzelstudien Friichte bringen kann. Dabei bleibt er in allen analytischen Teilen vorbild-
lich eng am Quellenmaterial, was aber gerade bei den Riickgriffen auf vorreformatorische
Lehren einen notwendigen Zug zur Exemplaritit mit sich bringt, die durchaus nicht
immer so exemplarisch sein diirfte. Die mittelalterlichen Auffassungen von Ehe und Se-
xualitdt sind dergestalt komplex, dass sie mit dem Riickgriff auf Augustinus, Petrus Lom-
bardus und einige wenige mehr kaum prignant erldutert werden konnen. Enttduschend

SZRKG, 102 (2008)



466 Rezensionen — Comptes rendus

wirkt schliesslich das knappe Fazit, das im Grunde nur Allgemeinplatze aufgreift, die sich
so auf eine ganze Reihe frommigkeitstheologischer Gebrauchsschriften der Zeit iibertra-
gen liessen, sowie der etwas gezwungen wirkende Ausblick auf die «ethische Botschaft»
(517) der frihneuzeitlichen Hochzeitspredigt fiir das moderne Eheverstindnis des 21.
Jahrhunderts. All diese Kritikpunkte diirfen aber nicht dariiber hinwegtéuschen, dass mit
Margrafs Studie eine passable Grundlagenarbeit geleistet worden ist, die die Arbeit an
diesem spannenden Quellenmaterial durchaus merklich erleichtern wird.

Vechta Hiram Kiimper

Boris Barth/Jiirgen Osterhammel (Hg.), Zivilisierungsmissionen. Imperiale Weltver-
besserung seit dem 18. Jahrhundert (=Historische Kulturwissenschaft, 6), Konstanz,
UVK, 2005, 438 S.

Unter der Bezeichnung «Zivilisierungsmissionen» untersuchen 16 Autorlnnen in dem von
den Historikern Boris Barth und Jiirgen Osterhammel edierten Band, der aus einer Tagung
an der Universitdt Konstanz im Jahr 2003 hervorgeht, die «imperiale Weltverbesserung
seit dem 18. Jahrhundert». Einleitend weisen die Herausgeber darauf hin, dass dieser Be-
griff im Gegensatz zum Franzosischen («mission civilisatricen) oder zum Englischen
(«civilizing mission») im Deutschen einen Neologismus darstellt (7). Der zeitliche
Schwerpunkt des Buches bringt das Thema in Verbindung mit der globalen Hegemonie
Europas und der USA. Die Aufsitze umfassen die Epoche vom 18. Jahrhundert — der
Artikel tiber die russische Zivilisierungsmission in Sibirien bezieht auch das 17. Jahrhun-
dert ein — bis 1961, dem zeitlichen Schlusspunkt des Textes iiber die US-amerikanische
Entwicklungspolitik in Siidostasien. Die Mehrheit der Beitrdge konzentriert sich auf das
19. Jahrhundert, somit die «klassische» Phase des Kolonialismus bzw. Imperialismus.

Von Anfang an stellt sich die Frage nach der Verortung des Konzepts der Zivilisie-
rungsmission im Kontext der Theorien zu Kolonialismus, Imperialismus oder Globalisie-
rung. Dabei machen schon die territoriale Schwerpunktsetzung des Bandes und die Frage
nach den Akteuren dieser «Sendung» die Komplexitit der Thematik deutlich. Einige Auf-
sdtze behandeln das Verhiltnis von europiischer Metropole und Kolonie. Beispiele dafiir
sind Texte tiber die britische Sprachpolitik in Ceylon und dem malaiischen Protektorat
(Almut Steinbach) und die franzésische Administration in Westafrika (Andreas Eckert).
Neben diesen «klassischen» Fillen de Kolonialismus zeigt sich aber, dass das Thema
auch in anderen, nicht als fremd konnotierten geographischen und sozialen Raumen
untersucht werden kann. So behandelt Michael Broers die napoleonische Zivilisierungs-
mission, zu der Frankreich sich als revolutionidre Avantgarde der aufkldrerischen Rezepte
sich gegeniiber ganz Europa legitimiert sah. Zivilisierung kann aber auch als Programm
fur den Umgang mit dem Anderen im Eigenen analysiert werden. Harald Fischer-Tiné
untersucht dazu die Arbeitshduser fur die britische bzw. européische Unterschicht in In-
dien als «interne Zivilisierungsmission». Ein Projekt der Zivilisierung kann aber auch die
gesamte Bevolkerung eines Landes erfassen. Das macht Sebastian Conrad in seinem Text
tiber die «Selbstkolonialisierung» (250) Japans als Selbstmodernisierung nach 1868 deut-
lich, die wiederum umschldgt in die Legitimation der japanischen Kolonial- als Zivilisie-
rungspolitik in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts.

Auf der Akteursseite ist ein Schwerpunkt auf Grossbritannien (vier Beitrige) und den
USA (drei Artikel) zu finden. Frankreich als «zivilisierende» Macht steht in zwei Auf-
satzen im Vordergrund, Russland und Japan je einmal. Weiters sind thematisch oder geo-
graphisch breiter angelegte Beitrige iiber die Wechselbeziehung von Marktideologien und
Zivilisierungsmissionen (Niels P. Petersson), iiber Rassenvorstellungen in Virginia, den
Burenrepubliken und Deutsch-Siidwestafrika (Boris Barth) und iiber Konzepte einer

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 467

sozialistischen Kolonialpolitik (Christian Koller) zu finden. Eine philosophische Annéhe-
rung an das Thema von Wolfgang M. Schrdder leitet den Band ein. Seine Analyse von
Begriff und Legitimation der Zivilisierungsmission bleibt allerdings abstrakt und in threr
Anwendbarkeit auf die empirischen Beitridge beschrinkt. Kontrovers interpretierbar sind
Schroders abschliessende Aussagen, in denen er eine normative Festschreibung der Legi-
timitit von «Zivilisierungsmissionen» diskutiert. Das trifft sich mit den Uberlegungen der
Herausgeber im Vorwort: So sei es gedankenlos, die Verbreitung der Menschenrechte zu
fordern und gleichzeitig die Idee der Zivilisierungsmissionen zu verurteilen (9). Diese
Feststellung setzt allerdings einen Konnex von Menschenrechten und einem Konzept von
Zivilisiertheit voraus. Dabei ist jedoch fraglich, wie auch die Beitrdge dann deutlich
machen, ob das Konstrukt der Zivilisation sich von der teleologischen Vorstellung eines
ontologischen Fortschrittsdenkens 16sen ldsst. Gerade im Lichte dieses Buches wire der
Machtanspruch, den Grad von Zivilisiertheit zu definieren, zu problematisieren, und es ist
zu fragen: Miissen Menschenrechte tatsidchlich im Kontext einer Vorstellung von Zivili-
sierung legitimiert und propagiert werden, wie Barth und Osterhammel suggerieren?

Eine theoretisch und methodisch das Thema ausfiihrlich aufbereitende Einleitung bie-

tet das Buch nicht. Jirgen Osterhammels abschliessender Artikel iiber «Zivilisierungsmis-
sion und Moderne» ersetzt dieses Manko allerdings und fiihrt die zentralen Fragen und In-
halte des Bandes in schliissiger Weise zusammen. Die von den Herausgebern im Vorwort
formulierte Intention, Denkanstosse und Anregungen fiir historische Vertiefungen des
Themas in Zeit und Raum zu bieten (10), wird hier in umfassender Weise erfiillt. Bei-
spielsweise die Tendenz, das Konzept der Zivilisierungsmission auf die Moderne und auf
curopdische oder europiisierte Michte und ihre «leitkulturellen» Anspriiche zu beschrin-
ken, wird von Osterhammel hinterfragt. Ist nicht China in weiten Teilen seiner Geschichte
vom Bewusstsein kultureller Uberlegenheit und daraus folgender Rechte gegeniiber den
«Barbaren» gepriigt? (376f.) Kann nicht das Selbstverstindnis vormoderner christlicher
Kolonialreiche auch als «zivilisationsmissionierend» gedeutet werden? (379f.) Osterham-
mels problemorientierter Abriss einer Entwicklung, deren mogliche Fallbeispiele zeitlich
und geographisch weit iiber jene des Buches hinausgehen, weist eindringlich auf das Po-
tenzial des Themas hin.
Als das Andere des Zivilisierungsgedankens scheint in den Beitrdgen implizit oder expli-
zit der Rassismus auf. Boris Barth beschreibt diesen in seinem Beitrag iiber die «Grenzen
der Zivilisierungsmission» als Gegenentwurf. Denn wihrend Projekte der Zivilisierung
ein asymmetrisches Verhiltnis zwischen Herrschern und Beherrschten mit sich bringen,
aber die prinzipielle Moglichkeit der Teilhabe an einem (teleologischen) Fortschrittspro-
zess aller Menschen vorsehen, lehnen rassistische Diskurse diesen Universalismus ab.
Von diesen wird die Vorstellung von kulturellen Entwicklungsstufen naturalisiert, zivili-
satorische Hierarchien werden damit als prinzipiell unverdanderlich aufgefasst. Beitrdge
wie jener von Frank Ninkovich iiber die «Zivilisierungsmission der USA im 19. Jahrhun-
dert» weisen allerdings iiberzeugend darauf hin, dass dieser Gegensatz als Ambivalenz
innerhalb einer {ibereinstimmenden Vorannahme von einem Stufenbau des Fortschritts zu
sehen ist. Die sozialdarwinistischen Konsequenzen konnten fiir die als unterlegen gelten-
den Gruppen in beiden Fillen fatal sein, auch wenn die Chancen auf Partizipation im Fal-
le einer Zivilisierungsmission hoher waren. Dennoch wies auch diese immanente Grenzen
auf, da «eine zu hohe Dosis die Autoritdt und Macht der Kolonialherren gefihrden wiir-
de», wie Andreas Eckert zum Thema der «Verwaltung als Zivilisationsagentur im kolo-
nialen Westafrika» restimiert (283).

In diesem Zusammenhang ist bedauerlich, dass Theorien des kulturellen Transfers
oder der kulturellen Hybriditdt in den Beitrigen kaum Niederschlag gefunden haben. So
weist Eckert auf die aktive Aneignung der «Zivilisierungsdosis» durch Afrikanerlnnen in
ihren kulturellen Kontext und zu ihrem eigenen Nutzen hin (283). Das Abgehen von der

SZRKG, 102 (2008)



468 Rezensionen — Comptes rendus

klassischen Dichotomie von Herrschern und Beherrschten ist dabei ein wesentlicher An-
satz in den aktuellen Theorien kulturellen Transfers oder in Hybriditétstheorien im Sinne
Homi Bhabhas. Die AutorInnen des Buches ziehen diese leider nicht heran, aber die Auf-
sitze zeigen das Potenzial, das die genannten Ansitze aufweisen konnten. Auch die Hin-
weise auf den Orientalismus, die zum Beispiel von Broers und O’Reilly («Zivilisierungs-
mission und das Netz des British Empire») verarbeitet werden, deuten den Nutzen an, den
postkoloniale und andere aktuelle kulturwissenschaftliche Theorien fiir dieses Thema ha-
ben koénnen.

Zusammengefasst ldsst sich konstatieren, dass das Buch durch eine Reihe inhaltlich
hoch interessanter, informativer und kompetenter Aufsitze insbesondere zu den kulturel-
len Aspekten der euro-amerikanischen globalen Hegemonie besticht. Nicht so eindeutig
lasst sich die Frage nach der Tragfihigkeit des Konzepts «Zivilisierungsmission» beant-
worten. Seine Verortung im Feld der (Post-)Kolonialismus-, Imperialismus- und Depen-
denztheorien wird kaum explizit behandelt, der Kontext der Globalisierungs- oder Kultur-
imperialismuskonzepte nur marginal reflektiert. Das Verhiltnis der Konstruktionen von
«Zivilisation» und «Kultur» wird ebenfalls kaum hinterfragt, die Begriffe wiren in den
meisten Beitrdgen austauschbar. Ob sich «Zivilisierungsmission» als analytisches Kon-
zept mit geschirftem Profil und spezifischem heuristischem Wert ctablieren kann, muss
nach diesem Sammelband daher offen bleiben.

Graz Werner Suppanz

Urs Altermatt/Franziska Metzger (Hg.), Religion und Nation. Katholizismen im Europa
des 19. und 20. Jahrhundert (=Religionsforum Bd. 3), Stuttgart, Kohlhammer 2007, 254 S.

Die Religion, insbesondere ihre kirchenbezogene Form, gilt als die grosse Verliererin des
europdischen Modernisierungsprozesses im 19. und 20. Jahrhundert. Trotz aller Rede von
der «Wiederkehr der Gotter» kann nicht in Abrede gestellt werden, dass die christlichen
Kirchen in den letzten zweihundert Jahren einem bestiandigen Mitgliederschwund ausge-
setzt waren und ihr Einfluss auf die jeweiligen europiischen Offentlichkeiten stark abge-
nommen hat, zumindest wenn man dies mit den Zustinden im vormodernen Europa ver-
gleicht. Die «Nation» als neuer Bezugspunkt kollektiver Identitdt hat von den diversen
Modernisierungsschiiben des 19. Jahrhunderts hingegen nachhaltig profitiert, ja ist von
diesen zu grossen Teilen erst hervorgebracht worden. Bis weit in die zweite Hilfte des 20.
Jahrhunderts hinein galten «Nation» und «Nationalitit» als die entscheidenden
Bezugsgrossen in der Selbstverortung europdischer Gesellschaften, und bis heute ist
fraglich, ob eine, wie auch immer geartete, «europidische Identitit» jemals in der Lage
sein wird, nationale Selbstbilder zu ersetzen. Gleichwohl wire es sicherlich zu einfach,
religiocse  und  nationale  Identititsmodelle nach  einem  chronologischen
Ablosungsverhiltnis zu ordnen. Religidse und nationale Identititskonstrukte haben sich,
wie der vorliegende Band zeigt, im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts vielmehr
bestiandig iiberlagert, verstiarkt, durchkreuzt und in ihrem Verflechtungszusammenhang
eine gesellschaftliche und kulturelle Dynamik erzeugt, ohne deren Kenntnis die
europdische Geschichte der letzten zweihundert Jahre kaum zu verstehen ist.

Die Beitrige des Bandes gehen auf eine Tagung zuriick, die im Mai 2004 an der Uni-
versitit Fribourg stattgefunden hat. Einleitend entwickelt Urs Altermatt in einem grundle-
genden Aufsatz vier Modelle des Verhiltnisses von Katholizismus und Nation, um so der
Vielfiltigkeit des Spannungsverhiltnisses zwischen beiden Grossen in der europidischen
Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts ordnend Herr zu werden: (a) ein identitires Mo-
dell der Uberlagerung von religiosen und nationalen Kommunikationsgemeinschaften
(Belgien, Spanien): (b) ein sezessionistisches Modell religioser und nationaler Kultursym-

SZRKG., 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 469

biose, das auf die Befreiung von imperialer Herrschaft ausgerichtet ist (Polen, Irland), (c)
ein Konkurrenzmodell, dem gemaiss konfessionelle Diskursgemeinschaften mit anderen
Weltanschauungsgruppen um gemeinsame Werte und Giiter konkurrieren und sich damit
immer mehr in die iberkonfessionelle, nationale Gemeinschaft integrieren (Schweiz,
Deutschland, Niederlande) sowie (d) das Modell traditionalistischer Opposition, mit dem
sich Katholiken gegen nationale Neuordnungsversuche auf laizistischer Grundlage zur
Wehr setzten (Frankreich, Italien).

Auf diesen grundlegenden und die Diskussion in systematischer Hinsicht ohne Zweifel
bereichernden Klassifizierungsvorschlag folgen Einzelstudien zum Verhiltnis von Katho-
lizismus und Nation in jeweils unterschiedlichen européischen Nationen. Emiel Lamberts
untersucht Belgien, Mariano Delgado Spanien und Ernst Bruckmiiller Osterreich. In
einem &dusserst anregenden Beitrag zeigt James E. Bjork regionale Differenzierungen
innerhalb des polnischen Katholizismus auf, die die nationalkatholische Gleichung «po-
lak-katolik» wenig liberzeugend erscheinen lassen. Sean Connolly untersucht anschlies-
send den irischen Fall, Siegfried Weichlein analysiert Nationsbilder im deutschen Katho-
lizismus, die Mitherausgeberin Franziska Metzger die «entangled discourses» zwischen
Religion, Geschichte und Nation in der Schweiz. Die Niederlande werden von Theo Sale-
mink behandelt, Martin Schulze Wessel untersucht Tschechien, Arpéd von Klimo Un-
garn. Den Abschluss des Bandes bilden konzise Uberblicke iiber das Verhiltnis von Ka-
tholiken und Staat in Frankreich von Francis Python und in Italien von Carlo Moos.

Diese Uberblicke iiber immerhin zwolf europiische Linder lassen den Band zu einem
wichtigen Referenzwerk européischer Geschichtsschreibung in religionshistorischer Pers-
pektive werden. Die Einzelstudien zeigen zugleich jedoch auch, dass das Spannungsver-
hiltnis von Religion und Nation im Falle der europdischen Katholizismen auf der Mikro-
bzw. Mesoebene difterenzierter ist, als es die makro-typologische Ordnung von Altermatt
erahnen ldsst. In ihrem diachronen Blick auf historische Wandlungsprozesse sowie in
ihrem synchronen Blick auf die jeweiligen regionalen Besonderheiten tragen die einzel-
nen Aufsitze des Bandes vielmehr dazu bei, das Bild von der europdischen Religionsge-
schichte erheblich facettenreicher zu gestalten. Das macht Typologien, wie sie Urs Alter-
matt eingangs vorgenommen hat, nicht hinfillig, im Gegenteil. Abweichungen im Detail
sprechen nicht gegen idealtypische Ordnungen, auf die zumindest derjenige nicht wird
verzichten wollen, der die Religionsgeschichte transnational, europdisch in den Blick
nimmt.

Miinster Klaus Grofle Kracht

Tobias Mdarschel (Hg.), Papsttum und Politik. Eine Institution zwischen geistlicher
Gewalt und politischer Macht, Freiburg i.Br., Herder, 2007, 176 S., 24 Abb.

Das Papsttum hat es in seiner bald 2000-jdhrigen Geschichte verstanden, sich im Laufe
der Zeit an unterschiedlichste Gegebenheiten anzupassen. Heute spielt der Vatikan nicht
nur in Fragen der Religion, Politik und Moral, sondern auch in der Gesellschafts- und So-
zialpolitik sowie im Bereich der internationalen Beziehungen eine grosse Rolle. Der
vorliegende Band vereinigt acht Beitrage, die im Februar 2006 im Rahmen einer Fach-
tagung der Friedrich-Ebert-Stiftung zum Thema «Papst und Politik» entstanden sind. Sie
sind so originell, dass sie verdienen, einem weiteren Publikum ndher gebracht zu werden.
Tobias Morschel weist auf die fast 2000-jéhrige Geschichte des Papsttums hin. Grund-
legend fuir die institutionalisierte Form der Begegnung von Kirche und Staat ist die spét-
antike augustinische Unterscheidung der «civitas dei» und der «civitas terrenan».
Aufbauend auf der Zwei-Reiche-Lehre des Augustinus (354-430) entwickelte das
mittelalterliche Papsttum die Zwei-Schwerter-Lehre. Papst Bonifaz VIII. (1294-1303)

SZRKG, 102 (2008)



470 Rezensionen — Comptes rendus

sprach es in seiner Bulle «Unam Sanctam» deutlich aus: «Beide Schwerter sind in der
Verfiigungsgewalt der Kirche, das geistliche wie auch das weltliche. Das letztere — also
das weltliche — ist fiir die Kirche, das erstere ist von der Kirche zu fiithren. Das eine
Schwert muss unter dem andern stehen, weltliche Autoritdt der geistlichen untergeordnet
sein». Heute ist der Papst — nach 1870 ohne realpolitische Macht — einer der
einflussreichsten «Global Player», was 2005 bei der Beerdigung Johannes Pauls II. mit
einer einmalig grossen Priasenz weltlicher Staatsoberhdupter dokumentiert wurde.

Wolfgang Reinhard untersucht das Verhiltnis des Papsttums zur Moderne. Gerade die-
se Institution erweist sich — eigenartigerweise — als Vorkdmpferin der Moderne. Im Inves-
titurstreit des 11. Jahrhunderts kampften die Pédpste fur die Freiheit der Kirche. Durch das
Konzil von Trient wurden die Pfarrbiicher vorgeschrieben, in denen die Taufen, Heiraten
und Beerdigungen kontrolliert und aufgezeichnet wurden. Die Pfarrer wurden so gleich-
sam die Vorldufer der modernen Lokalverwaltung, die sich im staatlichen Bereich erst im
19. Jahrhundert durchsetzte. Durch die prizisen Vorschriften der Liturgie wurde der
Priester zum ersten perfekt disziplinierten Menschen. Mit Hilfe des Rémischen Mess-
buches und des Rituale Romanum wurde die Liturgie weltweit vereinheitlicht. Durch die
Errichtung von Kongregationen an der Kurie entstand die damals modemste Behor-
denorganisation, ebenso das System stindiger diplomatischer Vertreter.

Birgit Emich widmet sich dem Verhiltnis von Papsttum und Staatsgewalt. Noch in der
frithen Neuzeit vertraten die Pépste die Ansicht, iiber allen weltlichen Méchten zu stehen
und in der Art eines Schiedsrichters jederzeit eingreifen zu konnen. In der pépstlichen Po-
litik vermischten sich immer stirker zwei, letztlich nicht zu vereinbarende Ziele: Die Rol-
le als Oberhaupt der katholischen Kirche und jene als Landesherr eines eigenen Territo-
riums, des Kirchenstaates, die sich oft widersprachen. Erst 1870, nach dem Verlust des
Kirchenstaates, gewann das Papsttum neue Bewegungsfreiheit.

Volker Reinhardt stellt sich die Frage, ob die Barbaren, d.h. die Deutschen nordlich
der Alpen, iiberhaupt heilsfdhig seien. Fiir die kulturelle Elite der italienischen Humanis-
ten stand unausgesprochen fest, dass die ungeschlachteten Hinterwildler nérdlich der
Alpen aufgrund ihrer Quasi-Tierhaftigkeit den Weg in ein Paradies schwerlich finden
wiirden. Nur Italien als Nation des humanistischen Masses konnte von der Kurie als Norm
anerkannt werden. Wenn Joseph Ratzinger als geborener Deutscher Papst wurde, dann
deshalb, weil 1hn die Kurie als zwischenzeitlich italianisiert betrachtete.

Horst Bredekamp interessiert sich fiir das Zusammenspiel von Kleidung, Korper und
Papstwiirde und zeigt das speziell an der Hutmode der Pédpste und Kardinile auf. Beson-
dere Aufmerksamkeit erregte Benedikt XVI. im Dezember 2005 mit dem winterlich origi-
nellen Camauro auf dem Petersplatz.

Otto Kallscheuer nimmt Stellung zum Problem des pépstlichen Internationalismus.
Der christliche Universalismus beruht auf Befreiung und Bindung. Er zahmt das Gottes-
volk auf seinem Weg durch die Wiiste der Geschichte mit geistlicher Disziplin. Die Insti-
tution des christlichen Bischofs vertritt neben dem Wehen des Heiligen Geistes auch die
Amtsgewalt, das sacerdotium. Es waren starke Bischofe, die nach dem Untergang des
Westrémischen Reiches das Uberleben des Christentums gesichert hatten. Seit 1870 hat
der Papst weitaus mehr Macht iiber die nationalen Bischofshierarchien, als jemals die
romischen Pontifices des Mittelalters oder der frithen Neuzeit besessen hatten. Dadurch
konnte die nationale Zersplitterung der una sancta in Nationalkirchen vermieden und der
pépstliche Internationalismus erfolgreich vorangetrieben werden.

Der Aufsatz von Thomas Roddey ist dem Verhiltnis zwischen Papsttum und interreli-
givsem Dialog gewidmet. Er skizziert den Weg des Papsttums in den letzten 40 Jahren
seit dem Zweiten Vatikanum (1962-1965). Ausgangspunkt ist das Konzilsdokument
«Nostra aetate», das in der kirchlichen Ausdrucksweise eine vollig neue Sprache spricht:
Ziel ist die Forderung der Einheit unter den Menschen. Insbesondere anerkennt die Kirche

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 471

im Judentum ihre Wurzeln und betont die besondere geistliche Verbundenheit zwischen
Judentum und Kirche. Unter Johannes Paul II. wurde der Kontakt mit Vertretern anderer
Religionen gesucht. In verschiedenen Besuchen und Erklarungen zeigt die Kirche, dass
sie thre in den Dokumenten des Zweiten Vatikanums formulierte wertschidtzende und den
Dialog suchende Haltung gegentiber den verschiedenen Religionen ernst nimmt.

Matthias Drobinski beschiftigt sich mit Kardinal Ratzingers Ausserung iiber die «Dik-
tatur des Relativismus», die er in der Sedisvakanz nach dem Tode Johannes Pauls II. am
18. April 2005 in St. Peter getan hat. Diese scharfe Predigt hat viele Kardinile offenbar
bewogen, Ratzinger als Papst zu wihlen: Die katholische Kirche brauche an der Spitze je-
manden, der die Auseinandersetzungen mit den westlichen Geistesstromungen fiihren
kénne. Doch Benedikt XVI. verbliiffte die Welt vor allem mit seiner ersten Enzyklika
«Deus caritas est — Gott ist die Liebe», die in der Offentlichkeit geradezu begeistert aufge-
nommen wurde.

Ein reicher Strauss von Ideen und Uberlegungen zum modernen Papsttum wird hier
vorgestellt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Katarzyna Stoklosa/Andrea Striibind (Hg.), Glaube — Freiheit — Diktatur in Europa
und den USA. Festschrift fiir Gerhard Besier zum 60. Geburtstag, Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 2007, 894 S.

Anlisslich des 60. Geburtstages des (Kirchen-)Historikers, evangelischen Theologen und
Psychologen Gerhard Besier erschien 2007 unter dem weitgefassten Titel «Glaube — Frei-
heit — Diktatur in Europa und den USA» etne Festschrift, die die zahlreichen Facetten des
(Euvres des zu ehrenden Wisscnschaftlers mithilfe eines international und interdisziplinar
angelegten Parcours von 50 interessanten und teilweise sehr lesenswerten Beitrdgen ein-
zufangen beabsichtigte. Angesichts der unverminderten Arbeitsenergie Besiers ist diese
Festgabe aber weniger als «riickblickende Hommage» denn als ein «Innehalten» (Einlei-
tung, 11) an einem biografischen Etappenziel gedacht. Die beiden Herausgeberinnen, Ka-
tarzyna Stoklosa und Andrea Striibind, gewannen zu aktuell-relevanten und teils disziplin-
tiberschreitenden Forschungsfragen aus dem Bereich der jahrzehntelangen (ebenso grenz-
tiberschreitenden) Arbeitsschwerpunkte Besiers weltweit renommierte Gelehrte fiir diesen
Sammelband, der den Leser auf eine ««6kumenische» Entdeckungsreise durch die Zeitge-
schichte» (Einleitung, 11) mitnehmen will.

Es erscheint fiir einen Rezensenten daher nicht einfach, anhand der thematisch und
zeitlich breit gestreuten Abhandlungen eine zusammenfassende Wiirdigung dieser opulen-
ten Festschrift herauszudestillieren, doch spiegelt es durchaus die Grundhaltung des Ju-
bilars wider, so viele unterschiedliche religions- wie ideengeschichtliche Standpunkte aus
einer internationalen Forscherperspektive zu Wort kommen zu lassen. Daher nimmt sich
diese Besprechung die Freiheit, anhand eines ausgesuchten kleinen Querschnitts aus den
drei grossen Sektionen des Bandes dessen inhaltliche Vielschichtigkeit und Bandbreite zu
wiirdigen.

Im ersten Themenblock finden sich primir (zeit-)historische Aufsitze, die sich mit kir-
chengeschichtlichen Themen im Spannungsfeld von Theologie und Politik befassen. Sie
beriihren den urspriinglichen Forschungsschwerpunkt des fritheren Tiibinger Assistenten
Klaus Scholders, der dessen Hauptwerk iiber die «Kirchen und das Dritte Reich» noch im
Jahr 2001 mit einem dritten Band fiir die Jahre 1934 bis 1937 fortgeschrieben hat. Im
Vordergrund stehen die beiden grossen Kirchen und ihre Auseinandersetzungen mit den
verschiedenen politischen Systemen im Deutschland des 20. Jahrhunderts. Als iiber-
blickende Einfithrung zu dieser Sektion eignen sich Torleiv Austads Beitrag iiber die Be-

SZRKG, 102 (2008)



472 Rezensionen — Comptes rendus

deutung kirchlicher Zeitgeschichtsforschung fiir die Systematische Theologie sowie Klaus
Bergers Untersuchung zu Exegese und Kirchengeschichte im 20. Jahrhundert. Der schwe-
dische Kirchenhistoriker Anders Jarlert behandelt das Problem des Widerstandes in den
evangelischen Kirchen Europas zwischen 1933 und 1945, weitere Beitrdge beschiftigen
sich anhand von Einzelbeispielen mit dem Thema Widerstand und evangelische Kirche —
etwa Gerhard Ringshausen, der den Weg der Bekennenden Kirche am Beispiel der Briider
Paul und Peter Graf Yorck von Wartenburg schildert oder John S. Conway, der sich mit
Bonhoeffers letzten, teilweise fragmentarischen Schriften als Gefangener in Berlin-Tegel
kurz vor seiner Hinrichtung auseinandersetzt. Der Bereich des Katholizismus wird in die-
ser Sektion zunichst von dem Schweizer Katholizismusforscher Urs Altermatt beleuchtet,
der europiische Forschungsperspektiven zu dem Thema Katholizismus und Kultur ent-
wirft. Der Erfurter Ordinarius Josef Pilvousek beschiftigt sich mit dem spannenden The-
ma katholische Kirche und DDR zwischen 1966 und 1973. Zwei weitere Abhandlungen
dieser Sektion springen dem Leser gleichsam ins Auge, weil sie die rein konfessionelle
Sichtweise verlassen: Martin Kriele versucht in seinem Beitrag «Wissenschaft contra Got-
tesglaube» einen gewissermassen theologischen Gegenentwurf zu manchen atheistischen
Tendenzen eines modernen Wissenschaftsverstindnis zu entwickeln, wenngleich er die
Freiheit der Wissenschaft von kirchlichen Dogmen als notwendig erachtet und die Auf-
klarung als einen Verbiindeten der Religion (und umgekehrt) darstellt, womit er sich aktu-
ell in guter Gesellschaft etwa zu den Grundintentionen der Regensburger Rede von Papst
Benedikt XVI. befindet. Ankniipfend an die aufklirerische Tradition Europas inspiziert
Giinther R. Schmidt Voltaires spitze Kritik am Christentum und dem Katholizismus seiner
Zeit, ohne dabei als Atheist zu gelten — im Gegenteil, der leidenschaftliche Kampfer ge-
gen den damaligen Aberglauben hoffte selbst auf einen auf den Prinzipien der Vernunft
hin orientierten liebenden Schépfergott.

Recht weit gefasst erscheinen die Abhandlungen der zweiten Sektion, die Besiers lang-
jahrige Beschiftigung mit dem Problemfeld nationaler und religioser Minderheiten doku-
mentieren soll. So finden sich unter dem Prolegomenon «Religiose Minderheiten und
rechtsstaatliche Ordnung» eine psychoanalytisch orientierte Untersuchung zu Hirnvorgin-
gen und Todessehnsiichten (Birbaumer/Weber) ebenso wie ein Uberblick iiber die Sikula-
risation in Deutschland von 1803 (Neumann). Néher an der thematischen Vorgabe sind
Untersuchungen des US-Amerikaners Charles H. Lippy tiber religiose Minderheiten im
christlichen Amerika, Mikko Ketolas Analyse liber das Opus Dei in Finnland oder Max
Wornhards Betrachtung der Zeugen Jehovas in der schweizerischen Demokratie. Mit Inte-
resse liest man die Bezichungsanalyse der 2000jahrigen Religionsgeschichte von Juden
und Christen aus der Feder von Michael Wolffsohn, dem es darum geht, die starken jiidi-
schen Priagungen des christlichen Europa zu decouvrieren. Dabei sei das Christentum von
seinen frithesten Wurzeln her immer «jiidischer» und das Judentum immer «christlicher»
geworden — dennoch seien sich beide Religionen nicht nidher gekommen. Insbesondere
das Rechtsverstindnis des christlich-abendlidndischen Europa folge explizit der jiidischen
Tradition von Verhiltnismissigkeit von Tat und Strafe im Gegensatz zur reinen Vergel-
tung. Auch Bassam Tibis Komimentar zur Schari’atisierung des Rechts in der islamischen
Welt, der der religiose Pluralismus und die Toleranz der Religionen dort gegeniiberge-
stellt werden, weckt Interesse.

Besiers Beschiftigung mit der Totalitarismusforschung markiert einen weiteren wich-
tigen Aspekt seiner Biografie, wenngleich seine Titigkeit als Direktor des Hannah-
Arendt-Instituts fiir Totalitarismusforschung ¢.V. an der TU Dresden (HAID) kurz nach
Erscheinen dieser Festschrift auslief. So rahmen die Beitrige von Uwe Backes und Gil-
bert Merlio die dritte, zeitgeschichtliche Abteilung der Festschrift ein, welche der stellver-
tretende Direktor des HAID mit einer einfithrenden Abhandlung tiber den Begriff Totali-
tarismus erdffnet, wiahrend Merlio mit einigen Gedanken iiber das Verhiltnis Hannah

SZRKG. 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 473

Arendts zu Deutschland den Reigen der Gratulanten beschliesst. Viele Artikel dieses letz-
ten Blocks zur europiischen und nordamerikanischen Zeitgeschichte haben wiederum kir-
chengeschichtliche Schwerpunkte, z.B. Rudolf Morseys Beitrag zur Forschung iiber den
fritheren Bischof von Miinster, Kardinal von Galen. Anhand einiger bislang unbekannter
Briefe des Sohnes des ehemaligen Reichskanzlers Georg Michaelis aus dem Jahr 1943,
die im Anschluss an eine Predigt des Bischofs entstanden, wirft Morsey ein neues Licht
auf die Hintergriinde der gescheiterten Friedensvermittlung von Papst Benedikt XV. wih-
rend des Ersten Weltkrieges und zeigt von Galens Haltung dazu. Winfried Becker nihert
sich dem US-amerikanischen Jesuiten Edmund Walsh, der zu einem regelrechten Kom-
munismus-Experten avancierte und ein ambitionierter Aktivist gegen die 1933 erfolgte
diplomatische Anerkennung der Sowjetunion durch die USA wurde, was ihm hdochste
Wertschitzung im Washington der Truman-Jahre (1945-1953) wihrend des Kalten Krie-
ges cinbrachte. Uber das Verhiltnis der kommunistischen Geheimdienste zum Vatikan
kldart Andrzej Grajewskis auf und Jerzy Myszor blickt auf nicht romisch-katholische Kir-
chen und Religionsverbidnde in Volkspolen nach dem Zweiten Weltkrieg.

Als Fazit ist hervorzuheben, dass die grosse Zahl der Beitrdge die Festschrift Besiers
zu einem anspruchsvollen, beinahe 900 Seiten umfassenden Kompendium gemacht ha-
ben, die von den beiden Herausgeberinnen zudem redaktionell vorbildlich betreut wurde
und mit einem Schriftenverzeichnis des Geehrten abschliesst. Die je nach Interessen-
schwerpunkten zu empfehlende Nach-und-Nach-Lektiire jenes Parforceritts durch Theo-
logie, Psychologie, Zeit- und Kirchengeschichte wird die Dauer bis zum Erscheinen einer
moglichen weiteren Besier-Festgabe sicher verkiirzen. Eine Steigerung von Beitragszahl
und Beitragenden diirfte aber eine nicht allzu leichte Aufgabe fiir kiinftige Herausgeber
bei einem nichsten «Innehalten» werden.

Bonn Andreas Burtscheidt

Hans Zehetmair (Hg.) unter Mitarbeit von Philipp W. Hildmann, Politik aus christlicher
Verantwortung, Wiesbaden, Verlag fiir Sozialwissenschaften, 2007, 305 S.

Verantwortung ist im Anschluss an Max Weber und Hans Jonas einer der Schliisselbe-
griffe gegenwirtiger gesellschaftlicher Diskurse. Der hier zu besprechende Band «Politik
aus christlicher Verantwortung» unter der Herausgeberschaft des bayerischen Staatsminis-
ter a.D. Hans Zehetmair versteht sich als Beitrag zur aktuell lebhaft gefiihrten Wertede-
batte, aber er bietet auch historisch interessante Perspektiven. Dies geschieht vornehmlich
tiber die Feder CSU-naher Protagonisten.

Dass auch im Umfeld der CSU ein legitimer sowie subtiler Pluralismus der Deutungen
Eingang gefunden hat — diesen hat es freilich immer gegeben, aber man tat sich bisweilen
in den sechs Jahrzehnten ihres Bestehens damit recht schwer, und reflexartig wurde in
Konfliktsituationen die Einheit der Partei beschworen (vgl. Thomas Schlemmer, 60) —
zeigt sich nicht zuletzt im vorliegenden Band. Das nun folgende Beispiel kénnte fiir eine
Nebensichlichkeit gehalten werden, aber es zeigt doch grundsitzlich unterschiedliche
Dispositionen: Der Herausgeber Zehetmair hilt gleich zu Beginn fest, dass «im Laufe der
vergangenen Jahrzehnte das urspriinglich in den Griindungsdokumenten sehr stark betonte
christliche Profil der Christlich-Sozialen Union blasser und unbestimmter geworden» (10)
ist. Dazu zieht er u.a. als Beleg eine Magisterarbeit heran (Carolin Steiner, Die CDU —
eine christdemokratische Volkspartei?!, Tiibingen 2004). In ihrer Analyse der «zuneh-
menden Blassheit» des christlichen Profils der CDU/CSU wird eben diese an anderer Stel-
le kritisiert: Heinrich Oberreuter setzt in seinem Beitrag «Politik aus christlicher Verant-
wortung — Das «C» im Selbstverstandnis der CSU» (138-148) einen wesentlich anderen
Akzent, indem er darauf hinweist, dass neuere Parteiprogramme eher unpathetischer denn

SZRKG, 102 (2008)



474 Rezensionen — Comptes rendus

blasser in Bezug auf das «Christliche» seien. (143, v.a. Fussnote 17) Deutliche Unter-
schiede zeigen sich zudem den ganzen Band hindurch in der Interpretation des Subsidian-
titsprinzips, das variierende Akzentuierungen findet. Gerade diese Nuancen machen den
Band jedoch auch iiberaus lesenswert.

Nun aber zum Aufbau und Inhalt des in den Augen des Rezensenten spannenden und
thematisch stringenten Sammelwerkes in drei Teilen: Der erste Teil beschiftigt sich mit
den Wurzeln christlich-sozialer Politik in Bayern und bringt fiinf aufschlussreiche
Beitrage, die den Bereich der historischen Genese der Christlich-Sozialen Union v.a. in
den letzten Jahrzehnten nach dem alles lberschattenden NS-Regime beleuchten. Das
Abstecken der Bereiche 11 («Umsetzung») und III («Auftrag») erscheint dem Rezensenten
weniger gelungen, was jedoch keine inhaltlichen Auswirkungen auf die jeweiligen einzel-
nen Beitrige hat.

Im historischen Teil fithrt Heinz Hiirten wichtige Stationen im politischen Katholizis-
mus des 19. Jahrhunderts, «vom Ursprung her etwas Neuartiges, das exakt den Struktur-
bedingungen der Zeit entsprach» (15), an, die fiir die spitere Entwicklung der christlich-
sozialen Union von Belang waren. Ulrich von Hehl beleuchtet die Weimarer Republik mit
der kleinen, aber bedeutenden Zentrumspartei, die als einzige Partei dieser Zeit Wihler
aus allen sozialen Schichten umfasste (vgl. 30), und danach die frithen Nachkriegsjahre
mit einem Neubeginn «durch Riickbesinnung auf die Fundamente des abendldndischen
Christentums» (33) — genannt seien z.B. der Europagedanke oder die verbreitete Bedeu-
tung und Akzeptanz des «Naturrechts» (vgl. auch bei Rudolf Uertz, 102) — unter Konrad
Adenauer. Jener brachte freilich «flir innerparteiliche Gegner, linke Katholiken und Pro-
testanten, aber auch (ehemalige) Deutschnationale und Sozialdemokraten» wenig Ver-
stindnis auf. (34) Brigitte Kaff zeichnet die Zeit von der Gleichschaltung Bayerns 1933 —
der bayerische Ministerprisident Held als entschiedener Gegner des Nationalsozialismus
fliichtete im Mirz in die Schweiz — iiber Widerstand und Verfolgung fiihrender Képfe der
spéteren CSU bis hinein in die letzten Tage des Dritten Reichs. «So etwas darf nie mehr
passieren!», lautete das Motto nicht nur von Josef Miiller (59), genannt «Ochsensepp»
und seit 1946 Parteivorsitzender. Dessen unverséhnlich harter parteiinterner Konflikt in
den ersten Nachkriegsjahren mit Alois Hundhammer, dem bayerischen «GroBinquisitor,
der als «schwarzer Mann mit weiller Weste [...] bei Freund und Feind gefiirchtet» (67)
war, wird u.a. im folgenden Beitrag von Thomas Schlemmer nachgezeichnet. Hans Maier
fasst in seinem kurzen synthetischen Beitrag die Geschichte der CSU als einer (iiberkon-
fessionellen) Volks- und Integrationspartei zusammen — eine «Nova am Parteienhimmel»
in seinen Worten; so ist der Artikel auch tberschrieben.

Teil 11 bietet zuvorderst eine Art Hommage an Hanns Seidel, der als bayerischer Mi-
nisterprasident von 1957-1960 zu seiner Zeit in der christlichen Weltanschauung die Fa-
higkeit sah, die «Gegensitze in einer Volkspartei zu iiberbriicken.» (Horst Mdéller, 87; vgl.
auch Heinrich Oberreuter 141) Rudolf Uertz geht dem christlichen Menschenbild in
Politik und Politikwissenschaft nach, Bernhard Loffler der sozialen Marktwirtschaft, «die
zu keiner Zeit als rein 6konomische Ordnung gedacht war.» (123) Rudolf Lill wiederum
gibt in Bezug auf die europdischen Unionsbestrebungen zu bedenken, dass «in Anbetracht
der kontinuierlichen Okonomisierung des Europa-Gedankens und der diffusen Renatio-
nalisierung des politischen Denkens seit der Wiedervereinigung» (132, nochmals 137) die
Europa-ldee in eine gewisse Krise geraten ist. Dem kann man nur zustimmen.

Im II1. Teil findet sich eine breite Palette an Beitrdgen: Tilman Mayer unternimmt ¢ine
Leitbegriff-Analyse. Er stellt in Bezug auf den der Sicherheit fest, dass bet Insistieren auf
diesem die Gefahr besteht, «einer der zentralen Aufgaben, die Parteien haben, nicht zu ge-
niigen, namlich die Menschen auf neue Herausforderungen einzustellen.» (151). Danach
geht Friedrich Breyer dem Aspekt der Nachhaltigkeit in den Sozialversicherungssystemen
nach und bietet mit der Finanzierung der Kinderbetreuung und Sozialleistungen flir Be-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 475

hinderte zwei konkrete Beispiele, wobei fir ihn ein staatliches Geldleistungssystem
anstelle von Sachleistungen (wie Betreuungseinrichtungen) die Zielsetzung der Eigenver-
antwortung und Autonomie des einzelnen am besten gewihrleistet. (vgl. 170) Ulrich H. J.
Kortner liefert einen iiberaus interessanten anthropologischen Beitrag. Der Schlusssatz,
der das interdisziplindre Gesprach zwischen Theologie und Medizin ermuntert, konnte je-
doch darauf hinweisen, dass diese Abhandlung nicht spezifisch fiir den vorliegenden Band
verfasst wurde. Nikolaus Knoepffler geht (mutig) dem Konzept der Menschenwiirde am
Beginn und am Ende des Lebens nach, bevor André Habisch versucht, das Christentum
als Pflanzstitte der Innovation aufzuweisen, was freilich von heute aus gesehen noch in
die Zukunft hin weist: Der abschliessende Beitrag von Alois Gliick zeigt ja eindriicklich,
dass zumindest in der Sphire der Politik, auch in Bayern, nicht viel Innovatives von den
Kirchen erwartet werden kann — darauf wird noch zuriickzukommen sein.

Bischof Walter Mixa handelt in seinem kurzen Beitrag iiber die Friedensethik Johan-
nes Pauls 1., der Frage nach dem christlichen Abendland geht Walter Schmithals in einem
historischen Uberblick nach. Dass der «Geltungsschwund des Christentums kaum geistige
Unruhe» (243) ausldst, konstatiert Gottfried Kiienzelen. Wie Schmithals sieht dieser eine
«islamische Herausforderung» (vgl. auch den Beitrag von Christine Schirrmacher, 264
278), die «Alternative «<Kampf> oder «Dialog> greift zu kurz» (249), so Kuenzelen. Der
Kirchenrechtler Christoph Link skizziert mit interessanten historischen Details die Genese
der fretheitlichen Religionsverfassung, v.a. in der «Weimarer» und «Bonner Republik»,
weist den Vorwurf zuriick, dass die christlichen Kirchen privilegiert seien und schreibt
der deutschen Konzeption des Staatskirchenrechts Zukunftsfahigkeit zu, nicht zuletzt weil
sich Schweden seit der Jahrtausendwende am deutschen Vorbild orientiert. (vgl. 263)

Mit Kardinal Wetter («Anspruch des «C> — Erwartungen aus katholischer Perspekti-
vern) und dem lutherischen Bischof Friedrich («Wie christlich ist Bayern im Jahr 20207»)
kemmen im Band weitere Kirchenvertreter zu Wort und bieten sympathische Akzente.
Zwei kleine Fehler sind in diesen Texten aufgefallen: Die Pastoralkonstitution des Zwei-
ten Vatikanums lautet «Gaudium et spes», nicht «Lumen gentium» (283, Fussnote 4), der
jetzige Papst Benedikt ist der sechzehnte dieses Namens, nicht der zwdélfte. (292) Bene-
dikt XII. begann unter scharfer Kritik von Petraca mit dem Bau des Papstpalastes in Avig-
non in den 30er Jahren des 14. Jahrhunderts, ein Ausgleich mit Ludwig dem Bayern war
nicht moglich.

Der bereits angetonte verschriftlichte Vortrag vom 1. Dezember 2006 von Alois Gliick
schliesst den Band ab. Gliick ist der Prisident des Bayerischen Landtags. Sein Text ist
realistisch, vielleicht ein wenig pessimistisch in Bezug auf die Strahlkraft des «C»: Glick
spricht davon, dass er im innerkirchlichen Bereich mehr Intoleranz erlebt hat als in der
Politik (vgl. 296), er verweist auf die geringen politischen Impulse aus dem «C-Bereich»
(vgl. 303) und zudem am Ende auf die «lange Tradition der Staatsgldaubigkeit in Deutsch-
land» (304).

Die Hanns Seidel Stiftung und dessen Vorsitzender Hans Zehetmair liefern mit dem
Band einen interessanten und vielfiltigen Einblick in das Thema der «Politik aus christ-
licher Verantwortung» — erst jiingst ist eine Studie mit dem selben Titel im Studienverlag
in Innsbruck fiir die Alpenrepubliken Osterreich und Schweiz erschienen. Das zeigt, dass
das Thema eine gewisse Aktualitit besitzt.

Dem vorliegenden Sammelwerk, das auch formal gut gearbeitet wurde, ist somit eine
weite Verbreitung zu wiinschen.

Freiburg i.Ue. David Neuhold

SZRKG, 102 (2008)



476 Rezensionen — Comptes rendus

Friedrich Gleiner/Hanspeter Ruedl/Heinrich Schneider/Ludwig Schwarz (Hg.),
Religion im dffentlichen Raum. Religiose Freiheit im neuen Europa (=lustitia et Pax.
Dokumentationen, 5), Wien, Bohlau, 2007, 192 S.

Ein im April 2006 an der Diplomatischen Akademie Wien abgehaltenes Symposium gab
Anstoss fiir den vorliegenden Band. Schon im Vorwort fillt mit dem Stichwort des «Kul-
turkampfes» ein inhaltlich besetzter Terminus, der tiber weite Strecken der Publikation
nachhallt. «Gliubige und Glaubensgemeinschaften bestehen darauf, dass sie zum 6ffent-
lichen Bewusstsein beizutragen haben. Verfechter der Aufkldrung und der Trennung von
Religion und Politik (am liebsten entlang der Abgrenzung zwischen privater und 6ffent-
licher Sphire) beziehen Gegenpositionen.» (8) Die sehr umfangreiche Einleitung des
(Mit-)Herausgebers Schneider — von den anderen drei Herausgebern gibt es im Band kei-
nen Beitrag — fiihrt den Gedanken weiter und zeigt in diesem Ringen unter anderem reli-
gionskritische Facetten in Medien (eher bekannt) und der europdischen Politik (eher unbe-
kannt) auf. Der Philosoph Rudolf Burger, der selber dem Band einen Beitrag beisteuerte
(79-91), wird von Schneider iiber eine kantige diesbeziigliche Aussage rezipiert und zi-
tiert, dass ndmlich religiose Wiirdentriger geistig zuriick geblieben seien. (15) Burger
freilich wird nicht nur an dieser Stelle eher beildufig behandelt, auch Ingeborg Gabriel tut
dies systematisch in ihrem Beitrag als «eine Antwort auf Rudolf Burger» (115-131; siche
auch den Artikel von Raoul Kneucker, 143—-147). Darauf wird noch zuriickzukommen
sein.

Es zeigt sich aber darin schon zu Beginn, dass die geistige Konfrontation nicht ge-
scheut wird — und das tut dem Band gut. Bei der Umsetzung und Interpretation von Reli-
gionsfreiheit (als «europdischem Rechtsgut» basierend auf «Religion als europdischem
Begriftsgut») geht es ja immer auch um eine Auseinandersetzung in Bezug auf Deutun-
gen. (22) «Dieser Prozess muss keineswegs unter dem Motto «Seid nett zueinander!»
stehen. Anders gesagt: ein gewisses Mall an «Kulturkampfy 1st der Normalzustand»,
schreibt Schneider. (31) In dieses Spannungsfeld hinein gibt der Politikwissenschaftler
Schneider Denkanstdsse, die iiberaus lesens- und bedenkenswert sind. (34-40) Zum
Schluss seiner Einleitung spricht er davon, dass nicht nur die Religion, sondern auch der
Personbegriff (in der tendenziellen Ablosung vom menschlichen Leben) und das Konzept
der Menschenwiirde (das Pochen darauf wird von manchen Seiten als «Rassismus» eige-
ner Art gesehen) vermehrt zum Streitgegenstand werden.

Der Essay der belgischen Politologin Chantal Mouffe zum agonistischen Pluralismus
(58-68) fiihrt diese Uberlegungen in einem gewissen Sinne auf grundlegender Ebene
weiter, indem sie aufzeigt, dass sich in der Politik die beiden Bedeutungen von «polemos»
und «polis» miteinander vereinen (vgl. 64). Sie setzt sich von Habermas und Rawls ab,
weil sie in deren Theorien den Wunsch einer verséhnten Gesellschaft zum Ausdruck ge-
bracht sieht, in welcher der Pluralismus letztlich iberwunden ist, sei dies iiber prozedurale
Elemente — Mouffe sagt deutlich, dass es diese in reiner Form ohne normatives Bezugs-
feld nicht geben kann —, sei dies iiber den Ausschluss von Glaubenslehren vom politi-
schen Bereich. Trennung von Kirche und Staat bedeutet fiir Mouffe in erster Linie Tren-
nung von Religion und Staatsmacht. Radikalere und weitergehende Formen der Trennung
wiirden u.U. genau «jene Krifte eliminieren, welche die Menschen zur politischen Partizi-
pation motivieren.» (67) An diesem Punkt setzt auch der islamische Theologe Elsayed
Elshahed in seinem Beitrag und seiner Betonung religios-ethischer Werte ein. Gewagt und
selbstbewusst prophezeit er: «Die Zeit, in der sich die Politik von der Religion distanziert
hat, wird bald der Geschichte angehéren, weil die sikularen Staaten genausowenig Kriege
verhindern konnten wie dies die Theokratien vermochten.» (72; Kommentar dazu von
Heinrich Schneider 109/110) Der kurze und interessante Beitrag einer jiidischen Sicht auf
Religion im éffentlichen Raum von Willy Weisz legt Akzente auf negative Religionsfrei-
heit und negative Theologie im Gesamten, bei gleichzeitig starker Betonung der Bedeu-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 477
/2

tung von Religiositit. In kurzen Umrissen wiederum legen Johann Baptist Metz, der ein
wenig besorgt die kulturelle (Geschichts-)Vergessenheit Europas zu bedenken gibt, sowie
Renato Raffaele Martino, der aus katholischer Sicht gegen nihilistische und absolutisti-
sche Tendenzen (z.B. dass es neuerdings verboten sei, etwas zu verbieten; 43) die Bedeu-
tung und den Wert 6ffentlicher Religion als echter Freiheit unterstreicht, ihre Ansichten
dar. Ein wenig erratisch im Band erscheint dem Rezensenten die englische Abfassung
dieser beiden Artikel (beim deutschsprachigen Metz sogar in der Form einer englischen
Ubersetzung mit einem deutschsprachigen Zitat, 50).

Als Kern des Bandes kann das vom Professoren-Dreigestirn Burger — Schneider —
Gabriel Bereitgestellte gesehen werden, ohne die anderen Beitrdge nur im Geringsten ab-
werten zu wollen. Nach Burger steht mit Religion in der Offentlichkeit viel auf dem Spiel,
denn geschichtlich wurde in unseren Breiten eine religiose Kulturkrise iiberwunden, der
sdkulare Rechtsstaat konnte schliesslich Partikularitidten entschirfen. Burger fragt, was
daraus fiir den religios angeheizten Multikulturalismus des beginnenden 21. Jahrhunderts
folge? Auf jeden Fall sollen die Theologen in Sachen Politik schweigen. (91) Daran hilt
sich der Band freilich nicht. (vgl. 114) Die Realititsfremde dieser Aussage macht auch
den 1deologischen Charakter offenkundig. Ingeborg G. Gabriel gibt ihrerseits eine Ant-
wort auf Burger, implizit und explizit: Die Theologin stellt fest, dass die Entsikularisie-
rung in Europa auf historisch gewachsene Empfindlichkeiten trifft (118), so dass «mehr
als anderswo hier eine sidkulare Gegenbewegung hervor[ge]rufen» werden konnte (119).
Gabriel definiert Religion sehr eng, auch um die Religion zu schiitzen: «Gewalt, Aggres-
sion und Destruktivitdt sind offenbar universale anthropologische Phanomene, gegen die
es weder religiose noch sikulare Patentrezepte gibt.» (122) «Die Frage ist daher nicht jene
nach der Religion im Allgemeinen, sondern nach einer bestimmten Religion und ihren fiir
das politische System und gesellschaftliche Zusammenleben relevanten Charakteristika.»
(123)

Den Beitrag der Kirchen zum Aufbau Europas weist Raoul Kneucker nach, wobei
«viele evangelische Kirchen und Gruppen den Integrationsvorhaben, die zur Union ge-
fithrt haben, zunichst zogerlicher gegeniiberstanden als die romisch-katholische Kirche»
(133). Kirchen haben im o6ffentlichen Bereich den Vorteil, dass «sie keine Wahlen
gewinnen» missen (138). Hermann-Josef GroBe Kracht und Richard Potz stellen zwei
ausgewogene Beitrige bereit.

Ein interessanter und eher unkonventioneller Essay findet sich am Ende des Bandes:
Wolfgang Miiller-Funk gibt zwei Fragen zu bedenken: «Waren Religionen jemals imstan-
de, die Sprache, das Denken und das Handeln der Menschen wirklich zu gestalten? War
die westliche Welt jemals christlicher als heute?» (185) Ein ausfiihrliches Autorenver-
zeichnis beschliesst den Band.

Auch wenn vielleicht die grossen neuen Impulse im Band ausbleiben, ist das Sammel-
werk nicht nur all jenen zu empfehlen, die sich mit der sehr aktuellen Frage von Religion
im Offentlichen Raum auseinandersetzen.

Freiburg i.Ue. David Neuhold

Richard Faber/Frithjof Hager (Hg.), Riickkehr der Religion oder sdkulare Kultur? Kul-
tur- und Religionssoziologie heute, Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann, 2008, 278 S.

Seit einigen Jahren wird in Biichern und Artikeln die Frage aufgeworfen, ob wir heute
eine «Renaissance der Religion» (Hans Joas), eine «Wiederkehr der Religion» (Gottfried
Kiienzlen), eine «Riickkehr der Religionen» (Martin Riesebrodt), eine «Wiederkehr der
Gotter» (Friedrich Wilhelm Graf) erleben. Gesprochen wird von einem «Megatrend Reli-
gion» (Regina Polak), einem «Trend zur Respiritualisierung» (Matthias Horx, Paul M.

SZRKG, 102 (2008)



478 Rezensionen — Comptes rendus

Zulehner). Im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts glauben renommierte Zeitdiagnostiker
beobachten zu konnen, dass sich die Entwicklung in Richtung Sékularisierung umgekehrt
hat. «Gott ist wieder da!» (Samuel P. Huntington).

Von einer Riickkehr der Religion zu sprechen, wirft Fragen auf: «Was geschieht heute
mit ihr, mit dem, was man so nennt? Was geht da vor sich, was lduft da ab, was wirkt da
noch?» (Jacques Derrida, Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt/M, 2001, 64). Was ist
das, was eine Zeitlang verdrangt, vergessen, iiberwunden geglaubt war, das nun aber —
aufgrund von zufilligen Gegebenheiten — wiederkehrt?

Der Titel des Sammelbandes von Ringvorlesungen im Sommersemester 2006 an der
Freien Universitit Berlin verfiihrt zur Annahme, hier werde die Thematik von Religion in
einer sidkularisierten Gesellschaft aus unterschiedlichen Perspektiven erneut zum Thema
gemacht.

Wer glaubt, hier weiterfithrende Erorterungen zu den religios produktiven Tendenzen
der Gegenwart zu finden, wird enttduscht. Korrekter als der Haupttitel gibt der Untertitel
den Inhalt der Publikation wider: Kultur- und Religionssoziologie heute. «Der vorlie-
gende Band», so heisst es im Klapptext, «soll die Vielfalt und Intensitit des Denkens der
deutschsprachigen Kultur- und Religionssoziologie bezeugen.»

Der Sammelband gruppiert die Ringvorlesungen zu vier thematischen Einheiten: |.
Universalitdt und Territorialitdt, 2. Kultursoziologie heute, 3. Religionssoziologie heute,
4. Kultur und Religion, zu ihrem Sitz im Leben.

In der ersten Themeneinheit macht sich Johannes Weiss Gedanken zur Kultur der
Weltgesellschaft, Hauke Brunkhorst zu Kapitalismus und Religion in der Weltgesell-
schaft, Helmuth Berking zu den Wechselbeziehungen zwischen der berechtigten Verab-
schiedung des territorialen Denkstils und der geforderten Aufmerksamkeit fiir Territoriali-
tat als Organisationsform sozialraumlicher Beziehungen.

In der Aufklirung, so fithrt Weiss aus, begann, was heute anfangt: die Weltgesellschaft
und Weltkultur. «Zug um Zug, nicht ohne Retardationen und Regressionen zwar, aber auf
lange Sicht ganz unaufhaltsam, stellen sich die Menschen in threm Welt- und Selbstver-
standnis ausdriicklich und vollstindig auf sich selbst als Menschen.» (17). Die Chancen,
die produktiven und kommunikativen Krifte der Globalisierung zu erhalten und ihr des-
truktives Potential zu neutralisieren, erkennt Brunkhorst in «einer Demokratisierung der
immer méchtiger werdenden postnationalen, regionalen und globalen Regimes und Orga-
nisationen» (42).

Den Zustand der Kultursoziologie machen Klaus Lichtblau und Clemens Albert zum
Gegenstand ihrer Erlduterungen. Kreisen Lichtblaus Gedanken um den andauernden Streit
um den Kulturbegriff in der Soziologie, konstatiert Clemens fiir die Entwicklung der Kul-
turwissenschaften eine Wechselwirkung mit den sozialen Lagen der Forscher am Beispiel
der cultural studies der jiingeren Forschergeneration, die vor allem das Studium der eige-
nen Lebenswelt, der Musik-, Computer- und Filmszenen, vorangetrieben hat. Heribert
Tommek stellt die verschiedenen Methoden und Formen der (Literatur-) Soziologie von
Bourdieu vor. Anders als in den soziologischen Modellen Bourdieus oder Luhmanns bil-
det nach Hans Zitko «die Kunst einc offene Zone der partiellen wechselseitigen Durch-
dringung unterschiedlicher sozialer Sphiren und Subsysteme» (121).

Gedankliche Schritte, die Vielfalt religidser Erfahrungen, die heute identifizierbar und
moglich sind, zu ergriinden, macht Wolfgang Essbach mit Varros Religionstheorie, ein
Zeitgenosse Ciceros. Im zweiten Vortrag zur «Religionssoziologie heute» zeigt Michael
N. Ebertz im Vergleich eschatologischer Predigten im 19. und 20. Jahrhundert auf, wie
sich die katholische Kirche als exklusive Gnadenanstalt, die durch Gewaltvorstellungen
gesteuert wurde, wenn es um das Jenseits und postmorales Weiterleben ging, von einer

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 479

grandiosen Epoche der Weltgeschichte verabschiedet. Die Akzentuierung der Gottesattri-
bute der Liebe, Giite und Gnade hat die Oberhand tiber einen Gott des Zorns und der Ra-
che gewonnen.

Die Verschiedenheit des Religionsverstindnisses im Denken des Deutschen Max We-
ber und des Franzosen Emile Durkheim stellt Hartmann Tyrell dar. In niichterner Weise
analysiert Detlev Pollack die Funktion von Religion in den umwilzenden Prozessen der
Modernisierung. Das Bezugsproblem der Religion erkennt Pollack im Problem der Kon-
tingenz allen Daseins. Er unterscheidet eine kognitive, eine affektive und eine Verhaltens-
dimension der Kontingenzerfahrung.

Das Bediirfnis nach religioser Kontingenzbewiltigung nimmt nach Pollack in hoch
entwickelten Gesellschaften ab. «Wenn der Lebensstandard steigt, soziale Sicherungssys-
teme eingerichtet werden, durch verbesserte medizinische Verfahren, Instrumente und
Medikamente mehr und mehr Krankheiten geheilt oder verhindert werden konnen und die
Politik zunehmend Schutz gegen dussere Bedrohungen und Kriege zu garantieren vermag,
dann geht das Gefiihl, kontingenten Ereignissen hilflos ausgeliefert zu sein, zuriick.»
(186)

Die moderne Gesellschaftsentwicklung mit ihrer enormen Horizonterweiterung und
Optionssteigerung schafft eine paradoxe Situation. Einerseits erzeugt die «Tendenz zur
Steigerung der Perspektiven, zur Ausweitung des Wissens, zur permanenten Uberpriifung
des bereits Erreichten und zur Ausdehnung des Raumes des Erfahrbaren einen erhéhten
Bedarf an Religion und gleichzeitig werden alle religiosen Sinnformen, deren Funktion es
ist, Kontingenz zu bewiltigen, selber kontingent» (188).

Am Schluss des Sammelbandes ldsst Richard Faber in einem intellektuellen Selbstpor-
trait vierzig Jahre Kultur- und Religionssoziologie Revue passieren. Volkhard Krech zeigt
sich in seinem Beitrag davon liberzeugt, dass sich Kultur und Religion wechselseitig brau-
chen. Religion braucht Kultur, um sich nicht im Transzendenten zu verfliichtigen. Umge-
kehrt braucht Kultur Religion: «Zum einen, um sich angesichts der Kontingenz kultureller
Praktiken, die im Vergleich ans Licht kommt, mit einer Aura des Unhinterfragbaren und
Unverfiigbaren auszustatten. Das macht Religion fiir Kultur gerade im Falle kultureller
Konflikte attraktiv. Kultur braucht Religion, aber auch fiir das gerade Gegenteil, nimlich
dafiir, Verfestigungen durch den Rekurs auf religios bestimmte Transzendenz aufzubre-
chen. Kultur und Religion beziehen sich dialektisch aufeinander, ndmlich in Gestalt von
Religion als Kultur und als Antikultur.» (221)

Der Sammelband bietet facettenreiche Einsichten in gegenwirtige Problemstellungen
der Kultur- und Religionssoziologie. Dem in beiden Wissenschaften nur wenig bewander-
ten Leser verlangt die Lektiire einiges an Durchhaltevermogen ab.

Engelburg Alfred Dubach

Friedrich Wilhelm Graf/Klaus GroBe Kracht (Hg.), Religion und Gesellschafi. Europa
im 20. Jahrhundert, (=Industrielle Welt. Schriftenreihe des Arbeitskreises flir moderne
Sozialgeschichte Bd. 73), Kéln/Weimar/Wien, Bohlau Verlag, 2007, 416 S.

Der vorliegende Sammelband ist gewissermassen eine Fortfiihrung des 1993 erschienenen
Bandes «Religion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert» (Wolfgang Schieder (Hg.), Reli-
gion und Gesellschaft im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1993), der damals von Wolfgang
Schieder herausgegeben wurde. Auch diese Ausgabe ist aus den Arbeiten des «Arbeits-
kreises fiir moderne Sozialgeschichte» hervorgegangen. Die bedeutendsten neuen Wie-
chenstellungen lassen sich sofort aus den zwei neuen Zusitzen im Titel erblicken: zeitlich
geht es diesmal um das Verhiltnis von Religion und Gesellschaft im 20. Jahrhundert;
raumlich hat man ausserdem explizit Europa als Rahmen gewihlt.

SZRKG, 102 (2008)



480 Rezensionen — Comptes rendus

Diese Neuorientierung bringt teilweise auch neue Fragestellungen mit sich. So fragen
die Herausgeber sich in der Einleitung, wie das Verhiltnis von europidischer und nationa-
ler Geschichte im Bezug auf Religion zu bestimmen sei. Sie erhoffen sich eine «Bezie-
hungsgeschichte» der europédischen Religion, die sich auf die Reaktionen auf &hnliche
Phinomenen stiitzen konnte. Bietet beispielsweise die Erfahrung der Sidkularisierung tiber
den nationalen Rahmen hinaus einen Blickwinkel, aus dem heraus européische Religions-
geschichte geschrieben werden konnte? Detlef Pollack und Hans G. Kippenberg deuten in
ihren theoretisch orientierten Beitrigen an, dass in der Diskussion iiber Sikularisierung
internationale Fragestellungen und Beschreibungen durchaus méglich sind. Martin Schul-
ze Wessel und Reinhard Schulze drehen in ihren Beitrdgen den Spiess um und Fragen
nach der Bedeutung der Religion in der Definition von «Europa» mit Blick auf die Ge-
schichte der russisch-orthodoxen Kirche beziechungsweise der Geschichte des Islam.

Wilhelm Damberg zeigt in seinem Beitrag iiber den Katholizismus in der Bundesrepu-
blik und in den USA, dass sich auch in der Entwicklung der international organisierten
katholischen Kirche Anhaltspunkte fiir eine internationale Geschichte der Religion bieten.
Gleichzeitig wird in seiner Darstellung der — vor allem nach 1945 — divergierenden Ent-
wicklung des Katholizismus in beiden Landern ersichtlich, dass von einer gemeinsamen
Geschichte im Sinne einer dhnlichen Geschichte nur bedingt die Rede sein kann. Arie L.
Molendijks Beitrag iiber die «Versdulung» in den Niederlanden scheint der Idee einer
europiischen Religionsgeschichte sogar eine Einzigartigkeit des niederlindischen Falls
entgegensetzen zu wollen. Akzeptiert man aber, dass auch die regionalen Unterschiede
Teil einer gemeinsamen Geschichte sein konnen, so bietet der internationale Rahmen
tiberaus Anhaltspunkte. Es dringt sich allerdings die Frage auf, ob die Wahl einer «euro-
pdischen» Perspektive — wie sie der Band vertreten zu wollen scheint — den internationa-
len Blick nicht unnétig beschrankt.

Neben dieser Frage nach den Méglichkeiten einer transnationalen Geschichte von Re-
ligion und Gesellschaft mochten die Herausgeber die Aufmerksamkeit auf die Pluralisie-
rung religioser Traditionen lenken. Unter anderen Manfred Gailus gelingt dies in seiner
Darstellung der Pluralisierung der religiosen Landschaft in den ersten Jahren des Natio-
nalsozialismus in Deutschland. Auch in den Beitrdgen von Izabella Main iiber den Katho-
lizismus im kommunistischen Polen und in Arpad von Klimds Beschreibung der Beat-
messen in Italien und Ungarn treten die Suche nach neuen Wegen innerhalb religidser Ge-
meinschaften und die Reaktionen auf diese Suchbewegungen in den Vordergrund.

Der Aufforderung der Herausgeber, Religionsgeschichte als Geschichte religidser Ver-
flechtung — sowohl im Sinne der transnationalen Verflechtung als auch im Sinne einer
Verflechtung des «religiosen Feldes» mit anderen gesellschaftlichen Feldern — zu schrei-
ben, wird der Band mit diesen Methoden durchaus gerecht. Das zeigen unter anderem der
Beitrag von Anselm Doering-Manteufel tiber «Religion im politischen Feld der Weimarer
Republik» und Gangolf Hiibingers Beschreibung der Verkniipfung von Religion und So-
zialwissenschaften in der gleichen Epoche. Klaus GroBle Kracht zeigt in seiner Analyse
der Stellung katholischer Intellektuelle in Deutschland und Frankreich zwischen 1910 und
1960 ausserdem, dass es sich lohnen kann in der Beschreibung religiser Gemeinschaften
verschiedene gesellschaftlichen Gruppen zu differenzieren. Diese neuen Fragestellungen
werden nicht durch aufsehenerregende neue Methoden errungen, denn die Fallstudien in
dem Band nutzen vor allem klassische Methoden der Geschichtswissenschaft. Die meis-
ten Beitrdge greifen auf den Vergleich und auf die Transferforschung zuriick, um einen
Aspekt des Verhiltnisses von Religion und Gesellschaft herauszuarbeiten.

Dieser Suche nach Neuland fiir die Geschichtsschreibung der Religion steht das Plado-
yer von Benjamin Ziemann gegeniiber, die Kirchen in dieser Geschichtsschreibung nicht
aus dem Auge zu verlieren, sondern thnen vielmehr mithilfe organisationstheoretischer
Modelle weiterhin eine zentrale Stellung zukommen zu lassen. Ausserdem zeigen auch

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 481

die Beitrige tber die jiidischen Gemeinden und die Mormonen-Kirche in der DDR (Lot-
har Mertens) und die Institutionalisierung des Islam in Deutschland und Frankreich (Ast-
rid Reuter), dass bei der Analyse der Entwicklung religioser Traditionen selbst die tradi-
tionellen geschichtswissenschaftlichen Grossen Staat und Politik nach wie vor nicht aus-
ser Acht gelassen werden konnen.

Natiirlich gibt es die Vielseitigkeit in diesem Band nur auf Kosten eines gemeinsamen
Fokus, aber dies mindert die Qualitit der einzelnen Beitrige nicht. Gerade die vielseitige
Palette unterschiedlicher Perspektiven auf das Verhiltnis von Religion und Gesellschatft,
die dieser Band enthilt, ist seine grosse Stirke. Die Erforschung der Religion ist in der
Geschichtswissenschaft gemessen an dieser Vielfalt mittlerweile kein unbeliebtes Kind
mehr. Mit Hinblick auf das in der Einleitung von den Herausgebern umrissene Programm
bleiben selbstverstdndlich noch viele Fragen offen, wie etwa die interessante Frage nach
der Tradierungsfahigkeit verschiedener Formen der Religion, nach einer Geschichte der
transnationalen Erfahrung der Sikularisierung, nach Unterschieden zwischen Religion
und Spiritualitidt, oder nach der Moglichkeit einer umfassenderen Bezichungsgeschichte
der «europiischen Religion». Insgesamt macht die Vielseitigkeit der Perspektiven des
Bandes und sein hohes Reflexionsniveau aber Hoffnung, dass auch diese Fragen kiinftig
beantwortet werden kénnen.

Miinster Peter van Dam

Giinther Buchstab/Rudolf Uertz (Hg.), Was eint Europa? Christentum und kulturelle
Identitdt, Freiburg 1.Br., Herder, 2008, 425 S.

Vom |. bis 5. November 2006 fand in Cadenabbia, dem internationalen Bildungszentrum
der Konrad-Adenauer-Stiftung, eine Tagung zum Thema der christlichen Wurzeln Euro-
pas statt. Das ausgerechnet zu einer Zeit, wo die Mehrheit der europdischen Bevolkerung
immer mehr der Sédkularisation zuneigt. Anlass dazu boten die Verhandlungen im Euro-
paischen Verfassungskonvent zur Frage, ob in die Priambel eine invocatio Dei, ein Got-
tesbezug, eingefiihrt werden soll. Der Konvent lehnte es ab, ausdriickliche Bezlige auf
Gott und das Christentum aufzunehmen.

In verschiedenen Referaten wurde die Frage des Verhiltnisses von Staat und Kirche
behandelt. Rudolf Lill wies auf das Mittelalter hin, wo bereits im Investiturstreit an der
Wende vom I1. zum 12. Jahrhundert eine systematische Trennung der Kompetenzen von
geistlicher und weltlicher Gewalt vorgenommen wurde. Otto Depenheuer hob den sdkula-
ren Staat als Heimstitte aller Biirger hervor. Darin kénnen alle Religionen thren Wahr-
heitsanspruch vertreten, aber nur unter den vom Staat erzwungenen Bedingungen der Ge-
waltlosigkeit. Schwierigkeiten ergeben sich mit dem Islam, der (noch) keine Differenzie-
rung zwischen religioser Gemeinschaft und politischem Gemeinwesen vorgenommen hat.
Martin Graulich beschiftigt sich mit den verschiedenen Formen des Verhiltnisses von
Kirche und Staat in der Europidischen Union, die sich im Laufe der Zeit herausgebildet ha-
ben. Sie reichen vom Staatskirchentum einerseits bis zum Modell einer strikten Trennung
von Staat und Kirche anderseits.

In einem zweiten Teil befasste sich die Tagung mit der religionspolitischen Analyse
der einzelnen EU-Ldnder. Gottfried Kiienzlen nahm Deutschland unter die Lupe, Emiel
Lamberts die Situation in Belgien und Gerard J.M. van Wissen ging von der niederlén-
dischen Sdulengesellschaft aus. Das Schliisselwort fir Frankreichs Situation heisst Laizi-
tidt, dem sich Jean-Paul Willaime widmete. Eine inhaltliche Weiterentwicklung dieses Be-
griffs zeichnet sich ab. Italien ist seit der Einigung im 19. Jahrhundert durch die Romische
Frage geprigt. Heute noch beeinflusst sie, wie Sergio Belardinelli nachweist, die Gesell-
schaft Italiens. Mariano Delgado beschreibt die Situation Spaniens mit der Teilung in

SZRKG, 102 (2008)



482 Rezensionen — Comptes rendus

zwei Lager, nimlich das «katholische Lager» einerseits und das liberale Biirgertum und
das linke Lager anderseits. Ab 1970 schienen beide Parteien das Daseinsrecht der andern
Seite nicht mehr in Frage zu stellen. Seit der politischen Wende von 2004 herrscht wieder
ein militanterer Laizismus.

In einem weiten Bogen behandeln Petr Fiala die Lage in Tschechien, Olga Gyarfasowa
die Slowakei, Remigiusz Sobanski die polnische Situation. Yvonne Maria Werner be-
schreibt die Lage in den nordischen Landern, Zoltan Balog widmet sich Ungarn, wéihrend
Vasilios N. Makrides die Sondersituation mit der orthodoxen Tradition in Griechenland
aufzeigt. Interessant ist, wie die muslimische Einwanderung in die européischen Lénder
fiir neue Komplikationen sorgt. Manfred Brocker vergleicht die Situation in den USA mit
jener Europas. In der Zusammenfassung tauchen im Referat von Rudolf Uertz immer wie-
der Uberlegungen des deutschen Staats- und Verfassungsrechtlers Ermnst-Wolfgang
Bockenférde auf, der deutlich auf ein Dilemma fiir den demokratischen und liberalen
Staat hinweist, namlich auf die Schwierigkeit, die Freiheit des Einzelnen in religidsen und
sittlichen Angelegenheiten zu respektieren und zu schiitzen, dabei aber auf Rechtsgiiter
angewiesen ist, die seiner Existenz und seinen Kompetenzen vorausliegen.

Das Buch legt die geistigen Grundlagen Europas offen. Hier wird den Europa-Interes-
sierten eine Anleitung in die Hand gedriickt zum besseren Verstindnis der oft wider-
spriichlichen geistigen Lage unseres Kontinents.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Peter Antes, Religionen im Brennpunkt. Religionswissenschaftliche Beitrige 1976-2007,
Stuttgart, Kohlhammer, 2007, 263 S.

Schiiler, Kollegen und Freunde von Peter Antes — Hubert Seiwert (Leipzig), Edith Franke
(Marburg) und Steffen Fiihrding (Hannover) — haben 2007 Peter Antes, Professor an der
Universitit von Hannover, der dort seit 1973 den Lehrstuhl fiir Religionswissenschaft
innehat, zu seinem 65. Geburtstag die Festschrift «Religionen im Brennpunkt» iibergeben.
Darin werden zwanzig seiner «kleinen Schriften» erneut vertffentlicht, die von thm zwi-
schen 1991 und 2004 fir verschiedene Zeitschriften, Sammelbidnde und Unterrichtsmap-
pen verfasst worden sind. Diese Artikel, Stellungnahmen und Einschdtzungen stammen
aus der Feder eines aufmerksamen Akteurs und eines wohl bestens dokumentierten Beo-
bachters der gesellschaftlichen Prozesse, in denen sich die Religionen und Religiosen Be-
wegungen — lokal und global — im neuen interkulturellen Umfeld artikulieren. In diesem
zeitgendssischen Religions-Kontext, der sich vor allem im Okzident, aber auch in den
Megapolen Asiens, Afrikas und Lateinamerikas, in einem sékularisierten und oft ent-kir-
chlichten Rahmen entwickelt, wird an den Universitiaten auch der Fachbereich «Reli-
gionswissenschaft» akademisch neu definiert. Fakultdtspolitisch etabliert sie sich als
eigenstandige, von der Theologie abgegrenzte Disziplin. Peter Antes hat diese Transitio-
nen und Transformationen weltweit miterlebt und mitgestaltet. Aus erster Hand konnte er
sich auch deshalb eine kompetente und nuancierte Meinung bilden, weil er in der /nterna-
tional Association for the History of Religions (IAHR) in fithrender Position mitgearbeitet
hat: 1995-2000 als Vizeprisident der IAHR und 2000-2005 als deren Président.

Die Beitriige, welche jetzt mit dem Sammelband Religionen im Brennpunkt einer brei-
teren Offentlichkeit erneut zuginglich gemacht werden, sind deshalb eine Art Spiegel,
welcher die religionssoziologischen Entwicklungen der vergangenen Jahre reflektiert. Sie
analysieren Aspekte des Islam in Westeuropa und in der «Modernen Welt»: z.B. zu The-
menfeldern wie die islamische Ethik und ihr Ehrverstandnis, zur muslimischen Medizin
oder iiber den politischen Islam (76-146); beschreiben Entwicklungen innerhalb des
Christentums: u.a. vor allem im Umgang mit Fragen der christlichen Moral, des kanoni-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 483

schen Rechts oder der Laizitdt (22-28; 147-168); positionieren sich — wie oben bereits
angedeutet — in der akademischen und universititsstrategischen Debatte um den jeweili-
gen Platz sowohl der Religionswissenschaft als auch der Theologie im «Haus der Wissen-
schaften» (169-210); und skizzieren religionspiddagogische Modelle zur religiosen So-
zialisation im postmodernen Kontext (51-65; 211-230).

Peter Antes mischt sich dabei dezidiert in die 6ffentliche Debatte ein. Er ldsst sich aber
seine Agenda nicht von den wissenschaftlichen Mainstreams diktieren, sondern versteht
sich als Interpret der hochkomplexen Prozesse, in denen die Religionen oft als konflikt-
steigernde Faktoren intervenieren oder instrumentalisiert werden. Peter Antes komplexifi-
ziert die Alltagswirklichkeiten. Diese problemorientierte Vorgehensweise kooperiert an
deren interdisziplindren Entschliisselung, praktischen Entscheidungsfindung und strategi-
schen Losungssuche.

Die flinf Artikel des Sammelbandes im Abschnitt «Systematische Religionswissen-
schaft» (169-210) wurden zwischen 1994 und 1996 verfasst. Darin problematisiert er die
gingige Differenzierung zwischen der theologischen Innensicht und der religionswissen-
schaftlichen Aussensicht tber religiose Phianomene. Er weist aber darauf hin (206-207),
dass auch die religionswissenschaftliche Analyse und Gewichtung von religiésen Uberlie-
ferungen, von soziologischen oder psychologischen Begriffen, Rollen, Entwicklungen
und Tatsachen — wie z.B. Heil. Glauben, Erlosung, Gnade, gerechter Krieg, Reform, Pro-
phetie, Reinkarnation, Wunder, Mitleid, Himmel, Priester, Gottin usw. — eine je spezi-
fische sachgemisse Empathie bei den Religionswissenschaftlerlnnen voraussetzt. Seine
Kernaussage zur Theologie-Religionswissenschaft-Diskussion behilt auch 2007, nach
jahrelangen Debatten zwischen den beiden Disziplinen noch ihre Giiltigkeit, ndmlich,
«dass sich Religionswissenschaft und Theologie, was den Gegenstand ihrer Forschung
angeht, sehr nahe sind, dass die Distanz aber insofern in den Methoden liegt, als diese im
Rahmen der Theologie einer eindeutigen Aussageabsicht dienen, die fiir die Religionswis-
senschaft entfillt» (209).

Inzwischen hat sich — auf Grund eines tiefgreifenden Gesellschaftswandels und der
entsprechenden Sidkularisierungsvorgidnge — in den akademischen und 6ffentlichen, wis-
senschaftlichen und politischen Diskussionen iiber die Differenz zwischen einerseits «reli-
gidser Betroffenheit und Institution» und anderseits der «offentlichen Wahrnehmung der
Religionen» folgende internationale Sprachregelung herausgebildet: Unterricht in Reli-
gion («teaching in religion»), Unterricht iiber Religionen («teaching about religion(s»)
und Lernen von Religionen («learning from religions»). Peter Antes hat wesentlich zu
dieser konzeptionellen Kldarung beigetragen.

«Teaching in religion» fordert die bewusste Beheimatung der Schiilerinnen und Schii-
ler in einer jeweiligen Glaubensgemeinschaft. Bibel-Kunde und «Katechismus»-Unter-
richt sind davon institutionalisierte Formen in der protestantischen oder katholischen Kir-
chen-Tradition (211-221). Die Formen der islamischen Madressa oder die Initiation in
hinduistischen Tempeln und Ashrams sind entsprechende Modelle von religioser Soziali-
sation in nicht-christlichen Kontexten. Sie vermitteln die konstitutiven spirituellen, lehr-
massigen, rituellen und moralischen Inhalte einer jeweiligen Religiositdt und Spiritualitit
(217) — sowohl an neue Generationen als auch an Konvertiten oder erwachsene Neu-Be-
ginnerlnnen.

«Teaching about religion(s)» informiert tiber die Geschichte der Religionen und Kul-
turen: Urspriinge, Griinderfiguren, fundierenden Texte, ethische Artikulationen, Rituale,
Symbole, Liturgien und Feste. Dadurch werden Kinder, Jugendliche und Erwachsene be-
fahigt, sich im multikulturellen und globalisierten Umfeld zu bewegen. Die gesellschafts-
politischen Motivationen, um solche Ausbildungs-, Schul- und Studien-Programme zu ge-
stalten, ist es, durch Informationen und Kontextualisierungen zu lernen, selbstkritisch,
tolerant und konstruktiv mit sich selber und dem Anderen, und ihren Differenzen umzu-

SZRKG, 102 (2008)



484 Rezensionen — Comptes rendus

gehen. Dadurch konnen — so das Lernziel — die Risiken von gesellschaftlichen Vorurtei-
len, sozialen Stereotypen, inner- und zwischenstaatlichen Aggressivititen und kulturellen
Konflikten vermindert werden. Peter Antes hat in diesem sozialen und piddagogischen
Umfeld immer wieder auf die Funktion der Religionswissenschaft als «einer Art Simul-
tandolmetscherin in Sachen Religionen und Kulturen» (207, 214-218 hingewiesen. Ich
teile diese Charakterisierung unter der Voraussetzung, dass darunter nicht eine bloss line-
are, unmittelbare Ubersetzung gemeint ist, sondern dabei auch die jeweiligen vieldimen-
sionalen, reziproken und zirkuldren Kontexte thematisiert werden. Also nicht nur lexikali-
sche Denotationen, sondern auch historisch-soziale-emotionale Konnotation.

«Learning from religions» gehort somit konstitutiv zu dieser Vermittlung: die Interpre-
ten werden im Verlauf solcher Ubersetzungsarbeit selber Mit-Akteure in gesellschaft-
lichen Prozessen. Sie lernen bestindig von den konkreten Religionen. Der Ubersetzer ver-
dndert sich selber und mit ihm auch die Situationen. Daraus entwickelt sich ein interkul-
tureller Dialog, der mehr ist als ein Pseudo-Gesprich oder eine Scheinverhandlung. Die
Partner im Dialog veridndern sich fundamental oder fundamentalistisch, selektiv oder
systemisch. Wenn die Bereitschaft zum «Learning form religions» als Gespriachs- und
Lern-Vorgabe garantiert ist, fiihrt der Lernprozess zu neuen doktrinalen und existentiellen
Aagreicherungen und Synthesen. Es geht dann nicht mehr ausschliesslich um Informa-
tionsaustausch, sondern es erdffnet sich auch ein interkultureller Werte-Horizont. Zu die-
ser Wertschopfung beizutragen, gehort nach Peter Antes zur Verantwortung der Reli-
gionswissenschaftlerin und des Religionswissenschaftlers (vgl. sein Beitrag Religion und
Religionen im RGG Bd. 7, 2004, Sp. 274-279).

Die konkreten Inhalte des Weltethos ergeben sich aus «Learning from religions» und
aus «Learning with religions». Es wiirde aber den Rahmen einer Buchbesprechung spren-
gen, die Konturen solcher Projekte auch nur zu skizzieren. Entsprechende Themenfelder
konnten z.B. die Menschenrechte sein: die bedingungslosen transkulturellen Inhalte der
Menschenrechts-Generationen, aber auch die kontextuell verschiedenen Schwerpunkte in
threr Wahrnehmung und inhaltlichen Konkretisierung — okzidentale, islamische, afrika-
nische oder asiatische Situationen und Grundbediirfnisse (vgl. dazu «Ehre und Religiony,
15-21 und «Islamische Ethik», 91-128)

Peter Antes’ Werk dokumentiert ausfiihrlich, dass sich der Religionswissenschaftler
aus Hannover solchen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts nicht entzieht oder ent-
ziehen wird — z.B.: Mediation in religionsbasierten Konflikten, Einfluss von Internet auf
die Religionen, Hirnforschung und Religiositét, Religionen in den Klimakriegen, Spiritua-
litat religiés und atheistisch. Solche und andere aktuelle Brennpunkte der Religionen kon-
nen aber nicht mehr — wie es in den hier vorgelegten Schriften noch geschieht — «en bloc»
und essentialistisch verhandelt werden. Also nicht mehr «Christentum», «Islam» oder
«Buddhismus», sondern «Christentiimer», «Islame» oder «Buddhismen». Aber auch das
wird Peter Antes — so wie bisher - souverin erbringen.

Freiburg 1.Ue. Richard Friedli

Giinther Boss, Verlust der Natur. Studien zum theologischen Naturverstdndnis bei Karl
Rahner und Wolfhart Pannenberg, Innsbruck, Tyrolia, 2006, 372 S,

Die neuere Schopfungstheologie erhielt durch die theologischen Entwiirfe von Karl Rah-
ner und Wolthart Pannenberg wesentliche Impulse. Hat der katholische Theologe Rahner
durch Aufnahme bestimmter Einsichten seines Mitbruders Teilhard de Chardin dem evo-
lutiven Denken in der katholischen Schultheologie zum Durchbruch verholfen, gilt der lu-
therische Theologe Pannenberg als herausragender Vertreter eines Dialogs zwischen Na-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 485

turwissenschaften und Theologie. Die vorliegende Untersuchung hat sich zum Ziel ge-
nommen, die jeweiligen theologischen Naturbegriffe beider Theologen vergleichend zu
untersuchen.

Der zugrunde liegende Naturbegriff fragt nicht nur in klassischer Perspektive nach
Sinn und Wesen der Natur, sondern untersucht in beiden Ansitzen ebenfalls das Ver-
hiltnis des Menschen zur Natur (!). Die Dissertation versteht sich dezidiert als eine theo-
logische, d.h. der zu untersuchende Begriff «Natur» wird in seinem theologischen Sinn
befragt. Da neben der Theologie auch die Naturwissenschaften von einem Naturbegriff
auszugehen haben, versteht Boss das Verhiltnis zwischen Natur und Theologie als ein
offenes, d.h. die Verhiltnisbestimmung beider Grossen ist stets neu auszutarieren.

Des Weiteren gilt es, den gewandelten geistesgeschichtlichen Hintergrund der heuti-
gen Naturdebatte zu beachten: Wihrend Rahner und Pannenberg von der traditionellen
Gegeniiberstellung Natur/Theologie ausgehen, gibt es heute verschiedene Geistesstromun-
gen (neuer Naturalismus, Neoromantik, grenzenlose Verfiigbarkeit und Manipulierbarkeit
der Natur), die beachtet werden miissen. Deshalb, so Boss modifiziert sich die klassische
Frage nach dem Naturverstindnis: «Die urspriingliche Leitfrage —«Was i1st Natur?>— ist da-
mit nicht verlassen, sondern in ithrer Komplexitit erst angemessen gefasst. Es geht zentral
um den Naturbegrift, aber so, dass er im Verhiltnis zur Wirklichkeit Gottes und zum
Selbstverstindnis des Menschen thematisch wird.» (13) Mit anderen Worten: Gotteslehre,
Anthropologie und das Verstiandnis von Natur werden in einen engen (und neuen) Zusam-
menhang gestellt.

Im systematischen Ansatz Rahners wird die Natur als Material des menschlichen
Selbstvollzugs verstanden, d.h. das Naturverstiandnis Rahners wird, bedingt durch die an-
thropologische Wende seiner Theologie, von einer transzendentaltheologischen Ver-
schrinkung von Gotteslehre (als dem transzendenten heiligen Geheimnis menschlicher
Existenz) und der «von unten» ansetzenden Christologie abgeleitet. Der Mensch fasst
Rahner in seiner Transzendentaltheologie als das Wesen, das in seiner Existenz auf die
Transzendenz verweist. Die Rede Rahners von der (Selbst-)Transzendenz des Menschen
ist, anthropologisch formuliert, das Pendant zur theologischen Rede der Selbstmitteilung
Gottes. Der dabei verwendete Naturbegriff, so Boss, sei in eine «permanente Unschéarfe»
(127) getaucht. Natur Gottes und Natur des Menschen werden so bestimmt, dass sie nicht
von einer sachhaften, kategorialen, untermenschlichen Natur her gefasst werden konnten.
Fiir Rahner gilt demnach: «Gott ist transzendental gegeben, nicht kategoral;
Selbstmitteilung Gottes und Gnade werden existential bzw. personal verstanden.» (127)

Boss schldgt deshalb vor, bei Rahner zwischen einem formalen und materialen Natur-
begriff zu unterscheiden. Beim formalen Naturbegriff handelt es sich, wenn Rahner vom
Wesen Gottes oder der «Natur» des Menschen spricht. Der materiale Naturbegriff bringt
hier die Natur als Mittel und Vermittlung zum Ausdruck.

Als Fazit des Naturbegriffs Rahners zieht Boss als zentrale These Folgendes: Natur
werde einseitig als Material des menschlichen Selbstvollzugs gedeutet. Dieser Begriff
verstehe sich zugleich als das leitende Paradigma seines Naturverstiandnisses. Der Mensch
habe sich selbst und Gott nur im Vorgriff, die Natur dagegen im Begriff. Natur werde
damit die Eigensténdigkeit abgesprochen und mutiere als Feld von Experiment und Mani-
pulation, zum Material menschlicher Freiheit und menschlichenVerfiigens.

Im zweiten Teil der Studie untersucht Boss das Naturverstindnis des Miinchener
Systematikers W. Pannenberg. Bereits im programmatischen Entwurf der Friihschrift
«Offenbarung als Geschichte» (1961) spricht Pannenberg selbstverstindlich davon, dass
Gott in Geschichte und Natur handle (vgl. 158). Der Naturbegriff wird in diesem beein-
druckenden (Euvre immer stirker Beriicksichtigung finden. Die hermeneutische Theo-
logie Pannenbergs (vgl. 191) kommt iiber die Neuinterpretation der christologischen Aus-
sagen der altkirchlichen Konzilien wiederum zur Problematisierung des klassischen Na-

SZRKG, 102 (2008)



486 Rezensionen — Comptes rendus

turbegriffs. Ndherhin wird die Gottesfrage im Rahmen des Naturverstindnisses themati-
siert, das evolutionsbiologische, entwicklungsbiologische Einlassungen aufnimmt, um die
Rede eines Selbststandes theologisch wie systematisch zu untermauern. Mit anderen Wor-
ten: Pannenberg, im Gegensatz zu Rahner, stellt seine gesamte Anthropologie in einen
schopfungstheologischen Rahmen, der eine Kontinuitdt zwischen Schopfung und Erlo-
sung aufweisen mochte. Gottes Schopfung zielt fiir Pannenberg auf die Selbststindigkeit
der Geschopfe. Diese Beschiéftigung mit der Natur ldsst eine «Theology of Nature» im
Werk Pannenberg entstehen, die die Natur als Wirkungsfeld des trinitarischen Gottes um-
schreibt. In seiner Theologie der Natur vertritt Pannenberg ein Identititsmodell, das die
alles bestimmende Wirklichkeit aller Bereiche mit dem Gottesgedanken verbindet: Was
die Naturwissenschaften Wahres iiber die Wirklichkeit aussagen, muss mit der theologi-
schen Aussage iiber die Wirklichkeit der Welt iibereinstimmen. Anhand des Identitéitsmo-
dells konnen naturwissenschaftliche Begriffe (z.B. Raum/Zeit, Feld, ...) auf eine theo-
logische Folie iibertragen werden. Boss zieht als Fazit folgenden Schluss: Aufs Ganze ge-
sehen ist fiir Pannenberg «sein theologisches System des trinitarischen Begriindungszu-
sammenhangs entscheidend, weniger der naturwissenschaftliche Verweiszusammenhang,
der vielfach stirker «experimentelle» Ziige trigt.» (326) Positiv bleibt anzumerken, dass
Pannenberg den modernen Naturbegriff der Naturwissenschaften in einen Dialog mit der
Theologie bringt. Boss sieht in diesem Unterfangen jedoch einen «Verlust der Natur», in-
sofern in beiden Entwiirfen systematischer Theologie, bei Rahner und Pannenberg, die
Naturwissenschaften in die Theologie aufgehoben werden. Das Moment der Aufhebung
ist hierbei im Sinne Hegels als Negation und als Bejahung zu verstehen. Die Aufgabe
einer postulierten «Theologie der Natur», die nicht das Moment des Verlustes impliziert,
miisse grundsitzlich auch eine Kritik an den Naturwissenschaften vortragen, insofern die
Reduktion der Natur auf Momente der Mathematisierbarkeit, Mechanisierbarkeit usw.
zuriickfiihre, und die lebensweltliche Praxis der Naturwissenschaften kritisch hinterfra-
gen.

Die Studie bringt zwei systematische Entwiirfe zur Schopfungstheologie in einen Dia-
log. Zundchst wird dadurch das 6kumenische Potenzial der Schopfungstheologie sichtbar,
bringt aber zugleich, in erkenntnistheoretischer Perspektive, die Unterschiede beider
Theologien zur Sprache (Wahrheitsverstindnis, Analogiemodell, usw.). Das kritische Mo-
ment einer theologischen Schopfungstheologie im Verstindnis beider Theologen wird von
Boss nur als Postulat weiterer systematischer Uberlegungen zur Schopfungstheologie an-
gedacht. Konnte diese Fragestellung, so fragt der Rezensent, vielleicht an einen heute fast
vergessenen schopfungstheologischen Entwurf, namlich an Karl Barths Schopfungslehre,
herangetragen werden? Wie miisste eine Schopfungstheologie aussehen, die beide Mo-
mente, Dialog und Kritik, im Blick auf das Gesprich mit den Naturwissenschaften um-
fasst?

Das Verdienst der vorliegenden Dissertation liegt gerade darin, an schépfungstheologi-
schen Grundfragen weiter zu arbeiten und sie systematisch zu entfalten.

Luzern Wolfgang Miiller

The Cambridge Companion to The Jesuits, ed. by Thomas Worcester, Cambridge,
Cambridge University Press, 2008, 361 S.

Die Geschichte der Gesellschaft Jesu ist wegen deren globaler Ausbreitung und der ver-
schiedenartigen Titigkeitsfelder ihrer Mitglieder nur schwer in eine umfassende und iiber-
sichtliche Darstellung zu bringen. Zudem sind die verschiedenen Epochen, Regionen und
Werke in vollig unterschiedlicher Intensitét erforscht. Von diesen beiden Komponenten

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 487

ist das vorliegende Buch durchzogen, das ohne Anspruch auf Vollstindigkeit in gewissen
Teilen Handbuchcharakter hat. Andere Beitriige hinwiederum thematisieren bisher wenig
Beachtetes oder gar die Ergebnisse neuer Forschungen.

Von den 18 ca. 15-20 Seiten umfassenden Beitrdgen, vor allem von Jesuiten-Autoren,
betreffen 15 dic Alte (bis 1773 bzw. 1814) und lediglich drei die Neue Gesellschaft Jesu
(ab 1814). Von den Letzteren behandelt ein Artikel die Schulen in den USA seit 1814, die
beiden anderen die Theologie nach dem Zweiten Vatikanum und den heutigen Orden —
ein untriigliches Zeichen dafiir, dass die gegenwirtigen Jesuiten vorwiegend die Alte Ge-
sellschaft und die Gegenwart fokussieren, die unmittelbar vergangenen 150 Jahre hin-
gegen gerne ausblenden.

Die Beitriige sind fiinf Kategorien zugeordnet: Ignatius von Loyola, Europa, Grenzge-
biete, Kunst und Wissenschaft sowie die Moderne. Von den Beitrigen zur Alten Gesell-
schatt haben diejenigen iiber die Exerzitien, die Jesuiten in Japan, Neufrankreich, die
ignatianischen Frauengemeinschaften und die Aufhebung weitgehend resiimierenden
Charakter, deren Inhalte sich auch in deutschsprachigen Werken nachschlagen lassen.

Folgende Artikel hingegen vermitteln neue Erkenntnisse und machen den eigentlichen
Wert des Buches im deutschen Sprachraum aus. Eine Darstellung des religiosen Milieus
des jungen Ignatius von Lu Ann Homza, Virginia, raumt mit dem iiberkommenen Bild
ciner krisengeschiittelten Kirche Spaniens auf. Vielmehr gingen von Laien starke Impulse
in Richtung einer Intensivierung religioser Bildung und Praxis aus. Zahlreich aufgelegte
Erbauungsliteratur zeugt von einem breiten Streben nach Gewissensbildung und innerer
Bekehrung. Die Krone erkimpfte sich weitgehende Bestimmungsrechte iiber die Kirche,
begleitet von effizienten Reformbemiihungen des Klerus. Die von lutherischem Gedan-
kengut beeinflussten Alumbrados, die die Notwendigkeit der kirchlichen Gnadenver-
mittlung verneinten, wurden von der Inquisition wohl beobachtet, konnten aber dennoch
trotz gelegentlicher Arrestierungen tiber Jahre hinweg eine otfentliche Predigttitigkeit
entfalten.

Nirgends hat sich die Gesellschaft Jesu so schnell ausgebreitet wie in Italien. Dort hat
sie sich auch zum Schulorden entwickelt. Sie zeigte aber gemiss Paul V. Murphy SJ,
Ohio, ebenso Engagement in den Volksmissionen und im Aufbau von Kongregationen.
Gerade aber um die Kollegien und die Priesterausbildung entwickelten sich erste Kompe-
tenzstreitigkeiten mit Universitdten und den Ortsordinarien. Zu einem dhnlichen Schluss
kommt auch Thomas M. McCoog SJ, Rom, in seiner Darstellung iiber Grossbritannien,
wo der Orden bis ins spéte 17. Jahrhundert immer wieder einen weiten Aktionsradius auf-
bauen konnte, Riickschldge aber auch wegen Spannungen mit dem Weltklerus und nicht
nur wegen koniglicher Behinderungen erfahren musste. Auch die Beitrige iiber Frank-
reich von Thomas Worcester SJ, Massachusetts, und Polen von Stanistaw Obirek, £6dz,
gehen von einem negativen Jesuitenbild aus. In Frankreich fasste der Orden anfangs sehr
schlecht Fuss, konnte sich aber nach einer ersten Ausweisung und Wiederberufung durch
den Konig solide wihrend 150 Jahren etablieren. Bei jedem Attentat auf einen Konig kam
der Verdacht auf jesuitisch angezettelten Tyrannenmord auf. Dies fiihrte dazu, dass Jesui-
ten laufend Schriften verfassten, in denen sie ihre Loyalitdt dem Konig gegeniiber beton-
ten und dessen Herrschaft in ein sakrales Licht riickten. Darin liegt auch ein Grund der
tiefen Feindschaft zum jansenistisch durchsetzten Parlament. Die Geschichtsschreibung
Polens war lange von einem negativen Bild der fremden und habsburgfreundlichen
Jesuiten geprigt, dessen kritische Uberpriifung erst in einem Kongress 1991 angeregt
wurde. In Bezug auf die Anfinge ist dies durchaus zutreffend. Doch bereits im 17. Jahr-
hundert inkulturierten sich die Jesuiten stark und eigneten sich sehr zum Leidwesen der
Ordenszentrale die lokalen Lebensgewohnheiten des Landadels an. Dass die Jesuiten nach

SZRKG, 102 (2008)



488 Rezensionen — Comptes rendus

der Aufhebung als Triager der katholischen Aufkldrung eine bedeutende Rolle fiir das
Erzichungswesen spielten, erfihrt hoffentlich noch eingehendere Erlauterungen, da die
Jesuiten gemeinhin als «Aufklarungsbremser» gelten.

Der Artikel iiber die Jesuiten in China von Nicolas Standaert SJ, Lowen, referiert kon-
zis und Ubersichtlich die weitgehend bekannte Prisenz der Jesuiten bei der gesellschaft-
lichen Elite und am kaiserlichen Hof. Erfolg stellte sich nur dort ein, wo sie an bereits lau-
fende Debatten ankniipfen konnten. Das war bei den Naturwissenschaften der Fall, nicht
aber in den Bereichen von Erziehung und Bildung. Bedeutend sind hier die Ausfiihrungen
zur Mission in den unteren Bevolkerungsschichten, die fast 99 Prozent der chinesischen
Christen stellten. Die Jesuiten bauten eine kirchliche Struktur nach buddhistischem Vor-
bild, dhnlich wie die europiischen Kongregationen auf — ein Zeugnis ganz anderer gelun-
gener Akkommodation als in den hofischen Kreisen.

Trotz der traditionellen Judenfeindschaft des Baskenlandes hat sich Ignatius immer als
entschiedener Gegner der spanischen «Limpieza de Sangre» ausgegeben. Und so blieb es
auch unter den beiden folgenden Generalaten. Thomas M. Cohen, Washington, zeichnet
nach, wie auf inneren und dusseren Druck bereits die fiinfte Generalkongregation 1593
ein Aufnahmeverbot von Hebridern und Sarazenen beschloss. Ihr stellte der jiidischstim-
mige Jesuit Antonio Possevino eine letztlich erfolglose Argumentation gegeniiber. Cohen
bezeichnet sie als die stiarkste Stellungnahme gegen Rassentheorien in der frithen Neuzeit,
die die Zulassung europiischer Juden mit dem Hinblick auf die Nicht-Europider in den
Missionsldndern beibehalten wollte. Bezeichnenderweise standen dort Papsttum und
Weltklerus der Weihe Einheimischer positiver gegeniiber als die iberischen Kronen und
die Orden. Wegen der Erfahrung mangelnder Integrationsbereitschaft verschlossen sich
die Jesuiten der Aufnahme von Indern iiberhaupt. Offener zeigten sie sich gegeniiber
Chinesen, aber nicht mit der vom Papsttum gewiinschten Grossziigigkeit. Gauvin Alexan-
der Bailey, Aberdeen, geht auf die Komplexitit lateinamerikanischer Jesuitenkultur an-
hand der barocken Sakralarchitektur ein. Er stellt fiinf vollig verschiedene Stilrichtungen
vor, die unterschiedliche europdische Ziige mit dekorativen Elementen indigener Kulturen
vereinen.

In der Entwicklung der Naturwissenschaften gelten die Jesuiten gemeinhin als zuerst
interessiert, dann aber als riickwirtsgewandte Versager. Louis Caruana SJ, London, weist
diese Sichtweise als apriorisch nach und zeigt, wie sie sich im Rahmen lehramtlicher und
ordensinterner Vorschriften trotzdem dem Kopernikanismus anndhren konnten. Der wis-
senschaftliche Beitrag der Jesuiten besteht im wiederholten Versuch, eine Harmonisierung
der neuen Erkenntnisse mit dem aristotelischen Weltbild herzustellen und auch dessen
Wabhrscheinlichkeit und Moglichkeit mit der scholastischen Methode zu diskutieren — und
thnen somit zu dem ihnen gebiihrenden Platz zu verhelfen. Bleibenden Wert haben ihre
Leistungen aber nur dort, wo sie auf ein theoretisches System verzichteten und sich auf
das Ansammeln von Wissen oder das rein empirische Beschreiben verlegten. Davon zeu-
gen heute noch die zahlreichen Mondkrater mit den Namen der Jesuiten, die einst die
Mondoberfliche beobachteten und kartographisch aufzeichneten.

Ziurich/Rom Paul Oberholzer

Manfred Belok/Ulrich Kropaé¢ (Hg.), Volk Gottes im Aufbruch. 40 Jahre 1. Vatika-
nisches Konzil (=Forum Pastoral 2), Ziirich, Theologischer Verlag Ziirich, 2005, 240 S.

Der Abschluss des II. Vatikanischen Konzils vor 40 Jahren gab vielfach Anlass. Riick-
schau zu halten und an die bleibende Aktualitit des Konzils zu erinnern. Diesen Anliegen

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 489

ist auch der vorliegende Sammelband verpflichtet. Er vereinigt sicben Beitrige, die bei
verschiedener Gelegenheit an der Paulus-Akademie Ziirich, der Theologischen Hoch-
schule Chur und der Universitdt Luzern gehalten worden sind.

Die Beitrage von Franz Annen «Der biblische Aufbruch in der katholischen Kirche
und das Konzil» (14-42) und von Eva-Maria Faber «Titige Teilnahme in Liturgie und
Kirche. Die Wiederentdeckung der ganzen Kirche in der vorkonziliaren Theologie und
auf dem II. Vatikanischen Konzil» (43-73) sind in der Hauptsache der Vorkonzilszeit
gewidmet und thematisieren das «Heranreifen» des Konzils in theologischen Autbriichen
des 20. Jahrhunderts. Annen gibt einen Uberblick iiber die katholische Bibelbewegung
und die Situation der katholischen Bibelwissenschaft zu Beginn und im weiteren Verlauf
des 20. Jahrhunderts. Vor diesem Hintergrund schildert er den «Kampf um die Bibel»
(35) am Vorabend des Konzils und bei der Erarbeitung der dogmatischen Konstitution
Dei Verbum tber die gottliche Offenbarung. Faber geht es um die Wiederentdeckung der
ganzen Kirche in dem Sinne, dass «nicht nur die Amtstriager, sondern alle Getauften mit-
cinander Kirche bilden und gemeinsam in tatiger Teilnahme das kirchliche Leben tragen
sollen» (44). Davon ausgehend konzentriert sie ihre Darstellung auf die Wiederent-
deckung der Laien in der vorkonziliaren Kirche und Theologie, gestiitzt vor allem auf
Yves Congars bahnbrechendes Werk Jalons pour une théologie du laicat, 1953.

Albert Gasser «Der Paukenschlag des Papstes: Die Ankiindigung des Konzils 1959.
Das Echo: Schock bis Euphorie — Atmosphirisches und Inhaltliches um Vorbereitung und
Beginn des 1. Vatikanums» (74-100) erinnert an die Zeit zwischen der Ankiindigung und
der Eroffnung des Konzils mit ihrer breiten Palette unterschiedlicher Erwartungen an das
Konzil und wirft Schlaglichter auf die erste Konzilsperiode. Die «personlichen Erinne-
rungen des Autors», wollen «vor allem das Atmosphérische im deutschschweizerischen
Katholizismus» (99) zwischen Ankiindigung und Beginn des Konzils widerspiegeln, das,
was Gasser meint, wenn er von einem verdnderten «katholische[n] Grundgefiihl» (80)
spricht.

Wolfgang W. Miiller, «Yves Congar und Karl Rahner auf dem 1I. Vatikanischen Kon-
zil. Uber das Zusammenspiel von Lehramt und Theologie» zeigt am Beispiel dieser bei-
den Theologen, welche «das Konzil massgeblich mitbestimmt» (123) haben, das Span-
nungsverhiltnis zwischen wissenschaftlicher Theologie und normierendem Lehramt. Fiir
das Zueinander von Lehramt und Theologie siecht Miiller zwei mogliche Modelle: das
vom [. Vatikanum propagierte Delegationsmodell, nach welchem das Lehramt streng mo-
nologisch Aufgaben an die Theologie delegiert und das dialogisch strukturierte Interkom-
munikationsmodell, bei welchem Lehramt und Theologie lehrend und hérend zugleich
sind (vgl. 126f.) Wihrend das Konzil «in seinen glanzvollen Héhepunkten vom Interak-
tionsmodell» (128) gelebt habe, habe sich in der Nachkonzilszeit die schon auf dem Kon-
zil artikulierte Tendenz, das Delegationsmodell wieder durchzudriicken, weiter fortge-
setzt, wie sich beispielsweise bei «Lehramtsverfahren in neuerer Zeit» (129) zeige. Miiller
nennt auch Beispiele fiir das interaktive Modell auf Ebene von Bischofskonferenzen. Die
Hinweise auf die Nachkonzilszeit fallen allerdings knapp und zuriickhaltend aus.

Manfred Belok, Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes. Anliegen und Verpflich-
tung (137-175) ruft Grundlinien und Impulse der Pastoralkonstitution in Erinnerung und
zieht Folgerungen fiir das Verhiltnis von Lehre und Pastoral. Die bleibende Verpflichtung
von Gaudium und spes wird ganz im Sinne der geforderten «Pastoral der Prasenz» nicht
in der reinen Ubernahme, sondern in seiner Fortschreibung gesehen. Voraussetzung hier-
fur ist allerdings die Bereitschaft und Fihigkeit der Kirche, «immer neu zu priifen, ob im
Hinblick auf ihren Auftrag die gewachsenen, bisherigen Strukturen noch angemessen,
oder ob sie dementsprechend zu verdndern oder zu erneuern sind» (174).

SZRKG, 102 (2008)



490 Rezensionen — Comptes rendus

Die Beitrige von Otto Hermann Pesch «Das neue Bild von der Kirche. Im Streit und
Widerstreit — damals und heute» (179-220) und von Helmut Kritzl sind der bisherigen
Rezeptionsgeschichte des Konzils gewidmet und fragen, inwieweit Anspruch des Konzils
und Wirklichkeit der Kirche heute konvergieren bzw. divergieren. Pesch skizziert vor
dem Hintergrund des vorkonziliaren Reformstaus mit seinen theologischen Blockaden
und Denkverboten das neue Kirchenbild des II. Vatikanums anhand der drei Kernbegriffe
«Sakrament», «Volk Gottes» und «Gemeinschaft (communio)». Er konstatiert eine ge-
spaltene Rezeption — wobei teilweise nicht von Rezeption, sondern Verweigerung der Re-
zeption zu reden ist, etwa angesichts der «offiziellen Reserven gegeniiber dem Commu-
nio-Gedanken» (S. 196, vgl. 211) — zieht daraus Konsequenzen im Hinblick auf die The-
menfelder Liturgie, Lehramt und Theologie, Weltreligionen, Religionsfreiheit, Pastoral-
konstitution und formuliert Aufgaben kiinftiger Rezeptionsarbeit. Kritzl, als Stenograph
selber auf dem Konzil anwesend, kontrastiert Hoffnungen, die das Konzil weckte (Kir-
chenverstindnis, Okumene, Liturgie, neue Sicht von Sexualitit und Ehe, Legitimierung
der Bibelwissenschaft), mit der Wirklichkeit der heutigen Kirche, die sich fiir ihn als eine
Kirche darstellt, «in der die Saat des Konzils trotz allem reift» (226).

Die Beitrige stiitzen sich in der Hauptsache auf die vorliegende Konzilsliteratur und
weisen schon aufgrund ihrer Entstehungsgeschichte sowie der Autoren, von denen Annen,
Gasser, Pesch und Kritzl aus der Perspektive von Zeitzeugen berichten, einen unter-
schiedlichen Charakter auf. Gemeinsam ist ihnen, dass sie alle der Zielsetzung verpflich-
tet sind, «das Zweite Vatikanische Konzil nicht zu «trigem Wissen> im historischen Ge-
dachtnis der Kirche herabsinken, sondern es als gegenwarts- und zukunftsgestaltende
Grosse wirksam werden zu lassen» (8). Das verdient Beachtung, zumal angesichts der
Nichtrezeption wichtiger Konzilsinhalte einerseits, wachsender Konzilsvergessenheit
auch in theologischen Kreisen anderseits.

Miinchen Franz Xaver Bischof

Walter Andreas Euler (Hg.), 40 Jahre danach. Das Zweite Vatikanische Konzil und
seine Folgen, Trier, Paulinus-Verlag, 2005, 186 S.

Der Sammelband enthilt sieben Vortrage einer 6ffentlichen Ringvorlesung zum Zweiten
Vatikanischen Konzil, welche die Theologische Fakultit Trier im Wintersemester
2004/05 veranstaltet hat, sowie den Wiederabdruck eines Vortrags des damaligen Prifek-
ten der Glaubenskongregation, Kardinal Joseph Ratzinger, heute Papst Benedikt XVI., in
der Trierer Liebfrauenkirche zum Thema «40 Jahre Konstitution iiber die heilige Liturgie.
Riickblick und Ausblick» (11-26; Erstdruck: Liturgisches Jahrbuch 53, 2003, 209-221).
Ratzinger geht es darum, «einige der wesentlichen Weisungen» der Liturgiekonstitution
«besser verstehen zu lernen» (13) und den Konzilstext durch Erlduterung vor allem der
Grundkategorien Verstandlichkeit, Teilhabe, Einfachheit vor dem Hintergrund einer Zeit,
in der ein christliches Gemeindebewusstsein nicht mehr vorausgesetzt werden konne, neu
zu kontextualisieren.

Bernhard Schneider skizziert unter der Kurzformel «Krisen-Zeit» einen priagnanten
Uberblick iiber die «Kirche und Katholiken in der Mitte des 20. Jahrhunderts» (27-51),
wobei er den Begriff Krise mit Frantisek Graus als das «Zusammenfallen verschiedenarti-
ger Erschiitterungen (sog. Teilkrisen) objektiver Art» (28) versteht und folglich den Zeit-
raum unter allgemeingeschichtlicher, kirchengeschichtlicher und theologiegeschichtlicher
Perspektive beleuchtet.

Reinhard Bohlen stellt unter dem Titel «Wende und Neubeginn: Judentum und Kir-
che» (53-69) die Kernaussagen der Konzilserkldrung «Nostra aetate» hinsichtlich des
Verhiltnisses der katholischen Kirche zum Judentum heraus und bilanziert, dass «Nostra

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 491

actate» zu jenen Konzilstexten gehore, welche die bisher intensivste Rezeption erfahren
haben, wenngleich «der theologische Neuanfang in vielem noch einzuholen» bleibe,
«etwa in Christologie und Ekklesiologie, aber auch in einer neuen Verhiltnisbestimmung
von Israel-Theologie und einer Theologie der Religionen» (69).

Wolfgang Gobel, «Der Mensch im Licht der Inkarnation. Thesen zur theologischen
Eigenheit der Pastoralkonstitution «Gaudium et spes»» (71-90) hebt hervor, dass die theo-
logische Mitte der Pastoralkonstitution im Inkarnationsglauben und in der daraus folgen-
den unantastbaren Wiirde des Menschen liege, und dass im Licht der Inkarnation «die
Welt als Partnerinstitution der Kirche» ( 88) erscheint.

Peter Kramer «Religionsfreiheit und christlicher Wahrheitsanspruch» (91-114) erin-
nert daran, was das Konzil in der Erklirung tber die Religionsfreiheit «Dignitatis huma-
nae» gelehrt hat und fragt darauf aufbauend nach dem Neuen der Erkldrung, namlich der
Zuordnung von Wahrheit und Freiheit, sowie nach den Folgerungen, welche sich aus der
konziliaren Anerkennung der Religionsfreiheit fiir die Gestaltung des kirchlichen Lebens
ergeben. Dabei wird eingerdaumt, dass der CIC von 1983 «nicht alle Impulse der Konzils-
crklirung aufgenommen, geschweige denn fortentwickelt hat» (107), was beispielsweise
dazu fiihrte, dass im CIC «der Zusammenhang zwischen Mission und Religionsfreiheit
nur unzureichend erkennbar wird» (112).

Walter Andreas Euler, «Die 6kumenische Vision des Konzils» (115-139), zeigt die
vorkonziliare Haltung der katholischen Kirche zur Okumene, ihr ekklesiologisches Selbst-
verstindnis gemiiss der Lehre des Konzils und die damit verbundene Férderung der Oku-
mene. Mit Blick auf die nachkonziliare Wirkungsgeschichte von «Unitatis redintegratio-
nis» konstatiert er, dass «die katholische Kirche und die reformatorischen Kirchen in Hin-
blick auf das Ziel der Okumene grundsitzlich verschiedene Optionen» (137) verfolgen,
dass ferner die okumenische Bewegung 40 Jahre nach dem Konzil an einem historischen
Wendepunkt angekommen sei, indem die christlichen Kirchen mit der Frage konfrontiert
seien, «ob sie auf unbestimmte Zeit auf dem erreichten Niveau der 6kumenischen Bezie-
hungen verharren wollen oder ob sie in absehbarer Zukunft zu weitergehenden Schritten
bereit sind, die zwangsldufig ihre bisherige institutionelle Struktur und Autonomie tangie-
ren wiirden» (138).

Heribert Wahl betont in seinem Beitrag liber «Die pastorale Zielsetzung des Konzils»
(141-168), dass das praktizierte undialogische, nicht-partizipative Handeln zu einer Zu-
riicknahme der konziliaren Offnung der Kirche, «zur erneuten Verdichtigung moderner
Freiheitlichkeit und zu einer fatalen Uniformitéit» gefiihrt habe, die sich «weder mit dem
Buchstaben noch dem Geist der Konzilstexte vereinbaren» lassen und warnt zu Recht,
dass «solche Prozesse der Nicht-Rezeption, ja der Gegenreform» (143) nicht unterschitzt
werden diirfen.

Kardinal Karl Lehmann plddiert ausgehend von den drei Schlisselereignissen des
Konzils — innerkirchliche Emeuerung, neue 6kumenische Nihe, gewandeltes Weltverhilt-
nis (170f.) — fiir «ein uneingeschrinktes Ja zu diesem Konzil» (184).

Insgesamt enthalten die Vortrige weniger neue Forschungsergebnisse als vielmehr
prignante Uberblicke iiber einzelne Konzilstexte mit zahlreichen anregenden und beden-
kenswerten Impulsen und Fragen zur aktuellen Konzilsrezeption, welche die Lektiire des
Bandes lohnen.

Miinchen Franz Xaver Bischof

SZRKG, 102 (2008)



492 Rezensionen — Comptes rendus

Heidi Bossard-Borner, /m Spannungsfeld von Politik und Religion. Der Kanton Luzern
1831 bis 1875, 2 Teilbinde, (=Luzerner Historische Veréffentlichungen, 42), Basel,
Schwabe Verlag, 2008, 921 S., mit 52 Tabellen, 34 Karten, 6 Grafiken und 50 Abb.

Der Doppelband der Luzerner Kantonsgeschichte 1831 bis 1875 umfasst die wohl turbu-
lenteste Periode der Luzerner Geschichte in der Neuzeit. Sie beginnt 1831 mit der Einfiih-
rung der liberalen Verfassung, die 1841 durch die konservativ-katholische Umwilzung
abgelost wurde, und umfasst einen nervenaufreibenden hektischen Zeitraum mit zwei be-
waffneten illegalen Freischarenziigen, hervorgerufen durch die ungliickselige Aargauer
Klosteraufhebung 1841 und durch die politisch hochst unkluge Jesuitenberufung, die
direkt in den letzten Biirgerkrieg der Schweiz, den Sonderbundskrieg 1847, miindete.

Diese militirische Auseinandersetzung der liberalen Tagsatzungsmehrheit mit der kon-
servativen alten Schweiz brachte in der Folge den modernen Bundesstaat von 1848 her-
vor. Begann fiir die Mehrheit der Schweizer Kantone eine neue hoffnungsvolle Zeit, so ist
die Bilanz fiir den Kanton Luzern diister. Treffend driickte das der hochst besonnene
Politiker Carl Mugglin 1979 folgendermassen aus: «Kein anderer Kanton hat mit dem
Ubergang vom Staatenbund zum Bundesstaat derart an politischem Gewicht verloren wie
Luzern!» Und damit ist in wenigen Worten die Tragik des bisherigen Vorortes ausge-
driickt, der in der Folge noch jahrzehntelang unter den Folgen des Sonderbundkrieges zu
leiden hatte. Es sollte noch lange dauern, bis Luzern seine Helotenstellung abschiitteln
und sich wieder einen geachteten Rang im Kreise der eidgendssischen Stinde erringen
konnte.

Heidi Bossard-Borner, bereits bewéhrte Autorin des vorausgegangenen Bandes der
Luzerner Kantonsgeschichte 1798 bis 1830 (Im Banne der Revolution, LHV Bd. 34,
1998) legt hier eine umfangreiche, iiber 900 Seiten umfassende Geschichte zur wohl
spannendsten Epoche des Kantons Luzern vor. Wer sich die Miihe nimmt, das Werk sorg-
faltig zu lesen, dem fillt die oft kleinkarierte Hirte und die fast dogmatisch anmutende
Sturheit der Politiker beider Parteirichtungen auf, die ihr Ziel immer riicksichtslos zu er-
reichen suchten und keinerlei Kompromissbereitschaft zeigten. Diese Feststellung ldsst
sich an den entscheidenden Wegmarken luzernischer Geschichte wie 1831, 1841, 1844/45,
1847 und 1848 feststellen. Diese politische Starrheit hat wesentlich dazu beigetragen, den
Gegner auszugrenzen statt zu integrieren. Das trug letztlich dazu bei, dass der Staats-
wagen des Kantons Luzern trotz unerhértem Einsatz aller Krifte stets am gleichen Orte
verharrte (frei nach Josef Vital Kopp). Ein einziges Mal hat die verantwortliche politische
Behorde anders gehandelt, nimlich 1871 unter dem bestimmenden Einfluss von Philipp
Anton von Segesser, der eine starke liberale Minderheitsvertretung im Regierungsrat nach
dem triumphalen Wahlsieg der Konservativen durchsetzte. Diese wahrhaft staatsménni-
sche Leistung verhalf der neuen Regierung in der Folge zu einem jahrzehntelangen
Bestand.

Segesser hat alles unternommen, um die Aufregung iiber das Unfehlbarkeitsdogma
1870ff im Kanton Luzern zu dimpfen, und dadurch in kluger Weise verhindert, den Kul-
turkampf in den Kanton Luzern iiberschwappen zu lassen. Dabei hat er sich nicht immer
das Lob der extrem ultramontanen Kreise zugezogen. Aber es war wohl die einzige mog-
liche Haltung, die religiésen Spannungen von Luzern fernzuhalten.

Die Autorin hat es verstanden, die verwickelte Geschichte sauber und tiberlegen darzu-
stellen. Damit hat sie einen wesentlichen Beitrag zur Aufarbeitung der leidenschaftlichen
Vergangenheit des Kantons Luzern geleistet. Wir warten gespannt auf dic Weiterfithrung
der Arbeit.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 493

Martina Sochin, «Du Mdgdlein hére!» Das Hohere Tochterinstitut St. Elisabeth 1935-
1994 (=Reihe Religion —Politik —~Gesellschaft in der Schweiz, Bd. 48), Freiburg/Schweiz,
Academic Press, 2007, 214 S.

In einer Kombination von mentalitits- und institutionengeschichtlichem Ansatz setzt sich
Martina Sochin in ihrer lesenswerten Lizentiatsarbeit mit den Geschicken des Instituts St.
Elisabeth in Liechtenstein auseinander. Die Arbeit entstand am Seminar fiir Zeitgeschich-
te der Universitit Freiburg unter der Leitung von Urs Altermatt und zeigt in sieben Kapi-
teln die Entwicklung des Instituts St. Elisabeth auf, das von den Schwestern «Anbeterin-
nen des Biutes Christi» zuerst in Balzers und danach in Schaan aufgebaut wurde. Aus den
Antingen einer Haushaltungsschule entstanden zuerst eine Handelsschule (1942-43) und
dann ein Miadchengymnasium (1942-46). Die beiden letzteren Griindungen hatten aller-
dings nur eine kurze Uberlebenschance. Das stark katholisch geprigte Milieu Liechten-
steins war fiir eine hohere Midchenbildungsstitte in den Jahren des Zweiten Weltkrieges
und der unmittelbaren Nachkriegszeit noch nicht bereit. Mit der Umwandlung des Gym-
nasiums in eine Hohere Tochterschule setzte eine eigentliche Erfolgsgeschichte ein. Die
breit geficherte Ausbildung der Liechtensteinerinnen entsprach den zunehmenden Be-
diirfnissen des Arbeitsmarktes im aufstrebenden Land in der Nachkriegszeit. Zu Beginn
der 1970er Jahre wurde das Institut in eine staatliche Realschule mit privater Triagerschaft
umgewandelt; nun hielten auch immer mehr ménnliche Lehrkrifte im Lehrkorper Einzug.
In den 1990er Jahren waren die Schwestern aus Nachwuchsmangel gezwungen, ihre Té-
tigkeit im Schulwesen neu zu iiberdenken. Sie entschieden sich schliesslich 1994/95, die
Triagerschaft der Realschule aufzugeben und diese in eine Realschule fiir Jungen und
Midchen des Schulbezirks Schaan-Planken zu tberfiihren.

Kenntnisreich und umfassend fithrt die Autorin in die Vorstellungen des katholischen
Milieus iiber das Geschlechterverhiltnis und tber die Rolle der Frau ein. Auch die vor-
herrschenden Schulkonzepte und Lehrpline tiir Mddchen an katholischen Schulen werden
in den heutigen Forschungsstand eingebettet. Die Rekonstruktion der konkreten Lehrpliane
an der Liechtensteiner Schule erwies sich als besonders schwierig, da die Schwestern
nach der Umwandlung der Schule in eine staatliche Institution die Schulakten zum gros-
sen Teil vernichtet hatten. Die Liicken deckte die Autorin durch den Einbezug zeitgenos-
sischer Zeitungen und durch Quellen aus dem Landesarchiv. Als wichtige Erginzung da-
zu machte sie Interviews mit ehemaligen Absolventinnen der Schule. Diese stellten ihr
zusitzliches Material zur Verfligung, das sie aus ihrer Schulzeit aufbewahrt hatten. So ge-
lang es der Autorin, ein abgerundetes Bild der Schule zu zeichnen, das auch den Rezipien-
tinnen des Schulstoffes Rechnung triagt und aufzeigt, wie die Schiilerinnen das vermittelte
Rollenbild der Frau und die christlichen Werte aufnahmen.

Bedauerlicherweise lisst die Autorin den interessierten Leser im Unklaren, welche Art
der Befragung sie durchfiihrte. Wurden strukturierte, teilstrukturierte oder nicht-struktu-
rierte Interviews verwendet? Die Autorin ldsst uns auch im Ungewissen, ob es sich um
miindliche oder schriftliche Befragungen handelte.

Trotz dieser methodischen Einschrinkungen handelt es sich bei dem vorliegenden
Buch um einen lesenswerten und wichtigen Beitrag zum katholischen Milieu und zur ka-
tholischen Schulgeschichte im Fiirstentum Liechtenstein, der sich neben profunder Quel-
len- und Literaturkenntnis durch eine fliissige und prizise Sprache auszeichnet.

Freiburg i.Ue. Catherine Bosshart-Pfluger

SZRKG, 102 (2008)



494 Rezensionen — Comptes rendus

Martin Miiller, Die katholischen Pfarreien im Ziircher Oberland. Geschichte ihres Wie-
deraufbaus im 19. und 20. Jahrhundert, Zirich, Theologischer Verlag Ziirich, 2007, 390 S.

Zwei Jahre nach Abgabe der Dissertation, eingereicht bei der Theologischen Fakultit der
Universitdt Luzern, erschien diese — piinktlich zum 200-Jahre-Jubildaum der katholischen
Kirche im Kanton Ziirich (2007) — in Buchform. Das relativ junge Jubildum mag iiberra-
schen, erst recht, wenn man bedenkt, dass die ilteste katholische Pfarrei im Ziircher
Oberland noch keine 150 Jahre alt ist. Heute nimmt man die katholischen Pfarreien wahr,
als wiren sie nie inexistent gewesen. Sie gehoren so selbstverstindlich zu den Gemeinden
des Ziircher Oberlandes wie die reformierten Pfarreien.

Martin Miiller, Dr.des.theol., Jahrgang 1971, Mittelschulseelsorger an den Kantons-
schulen Rimibiihl RG und LG in Ziirich, zeichnet in seinem Buch den Wiederaufbau der
Strukturen der katholischen Kirche im 19. Jahrhundert im Ziircher Oberland nach, welche
die Ziircher Regierung mit der Durchsetzung der Reformation verboten hatte. Er erldutert
die dafiir notwendigen politischen, gesellschaftlichen und kirchlichen Voraussetzungen
und beschreibt die Griindung und Errichtung der einzelnen Pfarreien bis zur heutigen Si-
tuation. Gleichzeitig skizziert er ein Bild der Menschen, die sich fiir ihre Kirche eingesetzt
haben, Seelsorger wie Kirchenvolk, deren Leben und Probleme, die sie meistern mussten.

Der Autor lanciert seine Studie mit einer kurzen Situationsanalyse iiber die Reforma-
tion und deren Folgen, insbesondere im Ziircher Oberland. Darin kommt er zum Schluss,
dass die Kontrolle und der Einfluss der Ziircher Obrigkeit auch in den ldndlichen Gebie-
ten so gross waren, dass es sich ihre Einwohner nicht erlauben konnten, beim alten Glau-
ben zu bleiben. Sie liessen sich von der reformierten Lehre liberzeugen oder mussten weg-
zichen. Die Konsolidierung der Reformationskirchen sowie die katholische Gegenreform
hatten starre und spannungsgeladene Positionen geschaffen, aus denen man fiir lange Zeit
nicht ausbrechen konnte. Am Ende des 18. Jahrhunderts war der Stand Ziirich ein rein
protestantisch geprigter Kleinstaat, in dem die Ausiibung katholischer Praktiken verboten
war. Erst als 1798 die alte Ordnung zusammenbrach, sollte sich die Situation langsam
wieder dndern. Vor diesem Hintergrund untersucht Miller mit grosser Sorgfalt die Wie-
dereinfiihrung des katholischen Gottesdienstes und den Neuanfingen der katholischen
Seelsorge, angefangen von den Auswirkungen der franzgsischen Revolution, dem Ziircher
Toleranzedikt von 1807 bis zu den Neuanfingen der katholischen Seelsorge. Danach
streift er die Konsolidierung und Verbreitung der Strukturen mit besonderer Betrachtung
der Ereignisse von 1848 (erst die Bundesverfassung sicherte bundesweit Niederlassungs-
freiheit und Kultusfreiheit) und untersucht dann das Zustandekommen des ersten katholi-
schen Kirchengesetzes im Kanton Ziirich von 1863 vertieft. Diese Rechtsgrundlage galt in
Miillers Worten als «echtes Zeugnis konfessioneller Toleranz», was angesichts der Kluft
zwischen der liberalen und reformiert geprigten Regierung Ziirichs einerseits und der von
Milieukatholizismus geprigten katholischen Amtskirche andererseits in dieser Zeit immer
grosser wurde.

Nach der Analyse tiber die Voraussetzungen fiir den Wiederaufbau der Pfarreien im
Ziircher Oberland — der Autor zeigt diese anhand gesellschaftlicher und wirtschaftlicher
Entwicklungen sowie der Solidaritit der Katholiken in den Diasporagebieten auf — stehen
schliesslich die Neuanfinge der katholischen Seelsorge im Zentrum. Miiller belegt, wie
sich aus dem anfinglichen «Durcheinander» eine geordnete Seelsorge entwickelte. Er
zeigt das am Beispiel der urspriinglichen Missionsstationen Minnedorf, Pilgersteg und
Diibendorf und zeichnet an diesen drei Stationen die Entwicklungsstrange verschiedener
Oberlidnder Gemeinden nach. Besondere Betrachtung ist den am Pfarreiaufbau beteiligten
Menschen gewidmet, zum einen seitens der Kirche Geistliche und Seelsorger aus dem In-
und Ausland, andererseits die Gldubigen selbst, ihr soziales Geflige und thre Herkunft.
Der Autor veranschaulicht dies am Beispiel dreier katholischer Familien aus Riiti, Bauma
und Uster. Vertieft widmet sich die Studie dann dem Aufbau der Infrastruktur sowie des-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 495

sen Finanzierung, etwa durch verschiedene Geldbeschaffungsaktionen der Pfarrer und
Pfarreien, der Hilfe inldndischer Missionen oder Kultusvereine, welche das Gedeihen der
katholischen Pfarreien im Ziircher Oberland tiberhaupt erst erméglichten. Das Pfarrei-
und Gemeindeleben im Ziircher Oberland stellt der Autor anhand der Glaubensverkiindi-
gung, den katholischen Pfarrei- und Standesvereinen sowie der Spezialseelsorge, der Mis-
sione Cattolica Italiana in Zirich und Uster, dar. Miiller schliesst seine umfangreiche,
trotz der Tiefe der Untersuchung sehr fliissig geschriebene Arbeit mit der 6ftentlich-recht-
lichen Anerkennung der katholischen Kirche im Kanton Ziirich 1963 ab. Uber 40 Jahre
war an der Erneuerung des Kirchengesetztes gearbeitet worden, bis dieses schliesslich von
den Stimmberechtigten des Kantons Ziirich wider alle Erwartungen deutlich angenommen
wurde. In eine ungewisse Zukunft fiir die katholischen Pfarreien im Ziircher Oberland
blickt der Autor zum Schluss des Buches: Priestermangel und Schwierigkeiten bei der Be-
setzung von Seelsorgestellen machen diesen zu schaffen. Es stellt sich bereits die Frage,
ob sich verschiedene Gemeinden beispielsweise zu «Seelsorgerdumen» zusammenfinden
werden. Offen bleibt. ob diese jiingsten Entwicklungen einen Riickschritt darstellen —
oder als Weiterentwicklung innerhalb der grossen Entwicklungslinie der Kirche betrachtet
werden diirfen und dieser ein neues, vitales Gesicht verleihen kénnen.

Mit seiner Studie leistet Miiller einen wichtigen und wertvollen Beitrag zur kantonalen
und regionalen Kirchengeschichte und bringt dabei auch jenen Menschen Wertschiitzung
entgegen, die sich fiir das Gedeihen der katholischen Kirche im Kanton Ziirich eingesetzt
haben.

Wilen bei Wil Martin Meier

Olivier Favre, Les Eglises évangéliques de Suisse. Origines et identités (=Religions et
modernités), Genéve, Editions Labor et Fides, 2006, 366 S.

Peter Voll, Religion, Integration und Individualitdt. Studien zur Religion in der Schweiz
(=Religion in der Gesellschaft, 20), Wiirzburg, Ergon Verlag 2006, 458 Seiten.

Die beiden soziologischen Dissertationen zeigen auf je eigene Weise, dass und wie so-
ziologische Arbeiten zur Erklarung geschichtlicher Entwicklungen beitragen konnen. Die
eine wurde im Rahmen eines Projekts des «Observatoire des religions en Suisse» der Uni-
versitdt Lausanne erarbeitet, die andere entstand im Verlauf von 15 Jahren aus verschie-
denen Arbeiten am Schweizerischen Pastoralsoziologischen Institut in St. Gallen (SPI).

Olivier Favres Lausanner Dissertation befasst sich mit den evangelikalen und pfingst-
lerischen Kirchen. Dieser weltweit kriftig wachsende Fliigel des Protestantismus bildet in
der Schweiz eine Minderheit. Thre Mitglieder machen nidmlich bloss zwei Prozent der
Wohnbevdlkerung aus; nur in den Kantonen Bern und Schafthausen tiberschreiten sie die
4-Prozent-Marke.

Mit dieser Arbeit liegt nicht nur eine religionssoziologische, sondern eine umfassende
Darstellung der evangelikalen Kirchen und Gemeinschaften in der Schweiz vor. Um die
Reprasentativitit der durch eine Umfrage erhobenen empirischen Daten zu sichern,
musste der Religionssoziologe Olivier Favre das Feld der evangelikalen Kirchen genau
beschreiben und auch quantifizieren. Das Ergebnis dieser Kéarrnerarbeit legt er nebst der
Diskussion des fiir sein Thema erheblichen religionssoziologischen Forschungsstandes im
ersten Teil der Verotfentlichung dar; im zweiten Teil referiert und analysiert er dann die
Umfrageergebnisse. Vor allem fiir die Umfrage, aber auch schon fiir die Grundlagenarbeit
und die Theoriediskussion kam dem Religionssoziologen zugute, dass er auch akademi-

SZRKG, 102 (2008)



496 Rezensionen — Comptes rendus

scher Theologe ist und in einer Freikirche einen pastoralen Dienst leistet; so kennt er auch
die Innenseite und so geniesst er, was besonders fiir die Umfrage wichtig war, das Ver-
trauen der evangelikalen Kirchen.

Im ersten Teil entwickelt Olivier Favre eine Rahmendefinition des Evangelikalismus,
wobei er religionssoziologische Theorien wie auch Uberschneidungen mit dem Funda-
mentalismus und der Charismatik diskutiert. Zudem stellt er wichtige Merkmale des heu-
tigen Evangelikalismus heraus, nachdem er ihn in den kirchengeschichtlichen Zusammen-
hang gestellt hat. Die Arbeit belegt empirisch, dass der Evangelikalismus in der Schweiz
drei Fliigel hat: einen moderaten, einen charismatischen und einen konservativen; Olivier
Favre zieht die Typusbezeichnung «konservativ» dem Begriff «fundamentalistisch» vor,
weil sich der schweizerische Evangelikalismus vom nordamerikanischen, der mit der poli-
tischen und sozialen Macht verbunden ist, erheblich unterscheidet. Von empirisch iber-
priifbaren Theorien her definiert Olivier Favre den Evangelikalismus als einen Bekeh-
rungsprotestantismus in der spiten Moderne, der eine subkulturelle Identitit ausbildet und
in einem soziokulturellen Milieu verwurzelt ist.

Der zweite Teil der Arbeit ist darum der soziokulturellen Umfrage gewidmet. Die
Leitfragen der ganzen Untersuchung waren fiir Olivier Favre die folgenden: Worin unter-
scheidet sich der Evangelikalismus von der tibrigen Gesellschaft hinsichtlich seiner sozio-
kulturellen Zusammensetzung? In welchem Ausmass bestitigen die religiose Praxis und
die Glaubensiiberzeugungen die Hypothese eines unabhingigen sozialen Milieus, und
weisen sie sogar auf das Vorhandensein einer vollig unterschiedlichen Religiositit in der
Schweiz hin? Wie strukturiert sich dieses soziale Milieu? Welche unterschiedlichen
Untergruppen oder Subpopulationen sind anhand der von den einzelnen vertretenen Ver-
haltensweisen und Werten auszumachen? Welche Bedeutung kommt den internen Diffe-
renzen zu, und bestitigen diese Differenzen die angenommenen Richtungen oder Unter-
gruppen?

Um auf diese Fragen antworten zu konnen, stellte Olivier Favre in seiner Erhebung
Fragen zu fiinf Bereichen. Mit dem Bereich der sozialen Merkmale wird der Ort in der
Gesellschaft bestimmt, mit den Umstianden der Bekehrung das Besondere einer Zuwen-
dung zum Evangelikalismus erhoben. Die religiése Praxis zeigt das besondere Frommig-
keitsprofil. Bei den Antworten auf die Fragen zu Glaubensinhalten, Werten und Normen
zeigen sich besonders auffillige Unterschiede zur Gesamtbevolkerung: dass die Bibel das
wortwortliche Wort Gottes ist, bejahen 48,1 % der Evangelikalen, aber nur 9.5 % der Ge-
samtbevdlkerung. Beziiglich Zugehdorigkeitsgefithl und Austrittstendenz zeigen sich signi-
fikante Unterschiede zwischen Angehorigen der Volkskirchen und der evangelikalen Kir-
chen.

In einem Anhang sind die evangelikalen Kirchen der Schweiz nach dem Schema: Ge-
schichte, Organisation und Verbreitung sowie Quellen einzeln dargestellt; dieser Anhang
diirfte fur alle, die sich mit der Religionslandschaft in der Schweiz im allgemeinen und
mit dem Evangelikalismus im besonderen beschiftigen, besonders hilfreich sein.

Peter Volls von der Fakultit fiir Soziologie der Universitit Biclefeld angenommene
Dissertation umfasst zum einen vier in der St. Galler Zeit entstandene und veroffentlichie
Studien, die fuir die Dissertation iiberarbeitet und erweitert wurden, und dazu zwei hinfiih-
rende Theoriekapitel. Das Ziel der Theoriekapitel ist es, die religionssoziologische Inte-
grationsthese individualisicrungs- und handlungstheoretisch zu {iberdenken und neu zu
formulieren. So fragt er namentlich nach den Leistungen religioser Sozialformen und Ver-
gemeinschaftungen bei der Entstehung und Stabilisierung von Individualitit. von indivi-
dueller Entscheidungs- und Handlungskompetenz. Es geht also um die Bedeutung der Re-
ligion fiir die Begriindung von Sozialitidt und Individualitit. Die Integrationsleistung der
Religion sicht Peter Voll in threm Beitrag zum Aufbau partikularer Handlungszusammen-
hdnge einerseits und von Individualitit und individueller Handlungskompetenz anderseits.

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 497

Ihren empirischen Niederschlag findet diese integrative Funktion von Religion im religio-
sen Milieu. Fiir Peter Voll sind religiose Milieus «von innen wie von aussen wahrnehm-
bare Kommunikations- und Interaktionszusammenhinge. .., die unter pluralistischen Be-
dingungen als positiver wie negativer Bezugspunkt fiir Selbstbeschreibungen dienen kon-
nen» (409).

Aber auch fiir die empirischen Analysen ist das Milieu Bezugspunkt; so versteht Peter
Voll die in seiner Dissertation vorgelegten Analysen als Versuche, «die Bildung, Trans-
formation und Aufldsung religioser Milieus in Zusammenhang zu setzen mit ihrer identi-
tiren Bedeutung» (111). Die erste Analyse befasst sich mit den Folgen der Milieuaufls-
sung fur die religidse Orientierung der Individuen. Der Riickgang der kirchlich geprigten
Religiositit erscheint hier nicht als allgemeiner Religionsverlust, sondern als Deinstitutio-
nalisierung der Religion im Sinne einer Individualisierung.

Die zweite Analyse geht von einer systematischen Rekonstruktion der Geschichte des
sondergesellschaftlichen Katholizismus aus, dem Aufbau und der Auflosung der «katholi-
schen Sondergesellschaft». Systemtheoretisch versteht Peter Voll die Geschichte dieser
Sozialform als Entdifferenzierung und anschliessende Redifferenzierung von Politik und
Religion; diese neuerliche Differenzierung zwischen Politik und Religion ldsst sich als
«die Individualisierung politischen Entscheidens innerhalb des weiterhin bestehenden
kirchlichen Milicus» (215) beschreiben. Beide Studien belegen einen Schwund des katho-
lischen Milieus. «Hinsichtlich der religiosen Semantik und der Politik reagiert dieses
allerdings nicht mit zunechmender Rigiditit, sondern mit einer internen Pluralisierung und
Individualisierung» (217).

Die dritte Analyse untersucht die Milieudynamik in Bezug auf die familialen Lebens-
formen, die Wechselbezichung zwischen Milieu und Lebensfithrung. Familiale Lebens-
formen sind das Ergebnis einer «Entkoppelung» der fiir das «biirgerliche Familienmodell»
konstitutiven Verbindung von Sexualitdt, Partnerschaft, Ehe und Elternschaft. Dieses Mo-
dell wurde 1m katholischen Milieu ein Kennzeichen religioser Lebensfiihrung. Darum las-
sen sich Institutionalisierungs- und Deinstitutionalisierungsprozesse der «biirgerlichen
Familie» im religiosen Milieu als Frage seiner Kontrollkapazititen behandeln. Die
Deinstitutionalisierung der Familie bedeutet, dass sich die Lebensform aus einer Reihe
von individuell gewdhlten biographischen Entscheidungen ergibt: erster Intimkontakt,
Auszug aus dem Elternhaus, erste Wohnpartnerschaft und/oder erste Ehe, Geburt der Kin-
der. In der Untersuchung wird nun in jeweils zwei Schritten der Zusammenhang von Kir-
chenbindung und Lebensverlauf erhoben. Gefragt wird jeweils nach dem Eintreffen eines
Ereignisses, das als wichtige Zasur betrachtet werden kann und fiir welches Angaben zum
Zeitpunkt und damit zum Alter vorliegen, in dem es der oder die Befragte erlebt hat. Was
ein aufmerksamer Beobachter vermutet, wird durch die Auswertung der Daten bestétigt:
Die Herkunft aus einem kirchlich-religiosen Milieu bestimmt die Wahl einer bestimmten,
ndmlich im Milieu als normativ betrachteten Lebensform nur in einem sehr geringen Aus-
mass. Wohl prigt ein kirchlich-religios orientiertes Elternhaus die Verkniipfung von
Sexualitit, Ehe und Elternschaft im Sinne der «biirgerlichen Familie»; es vermag indes
weder den Zeitpunkt der Familiengriindung noch deren Wahrscheinlichkeit im gesamten
Lebenslauf wesentlich zu beeinflussen. Eine im Lebenslauf frithere Eheschliessung lasst
sich allerdings fiir Manner nichtkatholischer kirchlicher Herkunft nachweisen. Das diirfte
nicht zuletzt mit einer offensiven Thematisierung von Familienwerten und Sexualnormen
in evangelikalen Kreisen zusammenhédngen. Im Unterschied dazu ist es dem katholischen
Milieu nicht gelungen, das Verhalten der Adoleszenten im Sinne seiner Normen zu
pragen; flir Peter Voll belegt dies, «dass relativ hohe Kontrollkapazitaten notig sind, wenn
diese Form der Grenzzichung nicht bloss die Schrumpfung des Milieus beschleunigen
soll» (411).

SZRKG, 102 (2008)



498 Rezensionen — Comptes rendus

In der letzten Analyse geht es um milieuspezifische Werte und dsthetische Stile und
um die Frage des gesellschaftlichen Zusammenbhalts der unterschiedlichen Milieus. So
wird zum einen nach der Bedeutung der Milieus fiir die Selbstbeschreibung der Milieu-
angehorigen gefragt und zum andern nach der Moglichkeit der «Einheit {iber den Milieus»
und also der Integration der sich gegeneinander absetzenden Milieus, die ihre differenten
Vorstellungen des richtigen Lebens religios begriinden. Im Anschluss an die Wertewan-
dels- und Lebensstilforschung untersucht Peter Voll anhand des Schweizerischen Mikro-
zensus Familie von 1994/1995 verschiedene Zusammenhdnge zwischen den religiGsen
und den dsthetischen Milieus. Dazu definiert er als religiose Milieus: Angehérige zum
einen der katholischen und zum andern der reformierten Tradition, und beide jeweils noch
nach ihrer religiésen Praxis unterteilt; ferner «Apokryphe», «Andere» und Konfessions-
lose. Zu den «Apokryphen» (ein Begriff, den die Theologie und die Religionswissen-
schaft fiir einen vollig anderen Sachverhalt verwenden) zihlt er Jehovas Zeugen und die
Angehorigen der Neuapostolischen Kirche (er nennt sie leider despektierlich «Neuaposto-
len»). Bemerkenswert am Ergebnis ist, dass das katholische Milieu eine stark volkskirch-
lich geprigte Breite aufweist, wihrend die anderen, insbesondere die «Apokryphen»
homogener sind und Ziige einer Konzentration auf Reiigion zeigen.

Beide Arbeiten setzen sich mit soziologischen Theorien auseinander, wobei sich jene
von Olivier Favre auf das Phinomen des Evangelikalismus konzentriert, Peter Voll dage-
gen die grundlegenden Themen von Sozialitit und Individualitit, von Solidaritit und Inte-
gration ins Auge fasst und dazu eine konzentrierte Theoriegeschichte bietet. Olivier Favre
wertete eine soziokulturelle Befragung aus, die er selber durchgefiihrt hatte. Peter Voll
verwendete vorhandene Datensitze, die er nach allen Regeln der Kunst statistisch aus-
wertete. Fiir die Lektiire sind deshalb zumindest einige Kenntnisse der quantitativen Me-
thoden der Sozialforschung hilfreich.

Stans Rolf Weibel

Paul Hugger, Zwischen Himmel und Erde. Wallfahrtsorte der Schweiz, Bern, Benteli,
2007, 240 S.

Im Gegensatz zu den deutschsprachigen Nachbarlindern der Schweiz fehlt dieser ein In-
ventar der Wallfahrtsorte. Auch sind neben einem Handweiser von Walter Heim (1980)
nicht mehr als eine Handvoll grosserer wissenschaftlicher Untersuchungen von Histori-
kern und Volkskundlern zum Thema Wallfahrt erschienen. So fiillt das Werk von Hugger
eine Liicke, wenngleich der Autor weder Vollstindigkeit erstrebt noch eine umfassende
wissenschaftliche Bearbeitung beabsichtigt. Vielmehr hat ihn die Liebe am Gegenstand
und die Lust an der volkskundlichen Feldarbeit zur Wallfahrt gefiihrt. Behandelt werden
in dem grossformatigen Werk 23 Orte, geordnet nach Regionen, wobei abgesehen vom
Wallis der Alpenraum etwas zurticktritt. Die Auswahl ist gemiss dem eigenen Bekunden
des Autors subjektiv, doch finden sich alle grésseren, einigermassen beriihmten Wall-
fahrtsstatten dargestellt (die zwei bekanntesten und vielfach beschriebenen Wallfahrtsorte
Einsiedeln und Sachseln wurden bewusst weggelassen und zum Wohle der Darstellung
wird auch auf die mittlerweile vielfach zum touristischen event verkommene oder in die
Esoterik abgeglittene Jakobspilgerschaft nicht eingegangen). Huggers Anliegen war, mog-
lichst viele Aspekte und Formen der Wallfahrt zu erfassen und diese jeweils mit einem
sprechenden Beispiel vorzustellen. Das ist ihm ausgezeichnet gelungen, er entfaltet in sei-
nem Buch ein ausserordentlich weites Panorama und eine fast vollstiandige Typologie mit
allen nur denkbaren Auspragungen dieser Frommigkeitsiibung, die allen Kritiken, Krisen
und Einbriichen zum Trotz, im Katholizismus frohlich weiterzuleben scheint, wie etwa
das erst vor einigen Jahren und ohne irgendwelche zweifelhafte Wundererscheinungen,

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 499

sondern aus ganz privater Initiative entstandene Wallfahrtskirchlein Maria im Riet in
Oberriet SG beweist, das tiglich einzelne Vorbeigehende und bei Festen Hunderte von
Besuchern anzieht (so muss es auch im Barock verlaufen sein, hat sich der als Historiker
titige Rezensent gesagt). Andere Orte weisen ein ehrwiirdiges Alter auf, doch hiitet sich
Hugger vor kiihnen Kontinuitdtskonstruktionen zu vorchristlichen Kulten, wie sie eine
Zeitlang im Schwang waren. Noch heute einsam gebliebene Kirchlein stehen neben sol-
chen, die heute sichtbar und unschén vom profanen stidtischen Leben umklammert wer-
den und dadurch, worauf Hugger mehrfach hinweist, leider ihre Erhabenheit und sakrale
Wiirde ziemlich eingebiisst haben.

Als Grundlage seiner Kurzdarstellungen dienten Hugger zunichst die in vielen Féllen
spdrliche und oft der Kategorie «grau» (etwa kleine Traktitchen, wie sie haufig in Wall-
fahrtskirchen zum Kauf aufliegen) zuzurechnende Literatur, zweitens mehrfache Besuche
der Wallfahrtskirchen, an gewohnlichen Tagen und an den hohen Festen, schliesslich In-
terviews mit ihren Betreuern, insbesondere also den ebenfalls rarer gewordenen und meist
betagten Wallfahrtspriestern, deren Erfahrung somit in die Texte miteingeflossen ist. Die-
se verschiedenen Quellen hat Hugger kritisch gesichtet und mit dem Material einfithlsame
Portriits der Wallfahrtsorte, in einer bisweilen fast poetischen Sprache, gestaltet. Dennoch
herrscht kein religioser Ueberschwang, immer wahrt der emeritierte Professor der Volks-
kunde bei aller Sympathie zum Thema die notwendige Distanz. Er entgeht der Gefahr des
Abgleitens ins Esoterische ebenso wie der nostalgischen Verklidrung. Die Verdnderungen
seit der konziliaren Wende registriert er feinfiihling, sozusagen als eine Art kultureller
Seismograph. Der Verfasser betont aber (S.9), er beabsichtige keine religitse Propaganda.
Dennoch nehme ich an, will sein Buch eine Aufforderung sein, die Wallfahrtsorte auch zu
besuchen. Aus diesem Grunde hitte ich mir bei den schwieriger aufzufindenden Kirchen
gerne etwas ndhere Angaben, wie man sie findet (kleine Planskizzen, Koordinaten der
LLandeskarte 0.4.) gewiinscht. Man konnte vielleicht sogar dem gewichtigen Bildband
cinen schmalen Fiihrer fiir die Rucksacktasche folgen lassen. Denn dass insgesamt die
Wallfahrer zahlenmissig doch eher zuriickgehen, wird aus vielen Beispielen deutlich,
auch wenn eine eindeutige Tendenz nicht auszumachen ist. So wiirde ein vermehrter,
wenn nicht aus religidsen, so doch wenigstens aus kulturellen Motivationen erfolgender
Besuch dieser Wallfahrtskirchen, verbunden mit einem Obolus in die ja immer vorhande-
nen Opferstocke oder einer Kerzenspende, diesen nur gut tun, handelt es sich doch bei den
meisten von ihnen auch um einzigartige (man denke an die Grottenkirchen) und schiit-
zenswerte Baudenkmiler. Dass wir diese im vorliegenden Band ebenfalls gut wiirdigen
konnen, verdanken wir den prachtvollen Fotografien von Barbara Graf Horka und Nicolas
Repond, die ungefihr die Hilfte des Buches einnehmen. Aber eben — sie sollten uns
gleichwohl nicht abhalten, den Weg, den schon Millionen unserer Vorfahren gegangen
sind, unter die Fiisse (lieber als mit dem Auto) zu nehmen.

Das vorliegende, vom Verlag Benteli mit der gewohnten Sorgfalt betreute Werk ist ein
Geschenk eines erfahrenen Volkskundlers, dem es stets wichtig war, nicht bloss mit Bii-
chern in einem Biiro zu arbeiten, sondern die Wege des Feldforschers, mit all ihren Freu-
den und Miihen, unter die Fiisse zu nehmen. Entstanden ist daher ein absolut nicht trocke-
nes, sondern sehr angenehm lesbares und dazu prichtig illustriertes Werk. Verwundert hat
mich hochstens das abrupte Ende mit dem letzten Beispiel Madonna del Sasso. Eine Zu-
sammenfassung, die wohl auch einige Generalisierungen hitte wagen diirfen, fehlt. Ich
habe mich z.B. gefragt, ob es irgendetwas spezifisch «Schweizerisches» bei den vorge-
stellten Beispielen gibt. Die vielerorts zu beobachtetenden Spannungen zwischen kirch-
licher Hierarchie und engagierten Laien wiren ein weiteres Diskussionsthema gewesen,
ebenso wie die zeitliche Situierung der heutigen Wallfahrt zwischen Tradition und Mo-
derne (konnte Wallfahrt wie schon in der Aufkldrung eine Form des Widerstands gegen
diese sein?). Was ist liberhaupt heute ithre wesentliche Funktion? Aktuelle Probleme der

SZRKG, 102 (2008)



500 Rezensionen — Comptes rendus

Seelsorge kommen, auch wenn Hugger dies nicht beabsichtigt, nicht selten zur Sprache;
von daher miisste der Band auch Geistliche in den Ordinariaten, Universititstheologen
und die mit der Seelsorge vor Ort Beschiftigten interessieren — aber vermutlich fehlt die-
sen Adressaten im Klerus heutzutage die Zeit zur ausgiebigen Lektiire. Fiir mich ist der
Band eher auch ein Dokument jener aktuellen Tendenzen, die auf eine kulturelle (wohl-
gemerkt nicht religiose) Restauration des Katholizismus zielen. Die Wallfahrt, darin habe
ich keine Zweifel, miisste darin einen gewichtigen Platz einnehmen. Welchen kann nur
die Zukunft zeigen; der Band von Hugger kann als Wegweiser dazu dienen.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Von der Limmat zuriick an die Steinach, St. Galler Kulturgiiter aus Ziirich. Katalog zur
Sonderausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezember 2006 — 25. Februar
2007), St. Gallen, Verlag am Klosterhof St. Gallen, 2006, 111 S., 40 Abb.

Dieser Katalog zur Sonderausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen hat einen kuriosen
Hintergrund. Als in den Jahren vor 1712 ein Konflikt zwischen dem energischen St.
Galler Abt Leodegar Biirgisser (1696--1717) und den Toggenburgern, vor allem jener re-
formierter Konfession, ausbrach, griffen Berner und Ziircher Truppen in den Streit ein.
Sie besetzten das Kloster St. Gallen und entwendeten unter anderen auch die versteckten
Handschriften und gedruckten Biicher aus der Bibliothek, samt dem grossen Erd- und
Himmelsglobus von Abt Bernhard Miiller (1594-1630) und zahlreichen Gemilden. Die
beiden siegreichen Stidte teilten die Beute unter sich auf und transportierten sie weg.

Nach dem Tode des streitbaren Abtes Leodegar Biirgisser war der Weg zu einem Frie-
densschluss frei. Im Frieden von Baden vom 15. Juni 1718 gab Bern seinen Anteil an der
St. Galler Klosterbibliothek zuriick. Auch Ziirich beauftragte seine Bibliothekare, seinen
St. Galler Anteil an der Beute zuriickzusenden. Allerdings wurde dieser Beschluss nur un-
vollstindig in die Tat umgesetzt. Mehrmals wurde versucht, das entwendete Gut zurtick-
zuerhalten, allerdings erfolglos. Erst gegen Ende des 20. Jahrhunderts kam es zu ernsthaf-
teren Verhandlungen, die allerdings erfolglos blieben. Als schliesslich der Gang vors
Bundesgericht unvermeidlich schien, entdeckten findige Juristen in der neuen Bundesver-
fassung von 1999 einen Artikel, der bei Streitigkeiten zwischen den Kantonen die Ver-
mittlung des Bundes vorsah. In 18 Sitzungen wurde eine Losung erarbeitet, die unter an-
derem die leihweise Riickgabe der entwendeten Kulturgiiter vorsah.

An der Sonderausstellung in der Stiftsbibliothek waren einige der zuriickgekehrten
Kostbarkeiten zu sehen. Es handelte sich um eine Anzahl Handschriften aus dem Mittel-
alter und der frithen Neuzeit, erginzt durch cigene St. Galler Handschriften. Diese Aus-
stellung markierte das gliickliche Ende eines fast dreihundertjdhrigen Zwistes zwischen
den Stinden Ziirich und St. Gallen

Meggen/Luzern Alois Steiner

Johann Sebastian Drey, Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit Riicksicht
auf den wissenschaftlichen Standpunct und das katholische System (Tiibingen 1819),
Nachgelassene Schriften Bd. 3. Mit textkritischem und sachbezogenem Apparat, Ver-
zeichnissen und Registern hg. und eingeleitet von Max Seckler. Editorisch bearbeitet von
Winfried Werner, Tibingen, Francke Verlag, 2007, XX und 716 S.

Als 1817 in der protestantischen Universititsstadt Tiibingen die Katholisch-theologische
Fakultit ins Leben gerufen, oder besser gesagt, von der Friedrichsuniversitit im katholi-
schen Ellwangen an die Eberhard-Karls-Universitiat verlegt wurde, da war Johann Sebas-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 501

tian von Drey (1777-1851) mit von der Partie. Bis in die vierziger Jahre herauf vertrat er
dort als Ordinarius die Ficher Apologetik und Dogmatik. Unter den «Auspizien der neu-
scholastischen Restauration» in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts und der in threm
ideologischen Fahrtwind segelnden Geschichtsschreibung geriet der Nestor der sogenann-
ten Katholischen Tubinger Schule jedoch immer wieder ins Zwielicht.

Davon betroffen war auch Dreys programmatische Enzyklopéddieschrift aus dem Jahr
1819, die «Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit Riicksicht auf den wissen-
schaftlichen Standpunct und das katholische System» (KE). Diese wurde als «fremdgén-
gerische Jugendsiinde Dreys» abqualifiziert, wobei das fremdgéngerische die pikante Stei-
gerung des eigentlichen Makels war, der ihr anzuhaften schien: der des epigonalen. Drey
habe, so wurde ihm unterstellt, seine KE abgekupfert und zwar bei keinem Geringerem
als dem evangelischen Theologen Friedrich Schleiermacher (1768-1834), der 1811 — und
damit acht Jahre vor Drey — seine «Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum
Behuf einleitender Vorlesungen» (KD) verdffentlicht hatte.

Diese vermeintliche «Jugendsiinde» liegt nun erstmals in einer vorbildlichen kritischen
IEdition vor, die das Handexemplar Dreys aus der Bibliothek des Wilhelmsstiftes in Tii-
bingen zugrundelegt. Wenn im Vorwort die Edition als «Hauptzweck» bezeichnet wird,
dann ist das eine Untertreibung. Zwar steht sie im Zentrum, doch um sie herum sind For-
schungsbeitrige aus der Feder des Herausgebers gruppiert, welche Kontur, Statur und Ge-
wicht der KE in ihrem zeitgenossischen Umfeld ebenso wie in ihrer wirkungs- und rezep-
tionsgeschichtlichen (Ver-) Zeichnung ausleuchten. Gezeigt wird, wie der Topos der Be-
cinflussung respektive der Abhingigkeit Dreys von Schleiermacher (und Schelling) gebo-
ren wurde und zum «peristatischen Gemeinplatz» der protestantischen und katholischen
Theologiegeschichtsschreibung avancieren konnte. Auch wird mit der Legende vom Epi-
gonentum aufgerdumt und der KE der Rang einer «Summula der Philosophie und
Theologie Dreys» zugesprochen. Hinter dem unpritentiésen und fast schon etwas um-
stindlichen Titel der KE, welcher eher eine schulmidssige Handreichung fiir Studienanfin-
ger vermuten lasse, so das Fazit, verberge sich ein «dichtes, kiithnes, kraftvolles und klu-
ges» enzyklopidisches Manifest, das als «einer der epochalen Beitrige zur Theorie des
Christentums und des Katholizismus» gelten miisse. Die Art der Abhidngigkeit Dreys von
Schleiermacher, sofern man denn iiberhaupt von einer solchen reden konne, sei nicht ein
rohes Aufnehmen fremder Gedanken, sondern wenn schon — um mit einer Formulierung
Dreys zu sprechen — ein «wahres zweytes Erfinden».

Greng Elke Pahud de Mortanges

Christopher Dowe, Auch Bildungsbiirger. Katholische Studierende und Akademiker im
Kaiserreich, (=Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 171), Goéttingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 2006, 384 S.

Auch Bildungsbiirger: Der Titel ist vorziiglich gewihlt. Detailreich und stringent gelingt
es Christopher Dowe in seiner Dissertation, die katholischen Studierenden und Akademi-
ker im Kaiserreich dem katholischen Milieu zu entreissen und sie an der Schnittstelle von
Bildungsbiirgertum und Katholizismus neu zu verorten. Dass dies gelingt, verdankt sich
wesentlich einem Bildungsbiirgerbegriff, der sich in erster Linie fiir die soziale Praxis und
Vorstellungswelten interessiert und zeitgengssischen Zuschreibungen wenig Gewicht bei-
misst. Katholiken, die sich in der Wilhelminischen Zeit bis 1914 in katholischen Studie-
rendenverbidnden organisierten, sahen sich trotz ihrem Bekenntnis zur katholischen Kirche
wie ihre protestantischen, jiidischen und atheistischen Kollegen als «gebildete Biirgem,

SZRKG, 102 (2008)



502 Rezensionen — Comptes rendus

gaben sich patriotisch, teilten bildungsbiirgerliche Minner- und Frauenbilder und zeichne-
ten sich durch eine besondere Hochschitzung von Wissenschaft und Kultur aus — so die
Hauptthese der Studie (298f).

Dowe gibt vorerst einen Uberblick iiber das vielfiltige Organisationsnetz katholischer
Studierender, das sowohl Korporationen und deren Dachorganisationen als auch Freistu-
denten sowie zahlreiche studentische Vereine mit religiosen und sozialen Zielsetzungen
umfasste. Grosses Gewicht legt der Autor dabei auf den Umstand, dass die Genese dieser
«Orte katholisch-biirgerlicher Vergesellschaftung» (29) sowohl von innerkatholischen als
auch von allgemein studentischen Entwicklungen gepragt war und verweist etwa auf zeit-
gleiche Griindung anderer religioser Studentenorganisationen. Auf breiter Quellenbasis
analysiert Dowe in den folgenden Kapiteln das Selbstverstindnis der Mitglieder dieser
Organisationen als Katholiken bzw. als Studierende und Akademiker.

Hier werden beispielsweise die Vorbehalte gegeniiber Geistlichen deutlich, die eine
reine Konviktsausbildung genossen hatten und damit punkto Ausbildung und Beherr-
schung akademischer Umgangsformen nicht als gleichwertig wahrgenommen wurden.
Ein Grossteil der Studierenden forderte zudem eine Rationalisierung des Umgangs mit
Religion und Frommigkeit, ein Umstand, der sich in der breiten Rezeption kritischer ka-
tholischer Theologie sowie in der Ablehnung des unkritischen Umgangs mit Wundern
und Legenden zeigte.

Ein spezielles Kapitel widmet Dowe dem sozialstudentischen Engagement, das auf ka-
tholischer Seite stark mit dem Sekretariat Sozialer Studentenarbeit (SSS) unter der Lei-
tung des Geistlichen Carl Sonnenschein verbunden war. Trotz der Wichtigkeit dieses
1907 im Rahmen des Volksvereins fiir das katholische Deutschland entstandenen Sekreta-
riats verortet Dowe die katholische sozialstudentische Bewegung in einer breiteren, grosse
Teile der akademischen Welt umfassenden biirgerlichen Sozialreformbewegung und zieht
Parallelen zum Verein fiir Socialpolitik und den so genannten «Kathedersozialisten», Tat-
sdchlich scheint die Sozialenzyklika «Rerum novarum» in katholischen studentischen
Kreisen weit weniger Beachtung gefunden zu haben als die Sozialerlasse Wilhelms I1.
Dowe macht zudem einen Wandel der Motive sozialen Engagements aus, von der christli-
chen Nichstenliebe hin zu biirgerlichem Verantwortungsbewusstsein und elitebewusstem
Verantwortungsgefiihl gegeniiber dem «eintachen Volk». Vor dem Hintergrund dieser
Verschiebung von religidsen hin zu nationalen Motiven taten sich auch neue Maoglichkei-
ten interkonfessioneller Zusammenarbeit auf, die durch die geteilte Ablehnung des Sozia-
lismus gefordert wurden. Gerade sozialstudentische Aktivitdten waren damit nach Dowe
ein wichtiger Beleg «fiir die Zugehorigkeit katholischer Studierender und Akademiker zu
universitdrer Lebenswelt und Bildungsbiirgertum» und erlaubten es, «Forderungen nach
einem katholischen Riickzug in einen konfessionellen «Turm> eine Absage [zu] erteilen»
(158).

In zwel weiteren Kapiteln stellt Dowe die Frage nach Nationsvorstellungen und Ge-
schichtsbildern sowie dem oftmals schwierigen Verhiltnis zu moderner Wissenschaft und
protestantisch gepriagter Mehrheitskultur. Besonders die Ausfiihrungen zum Umgang mit
Syllabus errorum, Unfehlbarkeitsdogma, und Antimodernismus lesen sich mit Gewinn.
Kirchliche Dogmen und Hierarchie galten prinzipiell als unumstritten. Spitestens in den
1890er Jahren setzte sich jedoch die bereits zuvor auszumachende Denkweise durch, nach
der verschiedene Fachbereiche eigene Gesetzmissigkeiten und eigene Existenzberechti-
gungen besdssen. Dowe attestiert katholischen Studentenverbianden dieser Zeit einen star-
ken Willen zur «Offnung gegeniiber der protestantisch eingefirbten Mehrheitskulturs -
immer verbunden mit der Frage, wie dabei das «Katholischsein» bewahrt werden kénne
(285). Er zeichnet damit ein Bild von Studierenden und Akademikern, die grundsitzlich
zeitgendssischer Wissenschaft und Kultur offen gegeniiberstanden und sich aktiv im Uni-
versititsbetrieb engagierten. Konfessionellen Verbindungen schlossen sie sich vor allem

SZRKG., 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 503

deshalb an, weil sie gleichzeitig die Treue zur Kirche hochhielten und — gerade gegeniiber
protestantischen Kommilitonen — den Beweis erbringen wollten, dass sich Glaube und
Wissenschaft vereinbaren liessen. Die These eines Sonderwegs der Katholiken in die Mo-
derne und der Existenz eines katholischen Milieus bzw. eines zweiten konfessionellen
Zeitalters sieht Dowe im Falle der deutschen Universitdten eindeutig widerlegt — aller Po-
lemik konfessioneller Hardliner zum Trotz (300). Hier schiesst Dowe allerdings zeitweise
iiber das Ziel hinaus und unterstellt der Milieuforschung eine Heterogenititsblindheit, die
sie lingst iberwunden hat, wie gerade auch in Beitragen dieser Zeitschrift immer wieder
deutlich wird.

Freiburg 1.Ue. David Luginbiihl

Friedrich Wilhelm Horn/Friederike Niissel (Hg.), Taschenlexikon Religion und Theolo-
gie, 5., vollig neu bearbeitete und erweiterte Auflage, Goéttingen, Vandenhoeck & Rup-
recht, 2008, 3 Bde. u. 1 Reg.bd., 1464 S.

Dass das von Erwin Fahlbusch begriindete «Taschenlexikon Religion und Theologie»
(TRT) seit seiner Erstverdffentlichung im Jahr 1971 nun bereits in fiinfter Auflage vor-
liegt, mag man als Beleg fuir sein tiberzeugendes Konzept und seine Orientierung an den
Bediirfnissen eines breiteren theologisch-religionswissenschaftlichen Buchmarkts sehen.
Dabei durchlitt das TRT iiber Jahrzehnte ein Schicksal, das Enzyklopédien stets zu treffen
pflegt, wenn diese nicht in regelmissigen Abstinden grundlegend erneuert werden: Es
wurde zum Standardwerk, mit dem ein zunehmend veralternder Erkenntnisstand populari-
siert wurde. Denn in den ersten beiden Folgeauflagen wurden lediglich kleinere Verbesse-
rungen vorgenommen, und auch die crweiterte und bearbeitete vierte Auflage von 1983
hielt an den urspriinglichen Artikeln fest. Sie wurde bis 2001 nachgedruckt und danach
auch als elektronische Ressource verbreitet.

Die fiinfte Auflage des TRT ist eine vollige Neubearbeitung unter neuen Herausge-
bern, die gleichwohl an der Zielsetzung ihres verstorbenen Vorgingers Fahlbusch festhal-
ten, mit threm Werk «iiber die zeitgendssische Theologie und die Religionen der Gegen-
wart zuverldssig und umfassend zu informieren». Das Werk wurde von fiinf auf drei Text-
bande verschlankt und auf 500 Artikel begrenzt, fur die mehr als einhundert ausgewiesene
Fachwissenschaftler gewonnen werden konnten. Die Linge der Artikel variiert zwischen
einer und vier Druckseiten; alle Beitrige sind jeweils mit einer knappen Literaturliste ver-
schen, die den weiteren Einstieg in das entsprechende Thema gewihrleistet, und haben
durchweg ein darstellerisches Niveau, das auch fiir theologische Laien verstindlich bleibt.
Neben ganz wenigen biographischen Artikeln enthidlt das TRT vor allem Beitrige zu
Stichworten aus der Theologie und der Kirchengeschichte. Damit unterscheidet es sich
deutlich von vergleichbaren neueren Enzyklopadien wie dem «Metzler Lexikon Religion»
(4 Bde., 2005) und der Neuausgabe des «Neuen Handbuchs theologischer Grundbegrifte»
(4 Bde., 2005), denen ein weiteres, kulturalistisches Religionsverstiandnis zugrunde liegt.
Entsprechend finden sich im TRT viele Auskiinfte etwa iiber kirchliche Bewegungen und
Institutionen, zur Bibelwissenschaft, Exegese, Liturgie und Seelsorge; dagegen wurde auf
die Aufnahme von Stichworten aus den diffusen, lebensweltlichen Randbereichen von
Religion (z. B. vagierende bzw. Politische Religionen, Marxismus/Kommunismus,
Schwirmertum, religiéser Film) verzichtet.

Diese Konzentration auf den «Kernbereich» von Theologie und Kirche diirfte den Be-
diirfnissen von Studierenden der Theologie ebenso entgegenkommen wie der relativ er-
schwingliche Ladenpreis des Lexikons und hebt den Wert des TRT als Hilfsmittel im uni-
versitir-akademischen Kontext im Vergleich zu seinen direkten Konkurrenzwerken.
Ebenfalls positiv zu vermerken ist die Reprédsentation von Stichworten zu anderen Weltre-

SZRKG, 102 (2008)



504 Rezensionen — Comptes rendus

ligionen. Freilich steht auch beim TRT das Christentum bzw. die jiidisch-christliche Tra-
dition im Vordergrund; gleichwohl zeigt eine Vielzahl von Lemmata zu Kernbegriffen an-
derer Religionen das Bemiihen der Verfasser, den Benutzer fiir einen interreligiosen Dia-
log vorzubereiten.

Als Manko wird man dagegen die konfessionelle Unausgewogenheit der Bande bewer-
ten miissen, die schon bei einem Blick auf die Verfasserliste deutlich wird. Hier finden
sich fast ausschliesslich Namen von evangelischen Theologen, aus deren Feder auch viele
Artikel zu jenen Stichworten stammen, denen in der katholischen Theologie eine grossere
Bedeutung zukommt als in der evangelischen. So findet sich etwa im Artikel «Maria, Ma-
rienverchrung» der protestantischen Theologin Silke Petersen die Aussage, dass «die
iberbordende Marienverehrung (...) in den Kirchen der Reformation kritisiert» wird. Dies
ist entweder schief formuliert, weil gemeint ist, dass die katholische Marienverehrung in
den Kirchen der Reformation als iiberbordend kritisiert wird, oder es ist tendenzids. Zu
letzterem wiirde passen, dass weder im Text die jiingeren apostolischen Schreiben Johan-
nes Pauls II. erwdhnt werden noch in der Kurzbibliographie auf das fiir den Katholizismus
zentrale sechsbdndige «Marienlexikon» verwiesen wird. Diese Unausgewogenheit ldsst
sich auch bei den biographischen Artikeln feststellen: Es finden sich Beitrige iiber Fried-
rich Schleiermacher, Karl Barth oder Rudolf Bultmann, nicht aber etwa iiber Ignaz von
Déllinger, Karl Rahner oder Romano Guardini. Hinsichtlich des konfessionellen Aus-
gleichs bleibt das TRT damit hinter dem Standard anderer theologischer Enzyklopadien
zurtick.

Miinchen Stefan Jordan

Hannelore Braun/Gertraud Griinzinger (Bearb.), Personenlexikon zum deutschen Pro-
testantismus 1919-1949 (=Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, hg. im Auftrag d. Ev.
Arbeitsgemeinschaft fiir Kirchliche Zeitgeschichte v. Siegfried Hermle u. Harry Oelke,
Reihe A, Bd. 12), Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2006, 293 S.

Die Verdffentlichungsreihe «Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte» erscheint seit 1975
in zwei Reihen (Quellen und Darstellungen). In ithren Bidnden verstreut enthalten sind
Biogramme bedeutender Vertreter des deutschsprachigen Protestantismus im 20. Jahrhun-
dert. Diese tabellarisch-biographischen Abrisse bilden (in ergédnzter und aktualisierter Fas-
sung) den Grundstock zu der Sammlung von etwa 1000 Biogrammen, die nun im «Per-
sonenlexikon zum deutschen Protestantismus 1919-1949» als Einzelveroftentlichung vor-
liegen. Portritiert werden Personlichkeiten, die sich auf unterschiedliche Weise in der Zeit
von Weimarer Republik, Nationalsozialismus und den Jahren vor der doppelten Staats-
griindung 1949 Verdienste um den Protestantismus erwarben. Zu diesen Personen, deren
Gros in den beiden Jahrzehnten vor 1900 geboren wurde, zdhlen zunichst Universitétsleh-
rer und Vertreter kirchlicher Behorden, Vereine und Organisationen in leitenden Positio-
nen aus Deutschland, Osterreich und der Schweiz. Hinzu kommen Leiter von Verlagen
mit religidsem Schwerpunkt, Herausgeber kirchlicher oder kirchennaher Publikationsor-
gane sowie Politiker, deren Téatigkeiten einen Bezug zur Kirche hatten. Vereinzelt aufge-
nommen wurden auch religiose Kiinstler. Besondere Beriicksichtigung fanden Frauen,
«die noch um die Position der Frau in der Kirche bzw. im Protestantismus kdmpften und
sich fiir eine verinderte Rolle einsetzten» (10).

Die Bicgramme haben eine Linge von wenigen Zeilen bis zu einer knappen Scite. Re-
gelmissig angegeben sind die Lebens- und Sterbedaten bzw. -orte der betreffenden Per-
sonlichkeit, thre Ausbildung (nach Abschluss der schulischen Bildung) einschliesslich er-
worbener akademischer Grade, ihr beruflicher Werdegang, Kriegsteilnahmen, Mitglied-
schaften und Positionen in kirchlichen, kirchennahen und akademischen Institutionen,

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 505

Verbinden und Gruppierungen sowie in politischen Parteien und Verbianden, parlamenta-
rische Wirksamkeiten, Herausgeberschaften von Periodika, (Mit-)Verfasserschaften von
politischen oder theologischen Bekenntnissen sowie theologische Ehrenpromotionen.
Hinzu kommen in vielen Fillen Verweise auf besondere lebensgeschichtliche Umstinde
(z. B. erzwungene Emigration, Beurlaubung vom Dienst, Inhaftierung, Suizid oder Er-
mordung). Selten zu finden sind kurze Hinweise zur spezifischen Bedeutung, wie etwa im
Fall des Gewerkschaftsfithrers Georg Friedrich Baltrusch: «massgebliche Rolle auch in
den Organen der ev. Kirche als bedeutendster Vertreter der christl. Gewerkschaften» (25).

Die Leistung des Werks besteht damit zum einen in einer «Inventarisierung» der fiih-
renden Kopfe des deutschen Protestantismus in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts, die
sonst in keinem anderen kirchengeschichtlichen Nachschlagewerk so zu finden ist. Zum
anderen erleichtern die datengesittigten Biogramme kiinftige biographische Arbeiten zur
evangelischen Kirchengeschichte, indem sie durch die akribische Nennung von Funktio-
nen (bei Professoren etwa wird sogar die theologische Subdisziplin als Titigkeitsgebiet
angegeben) und den Zeitraumen, in denen diese ausgetibt wurden, viele bislang zu leisten-
de Archivrecherchen hinfillig werden lassen. Diese Leistungen sind auch dann nicht zu
gering zu veranschlagen, wenn man noch weitere Wiinsche an ein «Personenlexikon zum
deutschen Protestantismus» gehabt hiitte. So wiire ein Sachregister wiinschenswert gewe-
sen, Uber das sich etwa die genannten Anhénger der Bekennenden Kirche, der Deutschen
Christen oder Unterzeichner von Bekenntnissen als Gruppe hitten erschliessen lassen.
Auch Verwandtschaftsverhiltnisse (etwa der Halbbriider Heinrich und Martin Albertz)
sind nicht vermerkt: cbenso wenig finden sich Angaben zu «Netzwerken» wie
Freundschaften, Lehrer-Schiiler-Verhiltnissen oder dhnlichem. Ebenfalls bedauernswert
ist, dass weder Listen mit Werken noch Sekundérliteratur zu den behandelten Personen
angefiihrt werden.

Schliesslich zeigt auch diese Sammlung die Grenzen des Genres «Biogramm» auf,
denn die wenigen qualifizierenden Hinweise in den Artikeln konnen nicht verhindern,
dass der Leser sich durch den Blick auf den tabellarischen «dusseren Lebenslauf» kein
richtiges Bild der Person und ihrer Bedeutung machen kann. So vermerkt etwa der Eintrag
zu dem Theologen und Bischof Bruno Adler (1896-1954), der 1922 der NSDAP beigetre-
ten und eine der leitenden Figuren der Deutschen Christen in Westfalen war, lapidar
«1946 Versetzung 1. R.». Die politische Motivation der Griinde fiir diese vorzeitige Ver-
setzung des 50-jahrigen in den Ruhestand kann man sich denken, angegeben wird sie
allerdings nicht. Ahnliches gilt fiir Giinther Fiirle (1899-1978), der 1945 als Direktor der
Kirchenkanzlei der DEK seines Amtes enthoben und ein Jahr spéter in den Ruhestand
versetzt, aber gleichzeitig kommissarischer Leiter der Ostpfarrerversorgung wurde.

Miinchen Stefan Jordan

Matthias Ring, «Katholisch und deutsch». Die alt-katholische Kirche Deutschlands und
der Nationalsozialismus, Bonn, Alt-katholischer Bistumsverlag, 2008, 871 S.

Erstmals liegt jetzt mit diesem Buch eine Studie iber die Geschichte der deutschen alt-ka-
tholischen Kirche im Dritten Reich vor. Es ist das Verdienst dieses Buch, dass es eine
Liicke in der bisherigen historischen-politischen Forschung fiillt. Wir wissen schon viel
tiber die Rolle der protestantischen Kirchen und der romisch-katholischen Kirche in
Deutschland und anderen Lidndern wiihrend der Zeit des Nationalsozialismus. Uber die
Rolle der alt-katholischen Kirche war bisher wenig oder nichts bekannt. Matthias Ring,
geboren 1963, von 2000 bis 2006 wiss. Mitarbeiter am Alt-Katholischen Universititsse-
minar zu Bonn und seitdem wieder Pfarrer der alt-katholischen Kirche in Regenburg, hat

SZRKG, 102 (2008)



506 Rezensionen — Comptes rendus

mit der vorliegenden Arbeit, mit der er am 8. Juni 2006 in Bern zum Doktor der Theolo-
gie promoviert worden ist, eine umfangreiche, mehr als 800 Seiten umfassenden, und tief-
greifenden Beitrag geleistet.

Im ersten und zweiten Kapitel gibt der Autor einen Uberblick iiber Geschichte und
Selbstverstandnis der Alt-katholischen Kirche in Deutschland von 1870 bis 1930: Kaiser-
reich, Erster Weltkrieg und Weimarer Republik. Dabei analysiert er kurz die wichtigsten
Ausrichtungen dieser Zeit: der antiromische Affekt und der Antiultramontanismus, die
Hinwendung zu einem unpolitischen Katholizismus und zur Nationalkirche.

Vom dritten Kapitel ab folgt Matthias Ring Schritt fiir Schritt, entlang der wichtigsten
Ereignisse des Nationalsozialismus die naive aber auch — wie er sie nennt — die «egois-
tische» Anpassung an das totalitiren Regime. Ring schreibt: «Aufgrund des vorliegenden
Befundes spricht meines Erachtens viel fiir die These vom ekklesialen Egoismus als
Handlungsmotiv» (205). Bestimmte massgebliche Alt-Katholiken waren waren schon vor
der Machtsergreifung 1933 fiir Anpassung and Anndherung an den Nationalsozialismus,
weil sie hofften, dass viele Parteimitglieder der NSDAP aus dem romisch-katholischen
Milieu den Weg zur «freien» alt-katholischen Kirche finden wiirden, weil es in diesen
Jahren einen offenen Konflikt zwischen NSDAP und romisch-katholischer Kirche gab
(bis 1933 war Katholiken die Mitgliedschaft in der Nazi-partei untersagt). Dieses Motiv
spielte auch nach 1933 eine Rolle, neben den cher ideologischen und theologischen
Motiven: Antiultramontanismus, unpolitische Kirche, Nationalkirche, Antijudaismus und
Kritik des Alten Testamentes. Ausfiihrlich beschreibt Ring die Rolle der 1934 gegriinde-
ten Katholisch-Nationalkirchlichen Bewegung (KNB). Deren Ziel war laut Satzung die
Foérderung der alt-katholischen Kirche als einer katholischen deutschen Nationalkirche:
«In den verschiedenen programmatischen Selbstdarstellungen bekannte sich die KNB
vorbehaltlos zur NS-Regierung und zu nationalsozialistischem Gedankengut wie der Ras-
sengesetzgebung und den erbbiologischen Gesetzen» (805).

Rings imposantes Buch macht sichtbar, wie Schritt fiir Schritt die KNB und mit ihr die
alt-katholische Kirche Mitlduferin wurden, aber auch wie naiv die fiihrenden Personlich-
keiten der Kirche glaubten, dass das neue Regime ein positiver Staat sei, ein neuer deut-
scher Staat fiir Volk und Vaterland; und dass Hitler ein grosser und ehrlicher Staatsmann,
der Krieg notwendig und die Juden undeutsch seien. Die Alt-Katholiken waren keine Ta-
ter, sondern eher naive Mitldufer. Aber wie naiv und unpolitisch kann und darf ein
Mensch sein, und wann werden Naivitit und unpolitische Haltung zum Politikum? Schok-
kierend ist die Geschichte des Auftretens Rudolf Keussens fiir die Utrechter Union wih-
rend der zweiten Weltkonferenz der 6kumenischen Bewegung flir praktisches Christen-
tum Life and Work vom 3. bis 18. August 1937 in Edinburgh. Anfang 1937 hatte Hitler
entschieden, dass «den deutschen Geistlichen», d.h. den evangelischen Geistlichen, die
Teilnahme an der Konferenz verboten war. Kirchen, die als regime-freundlich eingestuft
wurden, durften in Edinburgh hingegen Prisenz zeigen. So entsandte die Vereinigung
Evangelischer Freikirchen entsandten zwei Delegierte, den methodistischen Bischof Otto
Melle und von baptistischer Seite Paul Schmidt. Der dritte, der entsandt wurde, war der
alt-katholische Professor Rudoif Keussen (1877-1944). Die deutschen Delegierten waren
vor Reiseantritt in Berlin instruiert worden und traten wie Strohménner des Regimes auf.
Matthias Ring macht sichtbar, wie diese Delegierten mit Erfolg die internationale Kritik
auf Deutschland neutralisierten und spéter dafiir belohnt wurden.

Ring skizziert in seinem vorletzten (11.) Kapitel kurz auch die Geschichte nach 1945.
Die Vergangenheitsbewiltigung setzte nur zdgerlich und nicht grundsitzlich ein. Ring
schreibt: «Die Entnazifizierung [der eigenen Leute] wurde von Kreuzer [seit 1935 Bischof
der alt-katholischen Kirche] als ein notwendiges Ubel betrachtet, aber nicht als Chance,
das Vergangene aufzuarbeiten» (819). Uber Schuld und Verantwortung wurde weniger
gesprochen, ebenso wenig wie tiber die Shoah und den eigenen Antisemitismus.

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 507

Das beeindruckende Buch Matthias Rings ist ein wichtiger Beitrag zur Forschung tiber
die Beziehung zwischen christlichen Kirchen und dem Nazi-Regime in Deutschland. Erst-
mals wird hier die Geschichte der alt-katholischen Kirche in Deutschland wissenschaftlich
aufgearbeitet. Was leider fehlt, ist ein Vergleich mit den anderen Kirchen in Deutschland
und mit anderen Landern. Auch eine theoretische Positionierung im Feld der internatio-
nalen Forschung wire wiinschenswert gewesen. So setzt sich der Autor zwar mit Olaf
Blaschke auseinander, nicht jedoch mit den Ansétzen von Urs Altermatt u.a. Trotz dieser
Kritik sei die Lektiire sehr empfohlen.

Zevenaar Theo Salemink

Rainer Bendel (Hg.), Vertriebene finden Heimat in der Kirche. Integrationsprozesse im
geteilten Deutschland nach 1945, (=Forschungen und Quellen zur Kirchen- und Kultur-
geschichte Ostdeutschlands. 38), Koln/Weimar/Wien, Béhlau, 2008, 670 S.

In den vergangenen Jahren ist die Frage nach der Rolle der katholischen Kirche bei der
Integration der deutschen Vertriebenen aus dem Osten in die deutsche Nachkriegsgesell-
schaft und in die Kirche selbst zu einem kontrovers diskutierten Thema der kirchlichen
Zeitgeschichte geworden. Einen nicht geringen Anteil daran hat der Herausgeber dieses
necuen Sammelbandes, der auf die 44. Tagung des Regensburger Instituts fiir ostdeutsche
Kirchen- und Kulturgeschichte im Sommer 2006 zuriickgeht.

Wihrend der Untertitel darauf hin deutet, dass der Band auch die oft vernachldssigten
Verhiltnisse in der Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) bzw. in der DDR berticksichtigt,
zeigt sich bei der Lektiire, dass hier der eigentliche Schwerpunkt des Buches liegt. Das
liegi vor allem daran, dass tiber die Hilfte des volumindsen Bandes von der Edition archi-
valischer Quelien eingenommen wiird, die hauptsdchlich aus dem Bistumsarchiv Gorlitz
stammen. Uber 200 Dokumente geben Einblick in die unmittelbare Nachkriegszeit der
Jahre 1945-1949 in einer von durchziehenden Fliichtlingen und Vertriebenen besonders
beeintriachtigten Region, die innerhalb Deutschlands auch noch in anderer Beziehung eine
Sonderstellung einnahm: der kleine Lausitzer Teil des Erzbistums Breslau war durch die
Oder-Neisse-Linic von seinem Mutterbistum, das nun in Polen lag, getrennt worden und
stellte fortan nicht nur das Ostlichste, sondern auch das kleinste katholische Kirchengebiet
in Deutschland dar. Die deutsche Leitung des Erzbistums Breslau war nach einer Uber-
gangsphase gezwungen, sich in die deutsch-polnische Grenzstadt Gorlitz zu verlegen. Sie
verfiigte faktisch nur noch tber ein Rumpfterritorium in einem traditionellen Diasporage-
biet, dessen katholische Bevolkerungszahl sich nun durch die Vertriebenen verdoppelte.
Die aus Schlesien vertriebenen Priester und Gldaubigen befanden sich hier allerdings nach
wie vor auf heimatlichem Bistumsgebiet, was dazu fiihrte, dass die Bistumsleitung bei der
seelsorgerlichern Betreuung der Fliichtlinge und Vertriebenen iiber den gesamten Klerus
des Erzbistums Breslau weiter verfliigen konnte. Dies war zumindest theoretisch so, denn
wie nicht nur aus der Quellenedition, sondern auch aus verschiedenen Beitrdgen des Sam-
melbandes deutlich wird, sah die Realitdt anders aus.

Neben den sehr faktenorientierten Aufsitzen von Svenja Hecklau iiber den Aufbau der
Seelsorge im Gebiet Gorlitz und von Beate Cwiertnia iber die Einrichtung von Kateche-
tenseminaren zeigt vor allem der instruktive Beitrag von Ulrike Winterstein iiber die Inte-
gration des vertriebenen Klerus, wie schwierig es war, personell die Seelsorge der Fliicht-
linge und Vertriebenen zu gewihrleisten. Als eine «Sonderform der Desintegration» (142)
bezeichnet Winterstein den Umstand, dass ein grosser Teil der schlesischen Priester ent-
gegen der kirchlichen Vorgabe, in der SBZ/DDR zu bleiben, weiter in die Westzonen zog.
Exemplarisch dafir war der Fall des Breslauer Domkapitulars und Weihbischofs Joseph
Ferche, der nach einer Zwischenstation in der SBZ 1947 seine Karriere als Weihbischof

SZRKG, 102 (2008)



508 Rezensionen — Comptes rendus

im Erzbistum Kéln fortsetzte und in Westdeutschland zum &usserst populéren «inoffiziel-
len Vertriebenenbischof» (129) avancierte. Wie der biographische Beitrag von Sebastian
Holzbrecher zeigt, hatte Ferche es gezielt darauf angelegt, die SBZ verlassen und ein ge-
eignetes Amt im Westen iibernehmen zu kénnen. In der Goérlitzer Kirchenleitung erregte
es angesichts der pastoralen Notsituation der Fliichtlingskirche im Osten grossen Unmut,
dass der einzige Weihbischof in der ostdeutschen Diaspora «seine eigenen Zukunftsplane
iiber die ihm anvertrauten Menschen gestellty hatte (128). Dies musste als verheerendes
Signal auf andere Priester verstanden werden (vgl. auch Dokument Nr. 172 der Quellen-
edition). Dass «der bekannte und beklagenswerte Drang [der Priester] nach Westen ohne
Riicksicht auf die zuriickbleibenden Gemeinden und Gldubigen» (31) ein wesentliches
Problem der Fliichtlingsseelsorge in der SBZ/DDR darstellte und man demzufolge stirker
auf die Ausbildung pastoraler Mitarbeiter setzen musste, zeigt flir das Erzbischéfliche
Kommissariat Magdeburg auch der Beitrag von Daniel Lorek.

Neben diesen Einzelstudien und der umfangreichen Quellenedition ist auch ein Uber-
blicksartikel von Josef Pilvousek und Elisabeth Preufl der Rolle der katholischen Kirche
bei der «Beheimatung» katholischer Vertriebener in der SBZ/DDR gewidmet, der auf die
grossen Forschungsliicken in diesem Bereich aufmerksam macht, obwohl die katholische
Kirche in der DDR sich eigentlich erst aus der «Fliichtlingskirche» entwickelt habe.

Neben diesem deutlichen Schwerpunkt auf die SBZ/DDR gibt es nur wenige Einzel-
studien, die sich mit der Lage in den Westzonen bzw. der Bundesrepublik beschiftigen.
Vergleichsmoglichkeiten zum Gemeindeaufbau im Osten Deutschlands bietet die Unter-
suchung von Marco Eberhard zur Gemeindebildung einer katholischen Diasporagemeinde
im wiirttembergischen Niirtingen, wo sich die Zahl der Katholiken von 300 auf 2.000 er-
hoht hatte, die Katholiken aber weiterhin die Minderheit darstellten. Der Beitrag gibt Ein-
blick in das nur langsame Zusammenfinden der kleinen Gruppe von alteingesessenen und
der grossen Gruppe von neu hinzugekommenen Katholiken, deren religidse Praxis sich
deutlich unterschied und die zundchst fiir kaum «diasporatauglich» gehalten wurden.

Wiihrend sich die meisten Beitrdge mit der innerkirchlichen Integration und der damit
verbundenen neuen gesellschaftlichen Beheimatung beschéftigen, geht es nur in wenigen
um die Deutungsangebote der Kirche, was die Verarbeitung und Einordnung des Schick-
sals der Vertreibung selbst angeht. Hier ist vor allem der Beitrag von Karolina Lang her-
vorzuheben, in dem es um die aus dem siidlichen Ostpreussen vertriecbenen Ermlénder
geht. Wie Lang zeigt, waren fiir die Identitits- und Heimatkonstruktion dieser relativ klei-
nen, rein katholischen Gruppe dic Ausserungen ihres Bischofs Maximilian Kaller, der
1946/47 auch «Papstlicher Sonderbeauftragter fiir die heimatvertriebenen Deutschen» ins-
gesamt war, massgeblich. Einen fundierten Forschungsbericht zur Biographie Kallers gibt
Hans-Jiirgen Karp in einem weiteren Beitrag. Bischof Kaller hatte ungewohnlich frith und
deutlich klargestellt, dass die ermlidndische Heimat als unwiderruflich verloren zu be-
trachten sei und seine Didzesanen sich ohne falsche Illusionen auf Riickkehr um einen
Neuanfang in der neuen Heimat bemiihen sollten. Dass diese frithe Konfrontation seiner
Glaubigen mit der Realitit ohne Autoritdtsverlust des Bischofs einherging, begriindet
Lang iiberzeugend u. a. mit seiner damit einhergehenden heilsgeschichtlichen Deutung
der Vertreibung als christliche Bewédhrungschance, der Sakralisierung des Vertreibungs-
schicksals durch biblische und friihchristliche Vergleiche sowie einer theologisch fundier-
ten Aufwertung der Vertriebenen als christliche Avantgarde unter den Deutschen. Durch
die gleichzeitige Stabilisierung der Gruppenidentitit der Ermldnder durch die Fortsetzung
religioser Rituale (Wallfahrten, Marienverechrung) gelang eine vornchmlich religidse Fun-
dierung des ermldndischen Heimatbewusstseins, die den Heimatverlust akzeptieren half
und dazu fiihrte, dass die Ermlidnder eine gewisse Distanz zu den landsmannschaftlich
verfassten Vertriebenenverbianden hielten. Das Beispiel der Ermlidnder bildet ein ein-
drucksvolles Gegenbeispiel zu der These Christian-Erdmann Schotts, der in dem einzigen

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 509

Beitrag zur evangelischen Kirche beklagt, dass die evangelischen Kirchenleitungen Mitte
der 1960er Jahre zu frith die Akzeptanz des Heimatverlusts von den Vertriebenen ver-
langt, und diese damit von der Kirche abgestossen und in die politisierten Landsmann-
schaften hineingetrieben hitten.

Zum Thema Vertriebene und Kirche gehéren noch zwei Aufsiitze von Thomas Scharf-
Wrede und Benita Berning, die Fragen und Perspektiven der Archivsicherung katholi-
scher Vertriebenenverbidnde betreffen. Konzeptuell nicht ganz schliissig werden diese er-
ginzt durch einen Beitrag von Otfrid Pustejovsky zur Archivsituation in Tschechien und
cinen Uberblick von Maria Dgbowska iiber die Archivsituation fiir die polnischen Vertrie-
benen, die aus den polnischen Ostgebieten in die ehemaligen deutschen Ostgebiete umge-
siedelt worden sind.

Quasi analog zur der im Sammelband zentralen Fragestellung berichtet Martin Ziickert
iiber ein Handbuchprojekt iiber Religions- und Kirchengeschichte der béhmischen Lander
im 20. Jahrhundert mit dem Fokus aut neuere Ansitze zur Erforschung der Jahre 1938
1948. wo es um die Rolle der Kirchen und der Kirchlichkeit fir die gesellschaftlichen
Transformationsprozesse in Bohmen in den Jahren vor und nach der Aussiedlung der
Deutschen geht.

Nur in den weiteren Rahmen des Buchkonzepts gehoren zwei Beitrige, in denen die
Rolle der Kirche und der Religiositit keine Rolle spielen. Christa Miiller, Elisabeth Heidt-
mann und Michael Ermann stellen ein psychologisches Forschungsprojekt zu psychischen
Langzeitfolgen von Kriegserfahrungen bei deutschen Kindern vor. Ausgangspunkt ist die
These, dass Kriegskinder im Nachkriegsdeutschland nicht die Méglichkeit gehabt hétten,
thre Erlebnisse kommunikativ zu verarbeiten. Dieser fragliche Ausgangspunkt soll zwar
ausdriicklich nicht zu Aufrechnungen mit dem Leid der Nichtdeutschen fithren, die Hin-
wendung zum Leiden der deutschten Kriegskinder bleibt aber insofern problematisch, als
sie nicht nur als «Hilfe zur Identititsbildung der Kriegsinder» (185), sondern auch als
«Entwicklungsauftrag fuir die nationale Identitat» (178) der Deutschen verstanden wird.
Ahnlich wie in diesem Beitrag findet auch in einem zweiten Aufsatz von Otfrid Puste-
jovsky eine inflationdre und damit nicht unproblematische Verwendung des Trauma-Be-
griffs statt, wenn z.B. pauschal von einer «Traumatisierung der [deutschen] Gesamtbevol-
kerung» (197) durch den Zweiten Weltkrieg die Rede ist. Ahnlich befremdlich wirkt Pus-
tejovskys gegen die professionelle Geschichtswissenschaft gerichtetes Pladoyer fiir eine
Umgestaltung der Erinnerungskultur angesichts einer «60-jahrigen Geschichtsausblen-
dung» (212) im Hinblick auf die Leiden der Deutschen. Insgesamt hitte dem volumingsen
Sammelband eine Beschriankung auf Beitrdge zu dem eigentlichen Schwerpunktthema gut
getan.

Oldenburg Stephan Scholz

Sabine Vollkamp, Katholische Kirche und Vertriebene in Westdeutschland. Integration,
Identitit und ostpolitischer Diskurs 1945-1972, (=Konfession und Gesellschaft, 40),
Stuttgart, Kohlhammer, 2007, 422 S.

Nach 1945 stromten mehr als 12 Millionen Gefliichtete und Vertriebene aus dem Osten in
die westlichen Besatzungszonen Deutschlands, unter ihnen etwa 45% Katholiken. Es er-
gaben sich enorme Probleme fiir die einzelnen Di6zesen, deren Fliichtlingsanteil zwischen
12% bis 87% ausmachte. Eine Riickkehr der Fliichtlinge kam infolge der politischen
Situation nicht mehr in Frage. Es galt nun, sie aufzunechmen, ihnen Wohnung und Arbeit
zu verschaffen, sie in die neue Heimat zu integrieren. Schwierigkeiten zwischen Neuzuge-
wandten und Einheimischen waren nicht zu vermeiden.

SZRKG, 102 (2008)



510 Rezensionen — Comptes rendus

Neben der materiellen Not galt es auch, die seelische Not der Entwurzelung zu be-
kampfen. Eine gewaltige Seelsorgearbeit der Kirche war erforderlich. Es galt, die Integra-
tion der Fliichtlinge zu beférdern und das Aufkommen eines speziellen Vertriebenen-Ka-
tholizismus nach Moglichkeit zu verhiiten. Auseinandersetzungen zwischen Integra-
tion/Assimilation einerseits und Konzentration auf die Herkunftskultur andererseits prag-
ten die ersten Jahrzehnte. Die jliingere Generation assimilierte sich rasch in der neuen Um-
gebung, sobald die wirtschaftlichen und politischen Verhiltnisse hiezu geschaffen waren.
Die éltere Generation forcierte die Bewahrung des durch Generationen liberkommenen
kulturellen und volkstummaéssigen Erbes der angestammten Heimat. Das Vertriebenen-
wallfahrtswesen der Vierziger- und Fiinfzigerjahre bot emotionale Ankniipfungspunkte
und spirituelle Unterstiitzung in der Fremde. Ende der Sechzigerjahre war diese Epoche
der religiosen Volkskunde zu Ende.

Bis in die Fiinfzigerjahre hatten die Vertriebenenverbénde betridchtlichen Einfluss in
der deutschen Innenpolitik. Je besser die Hochkonjunktur in der Bundesrepublik anlief,
umso mehr gerieten Fragen der «Dritten Welt» und der Kirchenkampf im kommunis-
tischen Europa in den Vordergrund; die Vertriebenenfrage verlor an Schirfe. Kardinal
Frings betrachtete anfangs der Sechzigerjahre die Integration der Fliichtlinge weitgehend
als gelost.

Mit der Zeit wurden kritische Stimmen laut, die die Verklarung der verlorenen Heimat
im Osten als «Trauergespinst» auffassten und die brutalen Seiten der deutschen Ostkolo-
nisation aufzeigten (Treblinka/Auschwitz). Ab ca. 1965 begann eine Kontroverse im
westdeutschen Katholizismus um die richtige Form der Verstdndigung mit Polen. Am
Ende des 2. Vatikanischen Konzils erfolgte der Briefwechsel der polnischen und deut-
schen Bischofe, der eine Verstindigung und Ausséhnung anstrebte. Mit dem Tode Pius’
XII (1958) und der Wahl Johannes® XXIII erfolgte allméhlich ein Kurswechsel in der
vatikanischen Ostpolitik. Bischof Julius Dopfner in Berlin (spéter Erzbischof und Kardi-
nal in Miinchen) rief am 16. Oktober 1960 mit der «Hedwigspredigt» zur Versohnung auf,
stiess aber auf starken Protest der Vertriebenen. Mehr Erfolg hatte die Denkschrift der
Evangelischen Kirche Deutschlands (EKD 1965).

Das Einladungsschreiben der polnischen Bischofe an den deutschen Episkopat zur
Milleniumsfeier 1965 forderte die Bereitschaft zur Verséhnung. Dabei spielte der Wunsch
nach einer Seligsprechung des Mirtyrers Pater Maximilian Kolbe eine Rolle, die zum An-
satz einer Volkerverséhnung genommen werden sollte.

In den Sechzigerjahren zeigten sich unter den Vertriebenen Anzeichen einer Spaltung.
Wihrend die éltere Generation an den bisherigen Vorstellungen festhielt, zeigte die jlinge-
re Generation eher Verstindnis flir eine pragmatische Haltung. Die gegliickte Integration
der jungen Vertriebenenjahrginge in die bundesrepublikanische Wirtschaft und Gesell-
schaft tat hier bereits ithre Wirkung. Ab Mitte der Sechzigerjahre kam es auch zu einer ers-
ten Reisewelle von ehemaligen Vertriebenen nach Polen, die ein anderes Bild der alten
Heimat vermittelte, das sich bis dato auf Vorkriegsfotographien und Linolschnitte be-
schriankt hatte. Nun sah man den schlechten baulichen Zustand der Stadte und Ortschaf-
ten, die mangelnde Infrastruktur, aber dafiir freundliche Einrheimische. In der Politik be-
gann das Umdenken 1966 mit der grossen Koalition Kiesinger-Brandt, die schliesslich
1969 in die Regierung Brandt-Scheel tiberging und zur allmihlichen Ausséhnung mit Po-
len fiihrte, was die Anerkennung der Oder-Neisse-Grenze durch die Bundesrepublik nach
sich zog. Was Konrad Adenauer in den Vierzigerjahren im Westen erreicht hatte, schuf
Willy Brandt nun im Osten. Als der deutsche Bundestag nach heftigen Debatten und mit
mehrheitlicher Stimmenthaltung der CDU/CSU-Abgeordneten den Moskauer und War-
schauer Vertrag am 17. Mai 1972 gebilligt hatte, zogerte der Vatikan nicht, die Neuum-
schreibung der Diézesen im deutsch-polnischen Grenzbereich vorzunehmen. Damit war
die Basis fiir eine dauernde Ausséhnung geschaftfen.

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 511

Eine materialreiche Arbeit von enormer Dichte liegt hier vor, die einen Uberblick iiber
den langwierigen Weg der Vertriebenen in die westdeutsche Gesellschaft und zur endgiil-
tigen Aussohnung mit Polen aufzeigt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Joachim Garstecki (Hg.), Die Okumene und der Widerstand gegen Diktaturen. National-
sozialismus und Kommunismus als Herausforderung an die Kirchen, (=Konfession und
Gesellschaft, 39), Stuttgart, Kohlhammer, 2007, 208 S.

Zum Thema «Okumene und der Widerstand gegen Dikaturen» organisierte die Stiftung
Adam von Trott in Imshausen (Deutschland), dem Herkunftsort des Gegners des NS-
Regimes, anlisslich des 60. Jahrestages des gescheiterten Hitler-Attentates vom 20. Juli
1944 ¢in internationales Kolloquium «zu Ehren von Willem A. Visser 't Hooft», dem ers-
ten Generalsekretir des Okumenischen Rates der Kirchen. Die zwolf Beitriige dieser Ta-
gung sind nun von Joachim Garstecki, von 2001 bis 2007 Studienleiter der Stiftung Adam
von Trott, als Buch herausgegeben worden.

Im einleitenden Beitrag stellt Konrad Raiser dar, dass sowohl der Nationalsozialismus
als auch der Kommunismus von der 6kumenischen Bewegung als totalitire Regimes an-
geprangert wurden. Im Kalten Krieg hat sich der Okumenische Rat der Kirchen (ORK) je-
doch auch bemiiht, den eisernen Vorhang zu tiberwinden. Statt die kommunistische Un-
terdriickung entschieden zu verurteilen, hat die 6kumenische Bewegung einen «Wandel
durch Anniherung» gesucht. Konrad Raiser weist darauf hin, dass an der Tagung mit der
nationalsozialistischen und der kommunistischen Diktatur bloss die zwei «prignantesten
Beispiele» thematisiert werden. In der Geschichte des ORK gab es jedoch mindestens drei
weitere Felder des Widerstandes gegen unterdriickerische Herrschaft, die Kampfe gegen
den Rassismus, den Militarismus und schliesslich gegen die Ausbeutung der Armen durch
das gegenwirtige Weltwirtschaftssystem.

Sechs Beitriige beleuchten den 6kumenischen Widerstand gegen den Nationalsozialis-
mus. An den Beispielen von Willem A. Visser 't Hooft (Rolf-Ulrich Kunze), George Bell
(Andrew Chandler), Dietrich Bonhoeffer (Keith Clements) und Adam von Trott (Andreas
Schott), sowie der schwedischen Sigtuna-Gruppe (Bjérn Ryman) werden verschiedene
Aspekte sowie die internationale Vernetzung des Widerstandes deutlich. Der Niederliander
Visser 't Hooft nahm als Okumene-Koordinator im neutralen Genf eine wichtige Position
als Informationsvermittler zwischen den Widerstandsgruppen in ganz Europa ein. In Genf
kam es auch zu vier Treffen europédischer Widerstandsvertreter. Eine wichtige Rolle spiel-
te ebenfalls die schwedische Sigtuna-Gruppe vom Nordischen Okumenischen Institut. Sie
pflegte sowohl zu George Bell, dem anglikanischen Bischof von Chichester, der sich in
England fiir die politische Unterstiitzung des deutschen Widerstandes einsetzte, als auch
zum Kreisauer Kreis, einer der wichtigsten deutschen Widerstandsgruppen, der auch
Adam von Trott angehérte, enge Beziehungen. An Dietrich Bonhoeffer schliesslich lasst
sich die Verbindung der Okumene mit dem Kampf gegen das Nazi-Regime sehr konkret
verdeutlichen. Auf der Suche nach Alternativen zur deutschen Nazi-Herrschaft spielte die
europdische Dimension eine wichtige Rolle. Sowohl bei den Genfer Treffen als auch in
den Schriften Adam von Trotts finden sich konkrete Vorstellungen davon, wie ein neues
Europa auszusehen habe.

Um die europdische Ausrichtung des Widerstandes geht es auch im Beitrag Jurien A.
Zeilstras. Fir Okumeniker wie Visser 't Hooft, von Trott und Bonhoeffer stellte Europa
das Symbol einer Gesellschaft dar, die in der Lage war, die Konflikte zwischen dem Na-
tionen zu iiberwinden. Dem Christentum kam die Aufgabe zu, dafiir die geistigen und mo-
ralischen Grundlagen zu liefern. Nach dem gescheiterten Hitler-Attentat und dem sich

SZRKG, 102 (2008)



512 Rezensionen — Comptes rendus

abzeichnenden militidrischen Sieg der Alliierten wurde aber immer klarer, dass es keine
«europdische Einheit von innen heraus» geben wiirde. Aufgrund dieser Entwicklung ver-
lor das Thema Europa in der Nachkriegszeit fiir die 6kumenische Bewegung weitgehend
seine Anziehungskraft und wurde durch das Thema Welt ersetzt. Ein triumphalistisches
antikommunistisches Europa sei fiir Visser 't Hooft nicht mehr die Mithe wert gewesen.

Damit ist der Bogen geschlagen zu finf Beitrigen iiber das Verhiltnis der 6kume-
nischen Bewegung zu den kommunistischen Diktaturen im Kalten Krieg. Dianne Kirby
weist in threm Artikel «The impact of the Cold War on the formation of the Word Council
of Churches» auf die zentrale Bedeutung des Religidsen beim Kampf gegen Hitler und
vor allem gegen den Kommunismus hin. Dies zeigt sich in den Anstrengungen Trumans,
mit dem Vatikan auch die 6kumenische Bewegung in eine «internationale anti-kommunis-
tische religiose Front» einzubinden. Dieses Vorhaben sei, so Kirby, unter anderem am
noch viel élteren Kalten Krieg zwischen Protestanten und Katholiken gescheitert.

Der Beitritt der orthodoxen Kirchen zum ORK zog eine grundlegende Anderung in der
Ausrichtung dieser Institution nach sich. Offentliche Proteste gegen die Menschenrechts-
verletzungen in den kommunistischen Landern wurden von den orthodoxen Kirchen unter
dem Einfluss threr Regierungen blockiert. John Arnold erwihnt in diesem Zusammen-
hang, dass die orthodoxen Kirchen in einem Gegensatz zu den Kirchen in Siidafrika oder
den Vereinigten Staaten standen, die ihrerseits die Apartheid oder den Vietnamkrieg klar
verurteilten.

Paul Oestreicher bringt das Dilemma der Okumene auf den Punkt, wenn er bemerkt,
dass diese durch Verteuflung des Stalinismus zur Partei im Kalten Krieg geworden wire.
Umgekehrt wire sie aber auch durch die kritiklose Hinnahme der stalinistischen Ver-
brechen schuldig geworden. Die Position zwischen den Fronten hat den Handlungsspiel-
raum der 6kumenischen Bewegung eingeschrinkt. Deshalb hat sie kaum Impulse zur Be-
endigung des Kalten Krieges gegeben und auch dem «Siegeszug des ungeziigelten Kapi-
talismus» nur wenig entgegensetzen kdnnen. Trotz allem vertritt Oestreicher die Meinung,
dass die Kirchen unter den gegebenen Umstianden nicht viel anders hitten reagieren kon-
nen, da auch andere Optionen zu berechtigter Kritik gefiihrt hétten.

Die letzen zwei Beitrige befassen sich mit der Aufarbeitung der Geschichte der Kir-
chen im Kalten Krieg. Wihrend Laurens Hogebrink auf die interne Debatte iiber die Rolle
der 6kumenischen Bewegung eingeht, bietet Katharina Kundert einen Uberblick zum
aktuellen Diskussions- und Forschungsstand iiber die Rolle von Kirchen und Okumene im
Kalten Krieg. Sie sieht die Auseinandersetzung iiber die Rolle der 6kumenischen Bewe-
gung im Kalten Krieg in einer neuen Phase, betont aber angesichts der Komplexitit des
Themas die Notwendigkeit der internationalen Kooperation zwischen ehemals west- und
osteuropdischen Ldndern in der weiteren Aufarbeitung.

Die Tagungsbeitrige vermitteln einen guten Uberblick iiber die Rolle der Okumene im
Widerstand gegen Nationalsozialismus und Kommunismus. Wihrend der Kampf gegen
den Nationalsozialismus die 6kumenische Bewegung grundlegend geprigt hat, bemiihte
sich der ORK wiihrend des Kalten Krieges um eine neutralere Position. Darunter litt die
klare Positionierung in Fragen der Menschenrechte, obwohl diese ab den 80er Jahren zu
einem zentralen Anliegen des ORK wurden. Um den 6kumenischen Widerstand gegen
Nationalsozialismus und Kommunismus in seinem Kontext zu sehen, wire ein Vergleich
mit den Positionen des Vatikans aufschlussreich gewesen. Vor allem die harte Position
gegeniiber dem Kommunismus stellt einen klaren Kontrast zur Haltung des ORK dar. Im
Hinblick auf die gegeniiber dem ORK vorgebrachte Kritik wire dieser Vergleich wiin-
schenswert gewesen.

Freiburg i.Ue. Stephan Tschirren

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 513

Michael Fellner, Die katholische Kirche in Bavern 1945-1960. Religion, Gesellschaft
und Modernisierung in der Erzdidzese Miinchen und Freising, (=Veroffentlichungen der
Kommission fiir Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, 111), Paderborn/Miinchen/Wien/
Ziirich, Ferdinand Schéningh, 2008, 353 S.

Langsam kommt die Katholizismusforschung aus dem «Dauerbrenner» Katholische Kir-
che in der Zeit des Nationalsozialismus heraus und erarbeitet sich sukzessive neue The-
menfelder und Epochenabschnitte. Die Nachkriegszeit bis zum Beginn des 11. Vatikanums
driangt sich hiefuir auf. In dieser Zeit wandelt sich Bayern von einer Agrar- in eine Indus-
trie- und Dienstleistungsgesellschaft mit allen sich daraus ergebenden Konsequenzen po-
sitiver wie negativer Art.

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit der Beschreibung katholischer Lebensverhilt-
nisse in Bayern. Drei Regionen des Erzbistums werden untersucht: Die lindlich geprigte
Region Ebersberg, das Dekanat Berchtesgaden als touristisch geprigte Region und die
Millionenstadt Miinchen. Dabei sind deutliche Einfliisse der Forschungsmethode von Urs
Altermatt und seiner Freiburger Schule (Schweiz) festzustellen, der sich seit den 1980er
Jahren um die Beschreibung katholischer Lebenswelten bemiiht. Eine breite Quellenlage
ermoglichte diese Arbeit: Die Seelsorgeberichte der einzelnen Pfarreien, die Gesamtseel-
sorgeberichte der Dekanate sowie die Protokolle der Pastoralkonferenzen ergeben reiches
Material und dokumentieren die Arbeit solide.

1945 ist der Endpunkt einer zwdlfjdhrigen harten Auseinandersetzung mit dem totali-
tdren nationalsozialistischen Regime. Der Autor ist der Meinung, dass es sich 1945 nicht
um die Stunde Null gehandelt habe, auch wenn Briiche und Zasuren vorgekommen seien.
Klerus und Pfarreicaritas gewannen neue Bedeutung, da ein grosser Zustrom von Hilfsbe-
diirftigen zu betreuen war. Die Hoffnung, dass mit dem Ende der Naziherrschaft eine Re-
christianisierung einsetze, erwies sich bald als Illusion. Grosse Verdnderungen ergaben
sich in der konfessionellen Karte infolge des Fliichtiingsstromes. Mentalitdtsunterschiede
fiihrten oft zu Spannungen zwischen Einheimischen und Flichtlingen. 1952 erfolgte ein
Generationenwechsel in der Erzdiozese. Nach dem Tode des katholischen «Urgesteins»
Kardinal Michael Faulhaber tibernahm Erzbischof Joseph Wendel die Fithrung der Erz-
didzese. Er war ein Verfechter der Liturgischen Bewegung, und er schuf ein Seelsorgeamt
und griindete die Katholische Akademie.

Der Befund in den drei ausgewihlten Regionen ist unterschiedlich. Im landlich ge-
priagten Ebersberg herrschte grosse Stabilitdt in der Seelsorge. Ab den 1950er Jahren
motorisiert sich die Bevolkerung und die Mechanisierung in der Landwirtschaft halt
Einzug. Infolge der Schaffung von Arbeitsplatzen in der Industrie entsteht die Pendlerpro-
blematik. Die Organisation der Landvolk- und Landjugendbewegung setzt ein, um das
christliche Geprige der Dorfgemeinschaften zu festigen.

Anders stellt sich die Lage in der Fremdenverkehrsregion Berchtesgaden dar. Seit
1933 hatte dort ein starker Nazieinfluss wegen des «Berghofes des Fiihrers» auf dem
Obersalzberg geherrscht. Kirchliche Einrichtungen wurden in jener Zeit beschlagnahmt.
Eine allmihliche Konsolidierung setzte erst nach der Wahrungsreform 1948 ein. Ab 1950
erfolgte ein starker wirtschaftlicher Aufschwung dank des aufkommenden Fremdenver-
kehrs. Er brachte Verdienst in die Gegend und verhinderte die Abwanderung.

Miinchen stieg nach dem Zweiten Weltkrieg zur Millionenstadt auf. Spirlich besuchte
Gottesdienste, eine hohe Zahl von Kirchenaustritten und iiberalterte Gemeindestrukturen
prdgten das Bild. Im Zeichen des Kalten Krieges erfolgten Verlegungen von Industriean-
lagen in den Raum Miinchen. Dadurch bedingter verstirkter Wohnungsbau forderte das
Grossstadtgeprige. Diese Neubaugebiete waren pastoral unterversorgt, wihrend sich das
Zentrum entleerte. Kardinal Joseph Wendel betonte ab 1952 eine niichterne Amtsfithrung
und verfolgte zidhe das Projekt der Wiederverchristlichung Miinchens mit dem Konzept
der Milieumission, der Miinchner Stadtmission und mit dem Eucharistischen Weltkon-

SZRKG, 102 (2008)



514 Rezensionen — Comptes rendus

gress (EWK) in Miinchen 1960. Die Idee der Stadtmission wurde durch das Beispiel des
EWK Rio de Janeiro 1955 angeregt, den Wendel als Leiter der deutschen Delegation be-
sucht hatte. Sie wurde griindlich vorbereitet. In speziellen Kursen erfolgte die Schulung
von Laienmitarbeitern, bekannte Personlichkeiten wie P. Leppich SJ wirkten als Strassen-
missionare. Die Mission fand im Frithjahr 1960 in je drei dreiwochigen Wellen statt. Die
Erfolgsbeurteilung blieb zwiespiltig. Die bisherige Form der Volksmission hatte das Ziel
nicht erreicht, obschon gewisse Fortschritte feststellbar waren. Das liturgische Anliegen
erfuhr eine Forderung, in der Homiletik gelang der Wandel von der Droh- zur Frohbot-
schaft. Als Gewinn wurde die Rekrutierung von 10’000 aktiven Laienhelfern verbucht.

Der Eucharistische Weltkongress in Miinchen l6ste das bisherige Modell, die feier-
liche Prozession mit dem hl. Sakrament, durch die 6ffentliche Feier der hl. Messe ab. Die-
se Grossveranstaltung stellte fiir die Erzdiozese Miinchen und Freising eine wichtige Zwi-
schenstation auf dem Weg zum II. Vatikanum (1962—-1965) dar.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Manfred Spieker, Kirche und Abtreibung in Deutschland. Ursachen und Verlauf eines
Konylikts, Paderborn, Verlag Ferdinand Schoningh, 2. erweiterte Auflage, 2008, 291 S.

Manfred Spiekers Buch beschreibt eine spannende Periode der jiingeren deutschen Katho-
lizismusgeschichte. Im Zentrum steht ein schwerer innerkirchlicher Konflikt um die Be-
teiligung der katholischen Kirche an der staatlich geregelten Schwangerschaftskonfliktbe-
ratung. Dieser Konflikt erschiitterte die Kirche in der zweiten Hilfte der 1990er Jahre und
fithrte auf seinem Hohepunkt zur Spaltung der Deutschen Bischofskonferenz. Die Ge-
schichte des Konflikts reicht derart nahe an die Gegenwart, dass das Buch von Spieker
Teil davon wird; dies umso mehr als der Autor einer der beiden Konfliktparteien nahe
steht. Der Professor fiir Christliche Sozialwissenschaften an der Universitdt Osnabriick ist
Mitglied im Herausgeberbeirat der «Zeitschrift fir Lebensrecht», die von der in den
1980er Jahren gegriindeten «Juristen-Vereinigung Lebensrecht e.V.» herausgegeben wird.
Seine Untersuchung ergreift Partei, wobel sie sich implizit an die katholischen Befiirwor-
ter einer kirchlichen Mitwirkung im staatlichen System der Schwangerschaftskonfliktbe-
ratung richtet. Sie will Illusionen zerstdren; in erster Linie die realititsfremde Vorstellung
vieler Katholiken, dass die aktuelle deutsche Abtreibungsgesetzgebung dem Schutz des
ungeborenen Kindes dient. Dieses Ziel sollte das mit Biss geschriebene Buch erreichen
koénnen, so es denn vom anvisierten Publikum gelesen wird. Denn der Autor bietet mit
seiner Untersuchung die Grundlage fiir einen Losungsansatz, den er mit dem Dreischritt
«Sehen — Urteilen — Handeln» umschreibt (252). «<Am Anfang der Wende zu einer Kultur
des Lebens (...) hat die kompetente Diagnose der Rechtslage in Deutschland und der
Funktion des Beratungsscheins zu stehen», erklirt er (255).

Folgerichtig beginnt Spieker seine Untersuchung mit einer detaillierten Darstellung
der Entwicklung der rechtlichen Regelungen des Schwangerschaftsabbruchs seit 1970.
Insgesamt beschreibt er vier Reformen der deutschen Abtreibungsgesetzgebung, also des
beriihmten § 218 StGB, unter Beriicksichtigung der Rechtsprechung des Bundesverfas-
sungsgerichts, der Rechtsprechung der Zivilgerichte und des Sozialversicherungsrechts.
Im ersten Drittel des Buches entsteht das Bild eines Landes, in dem der Schutz des unge-
borenen Lebens zugunsten der Selbstbestimmung der schwangeren Frau nach und nach
entscheidend geschwicht wurde. Der Autor thematisiert die Reaktion verschiedener ka-
tholischer Akteure auf die Liberalisierungsbestrebungen, so insbesondere das Engagement
der Bischofe und des Zentralkomitees der deutschen Katholiken (ZdK). Dabei stellt er
fest, dass der Kirche in den 1980er Jahren allméhlich der Partner in der Politik abhanden
kam, weil grosse Teile der CDU/CSU nicht mehr zur Verteidigung des Lebensrechts be-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 515

reit waren. Die gesetzgeberische Entwicklung gipfelte im Schwangeren- und Familien-
hilfednderungsgesetz von 1995, das nach Spicker einen Paradigmenwechsel im Strafrecht
markierte: Mit dem Wechsel vom Indikationenmodell zur Fristenregelung mit Beratungs-
pflicht se1 die Vorstellung verbunden, das ungeborene Leben kénne durch Beratung und
soziale Hilfen bei gleichzeitiger Straflosigkeit der Abtreibung besser geschiitzt werden als
durch die Androhung strafrechtlicher Sanktionen gegen die Schwangere und den abtrei-
benden Arzt. Spieker teilt diese Ansicht nicht, sondern weist vielmehr auf die neue Funk-
tion der Beratung hin: Als Alibi-Beratung ermégliche sie in erster Linie einen straffreien
Zugang zur Abtreibung, wihrend der Beratungsschein als Totungslizenz zu qualifizieren sei.

Bereits 1993 zeichnete sich der innerkirchliche Konflikt der Jahre 1995 bis 1999 ab,
den Spieker im zweiten und umfangreichsten Teil des Buches in aller Ausfiihrlichkeit be-
handelt. Dabei greift er auf unterschiedliche Quellen zurtick und lasst den Leser am Brief-
wechsel zwischen Rom und den deutschen Bischéfen teilhaben. Zunidchst macht der
Autor jedoch klar, dass die Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs die Kirche mit
solch fundamentalen Fragen konfrontiere wie den Grenzen des «Mehrheitsprinzips» und
der «Kooperation mit einer Rechtsordnung, die Verbot und Erlaubnis der Abtreibung so
miteinander verquickt, dass — zumindest auf den ersten Blick — nicht deutlich wird, ob sie
dem Lebensschutz Ungeborener oder der Selbstbestimmung abtreibungswilliger
Schwangerer» dienen wolle (111). Eine wichtige Rolle in der Argumentation spielt das
kritische Kapitel tiber die Tatigkeit der katholischen Beratungsstellen. Mit der Beschrei-
bung des Konflikts geht eine Charakterisierung der Konfliktparteien einher. Im einen La-
ger befanden sich die Mehrheit der Deutschen Bischofskonferenz mit Bischof Lehmann
als threm Vorsitzenden, das Prisidium des ZdK sowie eine deutliche Mehrheit der Laien.
Diese Gruppe leistete subtilen, aber hartndckigen Widerstand gegen Papst Johannes Paul
[I. und die Glaubenskongregation unter Kardinal Ratzinger, die eine Minderheit der deut-
schen Bischofe, des ZdK und der Laien hinter sich scharten. Die Wurzel des Konflikts ist
in einer unterschiedlichen Beurteilung sowohl des gesetziichen Beratungskonzepts als
auch der Mitwirkung der Kirche im staatlichen Beratungssystem zu suchen. Dabei lautet
die strittige Frage: Darf sich die katholische Kirche an der nachweispflichtigen Schwan-
gerschaftskonfliktberatung beteiligen, wenn der Nachweis, d.h. der Beratungsschein, nach
dem Willen des Gesetzgebers die wesentliche Voraussetzung fiir eine straflose Abtrei-
bung ist? Die Gruppe um Bischof Lehmann verirrte sich nach Spieker immer stirker in
einer realitdtsfremden «Apologie» des staatlichen Beratungssystems, wihrend der Papst
seit 1995 eine Neudefinition der kirchlichen Beratungstitigkeit mit Verzicht auf die Ab-
gabe des Beratungsscheins forderte. Die Analyse der bischoflichen Verlautbarungen und
der Briefe zuhanden Roms sowie die Haltung gegeniiber Kritikern des Scheins lassen den
deutschen Episkopat in dusserst negativem Licht erscheinen.

Vergleichsweise kurz, aber aufschlussreich ist der dritte, analytische Teil, in dem Spie-
ker vor allem den Ursachen des Konflikts auf den Grund zu gehen versucht. Dies gelingt
ihm, indem er im ersten Kapitel die Bedeutung des Beratungsscheins aus verschiedenen
Perspektiven beleuchtet: aus Sicht der Rechtswissenschaft, der Moraltheologie, der
Sozialethik, der Pastoraltheologie und der Philosophie. Hier kann er jeweils die Sicht-
weise der Konfliktparteien aufeinanderprallen lassen und die Argumentation der gegne-
rischen Seite widerlegen. Das Kapitel ist argumentativ geschickt aufgebaut: Am Anfang
der Einsicht und der von Spieker erhofften Umkehr steht die faktengetreue und scheuklap-
penfreie Interpretation der Rechtslage. Sehr interessant ist auch das zweite Kapitel Uber
die politischen Dimensionen des Konflikts, weil der Beitrag der CDU/CSU an der Genese
des Schwangeren- und Familienhilfednderungsgesetzes von 1995 und seine Folgen aufge-
deckt werden. Spicker diagnostiziert nachvollziehbar eine Verstrickung weiter Teile der
katholischen Kirche Deutschlands in das, was er einen «Kontinuitidtsbruch christdemokra-

SZRKG, 102 (2008)



516 Rezensionen — Comptes rendus

tischer Politik» (242) nennt. Die «Einbindung in das System Kohl» (246) hatte nach An-
sicht des Autors zur Folge, dass die Kirche ihr Wichteramt gegeniiber Staat, Gesellschaft
und Politik im Bereich des Lebensschutzes nicht mehr wahrzunehmen vermochte.

Im Mittelpunkt des vierten Teils, um den die Neuauflage ergidnzt wurde, stehen die
Auseinandersetzungen um den Beratungsverein «Donum Vitae». Gegen Ende 1999 ord-
neten sich die deutschen Bischofe mehr widerwillig als iiberzeugt dem ultimativen Ent-
scheid von Papst Johannes Paul II. vom 3. Juni 1999 unter und kiindigten den Ausstieg
der katholischen Beratungsstellen aus der nachweispflichtigen Schwangerschaftskonflikt-
beratung und damit den Verzicht auf die Abgabe des umstrittenen Beratungsscheins an.
Zu diesem Zeitpunkt hatte das ZdK bereits den Verein «Donum Vitae» gegriindet, der
eine Fortfilhrung der nachweispflichtigen Schwangerschaftskonfliktberatung entgegen
den Anweisungen des Papstes ermoglichen sollte. Dieser in gewissen Lindern staatlich
geforderte Verein bleibt bis heute Gegenstand von Kontroversen zwischen Rom und dem
deutschen Episkopat, da die Mehrheit der deutschen Bischofe Miihe hat, sich von diesem
«Spaltpilz im deutschen Katholizismus» (278) zu distanzieren.

Alles in allem ldsst sich sagen: Trotz (oder vielleicht gerade wegen) ihres normativen
Ansatzes leistet die Untersuchung von Spicker einen wichtigen Beitrag zum Verstidndnis
der jiingsten innerkirchlichen Auseinandersetzungen in der Frage der Abtreibungsgesetz-
gebung, der fiir alle an Religions- und Kirchengeschichte sowie an der spezifischen The-
matik Interessierten spannende Einblicke und Erkenntnisse ermdoglicht.

Rapperswil Barbara Ludwig

Siegfried Hermle/Claudia Lepp/Harry Oelke (Hg.), Umbriiche. Der deutsche Protes-
tantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren, (=Arbeiten zur
kirchlichen Zeitgeschichte, Band 47), Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2007, 408 S.

Der vorliegende Band enthilt die Beitrdge einer Tagung, die im Oktober 2005 von der
Evangelischen Arbeitsgemeinschaft fur Kirchliche Zeitgeschichte durchgefiihrt wurde. Im
Zentrum stehen die Beriihrungsflichen und Auseinandersetzungen zwischen den evange-
lischen Kirchen und den sozialen Bewegungen der sechziger und siebziger Jahre. Die
Friedensbewegung wird aus unerfindlichen Griinden nicht behandelt, obwohl sie im Un-
tersuchungszeitraum organisatorisch und von der kulturellen Orientierung her ein stirke-
res protestantisches Profil aufwies als alle anderen sozialen Bewegungen. Ein solches Vor-
gehen erfordert die Einbeziehung sozial- und kulturwissenschaftlicher Fragestellungen,
und der vorliegende Band ist auch deshalb bemerkenswert, da er fur die zeitgeschichtliche
Forschung zur evangelischen Kirche eine aus- und nachdriickliche Offnung zu sozialhis-
torischen Ansétzen markiert.

Der Band ist in vier Sektionen untergliedert. Zu Beginn diskutieren Hugh McLeod,
Wolf-Dieter Hauschild und Dieter Rucht Entwicklungstendenzen von Religion, evange-
lischer Kirche und sozialen Bewegungen. Die Beitrdge in der nichsten Sektion behandeln
die Auseinandersetzung westdeutscher Studentengemeinden mit den Protesten nach 1968
(Angela Hager) und die positive Bezugnahme von Protestanten in der DDR auf den Pra-
ger Friihling (Marc-Dietrich Ohse). Helga Kuhlmann gibt einen Uberblick iiber die unter
dem Einfluss der Frauenbewegung seit 1968 zur Zulassung der Frauenordination fiihren-
den Entwicklungen. Sie erdrtert einige der instutionellen und theologischen Kontexte, die
diesen nachgerade revolutiondren Wandel ermdglicht haben. Ahnliches tut in knapper
Form fiir die schlagwortartig als «sexuelle Revolution» beschriebenen Prozesse Simone
Mantei. In zwei gehaltvollen Beitragen beschreiben Reinhard Frieling und Roland Splies-
gart die seit der Konferenz des Okumenischen Rates der Kirchen in Uppsala 1968 auch
unter Protestanten intensive Beschiftigung mit Fragen der Dritten Welt sowie die Rezep-

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 517

tion der lateinamerikanischen Befreiungstheologie, und zwar sowohl ihrer evangelischen
wie der katholischen Vertreter. Spliesgart weist auf die «radikale Mythenbildung» (202)
tiber die Gesellschaften der Dritten Welt hin, die dieser Rezeption zugrunde lag.

Die Sektion «Institutionen und Personen» enthilt drei materialreiche Beitrdge. Harald
Schroeter-Wittke beschreibt in einer dichten kulturhistorischen Analyse die Wandlungen
der Evangelischen Kirchentage, die bereits in den fiinfziger Jahren einen «Event-Charak-
ter» aufwiesen, und dann nach einer Stagnationsphase seit 1975 mit dem «Markt der
Maéglichkeiten» ein «Instrument der Partizipation» schufen, mit dem der Kirchentag sich
zu einer «Messe» wandelte (220). Schroeter-Wittke ist darin zuzustimmen, dass die litur-
gischen und performativen Details der auf den Kirchentagen geschaffenen Erlebniswelt
genauer zu analysieren bleiben, um die Anziehungskraft dieser Form massenhafter Inter-
aktion genauer verstehen zu koénnen. Claudia Lepp beschreibt Helmut Gollwitzer als
«Dialogpartner der sozialen Bewegungen», was durch seine positive Einstellung zum
demokratischen Sozialismus erleichtert wurde, wihrend Gollwitzer den als Antizionismus
verbrimten Antisemitismus der Neuen Linken, und hier insbesondere von Ulrike Mein-
hof, konsequent kritisierte. Norbert Friedrich schildert den in Hamburg lehrenden Ethiker
und Dogmatiker Helmut Thielicke als «Antipoden» der 68er, was durch seine Rolle als
«Verteidiger der alten Ordinarienuniversitit» (257) gut erkldart werden kann. Gewiinscht
hiitte man sich eine bessere Erldauterung dessen, was Thielicke in einem Nachruf auf Karl
Barth gemeint hat, wenn er dessen Theologie als Beitrag zur «Soziologisierung und Politi-
sierung» (248) doch wohl auch oder gar vornehmlich der evangelischen Kirche kritisierte.

Die Beitridge der Sektion «Strukturen und Frommigkeitsformen» sind wohl die analy-
tisch ergiebigsten des Bandes. Wihrend Peter Bubmann den zunehmenden Einfluss der
Popkultur auf die Kirchenmusik dieser Dekaden aufzeigt und damit auch wichtige Fragen
nach der Kohirenz und Pluralisierung liturgischer Stile aufwirft, weist Siegfried Hermle
auf die Grenzen der evangelikalen Offensive hin, die sich gegen die durch liturgische Re-
formen und eine angeblich zur Verwirrung der Geister beitragende Universitatstheologie
positionierte, sich aber nicht von den institionellen Strukturen der Landeskirchen zu 16sen
vermochte und deshalb bald wieder an Bedeutung verlor. In einem faszinierenden Aufsatz
beschreibt Peter Cornehl die seit 1968 in Koln und anderen Stidten abgehaltenen Poli-
tischen Nachtgebete, die Dorothee Sélle in das Licht einer breiten Offentlichkeit katapul-
tierten, eine wichtiger Anlass fiir den evangelikalen Protest waren und die, darauf weisen
auch andere Beitriage hin, trotz ihrer bis 1972 zeitlich begrenzten Dauer als Faktor und
Katalysator des Wandels in den evangelischen Kirchen der Bundesrepublik kaum zu iiber-
schitzen sind. Cornehl weist auf die Grenzen dieses Projekts der «Politisierung der Ge-
wissen» hin (277), das sich trotz der hochaktuellen Themen in seiner Wortlastigkeit und
seinen «antipietistischen Affekten» gegen eine offenere und dramatisch aufladbare Ge-
betsgemeinschaft ganz bewusst vom « Warmestrom» abschnitt, den eine liturgische Form
benotigt, die auf Kontinitdt und Dauer angelegt ist. Jan Hermelink schliesslich zeigt in
einem (iberaus perspektivenreichen Beitrag auf, wie die evangelischen Kirchen als Orga-
nisation durch Professionalisierung und Regionalisierung ihrer Dienste sowie durch ein
treffend als «Prinzip stuktureller Addition» (S. 300) bezeichnetes Anlagern neuer biiro-
kratischer Strukturen an den tradierten Kern auf die vielfiltigen Herausforderungen der
innerkirchlichen Kontestation und der gesellschaftlichen Differenzierung reagierten.

Fazit: Nicht nur durch vielen analytisch prizisen, weiterfithrenden und jeweils auch
Forschungsdesiderate aufzeigenden Beitriage, sondern auch durch den Abdruck der von
Hartmut Lehmann und Detlef Pollack mit Berichten eingeleiteten Schlussdiskussion
er6ffnet dieser Band viele wichtige und heuristisch ergiebige Perspektiven fiir die weitere
Erforschung der Jahre von 1960 bis 1980 als einer von der Herausforderung durch soziale
Bewegungen bestimmten Umbruchphase der evangelischen Kirchengeschichte.

Sheffield Benjamin Ziemann

SZRKG, 102 (2008)



518 Rezensionen — Comptes rendus

Schriften des Vereins fiir Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung, 124 (2006),
Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2006, 260 S.

Der rithrige Verein fiir Geschichte des Bodenseeraumes gab fiir das Vereinsjahr 2006 sein
124. Vereinsheft heraus, das mehrere Aufsitze umfasst, welche die schweizerische Nach-
barschaft direkt oder indirekt betreffen. Auf besonderes Interesse stosst der Beitrag von
Paul Oberholzer iiber die hochmittelalterliche Bautitigkeit im Territorialgebiet des Klos-
ters St. Gallen. Der Verfasser gewann iiberraschende Informationen aus Interlinear- und
Randvermerken von Jahrzeitbiichern, Kalendarien und anderen Verzeichnissen, die sich
wohl in keinen anderen Quellen finden lassen. Theres Flury beschiftigt sich mit dem
Ende der Fiirstabtei St. Gallen und sucht insbesondere die Wege und Umwege der letzten
Monche nach der Aufhebung der iiber tausendjéhrigen Abtei 1805 zu erhellen, was mit
den direkt betroffenen 74 Konventualen (57 Patres, 16 Laienbriider, 1 Frater Professus)
geschah. Von Interesse ist besonders das Schicksal von Pater Ildefons von Arx (1755—
1833), der als Geschichtsschreiber und Bibliothekar in die Geschichte einging und als
letzter Chronist des Klosters St. Gallen wirkte. Ulrike Laube macht interessante Uberle-
gungen zur Entstehungsgeschichte des Konstanzer Miinsters. Ulf Wendler spiirt dem
weitgehend vergessenen Dichter Wilhelm Rothacker (1827-1859) nach, der eine gewisse
Rolle im nachrevolutionidren Baden um die Mitte des 19. Jahrhunderts gespielt hat. Nach
der Niederlage der badischen Revolutionsarmee 1849 floh er in die Schweiz und ver-
offentlichte in Herisau seine radikal gesinnten «Alten und Neuen Gedichte» und verbaute
sich damit die Mdglichkeit einer Riickkehr nach Baden. Er wanderte nach den USA aus
und starb dort mit 32 Jahren. Barbara Vannotti beschiftigte sich mit dem Lebenslauf der
spatmittelalterlichen Magdalena Peyer von Hagenwil, einer entlaufenen Nonne, die es bis
zur Schlossherrin brachte. Fabian Bridndle widmet seine Arbeit dem Spannungsverhiltnis
zwischen Demokratie und Oligarchie in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts in
Appenzell-Ausserrhoden.

Das Heft 124 des Vereins fiir Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung erweist
sich als echte Klammer fiir alle historisch Interessierten der verschiedenen angrenzenden
Gebiete.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Frido Mann, Achterbahn. Ein Lebensweg, Hamburg, rowohlt, 2008, 382 S.

Das Titelfoto zeigt den heute 68-jahrigen Frido Mann, den «Lieblingsenkel» Thomas
Manns, in wohltuender Gelassenheit, ja Heiterkeit. Ein versohnliches Bild angesichts der
Autobiographie, die mitunter Ziige einer schmerzhaften therapeutischen Anamnese trigt.
In acht durchkomponierten Kapiteln, in einer unpritentiésen Sprache und mit verbliiffen-
der Ehrlichkeit nimmt uns der Autor mit auf die Achterbahn-Fahrt durch sein Leben.

1940 wird Frido Mann im kalifornischen Exil geboren, als Sohn von Michael Mann,
dem jiingsten der sechs Kinder Thomas und Katia Manns. Schon die Kindheit Fridos ist
geprdgt vom stindigen Wechsel der Orte, Schulen, Internate und Bezugspersonen.
Kalifornien, Osterreich und schliesslich die Schweiz sind die Wohnorte des Adoleszenten.
Die Eltern Michael und Gret Mann (geborene Moser, aus einer Schweizer Industriellen-
Familie stammend) entziehen sich den beiden Sohnen Frido und Toni auf irritierende
Weise. Der zu unkontrollierten Ausbriichen neigende Vater Michael widmet sich seiner
Mustkerkarriere als Bratschist, spéter seinen Germanistiksiudien; die Mutter Gret zeigt
sich dusserst gefiihlskalt. Die Grosseltern Thomas und Katia Mann werden fiir Frido pri-
gender als die eigenen Eltern. Zu den beriihrendsten Passagen des Buches zihlen die Er-
lebnisse im Haus der Grosseltern im kalifornischen Pacific Palisades. spéter im Ziirche-
rischen Kilchberg. Thomas Mann wird fiir den Enkel zum eigentlichen «Ubervater», das

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 319

belegen nicht nur die zahlreichen Fotos, sondern auch die immer wieder eingefiigten
Tagebucheintragungen Thomas Manns tiber sein «Séhnchen» Frido. Der Grossvater ist
seinem Enkel liebevoll zugewandt. Doch die Zuwendung erweist sich fiir Frido als zu-
tiefst ambivalent. Am nachhaltigsten beschiftigt den Enkel die Tatsache, dass sein Gross-
vater ihn in der Figur des Nepomuk Schneidewein im Roman «Doktor Faustus» grauen-
voll sterben lisst. Dies empfindet Frido als «Stigma», als «Verletzung», die thn unter-
schwellig durch sein ganzes Leben verfolge (vgl. 61f.). Das Dasein als Lieblingsenkel er-
weist sich als schwierig, es ist Segen und Fluch zugleich.

Frido Mann ist stindig dabei, sein Eigenes zu finden, seine eigene Lebensspur aufzu-
nchmen. Nach dem Abitur studiert er Musik in Ziirich und Rom, worin noch eine gewisse
Kontinuitdt zu seinem Musiker-Vater aufscheint. Mit dem anschliessenden Studium der
katholischen Theologie verldsst er aber bewusst die vorgebahnten Spuren der Familie
Mann. Nach seiner theologischen Promotion wendet er sich der Psychologie zu, offen-
sichtlich auch in der Absicht, die unbewussten Familienstrukturen noch deutlicher ins Be-
wusstsein zu heben. Er arbeitet als Klinischer Psychologe, bringt es in der Psychologie bis
sur Habihitation (Miinster 1981) und Professur, bevor er sich in den neunziger Jahren ganz
dem Schreiben widmet. Dies ist, kurz gerafft, der erstaunliche akademische Weg Frido
Manns, der nicht der inneren Logik entbehrt, wenn man seinen sensiblen Deutungen der
personlichen Motive und der zeitgeschichtlichen Umstédnde folgt.

Dieses Buch lisst mehrere Perspektiven zu. Es erlaubt neue und erfrischende Blicke
auf die illustre Familie Mann, auf den Patenonkel Golo, auf Eri, Moni, Medi und all die
anderen beriihmten Familienmitglieder und namhaften Giste. In diesem Sinne ist es von
hohem Interesse fiir die Mann-Forschung. Ein Personenregister erleichtert die gezielte
Suche. Das Buch erlaubt aber auch eine psychologische Deutung im Sinne eines exempla-
rischen Losloseprozesses. Indem es auch das Verletzende der Vergangenheit genau be-
trachtet. lehrt es die «Kunst des Loslassens» (vgl. 11).

«Achterbahn» ist schliesslich auf erstaunliche Weise auch eine religiose Biographie.
Markant etwa die Schilderung des mysteriosen Widerfahrnisses auf dem zugefrorenen Zii-
richsee, der darauf folgende «Ausbruch» aus der Familie mit Konvertiten-Unterricht 1m
Jesuitenhaus und Hinwendung zum katholischen Glauben. Nach dem Studium der katho-
lischen Theologie in Miinchen und einer Promotion bei Heinrich Fries tiber «Das Abend-
mahl beim jungen Luther» wird Frido Mann, auf Vermittlung seines Freundes Leo Karrer
(dem nachmaligen Pastoraltheologen in Fribourg), fiir zwei Jahre wissenschaftlicher As-
sistent bei Karl Rahner in Miinster. In dieser Zeit hatte er sich aber bereits innerlich von
der Theologie ab- und der Psychologie zugewandt. In jiingerer Vergangenheit scheint die
religiose Thematik wieder stirker zu erwachen. Frido Mann sieht in Hans Kiings Projekt
«Weltethos» ein tiberzeugendes Konzept.

Man mag sich iiber diese Ankniipfung an ein abstraktes weltweites Ethos wundern.
Offensichtlich sucht Frido Mann, der seine Familie und insbesondere seinen Vater als
«zerrissen» erlebte, in allem das Verbindende, auch das Verbindende zwischen den Reli-
gionen und Kulturen. Davon zeugen seine Projekte in Prag und Brasilien. Das Verbinden-
de suchte er nach der Scheidung auch wieder zu seiner «Frau C.» (Christine Heisenberg,
Tochter des Physikers Werner Heisenberg), mit der er heute abermals verheiratet ist. Den
Epilog des Buches bildet ein Gesprich mit dem gemeinsamen Sohn Stefan. Leider ent-
tdauscht dieser Epilog durch eine etwas schlichte Weltverbesserungsrhetorik.

Insgesamt eine faszinierende Autobiographie, die sich spannend liest und von hohem
literaturgeschichtlichem, theologischem und psychologischem Wert ist.

Triesenberg Giinther Boss

SZRKG, 102 (2008)



520 Rezensionen — Comptes rendus

David Domke/Kevin Coe, The God Strategy. How Religion Became a Political Weapon
in America, Oxford/New York, Oxford University Press, 2008, 240 S.

Eine Vielzahl an 6ffentlichen Reden amerikanischer Prisidenten seit Franklin D. Roose-
velt haben die Kommunikationswissenschaftler David Domke und Kevin Coe in The God
Strategy akribisch analysiert, um die These des «religious turn», d.h. die Auflésung des
von den Griindungsvitern der amerikanischen Verfassung errichteten «wall of separation»
seit der Reagan-Ara empirisch zu belegen. Dabei interessieren sie sich nicht fiir die Inhal-
te der religiosen Diskurse, sondern fiir die Hiufigkeit religioser Referenzen und Begriffe.

Das Buch beginnt mit einem historischen Abriss, der die obligatorischen Wegmarken
amerikanischer Erweckung im 20. Jahrhundert abschreitet: vom «Scopes-Trial» tiber den
«New Deal», die McCarthy-Ara, die «Crusades» Billy Grahams, die Urteile gegen das
Schulgebet und gegen das Abtreibungsverbot, die der Oberste Gerichtshof fillte, bis zur
religids-politischen Bewegung «Moral Majority».

Im Anschluss widmet es sich der religiosen Semantik der Prisidenten. Domke und
Coe gelingt es iiberzeugend anhand von Statistiken nachzuweisen, dass Reagans Nomi-
nierungsrede im Juli 1980, die mit der beriihmt gewordenen Formel «God bless America»
endete, eine Uberschreitung der Linie bedeutete, welche bis dato die Trennung von Staat
und Kirche markiert hatte. Mit Reagans 6ffentlichem Bekenntnis und der Beschworung
eines gottlichen Willens, der die Geschicke des Landes lenke, war eines der wesentlichen
Merkmale der God Strategy, die fortan vor allem die republikanische Politik verfolgte, er-
fullt.

Als weitere Merkmale dieser Strategie nennen die Autoren das prisidiale Handeln im
Gestus eines politischen Priesters unter Verwendung der Sprache der Glaubigen. Dies
werde zumeist vor kirchlichen Gemeinden oder religidsen Versammlungen praktiziert.

Die Einbeziehung wichtiger religioser Symbole, Praktiken und Rituale in 6ffentliche
Auftritte, etwa der US-Flagge als quasi-religidsen Erinnerungsort und das Aufsuchen von
Symbolstatten und kirchlichen Gemeinden in sogenannten «Pilgrimages» wird als ein
weiteres Kennzeichen der God Strategy dargestellt. So habe besonders Bill Clinton 6ffent-
lichkeitswirksam Gottesdienstbesuche genutzt, um religiose Wihler von seiner Frommig-
keit zu iiberzeugen.

Ein vierter Aspekt ist die Integration moralpolitischer Leitthemen in die 6ffentliche
Reprisentation. Das geschah etwa bei den Republikanern, welche 1984 ihr kategorisches
«Nein» zur Abtreibung in ihr Parteiprogramm schrieben: « With Republicans antiabortion
position made crystal clear, religious conservatives had found a home — and the GOP had
an electoral base.» (116)

Das letzte Kapitel konzentriert sich weniger auf die Prasidenten, als auf die Strategien
der Parteien im Allgemeinen und das Wahlverhalten religiser Gruppen im Besonderen.
Vor allem die Republikaner hitten versucht von der zunechmenden Politisierung der reli-
giosen Rechten seit den 1970er Jahren zu profitieren, die durch zahlreiche 6ffentliche Dis-
kussionen ausgelost wurde, etwa um Abtreibung, die gescheiterte Verabschiedung des
Equal Rights Amendment (ERA), die Ausrichtung der Familienpolitik, den Schutz der
Ehe und die Bekdampfung von Homosexualitit und die zunehmende Kritik an der Judika-
tive. Doch habe sich bereits in den 1990¢r Jahren ein Ende der Koalition zwischen GOP
(«Grand OIld Party», die Republikaner) und der religiosen Rechten abgezeichnet. Zu hiu-
fig hitten Letztere zwar als Mehrheitsbeschaffer gedient, diesen Einfluss jedoch nicht in
politische Gestaltungsmoglichkeiten ummiinzen konnen. Das Ende der von Jerry Falwell
gegriindeten Moral Majority markiert hier das Scheitern der religiosen Rechten, unmitiel-
baren Einfluss auf die amerikanische Politik zu nehmen.

Domke und Coe bewerten die God Strategy durchaus kritisch. Die Trennung von Kir-
che und Staat stellt fiir sic ein unantastbares Konstitutiv («an ironclad principle», 146)
amerikanischer Identitit dar, auch zum Schutze religioser Minderheiten. Die Agitation der

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 521

Republikaner, vor allem unter Georg W. Bush, welche weniger einen amerikanischen Plu-
ralismus, denn dezidiert evangelikale Positionen vermarkteten, lehnen sie ab, ebenso die
Diskussion um eine stirkere religiése Ausrichtung des Bildungssystems.

Ob jedoch die God Strategy fir lingere Zeit zur Norm des politischen Kampfes so-
wohl der Republikaner, als auch der Demokraten geworden ist, wie resiimiert wird, kann
bezweifelt werden. So endet die Untersuchung zwar prophetisch mit einer méglichen
Kandidatur eines gewissen, sich der God Srrategy bedienenden Senators Barack Obama.
Doch erfiillte sich die Prognose einer zukiinftigen Relevanz der God Strategy im Wahl-
kampf gegen McCain nur am Rande ein, etwa in einer Diskussion beider Kandidaten in der
evangelikalen Saddleback Church in Lake Forest, Kalifornien im August 2008. Die God
Strategy stand offensichtlich nicht mehr im Mittelpunkt, sie wurde durch die Fokussierung
auf die Reform des Gesundheitssystems und die Finanzkrise eher zu einer Marginalie.

Es bleibt die Frage, welche Bedeutung der Faktor «Religion» tatsichlich fiir die ameri-
kanische Politik hat, angesichts der Tatsache, dass sich der «wall of separation» bis heute
als stabil erweist. Sie kann von den Autoren aufgrund des begrenzten statistischen Instru-
mentariums nicht beantwortet werden. Hier wiirde eine qualitative Analyse religidser Se-
mantiken und deren Verhdltnis zum realen sozialgeschichtlichen Wandel weiterfiihren,
frei nach der amerikanischen Devise: «It’s far more important to walk the walk than it is
to talk the talk.»

Bochum Sven-Daniel Gettys

Michael Hochgeschwender, Amerikanische Religion. Evangelikalismus, Pfingstlertum
und Fundamentalismus, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2007, 316 S.

Der Verlag der Weltreligionen nahm 2007 seine Arbeit auf. Sein Anspruch war kein ge-
ringerer als die grundlegenden Schriften der «Religionen der Welt in ihrer gesamten Viel-
falt, sowohl die heutigen als auch die historischen» (http://www.verlagderweltreligio
nen.de/verlag.html) zu edieren, neu zu kommentieren und durch Essays und Einfiihrungen
zu aktuellen religiosen Themen zu ergidnzen.

Einer der ersten Essaybdnde wurde von dem Miinchener Amerikanisten Michael
Hochgeschwender verfasst und widmet sich einem der vielleicht spannendsten Phinome-
ne des gegenwirtigen religiosen Geschehens neben dem islamischen Fundamentalismus.
Die religiose Rechte in den USA ist fiir Europder zumeist ein grosses Ritsel und der
schmale Grat zwischen Evangelikalen, Fundamentalisten und Pfingstlern nur schwer aus-
zumachen.

In seiner «historischen Erzihlung» unternimmt Hochgeschwender den couragierten
und sehr gelungenen Versuch, aus europidischer Perspektive etwas zum Verstdandnis des
Evangelikalismus in den USA beizutragen. Ferner erhebt er den Anspruch, der amerikani-
schen Religionsgeschichte noch etwas beibringen zu konnen, hinsichtlich der Interpreta-
tion religioser Entwicklungen im Kontext des allgemeinen historischen Geschehens.

Zunichst widmet sich der Autor allgemeinen Uberlegungen zum schwierigen Verhilt-
nis amerikanischer und europiischer Interpretationsparadigmen und bringt damit die
Frage des «Sonderwegs» ins Spiel, die immer wieder als Interpretament des Religionsver-
gleiches herangezogen wird. (Vgl. u.a. Hartmut Lehmann, Sédkularisicrung. Der europé-
ische Sonderweg in Sachen Religion, Géttingen 2004) Hochgeschwender will nicht iiber die
Evangelikalen richten, sondern sie aus ihren zeitlichen Kontexten heraus erklédren, thre
sich wandelnden theologischen Haltungen nachvollziehen und sie in die wellenartig auf-
tretenden «Awakenings» einordnen.

SZRKG, 102 (2008)



522 Rezensionen — Comptes rendus

Dazu sind Bestimmungen und Abgrenzungen der Begriffe «Evangelikalismus», und
«Fundamentalismus» notwendig, welche eine Deklination durch die verschiedenen Ent-
wicklungsphasen erlauben und eine Offenheit fiir inhaltliche Verdnderungen besitzen.

«Evangelikalismus» wird als Gattungsbegriff vorgestellt fiir «Erweckungsbewegun-
gen, die innerhalb des etablierten Protestantismus darum bemiiht waren, die personliche,
innerliche Beziehung zu Jesus Christus als den messianischen, endzeitlichen Retter und
Erloser in den Vordergrund ihres Glaubenslebens zu stellen.» (23) Dessen Entstehung
zeichnet der Verfasser in den ersten Kapiteln nach, ausgehend von den calvinistischen
hierarchiefeindlichen Puritanern, welche ihre niederkirchliche bibeltreue Theologie und
ihre Rechtsauffassung nach Amerika brachten, dort aber letztlich scheiterten und sich
durch zahlreiche orthodoxe oder deistische Gruppierungen auseinanderdividieren liessen.

Im dritten Kapitel tiber das «sidkulare Experiment» der Aufklarungsepoche im 18.
Jahrhundert, in welche die Griindung der Nation und die Trennung von Staat und Kirche
fiel, fiihrt Hochgeschwender aus, dass wihrend des «Great Awakening» der frithe «tu-
gendrepublikanische, antielitdre» Evangelikalismus als Gegenbewegung zum aufgeklirten
Deismus entstand. Das amerikanische Staatswesen griindete demnach auf sikularen und
zugleich religiosen Fundamenten.

Das Second Great Awakening, welches in die spannungsreiche Zeit vor dem «Civil
wanm (1861-65) fiel, wurde, so das vierte Kapitel, durch eine spirituelle und gesellschaft-
liche Doppelkrise ausgelost, u.a. bedingt durch die Ausbildung verschiedener politischer
Lager oder die Diskussion um die Sklaverei. Charismatische Erweckungsprediger, Post-
millenarismus und Auserwiihltheitsanspriiche prigten die Evangelikalen dieser Zeit, wel-
che ihre Religion «bedingungslos marktkompatibel» (112) gestalteten und iiberdies durch-
aus mit den Liberalen zusammengearbeitet und aktiv das geistige und gesellschaftliche
Leben mitgestaltet hitten.

Das fiinfte Kapitel behandelt die Entstehung des religiosen «Fundamentalismusy,
einen vorrangig «an der Unfehlbarkeit der Offenbarungsschrift interessierten Typus von
Religiositit [...], der fur sich in Anspruch nimmt, die [...] Offenbarungsschriften wort-
wortlich (literal) auszulegen.» (22). Masseneinwanderung, Modernisierungsschiibe in Ge-
sellschafi, Politik und Wissenschaft, soziale und wirtschaftliche Depression brachten neue
Gruppierungen wie die Heilsarmee hervor, die sich theologisch gegen jede Liberalisie-
rung, vor allem in der Interpretation der Bibel, stemmten und zunéchst innerhalb des
evangelikalen Lagers wirkten. Selbst ein Produkt der Moderne, bekdmpften sie die Evolu-
tionslehre, ebenso wie den christlichen «mainstream».

Der Neofundamentalismus entstand, so Hochgeschwender im sechsten Kapitel, in
mehreren Schiiben als Folge der Suburbanisierung seit den fiinfziger Jahren. Er struktu-
rierte den ereignisarmen Alltag, fiihrte aus der Vereinzelung, bot moralischen Halt und ra-
dikalisierte sich nach einigen Urteilen des Supreme Courts. Hochgeschwender stimmt der
Einschitzung zahlreicher Religionshistoriker zu, dass besonders die Abtreibung zum neu-
ralgischen Thema der religiosen Rechten wurde, welche sich nun auch politisch in der
Moral Majority engagierten.

Zwei religiose Formen, die sich alternativ zu den Evangelikalen entwickelten, stellt
der Verfasser im siebten Kapitel vor: die Black Churches und die charismatische Pfingst-
bewegung. Erstere unterschieden sich theologisch von weissen Evangelikalen durch die
Hervorhebung des Exodusereignisses gegentiber der apokalyptischen Endzeit. Dieses Mo-
tiv stammte aus der Zeit der Sklavenbefreiung und brachte eine spezifische Theologie der
Hoffnung hervor.

Das Pfingstlertum unterscheidet sich vom Fundamentalismus nicht nur durch andere
religiose Praktiken (Zungenreden etc.), sondern durch seine internationale Ausrichtung als
«Religionsform der Globalisierung.» (233)

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 523

In einer abschliessenden Betrachtung wird noch einmal die Dialektik von Erweckung und
Sikularisierung hervorgehoben, die Verbindung von Moderne und religiésem Fundamen-
talismus. Der Neofundamentalismus, «ein intellektuell unredliches Dekadenzphinomen»
(253). so lautet das Resiimee, stelle eine emnsthafte Bedrohung fiir den Evangelikalismus dar.

Hochgeschwenders Buch ist eine echte Bereicherung fir das Verstindnis der Reli-
gionslandschaft der USA. Seine Leistung liegt nicht in der Erforschung neuer Sachverhal-
te, sondern in der Zusammenfithrung, Systematisierung und Kommentierung der dispara-
ten Forschungslage. Dass dabei nicht alles neu ist und manches auch anders bewertet wer-
den kann. schmilert dieses dichte, hin und wieder atemlose Essay in keiner Weise.

Bochum Sven-Daniel Gettys

Jenna Weissman Joselit, Parade of Faith. Immigration and American Religion, Ox-
ford/New York, Oxford University Press, 2008, 144 S.

Jenna Weissman Joselit, Professorin fiir Moderne Judaistik an der Princeton University,
hat ein knapp hundertseitiges Essay {iber die Geschichte der Immigration in die USA ge-
schricben. Dabei richtet sie thren Blick auf die von den Einwanderern importierten reli-
gitsen Formen und Traditionen. Thre Grundthese lautet, nicht ohne gewisses Pathos, das
Gesicht Amerikas, von den Klassenzimmern {ber die Gerichte, die Supermirkte und die
Strassen, sei in den religiosen Wurzeln der Einwanderer zu suchen. «The interplay bet-
ween religion and immigration touches all of us — in the sound and rhythms of our pray-
ers, the customs we hold dear, the food we cherish, and even the way we decorate our
homes and clothe ourselves.» (S. X)

Im ersten Kapitel setzt die Verfasserin mit den puritanischen Pilgervitern der May-
flower (1620) aus England ein, die auf der Suche nach religioser Freiheit und ihrer «City
upon a Hill» ihre Siedlungen an der Ostkiiste errichteten. Es folgen die iiberwiegend
deutschsprachigen Einwanderergruppen des 17. und 18. Jahrhunderts, wie Anabaptisten,
Amische, Mennoniten und Hermhuter Briidergemeinden, die sich mehrheitlich im Raum
um Pennsylvania niederliessen. Das Kapitel schliesst mit den skandinavischen Einwan-
dererstromen des 19. Jahrhunderts, die ihre lutherischen Nationalkirchen in Amerika eta-
blierten.

Als gliicklichen «Unfall oder Zufall» («accident of timing», 23) der Geschichte be-
zeichnet die Autorin den Umstand, dass diese sehr unterschiedlichen protestantischen
Stromungen den Grundstein des religiosen Pluralismus und Akzeptanz gelegt hiitten, der
sich fortan zum Gesetz des Landes entwickelt habe.

Das erwachende Selbstbewusstsein der Katholiken im 19. Jahrhundert behandelt das
zweite Kapitel. Nachdem Katholiken zunichst eine diskriminierte Minderheit gewesen
waren, die ihren Glauben im Privaten hatten praktizieren miissen, wuchs ihr Einfluss mit
der Zahl katholischer Einwanderer, die aus Irland, Italien, Deutschland oder Polen nach
Amerika kamen.

Als neues religioses Phdnomen bewertet sie die Ausbildung eines ethnischen US-Ka-
tholizismus, innerhalb dessen die Einwanderungsgruppen eigene, sprachlich voneinander
getrennte Paralleluniversen nationaler Gemeinden griindeten («unable and unwilling to
solve their differences...» 31). So erfihrt der Leser Details tiber den Synkretismus hispani-
scher Katholiken, die den katholischen Ritus unter zihneknirschender Duldung des Epis-
kopates mit ethnischen Naturreligionen (etwa Vodoo oder Santeria) vermischten.

Durch seine Mischung aus kultureller Elite, bedingt durch die zahlreichen katholischen
Bildungseinrichtungen, und zugleich seine Verbreitung in zahlreichen Gruppen der Unter-

SZRKG, 102 (2008)



524 Rezensionen — Comptes rendus

schichten («the grass roots») habe der Katholizismus einen wichtigen Beitrag zur ameri-
kanischen Kultur der Vielfiltigkeit geleistet und zugleich ein integrierendes Element ge-
schaffen.

Im dritten Kapitel wird die jidische Einwanderung geschildert, von der ersten Einwan-
derungswelle, die um 1900 mehrheitlich aus Osteuropa in das «gelobte Land» kam und
sich in den Grossstddten niederliess, uiber die Fliichtlinge vor der Naziverfolgung bis zu
den jiidischen Immigranten aus der Sowjetunion seit den 1970er Jahren.

In einzelnen alltagsgeschichtlichen Portrits wird das jiidische Leben beschrieben, die
Errichtung einer eigenen Subkultur in den urbanen Zentren und die Ausbildung eines pa-
triotischen Reformjudentums. Besonders diese Assimilation der jiidischen Immigranten,
die gelungene Einbringung ihrer religiosen und kulturellen «Identitdt» in das amerikani-
sche Leben wird von der Autorin hervorgehoben.

Einwanderergruppen aus China, Japan, Korea und Indien, welche im Laufe des spiiten
20. Jahrhunderts durch Hinduismus, Buddhismus und Sikh-Religion den jtdisch-christ-
lichen «way of life» erweitert und bereichert hitten, umreisst das vierte Kapitel. Unterbe-
lichtet bleibt dabei die Bedeutung des Islam, dem knappe zwei Seiten gewidmet werden,
der jedoch in seiner spezifischen Fiarbung gerade die afroamerikanische Identitdt der
1960er Jahre erheblich mitgeprigt hat und tiberdies noch in den 1990ern als die am
schnellsten wachsende Religion in den USA galt. [vgl. u.a. http://usinfo.state.gov/journals
/itsv/0397/1jse/ijse0397.htm «The Religious Landscape of the U.S.», in: U.S. Society and
Values Vol. 2. Electronic Journals of the U.S. Information Agency Nr. | (1997), 16.]

Zum Abschluss des Kapitels vergleicht Weissman Joselit Amerika mit einem durch
religiosen Pluralismus und religiose Freiheit verankerten «grossen Zelt» (94), das geriu-
mig genug sei, um Einwanderer aus West und Ost zu beheimaten.

Wiihrend die ersten beiden Kapitel noch bemiiht sind, die grossen Linien der Immigra-
tion zu ziehen, verlieren sich die weiteren Kapitel bisweilen in anekdotischen Schilde-
rungen des Alltags einzelner Personen. Die Autorin verzichtet dabei zur Ginze auf
Anmerkungen und Fussnoten und macht es so dem Leser unméglich, Zitate und Schilde-
rungen nachzuschlagen oder die Relevanz einzelner Aussagen zu bewerten. Der joviale
Tonfall und der wiederholte etwas patriotisch anmutende Gebrauch des Personalprono-
mens «wir» zeigen, dass sich das Essay an ein amerikanisches Publikum wendet. Wissen-
schaftlich motivierten Lesern, welche sich Hintergrundinformationen zur Immigration in
Amerika erhoffen, ist das Buch daher eher nicht zu empfehlen.

Bochum Sven-Daniel Gettys

Lavinia Stan/Lucian Turcescu, Religion and Politics in Post-Communist Romania, New
York, Oxford University Press, 2007, 288 S.

Two new former communist states joined the European Union (EU) in 2007. Bulgaria and
Romania came to the European institutional project with various peculiarities that ranged
from economic to ethnic. Part of their heritage was also the religious affiliation of most of
their respective citizens: Christian Orthodox. This became of interest not only for the
European technocrats but also for the European research centres and not least for its tradi-
tional religious centres. Overcoming predominant views that maintained segregation bet-
ween a Catholic/Protestant Europe and an Orthodox one (the hungtingtonian divide bet-
ween two Europe weni aiongside religious iines and continued an argument that enclosed
civilised Europe geographically in the areas where the Gothic architecture ended) the new
research focus was still directed towards questions of interest for a Western audience like
secularization, the impact of modernity/Enlightenment on religion in the Orthodox Europe,
religion and civil rights and so forth.

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 525

Religion and Politics in Post-Communist Romania reflects the characteristics of this
latest wave of manifested interest even if this might be entirely coincidental. The authors
look especially into the post 1989 life of the Romanian Orthodox Church (ROC) with re-
peated incursions into the near pasts to explain various positions that the church took in its
confronts with the political power. Professors Lavinia Stan and Lucian Turcescu devoted
years of research to issues related to the history of Romania, transitional politics in post —
communist countries, the relationship between State and Church, and Orthodox theology.
This research background coupled with their personal history gives the two Canadian
professors of Romanian origin (xii) sufficient leverage in dealing with the rather comp-
licated entanglement between politics and religion in Romania. The book is written by in-
siders acquainted with the demands of the Western academia and the Western public
whom the book addresses.

It is by enlarge a collection of essays of which parts were previously published in va-
rious specialised journals (Communist and Post-Communist Studies, Europe-Asia Studies,
East European Politics and Societies, Religion State and Society) (viii) edited and re-
written to encompass new findings, research material or scholarship. The book deals less
with religion and politics but with the encounters between the ROC and various layers of
the Romanian State (political administration, other religious denominations, civil society)
or the EU. For the specialist the book 1s even more restrictive than its title implies. It re-
gards solely the institutional church and does not take into account possible factions either
more radical or more progressive. The Rogers Brubaker’s perils of groupism as discussed
in his book Ethnicity without groups with his focus on terms like ethnicity and nationa-
lism apply to how the term religion is used by the two authors here. This is misleading for
the untrained reader since it might denote that the ROC speaks with only one voice, that
of its hierarchy.

Within the chapters there is a two parts division. A first part — church and nation/church
of nation traces the relationship between the ROC and the nation from roughly the 19m
century to present days and touches sensitive issues as the status of national church, the
challenge of the other, (the Greek Catholic Church) minority religions serving the Roma-
nian majority, the memory of communism and its influences in the ROC’s behaviour after
1989. The second part is abruptly distinct from the first and deals with policy issues of the
ROC in its confronts with the European acquis (sexual policies with its corollary gender
equality, religious education, European integration). While at first glance the first part
might be looked at as the setting of the context for the more particular second part a close
reading finds little to no continuation between the two.

For a short while during the interwar period the ROC had had the status of «national
church» institutionalised in the Romanian legal framework. The two authors trace the his-
tory of conceptualisation of the ROC as national throughout the last century with a focus
on the latest developments — the sinuous attempt of the ROC hierarchy to negotiate its na-
tional status in the law — in the third chapter Religion and Nationalism. The authors how-
ever do not discuss the form in which this was instrumentalised by the Romanian political
actors. The involvement of the ROC in public debates is not a one way process but a dual
one with the political actor (regardless of colour) actively involved in setting up the agen-
da of the ROC’s presence in the public sphere.

The book discusses next the influence of the remains of the communist past on the ROC
after 1989. It is probably one of the most personal essays in the book. The author becomes
an authority, at times a moral one (73), offers judgements and questions the behaviour of
the institution of the church. We find how the ROC tried to first control the information
that was brought to the public by the state institutions set up to research and hold the ar-

SZRKG, 102 (2008)



526 Rezensionen — Comptes rendus

chives of the Securitate and then to publicly justify their actions when the information
about collaboration surfaced. This type of behaviour, by no means singular or particular to
the Orthodox Church extended a grey area of blackmails and negotiations both inside the
institution of the church and external to it well captured by the two authors (85-88). The
focus is on the ROC disregarding other religious denominations that behave similarly (the
Transylvanian Protestants). Some of the positions that the ROC supported regarding the
opening of the Securitate files were shared by the Roman Catholic Church in Romania
and other denominations. The two authors remark only briefly, at the end of the chapter,
the commonalities between the ROC’s behaviour with that of the members of religious
minorities for instance (89). By extending the comparison of the various attitudes towards
the recent past of the religious denominations in Romania the authors could have gone
beyond the exceptionalism that characterises their interpretation.

Inscribed in how the ROC dealt with the communist past is the way in which it related
with the Greek Catholic Church. The property conflict is but a fragment of the complica-
ted relationship between these two Romanian churches: the most politicised part of their
relation, with the political power acting as corrupt referee in an endless game of interpre-
tation of the property laws (both religious and secular). The chapter concludes coherently
this first part on church and nation, by bringing forth the challenger to the position of na-
tional church, the Greek Catholic. Along this line a look on other religious denominations
that spiritually administer Romanian ethnics (the Neo Protestant denominations for
instance) might have strengthened the line of interpretation by challenging the link bet-
ween ethnicity and religion as used by ROC with other, more recent, examples bringing
forth different ways of debating the «national» characteristic than the appeal to history.

The strength of this first part comes out of its unity. While made up of autonomous
essays it still reads well in a logical assembly where the theoretical context is set up in the
second chapter when several typologies of state-church interaction were defined, with the
later chapters using this framework in applications on the state-church interactions in post
communist Romania. It gives the reader sufficient contextual input to frame the current
position of the ROC in its relationship with the political actors and its positioning in
public debates. The continuous move back and forth through Romanian history is care-
fully handled and the present is elegantly brought in sight. What lacks is a comparative
view that would highlight either the exceptionality or the lack-there-of of the Romanian
case. In the current form this part reads very much as a peculiar case where the neigh-
bouring examples (Czech, East German and so forth) are used only to strengthen its parti-
cularities (65). In the chapter on Religion and Nationalism, the East Central European
nationalism and its connection to religion is a good starting point for developing the argu-
ments on the close connection between religion and nationalism in the Romanian case.

The second part dedicated to several policies of the ROC in issues of concern in the
Romanian public sphere is less theoretical. The involvement in elections, religious educa-
tion in school, regulation of sexual life, and the position towards the EU were selected by
the authors from a larger basin of public policies that defined the ROC’s pubiic involve-
ment. Why these specific issues were selected and others, like the position towards ethnic
minorities, involvement into issues related to foreign affairs to name just a few, were left
out is not made clear for the reader. One may assume that these subjects were selected be-
cause they pertain to public debate when referring to the relationship between state and
institutional religion in Western Europe and United States.

While surveying the electoral scene the two authors regard the shifts in the official po-
sition of the ROC towards the involvement of the clergy in party politics. The evolution
from a lessening of control and allowing the priests to run for public office as independent
candidates while restricting their access to party engagements to restricting their access

SZRKG, 102 (2008)



Rezensionen — Comptes rendus 517

altogether (123) is noted in the chapter. An important segment of the chapter regards the
political use of religious symbols but undertaken with no support from the impressive
amount of theoretical materials coming out from research fields like fascist studies, com-
munist studies, or religious studies. The text maintains a narrative trait with little to noat-
tempt for integration into a theoretical framework already existent, a framework that would
allow a deeper commitment to a comparative trait.

The chapter on sexuality reveals the relationship between institutional religion and the
Romanian society, the political actors and eventually the EU. One of the most challenged
requests of the European acquis in the Romanian public sphere also became an important
issue of the ROC policy agenda. Incendiary remarks and violent expressions have charac-
terised the debate around gay rights. The ROC used diverse forms of protest and lobbied
the state institutions and the Parliament against the legislation that de-criminalised sexual
relationship among same sex partners. The focus of the chapter is expanded to encompass
the position of the church towards abortion, contraception, family planning, legalising of
prostitution and artificial insemination. This chapter highlights the importance of public
opinion for the policy initiatives of the ROC, for supporting or opposing different legis-
lative initiatives of the state. While in some neighbouring countries like Poland or
Slovakia the religious institutions impacted the debate on abortion and this was reflected
in legislation in Romania this was not the case. The chapter mentions official positions of
the ROC against abortion and presents radical views. One of the most interesting findings
of the book stems out of the discourse analysis of public speeches where ethno-national
themes were used by church leaders along side religious ones to motivate their anti-abor-
tion stance. Yet the legislation maintains abortion legal. The historical context explains
the present situation. The authors introduced the pro life policy of the Ceausescu regime
to highlight the reasons behind the political reticence to go against the public support and
ban abortion.

The book ends with the critique of the ROC post communist positions (towards the
communist past, towards its nationalist positions or the Greek Catholic Church) on a need
to do base (201) and a brief look on the position on integration into the EU. A proper con-
clusion and more attention paid to the introduction would have served to clarify some of
the shortages of the book with regards to issues like the selection of topics. Surprising is
the frail layer of theoretical underpinning in the chapter on nationalism and religion or in
the part on the political use of religious symbols and the little incursions in theological
explanations for the positions of the church. A healthy dose of empirical data supplies for
the shortages. The factual information accounts for the importance of this book that brings
forth an Eastern European case of contemporary state — church relationship offering a new
possibility for comparison for religious studies specialists. The Romanian case stands out;
this book argues for its exceptionality, but at times it required a placement in a larger
comparative framework to highlight its peculiarities. Little to no comparison is attempted
even when the case study demands it (abortion, religion and nationalism in the Balkans,
the memory of communism). With an interesting selection of topics, a painstaking atten-
tion for details (see for instance the chapter on education), and a thorough knowledge of
the subject, this book makes for an interesting read for the Western audience.

Budapest Anca Sincan

SZRKG, 102 (2008)



	Rezensionen = Comptes rendus

