
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Religiöse Volkskunde - stille Bestattung oder Phönix aus der Asche?

Autor: Hersche, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religiöse Volkskunde -
Stille Bestattung oder Phönix aus der Asche?

Peter Hersche

Die «Religiöse Volkskunde» steht genau im Schnittpunkt von Religion und Kultur,

den beiden titelgebenden Wissenschaftsgebieten dieser Zeitschrift. Grund

genug, einmal eine Bilanz zu einem Fach zu ziehen, das einerseits im gegenwärtigen

Umfeld der Vergessenheit anheimzufallen droht, andererseits vielleicht in

gewandelter Form überraschende neue Forschungsperspektiven eröffnen könnte.

Wenngleich die Religiöse Volkskunde es zwar niemals und nirgends
geschafft hat, in den an den Universitäten gelehrten Fächerkatalog aufzusteigen,
so wurde der Begriff und damit das Forschungsfeld doch schon vor Jahrzehnten

kreiert, in erster Linie von Georg Schreiber und Rudolf Kriss, die beide von
verschiedenen Ansätzen dazu kamen, der erstere mehr von der Kirchengeschichte
und Theologie her, der andere von der allgemeinen Religionswissenschaft und
der Sachvolkskunde. Ihre ersten Publikationen erschienen allerdings in einem

wenig günstigen Umfeld, sie fielen nämlich zusammen mit dem Aufstieg des

Nationalsozialismus in Deutschland.1 Diesem war wenig an solchen Forschungen

gelegen er erwartete vielmehr von der von ihm stark instrumentalisierten
Volkskunde, die vermuteten heidnisch-germanischen Wurzeln christlichen Brauchtums

freizulegen. Sowohl Schreiber wie Kriss litten auch persönlich, bis zur Le-

Schreiber veröffentlichte seine ersten Arbeiten meist in dem von ihm begründeten Jahrbuch
«Volk und Volkstum», von dem aber nur drei Jahrgänge (1936 38) erscheinen konnten. Sein
interessantestes Einzelwerk ist vielleicht «Die Sakrallandschaft des Abendlandes mit besonderer

Berücksichtigung von Pyrenäen. Rhein und Donau», Düsseldorf 1937. Er prägte darin
den Begriff der «Sakrallandschaft», zugleich zeigt das Buch die geographisch
weitgespannten Interessen Schreibers auf. Seine letzte Publikation war die «Deutsche
Weingeschichte», Köln 1980. Kriss gab die meisten seiner früheren Forschungen nach dem Krieg in
überarbeiteter Form neu heraus: Die Volkskunde der altbayerischen Gnadenstätten, 3 Bde.,
München 1953-56. Kriss trug auch eine riesige Sammlung von Objekten zur Volksfrömmigkeit

zusammen; sie war früher in München ausgestellt und ham nun einer definitiven
Aufstellung. Sein Werk wurde insbesondere von seinem Adoptivsohn Lenz Kriss-Rettenbeck
fortgeführt.

SZRKG. 102(2008), 393^14



394 Peter Hersche

bensbedrohung unter dem Regime. Erst nach dem Krieg konnten sie wieder freier

arbeiten, wobei sich Schreiber dann jedoch anderen Themen zuwandte. Ebenfalls

schon vor dem Zweiten Weltkrieg hatte sich Ludwig Andreas Veit an eine

historische Darstellung des volksfrommen Brauchtums gemacht, die aber erst

lange nach seinem Tod in einer von Ludwig Lenhart besorgten Überarbeitung
erscheinen konnte.2

So ungünstig wie es vorher gewesen war, so günstig gestaltete sich nach dem

Fall des Terrorregimes und dem Ende des zweiten Weltkrieges das Umfeld für
die Religiöse Volkskunde. Die katholische Kirche ging gestärkt aus der schlimmen

Zeit hervor: Sie galt als eine der Garanten des Rechts und der Humanität.
Man besann sich wieder zurück auf die guten abendländischen Traditionen und
die christlichen Werte; die Kirchen waren voll und die Gläubigen aktiv. Erst das

spätere «Wirtschaftswunder» mit seinen materiellen Verlockungen und die

Amerikanisierung vieler Lebensbereiche dämpften diesen religiösen Aufbruch
wieder etwas. Die Erforschung der traditionellen Frömmigkeitsformen, und zwar
fast ausschliesslich der katholischen, aber hatte nun für gut drei Jahrzehnte

Konjunktur. Auf die - nach dem Krieg zunächst mit einer Ausnahme überall
abgeschafften, dann zögernd wieder eingerichteten - volkskundlichen Lehrstühle,
namentlich in Bayern und Franken, wurden Professoren berufen, welche intensiv

Frömmigkeitsforschung betrieben. Namentlich das Studium der Wallfahrten, der

Heiligenkulte, der Sachquellen (Devotionalien), der Sakrallandschaft und
bestimmter jahreszeitlicher kirchlicher Bräuche erlebte einen starken Aufschwung.
Es fehlt hier der Platz, auch nur die wichtigeren der zahlreichen Monographien
zu würdigen.3 Dazu war in vielen Periodika, namentlich im «Jahrbuch für
Volkskunde» und im «Bayerischen Jahrbuch für Volkskunde» die Religiöse Volkskunde

sehr präsent.4 Die schon von Kriss begonnene Sammeltätigkeit wurde

fortgesetzt und gefährdete Objekte, inbesondere die gemalten Exvoto, inventarisiert,

gesichert, in Museen verbracht und in Ausstellungen dem Publikum darge-

Ludwig Andreas Veit/Ludwig Lenhart, Kirche und Volksfrömmigkeit im Zeitalter des

Barock, Freiburg 1956.

Eine Zusammenfassung der Forschungsergebnisse am ehesten bei Walter Hartinger. Religion

und Brauch, Darmstadt 1992. Eine ausführliche Würdigung der Arbeiten über die Wallfahrt

bei Peter Hersche, Devotion, Volksbrauch oder Massenprotest? Ein Literaturbericht aus

sozialgeschichtlicher Sicht zum Thema Wallfahrt, in: Das 18. Jahrhundert und Oesterreich, 9

(1994), 7-34; neu bearbeitet und aktualisiert unter dem Titel «Santuari e pellegrinaggi fra
folklore e storia. Un bilancio delle ricerche nel mondo germanico», in: Rivista di Storia e

Letteratura religiosa, 40 (2004), 351-385. Verweise zu den wichtigeren Werken in
bestimmten Sachgebieten ausserdem bei Peter Hersche, Musse und Verschwendung, 2 Bde..

Freiburg 2006. Dort S. 72-81 auch ein kurzer Beitrag zur Bedeutung der volkskundlichen
Forschung für die Religions- und Kulturgeschichte.
Das von Wolfgang Brückner und Nikolaus Grass seit 1978 herausgegebene «Jahrbuch für
Volkskunde» wollte bewusst an die Tradition des von Schreiber begründeten Jahrbuchs (w ie

Anm.I) anknüpfen. Seit 2006 erscheint es in einer dritten Folge unter dem Titel «Jahrbuch
für Europäische Ethnologie». Vgl. im übrigen zu den Zeitschriften Peter Hersche, Ein Streifzug

durch die internationale kirchengeschichtliche Zeitschriftenlandschaft, in: ZSKG, 90

(1996),213-227.



Religiöse Volkskunde 395

boten. Unterhalb der akademischen Welt bemühten sich Pfarrer, Hcimatpfleger,
Vereine und viele engagierte Laien, das volkstümliche religiöse Brauchtum zu
bewahren und fortzuführen.

Der Abstieg und die Krise des Fachgebiets nach diesem Höhenflug wurden

spätestens in den Neunziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts deutlich.
Mehrere Faktoren hatten dazu beigetragen. Die allgemeine Säkularisierung er-
fasste mit einem gewissen Verzögerungseffekt auch und besonders die traditionelle

Volksfrömmigkeit. Soweit das traditionelle kirchliche Brauchtum nicht
zusätzlich eine folkloristische Funktion hatte (und damit geldausgebende Touristen

anzog), verschwand es vielerorts weitgehend oder veränderte sich bis zur
Unkenntnis. Jahrhundertelang durchgeführte Prozessionen fanden nicht mehr statt,
die üblichen, im Laufe des Kirchenjahres wechselnden Andachten wurden eingestellt;

die Devotionalien fielen unter das Verdikt des Kitsches und auch das

Wallfahren erlebte einen starken Rückgang. Die traditionellen Frömmigkeitsfor-
men waren nicht mehr «modern», man schämte sich ihrer fast. Ablass, Rosenkranz,

viele Segnungen und der ausgebaute religiöse Totenkult wurden in die
Ecke gestellt. Hinter den Segnungen und anderen Sakramentalien sah man jetzt
nur noch Aberglaube und magisches Denken. Verstärkt und endgültig gemacht
wurde diese Erosion der traditionellen Volksfrömmigkeit, die schon vor dem

Zweiten Vatikanum begonnen hatte - man denke an die Neuregelung der Kar-
frcitagsliturgie - natürlich durch das epochemachende Konzil, das trotz verbalen

Wohlwollensbekundungen jener kaum mehr Platz im kirchlichen Leben Hess, im

Gegenteil dezidiert andere Modelle propagierte. Dadurch entfiel in der Folge
auch die Geistlichkeit als Stütze dieses Brauchtums; es war vielmehr umgekehrt
so, dass progressive Priester - und ohne die Geweihten konnte man ja vielfach
nicht gut auskommen - Fahnenträger dieses Kreuzzuges gegen die Tradition
waren. Häufig veranlassten sie, nicht selten gegen den Widerstand der Laien, Purifi-
zierangen der Kirchengebäude und räumten radikal überkommenes, mit der
traditionellen Volksfrömmigkeit verbundenes Kulturgut, wie Andachtsbilder und

-statuen (vor allem nazarenische aus dem 19. Jahrhundert), aber auch barocke

Katakombenheilige, Heilige Gräber, Bruderschaftsinsignien, sowie die bisweilen
wändefüllenden Exvoto usw. weg, ohne dass Denkmalpfleger und andere schützende

Instanzen es hätten verhindern können. Mit den überkommenenen
häuslichen Devotionalien wusste die nachkonziliare Laiengeneration nichts mehr
anzufangen und warf sie weg; wenn sie einen Rest von Pietät bewahrt hatten,
übergaben die Erben bestenfalls die Gegenstände einem der lokalen Museen, die

dann, sobald ihre Depots gefüllt waren, die Entsorgung übernehmen mussten.
Die alten Formen der Religiosität verschwanden, die neuen überzeugten jedoch
nicht durchgehends, und vor allem fehlte eine einheitliche Linie. Der «Abschied

von Trient», um ein damals verbreitetes Stimmungsbild im Umfeld des Konzils
zu zitieren, war ein gewaltiger Kontinuitätsbruch, wie seit Jahrhunderten nicht
mehr, und führte zu einem fast völligen Kahlschlag der im wesentlichen auf den

Barock zurückgehenden und zwei bis drei Jahrhunderte lang mehr oder weniger



396 Peter Hersche

kontinuierlich praktizierten Volksfrömmigkeit. Praktische Probleme, wie
Konflikte auf der Strasse zwischen Autofahrern und prozessionaliter zu Fuss gehenden

Wallfahrern, die Konkurrenz des enorm gesteigerten Freizeitangebots und
die Scheu, dem periodisch sich entfaltenden sakralen Prunk Zeit, Arbeit und
Geld zu opfern, können als weitere negative Faktoren genannt werden. Gewisse
traditionelle Formen der Volksfrömmigkeit wurden von konzilskritischen
rechtskatholischen Kreisen aus Protest bewusst weitergepflegt, womit sie natürlich
noch mehr ins kirchenamtliche Abseits gerieten.

Aber auch im Fach Volkskunde vollzog sich eine radikale Umwälzung. Es

war ja diese Disziplin, welche im akademischen Bereich auch die Religiöse
Volkskunde mitbetreute; nur sporadisch lieferten hiezu auch andere, damit
befasste Wissenschafter, etwa Historiker, Kunsthistoriker, Liturgiker oder
Religionssoziologen Beiträge. In der seit den Siebziger Jahren sich entfaltenden
kritischen Diskussion innerhalb der Volkskunde, in der auch die unheilvollen Ver-
strickungen im Nationalsozialismus aufgearbeitet wurden, orientierte sich das

Fach ganz neu, von der Vergangenheit in die Gegenwart und von der bis dahin

bevorzugten ländlich-bäuerlichen Kultur - die ja idealtypisch immer das eigentliche

ursprüngliche «Volk» repräsentiert hatte - hin zu den Arbeiterschichten
und den Städten. Nicht selten standen dabei linke Ideologien Pate, welche Religion

samt dem Epiphänomen der Volksfrömmigkeit ohnehin auf den Schutthaufen

der Geschichte zu befördern dachten. Der im Nationalsozialismus strapazierte

Begriff des «Volkes» sollte am besten ganz fallengelassen werden, vielfach

wurde dann das Fach umbenannt, etwa in «Kulturanthropologie», «Empirische

Kulturwissenschaft» oder «Europäische Ethnologie». Diese radikale, mit
einer teilweisen Preisgabe des bisher verbindlichen «Kanons» der Forschungsbereiche

verbundene Umorientierang erfasste auch die Religiöse Volkskunde. Der

Begriff «Volksfrömmigkeit» wurde perhorresziert, namentlich der führende
Vertreter der Richtung, Wolfgang Brückner, forderte auf, ihn zu ersetzen, etwa
durch «Frömmigkeitsforschung», «praxis pietatis», «populäre Frömmigkeit»
oder ähnliche, das «Volk» umgehende Begriffe.6 Geleugnet wurde insbesondere
auch die Dichotomie zwischen einer Volks- und Elitereligiosität, vielmehr
«Volksfrömmigkeit» als Konstrakt der Aufklärung denunziert. Die zeitliche und
räumliche Umorientierang auf die Gegenwart und die Stadt aber zog der
Religiösen Volkskunde den Boden unter den Füssen weg, ihr kam recht eigentlich
der Forschungsgegenstand abhanden. Im Laufe der Neunziger Jahre sank sie klar
in eine Randposition ab. Die Welle der Monographien und der Aufsätze verebbte
zusehends. Signifikant zeigte sich der Bedeutungsverlust darin, dass seit dieser

Für diese wenig thematisierten Folgen des Konzils immer noch lesenswert Alfred Lorenzer.
Das Konzil der Buchhalter. Frankfurt a. M. 1981.
Die vielen Beiträge nun zusammengefasst in: Wolfgang Brückner. Frömmigkeit und Konfession

(=Gesammeltc Schriften Bd. 10). Würzburg 2000. Vgl. auch seinen einführenden Beitrag

in: Ernst Halter Dominik Wunderlin (Hg.). Volksfrömmigkeit in der Schweiz. Zürich
1999. 14 27. Wahrscheinlich aus Bequemlichkeitsgründen wurde der alte Begriff" gleichwohl

von \ielen beibehalten, gelegentlich in Anführunaszeichen.



Religiöse Volkskunde 397

Zeit erschienene Einführungen für Studierende des Fachs kein entsprechendes

Kapitel mehr enthielten.7 Eine Zeitlang schien es, Kulturhistoriker würden unter
den neuen Paradigmen etwa der historischen Anthropologie und der Alltags- und

Mentalitätsgeschichte das von den Volkskundlern verlassene Arbeitsgebiet der

Religiösen Volkskunde «beerben». Sie mussten dabei jedoch nicht selten die
Kritik dieser anhören, deren frühere methodische Fehler zu wiederholen.' Inzwischen

hat sich allerdings auch dieses Interesse des Nachbarfachs als Strohfeuer
erwiesen. Die nach der Jahrtausendwende erfolgte Emeritierung der einstmals
führenden Vertreter der Religiösen Volkskunde in Franken und Bayern Hess das

Fach fast ganz verwaisen: oftmals wurde die Gelegenheit benutzt, die
entsprechenden volkskundlichen Lehrstühle gleich ganz zu kassieren oder wenigstens
umzuwidmen.

Aufstieg und Fall der Religiösen Volkskunde wurden hier am richtungsweisenden

deutschen Beispiel gezeigt. Dabei konnten auch regionale Schwerpunkte
festgestellt werden, nämlich Bayern und Franken. Im deutschen Südwesten, dem
Rheinland und dem katholischen Westfalen war die Forschung immer etwas

weniger intensiv. Grundsätzlich unterscheidet sich die Situation in der Schweiz
nicht stark von der deutschen.10 Die Umorientierang des Faches Volkskunde zur
Gegenwart und zur Stadt vollzog sich etwas weniger geräuschvoll und langsamer
als im nördlichen Nachbarland." Wesentlich anders ist die Trägerschaft der
Forschung. Die Universitäten waren ja mit einer Ausnahme protestantisch geprägt,
die volkskundlichen Lehrstühle wurden auch ziemlich viel später als in Deutschland

eingeführt. Der erste Inhaber in Zürich, Richard Weiss, dem wir auch eine

Z.B. bei Wolfgang Kaschuba. Einführung in die Europäische Ethnologie. München 1999;
Silke Götsch Albrecht Lehmann (Hg). Methoden der Volkskunde, Berlin 2001.
Am pointiertesten wiederum von Wolfgang Brückner vorgetragen, insbesondere in Bezug
auf eine konstruierte Dichotomie. Vgl. bes. den in Anm. 6 erwähnten Sammelband. Zu den

Beiträgen der Historiker etwa zur Wallfahrtsforschung vgl. ausführlich Hersche, Devotion
(wie Anm. 3). Als bedeutender neuerer Beitrag aus der Schweiz sei erwähnt Dominik Sieber.
Jesuitische Missionicrung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie. Volkskulturen in Luzern
1563-1614. Basel 2005.
Neuerdings (seit 2005) existiert im Internet (http:/7www .initiative-religioese-volkskunde.de)
ein «virtuelles Institut», das sich als Forum mit dem Schwerpunkt Rheinland und Westfalen
anbietet.

10 Dasselbe gilt für Oesterreich, worauf hier nicht weiter eingegangen werden kann. Zwei
bedeutende ältere Vertreter der Religiösen Volkskunde nach dem Zweiten Weltkrieg, ungefähr
der Generation von Rudolf Kriss zugehörig und auch von ähnlichen methodischen
Voraussetzungen ausgehend, waren Leopold Schmidt und Leopold Kretzenbacher (vgl. etwa Leopold

Schmidt, Volksglaube und Volksbrauch. Berlin 1966; Leopold Kretzenbacher. Heimat
im Volksbarock. Klagenfurt 1961). Früher als in Deutschland verlief sich aber diese Welle
wieder. Die letzte grössere Sammelpublikation war Hellmut Eberhart (Hg.). Volksfrömmig-
keit, Wien 1990; verschiedene Einzelarbeiten veröffentlichte vor allem noch Elfriede Grab-
ner (vgl. zuletzt Mater Gratiarum. Marianische Kultbildcr in der Volksfrömmigkeit des

Ostalpenraums. Wien 2002).
" Er wird gut sichtbar in den beiden Synthesen von Richard Weiss, Volkskunde der Schweiz,

Erlenbach-Zürich '1978 und Paul Hugger (Hg.), Handbuch der schweizerischen Volkskultur.

3 Bde.. Zürich 1992. Erst kürzlich wurden auch die entsprechenden Universitätsinstitute

in Basel und Zürich umbenannt (in Bern gibt es das Fach nicht mehr).



398 Peter Hersche

erste und immer noch lesenswerte Synthese des volkskundlichen Wissens für die

Schweiz verdanken,12 betonte gegenüber der in Deutschland stark von Katholiken

getragenen und an katholischen Beispielen orientierten Frömmigkeitsforschung,

dass es auch eine spezifisch protestantische Volksfrömmigkeit gebe, wie
etwa die Andachtsbilder zeigten, eine Spur, die dann Martin Scharfe in einer

grundlegenden Monographie weiter verfolgte.13 Das ist sicher richtig, dennoch

gilt natürlich, dass die katholische Volksfrömmigkeit - aus selbstverständlichen

theologischen Gründen - viel reicher ausgestaltet ist und die protestantischen
Gegenstücke häufig blosse Schrampfformen darstellen. So kann die auch in der

Schweiz feststellbare katholische Schlagseite der Forschung nicht überraschen.

Allerdings konnte sie sich, wie gesagt, weniger auf die Universitäten stützen. An
der zwar staatlichen, aber dennoch katholisch geprägten Universität Freiburg gab

es das Fach Volkskunde gar nicht. Allerdings befasste sich dort in den Siebziger
Jahren Iso Baumer mit den Wallfahrten, wandte sich aber dann anderen Themen
zu.14 Auch Urs Altermatt kam hie und da auf die Volksreligiosität zu sprechen,
ebenso war dies Thema einiger Arbeiten seitens seiner Schüler.15 Der in Freiburg
wirkende Rechtshistoriker Louis Carlen berücksichtigte in seinen Forschungen

zur Rechtsarchäologie auch religiöse Themen.16 Die Forschungen des

Kulturanthropologen Christian Giordano hingegen waren nicht primär in der Schweiz

angesiedelt. Die älteren Fachvertreter der Volkskunde an den protestantisch
geprägten Universitäten Basel, Zürich und Bern waren aber offen und es war, wenn
auch etwas exotisch, durchaus möglich, dort über katholische Volksfrömmigkeit
zu arbeiten. Gelegentlich hat man sogar den Eindruck, die weitgehend aus dem

protestantischen Umfeld stammenden Lehrstuhlinhaber hätten zeitweise fast

etwas wie geheime Sympathien für die Vielfalt dieser volkstümlichen katholischen

Manifestationen gehabt. Dies gilt allerdings nicht für die jüngeren, eher

nach links tendierenden Neuerer, welche sich nach Deutschland ausrichteten.

Auf alle Fälle aber blieb in zusammenfassenden Darstellungen zur schweizerischen

Volkskultur die Religiöse Volkskunde ein Randphänomen.'7 Auch im auf-

" Weiss. Volkskunde (wie Anm. 11

Ders.. Grundzüge einer protestantischen Volkskultur in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde

(SAVK). 61 (1965). 75-91. Neudruck in SAVK. 93 (1997). 71 84. Martin Scharfe.
Evangelische Andachtsbilder. Stuttgart 1968. Von Scharfe zuletzt auch das zusammenfassende

Werk: Ueber die Religion. Glaube und Zweifel in der Volkskultur. Wien 2004.
14 Iso Baumer. Pèlerinages jurassiens. Le Vorbourg près Delémont. Porrentruy 1976. Eher

theoretisch ders.. Wallfahrt als Handlungsspiel. Bern/Frankfurt/M. 1977. Baumer soll in
Zürich eine Habilitation im Fach Volkskunde angestrebt haben, was aber im damaligen
kritischen Umfeld mitten in der Umorientierung des Faches nicht möglich war.

15
Urs Altermatt. Katholizismus und Moderne. Zürich 1989. bes. 261ff. (Abschnitt IV: Aus
dem katholischen Alltag). Von den Schülerarbeiten sei musterhaft hen. orgehohen Roland
Kuonen. Gott in Leuk. Freiburg 2000.

16 Louis Carlen. Wallfahrt und Recht im Abendland. Freiburg 1987. Weniger befriedigend
ders.. Orte. Gegenstände. Symbole kirchlichen Rechtslebens. Eine Einführung in die kirchliche

Rechtsarchäologie. Freiburg 1999.
17

Weiss. Volkskunde (wie Anm. 11) behandelte die Materie auf wenigen Seiten (303 311). Im

umfangreichen Nachfolgewerk von Hugger (Hg.). Volkskultur (wie Anm. I I steht dazu



Religiöse Volkskunde 399

wendig erarbeiteten Atlas der Schweizer Volkskunde kamen Fragen zur Religiosität

kaum vor.'s An Monographien fehlte es aber nicht. Auf Anregung des Basler

Volkskundlers Karl Meuli. der stark an Fragen der Religiosität interessiert

war, publizierte der Disentiser Konvcntuale P. Notker Curti schon 1947 eine

erste zusammenfassende Darstellung der Volksfrömmigkeit im katholischen
Kirchenjahr.'1 Die Zahl der später entstandenen akademischen Schriften zum
Thema hielt sich indes gleichwohl in Grenzen." Als zweite wichtige Trägerinstitution

der Forschung neben die Universitäten trat die schon 1896 begründete
«Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde» (GSVK) auf. Ihr seit 1937

bestehendes «Institut für Volkskunde» in Basel mit einer grossen Bibliothek und
verschiedenen Sammlungen bleibt nach wie vor das wichtigste Dokumentationszentrum

des Faches bei uns. Auch diese Art und Weise, auf privater Basis die

Forschung zu fordern, kann man als typisch schweizerisch ansprechen, sie hat in

anderen Fächern (Allgemeine Geschichte. Kunstgeschichte, Rechtsgcschichte)
ihre Parallelen. Die Gesellschaft war eher in der Lage, die ausserhalb der Universitäten

betriebene Forschung auf dem Gebiet der Religiösen Volkskunde unter
ihre Fittiche zu nehmen und öffnete dieser ohne Vorbehalte die Spalten ihres

Fachorgans «Schweizerisches Archiv für Volkskunde» (SAVK). Dennoch arbeiteten

die Einzelforscher relativ isoliert, abseits der akademischen Welt und

kamen meist nicht über eine lokalen Bekanntheitsgrad hinaus. Einige Beispiele
müssen genügen. Schon früh hatte der im Solothurnischen beheimatete Ernst

Baumann, ebenfalls auf Anregung von Karl Meuli, mit der Inventarisierung der
in der Schweiz vorhandenen Exvoto begonnen, doch starb er über dieser Arbeit,
erst fünfzigjährig (1955), eine Publikation erfolgte nicht mehr."' Die Arbeit von
Curti wurde vor allem von Walter Heim, einem Geistlichen der Missionsgesellschaft

Immensee, fortgesetzt, und mündete in eine 1983 erschienene neue und

einzig der Aufsatz von Walter Heim, Das kirchliche Brauchtum im Wandel (S. 1487 1500).
eine Zusammenfassung seines Buches zur Volksfrömmigkeit (vgl. Anm. 22). In diesem
Handbuch auch ein vom Herausgeber Paul Hugger verfasster Ueberblick zur Geschichte der
schweizerischen Volkskunde, auf den hier für Details ausdrücklich hingewiesen sei (15-33).

'* Paul Geiger/Richard Weiss. Atlas der schweizerischen Volkskunde. 4 Bde.. Basel 1950
1989.

19 Notker Curti. Volksbrauch und Volksfrömmigkeit im katholischen Kirchenjahr. Basel 1947.
20 Sie können hier nicht alle aufgeführt werden. Als wichtige Arbeiten würde ich bezeichnen:

Hansjakob Achermann. Die Katakombenheiligen und ihre Translationen in der schweizerischen

Ouart des Bistums Konstanz. Stans 1979; Klaus Anderegg. Durch der Heiligen Gnad
und Hilf. Basel 1979; Peter Ochsenbein. Das Grosse Gebet der Eidgenossen, Bern 1989

(eine Zusammenfassung bei Urs-Beat Frei/Frcdy Bühler (Hg.). Der Rosenkranz. Andacht -

Geschichte - Kunst. Bern 2003, 147-151); Peter Kern. Heiliggräber im Bistum St. Gallen.
Basel 1993. Aus der italienischen Schweiz ist bemerkenswert, wenn auch darüber hinaus
kaum rezipiert. Danilo Baratti. Lo sguardo del Vescovo, Cornano 1989. Alle diese Arbeiten
sind - was auch für die deutschen gilt - ebenso stark historisch wie volkskundlich
ausgerichtet, gehen also bis in die Frühneuzeit, ja bis ins Spätmittelalter zurück.

21 Das gesammelte Material (von gegen 12'000 Tafeln) steht aber im «Institut für Volkskunde»
zur Verfügung.



400 Peter Hersche

letzte Synthese, welche die inzwischen erfolgten massiven Veränderungen der
volksreligiösen Landschaft deutlich machte.22 Heim arbeitete vor allem mit
Zeitungsmeldungen, die er systematisch sammelte." Im Luzemischen bemühte sich
ein Autodidakt, Josef Zihlmann, das dortige volksreligiöse Wissen zu erkunden
und zu sichern, er trag ausserdem eine umfangreiche Sammlung von Devotionalien

zusammen.24 Seine ungemein fleissige Arbeit wurde 1978 mit dem
Ehrendoktor der Universität Freiburg honoriert. In Obwalden nahm sich später der
Kernser Pfarrer Karl Imfeid ähnliches vor. Er ist als einziger der Genannten noch
aktiv.25 Im Rahmen der GSVK bildete sich 1983 auf Initiative des St. Galler
Stiftsarchivars Peter Ochsenbein sogar eine Fachgruppe «Religiöse Volkskunde»,

die alle am Thema Interessierten beider Hauptkonfessionen - rund 90 waren
es in den ersten Jahren - sammelte und vor allem Vorträge, Ausstellungsbesuche
und Exkursionen veranstaltete. Doch ging der anfängliche Schwung bald wieder
verloren. Ochsenbein verfügte zwar über ein immenses Wissen und eine gewinnende

Art. war aber ein schlechter Organisator. Seine späteren häufigen Krankheiten

liessen in den neunziger Jahren die Aktivitäten dünner und dünner werden
und nach seinem Tod (2003) schlief die Gruppe (vorläufig) endgültig ein.26

Die heutige Situation in der Schweiz ist also derjenigen in Deutschland und
Oesterreich ziemlich vergleichbar: Die Religiöse Volkskunde ähnelt einer
abgebrannten Kerze, die nur noch ein schwaches Flämmchen aussendet. Die daran
Interessierten sind gestorben oder in hohem Alter, die Zahl der
akademischwissenschaftlichen Publikationen hat merklich abgenommen, das Interesse der
universitären Volkskundler verlagerte sich auf andere Gebiete. Muss das Fach
demnächst zu Grabe getragen werden, weil die Luft immer dünner wird? Es

scheint fast unvermeidlich und dennoch trügt dieser Eindruck. Vor allem zwei
Erscheinungen stehen ganz konträr zur allgemeinen Trend:

Wenn oben gesagt wurde, die Zahl der Publikationen habe abgenommen, so

betrifft dies eigentlich nur die «trockenen» wissenschaftlichen Werke. Eine
andere Gattung, nämlich an ein breiteres Publikum gerichtete volkskundliche
Bildbände, hat demgegenüber seit etwa zehn Jahren grosse Konjunktur. Schon
1980 war ein Bildband mit Exvoto aus der Schweiz herausgekommen.27 1999
erschien ein dickes Sammelwerk, das alle wichtigen Aspekte der damals noch

lebendigen religiösen Volkskultur erfasste und dazwischengestreut Bildrepor-

"" Walter Heim. Volksbrauch im Kirchenjahr heute. Basel 1983.
" Auch dieser Nachlass des 1996 verstorbenen Heim ist bei der Missionsgcsellschaft Bethlehem.

Immensee. erhalten.
" Vgl. vor allem Josef Zihlmann. Heilige Bäume und Orte. Hitzkirch 1985; ders.. Volkserzählungen

und Bräuche. Hitzkirch 1989. Die Sammlung Zihlmanns ist seit 1996 im Schloss
Wyher. Ettiswil LU. ausgestellt.
Die früheren, zumeist in lokalen Zeitungen erschienenen Arbeiten nun zusammengefasst in
Karl Imfeid. Volksbräuche und Volkskultur in Obwalden. Kriens 2006.

" In den Jahresberichten der GSVK hiess es jeweils stereotyp, dass keine Aktivität zu \er-
zeichnen sei.

" René Creux. Exvoto. Die Bilderwelt des Volkes. Fraucnfeld 1980.



Religiöse Volkskunde 401

tagen des bekannten Fotografen Giorgio von Arb enthielt.28 Der ehemalige
Zürcher Ordinarius für Volkskunde Paul Hugger gab fast gleichzeitig einen
illustrierten Band über die Kulturgeschichte der Kindheit in der Schweiz heraus

- es versteht sich von selbst, dass bei diesem Herausgeber genuin volkskund-
lichc, auch religiöse Fragestellungen mitbearbeitet wurden.29 Wenig später
veröffentlichte Hugger einen Bildband zum Totenkult, ein klassisches und seit den

Neunziger Jahren immer wieder behandeltes Thema der Volkskunde mit starkem

Bezug zur Religion. Ganz kürzlich kam dazu aus seiner Feder noch ein Bildband

über die Wallfahrten in der Schweiz heraus. '
Opulent farbig illustriert

erschien 2003 ein Sammelwerk über den Rosenkranz, ein bis dahin noch nicht
zusammenfassend behandeltes Thema. " Auch das bereits erwähnte Buch zu
Obwalden von Karl Imfeid erschien im Grossformat mit vielen Illustrationen."
Dieses Werk, das sich ja vor allem an den begrenzten Kreis von Imfeids Ob-
waldncr Landsleuten richtet, wurde bisher in rund 1500 Exemplaren abgesetzt.34

Aber auch bei den anderen Werken - im Schnitt fast jedes Jahr eines - hätten die

Verlage das Wagnis des Drucks sicher nicht unternommen, wären sie nicht von
den Absatzchancen überzeugt gewesen. Dass bei den meisten Werken
Druckkostenbeiträge zugesprochen wurden, ändert grundsätzlich nichts daran, denn
auch Subventionsgeber überlegen sich in der Regel, ob die zu unterstützende
Publikation sinnvoll und erwünscht ist. Es besteht also ein enormes Interesse an

populären Büchern zur Volksfrömmigkeit, zumal wenn sie reich illustriert sind.

Vielleicht ist die Schaulust sogar das primäre Motiv zum Kauf: Was in der Realität

verschwindet, will man wenigstens zuhause im Bücherschrank noch
dokumentiert haben.

Ein weiteres Phänomen liegt auf derselben Ebene. Immer wieder hatten in den

vergangenen Jahren kleine lokale Museen ihre Bestände an sakralen Gegenständen,

Devotionalien, Exvoto usw. für Ausstellungen zur religiösen Volkskultur
benutzt. 2006 fanden aber in der Schweiz - offenbar unkoordiniert - gleichzeitig
zwei grosse Ausstellungen statt, bei der das Thema «Religion» im Vordergrand
stand: In Lenzburg unter dem Titel «Glaubenssache», in Stans unter «Zeichen
zeigen. Glauben in der Innerschweiz». Sie stiessen auf ein derartiges
Publikumsinteresse, dass bei beiden die Ausstellungsdauer verlängert werden musste.

"8 Halter/Wunderlin (Hg.). Volksfrömmigkeit (wie Anm. 6).
" Paul Hugger (Hg.). Kind sein in der Schweiz. Basel 1998.
30 Ders., Meister Tod. Zürich 2002.
' Ders., Zwischen Himmel und Erde. Wallfahrtsorte in der Schweiz, Bern 2007. Vgl. meine

Rezension in diesem Band, S. 498-500.
~" Frei/Bühler (Hg.), Der Rosenkranz (wie Anm. 20).
'" Vgl. Imfeid, Volksbräuche, (wie Anm. 25). Hinzugefügt werden könnte hier noch ein ebenfalls

umfangreicher illustrierter Sammelband aus Nidwaiden: Hansjakob Achermann u.a.
(Hg.), Kapuziner in Nidwaiden 1582 2004, Stans 2004. Bekanntlich waren die Kapuziner
wichtige Träger und Förderer der religiösen Volkskultur.

4 Freundliche Mitteilung des Autors.
° Die Kataloge tragen dieselben Titel, der Lenzburger erschien in Baden, der Stanser in Dal-

lenwil.



402 Peter Hersche

Vorangegangen war eine kleine Ausstellung in Thun zum selben Thema,36 auch

der oben erwähnte Band zum Rosenkranz war Frucht einer entsprechenden
Ausstellung in Sachsein. Nun waren diese Ausstellungen nicht speziell der
Volksfrömmigkeit gewidmet, zumal sie bewusst multireligiös orientiert waren. Doch
gab es in beiden eine grosse Anzahl von Objekten der christlichen Devotionskultur

zu sehen, in Stans in geradezu überwältigender Fülle, in Lenzburg in
dekorativ angeordneter Auswahl.

Religionssoziologen haben schon seit längerem Zweifel an der im 19.

Jahrhundert aufgekommenen Säkularisationsthese geäussert.37 Trotz Kirchenaustritten,

Priestermangel, halbleeren Gottesdiensten und allgemein schwindendem
Wissen über das Wesen des Christentums scheint Religion nicht gänzlich zu
verschwinden. Ja, seit einiger Zeit macht in Europa das Wort von deren
«Wiederkehr» die Runde. Ebenso offenkundig aber ist - und das machten die eben

genannten Ausstellungen sehr deutlich sichtbar - dass es nicht mehr die traditionelle

Religiosität ist, sondern eine gewandelte.38 Könnte unter diesen Umständen
vielleicht eine ebenfalls etwas gewandelte Religiöse Volkskunde eine Renaissance

erleben? Um diese Frage nach einer möglichen Zukunft des Faches

beantworten zu können, habe ich mit einigen damit Befassten Kurzinterviews
geführt.39 Ihre Aussagen sind Grundlage des zweiten Teils dieses Aufsatzes. Die

Choosing my Religion, 2006 im Kunstmuseum Thun (der künstlerische Aspekt stand demge-
mäss im Vordergrund). Kurzkatalog hg. von Marianne Schuppli, Kunstmuseum Thun. Zum
Rosenkranz vgl. Anm. 20. Erwähnt sei hier noch, dass etwas später das Landesmuseum in
Zürich eine zum Zeitpunkt der Niederschrift dieses Aufsatzes (Februar 2008) noch laufende
Ausstellung «Maria Magdalena Mauritius. Umgang mit Heiligen» zeigte. Ausgestellt wurde,
anlässlich der Publikation eines neuen Katalogs, zwar vor allem der reiche Bestand des

Museums an mittelalterlichen Heiligenfiguren, d.h. primär Werke der «hohen Kunst». Doch
fehlt ein gewisser Bezug zur Volksfrömmigkeit auch hier nicht. Auch diese Ausstellung soll
recht grossen Besucherandrang aufweisen. In Sitten soll eine Ausstellung zur Volksreligiosität

geplant sein.
Für die Schweiz vor allem Roland J. Campiche. Vgl. seinen Beitrag in: Hugger, Volkskultur
(wie Anm. 11), 1443-1470.
Aus den Unterlagen der Lenzburger Ausstellung, bei der man sich selber mittels Tests in
fünf religiöse Typen einteilen konnte, ging hervor, dass sich einige Wochen vor dem
definitiven Schluss 18 % der Besucher als «traditionsreligiös» bezeichneten. Am grössten
war mit 47 % der Anteil der «Kulturreligiösen», die «Patchworkreligiösen» erreichten 24,5
%.
Sie fanden im Laufe des Jahres 2007 statt. In chronologischer Reihenfolge waren die
Interviewpartner:

a. Pfarrer Karl Imfeid, Kerns
lie. phil. Roland Inauen, Konservator Museum Appenzell
lie. phil. Ernst J. Huber. Bibliothekar GSVK, Basel
Prof. Walter Leimgruber, Seminar für Kulturwissenschaft und Europäische Ethnologie,
Basel
Prof. em. Paul Hugger, Chardonne
Dr. Klaus Anderegg, Binn.
Zusätzlich hatte ich im Sommer 2007 Gelegenheit, in Regensburg mit dem emeritierten
Ordinarius für Volkskunde an der Universität Passau, Prof. Walter Hartinger, und dem
derzeitigen Ordinarius für Volkskunde an der Universität Regensburg, Prof. Daniel Drascek, ein



Religiöse Volkskunde 403

Fragen betrafen in erster Linie die aktuelle Situation des Faches und die Gründe
des Niedergangs, das Problem einer eventuellen Neuausrichtung, die möglichen
Träger der Forschung, die Nachfrage nach deren Resultaten, sowie die Formen
der Vermittlung.

Die Meinung, dass das traditionelle Fach «Religiöse Volkskunde» seit einiger
Zeit in einer Krisensituation stecke und nicht mehr so attraktiv sei, wurde von
allen Befragten geteilt. Bei den Gründen wurden ebenfalls im wesentlichen die
oben genannten vermutet, also den vom IL Vatikanum initiierten Umbruch in der
katholischen Kirche sowie die ebenfalls umwälzende Neuorientierung der
akademischen Disziplin «Volkskunde». Gelegentlich wurden besondere Akzente
gesetzt. So meinte ein Interviewpartner, der religiöse Umbrach sei in der Schweiz
noch radikaler gewesen also in den Nachbarländern, besonders etwa dem
katholischen Oesterreich. Entscheidend sei dabei die Haltung der bischöflichen
Ordinariate gewesen. Das ist eine interessante Hypothese, denn generell kann

man davon ausgehen, dass in der Schweiz die historisch-politischen
Voraussetzungen für ein langes Fortleben der traditionellen religiösen Volkskultur
günstiger als in anderen Ländern waren. War gerade deshalb der Wunsch nach

Veränderungen so gross? Oder spielte die Auseinandersetzung mit dem
Protestantismus, dessen kulturelle Folgen - man darf hier an Max Weber denken - die
moderne Schweiz entscheidend geprägt hatten und mit dem man tagtäglich und

immer mehr konfrontiert wurde, eine entscheidende Rolle? War das deswegen
entstandene Rückständigkeitsgefüh! der Schweizer Katholiken derart stark, dass

man jetzt alles über Bord warf, um «modern» zu sein?

Besonders ausgeprägt zeigte sich das Desinteresse an der Religiösen
Volkskunde auf der universitären Ebene. Ein Hochschullehrer im katholischen

Bayern im Umkreis der Heimat Benedikts XVI. meinte, nur etwa jeder zehnte
Studierende würde sich für diese Thematik interessieren und eine grössere Arbeit
dazu schreiben wollen. Auch an den schweizerischen Universitäten scheint die
Situation ähnlich zu sein. Sie verschärft sich natürlich, wenn sogar die Dozenten

um die Frömmigkeitsgeschichte einen Bogen machen. Mit dieser kann man sich

offenbar nicht profilieren, sie spielt, wie bereits erwähnt, auch in den
wissenschaftlichen Zeitschriften und auf Tagungen eine ganz randständige Rolle. Teils
wurden die Fragestellungen des Fachs auch einfach in andere Wissenschaften

ausgelagert. Neue grössere Arbeiten von Studierenden zur Thematik sind kaum

zu vermelden. Das ist eigentlich nicht überraschend, denn jetzt sind die Kinder
jener Generation im Studienalter, welche die Veränderungen des IL Vatikanums
nolens volens übernehmen musste. Wo denn hätten sie die traditionellen
Frömmigkeitsformen kennenlernen können? Weder ihre Familie noch die Pfarrei mit

Gespräch über dieselbe Problematik zu führen, womit auch die «Aussenperspektive» aus
einem Zentrum der Religiösen Volkskunde in Deutschland berücksichtigt ist. Allen Beteiligten

danke ich an dieser Stelle für den Zeitaufwand und die Aufmerksamkeit, die sie mir
widmeten.



404 Peter Hersche

den schliesslich mehrheitlich progressiv eingestellten Geistlichen boten ihnen in

aller Regel die Möglichkeit dazu. Es ist schon viel, wenn sie für ein Studium von
Fächern, welche sich mit der christlichen Tradition Europas befassen müssen,

wenigstens das elementarste religiöse Wissen mitbringen.
Hinzu kommt ein weiteres Problem. Ein kleines, immer eher im Orchideengarten

angesiedeltes Fach wie die Volkskunde sieht sich einem höheren
Legitimationsdruck ausgesetzt als etwa geisteswissenschaftliche Schulfächer wie Sprachen

oder Geschichte. Die Relevanzfrage wird hier dringender gestellt und vor
dem Hintergrund ständig drohender Sparmassnahmen muss man sein Tun
rechtfertigen, damit der Geldstrom weiter fliesst. Dazu ist nun die traditionelle
Frömmigkeitsforschung wenig geeignet; dass dies allerdings nicht für die Religiosität
überhaupt gilt, wird noch zu zeigen sein. Die Geldfrage kann aber heute auf keinen

Fall ausser Acht gelassen werden. Geld kann fehlendes wissenschaftliches
Interesse manchmal ersetzen. Mehrere Projekte verwandter Geisteswissenschaften

könnten hier angeführt werden, deren Verwirklichung, die man früher aus

Eigeninteresse und Liebe zum Gegenstand in Gratisarbeit auf sich nahm, nun
stellenlosen bezahlten Wissenschaftern überlassen werden musste, weil Freiwillige

in genügender Anzahl nicht mehr zu finden waren. Staatliche Stellen oder

potentielle private Mäzene wollen aber zunächst wissen, ob ihr Geld in ihren

Augen sinnvoll verwendet wird.
Ein konträres Beispiel zur im allgemeinen wenig erfreulichen Lage an den

Universitäten bietet immerhin das nunmehr unter den Flaggen der «Kulturwissenschaft»

und «Europäischen Ethnologie» segelnde ehemalige volkskundliche
Seminar in Basel. Ein Seminar über neue Formen der Religiosität war überbelegt
und ein grosser Erfolg. Femer konnte mit einer praxisbezogenen Projektarbeit
das Interesse der Studierenden wieder geweckt werden. Die erwähnte Ausstellung

in Stans wurde nämlich im wesentlichen von diesen unter der Leitung von
Prof. Walter Leimgruber in Kooperation mit den Museumsleuten erarbeitet.
Nach einigen Startschwierigkeiten wegen des ungewohnten Gegenstands
konnten sich die angehenden Wissenschafter für die Materie begeistern. Offenbar

kam dabei aber neben der akademischen Zwecksetzung noch zusätzlich ein
Faktor ins Spiel, der auch bei jüngeren Ausstellungsbesuchern eine Rolle spielte:
Die traditionale, im wesentlichen im Barock entstandene katholische Volksreligiosität

ist den heute Zwanzig- bis Dreissigjährigen bereits so fremd geworden,
dass sie die Anziehungskraft des Exotischen und deswegen Interessanten ausübt.
Für seltsam anmutende religiöse Praktiken braucht man nicht mehr unbedingt in
ferne Kontinente zu reisen, die eigene Vergangenheit unmittelbar vor der
Haustürc bietet der «Europäischen Ethnologie» genügend Fundstückc. Wie so

häufig mag dabei auch ein bewusstes oder unbewusstes Sich-absetzen von der
konziliar geprägten, religiös nüchternen Elterngeneration mitspielen. Votive,
Reliquienschreine, Rosenkränze usw. sind jedenfalls «cool» - um nicht ande-

re,noch krassere Adjektive der Jugendsprache hier anzuführen. Auch bei unfrommen

jungen Frauen sind Kreuze in verschiedenen Formen beliebte Schmuckstücke.



Religiöse Volkskunde 405

Die Frage - und es ist die eigentliche Gretchenfrage - ob die Religiöse Volkskunde

in der bisherigen «kanonischen» Form weitergeführt werden könne, oder
ob sie sich ausweiten und zu neuen Ufern aufbrechen solle, wurde kontrovers
beantwortet. Die Vorsichtigen warnten vor Wissensverlusten, vor einer Auflösung

eines immerhin seit einigen Jahrzehnten bewährten Forschungsprogramms,
vor einem Abgleiten in Esoterik und verwandte Erscheinungen, mit denen man
sich dann befassen musste. Der Verlust fester Konturen ist in der Tat ein
Problem, mit dem die Volkskunde seit ihrer Umorientierang generell zu kämpfen
hat. Immerhin hat die frühere Auseinandersetzung zwischen «Kanonisten» und
«Neuerem» inzwischen an Schärfe verloren, angestrebt wird eine Integration des

klassischen volkskundlichen «Kanons» in die erweiterte Kulturwissenschaft.
Eines steht fest: Ein gewisser Grundbedarf an Wissen um die traditionelle christliche,

insbesondere katholische Volksreligiosität wird immer vorhanden sein,
weil die historischen Museen über tendenziell immer noch wachsende

Sammlungen von entsprechenden Sachgütern verfügen, die eingeordnet und

katalogisiert, betreut und ausgestellt werden wollen. Auch die allgemeine
Kulturgeschichte wird eines Minimalwissens über diese Phänomene nie entraten
könnten. Explizit als unerwünscht angesehen wurde eine Ausweitung der
Religiösen Volkskunde auf andere Gegenstände, Fragestellungen und nichtchrist-
lichc Religionen selten; vielfach aber gleich auf die möglichen Probleme damit
hingewiesen. Am stärksten plädierten die Wissenschafter an den Universitäten
dafür. Das ist nicht überraschend, denn neben dem bereits erwähnten
gesellschaftlichen Legitimationsdruck wird von ihnen transdisziplinäre Arbeit
gewünscht und überdies gefordert, sie möchten mit ihrer Kopfarbeit etwas zur
Lösung von Gegenwartsproblemen beitragen, etwa dem schwierigen Verhältnis der
Christen zu den nun auch in Europa verbreiteten nichtchristlichen Religionen als

Folge der massenhaften Migration. Dazu wird am Schluss noch einiges zu sagen
sein.

Den Fachleuten wurde die explizite Frage gestellt, ob das Desinteresse an der

Religiösen Volkskunde darauf zurückgehen könnte, dass man eigentlich genug
darüber wisse, und sich die Forschungsdesiderate erschöpft hätten. Dies wurde
aufs Bestimmteste verneint und an verschiedenen Beispielen gezeigt, wo noch
Fehlstellen bestünden. So etwa besitzt die Schweiz im Gegensatz zu den
umliegenden deutschsprachigen Ländern kein Inventar der Wallfahrtsorte. Das von
Ernst Baumann gesammelte Material ist nie umfassend ausgewertet worden.40

Ein Vierteljahrhundert nach der Publikation von Heim41 wäre eine neue
Bestandesaufnahme kirchlichen Brauchtums notwendig. Auch fehlt eine knappe
Forschungsgeschichte. Allerdings: Wenige bis niemand seien zur Zeit zu solcher
Kärrnerarbeit bereit. In jedem Fall aber könne man - eigentlich eine
wissenschaftliche Banalität - mit neuen Fragestellungen an das bekannte Material
herangehen. So wies ein Interviewpartner darauf hin, dass etwa Praktiken alter-

Heim, Volksbrauch (wie Anm. 22).



406 Peter Hersche

nativen Heilens heute grosses Interesse fänden. Die Religiöse Volkskunde könne
da einiges an historischem Hintergrundwissen liefern. Ueberhaupt fehle es nicht
an Anfragen seitens der Nachbarwissenschaften an die Volkskunde.

Ein gravierendes Problem, das ebenfalls bewusst angesprochen wurde, ist
dabei allerdings die drohende Ausdünnung, bzw. der Verlust der mündlichen
Quellenbasis. Die Generation, die noch einen bewussten und selbstverständlichen

Umgang mit fast allen traditionalen Formen der Volksreligiosität hatte, ist heute
in einem Alter von 75 Jahren und darüber. Es ist also bald letzte Gelegenheit,
hier mit dem bekannten methodischen Instrumentarium der Volkskunde, bzw.
der oral history durch Befragung noch ein Wissen zu brauchtümlichen
Vorgängen zu sichern, für welche schriftliche Quellen oftmals wenig bis nichts
aussagen können. Nachher wird es für immer verloren sein. Das betrifft auch die
Gegenstände. Die Museen können sie sammeln, bis ihre Depots voll sind. Aber
für eine spätere Auswertung muss man auch um ihren Kontext wissen: Herkunft,
Produzenten, Funktion, Verwendungszusammenhang, Einordnung in familiäre
oder örtliche Traditionen usw. Sonst bleibt das Objekt stumm wie ein archäologischer

Fund.

Eine zentrale Frage ist sicher die nach möglichen Trägem der Forschung zur
Religiösen Volkskunde neben dem hier angesprochenen Kemfach Volkskunde.
In der Theorie kommen dazu ziemlich viele Nachbarwissenschaften und Institutionen

in Frage, in der Praxis reduzieren sich diese Möglichkeiten aber, so die

Meinung fast aller Befragten, auf ein Minimum. Am wenigsten erwartet man von
der Hierarchie der Amtskirche, den Verwaltern des Heils in den bischöflichen
Ordinariaten, die in der Vergangenheit nicht wenig dazu beitragen, die reiche
historische Landschaft der religiösen Uebungen nach den neuen römischen
Vorgaben auszudünnen und zu vereinheitlichen. Bösen Willen kann man den

Amtsträgem sicher nicht unterstellen, eher vielleicht mangelndes psychologisches
Wissen. Und natürlich lassen die aktuellen kirchlichen Probleme, die unbequeme
Lage der Bischöfe zwischen den kurialen Forderungen und der aufsässigen Basis
der Schweizer Katholiken wenig Zeit, sich mit dergleichen Nebensächlichkeiten
wie den traditionellen Frömmigkeitsformen zu befassen. Erst recht gilt dies für
die Leute an der pastoralen Front, den immer weniger werdenden, vielfach
ortsfremden und sogar in zunehmendem Masse aus fernen Ländern kommenden, von
der Seelsorge völlig absorbierten und ständig überbeschäftigten Priestern. Mit
denselben Schwierigkeiten kämpft der Ordensklerus. Wenn man weiss, dass der
Bestand der Kapuzinerpatres in der Schweiz nur noch einen Bruchteil des

Höchststandes zwischen 1950-60 umfasst und im Durchschnitt fast jedes Jahr
ein Kloster geschlossen wird, so wird klar, dass hier ein auch für die Volksreligiosität

einstmals sprudelnder Brunnen zu versiegen droht.42 Noch mehr fem

42 Dies betrifft allerdings nicht die Archive, wo z.B. das von Christian Schweizer vorbildlich
betreute Provinzialarchiv der Kapuziner in Luzem (nebst den Archiven der noch bestehenden

Niederlassungen) oder die Archive der Benediktiner Material auch zur Volksreligiosität
enthalten. Weniger erwarten darf man in dieser Hinsicht vorläufig von den vielfach personell
unterdotierten Diözesanarehiven.



Religiöse Volkskunde 407

steht dieser in der Regel das neue geistliche Personal der theologischen
Laienmitarbeiter. Sie stellen ja geradezu die Verkörperung der konziliaren Reform dar,
bzw. fungieren als Rettungsanker in der pastoralen Notlage der nachkonziliaren
Kirche. Schon von daher wird man hier kein grosses Interesse für ältere Formen
der Frömmigkeit erwarten dürfen. Aber sogar das elementare liturgische Grundwissen

liessen diese Leute vermissen, klagt ein älterer Geistlicher. Der heutige
liturgische Wildwuchs muss in der Tat auch historisch einigermassen versierten
Laien auffallen. Für den einfachen Gläubigen ist die Angelegenheit ebenfalls
heikel. Jene Basis, welche Aufhebung des Zwangszölibats, Frauenordination und
weitere radikale Reformen fordert, wird sich kaum für Wallfahrten und
Schaubräuche, Rosenkranz und Weihwasser usw. erwärmen können, denn eben diese

Ecke des Frömmigkeitsspektrums wird ja von ihren kirchenpolitischen Gegnern
besetzt. Die Vermittlung älterer Formen der Religiosität mit, im übrigen sicher

zum Teil berechtigten, aktuellen Forderungen bleibt eine Gratwanderung.
Fehlanzeige wird auch bei den Theologischen Fakultäten geortet. Am meisten

Berührungspunkte zur Religiösen Volkskunde weist wohl die Liturgiewissenschaft

auf. Aber nach übereinstimmender Meinung der Befragten sind hier keine

Impulse zu erwarten, sie wurde gelegentlich als zu abgehoben bewertet. Das
oben angedeutete fehlende historische Wissen bei jüngeren Absolventen der

Theologie scheint diese Urteile zu bestätigen. Dass hier enorme Defizite für die
Pastoral entstanden sind und in der Tradition verwurzelte, aber sonst gutwillige
Laien dauernd vor den Kopf gestossen werden, die Differenzen also auch auf
dieser Seite zunehmen, nimmt man von Seiten der Amtskirche offenbar in Kauf.
Infolgedessen ist das traditionelle kirchliche Brauchtum noch mehr als bisher in
Laienhände übergegangen.43 Ein weiterer Träger der Erforschung populärer
Frömmigkeitspraxis könnte die Kirchengeschichte sein. Zur Zeit aber ist hier der

Konjunktiv angebracht, denn solange dieses Fach sich grösstenteils der traditionellen

Methoden und Fragestellungen bedient, werden jene Forschungsfelder
kaum in den Fokus der Kirchengeschichtler kommen. Erst seit kurzem wird zaghaft

die Frage nach einer «kirchlichen Alltagsgeschichte» aufgeworfen,
paradoxerweise zu einer Zeit, wo bei den Profanhistorikern der Stern der Alltagsgeschichte

bereits wieder am Verblassen ist.44 Dennoch: Was nicht ist, könnte noch
werden.45 Bemerkenswert ist der Hinweis, dass (in Basel) sich eher protestantische

Theologen für die Formen der katholischen Volksreligiosität interessieren
würden. Man geht wohl nicht fehl in der Annahme, dies sei mit der allenthalben

' Hugger, Wallfahrtsorte (wie Anm. 31), weist darauf hin, dass zwei neue Wallfahrtsorte,
nämlich Seebach und Riet (vgl. S. 77ff und 141 ff), ausschliesslich durch Laieninitiative
und sogar gegen einen gewissen Widerstand des Klerus entstanden seien.

Vgl. etwa Rupert Klieber/Hermann Hold (Hg.), Impulse für eine religiöse Alltagsgeschichte,
Wien 2005.

5 Die in Anm. 9 erwähnte Internet-Initiative scheint zur Hauptsache von Kirchenhistorikern
getragen zu sein.



408 Peter Hersche

zu beobachtenden Wendung des besonders nüchternen schweizerischen Refor-
miertentums zu mehr Ritual und mehr Sinnlichkeit in der Religionspraxis zu
erklären.

Andere Universitätsfächer können nur beschränkt Hilfestellung anbieten. Der
Religionssoziologie, die seinerzeit im Rahmen des NFP 21 interessante Analysen
der Gegenwartsreligiosität erarbeitete,46 um die es aber danach eher wieder still
wurde, wird zu wenig historische Kompetenz für Fragen der Religiösen Volkskunde

eingeräumt. Diese hätte die Geschichtswissenschaft, die sich in ihrer
Methode eigentlich nicht von einer historisch arbeitenden Volkskunde unterscheidet.

Das vorübergehend von der Allgemeinen Geschichte dokumentierte
Interesse an der Volksreligiosität hat sich aber nicht nur nach der Meinung des

Interviewers, sondern auch seiner Gesprächspartner als Strohfeuer erwiesen. In der
Tat gibt es kaum Neuerscheinungen, und wer den Strom der historischen
Publikationen etwas verfolgt, wird generell zum Schluss kommen, dass Alitagsgeschichte

und Historische Anthropologie, die sich einmal auch um die populäre
Frömmigkeit kümmerten, ihren Höhepunkt überschritten haben. Neue Moden,
die kaum etwas mit diesen Themen zu tun haben und deshalb hier auch nicht
aufgezählt werden müssen, sind an ihre Stelle getreten. Vor allem aber registriert
man mit einigem Erstaunen eine entschiedene und massive Rückkehr der
politischen Geschichte - bestenfalls etwas kulturalistisch verbrämt. Am ehesten als

Gesprächspartner für die Volkskunde scheint sich die Allgemeine Religionswissenschaft

anzubieten, die als Folge der Migrationspolitik in der Schweiz und in

Europa überhaupt eine überraschend neue Aktualität gewonnen hat. In Basel ist
die Zusammenarbeit des Seminars für Kulturwissenschaft mit dem entsprechenden

Fachvertreter (Prof. Jürgen Mohn) bereits intensiv und soll offenbar fruchtbare

Ergebnisse zeigen. Natürlich führt dies fast zwangsläufig zu einer Erweiterung

des «Kanons» bisheriger volkskundlicher Fragestellungen.
Gelegentlich wurde in den Interviews daraufhingewiesen, dass vereinzelt im

Lande immer noch wie früher Laienforscher an der Arbeit seien. Es sind dies

etwa gewesene Lehrer und andere Akademiker, die in ihrem Ruhestand
volksreligiösen Bräuchen nachgehen und oftmals über ein stupendes Spezialwissen zu
ihrem Gegenstand verfügen. Das Problem ist ihre mangelnde Vernetzung mit der
Universität als der trotz aller Schwierigkeiten immer noch zentralen Institution
der volkskundlichen Forschung sowie die unzureichende Vermittlung ihrer
Erkenntnisse. Wenn überhaupt, so publizieren sie in lokalen Broschüren, Zeitungen
und Zeitschriften, die ausserhalb nicht zur Kenntnis genommen werden. In den

Redaktionen der volkskundlichen Zeitschriften wäre man durchaus bereit, Arbeiten

zu solchen Themen zu veröffentlichen. Aber es würden gar keine
eingeliefert. Ein Problem ist hier allerdings nicht zu leugnen. In der Volkskunde wie
in anderen geisteswissenschaftlichen Fächern haben sich die Sprachen der
Forscher und der interessierten Laien inzwischen dermassen auseinanderentwickelt.

Alfred Dubach/Roland J. Campiche, Jeder ein Sonderfall? Religion in der Schweiz: Ergebnisse

einer Repräsentativbefragung. Zürich 1993.



Religiöse Volkskunde 409

dass ernsthafte Kommunikationsschwierigkeiten entstanden sind. Der
Abstraktionsgrad und das Theorieniveau gew isser Artikel im SAVK oder entsprechender
anderer Fachorgane überfordert auch sogenannt gebildete Leser und macht selbst

Wissenschafter anderer Sparten unwillig, zumal bisweilen nur alte Inhalte in

neue sprachliche Wendungen gekleidet werden. Wer sich mit dem Duden in der
Hand durch einen Artikel kämpfen und dann doch kapitulieren muss, verliert auf
die Dauer die Lust am Gegenstand. Zum Glück verfügt die GSVK neben dem
wissenschaftlich ausgerichteten «Archiv» noch über ein schmaleres «populäres»
Organ, das Korrcspondenzblatt «Schweizer Volkskunde», in dem viermal jährlich

auch für gewöhnliche Leser fassbare kurze Artikel erscheinen. Wünschenswert

wäre eine stärkere Verbindung der beiden Organe, etwa durch Zusammenfassungen

oder wenigstens Titelangabe der Artikel des SAVK im Korrespondenzblatt.

Mit den beiden Zeitschriften ist die Rolle der wissenschaftlichen Gesellschaft
(iSVK angesprochen. Dass sie nicht selber Forschung betreiben kann, ist
selbstverständlich: Ihre sehr beschränkten finanziellen Mittel müssen in erster Linie
für die Aufrechterhaltung der bisherigen, der Forschung dienenden Infrastruktur
eingesetzt werden. Selbst dies war in der Vergangenheit oft nur mit Acchzen und

Biegen möglich. Eine gewisse Gefahr bestand in den letzten Jahren auch darin,
es könnten Ansprüche der akademische Forschung und die Erwartungen der
Mitglieder allzustark auseinandergehen; sie ist hoffentlich mit der gegenwärtigen
Vorstandsstruktur gebannt. In diesem Zusammenhang wäre natürlich zu
überlegen, ob die eingeschlafene Gruppe um Peter Ochsenbein wiederbelebt werden
könnte. Zur Zeit steht allerdings niemand zur Verfügung, der die notwendige
Aufbauarbeit auf sich nehmen würde. Ziel müsstc besonders eine Vernetzung der
älteren isoliert arbeitenden, aber erfahrenen Routiniers und der jungen Studierenden

mit ihrem oft allzuleichten Gepäck an religiösem Wissen sein. Dazu mussten
sicher auch neuere Formen der Kommunikation gefunden werden; sporadische
unterhaltsame Treffs im Bahnhofbuffet Ölten, wie zu Ochsenbeins Zeiten,
würden heute kaum mehr viel Leute anziehen. Besonders erwogen musste die

Möglichkeit einer Internet-Plattform mit einer Adressliste, wie dies ja auch in
Deutschland versucht wird.47

Nach allem Gesagten leuchtet ein, dass den historischen Museen eine wichtige

Rolle im Rahmen der Religiösen Volkskunde zukommt. Von mehreren
Befragten wurde aber bemerkt, dass den entsprechenden Objekten doch ein

vergleichsweise kleiner Raum gegönnt sei, sogar dort, wo man es am ehesten erwarten

würde, nämlich in den katholischen Stammlanden der Innerschweiz und dem

Wallis. Primär würden nach wie vor Werke der hohen Kunst gesammelt und

ausgestellt. Vor allem aber fehlen den Museen grundsätzlich die finanziellen und

personellen Ressourcen, eigene Forschung betreiben zu können. Die Konservatoren

haben in der Tat genug zu tun, wertvolle Gegenstände in letzter Minute zu

retten, anderes zuhauf vorhandene Material auszusortieren, es fachgerecht zu

47
Vgl. Anm. 9.



410 Peter Hersche

lagern, zu erhalten und notfalls zu reparieren, sowie alsdann die Kostbarkeiten
dauernd oder periodisch dem Publikum zu zeigen. Es fehlt ihnen sogar vielfach
die Zeit zur wissenschaftlichen Lektüre auf breiter Basis. Eine für beide Seiten

profitable und nachahmenswerte Zusammenarbeit praktiziert das Basler Seminar
für Kulturwissenschaften. Studierende werden dort im Rahmen von Uebungen
von den Konservatoren mit der Museumsarbeit bekanntgemacht, liefern diesen
andererseits im Rahmen kleiner und grösserer schriftlichen Arbeiten
wissenschaftliche Ergebnisse. Dazu kommen Praktikumsplätze. So werden akademische

Theorie und museologische Praxis miteinander verknüpft. Wie bereits
erwähnt, wurde auf diese Weise die Ausstellung in Stans realisiert. Zusätzlich
können die Studierenden auf diese Weise Kenntnisse zur traditionalen Religiosität

erwerben, die sie nicht mehr in jedem Fall von zuhause mitbringen.
Neben den Museen sind noch an Denkmalpfleger zu erwägen, da viele Objekte

religiöser Voikskultur ja noch in situ erhalten sind. Die Erwartungen waren
hier aber allgemein gedämpft. Wenn sich die Denkmalpfleger nicht schon während

ihres Studiums etwa mit mittelalterlichen oder barocken Objekten der
volksreligiösen Kunst befasst hätten oder diese nur unter formalen Kriterien zu sehen

gewohnt seien, so würde ihnen, und noch mehr den vom Architekturstudium her
Kommenden, jedes tiefere Verständnis für diese fehlen. In Frage kämen zuletzt
noch Archive, doch ist auch hier die Zeit vorbei, wo Archivare historische
Kärrnerarbeit und ausgedehnte Forschungen so quasi nebenher realisieren konnten.

Eine allen diesen Institutionen gemeinsame Crux sind sicher die finanziellen
Mittel. Mäzene sind offenbar lieber in anderen Feldern als der religiösen Volkskultur

spendefreudig. Es gibt einige bedeutende Privatsammlungen mit volksreligiösen

Objekten. Diese stellen aber eher ein Problem dar: Sie sind für die
Forschung nicht erschlossen, vielleicht nicht einmal katalogisiert und daher für die
Wissenschafter, auch wenn ihnen Zutritt gewährt wird, nur von beschränktem
Wert. Vor allem aber: Was geschieht nach dem Tod der Besitzer mit diesen

Sammlungen? Wenn sie nicht in eine Stiftung eingebracht sind, können sie
verloren gehen. Und wenn sie ein öffentliches Museum übernehmen will, so muss
wiederum zuerst Geld aufgetrieben werden. Als Geldgeber der wissenschaftlichen

Forschung in grösserem Massstab käme nur der Schweizerische Nationalfonds

in Frage. Dieser finanzierte seinerzeit die Forschungen der Religionssoziologen

Dubach und Campiche (NFP 21).48 Zur Zeit läuft das Forschungsprogramm

NFP 58 zum Thema «Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft».
Es geht hier insbesondere um das Verhältnis der Bevölkerung zu den nichtchristlichen

Religionsgemeinschaften, ein Problemkomplex, den man als zentral
bezeichnen muss, wenn man über die Wünschbarkeit einer Erweiterung der
Religiösen Volkskunde diskutiert. Doch hat sich diese offenbar hier nicht einklinken
können. Dies obschon die Volkskunde eigentlich gute Ausgangsbedingungen
und gerade für Probleme der Interkulturalität auch Fachkompetenz hätte. Die
eidgenössische Forschungsförderung prämiert nämlich vernetzte transdiszipli-

Vgl. Dubach/Campiche. Jeder ein Sonderfall? (wie Anm. 46).



Religiöse Volkskunde 41 1

näre Arbeit. Ist somit das Angebot an Forschungskapazität für die Religiöse
Volkskunde insgesamt als ziemlich problematisch zu bezeichnen, so ist auf der
andern Seite die Nachfrage nach Forschungsrcsultaten klar vorhanden. Es wurde
bereits hingewiesen auf die Produktion von populären Bildbänden, die dankbar

entgegengenommen werden, und auf Ausstellungen, die rege besucht sind. Das

sind aber keineswegs die einzigen Vermittlungsmöglichkeiten. Auch Filme
könnten dazu dienen. Die Lötschentaler Herrgottsgrenadiere wurden schon in der
Zw ischenkriegszeit durch dieses Medium ein Begriff. Heute wird vor allem auch
das Internet benutzt; inwieweit hier auch die Religiöse Volkskunde mit dabei ist,
wissen wir allerdings kaum. Immerhin finden sich gegenwärtig bei «Google»
über eine halbe Million Verweise auf «Wallfahrt/en». Der kleinere Teil davon
dürfte historisch sein. Aber selbst ein derart exotischer Begriff wie
«Katakombenheilige» weist (Februar 2008) noch über 700 Einträge auf. Journalisten fragen
besonders bei Gelegenheit von Kirchenfesten nach volkskundlichem Wissen und

wenn ihnen niemand dieses liefert, so konsultieren sie eben bisweilen zweifelhafte

Handbücher und Lexika. ' Und da ja, wie gesagt, das Geld immer eine

Rolle spielt, so habe ich auch an eine aktuelle touristische Nutzung des gesammelten

volksreligiöscn Wissens gedacht und am Schluss die Frage gestellt, was
man beispielsweise von einem wallfahrtskundlichen Lehrpfad halte, der an den

überlieferten Raststellen einer klassischen Wallfahrt, etwa nach Einsiedeln oder
Mariastein, erklärende Tafeln für ein Publikum bereitstellte, das geme wandert,
aber die notwendigen religiösen Kenntnisse nicht mehr automatisch mitbringt.
Die Reaktionen waren sehr geteilt: Während jemand die Idee «toll» fand, äusserten

andere deutliche Skepsis. Ein in Tourismusfragen nicht unerfahrener
Gesprächspartner sagte geradeheraus, dafür sei kein Geld aufzutreiben. Immerhin
meinten auch die Skeptiker, man könnte vielleicht in den Kirchen selbst etwas
mehr und bessere Erklärungen anbringen oder beispielsweise geführte
Wanderungen auf alten Wallfahrtswegen machen.50 In deutschen Landschaftsparks ist
dieses touristisch nutzbare Potential statt von Volkskundlern inzwischen von
Kulturgeographcn besetzt worden.

Insbesondere für das Alter der Nachfragenden zu Forschungsresultaten im
Bereich Volksreligiosität lassen sich einige präzisere Feststellungen machen.
Zunächst ist die ältere Generation vertreten, die sich aus einer gewissen Nostalgie

41 Besonders beliebt das von jedem Volkskundler benutzte, aber auch in seiner Problematik
bekannte H DA, das Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, hg. von Hanns Bächtold-
Stäubli Eduard Hoffmann-Krayer. 10 Bde.. Reprint (mit einem unbedingt zu lesenden
Vorwort von Ch. Daxelmüller) Berlin/New York 1987.

M) In der Schweiz liessen sich solche Projekte vielleicht besonders gut realisieren, weil hier ja
inzwischen das historische Wegnelz durch das «Inventar historische Verkehrswege» (IVS)
erschlossen ist und nun durch die «ViaStoria» (vgl. www.viastoria.ch) bestimmte Routen für
die touristische Nutzung aufbereitet werden. Die alten Wallfahrtswege wurden dabei
allerdings nicht besonders berücksichtigt, mit Ausnahme des nicht nur in meinen, sondern auch
in den Augen der meisten Interviewten etwas problematischen Jakobswegs. Realitätsnäher
wären die noch zu Beginn des letzten Jahrhunderts in der Regel zu Fuss begannenen Nahwal

Ifahrtswege zu den klassischen Stätten. Ein eigentliches Wallfahrtsmuseum ist in dem

bayerischen Hauptwallfahrtsort Altötting geplant.



412 Peter Hersche

heraus für diese Dinge interessiert, was sich dann in Sätzen wie «Ja, das haben

wir auch noch gekannt/gemacht» äussert. Weitgehend abwesend ist die mittlere,
die «konziliär» geprägte Generation.5' Hingegen besteht ein auffallendes
Interesse von jungen Leuten, das man so nicht von vorneherein erwarten würde. Die
beiden Ausstellungen in Lenzburg und Stans wurden geme auch von
Schulklassen besucht; in Lenzburg fanden sie ein reiches didaktisches Angebot. Das

hat nun zweifellos, wie bereits bemerkt, etwas mit der Exotik dieser Exponate zu
tun. Dazu kommt vielleicht der Reiz des «Events», das heute ja für jede kleine
Veranstaltung bemüht wird. Man mag das belächeln, kommt aber nicht um die

Feststellung herum, dass der Katholizismus in seiner Geschichte dieses Element
weit besser als die trockene Wortreligion des Protestantismus zu nutzen
verstanden hat und es immer noch versteht. Und gerade hier trifft man wieder auf
die bekannten Elemente populärer Religiosität. Etwas salopp: Was dem heutigen
Publikum Popkonzerte, Sportveranstaltungen oder Flugshows bedeuten, waren
dem barocken Katholiken Festprozessionen. Massenwallfahrten. Reliquientranslationen

und dergleichen.
Doch gibt es wohl noch tiefere und ernstzunehmende Gründe. Eltern, die ihre

Kinder nicht taufen lassen und sie nicht in den kirchlichen Unterricht schicken,
weil sie etwa buddhistischen Lehren folgen, irgendwelchen esoterischen Ideen

anhangen oder schlicht Atheisten sind, geben jenen, sofern die Umgebung noch

einigermassen christlich geprägt ist, keine Sicherheit, sondern Anlass zu Fragen
nach Gott und der Welt. Ebenso müssen Kinder, die als Banknachbarn in der
Schule vielleicht einen hinduistischen Tamilen oder eine muslimische Kosovarin
haben, sich zwangsläufig mit Religion auseinandersetzen. Und zwar nicht mit
einer abstrakten Theologie, sondern der alltäglichen religiösen Praxis. Diese
Problematik haben die Ausstellungen in Thun, Lenzburg und Stans klar erkannt und
dazu viel Material bereitgestellt. Die selbstverständliche religiöse Sozialisation
in einer der Grosskirchen, welche die ältere Generation erlebte und bei der auf
katholischer Seite auch die Formen der populären Religiosität noch «mitgenommen»

wurden, gibt es nicht mehr. Aber die Suche nach dem Sinn des Lebens und
nach Hilfe in seinem Vollzug, worauf die Religionen eine Antwort zu geben
versuchen, wird den Menschen immer beschäftigen. Und vielleicht ist sie heute

sogar schwieriger geworden. Konnte die ältere Generation über Zw ang und
Konformismus klagen, so sieht sich die jüngere mit allen möglichen Angeboten und

zu viel Freiheit konfrontiert, was dann zu der von den Religionssoziologen
diagnostizierten «Patchwork»-Religiosität führen kann. Auch heute kostet
religiöse Praxis Zeit, nur in anderer Form.

Die Zeichen für ein Fortleben der Religiösen Volkskunde in veränderter Form
stehen also vielleicht gar nicht so schlecht. Die gegenwärtige Rede von der
«Wiederkehr der Religion» kann nur den verblüffen, der geistig noch im 19.

1

Karl Imfeid wies darauf hin. dass Familienväter und -mütter sein Buch teils mehrfach
gekauft hätten, aber nicht in erster Linie für sich, sondern für ihre vielfach auswärts wohnenden
Kinder, damit sie diese verlorene Vergangenheit wenigstens noch im Buch kennenlernen
könnten.



Religiöse Volkskiinele 413

Jahrhundert steckt und die Säkularisationsthese für bare Münze nimmt. Speziell
für den Katholizismus gibt es einige Indizien einer kulturellen Restauration. Will
man nun aber eine definitive «Auslagerung» der Religiösen Volkskunde in
andere Fächer, wie Religionswissenschaft usw., vermeiden, so führt wahrscheinlich

kein Weg an einer Neuorientierung vorbei. Wie diese beschaffen sein

könnte, ist noch etwas nebelhaft und kann nicht mehr Gegenstand dieser
Betrachtungen sein, wäre aber für die Zukunft zu diskutieren und zu erarbeiten.
Vielleicht erlebt das traditionelle Fach heute nur die übliche Generationenkonjunktur

und wird, wie einige Befragte vermuten, bald wieder «trendy»: Was die
Grosseltern begannen und werthielten, interessiert deren Kinder nicht mehr,
wohl aber wiederum die Grosskinder. Die Probleme des Zusammenlebens
verschiedener Religionen werden sich nicht handstreichartig aus der Welt schaffen
lassen. Sollte sich die Religiöse Volkskunde neben neuen Fragestellungen in
ihrem eigenen Bereich auch auf die nichtchristlichen Religionen ausweiten
wollen, so hat sie allerdings gewaltige Herausforderungen zu bestehen: Sie
musste dann nämlich nicht bloss über das Christentum, sondern auch über die
andern Religionen Beseheid wissen. Dazu sind vorläufig wohl nur
Religionswissenschafter oder aber aussereuropäische Ethnologen, und auch diese in Grenzen,

in der Lage. Einige der Befragten wiesen aber darauf hin, dass das

Christentum immer eine synkretistische Religion gewesen, die Herausforderung also
nicht ganz neu sei. Bescheidenere Ansprüche einer Ausweitung des Faches liessen

sich sicherlich in jedem Fall realisieren. Der Basler Fachvertreter meinte, die
Sache damit wohl auf den Punkt bringend, der traditionelle «Kanon» sollte
innerhalb einer erweiterten Religiösen Volkskunde weitergeführt werden können
und gewissermassen darin aufgehoben sein. Es wäre dies einem wissenschaftlichen

Fach zu wünschen, das keine stille Bestattung verdient hat, dessen Phönix
aber die kräftigen Flügel noch nicht gewachsen sind.

Religiöse Volkskunde - Stille Bestattung oder Phönix aus der Asche?

Der Artikel zeichnet die Geschichte der Religiösen Volkskunde im allgemeinen und
speziell für die Schweiz nach, von ihren erfolgreichen Anfängen bis zu ihrem Niedergang
gegen Ende des 20. Jahrhunderts. Als Ursachen für diese Krise werden vor allem die
Veränderungen in der katholischen Kirche durch das IL Vatikanum und die gleichzeitig erfolgte
radikale Umorientierung des Faches Volkskunde gesehen. Im zweiten Teil werden, basierend

auf acht Interviews mit Fachleuten, die Zukunftsperspektiven der Religiösen Volkskunde

diskutiert. Sie muss sich neuen Fragestellungen öffnen, gleichzeitig aber sollte der
alte «Kanon» weitergeführt werden und darin aufgehoben sein. Im Einzelnen werden
besonders mögliche Träger der Forschung erörtert, und auch die Nachfrage nach Ergebnissen

der Religiösen Volkskunde untersucht. Sie ist gross, wie z.B. entsprechende populäre

Publikationen und Ausstellungen in historischen Museen zeigen. Grund dafür sind
nicht zuletzt Probleme des Zusammenlebens verschiedener Religionen in der Schweiz.

Ethnologie religieuse - sépulture silencieuse ou Phénix renaissant de ses cendres?

L'article retrace l'histoire de l'ethnologie religieuse en général et de la Suisse en
particulier, depuis ses débuts prospères jusqu'à son déclin vers la fin du 20ème siècle. Les
changements au sein de l'Eglise catholique, induits par le Vatican II, et la réorientation
radicale simultanée du domaine des études de folklore sont considérées comme les prince-
pales causes de cette crise. Les perspectives d'avenir de l'ethnologie religieuse sont débat-



414 Peter Hersche

tues dans la deuxième partie de l'article sur la base de huit interviews de spécialistes. Le
domaine doit se soumettre à de nouveaux questionnements tout en maintenant le vieux
«canon». Il y est particulièrement question des possibles acteurs de recherche, ainsi que de
la demande de résultats de l'ethnologie religieuse. Cette demande est importante comme le
montrent, par exemple, des publications populaires et des expositions dans des musées
historiques sur le sujet. Cela s'explique notamment par des problèmes de cohabitation de
différentes religions en Suisse.

Religious ethnology - a quiet burial or a phoenix from the ashes?

This article traces the history of ethnology of religion, both in general and specifically in
Switzerland, from its successful beginnings to its decline towards the close of the 20th
century. The principal causes for the present crisis are the changes in the Catholic Church
after the Second Vatican Council and the radical reorientation of the study of ethnology of
religion which took place at the same time. The second part of the paper is based on
interviews with eight specialists and examines possible future perspectives for ethnology
of religion. This specialist area of study needs to open up to new questions but also to
maintain and nurture the existing canon. Possible drivers of research are discussed. The
demand for findings of the study of religious folklore is considerable, as popular
publications and exhibitions in historical museums show. One reason for this may be the
problems arising from the coexistence of different religions in Switzerland.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Volksfrömmigkeit - religiosité populaire - popular piety, Religiöse Volkskunde - ethnologie

religieuse - ethnology of religion, Historiographie - historiographie -
historiography, Kulturwissenschaften - sciences de la culture - cultural studies, religiöse
Koexistenz - coexistence religieuse - religious coexistence, Interkulturalität - intercultura-
lité- intercultural relations, IL Vatikanum - Vatican II - Second Vatican Council,
Katholizismus - catholicisme - Catholicism, Schweizergeschichte des 20. Jahrhunderts -
histoire Suisse du 20ème siècle - twentieth-century Swiss History

Peter Hersche, em. Professor für neuere Geschichte an der Universität Bern.


	Religiöse Volkskunde - stille Bestattung oder Phönix aus der Asche?

