Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 102 (2008)

Artikel: St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720
Autor: Schéar, Max
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

Max Schir

Gallus starb um 650. Otmar begann um 720 bei der Galluszelle mit dem Aufbau
eines Klosters. Das ist es, was in der populdren und wissenschaftlichen Literatur
zur Geschichte St. Gallens zu lesen ist. Was aber war zwischen Gallus und
Otmar? Zu dieser Frage finden sich in den einschldgigen Biichern und Artikeln
iiber Kloster und Stadt St. Gallen bestenfalls cinige Sitze.! Eine selbstindige
Publikation zum Thema fehlt. Im vorliegenden Aufsatz mochte ich diese Liicke
fiilllen, indem ich der St. Galler Geschichte zwischen Gallus und Otmar erstmals
griindlich und umfassend nachgehe.

Gallus

Den Ort, an dem Gallus gewohnt hat, nennen die drei iiberlieferten Fassungen
seiner Vita — eine nur fragmentarisch erhaltene Urvita (Vetustissima) und die
Lebensbeschreibungen der Reichenauer Monche Wetti und Walahfrid® — cella

' Genannt seien Johannes Duft/Anton Gossi/Werner Vogler, Die Abtei St. Gallen, St. Gallen
1986, 17; Johannes Duft, Geschichte des Klosters St. Gallen im Uberblick vom 7. bis zum
12. Jahrhundert, in: Peter Ochsenbein (Hg.), Das Kloster St. Gallen im Mittelalter, Darm-
stadt 1999, 11-30, hier 13. In der umfangreichen St.Galler Geschichte von Ernst Ehrenzeller
(Geschichte der Stadt St. Gallen, St. Gallen 1988) fehlt die Zeit zwischen Gallus und Otmar
ganzlich.

% Vita Galli vetustissima (Grundschicht um 670/80), ed. Iso Miiller, Die ilteste Gallus-Vita,
in: ZSKG, 66 (1972), 209-249; Wetti, Vita Galli auctore Wettino (zwischen 816 und 824),
ed. Bruno Krusch, in: MGH SRM 4, Hannover/Leipzig 1902, 256-280; Vita Galli auctore
Walahfrido (833), ed. Bruno Krusch, ebd. 280-337. — Ubersetzungen: Johannes Duft, Die
Lebensgeschichten der Heiligen Gallus und Otmar, St. Gallen/Sigmaringen 1988 (Wetti);
Camilla Dirlmeier/Klaus Sprigade, Quellen zur Geschichte der Alamannen von Marius von
Avenches bis Paulus Diaconus (=Quellen zur Geschichte der Alamannen 3), Sigmaringen
1979 (mit Ausziigen aus der Vetustissima, der Gallus- und der Otmarsvita Walahfrids). —
Literatur: Johannes Duft, Die Quellen zum Gallus-Leben, in: Die Abtei St.Gallen, Bd. 2,
Sigmaringen 1991, 11-27; Walter Berschin, Biographie und Epochenstil, Bd. 2, Stuttgart
1988, 94-99; Bd. 3, Stuttgart 1991, 272f., 282-303; ders., Lateinische Literatur aus St. Gal-
len, in: Ochsenbein, Kloster St. Gallen (wie Anm. 1), 109-177, hier 109111 mit Anm. 245f.

SZRKG, 102 (2008), 317-359



318 Max Schdir

sancti Galli. Diese Zelle befand sich im bewaldeten Hochtal der Steinach hinter
Arbon. In die Waldeinsamkeit habe sich der Mdnch zuriickgezogen, nachdem er
sich in Bregenz, schwer erkrankt, vom irischen Abt Columban und weiteren Ge-
fihrten getrennt habe. Er sei aber nicht allein geblieben. Weitere Gottsucher, ins-
gesamt zwolf, seien ihm gefolgt. Unter ihnen hitten sich die Arboner Diakone
Magnoald4 und Theodor befunden, zwei Minner, die Gallus nach seiner Tren-
nung von Columban gesund gepflegt hitten. So entstand im Steinachwald eine
Eremitensiedlung. Zu ihr gehérten eine Kirche (oratorium)’, ein Haus (domus)°
und officina bzw. mansiunculae genannte Gebiulichkeiten’.

Nur wenig wissen die Quellen iiber besondere Vorkommnisse zu berichten.
Gallus sei gleich am ersten Tag im oberen Steinachtal gefallen und habe den Ort
seines Sturzes zu seiner Wohnstatt erkoren. Er habe einen Béren gezdhmt und
Démoninnen vertrieben. In Uberlingen habe er nach anfinglichem Widerstreben
(er sei nach Grabs im St.Galler Rheintal gefliichtet) die Herzogstochter Fridi-
burga geheilt und in Konstanz die Wahl des Grabser Diakons Johannes zum Bi-
schof durchgesetzt. Von Columban habe er nach dessen Tod die Cambutta, den
Abtstab, erhalten. Die Berufung zum Abt von Luxeuil habe er trotzdem ausge-
schlagen. Gestorben sei er mit 95 Jahren an einem 16. Oktober in Arbon, wohin
ihn der Priester Willimar nochmals zur Belehrung des Volkes gerufen habe. In
seiner Kapelle sei «der Mann Gottes» beigesetzt worden, und zwar in einem
Holzsarg zwischen dem Altar und der Wand.

Es ist hier nicht der Ort, sich mit der Gallusvita kritisch auseinander zu
setzen.” Nur einige Erginzungen seien zum besseren Verstindnis angebracht.
Columban ist mit seinen Monchen um 610 aus den Vogesen an den Bodensee
gekommen und hat ihn um 612 wieder verlassen, Richtung Italien, wo er in Bob-
bio ein letztes Kloster grindete. Warum Gallus wirklich zuriickblieb, wissen wir
nicht. Er hitte seinem Abt nach der Genesung ja nachreisen konnen. Statt der
peregrinatio, der asketischen Heimatlosigkeit, wihlte er aber die stabilitas loci,
die Ortsbestandigkeit. Er zog die Ruhe der Bewegung vor. Seine Ruhe hielt sich
freilich in Grenzen. Im Steinachwald war Gallus nicht Eremit im strengen Sinn.
Er lebte nicht allein, sondern zusammen mit Gleichgesinnten. Sie werden von
Wetti sodales («Gefihrten»), von dessen Schiiler Walahfrid frarres genannt.” Ein
Kloster entstand nicht. Von einem monasterium mit monachi ist nicht die Rede.

Erstmals erwihnt wird die «Zelle» in der Vetustissima 3 (Miiller, Gallus-Vita [wie Anm. 2]
214): ad cellam uiri Dei. Spiter ist auch von der cellula die Rede (c. 3 u. 4: Miiller [wie
Anm. 2], 215f).

So Walahfrid durchgehend (Vita Galli [wie Anm. 2] 19, 19, 26; Il 2). Der Codex unicus der
Wetti-Vita liest «Maginold» (c. 9), «Maginald» (c. 19, 26 u. 36) und «Meginald» (c. 34).
Vetustissima 2 (wie Anm. 2).

Vetustissima 3 (wie Anm. 2).

Wetti 26 und Walahfrid 1 26 (wie Anm. 2). Zur Interpretation siche weiter unten.

Dies geschieht in einem Buch iiber Gallus, das ich in Vorbereitung habe.

Wetti 26 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 270): Ergo bis senis tantum sodalibus secum habitanti-
bus contentus erat ..., Walahfrid 1 26 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 304): Tempore subsequenti
coepit virtutum cultor eximius oratorium construere, mansiunculis per girum dispositis ad
commanendum fratribus, quorum iam duodecim ... ad aeternorum desideria concitavit.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 319

Gallus war nicht der Abt der Einsiedlergruppe, sondern ihr Leiter, der seine Auto-
ritdt aus seiner ausgepragten Spiritualitit bezog. Er selber und seine Mitmdnche
folgten aber offenbar ciner Regel,'"” vielleicht jener des Abtes Columban, viel-
leicht auch einer Mischregel."'

Walahfrid, Gallusvita Il 10

Was wissen wir iiber die Galluszelle nach Gallus? Was wissen wir iiber St.
Gallen zwischen Gallus und Otmar? Grundlegende Antworten auf diese Fragen
geben uns drei Schriftquellen, nimlich sieben Kapitel der Gallusvita,"” das
zehnte Kapitel des so genannten Mirakelbuches'’ sowie die erste tiberlicferte St.
Galler Urkunde."* Wir beginnen mit dem Kapitel aus dem Mirakelbuch, das die
allgemeine Situation in der Galluszelle nach dem Tod des Gallus informativ zu-
sammenfasst.

Post venerandi patris, beati videlicet Galli confessoris Christi, gloriosam depo-
sitionem cottidianas excubias apud sacri corporis eius reliquias quidam religiosi
clerici, vel discipulatus eius memoria vel divino amore succensi, per multa
annorum curricula, scilicet quasi a temporibus Dagoberti regis usque ad Carolum,
patrem Carlomanni et Pippini, ad laudem Christi administrabant. Igitur cum fama
virtutum, quas Dominus per confessoris sui merita pie quaerentibus exhibere dig-
natus est, longe lateque circumpositorum mulceret aures populorum, coeperunt un-
dique alacri devotione ad tanti patris suffragia postulanda concurrere eundemque
locum ob suae diuturnitatem memoriae multiplicibus substantiae et possessionum
amplificare donariis. Cumque res hac largitate fidelium collatae aliquantulae
monachorum congregationi viderentur suppetere potuisse ..."°

«Nach der ehrenvollen Bestattung des ehrwiirdigen Vaters, ndmlich des seligen
Gallus, des Bekenners Christi, hielten einige gottesfiirchtige Kleriker zum Lobe
Christi die tigliche Wache bei den sterblichen Resten seines heiligen Leibes. Sie
taten es in Erinnerung an ihre eigene Jiingerschaft oder entflammt von Gottesliebe
viele Jahre hindurch, ndmlich etwa von den Zeiten des Konigs Dagobert bis auf
Karl [Martell], den Vater Karlmanns und Pippins. Als dann der Ruf der Wunder-
taten, die der Herr durch die Verdienste seines Bekenners denen zu erweisen ge-

I(
11

Wetti 26 (wie Anm. 2).

Insofern ist die Grenze zu einer monastischen Gemeinschaft in einem Kloster auch wieder

fliessend. Dass im fritheren Mittelalter zwischen Klerikergemeinschaft und Kloster nicht klar

geschieden werden kann, ist vielleicht auch das Hauptergebnis einer wissenschaftlichen Ta-
gung, die vom 13.—-16. Juni 2002 im Bildungshaus Schloss Goldrain/Siidtirol stattgefunden
hat (Sonke Lorenz/Thomas Zotz (Hg.), Frithformen von Stiftskirchen in Europa. Leinfelden-

Echterdingen 2005). — Nebenbet sei bemerkt, dass die Briildergemeinschaft um Gallus auch

an die Klerikergemeinschaften in karolingischer Zeit erinnert, deren Mitglieder in den Quel-

len z. T. ebenfalls als fratres bezeichnet werden. Vgl. Helmut Maurer, Léndliche Klerikerge-

meinschaft und Stift in karolingischer Zeit, in: Lorenz/Zotz, Stiftskirchen (wie Anm. 11),

339-356, hier 340-342.

" Vetustissima (wie Anm. 2), 7 (nur 1. Zeile erhalten) u. 8 (die letzten Zeilen erhalten); Wetti,
Vita Galli (wie Anm. 2) 32-33 u. 35-38 (ein Kapitel ausgelassen); Walahfrid, Vita Galli
(wie Anm. 2) 1 33-II 5.

' Walahfrid, Vita Galli (wie Anm. 2) liber II.

'* Hermann Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen, Theil I, Ziirich 1863, Nr. 1.

' Walahfrid, Vita Galli I 10 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 318f)).



320 Max Schdr

ruhte, die fromm darum beteten, weit und breit die Ohren der ringsum wohnenden

Leute ergotzte, begannen sie, um den Beistand eines so grossen Vaters zu erbitten,

von tiberallher mit frommem Eifer herbeizueilen und jene Stitte, zum dauernden

Andenken an ihn, mit vielfachen Gaben an Naturalien und Grundstiicken zu for-

dern. Es zeigte sich nun, dass der durch diese Gebefreudigkeit der Glaubigen zu-

iammenggbrachte Besitz fiir eine kleinere Gemeinschaft von Monchen ausreichen
onnte.»

Chronologische Fragen

Mit der Nennung von Dagobert und Karl Martell steckt Walahfrid den Zeit-
rahmen ab und stellt das Geschehen im Steinachwald zugleich in den grosseren
geschichtlichen Zusammenhang. Dagobert 1. regierte von 623 bis 639, zuerst als
Konig in Austrasien, seit 629 als Herrscher im ganzen Reich. Er war der letzte
wirklich regierende Merowinger. Karl Martell war von 714 bis 741 Hausmeier.
Seine Nennung ist unproblematisch. Im ersten Jahrzehnt seiner Regierung kam
Otmar nach St.Gallen."” Schwierigkeiten bereitet die Erwihnung Dagoberts.
Hatte Walahfrid priazise Vorstellungen von dessen Regierungszeit oder verwen-
dete er eine pauschale Zeitangabe? Das Zweite ist wahrscheinlich. Mit dem Wort
quasi («ungefahr») gibt er selber zu erkennen, dass seine Zeitbestimmung nicht
genau, sondern approximativ ist."®

Wann denn ist Gallus gestorben? Seit der St.Galler Dreizehnhundert-Jahr-
Feier, die 1951, sechs Jahre nach dem Krieg, vor allem aus dem «Bediirfnis zu
einer internationalen Fiihlungnahme» und aus «Interesse fiir Irland» stattge-
funden hat,” wird im Allgemeinen «um 650» angenommen.” Dies, obgleich
Kaplan Arthur Kobler in der Gedenkschrift zum Jubildum klar festhilt: «Wenn
St.Gallen 1951 das 1300j4dhrige Todesgeddchtnis beging, so wollte es sich damit
nicht einer genauen Datierung verschreiben, wohl aber wieder einmal im Laufe

'* Die Ubersetzungen von Duft, Quellen (wie Anm. 2), 41, und Dirlmeier/Sprigade, Quellen
(wie Anm. 2), 63, wurden verglichen.

" Otmar starb am 16. November 759, non minus XL annis regiminis sui (Walahfrid, Vita Galli
I1 14: ed. Krusch, 323). Ob man die 40 Jahre woértlich nehmen darf, ist umstritten. Es
empfiehlt sich deshalb, die Ankunft Otmars in St. Gallen nicht auf genau 719 zu datieren,
sondern ein Jahr um 719 anzunehmen.

' Miiller, Gallus-Vita (wie Anm. 2), 231. — Miiller erwiigt, «ob nicht zuerst Dagobert II. (656
661, 675-679) gemeint war, was auf den beriihmteren Dagobert I. ibertragen worden wiire»
(ebd. 231f., Anm. 7). Abgeschen davon, dass mit diesen Regierungsdaten erst recht keine
klare Datierung moglich wire, ist ein Todesjahr des Gallus in der 2. Hilfte des 7. Jh.s nicht
anzunchmen.

" Sankt Gallus Gedenkbuch, St. Gallen 1952: Vorrede von Bischof Josephus Meile, 3.

** Vgl. Walter Berschin, Gallus abbas vindicatus, in: Mittellateinische Studien, Heidelberg
2005, 39-56 (Erstveroff. in: Historisches Jahrbuch, 95 [1975], 257-277), hier 51-54, mit
ausfiihrlicher Begriindung. — Im 19. und in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts schwankte
die Datierung zwischen 627 und 660 (vgl. Fritz Blanke, Die letzten Lebensjahre des heiligen
Gallus, in: Neue Schweizer Rundschau, Dez. 1941, 1-10, hier 9). Blanke selber datierte be-
reits auf 650 (ebd. 10), nachdem er ein Jahr frither (Columban und Gallus. Urgeschichte des
schweizerischen Christentums, Ziirich 1940, 163) noch 630 als Todesjahr des Gallus ange-
nommen hatte.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 321

eines Jahrhunderts mit einer aussergewdhnlichen Feier des Jubilaren Verdienste
gebiihrend in Erinnerung rufen.»’' In Wirklichkeit ist nimlich nur eines sicher:
dass Gallus 629 noch lebte. Am 2. April dieses Jahres starb Abt Eustasius von
Luxeuil, worauf eine Delegation aus ebendiesem Kloster an der Steinach eintraf,
die Gallus zum Nachfolger berufen wollte. Er schlug die Berufung aus.”

Nach der Schilderung dieses Ereignisses wissen die Vitenschreiber von kei-
nem weiteren besonderen Vorkommnis aus dem Leben des Gallus zu berichten.
Sie gehen gleich zum Sterben in Arbon iiber.” Schon deshalb fragt man sich, ob
Gallus nach der ausgeschlagenen Berufung tatsidchlich noch zwanzig Jahre, bis
zur Mitte des 7. Jahrhunderts, gelebt haben konne. Wenn man dies annehmen
will, ergibt sich ein weiteres Problem. Vierzig Jahre nach Gallus® Tod kam es
nach den Viten zu einem Uberfall auf die Gallussiedlung. Damals sollen noch
immer die Gallusjiinger Magnoald und Theodor gelebt haben. Auch wenn sich
diese in jungen Jahren, sagen wir etwa mit zwanzig, Gallus angeschlossen haben,
miissten sie bei dessen Tod, wenn wir ihn auf etwa 650 datieren, zur Zeit des
Einfalls an die 100 Jahre alt gewesen sein. Bei einer Datierung von Gallus’
Ableben zwischen 630 und 640 wiren sie etwa 80 bis 90 Jahre alt geworden,
hitten also ein Alter erreicht, das fir das 7. Jahrhundert zwar auch nur knapp,
aber eben noch denkbar wire® und jenes des Gallus selber nicht iibersteigen
wiirde.

Die Columbanvita des Jonas ldsst eine Datierung von Gallus® Tod vor 650
durchaus zu. Im ersten Buch dieser Vita erwdhnt Jonas den Columbanschiiler
Gallus mit der Bemerkung, dieser habe ihm von einem bestimmten Ereignis
«ofty erzihlt.” Jonas muss Gallus also personlich gekannt haben. Warum aber,
so kann man sich fragen, erwédhnt er ihn trotzdem nicht 6fter? Der Benediktiner-
Pater Laurenz Kilger hat darauf geantwortet: weil er keine Lebenden habe loben
wollen.”® So stellt sich die Frage, wann Jonas denn die beiden Biicher seiner

*! Arthur Kobler, Des heiligen Gallus Tod, Grab und Reliquien, in: Gedenkbuch (wie Anm.
19), 36-46, hier 36.
Wetti (wie Anm. 2) 28; Walahfrid (wie Anm. 2) I 28. Falls man Hagen Keller folgen will
(Frankische Herrschaft und alemannisches Herzogtum im 6. und 7. Jahrhundert, in: ZGO,
124 (1976), 1-30, hier 14-26; Die Merowingerzeit, in: Handbuch der baden-wiirttember-
gischen Geschichte, Bd. 1, Teil 1, Stuttgart 2001, 228-296, hier 262f.), wiren die in der Gal-
lusvita erzihlten Geschichten von Herzog Cunzo, seiner Tochter Fridiburga und der Kons-
tanzer Bischofswahl (Wetti 15-25; Walahfrid I 15-25) erst nach 630 anzusetzen. Wir hitten
somit ein Indiz dafiir, dass Gallus zumindest auch noch im 4. Jahrzehnt des 7. Jh.s gelebt
hitte.
= Wetti (wie Anm. 2) 29; Walahfrid (wie Anm. 2) 1 29.
** Ahnlich schon Benedikt Bilgeri, Geschichte Vorarlbergs, Bd. 1, Wien/Koln/Graz 1971, 242,
Anm. 22,
Jonas, Vita Columbani I 11 (ed. Bruno Krusch, in: MGH SRG in usum scholarum, Hanno-
ver/Leipzig 1905, 172): Haec nobis supra dictus Gallus sepe narravit. Gerold Hilty hat, da
das sepe verwunderlich ist, die Emendation ipse vorgeschlagen (Gallus und die Sprachge-
schichte der Nordostschweiz, St. Gallen 2001, 23f.). Er kann sich dabei zwar nicht auf die
Handschriften, aber auf einen andern Passus der Columbansvita stiitzen, wo es heisst: Haec
nobis ipse Theudegisilus narravit (c. 15: ed. Krusch, 177).
*® Laurenz Kilger, Die Quellen zum Leben der heiligen Columban und Gallus, in: ZSKG, 36
(1942), 107-120, hier 108f.

72



322 Max Schdr

Columbanvita geschrieben habe. Aus seiner Widmungsrede ldsst sich schliessen,
dass dies auf einer Missionsfahrt in Gallien zwischen 639 und 642 geschehen ist.
«Spitestens 64 1» war das erste Buch der Vita vollendet,”” und Gallus kann noch
vorher oder bald danach gestorben sein. Wenn wir dies annehmen, hitten wir
auch mit seinem Geburtsjahr kein Problem. Die Richtigkeit der schon von der l-
testen Vita behaupteten Lebensdauer von 95 Jahren™ vorausgesetzt, wire Gallus
um 545 geboren® und damit ungefihr gleich alt wie sein Lehrer Columban.™
Ausserdem wiirde sich ein Todesjahr um 640 auch wieder «ungefidhr» in die Re-
gierungszeit Dagoberts fligen, der 639 verstorben ist.

Zusammenfassend konnen wir sagen, dass Gallus zwischen 629 und wohl
kurz nach 640 gestorben sein wird, wobei ein Hinschied um 640 am wahrschein-
lichsten ist.*! Die Zeit von Gallus’ Tod bis zur Ankunft Otmars um 719*2, d. h.
die in diesem Aufsatz zu besprechende Zeitspanne, wird also etwa 80 Jahre ge-
dauert haben.

Mcdnner, Frauen und Kinder

In dieser Zeit hat sich die Eremitengemeinschaft am Grab des Heiligen nicht
sang- und klanglos aufgeldst, sondern bestand ohne Unterbruch weiter. Wie viele
von Gallus’ Gefidhrten nach seinem Tod in der Zelle zuriickgeblieben sind, wis-
sen wir nicht. Menschen, die sich fiir ein monchisches Leben entschieden haben,
kehren in aller Regel nicht ohne schwer wiegenden Grund in ein weltliches
Leben zuriick. So mochte ich annehmen, dass die meisten Briider in der Wald-
einsamkeit der Galluszelle geblieben sind. Sie hielten Gallus die Treue und
harrten an seinem Grab aus.

*7 Miiller, Gallus-Vita (wie Anm. 2) 248; Berschin, Biographie 2 (wie Anm. 2), 27.

** Vetustissima 4: Erant dies et anni eius nonaginta et quingue (Miiller [wie Anm. 2], 216).

* Wenn wir mit Gerold Hilty annehmen, dass dies nicht in Irland, sondern in den Vogesen ge-
schehen ist (s. u. Anm. 90), stellt sich allerdings die Frage, was er bis zum Eintritt in eines
der Columban-Kloster (nach 590) getan hat. Sein Klostereintritt wire erst etwa im Alter von
45 Jahren erfolgt. War er schon zuvor Priester, oder stimmt vielleicht doch das behauptete
Alter von 95 Jahren nicht?

«Das in der Literatur meist anzutreffende Geburtsjahr [ist] 543» (Amold Angenendt, Art.
Columbanus, in: TRE, 8 [1981], 159-162, hier 159, mit allen nétigen Berechnungsgrund-
lagen). «La data di nascita a meta del sec. VI» nimmt D.A. Bullough an im Art. Colombano,
in: Dizionario biografico degli Italiani, Bd. 27, Rom 1982, 113-129, hier 114. Demgegen-
tiber datiert Kurt-Ulrich Jiaschke das Geburtsjahr auf «ca. 560» (Kolumban von Luxeuil und
sein Wirken im alamannischen Raum, in: Ménchtum, Episkopat und Adel zur Griindungszeit
des Klosters Reichenau, hg. von Arno Borst, Sigmaringen 1974, 77-130, hier 106 mit Anm.
235). Ihm folgt Ursula Meinhold mit der Datierung «559 oder 560» (Columban von Luxeuil
im Frankenreich, Diss. Marburg/Lahn 1981, 84 u. 199).

So schon Vadian (Joachim von Watt), Deutsche historische Schriften, hg. von Emnst Gétzin-
ger, Bd. 1, St. Gallen 1875, 106: «Der ist nun gestorben ongefahrlich im jar Christi 640 jar
...» Thm folgt lldefons von Arx, Geschichten des Kantons St. Gallen, Bd. 1, St. Gallen 1810,
19, Anm. c. — «Um 640» steht auch nicht im Widerspruch zur chronologischen Einordnung
von Cunzo, Fridiburga und Bischof Johannes durch H. Keller (s. 0. Anm. 22).

'S 0. Anm. 17,

30



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 323

Nach und nach starben sie aber. Dafiir kamen neue Minner hinzu. So ver-
sichert uns Walahfrid. dass stets «cinige fromme Kleriker» (quidam religiosi
clerici) am Gallusgrab gewacht hitten. In St.Gallen gab es also eine Klerikerge-
meinschaft, die von Walahfrid auch «Mdnchsgemeinschafty (monachorum con-
gregatio) genannt wird. Ob diese von Anfang an bestand, bleibe allerdings
dahingestellt. Zuvor konnen unter den Einsiedlern durchaus auch Laien, Klaus-
ner, gewesen sein. Sonst miisste ja bereits Gallus ausschliesslich Geistliche um
sich geschart haben. Die Eremiten kamen wohl grosstenteils, wie Magnoald und
Theodor, aus Arbon und seiner Umgebung. Beim noch zu besprechenden Uber-
fall Otwins und Erchanolds fliehen denn auch die Arboner zur Galluszelle, wahr-
scheinlich zu ihren Verwandten und Bekannten, und diese stehen auf ihrer Seite.

Im Ubrigen gab es im 7. Jahrhundert auch in Arbon selber eine Gemeinschaft
von Geistlichen, ebenso in Ramosch. Diese Kommunititen waren aber nicht an
cin Heiligengrab, sondern an e¢ine Kirche gebunden. In Arbon hatte der Priester
Willimar drei Diakone um sich geschart, im engadinischen Ramosch lebte der
Priester Alexander mit dem jungen Florinus zusammen.™ Es waren also kleine,
kleinste Klerikergemeinschaften. Auch in St. Gallen war die Gemeinschaft der
Geistlichen, wann immer sie sich gebildet hatte, klein. Walahfrid verwendet das
Wort «aliquantulus», das man mit «ziemlich klein», «wenig» iibersetzen kann.
Von diesen wenigen Minnern sind deren vier mit Namen bekannt: namlich Mag-
noald und Theodor, die beiden Diakone aus Arbon:™ ein gewisser Stephanus, der
von Wetti als custos ecclesiae eingefiihrt wird”’ und somit als zeitweiliger Leiter
bzw. Vorsteher der Klerikergemeinschaft verstanden werden darf;® schliesslich
cin Priester namens Magulfus, von dem noch die Rede sein wird. Magulfus tritt
aber erst nach dem ersten Uberfall auf die Galluszelle (um 680) in Erscheinung,
Stephanus erst nach dem zweiten (um 710). Um 680 eilte der Bischof von Kons-
tanz, von dem mit Bezug auf die vorausgegangenen 40 Jahre mit kemem Wort

*' Die drei Diakone Hiltibod, Magnoald und Theodor sind wahrscheinlich als Theologiestuden-
ten zu betrachten, die sich bei Willimar in der Ausbildung befanden (Fritz Blanke, In Wan-
gen und Arbon, Neue Beobachtungen zum Missionswerk Columbans des Jiingeren II, in:
Evangelisches Missions-Magazin 96, 1952, 172-186, hier 183). Alexander und sein Schiiler
Florinus lebten im selben Haus (Max Schir, Der junge Otmar, in: Scripturus Vitam. Fest-
gabe fiir Walter Berschin zum 65. Geburtstag, hg. von Dorothea Walz, Heidelberg 2002,
309-334, hier 322). Weitere Klerikergemeinschaften an Heiligengrdbern und Kirchen er-
scheinen erst ab dem 8. und vor allem um die Wende vom 9. zum 10. Jahrhundert. Vgl. Die-
ter Geuenich, Religiose Gemeinschaften an Heiligengriabern, in: Lorenz/Zotz, Stiftskirchen
(wie Anm. 11), 19-30, und Maurer, Klerikergemeinschaft (wie Anm. 11).

M Wetti, Vita Galli (wie Anm. 2) 34; Walahfrid, Vita Galli (wie Anm. 2) II 2.

Wetti (wie Anm. 2) 38. Vgl. Walahfrid 1l 4 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 315): Stephanus, dum

in eiusdem sancti patris ecclesia custodis fungeretur officio. Stephanus soll zwei Wunder

erlebt haben (Walahfrid I1 4 und 5).

Vgl. Herbert Zielinski (Kloster und «Stifts im langobardischen und frankischen Italien, in:

Lorenz/Zotz, Stiftskirchen (wie Anm. 11), 97-161, hier 109 u. 129) mit Bezug auf Kleriker-

kirchen im frithmittelalterlichen Norditalien, als Synonym zu praepositus und rector. Der

custos Stephanus hat also eine andere Funktion gehabt als der sacrarius Gozbert in der ers-
ten Hilfte des 9. Jh.s (vgl. Max Schir, Gozbert der Jiingere — Ein besonderer St. Galler

Monch des 9. Jahrhunderts, in: SMGB, 119 (2008), 7-23, hier 10).

3¢



324 Max Schdir

die Rede war, «mit seinen Klerikern» (cum clericis suis) zur Zelle’” und liess
vielleicht einige von ihnen zuriick. So mochte ich annehmen, dass die genannten
religiosi clerici vor allem in den letzten Jahrzehnten vor Otmars Ankunft in
St.Gallen gelebt und gewirkt haben.

Noch zu wenig beachtet wurde bisher, dass am Grab des Gallus auch Frauen
eine Rolle spielten. Sie werden erwihnt anldsslich des noch zu besprechenden
zweiten Einfalls in St.Gallen. Wetti spricht von «einigen Frauen und ihren Kin-
dern» (quasdam feminas cum parvulis suis) bzw. von «Dienerinnen» (famulas)
des Gallus.”® Walahfrid wihlt die Formulierung «Migde desselben Ortes» (quas-
dam ancillas eiusdem loci) und lésst sie sich selber als zur «Familie des Heiligen
gehorend» (de familia ipsius sancti) vorstellen.”” Damit hat Walahfrid seinen
Lehrer Wetti und allenfalls auch dessen Vorlage wohl richtig interpretiert. Ancil-
lae sind Frauen, die «fremder Gebotsgewalt unterworfen» sind,* mit Jfamilia ist
im fritheren Mittelalter «in erster Linie das Gesinde» gemeint.*' Die Frauen ge-
horten also wohl zur Dienerschaft der Einsiedler, die sich kaum selber mit hius-
lichen Arbeiten befassten. Jedenfalls nach dem ersten Uberfall, als der Ort dank
bischoflicher Unterstiitzung wieder erstarken konnte.

Erstaunen rufen die Kinder hervor. Ausdriicklich ist von iAren Kindern, den
Kindern der erwdhnten Frauen, die Rede. Arbeiteten diese nur tagsiiber bei den
Monchen und kehrten abends zu ithren Minnern zuriick? Waren sie Witwen?
Oder sollen wir sie uns als uneheliche Miitter vorstellen? Das Letzte ist wohl der
Fall. Man muss sich vor Augen halten, dass Unfreie ohne Haus und Land (non
casati) im Mittelalter kaum Chancen zu heiraten hatten.* Trotzdem gingen sie
natiirlich Beziehungen ein, die mehr oder weniger lange dauern mochten. Die
Frauen an der Galluszelle konnen sogar thre Médnner am Ort selber gehabt haben.
Es ist nicht anzunehmen, dass die Geistlichen an Gallus’ Grab um 710 nur Frau-
en und nicht auch famuli bzw. servi beschiftigt hatten. Wer sonst hitte den bei
Walahfrid bezeugten Acker* bestellen sollen? Zudem trat man wahrscheinlich
«an das Problem der unehelichen Kinder des Dienstpersonals mit einer recht
niichternen Einstellung» heran.**

*" Walahfrid I 2 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 214).

*® Wetti 37 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 278): Quinque ex eis [sc. hostibus] oratorium intra-

verunt, ubi quasdam feminas cum parvulis suis reppererunt. Quas cum interrogarent, unde

essent, illae se dicebant famulas sancti illius esse.

Walahfrid II 3 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 315): ... repererunt ibi quasdam ancillas eiusdem

loci cum parvulis earum, et quae essent, percontati sunt. Quae dum se de familia ipsius

sancti esse proclamarent....

Heinrich Fichtenau, Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts, Bd. 1, Stuttgart 1984, 124.

Karl Schmid, Zur Problematik von Familie, Sippe und Geschlecht, Haus und Dynastie beim

mittelalterlichen Adel. in: ZGO, 105 (1957), 49. Vgl. auch Fichtenau, Lebensordnungen 1,

167: Fir die Dienerschaft «gab es den Sammelnamen «familia»». - Von den mcisten For-

schern werden «auch dic Vasallen des Klosters zu seiner «familia> gerechnet» (ebd. 168).

Fichtenau, Lebensordnungen 1 (wie Anm. 40). 170-173.

" Walahfrid 1 1 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 313): facta in agro fovea. Ahnlich Wetti 35 (ed.
Krusch, 276): superseminaverunt diversa fruge. Wetti spricht auch davon, dass die Pliinderer
des Erchanold silvae et pratae arque agri durchstreift hitten (¢. 35: ed. Krusch, 277); Wiesen
und Felder, die wohl zur Galluszelle gehorten.

* Fichtenau, Lebensordnungen | (wie Anm. 40), 173.

a(

41



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 325

«Wache» hielten aber wohl nur die Einsiedler selber. Denn damit ist zweifel-
los die Gebetswache gemeint. Wir diirfen uns vorstellen, dass wahrscheinlich
jederzeit, bei Tag und bei Nacht, am Grab des Verstorbenen gebetet wurde. Was
taten die Monche im Steinachwald ausserdem? Zu threm Tagesablauf diirfte wie
schon zu Gallus’ Zeiten die geistliche Lesung gehort haben. Dass sie auch wie
Gallus Handarbeiten verrichtet hitten, ist zumindest fiir die letzten Jahrzehnte
vor Otmars Ankunft kaum denkbar. Sie hatten genug als Seelsorger zu tun.”> Der
genannte Magulfus wird bezeichnenderweise auch «Pastor», d. h. Seelenhirte,
genannt. Immer haufiger kamen Menschen auf einem offenbar gut ausgebauten
Weg von Arbon her*® zum Gallusgrab. Sie erhofften sich von dem Verstorbenen,
dem offenbar Heiligen, Fiirbitte und Hilfe. Diese Pilger mussten seelsorgerlich
betreut und begleitet werden.

Indessen brauchten noch andere Menschen Hilfe. Im Zusammenhang der
Schilderung des ersten Uberfalls auf St.Gallen horen wir von einem Gelihmten
(paraliticum quendam),”” der im Oratorium sass. Dieser Mann war auf materielle
Unterstiitzung angewiesen. Walahfrid nennt ihn deshalb zu Recht «Almosen-
empfinger» bzw. «Bettler».” Unterstiitzung wird er von den Pilgern erhalten
haben, aber auch von den Eremiten. Er wird kaum der einzige Unterstiitzungsbe-
dirftige beir der Galluszelle gewesen sein. Er ist nur der Einzige, der im Zusam-
menhang der Ereignisgeschichte genannt wird.

Im Hinblick auf die Geschichte der Folgezeit erscheint dieser Mann wie ein
Vorbote jener grossen Zahl von Menschen, denen Otmar helfen wird: Armen,
Kranken, Aussitzigen. Die Galluszelle, das erkennen wir in diesem Zusammen-
hang deutlich, leitet eine Entwicklung ein, die unter Otmar ihre Fortsetzung
finden wird. Es ist deshalb angezeigt, auf die Hinweise genau zu achten, die in
den Gallusviten meist nebenbei und zufillig gegeben werden. So auch auf die
wenigen Angaben zu den Gebduden des Ortes.

Bauten

Dass schon vor Otmar die Hilfsbediirftigen beherbergt worden wiren, ist eher
unwahrscheinlich. Hingegen wire es nicht verwunderlich, wenn fiir die immer
zahlreicher werdenden Pilger mit der Zeit Unterkiinfte erstellt worden wéren.
Dariiber geben die Schriftquellen® aber keinerlei Auskunft, und die archiolo-

* Vgl. Sonke Lorenz, Die Alemannen auf dem Weg zum Christentum, in: ders./Barbara
Scholkmann (Hg.), Die Alemannen und das Christentum, Leinfelden-Echterdingen 2003,
65-111, hier 82: «Wenn die Quellen dieses Zeitraums [7. und friihes 8. Jahrhundert] von cle-
rici sprechen, dann leitet sich eine solche Bezeichnung primir von der seelsorgerlichen Auf-
gabe der Geistlichen her.»

* Wetti (wie Anm. 2) 32; Walahfrid (wie Anm. 2) [ 33.

*" Wetti (wie Anm. 2) 35.

* Walahfrid (wie Anm. 2) 11 1: mendicum quendam. Ein weiterer Grund fiir Walahfrids
Korrektur wird aber auch der Umstand gewesen sein, dass von dem Mann erzihlt wird, er
habe Erchanold zu den vergrabenen Schitzen der Arboner gefiihrt. Da schien seine Lihmung
nicht mehr ganz glaubwiirdig.

* Mit diesen haben sich in Bezug auf die Gebaulichkeiten der Galluszelle u. a. schon Otto Zar-
detti («Requies S. Galli» oder Geschichtliche Beleuchtung der Kathedrale des hl. Gallus, Ein-



326 Max Schdar

gischen Grabungen, die unter der Leitung von Hans Rudolf Sennhauser in den
Jahren 1964 bis 1966 anldsslich der Innenrestaurierung der heutigen barocken
Kathedrale durchgefiihrt wurden, sind, was die Bauten des 7. und 8. Jahrhunderts
betrifft, leider bis jetzt nicht ausgewertet. Sicher werden die Gallusjiinger an den
Gebaduden der Galluszeit aus Pietdt und auch aus Mangel an Mitteln zunichst nur
wenig gedndert haben. Die domus (Urvita) und officina (Wetti) bzw. mansiun-
culae (Walahfrid) genannten Gebaulichkeiten werden noch ldngere Zeit bestan-
den haben. Es fragt sich, was die Begriffe bedeuten.

Von der domus erfahren wir aus der Urvita (Kapitel 3), dass zu Gallus’ Zeiten
die sechs Briider der Gesandtschaft aus Luxeuil an die Tiir geklopft hétten. Einer
der St.Galler Briider sei herausgetreten und habe Gallus danach informiert, dass
die Monche aus Luxeuil ithn sprechen wollten. Gallus habe befohlen, sie zu-
néchst ins Oratorium zu fiihren. Erst dann seien sie ins Haus (domum) eingetre-
ten.”’ Man konnte also annehmen, es habe sich bei dem Haus um das Aufent-
haltshaus des Gallus und seiner Mitbriider gehandelt. Die Fortsetzung des 3. Ka-
pitels der Vetustissima lisst aber erkennen, dass das erwihnte Haus das Refekto-
rium der Mdnchsgemeinschaft war. Nach einem reichen Fischfang und der un-
verhofften Uberbringung von Wein und Mehl durch einen nicht niher bezeich-
neten Mann heisst Gallus namlich die Gaste «in das Haus einzutreten, wo sie zu
essen begannen».”' Das Refektorium wird auch als Wohn- und Versammlungs-
raum der Einsiedler gedient haben und entsprach wohl dem so genannten «Gros-
sen Haus» irischer Klosteranlagen.”

Was die officina betrifft, so schreibt Wetti zu Beginn des 26. Kapitels seiner
Gallusvita: Tunc nempe sanctus [sc.Gallus] solacio fretus oratorium atque offi-
cina fratribus apta inchoavit.™ «Damals nimlich begann der Heilige im Ver-
trauen auf den Beistand [sc. des Bischofs von Konstanz und seiner Leute] den
Bau des Oratoriums und der flir die Briider geeigneten Offizinen.» Denselben
Begriff hat Wetti schon im 2. Kapitel seiner Vita mit Bezug auf Luxeuil ver-
wendet: /llic nempe fraternalis manus oratorium in honore sancti Petri ... ac
officina habitationi apta sibi construxerat.”* «Dort nimlich errichteten die Brii-

siedeln 1881, 14-43; pathetisch und unergiebig), August Hardegger u. a. (Die Baudenkmiiler
der Stadt St. Gallen, St. Gallen 1922, 61f.), Josef Hecht (Der romanische Kirchenbau des
Bodenseegebietes, Basel 1928, 7-9) und Erwin Poeschel (Die Kunstdenkmiler des Kantons
St. Gallen, Bd. 3/2, Basel 1961, 4-7) beschiftigt.

Vetustissima 3 (ed. Miiller [wie Anm. 2], 214): Cumque pervenissent ad locum, pulsantes
ianuam, egressus est unus ex fratribus, ...[Licke von 8-9 Buchstaben] wiro Dei, dicens:
«Sunt namque hic sex fratres, uolentes tecum loqui>. Et ille iussit eos introducere in orato-
rium. Qui expleta oratione, ingressi sunt domum.

Vetustissima 3 (ed. Miiller [wie Anm. 2], 215): Ille autem iusit introducere domum, et coepe-
runt epulare. — Zum Refektorium in Luxeuil, in dem wohl Gallus selbst einst allabendlich
gegessen hatte, vgl. Max Schir, Der heilige Columban und der Rabe, in: SMGB, 99 (1988),
77-112, hier 82f. u. 85f.

Dazu Aidan MacDonald, Adomnan’s Monastery of lona, in: Cormac Bourke (Ed.), Studies
__in the Cult of Saint Columba, Dublin 1997, 2444 hier 34.

‘j3 Krusch (wie Anm. 2) 270.

** Krusch (wie Anm. 2) 258.

50

51



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 327

der sich mit thren Hianden ein Oratorium zu Ehren des heiligen Petrus ... und
zum Wohnen geeignete Offizinen.» Officina ist Plural neutrum und wird im Mit-
tellatein neben dem klassischen Femininum officinae verwendet.” Der Ausdruck
wird in der Literatur oft wortlich mit den deutschen Wortern «Werkstétten» oder
«Wirtschaftsgebdude» wiedergegeben.”® Dabei vergisst man®’ den wichtigen
Satz am Ende des 4. Kapitels der Benediktsregel: Officina vero, ubi haec omnia
diligenter operemur, claustra sunt monasterii et stauilitas in C()ngregan'one.58
«Die Werkstitten aber, wo wir dies alles gewissenhaft ausfiihren sollen, sind die
Klausur des Klosters™ und das Ausharren in der Gemeinschaft.» Mit «dies alles»
sind die «guten Werke» (instrumenta bonorum operum) gemeint, die zuvor in
grosser Zahl aufgezihlt werden. Sie sollen und kénnen in der Ungestértheit und
Gemeinschaft des Klosters, in den Werk-stitten verwirklicht werden. Das heisst,
in der Benediktsregel wird officina, wie bet Wetti als Neutrum Plural zu ver-
stehen,” ganz klar metaphorisch, im iibertragenen Sinn, verwendet und bedeutet
die Klosterrdume in threr Gesamtheit. In der Folgezeit verleithen viele Autoren
officina und officinae diese Bedeutung, gebrauchen die beiden Waorter aber auch
im urspriinglichen, engeren Sinn und bezeichnen damit die Werkrdaume. Was ge-
meint ist, ergibt sich vielfach erst aus dem Kontext oder aus Zusitzen.”' Da
Wetti an beiden zitierten Stellen nur die officina und das oratorium nennt, diirfen
wir davon ausgehen, dass er entsprechend der ihm von Jugend auf vertrauten
Benediktsregel und in Ubereinstimmung mit dem auf der Reichenau vor 830 ent-
standenen® St.Galler Klosterplan® mit dem Wort alle Gebiude der Gallussied-
lung ausser der Kirche gemeint hat,”* Wie haben wir uns diese Gebiude vorzu-
stellen?

> Du Cange, Glossarium, Bd. 6, 36f.; Dictionary of Medieval Latin from British Sources, Fasc.

8, Oxford 2003, 201 1f.; vor allem Giinther Binding/Susanne Linscheid-Burdich, Planen und

Bauen im frithen und hohen Mittelalter, Darmstadt 2002, 460-465.

Vgl. z. B. J. F. Niermeyer u.a., Mediae Latinitatis Lexicon minus, Bd. 2, Darmstadt 2002,

961; Ratpert, St.Galler Klostergeschichten (Casus sancti Galli), hg. u. iibers. von Hannes

_ Steiner, in: MGH SRG in usum scholarum, Hannover 2002, 177 u. 193.

" Eine lobliche Ausnahme ist Johannes Duft, der ausdriicklich darauf hinweist (Lebensge-

_schichten [wie Anm. 2], 41).

" Benedicti Regula 4, 78 (ed. Rudolph Hanslik, CSEL 75, Wien 1977, 37).

o2 Binding/Linscheid-Burdich, Planen (wie Anm. 55), 445: «Die Begrifte claustra und claustrum

werden in der Antike ohne Unterschied angewandt, sie bezeichnen das Abgeschlossene, das

Bollwerk und im Kloster die Klausur, d. h. den ganzen Klausurbereich um den Kreuzgang.»

So schon Hildemar von Corbie in seinem Regelkommentar von etwa 845: Officina vero neutrius

generis est et numeri pluralis (nach Binding/Linscheid-Burdich, Planen [wie Anm. 55], 460).

Ebenda, 461 u. 463.

Der Datierung von Florian Huber auf exakt 819 (Der St.Galler Klosterplan im Kontext der

antiken und mittelalterlichen Architekturzeichnung und Messtechnik, in: Studien zum

St.Galler Klosterplan II, hg. von Peter Ochsenbein/Karl Schmuki, St.Gallen 2002, 233-284,

hier 262-264) vermag ich nicht zu folgen. Die letzte St.Galler Tagung zum Klosterplan (10.

12. 2007) hat vor allem deutlich gemacht, dass der Plan das Ergebnis zahlreicher Erweite-

rungen und Umarbeitungen gewesen ist. Wir diirfen aber davon ausgehen, dass er 830, dem

Jahr des Baubeginns in St.Gallen, vorgelegen haben muss.

" Dort spricht der Verfasser des Widmungsschreibens gleich zu Beginn de positione officinarum,
wobei nach Walter Berschin officinae so viel wie «Klostergebdude» bedeutet (Der St. Galler
Klosterplan als Literaturdenkmal, in: Mittellateinische Studien, Heidelberg 2005, 131 u. 133).

® Zum Wohnen (habitationi) waren alle Gebiude nétig.

56

60

6

62



328 Max Schdr

Eine Antwort auf diese Frage gibt uns Walahfrid Strabo. Er schreibt an jener
Stelle seiner Gallusvita, die der Wetti-Vita entspricht (I 26): Tempore subse-
quenti coepit virtutum cultor eximius oratorium construere, mansiunculis per
girum dispositis ad commanendum fratribus. «In der folgenden Zeit begann der
hervorragende Verehrer der Tugenden (sc. Gallus) ein Oratorium zu erbauen, mit
ringsum verteilten mansiunculae zum Wohnen fiir die Briider.»* Mit dem Wort
mansiunculae hat Walahfrid schon im zweiten Kapitel der Gallusvita, vielleicht
gestiitzt auf die Vetustissima® oder eine miindliche Uberlieferung, das von Wetti
verwendete officina wiedergegeben.” Camilla Dirlmeier und Klaus Sprigade
wihlten in ihrer Ubersetzung dafiir das Wort «Behausungen».® Eigentlich be-
deutet mansiunculae aber «Hauschen»,”” und genau darum wird es sich auch
gehandelt haben. Wohl zu Recht verweist Erwin Poeschel” auf das aus Palis-
tina, Agypten und Syrien stammende und auch in Irland nachweisbare — dort
viellcicht auf dem Weg iiber Lérins aus dem Ostlichen Monchtum aufgenom-
mene — «Laurensystem».

Laurensystem

Die Laura, die am besten im frithen paldstinensischen Moénchtum belegt ist, war
eine «Kolonie von Einsiedlerzellen und -grotten unter Fithrung eines gemeinsa-
men Abtes».”' Die Eremitenwohnungen waren verstreut in einem umgrenzten
Gebiet und durch einen Weg (Aavpa) miteinander verbunden. «Zur Streusied-
lung gehort ein Zentrum: Kirche, Backerei, Lagerraum (Arbeitsmaterial fur die
Eremiten und Aufbewahrung ihrer Handwerksprodukte), auch Wohnung des
Oberen.» Die Eremiten kommen zur gemeinsamen Eucharistiefeier zusammen
und leben sonst fiir sich in ihren Zellen. Unter Umstinden nehmen sie auch die
Mahlzeit gemeinsam ein. «Dann befinden sich im Zentrum auch Kiiche und
Refektorium sowie Wohnraum fiir Novizen, Alte und Kranke.»'

Die Karte der frithen irischen Klosteranlagen (400-700) zeigt tiber hundert
Standorte.”” Zu den bekanntesten gehoren Skellig Michael (Sceilg Mhichil) im
Atlantischen Ozean, etwa dreizehn Kilometer von der Siidwestkiiste Irlands ent-

* Krusch (wie Anm. 2) 304.

% Was fiir ein Wort der Verfasser der iltesten Gallusvita verwendet haben konnte, muss offen
bleiben. Dass er die Benediktsregel gekannt hitte, ist zwar nicht vollig unmdoglich, aber dus-
serst unwahrscheinlich. Die von Miiller (Gallus-Vita [wie Anm. 2], 213-221) angefiihrten
Ubereinstimmungen mit der Regula Benedicti sind zu allgemein, als dass man daraus auf
eine Abhédngigkeit von derselben schliessen konnte.

®7 Krusch (wie Anm. 2) 286: /bi [sc. in Luxeuil] oratorium in honorem beati Petri apostoli
construentes, mansiunculas, in quibus commanerent, fecerunt.

* Quellen (wie Anm. 2), 53.

“ Niermeyer v.a., Lexicon 2 (wie Anm. 56), 839.

jo Kunstdenkmaler (wie Anm. 49), 4.

:' Raymond Janin, in: LThK?, Bd. 6 (1961), 828f.

" Karl Suso Frank, in: LThK®, Bd. 6 (1997), 683. Zur Rolle der Lauren in den origenistischen
Streitigkeiten des 6. Jahrhunderts siche Max Schir, Das Nachleben des Origenes, Basel
1979, 43-45.

™ Michael Herity, Les premiers ermitages et monastéres en Irlande, 400-700, in: Cahiers de
civilisation médiévale, 36 (1993), 219-261, hier 222f.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 329

fernt, und Reask, ebenfalls im Siidwesten Irlands. «Archaisch erscheint das
1972-75 ergrabene eremitische Kloster in Reask, das wohl im 7. Jahrhundert an
einem Friedhof angelegt und bis ins 12. Jahrhundert bewohnt wurde: Kleine,
bienenkorbférmige Hiitten (clochans) und eine winzige, vermutlich gewdlbte
Kapelle waren von einer Mauer umschlossen.»”* Die Umfassungsmauer bzw. ein
Erdwall war fiir die friihmittelalterlichen irischen Klosteranlagen, wie auch fur
profane Siedlungen, charakteristisch.” Der Brennpunkt des gemeinsamen geist-
lichen Lebens war die Kirche.”® Zum Teil gab es auch zwei oder mehr Kirchen.
Denn wenn die Klostergemeinde anwuchs, «vermehrte man lieber die Zahl der
Kirchen, als dass man eine einzige grossere baute».”” Der Klosterbezirk war in
der Regel klein und die Zahl der Zellen vergleichsweise gering. In Skellig
Michael stehen noch fiinf Zellen, urspriinglich waren es sechs,” in Killabuonia,
nicht weit davon entfernt, wurden 1853 neun clochdns erfasst.”” Die Zellen
waren im Allgemeinen iiber das Klosterareal verstreut. In ihnen werden teilweise
auch zwei oder drei Monche geschlafen haben.*” Ein Refektorium, eine Kiiche,
ein Gidstehaus sowie Wirtschaftsgebdude und freie Flichen (leachta) gehorten
normalerweise — dhnlich wie in Palédstina — zum Klosterkomplex.

Schriftquellen und archidologische Grabungen zeigen an, dass die Gebédude in
der Regel aus Holz bestanden. Die Dicher waren mit Stroh gedeckt.”' Gerade
deshalb hat sich von diesen Gebduden so wenig erhalten. «Nur im Westen und
Stiden des Landes, auf den steinigen und fast vegetationslosen Inseln, die der
irischen Kiiste vorgelagert sind, hat man in Stein gebaut, auf primitive Weise,
ohne Moértel, aber mit einer soliden Technik, die dem rauhen Klima gewachsen
war.» Die bienenkorbformigen Rundhéduser bestehen oft «aus Lagen sich ver-
jingernder Kreise von behauenen Steinen; der kleinste, oberste Kreis wird von
einem einzigen Stein verschlossen.»® Angewendet wurde also die Technik des
unechten Gewdlbes, eine anspruchslose Bauart. Die Grundflache der Zellen und
Kirchen ist extrem klein. Das grossere der beiden Oratorien von Skellig Michael

™ Matthias Untermann, Architektur im friihen Mittelalter, Darmstadt 2006, 75 mit Abb. S. 76
u. Literaturhinweisen S. 200f.

" Harold G. Leask, Irish Churches and Monastic Buildings I, Dundalk 1955, 11; MacDonald,
Iona (wie Anm. 52), 40-43; Nancy Edwards, The Archaeology of Early Medieval Ireland,
in: Daibhi O Créinin (Ed.), A New History of Ireland, vol. 1, Oxford 2005, 235-300, hier
238-249.

’* MacDonald, Iona (wie Anm. 52), 29.

"’ Ludwig Bieler, Irland. Wegbereiter des Mittelalters, Olten/Lausanne/Freiburg i. Br. 1961, 35.

™ Roger Stalley, Ecclesiastical Architecture before 1169, in: O Croinin, Ireland (wie Anm. 75),
714-743, hier 726.

" Herity, Ermitages (wie Anm. 73), 226.

* Bieler, Irland (wie Anm. 77), 35; MacDonald, Iona (wie Anm. 52), 36.

*! Bieler, Irland (wie Anm. 77), 35; Herity, Ermitages (wie Anm. 73), 224. Sogar die Gebaude
von Iona waren im 6. und 7. Jahrhundert aus Holz und wahrscheinlich mit Stroh gedeckt
(MacDonald, Iona [wie Anm. 52], 29). Vgl. auch Finbar McCormick, Iona: the Archaeology
of the Early Monastery, in: Bourke, Studies (wie Anm. 52), 45-68, hier 52-54 (Wooden
buildings). Zu den Holzkirchen, von denen sich allerdings keine einzige erhalten hat, siche
Stalley, Ecclesiastical architecture (wie Anm. 78), 721-724.

a Bieler, Irland (wie Anm. 77), 35. Zu den abweichenden Formen siehe Edwards, Archaeology
(wie Anm. 75), 248,



330 Max Schdir

hat ein Innenmass von 3,50 x 1,85 m. Einer der clochans derselben Anlage misst
innen 2,75 x 2,75 m. Der grésste clochan von Ardoilean hat fast dieselben
Masse, wihrend der kleinste nicht mehr als 2 x 1,70 m gross ist.* Clochdns
konnen trotzdem erstaunlich gerdumig sein. Einige Rundhduser in Skellig
Michael besitzen eine Hohe von iiber fiinf Metern.* Neueste Ausgrabungen, wie
in Cahergall und Cathair Fionnurach, brachten, allerdings fiir profane clochans,
Herdstellen zum Vorschein und «eine sehr grosse Zahl von Pfostenlochern, wel-
che auf das Vorhandensein von Bettgestellen (bed platforms) und vielleicht auch
von Trennwinden aus Flechtwerk (wattle partitions) hinweisen».®

Es wire nun allerdings verfehlt, anzunehmen, samtliche irische Klosteranla-
gen seien Lauren gewesen. Als Lauren eigneten sich Eremitensiedlungen mit
einer vergleichsweise kleinen Zahl von Asketen. In z6nobitischen Grosskldstern
wie Bangor im Siidosten der «Griinen Insel» und Iona (Hy) vor der Westkiiste
Schottlands haben die Monche offensichtlich zusammengeiebt. Das heisst, an die
Stelle der einzelnen Zellen (clochans) traten Dormitorien, die moglicherweise in
(offene) Schlafgemicher unterteilt waren.*® Auch zu lona gehoren aber ein Wall
(vallum) sowie eine platea oder plateola, ein (gepflisterter?) Innenhof,*” der an
den Verbindungsweg in der orientalischen Laura erinnert, von dem diese ihren
Namen erhielt.

Die Klosteranlage, die der Ire Columban um 590 mit seinen 12 Monchen in
Luxeuil errichtete, scheint eher dem Typ der altirischen Eremitensiedlung als
einem Zonobium nach dem Muster lonas bzw. seines Heimatklosters Bangor
entsprochen zu haben.® Jedenfalls nennt Walahfrid auch die im Vogesenkloster
errichteten Bauten mansiunculae.” Ein weiteres Mal verwendet er den Begriff
fiir die Klostersiedlung in Bregenz. Es sind mansiunculae, die «um das Orato-
rium herum» errichtet wurden. Die bewéhrte Bauweise wurde also anscheinend
auch dort beibehalten. Schliesslich hat sie Columbans Schiiler Gallus — ob er nun
selber Ire war oder nicht” — fiir seine eigene Siedlung im Steinachwald iiber-
nommen.

** Herity, Ermitages (wie Anm. 73), 224.

** Stalley, Ecclesiastical Architecture (wie Anm. 78), 726.

** Edwards, Archacology (wie Anm. 75), 248.

W gy glaubhaft MacDonald, lona (wie Anm. 52), 36-38, mit Verweis auf seinen Aufsatz: As-
pects of the Monastery and Monastic Life in Adomnan’s Life of Columba, in: Peritia, 3
(1984), 271-302, hier 284-289.

" Adomnan’s Life of Columba, ed. with Translation and Notes by Alan Orr Anderson and
Marjorie Ogilvie Anderson, London 1961, 51a und 108b, mit Kommentar S. 114.

" Als die Zahl der Mdnche wuchs, wird er zu einem gemeinsamen Wohnhaus mit Dormito-
rium libergegangen sein.

*'S. 0. Anm. 67. Wetti verwendet diesmal den Begriff domicilia (Vita Galii 6: ed. Krusch [wie
Anm. 2] 260), wobei domicilium mit «Wohnstitte, Wohnsitz, Wohnung, Heim, Haus,
Behausung» iibersetzt werden kann (Mittellateinisches Worterbuch, Bd. 3, Miinchen 2003,
944). Es sind also auch nach Wetti mehrere Gebidude gewesen, welche errichtet wurden.

" Die Frage diskutiert ausfiihrlich Gerold Hilty, Gallus (wie Anm. 25), bes. 23-31, 120124,
142-160. Dabei kommt er zum Schluss: «Aus der sorgfiltigen Deutung der Gallus-Viten hat
sich mir allerdings die Gewissheit ergeben, dass Gallus aus dem Raum Vogesen-Elsass
stammte» (ebd. 124).



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 331

Mit dem Wort mansiunculae sind wie mit dem Wort officina allerdings nicht
nur die Monchszellen gemeint. Zur Gesamtheit der «Haduschen» miissen, wie
auch in Irland, verschiedene Wirtschaftsgebdaude gehort haben. Man denkt an
cinen Speicher, in welchem die Friichte des oben erwihnten Ackers gelagert
wurden, auch an einen Stall und eine Scheune.”’ Man denkt ferner an die Kiiche,
wenn diese sich nicht in dem «Haus» befand, das wir als Refektorium identifi-
ziert haben und das Walahfrid bei der Charakterisierung der Gebédude als
«H&auschen» offenbar nicht vor Augen hatte. Auch von Arbeits- und Schlafriu-
men fiir das Gesinde™ ist auszugehen.

Alle Gebdude miissen, wie auch noch die vermutlich idltesten Klosterbauten
der Reichenau aus dem fritheren 8. Jahrhundert,” aus Holz erbaut worden sein.”™
Bei den Ausgrabungen im Ostchor der heutigen Kathedrale wurden nach Hans
Rudolf Sennhauser im untersten Horizont Pfostenlocher sowie wenige Balken-
gruben «verschiedener, mehrfach verinderter Holzbauten» gefunden.” Die
Wohn- und Wirtschaftsgebidude der Gallussiedlung sind also seit Gallus bis in
dic ersten Jahrzehnte der Otmarzeit”™ mit Sicherheit mehrmals erginzt, neu
errichtet oder umgebaut worden. Die Zahl der gefundenen Pfostenldcher geht
denn auch in die Hunderte.”

Die zahlreichen Hduschen und anderen Bauten waren wahrscheinlich recht
zufillig aufgestellt. Im 10. Kapitel des 2. Buches seiner Gallusvita spricht
Walahfrid deshalb davon, dass Otmar Ordnung in die Siedlung gebracht habe
(disposite construens), indem er Behausungen gebaut habe, «die sich zur
Benutzung durch Maonche eigneten».” Ja, er habe «den Zustand des heiligen
Ortes auf das Eifrigste zum Nutzen fiir den Dienst Gottes umgestaltet (refor-

' In Bregenz hielten die Columban-Ménche Kiihe (Wetti [wie Anm. 2] 8; Walahfrid [wie
Anm. 2] 1 8).
" Allerdings mit Bezug auf die karolingische Zeit: Fichtenau, Lebensordnungen 1 (wie Anm.
40), 172.
" Alfons Zettler, Die frithen Klosterbauten der Reichenau, Sigmaringen 1988, 158-166 u.
191f.; ders., Einzug der Mdnche, in: Die Alamannen, hg. vom Archédologischen Landesmu-
seum Baden-Wiirttemberg, Stuttgart “1997, 481-490, hier 489.
Wobei es sich nicht um reine Holzbauten gehandelt haben muss. Es ist auch an Flechtwerk
mit Lehm oder Kalkmértel zu denken. Die Dacher waren wahrscheinlich wie in Irland aus
Stroh.
Hans Rudolf Sennhauser, St.Gallen (Kanton St.Gallen), Stiftskirche, in: Werner Jacobsen
u.a., Vorromanische Kirchenbauten. Nachtragsband, Miinchen 1991, 362; ders. wortgleich
in: Frithe Kirchen im ostlichen Alpengebiet, Bd. 1, Miinchen 2003, 166. Ferner Benedikt
Frei, Der karolingische Klosterplan von St. Gallen im Lichte der bisherigen Ausgrabungen,
in: Praehistorische Zeitschrift, 43/44 (1965/66), 337-339, hier 339; Walter Hom/Emest
Born, The Plan of St Gall, Bd. 2, Berkeley etc. 1979, 358.
Vor der Errichtung des benediktinischen Klosters hatte Otmar «nach allen Seiten fiir die
Moénche geeignete Behausungen gebauty (undique versum congrua monachis habitacula
construxir). So Walahfrid, Vita Otmari | (Duft, Quellen [wie Anm. 2], 24) und fast wort-
_ gleich Vita Galli IT 10 (s. u. Anm. 98).
H. R. Sennhauser miindlich.
* Walahfrid, Vita Galli IT 10 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 319): ... undique versum habitacula
monachorum usibus congrua disposite construens, eiusdem sancti statum loci utilitatibus
diversis aptavit.

94

95

96



332 Max Schdr

mavit)».” Das heisst offenbar: Er setzte dem bisherigen Wildwuchs ein Ende.
Dieser Wildwuchs sowie die zahlreichen Neu- und Umbauten machen es begreif-
licherweise ausserordentlich schwer, die erwdhnten Pfostenlocher sinnvoll zu-
und einzuordnen,'®” ein Grund dafiir, dass die Auswertung der Funde bis heute
ausgeblieben ist.

Oratorium

Im Zentrum der ganzen Anlage, von den anderen Bauten anscheinend eng um-
sdumt, stand die Kirche mit Gallus’ Grab. Bei der Kirche, dem oratorium, diirfte
es sich immer noch um den Bau handeln, den Gallus errichtet hatte. Jedenfalls
weist nichts daraufhin, dass in den etwa acht Jahrzehnten nach Gallus’ Tod eine
neue Kirche errichtet worden wire. Das erste Gotteshaus in St.Gallen wird
allgemein als Holzbau betrachtet. In der Tat ist schon in der dltesten Gallusvita
anldsslich der Errichtung der Kirche von einem Bohlen- oder Brettwunder die
Rede. Ein Brett (axis), das fiir die Wand bestimmt war, wurde von den Zimmer-
leuten (carpentarii) zu kurz gesdgt und durch das Gottvertrauen des heiligen
Gallus angeblich gestreckt.'”' Bei den Ausgrabungen im Ostchor der heutigen
Kathedrale wurden ferner, wie schon erwihnt,'” im untersten Horizont Pfosten-
16cher sowie wenige Balkengruben «verschiedener, mehrfach verdnderter Holz-
bauten» gefunden.

Nun macht ein Brett noch keine Kirche. Die Vetustissima versichert uns aber,
dass das eine Brett «vier Handbreiten kiirzer» geschienen habe «als die andern».
Das heisst, dass das Oratorium Bretterwinde besass und mithin wohl als Bohlen-
stinderbau zu betrachten ist.'” Bei seiner Errichtung wurden Bretter von viel-
leicht drei oder vier Zentimetern Dicke in zuvor aufgestellte Balkenstinder ein-
gefligt. Es stellt sich nur die Frage, ob die Stinder in Schwellbalken (Grundbal-
ken) eingezapft wurden, die ihrerseits auf einem Steinfundament ruhten, ob sie in
Schwellbalken befestigt waren, welche in Erdgruben lagen, oder ob sie direkt in
den Erdboden gerammt worden sind. Die erste Variante ist die wahrschein-

" Ebd.: ... habitacula construxit et ipsius sacri loci statum ad utilitatem divini servitii studio-
sissime reformavit. — Divinum servitium ist wohl im Sinne der Regula Benedicti (Prolog 45
u. Kapitel 5,3) als «Monchsstand» zu verstehen und synonym mit den monachi im voran-
gehenden Zitat.

'*’'So H. R. Sennhauser miindlich.

"V Vetustissima 2 (Miiller, Gallus-Vita [wie Anm. 2], 213): Contigit autem una die, dum
operaretur cum fratribus et plebe in oratorium, ut unam axem ex pariete decortaretur, et
preuior apparuit aliis HII palmarum ... — «Es geschah aber eines Tages, als er mit den Brii-

dern und dem Volk am Oratorium baute, dass ein Brett fiir die Wand gekiirzt wurde und um
vier Handbreiten kiirzer schien als die anderen ...» — Dass axis (= assis) als «Brett» und
nicht etwa als «Balken» verstanden werden muss, verdeutlicht Walahfrid an der
entsprechenden Stelle (I 27), wo er von einer tabula quaedam spricht. — Zur
Holzbearbeitung siehe im Ubrigen Binding/Linscheid-Burdich, Planen (wie Anm. 55), 204
212.

25 0. Anm. 95.

' Nicht ganz auszuschliessen wiiren bretterverkleidete Fachwerkwiinde (siehe die Abbildung
in Binding/Linscheid-Burdich, Planen [wie Anm. 55], 189), doch wiren auch dazu Holz-
pfosten notig.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 333

lichste. Denn es ist kaum denkbar, dass die Kirche ein Jahrhundert und linger
bestanden hitte, wenn sie nur auf Holz basiert hitte. Holz, das in der Erde steckt
oder liegt, ist nach zwei oder drei Jahrzehnten verfault.'™ So war in Stein am
Rhein-Burg nur die allererste Kirche aus der Mitte des 6. Jahrhunderts ein reiner
Holzbau. Dann ist man zu einer solideren Bauweise iibergegangen. Schon die
zweite Baute lisst ein steinernes Fundament und Mauerteile erkennen.'”

Unter den von Sennhauser aufgrund der gefundenen Pfostenldcher und Bal-
kengruben erschlossenen Holzbauten kann also das Gallusoratorium kaum gewe-
sen sein. Es ist vielmehr zu fragen, ob das in den sechziger Jahren ergrabene
Mauerwerk tatsidchlich «zwei Perioden der Otmarszeit», also dem 8. Jahrhundert,
angehort.'" Nicht auszuschliessen ist, dass die Steinfunde der ilteren Periode in
Wirklichkeit zum «Gallushorizont» gehoren und die Fundamente der Gallus-
kirche darstellen konnten.'"” Sie wird wohl eine schlichte Saalkirche gewesen
sein. Aus welchem Material der in der Gallusvita erwihnte Fussboden'” bestan-
den hat, lisst sich nicht sagen.'” Die Eingangstiire war jedenfalls so niedrig,
dass man mit dem Kopf am Tiirbalken anstossen konnte.'"

Das sepulchrum des heiligen Gallus war bis zum Einfall Erchanolds und seiner
Meute cin einfaches Bodengrab.'"' Danach wurde dieses Grab mit Erde gefiillt und
wurden die Gebeine des Gallus — wiederum zwischen Altar und Wand, d. h. an
derselben Stelle — in einem Sarkophag bestattet.''* Dieses Hochgrab wurde zuerst
mit leinenen Tiichern, dann mit einem, wohl prunkvollen, Teppich bedeckt.'"
Dariiber wurde eine Memorie errichtet,'™* d. h. ein Denkmal in Form eines Uber-
baus, den ich lieber als eine Art Ciborium denn als Tumba verstehen mochte.'"

'% Bei diesen Uberlegungen hat mich die Archiologin Regula Steinhauser-Zimmermann von
der Kantonsarchidologie St.Gallen beraten. Ich danke ihr auch an dieser Stelle herzlich.
Erschopfende und bestens illustrierte Auskiinfte iiber den mittelalterlichen Holzbau finden
sich im Ubrigen bei Georges Descoecudres, Herrenhiuser aus Holz. Eine mittelalterliche
Wohnbaugruppe in der Innerschweiz, Basel 2007, bes. 38f.

Kurt Bénteli, Die Kirche Burg, in: Markus Honeisen (Hg.), Frithgeschichte der Region Stein

am Rhein. Archidologische Forschungen am Ausfluss des Untersees, Basel 1993, 175-178.

"% S0 Frei, Klosterplan (wie Anm. 95) und Horn/Born, Plan (wie Anm. 95).

971965 liess es auch H. R. Sennhauser noch offen, ob «die Kirche des Klostergriinders Gallus
... steinerne Fundamente besass» (Zu den Ausgrabungen in der Kathedrale, der ehemaligen
Klosterkirche von St.Gallen, in: Hans Burkhard, Restauration und Renovation im Kirchen-
bau, Gossau 1965, 109-116, hier 112).

"% Wetti 35 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): pulsando pavimentum; Walahrid 11 1 (ed. Krusch

[wie Anm. 2] 314): pavimenti planitiem pulsarent.

Zu den moglichen Beldgen (u. a. Stein, Holz, Kalkmortel, Ton, Lehm) siche Binding/Lin-

scheid-Burdich, Planen (wie Anm. 55), 386-392.

""" Wetti 35; Walahfrid 11 1.

" Wertti 32 u. 35; Walahfrid 133 u. 11 1.

"> Walahfrid 11 2 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 314): fossam vero terra replevir, Wetti 36 (ed.
Krusch, 277): sancti corporis gleba in sarcofago digno inter aram et parietem sepulturae
tradebatur.

" Wetti (wie Anm. 2) 38; Walahfrid (wie Anm. 2) 11 4.

"% Wetti 36 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): atque super illud memoria meritis electi Dei con-
gruens aedificabatur, Walahfrid Il 2 (ed. Krusch, 314): er desuper, ut moris est, arcam
altiorem construxit.

"' Die Bezeichnung «Tumba» hat sich allgemein eingebiirgert: vgl. Hecht, Kirchenbau (wie
Anm. 49), 9; Hilde Claussen, Heiligengriaber im Frankenreich, Diss. Marburg 1950 (nicht

105

109



334 Max Schdir

Beim Grab brannten Kerzen, deren Wachs auf kranke Korperstellen aufgelegt
wurde,'"® und iiber dem Grab hing der Stab, den Columban dem Einsiedler im
Steinachwald testamentarisch vermacht hatte.''” Im Gotteshaus standen, wie
Wetti und Walahfrid ausdriicklich erwiihnen, mehrere Altire.''® Es diirften wohl
drei gewesen sein, entsprechend den drei Reliquien, die Gallus in einer Kapsel
mit sich gefiihrt und nach seinem Sturz in die Dornen an einem Holzkreuz
aufgehdngt hatte. Es waren Reliquien «der heiligen Jungfrau Maria, des heiligen
Desiderius und des heiligen Heerfithrers Mauritius».'"” Diesen drei Heiligen
muss die Kirche geweiht gewesen sein, wobei Maria die Hauptpatronin war.'*’
Auf den Altdren befanden sich, jedenfalls wihrend der Messfeier, liturgisches
Gerit, vielleicht kunstvolle Decken,'?' sicher auch liturgische Biicher. Daneben,
dariiber oder dahinter lassen sich Kreuze vermuten.'** Eine Glocke rief die Brii-
der zum Gebet.'”

publiziert), 89ff. (nach Jan Straub, Die Heiligengriber der Schweiz. Thre Gestalt und ihr
Brauchtum. Ein Beitrag zur Geschichte der Schweizerischen Heiligenverehrung, Diss. Zii-
rich 1987, 79); Poeschel, Kunstdenkmiiler (wie Anm. 49), 5; Johannes Duft, Die Gallus-
Krypta und die Gallus-Reliquien in der Kathedrale St.Gallen, St.Gallen 1993, 12. - Eine
Tumba ist aber eigentlich ein (leerer) Sarkophag. Wie soll {iber dem Sarkophag mit den
Gebeinen des Gallus noch ein weiterer Sarkophag errichtet worden sein?

Wetti 33. — Als Krankheiten heilendes Wundermittel galt nach Gregor von Tours (573-
594), Libri 1V de virtutibus sancti Martini episcopi, schon in fritherer Zeit das Wachs von
den Kerzen, die am Grab des hl. Martin in Tours (gest. 397) brannten. Ausserdem wurden
«Staub vom Grab; Wasser, mit dem das Grab gereinigt wurde; Wein, mit dem Staub ver-
mischt» als Heilmittel betrachtet (Karl Suso Frank, Martin von Tours und die Anfinge
seiner Verehrung, in: Werner Gross/Wolfgang Urban (Hg.), Martin von Tours — ein Heiliger
Europas, Ostfildern 1997, 21-62, hier 57).

Wetti (wie Anm. 2) 38; Walahfrid (wie Anm. 2) II 4. Diese so genannte Cambutta war hoch
verehrt und fand ihren Platz auch im Gozbertmiinster, wo Notker der Stammler sie zur
Vertreibung des ihn eines Nachts bedrohenden Héllentiers herbeigeholt haben soll (Ekke-
hart IV., Casus Sancti Galli, hg. u. ibers. von Hans F. Haefele, Darmstadt 1980, c. 41, S.
92-95).

Wetti (wie Anm. 2) 36; Walahfrid (wie Anm. 2) II 2: nach dem 1. Uberfall sind die Altire
(Plural!) «leer» bzw. «entblosst» (arae nudae bzw. altaria nudata).

Wetti (wie Anm. 2) 11; dhnlich Walahfrid (wie Anm. 2) [ 11.

Hecht, Kirchenbau (wie Anm. 49), 8f.

So zu sehen auf einer Miniatur des Stuttgarter Psalters, entstanden um 820/830, abgebildet
in: Die Schweiz vom Palédolithikum bis zum friihen Mittelalter, Bd. 6, Basel 2005, 291. Nur
so kann auch die Mitteilung der Viten verstanden werden, dass die Altire nach dem ersten
Uberfall «entblsst» gewesen seien (vgl. Anm. 118).

Miiller (Gallus-Vita [wie Anm. 2], 233) weist ausdriicklich darauf hin, dass vor der Jahr-
tausendwende keine Kreuze auf dem Altar belegt sind. Im Stuttgarter Psalter erscheint denn
das Kreuz auch als Steckkreuz hinter dem Altar.

Wetti 38 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 278). signum basilicae resonans audiebant;
Walahfrid 11 4 (ed. Krusch, 315): ecclesice campanum insonuit. Von einer Glocke 1st in
der Gallusvita schon frither die Rede (Wetti [wie Anm. 2] 7 u. 26; Walahfrid [wic Anm. 2]
7 u. 26). Es diirfte sich dabei um eine typisch irische Handglocke gehandelt haben. Vgl. da-
zu Johannes Duft, Die Sankt Gallus-Glocke, in: Die Abtei St.Gallen, Bd. 2, Sigmaringen
1991, 28-37; Cormac Bourke, Insignia Columbae 11, in: ders. (Ed.)., Studies in the Cult of
Saint Columba, Dublin 1997, 162-183. hier 162-173; Ellen Hickmann, Das heilige Signal —
Irische und schottische Handglocken aus der Friihzeit der christlichen Mission, in: Glocken
und Glockenspiele, Michaelstein 1998, 37-45.

116

117

118

119
120
121

122

123



(S
(8]
i

St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

Alteste iiberlicferte St. Galler Urkunde

Der Unterhalt der Kirche, aber auch das tigliche Leben der Menschen am Gal-
lusgrab erforderten Mittel. Die Einsiedler und die genannten Frauen, wie gesagt:
wahrscheinlich auch minnliches Dienstpersonal, werden sie zum Teil selber
erwirtschaftet haben. Das reichte aber nicht aus. Man war angewiesen auf Schen-
kungen. Diese wurden dem heiligen Gallus bzw. jenen, die an seinem Grab
wachten, gemacht von den Menschen, die sich von der Firbitte des Gallus Hilfe
erhofften oder sich fiir die zuteil gewordene Hilfe bedanken wollten. Walahfrid
unterscheidet mit Bezug auf die Gaben (donaria) zwischen substantia und pos-
sessiones. Unter substantia 1st wohl die direkte Versorgung mit Nahrungsmitteln
und anderem Lebensnotwendigem zu verstehen, possessiones meint die Giiter-
schenkungen. Damit beginnt der Grundbesitz der Gallussiedlung, der unter
Otmar bestindig wachsen wird.

Wir wissen nicht, welche Giiter es im Einzelnen waren, die der kleinen
Monchsgemeinschaft geschenkt worden sind. Nur ein Dokument ist tiberliefert,
das mit Sicherheit aus der Zeit vor Otmar stammt und in dem konkrete Angaben
iiber eine Giiterverleihung und deren Verwendungszweck gemacht werden.'** Es
ist eine Urkunde, die schon im 16. Jahrhundert nur noch als Fragment vorhanden
war und offenbar im 17. Jahrhundert ganz verloren ging. Der Reformator
St.Gallens, Vadian, hat noch das Original des Fragments vor Augen gehabt und
daraus zitiert;'” ebenso der Herausgeber'*® des Codex Traditionum genannten
St.Galler Klosterdrucks von 1645. Hermann Wartmann hat den im Klosterdruck
edierten Text im ersten Band seines monumentalen Urkundenwerks als Nummer
| abgedruckt und ihn spiter mit dem Fragment aus Vadians Abtechronik er-
ginzt.'”” 1983 wurde Wartmanns Text ohne Vadians Beitrag, aber mit deutscher
Ubersetzung und einem guten Kommentar neu herausgegeben.'™ Peter Erhart
vom St.Galler Stiftsarchiv wird das ganze Fragment fiir den ersten Band des
Chartularium Sangallense, mit kritischem Apparat versehen, neu edieren.'” Das
rekonstruierte Textfragment hat folgenden Wortlaut:

% v . . 3§ 30
Gotefridus Alemanniae dux tradit Biberburgum vicum ad Neccarum.'
Godofridus dux, vir inluster. Magulfus praesbyter ac pastor sancti Galluni ad prae-
sentiam nostram veniens, suggessit ac petivit consolationem nostram, ut aliquid ad

'** Ausserdem kann allenfalls noch Wartmann, Urkundenbuch (wie Anm. 14), Nr. 3 vor Otmar
aufgesetzt worden sein. Wartmann, Nr. 2 und 4 sind in einer Zeit ausgestellt worden, in der
die Galluszelle zum Kloster wurde (Michael Borgolte, Chronologische Studien an den ale-
mannischen Urkunden des Stiftsarchivs St. Gallen, in: Archiv fir Diplomatik, 24 [1978], 54—
202, hier 138f; ders. u. a., Subsidia Sangallensia, St. Gallen 1986, 330-332).

' Vadian, Schriften 1 (wie Anm. 31), 113.

" Wohl P. Magnus Briillisauer (Wartmann 1, S. VIIIf.).

' Wartmann 1, S. 1; Urkundliches aus St.Gallen II, in: Anzeiger fir Schweizerische Geschich-
te, 5 (1874), 1f.; Wartmann 3 (1882) , S. VII.

'** Camilla Dirlmeier/Klaus Sprigade, Weitere hagiographische Texte und amtliches Schriftgut,
Sigmaringen 1983, 17.

'** Ich danke Peter Erhart fiir die Uberlassung des Typoskripts.

"0 Diese Uberschrift ist offensichtlich vom Herausgeber des Codex Traditionum formuliert
worden. Als Beweis dafiir, dass Gotfrid Herzog von (Gesamt-)Alemannien gewesen wire,
taugt sie also nicht.



336 Max Schdr

luminaria sancti Galluni Ecclesiae concedere debuerimus, etc. Actum in Chanstada
villa publica, praesentibus istis, quorum hic signacula continentur etc. Ego enim
Scaftarius, ac si vocatus abbas, jussus a Godofrido duce scripsi, anno vicesimo
Godofredo duce data etc.

«Gotfrid, Herzog von Alemannien, schenkt das Dorf Biberburg am Neckar.

Herzog Gotfrid, vir inluster. Der Priester und (Seelen)hirt Magulf von St. Gallen
kam zu uns mit einem Vorschlag und bat um eine Spende, (namlich) dass wir etwas
zur Beleuchtung der Kirche des heiligen Gallus beitragen sollten. Geschehen in
Cannstatt an o6ffentlichem Ort in Gegenwart jener, deren Zeichen hier enthalten
sind. Ich, Scaftarius, als berufener Abt, habe auf Geheiss des Herzogs Gotfrid [die
Urkunde] geschrieben, im 20. Jahr des Herzogs Gotfrid.»

Herzog Gotfrid

Biberburg ist ein abgegangener Ort in der Nihe des heutigen Stuttgart. Wo der
im Schlussprotokoll der Urkunde erwihnte Scaftarius Abt war, ist nicht auszu-
machen. Der Mann wird nur in dieser einen Urkunde erwihnt."*' Mit ihrer Nen-
nung des Herzogs Gotfrid'** stellt die Urkunde hingegen den Zusammenhang mit
der Geschichte Alemanniens her. Der Herzog erscheint auch in anderen Quellen,
vor allem in Erchanberts Breviarium regum Francorum,'” und ist historisch
greifbarer als alle vor ihm genannten duces Alamannorum, die wahrscheinlich
lediglich «lokale alemannische Machthaber oder aber Heerfiihrer alemannischer
Scharen in austrasischem Dienst» gewesen waren.** In der zitierten Urkunde
wird deutlich, dass Gotfrid zumindest im Norden Alemanniens, im oberen
Neckar- und Donauraum, begiitert war, vielleicht dort auch ein oder das Herr-

B! vadian (Schriften 1, 1875, 113 u. 116) mochte im Namen Scaftarius eine barbarische

Latinisierung des deutschen Wortes «Schaffner» sehen. Die Moénche hitten vor dem Abt
einen Provisor oder oeconomum bzw. «besorger» gehabt, «der sich nach ordnung und
brauch eines abtz gehalten habe». Gotzinger urteilt aber sicher zu Recht: «Vadian hat
offenbar die urkunde falsch verstanden, und Scaftarius ist vielmehr der name eines im
dienste des herzogs stehenden geistlichen» (ebd. 113, Anm. 2).

Zu ihm Bruno Behr, Das alemannische Herzogtum bis 750, Bern/Frankfurt a. M. 1975,
174-177; Hans Schnyder, Die Griindung des Klosters Luzern. Adel und Kirche Siidaleman-
niens im 8. Jahrhundert, Bd. 1, Freiburg Schweiz 1978, 229-233; Dieter Geuenich, Art.
Gotefrid, in: RGA, 12 (:1998). 401f.; Alfons Zettler, Karolingerzeit, in: Handbuch der
baden-wiirttembergischen Geschichte, Bd. 1, Teil 1, Stuttgart 2001, 297-380, hier 305-310;
ders., Geschichte des Herzogtums Schwaben, Stuttgart 2003, 48ff.; Thomas Zotz, Konig,
Herzog und Adel. Die Merowingerzeit am Oberrhein aus historischer Sicht, in: Freiburger
Universitatsblitter, 159 (2003), 127141, hier 135f.

Das Breviarium ist «ein aus alemannischen Kreisen stammender Abriss der frinkischen Ge-
schichte von um 826» (Zettler, Schwaben, 52).

So Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 171. Anders Keller (Friankische Herrschaft [wiec Anm.
22], 11), der davon ausgeht, «dass die Alemannen im 6. und frithen 7. Jahrhundert unter ein-
heitlicher politischer Fiithrung standen», wobei die Fithrer der Alemannen allerdings keine
alemannischen Stammesherzoge, sondern frinkische Amtstriger gewesen seien, «die auf
linksrheinischem Gebiet verankert waren und deren Amtsgewalt sich vor 561 nicht einmal
nur auf alemannisches Gebiet erstreckte».

132

133

134



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-72() 337

schaftszentrum (villa publica) hatte.'* Zudem lisst die Urkunde erkennen, mit
welchem Selbstbewusstsein und welchem Anspruch Gotfrid sein Herzogtum
regicrte. Wie der rdtische Praeses Victor ldsst sich auch er als vir inluster,
«erlauchter Manny, titulieren.'*® Das von Abt Scaftarius geschriecbene Dokument
ist auch die einzige alemannische Urkunde, die nicht nach den Regierungsjahren
des frankischen Konigs, in diesem Fall Childerichs III. (gest. 711), sondern nach
dem Regierungsjahr eines Herzogs datiert ist."*” Im friihen 9. Jahrhundert galt
Gotfrid als Ururgrossvater Hildegards, der zweiten Gemahlin Karls des Gros-
sen,”* und im spiteren 9. Jahrhundert hat man ihn im Reichenauer Verbriide-
rungsbuch sogar zum «Konig» gemacht (Corafiidus rex).'”

Aus Erchanberts um 826 verfasstem Breviarium hat die historische Forschung
vor allem davon Notiz genommen, dass sich Gotfrid — zusammen mit anderen
«Herzogen» und offenbar sogar als deren Haupt — gegen die aufstrebenden karo-
lingischen Hausmeier stellte, «wobei er als legitimistisches Argument seine
Merowingertreue vorschob».'*” In Wirklichkeit diirfte sein Widerstand damit
zusammenhdngen, dass Alemannien in der zweiten Hilfte des 7. Jahrhunderts
trotz seiner nominellen Zugehorigkeit zum Frankenreich politisch, gleich Ritien,
vergleichsweise unabhidngig gewesen war, wihrend die karolingischen Haus-
meier seit dem frithen 8. Jahrhundert die Randgebiete starker an die Zentral-
gewalt zu binden trachteten. Der Widerstand Gotfrids gegen die Karolinger wird
seinen Grund aber auch darin gehabt haben, dass der Aufstieg derselben eben zu
der Zeit erfolgte, da auch seine Herzogsmacht erstarkte und er das Herzogsamt
innerhalb seiner Familie weiterzugeben versuchte.'*' Zur kriegerischen Aus-
einandersetzung fiihrte der Gegensatz beider Familien zu Lebzeiten Gotfrids
allerdings noch nicht. Erst nach seinem Tod begannen die Karolinger in Aleman-
nien einzufallen, und erst 746 gelang es ihnen, das alemannische Herzogtum aus-
zuschalten.'**

' «Die Frage, ob er und seine Séhne zu Beginn des 8. Jahrhunderts die einzigen Herzoge in

Alemannien waren und ihre Herrschaft das gesamte Land umfasste, ist aus den Quellen

nicht eindeutig zu beantworten» (Dieter Geuenich, Geschichte der Alemannen, Stuttgart

1997, 105).

Schir, Otmar (wie Anm. 33), 313f. u. 328. Der spitantike Titel «wurde in der Merowinger-

zeit fir hochrangige Personen, etwa auch fiir die Hausmeier, benutzt» (Zotz,

Merowingerzeit [wie Anm. 132], 135).

"7 Wartmann 1 (wie Anm. 14), S. 1; Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 177; Zettler, Schwaben

(wie Anm. 132), 49.

Thegan, Gesta Hludowici imperatoris, hg. u. iibers. von Emst Tremp, in: MGH SRG in

usum scholarum, Hannover 1995, c. 2, S. 176f. Vgl. Jorg Jarnut, Untersuchungen zu den

frinkisch-alemannischen Beziehungen in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts, in: SZG, 30

(1980), 7-28, hier 24f.; Zettler, Karolingerzeit (wie Anm. 132), 326-330.

'3 Zettler, Karolingerzeit, 305-308, Zitat 308.

" MGH SS 2, ed. Georg Heinrich Pertz, Hannover 1829, 328: [llis namque temporibus ac

deinceps Cotefredus dux Alamannorum caeterique circumquaque duces noluerunt obtempe-

rare ducibus Franchorum, eo quod non potuerint regibus Meroveis servire, sicuti antea

soliti erant. Zitat bei Jarnut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 11.

Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 158-171; Geuenich, Alemannen (wie Anm. 135), 103.

"2 Dazu Thomas Zotz, Art. Cannstatt, Gerichtstag, in: Lexikon des Mittelalters 2 (31999),
1436f. — Alfons Zettler vertritt freilich die Ansicht, das der «Tag von Cannstatt» und die

136

138

141



338 Max Schdr

Gotfrid starb nach dem Zeugnis verschiedener Annalen im Jahr 709.'"% Die
einzige iiberlieferte ihn betreffende Urkunde muss also in diesem Jahr oder
friiher verfasst worden sein.'** Vadian will wissen, sie sei mindestens 10 Jahre
vor Otmars Ankunft geschrieben worden.'*® Melchior Goldast prizisiert in
seinen Glossen zu Ratperts Casus sancti Galli, Kapitel 5: «mehr oder weniger 13
Jahre vor Abt Otmar»."*® Man kénnte also etwa 706 bis 708 als Entstehungszeit
der Charta annehmen,'”’” und manche Forscher haben dies auch getan.'*® Indes-
sen haben wir keine Ahnung, wie Vadian und Goldast zu ihren Datierungen
gekommen sind. Es kann sich um blosse Vermutungen handeln. Wartmann, der
aus verstandlichen Griinden auf den beriihmt-bertichtigten Goldast nicht gut zu
sprechen war,'”® verzichtete deshalb auf jede genauere zeitliche Fixierung so-
wohl des Regierungsantritts Gotfrids als auch der Urkunde und begniigte sich
mit der Zeitangabe «c.700»."*" Ich schliesse mich dieser Datierung an.

Wachszins

Es stellt sich nun noch die Frage, was die St.Galler denn mit dem weit entfernten
Ort Biberburg angefangen haben. Interessanterweise war es die Aufgabe der
Dorfbewohner, einen Beitrag zur Beleuchtung der Kirche des heiligen Gallus zu
leisten,””' d. h. die Galluszelle mit Wachs zu versorgen. Sie waren also Wachs-

Ereignisse im Jahr 746 in der bisherigen Forschung viel zu stark gewichtet worden seien.
Einen «gewissermassen schlagartigen Beginn karolingischer Herrschaft in Alemannien»
habe es nicht gegeben. Vielmehr habe die «Konzentration auf die Ereignisse im Jahre 746 ...
unseren Blick auf den lange andauernden Prozess der Integration Alemanniens ins karo-
lingische Frankenreich eher verstellt» (Karolingerzeit [wie Anm. 132], 317; vgl. Schwaben
[wie Anm. 132], 50-55). Nach Zettler steht Cannstatt 746 auch «nicht nur fiir das end-
giiltige Aus des alten Herzogtums bei den Alemannen, sondern mindestens ebenso gut fiir
das Finale des Bruderzwists zwischen den Erben Karl Martells, das den Weg fur Pippins
Aufstieg zum frankischen Konig ebnen sollte» (Schwaben, 56).

"3 Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 175f.

Zur Datierungsfrage vgl. Borgolte, Studien (wie Anm. 124), 137f.

Vadian, Schriften 1 (wie Anm. 31), 113: «Disse chart ist zum minsten zdchen jar vor S.

Othmars ankunft zu Chanstat geschriben ...»

Alamannicarum rerum scriptores aliquot vetusti, tom.l, Frankfurt 1606, 176: annis plus

minus XIII. ante Abbatem Othmarum.

Wenn man Otmars Ankunft in St.Gallen auf 719 datiert, um 706/07, bei einer Datierung auf

720 um 707/08.

U.a. Heinrich Biittner: 708 (Christentum und Kirche zwischen Neckar und Main im 7. und

frihen 8. Jahrhundert, in: Sankt Bonifatius. Gedenkgabe zum zwdélfhundertsten Todestag,

Fulda 1954, 362-385, hier 379); Rolf Sprandel: vor 709 bzw. 707 (Das Kloster St. Gallen in

der Verfassung des karolingischen Reiches, Freiburg i. Br. 1958, 13 mit Anm. 22); Schny-

der: um 707 (Luzern [wie Anm. 132], 229 u. 231). Dirlmeier/Sprigade (Texte [wie Anm.

128], 17) und Geuenich (RGA 12, 401) folgen thnen mit Vorbehalt.

Er traut ihm beispielsweise auch ohne weiteres zu, dass er das Original der Urkunde «ver-

schleppt» habe (Wartmann 3, 1882, S. VII).

Wartmann 1, S. 1. Borgolte (Subsidia [wie Anm. 124], 330) schwankt zwischen «ca. 700»

und «706/7».

Behrs Vorschlag (Herzogtum [wie Anm. 132], 175, Anm 690), luminaria im libertragenen

Sinn («Erhéhung/Lob») zu verstehen, tberzeugt nicht. Fir dieses Verstindnis gibt es

meines Wissens keinen Beleg. So auch Schnyder, Luzern 1 (wie Anm. 132), 231, Anm. 30.

146

147

148

149

150

151



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 339

zinser. Die Beleuchtung von Kirchen mittels Kerzenleuchter war im friithen
Mittelalter allgemein iiblich.">* Sie war aber zugleich auch ein Problem. Kerzen-
wachs war kostspielig, und da das Licht Tag und Nacht brennen musste, brauch-
te es viel davon. Von einem St.Galler Kiister aus spiterer Zeit horen wir, dass er
Wachs sparen wollte, indem er das Licht nur in der Kirche und nicht in der
Krypta vor dem Altar brennen liess, «weil das Licht, das vor dem oberen Altar ...
brannte, durch ein Fenster seine Strahlen auch zu dem Altar, der unterhalb der
Krypta [sic!] gelegen war, schickte und beiden Orten zu geniigen schien».'”
Nicht gespart mit dem Wachs hat ein Ehepaar aus der Bertholdsbaar, dem Hoch-
land zwischen dem siidlichen Schwarzwald und der schwibischen Alb. Es
brachte zur Zeit Karlmanns (741-747) «einen ziemlich grossen Wachskuchen»
(modicam tortam ceram) nach St.Gallen, den die Frau in ein selber gewobenes
Altartuch eingewickelt hatte.">* Ein weiterer Wachskuchen wurde dem heiligen
Gallus von einem Mann gebracht, der ebenfalls aus der Bertholdsbaar, aber zwei
bis drei Jahrzehnte spéter (771) nach St.Gallen kam. Zu seinem Wachs war er
fretlich nicht rechtmissig gekommen. Er hatte auf dem koniglichen Landgut
Rottwelil einen Bienenkorb gestohlen, hatte die Bienen getéotet, den Honig ausge-
schieden und aus der Wabe den Kuchen zubereitet. Zur Strafe fiir sein Vergehen
soll das Wachs so hart wie Stein geworden sein.'” Auch in spiteren Jahrhun-
derten gehorten Wachszinse «zu den haufigsten und symboltrachtigsten Abga-
ben» an Kirchen und Klgster.””® Einen jihrlichen Wachszins entrichtete dem
Kloster St.Gallen z. B. auch Konig Konrad . (911-918), und zwar als Wieder-
gutmachung fiir das, was sein Vorfahre Ruthard Abt Otmar angetan hatte."’

Der Priester Magulfus

Mit besonderem Interesse vernehmen wir aus der Urkunde von dem Priester und
Pastor Magulfus. In beiden Funktionen wird er nicht der einzige gewesen sein.
Wie auch die andern religiosi clerici am Gallusgrab muss er den Altardienst ver-
sehen, gepredigt, die Sakramente gespendet und den Pilgern seelsorgerlichen
Beistand geleitstet haben. Er scheint aber der Vorsteher der kleinen Ménchskolo-

'32 Barbara Scholkmann, Kultbau und Glaube. Die friihen Kirchen, in: Die Alamannen (wie
Anm. 93), 455-464, hier 460.

b Walahfrid, Vita Galli IT 24 (iibers. nach Walter Berschin, Das Gallusgrab, ein Heiligtum der
Alemannen um 700. Vortrag gehalten am Gallustag 1988 anlésslich der stadtischen Gallus-
feier in St. Gallen [Typoskript], S. 5).

* Vetustissima, c. 9 (Text und Ubersetzung bei Dirlmeier/Sprigade, Quellen [wie Anm. 2],
33f).

* Vetustissima, c. 11 (Miiller, Gallus-Vita [wie Anm. 2], 221 mit Kommentar 239f.). Es han-
delt sich um das dritte und letzte Wallfahrtswunder, welches der bald nach 771 schreibende
Autor erzihlt. Das Ereignis konnen wir datieren aufgrund des Eingangssatzes: Tercium vero
miraculum adhuc gestum est in ipso supradicto pago, regnante domno Carlmanno in anno
quarto regni sui.

'* Ernst Trem!), in: Lukas Vischer u.a., Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, Frei-
burg/Basel “1998, 43.

157 Ekkehart IV., Casus Sancti Galli, ed. Haefele (wie Anm. 117), ¢. 21, S. 52-55).



340 Max Schdr

nie gewesen zu sein. Wie gross die Zahl der Einsiedler war, denen er vorstand,
wissen wir nicht. Aus der Gallusvita erfahren wir nur, dass ihre Zahl bis um 680
drastisch zuriickgegangen war."*® Spiter kann sie sich wieder erhéht haben.

Einen politischen Hintergrund muss die erste urkundlich bezeugte Schenkung
nicht gehabt haben. Bemerkenswert ist, dass Herzog Gotfrid nicht etwa aus eige-
nem Antrieb den St. Gallern den Ort Biberburg bei Stuttgart geschenkt hat. Der
Priester Magulfus erscheint bei ihm als Bittsteller. Wahrscheinlich befanden sich
die Einsiedler am Gallusgrab in einer Notlage. Wie sonst liesse es sich erkldren,
dass ihr Vorsteher bis nach Cannstatt reiste, an einen Ort also, der «nahe der spa-
ter bezeugten alemannisch-frinkischen Grenze» lag"’ und als Bad Cannstatt
heute einen Stadtteil Stuttgarts bildet.'® St.Gallen muss um 700 noch eine
armselige Siedlung gewesen sein. Die frinkischen Krieger, die um 710 in das
Gallusoratorium eingedrungen sind, kennen nicht einmal den Namen des
Ortsheiligen. Walahfrid wird also wonl tiberireiben, wenn er behauptet, die fama
des Gallus habe sich schon vor Otmar «weit und breit» ausgebreitet. Dass die
«umwohnende Bevélkerung» zum Gallusgrab pilgerte, ist aber glaubhaft. Sie
kam wegen der Wunder (virtutes), also aus religiosen Griinden.

War diese Bevélkerung, die Bevolkerung in der 2. Hilfte des 7. und im begin-
nenden 8. Jahrhundert, tiberhaupt christlich? War sie heidnisch oder beides
zusammen? Wie missen wir uns die Christianisierung vorstellen? Waren es
Romanen oder Alemannen, die nach St.Gallen kamen? Mit diesen Fragestel-
lungen werden wir — wie es Bruno Behr schon 1975 mit Bezug auf den Eintritt in
das historisch so dunkle 7. Jahrhundert festgestellt hat'®' — «automatisch in einen
gefdhrlichen Strudel der Forschung hineingezogen, dessen tiefster Punkt in
einem Geschlinge von Detailfragen endet, aus dessen polypenartigen Armen nur
ein gewaltsames Loskommen moglich ist». Wagt man es trotzdem, sich sowohl
dem Strudel als auch dem Polypen zu stellen, gelangt man etwa zu den
folgenden Ergebnissen.

Religiose und ethnische Verhdltnisse

Als Columban mit seinen Monchen nach Arbon gekommen war, bestand dort —
wie in anderen spitromischen Kastellen'®® — eine christliche Gemeinde. Kons-
tanz war Sitz eines Bischofs, christliches Volk und christlicher Adel versammel-
ten sich zur Bischofswahl. Der Gewihlte stammte aus Grabs im heutigen St.

PY Wetti (wie Anm. 2) 36; Walahfrid (wie Anm. 2) 11 2.

" Thomas Zotz, Der Siidwesten im 8. Jahrhundert, in: Hans Ulrich Nuber u. a. (Hg.), Der
Siidwesten im 8. Jahrhundert aus historischer und archiclogischer Sicht, Ostfildern 2004,
13-30, hier 19.

' Gallus war iiber die engere Bodenseeregion und das rheintalische Grabs nicht herausgekom-
men.

'*! Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 141.

' Zu den Kastellkirchen in Kaiseraugst, Zurzach und Solothurn vgl. Carola Jiggi, Spitantikes
Christentum und das Kontinuititsproblem nach archdologischen Quellen, in: Lorenz/Scholk-
mann, Alemannen 2003 (wie Anm. 45), 39-53.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 341

Galler Rheintal, wo es also ebenfalls eine christliche Gemeinde gab. Zur christ-
lichen Fithrungsschicht gehérte der in Uberlingen residierende Herzog Cunzo.
Aber auch am Ausfluss des Untersees, im spiatromischen Kastell Stein am Rhein-
Burg, war «spitestens um die Mitte des 6. Jahrhunderts» eine christliche Holz-
kirche entstanden.'® Das heisst freilich nicht, dass die ganze Bodenseeregion zu
Beginn des 7. Jahrhunderts christlich gewesen wire. «In Inneralemannien, d. h.
Stidwestdeutschland,» ist «bislang spidtantikes Christentum nicht nachgewie-
sen».'® Am Ostufer des Bodensees, in der Gegend von Bregenz, trifft Columban
gemiss der von Jonas spitestens 641'® verfassten Vita noch um 610 Menschen
an, die ihrem Gott Wodan ein Bieropfer darbringen wollen.'® Die Gallusviten
wissen zudem zu berichten, dass die Gottesménner in Bregenz eine Kirche ange-
troffen hétten, in der «drei eherne und vergoldete Bilder» verehrt worden
seien.'®” Dabei lebten die Bregenzer immerhin in einem ehemaligen, in spitro-
mischer Zeit sicher christlich gewordenen Kastell. Dass ganz in der Ndhe von
Kirchen durchaus heidnische Kulte weiterleben konnten, belegt auch eine
1991/92 durchgefiihrte Ausgrabung in Zillis, Graubiinden. «Sie brachte in einer
Hohle eine spatromische heidnische Kultstitte zum Vorschein, die offensichtlich
bis ins Friihmittelalter (6./7. Jahrhundert) hinein benutzt wurde.»'®®

Der Kultplatz in Zillis wurde von Christen zerstort und zugeschittet. Colum-
ban hat nach dem Zeugnis der Gallusvita die entheiligte Kirche in Bregenz neu
geweiht und sie dem Schutz der heiligen Aurelia unterstellt. Was nach seinem
Weggang (um 612) in Bregenz geschah, wissen wir nicht. Die Gallusviten be-
richten, dass ldngst nicht alle Einwohner von Bregenz und seiner Umgebung an
der gewaltsamen Missionierung der Fremdlinge Freude gehabt hitten.'®” Sicher
in der Bischofsstadt Konstanz, aber auch in Arbon hat sich das Christentum hal-
ten konnen. In Arbon predigt Gallus dem christlichen, vom Priester Willimar
betreuten Volk noch kurz vor seinem Tod.'” Auch danach gibt es keinerlei Hin-
weise auf einen religivsen Umschwung.'”'

'** Bénteli, Kirche Burg (wie Anm. 105), Zitat S. 178.

"’4_ Jaggi, Christentum (wie Anm. 162), 40, Anm. 12.

'S 0. Anm. 27.

' Jonas, Vita Columbani 27. Dazu Fritz Blanke, Columban in Bregenz, in: Missionsprobleme

) des Mittelalters und der Neuzeit, Ziirich/Suttgart 1966, 21-40, hier 22--26.

"7 Wetti, Vita Galli 6 (ed. Krusch [wie Anm. 2], 260): Tres ergo imagines aereas et deauratas
superstitiosa gentilitas ibi colebat ... Dazu Johannes Duft, Frithes Christentum in Brigan-
tium, in: Das romische Brigantium. Ausstellungskatalog des Vorarlberger Landesmuseums

Nr. 124, Bregenz 1985, 101121, hier 110-113.

' Renata Windler, Von der Spitantike zum Frithmittelalter, in: Geschichte des Kantons Zii-
rich, Bd. 1, Ziirich 1995, 109-129, hier 116. Vgl. Jiirg Rageth, Ein spitrémischer Kultplatz
in einer Hohle bei Zillis GR, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archidologie und Kunstge-
schichte 51 (1994), 141-172.

' Wetti 6 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 260): Tunc ergo pars populi confitendo peccata sua
credidit, parsque irata et indignata cum furore abscessit (inhaltsgleich, aber wortreicher
Walahfrid I 6). Zwei Briider wurden sogar ermordet (Wetti 8; Walahfrid I 8).

' Wetti (wie Anm. 2) 29; Walahfrid (wie Anm. 2) I 29.

'"! Heiko Steuer, Art. Alemannen, in: RGA, 1 (*1973), 159.



342 Max Schdr

Welches war aber die religiose Situation auf dem offenen Land? Ich be-
schrianke mich beim Versuch, diese Frage zu beantworten, auf das Gebiet siidlich
des Bodensees, das wenigstens nominell zum kurz vor 600 gegriindeten Bistum
Konstanz gehorte. Dort befand sich die Galluszelle und von dort, vor allem aus
Arbon und dem Arbongau, kamen zumindest in den letzten Jahrzehnten des 7.
Jahrhunderts offenbar auch die meisten Besucher.'”” Im beginnenden 7. Jahr-
hundert lebte in Arbon eine gemischte romanisch-germanische Bevélkerung.'”
Das Hinterland des alten Kastellortes war nach dem gegenwirtigen Stand der
Forschung, insbesondere der Ortsnamenforschung, noch hauptsachlich Waldge-
biet und ein weitgehend unbebauter Landstrich.'”* Wenn im gesamten Gebiet der
heutigen Nordschweiz Menschen ausserhalb der alten Romerkastelle und Weg-
stationen lebten, so waren es kaum Alemannen, sondern Romanen oder Fran-
ken.'” Was man frither als «alemannische Landnahme» bezeichnete, hat im
grosseren Stil keineswegs schon nach 260 n. Chr., der Aufgabe des Limes, oder
nach 401/402, dem Abzug der romischen Grenzverteidigungstruppen, auch nicht
unmittelbar nach 536/37, der frinkischen Machtiibernahme, stattgefunden. Die
archdologisch erforschten Graberfelder der Nordschweiz zeigen vielmehr, dass
in diesem Gebiet die alemannische Besiedlung «im Wesentlichen erst im Lauf
des 7. Jh. einsetzte».'’® Infolgedessen hat auch die romanische Sprache «in den
ehemaligen Romersiedlungen am Siidufer des Bodensees von Bregenz bis Kons-
tanz» bis gegen Ende des 7. Jahrhunderts iiberleben kénnen.'”” Zuvor «muss mit
einer zusammengewiirfelten Bevolkerung aus Germanen verschiedener Herkunft
und einheimischen romanischen Gruppen gerechnet werden».'”® Die Menschen,
die zum Gallusgrab pilgerten, konnten also sowohl Romanen (bzw. romanisierte
Kelten) als auch Germanen, Alemannen oder Franken, sein.

' Anlasslich des ersten Uberfalls auf St.Gallen um 680 ist nur von Arbonern und Menschen
aus dem Arbongau die Rede, welche zur Galluszelle gefliichtet seien (Wetti 35: ex
Arbonensi pago bzw. isti Arbonenses; Walahfrid II 1: Arbonenses).

' Gerold Hilty, Gallus am Bodensee, in: Vox Romanica, 45 (1986), 83-115, hier 103. Die

Germanen waren wohl eher Franken als Alemannen.

Willi Schoch/Alfred Zangger, Zeiten der Wanderungen — Bliite des Monchtums — Vor-

herrschaft des Adels, in: Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 1, St. Gallen 2003, 189-261,

hier 195 mit Anm. 4. — «Aus dem Raum Bodensee fehlen sankt-gallische Belege der

allerersten Siedlungsperiode [frithes 7. Jh.]» (Markus Stromer, Besiedlung im Mittelalter,

ebd. 263-285, hier 273).

Renata Windler, Franken und Alamannen in einem romanischen Land, in: Alamannen (wie

Anm. 93), 261-268, hier 265f. Angehorige der frinkischen Fithrungsschicht miissen nach

536/537 eingewandert und nach Ausweis der Bestattungen aus dem frinkischen Kerngebiet

gekommen sein (Windler, Frithmittelalter [wie Anm. 168], 120).

Windler, Franken (wie Anm. 93), 268. Vgl. dies., Das Griberfeld von Elgg und die Besied-

lung der Nordostschweiz im 5.-7. Jh., Zirich/Elgg 1994, 160ff., bes. 163: «Ein (grosserer)

Bevolkerungszuwachs aus dem siidwestdeutschen Raum (von Alamannen also)» ist «fiir das

6. Jh. nicht zu belegen». Windler macht indessen darauf aufmerksam, «dass in der Nord-

schweiz bis ans Ende des 7. Jh. in bestimmten Gebieten Reste der romanischen

Bevolkerung nachzuweisen sind, besonders deutlich im Kastell von Kaiseraugst» (Franken

[wic Anm. 175], 268).

'”7 Hilty, Bodensee (wic Anm. 173), 103 u. 115. Vgl. dens., Gallus (wie Anm. 25), 68-70.

e Stromer, Besiedlung (wie Anm. 174), 266.

174

175

176



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 343

Die alemannischen Siedler des 7. Jahrhunderts kamen offensichtlich aus dem
siidwestdeutschen Raum'”” und diirften im Allgemeinen noch keine Christen ge-
wesen sein.'™ Entsprechend ihrem Brauch liessen sie sich in Reihengribern be-
statten und mit Grabbeigaben versehen. Erst um 700 werden die meisten bis
dahin benutzten Reihengriberfelder aufgegeben und hort auch die Beigabensitte
fast vollstandig auf."®' Es wire freilich verfehlt, allein aufgrund dieses Befundes
schon auf den christlichen Glauben der Verstorbenen oder der sie Bestattenden
schliessen zu wollen.'® Die Benutzung der alten Bestattungsplitze scheint von
den kirchlichen Vorgesetzten, unterstiitzt durch die weltlichen Herren, «mit
einem Verbot belegt worden zu sein».'™ Ein gewisser Vorbehalt ist auch
gegeniber der zwischen 724 und 730 redigierten Lex Alamannorum angebracht.
Zwar spielen darin Kirche und kirchliche Rechte — im Unterschied zum Pactus
legis Alamannorum, der rund hundert Jahre frither entstand — eine entscheidende
Rolle,'™ doch stellt sich die Frage, ob dieser Befund auch auf den Grad der
Christianisierung breiterer Bevolkerungskreise zu schliessen erlaube.

Unzweifelhaft ist demgegeniber, dass im 8. Jahrhundert — vor allem in dessen
Mitte — eine eigentliche «Klostergriindungswelle» einsetzte. Allein im aleman-
nischen Raum und in Ritien'™ konnen fir diese Zeit nicht weniger als 25 neu

' Windler, Frithmittelalter (wie Anm. 168), 122f., und Franken (wie Anm. 175), 266.

'*" Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 123, hilt fest, «dass bis zum Ende des 6. Jahrhunderts
das Gebiet der Alemannen noch nicht christianisiert und von der merowingischen Kirche
noch nicht erfasst worden war». Dies bestitigt die archdologische Forschung; vgl. Horst
Wolfgang Béhme, Neue archiologische Aspekte zur Christianisierung Sitiddeutschlands
wihrend der jingeren Merowingerzeit, in: Walter Berschin u. a. (Hg.), Mission und Chris-
tianisierung am Hoch- und Oberrhein (6.-8. Jahrhundert), Stuttgart 2000, 75-109, hier 79f.
Windler, Frithmittelalter (wie Anm. 168), 117 u. 6. Dasselbe gilt auch fiir Siid- bzw. Siid-
westdeutschland: Bohme, Christianisierung (wie Anm. 180), 79, 82, 89; Gerhard Fingerlin,
Das Ende der Reihengriberzeit in Siidwestdeutschland, in: Nuber u. a., Siidwesten 2004
(wie Anm. 159), 31-61, bes. 59. Zum Bestattungsortwechsel insgesamt vgl. Eyla Hassen-
pflug, Das Laienbegribnis in der Kirche, Rahden/Westf. 1999, 59-77.

Schnyder, Luzemn 1 (wie Anm. 132), 39, Anm. 27. — Renata Windler (Frithmittelalter [wie
Anm. 168], 117) formuliert denn auch sehr vorsichtig: «Die Aufgabe der Griberfelder im
ausgehenden 7. Jahrhundert und die Entstehung des Kirchhofs, des Friedhofs bei der
Kirche, sind wohl Zeichen fiir die wachsende Einflussnahme der Kirche oder eines
Eigenkirchenherrn auf die Bevélkerung und diirfen als Ansatz zu einer Pfarreibildung
interpretiert werden.»

Bohme, Christianisierung (wie Anm. 180), 108. Vgl. auch Schnyder, Luzern 1 (wie Anm.
132), 39.

Clausdieter Schott (Hg.), Lex Alamannorum: Das Gesetz der Alemannen. Text — Uber-
setzung — Kommentar zum Faksimile aus der Wandalgarius-Handschrift Codex
Sangallensis 731, Augsburg “1993, bes. 18f.; Schoch/Zangger, Zeiten (wie Anm. 174), 197;
Ruth Schmidt-Wiegand, Chrstentum und pagane Religiositit in Pactus und Lex
Alamannorum, in: Lorenz/Scholkmann, Alemannen 2003 (wie Anm. 45), 113-124;
Wilfried Hartmann, Einige Fragen zur Lex Alamannorum, in: Nuber u. a., Stidwesten 2004
(wie Anm 159), 313-333, bes. 328-333 (Die Lex Alamannorum und die Kirche).

In Bayern sind im 8. Jahrhundert unter Fiihrung des Herzogs rund 55 Kloster «aus dem
Boden gestampft worden» (Wilhelm Stormer, Die agilolfingerzeitlichen Klgster, in: Die
Bajuwaren. Von Severin bis Tassilo 488-788, Rosenheim/Mattsee 1988, 305-317, hier 305;
nach Alfons Zettler, Fragen zur dlteren Geschichte von Kloster Sickingen, in: Berschin u.a.,
Mission 2000 [wie Anm. 180], 35-51, hier 43).

181

182

183

184

185



344 Max Schar

gegriindete Kloster namhaft gemacht werden.'™ Dies aber wire, so folgert
Alfons Zettler einleuchtend, kaum denkbar, wenn sich in der vorausgehenden
Zeit, also im Laufe des 7. Jahrhunderts und allenfalls in den ersten Jahrzehnten
danach, das Christentum nicht kontinuierlich verbreitet und vor allem vertieft
hitte.'"” Die Behauptung, die Hans Schnyder schon 1978 aufgestellt hat, diirfte
also — zumindest fiir das Gebiet siidlich von Rhein und Bodensee'™ — immer
noch ihre Berechtigung haben, ndmlich dass die Christianisierung «auf breiter
Basis in die 2. Hélfte des 7. Jahrhunderts fillt» und zu Beginn des 8. Jahrhun-
derts «im Grossen und Ganzen abgeschlossen» war.'®’

Das heisst aber, dass die 2. Hilfte des 7. Jahrhunderts und auch noch das
beginnende 8. Jahrhundert in unserem Untersuchungsgebiet — ebenso wie im
tibrigen Alemannien — keine rein christliche Zeit gewesen ist. Wie die Grabfunde
belegen, vermischten sich in diesen Jahrzehnten Elemente der iiberkommenen
germanischen Religion mit Inhalten christlichen Glaubens. Zahlreiche Menschen
miissen wihrend lingerer Zeit Synkretisten gewesen sein.'”

"% Im Bereich des Hoch- und Oberrheins entstanden: Sickingen, Zurzach, Murbach, Etten-
heimmiinster, Schuttern, Gengenbach, Schwarzach, Honau (einst eine Rheininsel im Norden
von Strassburg, heute auf dem rechten Rheinufer in der Ortenau) und Arnulfsau. Neugriin-
dungen im linksrheinischen Siiden Alemanniens und an Iller und Lech sind: Benken,
Fiissen, Kempten, Liitzelau, Luzern, Pfungen, Reichenau, Rheinau, Sankt Gallen und
Schonenwerd. In Ritien wurden gegriindet: die Frauenkléster Cazis und Mistail sowie die
Minnerkloster Disentis, Pfafers und Mistair. — Man darf allerdings davon ausgehen, dass
noch mehr Kloster errichtet wurden. «Denn es muss nach Einschitzung der Forschung
damit gerechnet werden, dass ein betrichtlicher Teil der damals ins Leben gerufenen
Kloster und Zellen schon bald wieder eingegangen ist, ohne klare Zeugnisse seiner Existenz
zu hinterlassen» (Zettler, Einzug [wie Anm. 93], 482).
Zettler, Siackingen (wie Anm. 185), 39f.: «Vieles spricht also dafiir, dass der Einzug des
Monchtums und das Fermentieren klosterlichen Lebens und klosterlicher Kultur eigentlich
schon einer tiefgreifenden Verankerung des Christentums in der Bevélkerung bedurften,
dass also, mit anderen Worten, eine erfolgreiche Mission und Christianisierung die Voraus-
setzung fiir das Gedeihen der Kloster bildeten.»
«Das Innere Alamanniens hinkte dieser Entwicklung sicherlich um einige Jahrzehnte hinter-
her, doch spitestens nach dem Ende des alamannischen Herzogtums (746 n. Chr.) war es
auch hier soweit.» So, die gegenwirtige Forschungslage treffend zusammenfassend, Karin
Krapp, Die Alamannen. Krieger — Siedler — frithe Christen, Stuttgart 2007, 159. — Ziemlich
isoliert die Auffassung von Barbara Scholkmann, dass wir erst am Ende des 8. Jahrhunderts
«von einem weitgehend christlich gewordenen Alemannien ausgehen kénnen» (Frithmittel-
alterliche Kirchen im alemannischen Raum, in: Lorenz/Scholkmann, Alemannen 2003 [wie
Anm. 45], 125-152, hier 135 u. 148; ebenso Kultbau [wie Anm. 152], 463).
Schnyder, Luzern 1 (wie Anm. 132), 38f. — Ahnlich Elsanne Gilomen-Schenkel, Frithes
Monchtum und benediktinische Kloster des Mittelalters in der Schweiz, in: dies. u. a.,
Benediktinisches Monchtum in der Schweiz, Bern 1986, 33-93, hier 43: «Im 8. Jahrhundert
.. erscheint die Christianisierung bereits weitgehend abgeschlossen.» Ebd.: «Ritien und
Alemannien waren im 8. Jahrhundert kirchlich erschlossenes und weitgehend durchorgani-
siertes Gebiet.» Vgl. auch Heinrich Biittner, Christentum und frankischer Staat, in: Frithmit-
telalterliches Christenium, Darmstadt 1961, 9-54, hier 21: «Langsam und fast unmerklich
vollzog sich in Alemannien wihrend des 7. Jahrh. die Hinwendung zum christlichen Glau-
ben; namenlose Krifte trugen diese Ausbreitung des Christentums.» Diese Datierung wurde
von Schoch/Zangger in die Sankt-Galler Geschichte 2003 tibernommen: «Der langsame
Ubergang von den alten Religionen zum neuen Glauben war um 700 weit gehend abge-
schlossen» (wie Anm. 174, S. 239).
" Heiko Steuer, Art. Alemannen, III. Archidologisches, in: RGA, 1 (21973), 142-163, hier
158f.; Windler, Frithmittelalter (wie Anm. 168), 117; Lorenz, Christentum (wie Anm. 45).

187

188

189



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 345

Zu thnen konnen auch die Pilger am Gallusgrab gehort haben. Sofern sie nicht
noch vollig der alten Religion anhingen und nur der erwarteten Wunder wegen
nach St.Gallen kamen. Mit einiger Sicherheit Christen waren nur die Monche am
Gallusgrab. Nicht einmal die Migde und ihre vermuteten minnlichen Kollegen
missen Christen gewesen sein. Die Christianisierung war siidlich und nérdlich
des Bodensees ein linger dauernder Prozess. Es stellt sich die Frage, wer oder
was diesen Prozess begiinstigt bzw. vorangetrieben hat.

Eines ist klar: In der zweiten Hilfte des 7. Jahrhunderts am wenigsten zur
Christianisicrung unserer Region beigetragen hat die frankische Zentralmacht.
Nachdem diese in der ersten Jahrhunderthilfte, verkorpert durch die starken
Herrscher Chlothar II. (613-629) und Dagobert 1. (629-639), moglicherweise
auch in Alemannien stirkeren Einfluss genommen hatte,'”" fillt sie nach Dago-
berts Tod (639) infolge des rapiden Machtzerfalls der Merowinger fast vollstidn-
dig aus.'” Treibende Kraft bei der Verbreitung des Christentums waren in dieser
Zeit auch nicht Missionare und Kloster. Die Missionare gehoren einer fritheren
Zeit an, und Kloster hat es, wenn nicht alles tduscht, im 7. Jahrhundert im ale-
mannischen Raum noch gar nicht gegeben.'” Dass sich das Christentum in der

99. — Die Reihengriber des 7. Jh.s kénnen durchaus sowohl «heidnisch geprigte» Grabbei-

gaben als auch Beigaben mit christlichen Symbolen enthalten. Vgl. Matthias Knaut, Die

Goldblattkreuze als Zeichen der Christianisierung, in: Lorenz/Scholkmann, Alemannen (wie

Anm. 45), 55-64, hier 64. — Goldblattkreuze, d.h. aus diinner Goldfoiie ausgeschnittene und

mit verschiedenen Mustern geprigte Kreuze, die den Verstorbenen auf das Gesicht gelegt

wurden, sind iibrigens — mit einer einzigen Ausnahme: Stein am Rhein - siidlich von Rhein
und Bodensee wie im Gebiet der Schweiz iiberhaupt bisher nicht bekannt geworden (vgl.
die Karten ebd. 56, 57 u. 62; Ellen Riemer, Goldblattkreuze und andere Funde mit

christlichem Symbolgehalt, in: Die Alamannen 1997 [wie Anm. 93], 447454, hier Karte S.

447; Hans Rudolf Sennhauser, Frithmittelalterliche Kirchen in Graubiinden, im Tessin und

in der Nordostschweiz, in: ZAK, 59 [2002], 229-233, hier 233).

Ulrich May (Untersuchungen zur frithmittelalterlichen Siedlungs-, Personen- und Besitzge-

schichte anhand der St. Galler Urkunden, Bern/Frankfurt a. M. 1976, 44) kommt nach einer

sorgfiltigen Untersuchung der Quellen zum Schluss, es konne «keine Rede von einer Pri-
senz Konig Dagoberts 1. in der Nordostschweiz sein». Nach Sénke Lorenz (Missionierung,
in: Die Alamannen *1997 [wie Anm. 93], 444) ist hingegen die Bedeutung Dagoberts «fiir
die staatliche Erfassung und Christianisierung Alamanniens und Bayerns uniibersehbam.

Das viel diskutierte Barbarossa-Diplom von 1155 enthalte wohl «einen glaubhaften Hinweis

auf die Aktivititen des Merowingers am Bodensee» (Lorenz, Christentum [wie Anm. 45],

87). — Impulse Chlothars und Dagoberts zur administrativen und kirchlichen Organisation

bis ins Innere Alemanniens hilt auch Geuenich fiir moglich (Alemannen [wie Anm. 135],

95). Hagen Keller (Merowingerzeit [wie Anm. 22], 249) spricht von dieser Zeit als einer

«Phase starker koniglicher Einflussnahme» in Alemannien.

Renata Windler fragt sich, «ob nicht tiberhaupt erst die zunehmende Eigenstidndigkeit der

Alamannen im Lauf des 7. Jahrhunderts ihre Ausbreitung in die Nordschweiz begiinstigt

hat» (Frithmittelalter [wie Anm.168], 123). Jedenfalls stellen wir anldsslich des Raubzugs

Otwins und Erchanolds gegen die romanische Bevolkerung (um 680) fest, dass es «keine

den Frieden des Landes wahrende iibergeordnete Macht, etwa das friankische Konigtum»

_gegeben hat (Sprandel, Kloster St.Gallen [wie Anm. 148], 11).

* Nach Alfons Zettler (Sdckingen [wie Anm. 185], 45 u. 51; Mission und Klostergriindungen
im siidwestdeutschen Raum, in: Nuber u. a., Siidwesten 2004 [wie Anm. 159], 236f) ist
auch das Frauenkloster Sackingen wahrscheinlich erst im Verlauf des 8. Jahrhunderts oder
sogar erst im fritheren 9. Jahrhundert eingerichtet worden. Die Griindung des Klosters St.
Trudbert im breisgauischen Miinstertal gehort wohl sogar in das ausgehende 9. Jahrhundert.

19



346 Max Schdr

Bevélkerung in einem ldnger dauernden Prozess allméhlich verankern konnte, ist
im Wesentlichen dem Einwirken der Grund besitzenden Oberschicht zuzuschrei-
ben.'” Diese hatte friiher als die unteren Schichten das Christentum ange-
nommen'> und errichtete nun mit eigenen Mitteln und eigenen Leuten «iiberall
im Mittelland und in der Ostschweiz Gotteshduser». «Diese architektonisch zu-
meinst kleinen und einfachen Eigenkirchen standen auf den jeweiligen Anwesen
der Stifter und dienten deren Familien und Gesinde als Oratorien.»'”® Der
Eigenkirchenherr verfligte «iiber eine Kirche mit ihren Einkiinften fast wie liber
eigenes Vermogen». «Er bestellte den Geistlichen, erhob Anspruch auf dessen
Nachlass und die Nutzung wihrend einer Vakanz.»'®’ In seiner Kirche liess sich
der Eigenkirchenherr samt seiner Familie bis ins 9. Jahrhundert in aller Regel
auch bestatten.'”®

«Auf schweizerischem Staatsgebiet konnte in den letzten Jahren eine statt-
liche Anzahl solcher <Eigenkirchen mit Stiftergraberny> archiclogisch erfasst
werden. Die idlteste unter ihnen ist Zofingen. Sie diirfte noch vor der Wende zum
7. Jahrhundert entstanden sein.» Im fortgeschrittenen 7. Jahrhundert wurden
Eigenkirchen u. a. in Biilach, Tuggen, Einigen und Spiez erbaut.'” Dort, wo die
genannten Kirchlein erbaut wurden, stehen auch heute noch die Pfarrkirchen.
Das heisst, aus den privaten Kapellen mit zunichst kleinem Benutzerkreis wur-
den im Laufe der Zeit Dorfkirchen fiir eine ganze Pfarrei.

Wundererzdihlungen

Bis es so weit kam, waren allerdings mehr als nur kirchliche Bauten nétig. Von
ithrem alten Glauben her waren die Menschen direkte gottliche Eingriffe ver-
schiedenster Art gewohnt. Im Christentum konnten sie somit nur Boden fassen,

So Josef Semmler, Zum Wirken von Monchen und Bischéfen aus dem Merowingerreich im
siidostlichen Vorfeld, in: Rainer Loose/Sonke Lorenz (Hg.), Konig, Kirche, Adel, Lana
1999, 35-51, hier 44; vgl. Lorenz, Christentum (wie Anm. 45), 77 u. 80f. Zettler spricht
deshalb mit Bezug auf «Alemannien an der Schwelle des 8. Jahrhunderts» von einem «klos-
terleeren» Land (Mission [wie Anm. 193], 238).

1% Lorenz, Missionierung (wie Anm. 191), 445. Vgl. auch dens., Christentum (wie Anm. 45),
89-99.

"% Schoch/Zangger, Zeiten (wie Anm. 174), 241.

" Carola Jiggi, Vom romischen Pantheon zur christlichen Kirche, in: Andres Furger, Die
Schweiz zwischen Antike und Mittelalter, Ziirich 1996, 61-126, hier 101. Zu den Eigenkir-
chen bei den Alemannen siehe auch: Wilfried Hartmann, Die Eigenkirche: Grundelement
der Kirchenstruktur bei den Alemannen?, in: Lorenz/Scholkmann, Alemannen 2003 (wie
Anm. 45), |-11.

7 Tremp (wie Anm. 156), 42. Uber die Konflikte mit den Bischéfen, die sich daraus ergaben.
sowie andere Aspekte des Eigenkirchenwesens siche Schoch/Zangger, Zeiten (wie Anm.
174), 243 (mit Literatur in Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 9, 26).

""" Seit dem Anfang des 9. Jh.s wurden «die zuvor schon immer wieder ausgesprochenen
Verbote von Bestattungen im Kircheninneren endgiiltig durchgesetzt» (Scholkmann,
Kultbau [wie Anm. 152], 455).

7 Jiggi, Kirche (wie Anm. 196), 102. Zum Deutungsmodell «Stiftergrab in der Eigenkirche»
vgl. im Ubrigen Hassenpflug, Laienbegribnis (wie Anm. 181), 79-86.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 347

wenn sie das Numinose wiederum sinnlich und sichtbar bertihrte. Dies geschah
in den Wundern als den fassbaren Zeichen der Wirkkraft des Christengottes. Es
ist nicht denkbar, dass die christliche Religion in den verschiedenen Schichten
des Volkes Wurzeln geschlagen hitte ohne die Erfahrung des — wirklichen oder
vermeintlichen — Wunders. Es ist auch nicht moglich, dass Gallus zu jenem An-
sehen gekommen wire, zu dem er gekommen ist, ohne die Wunder an seinem
Grab.

Das haben seine Biographen sehr wohl gewusst. Sie haben deshalb dem Wun-
der in seiner Vita auch breiten Raum gegeben. Bereits die ilteste Lebensbe-
schreibung iiberliefert insgesamt zehn Berichte von Wundern, die sich unmittel-
bar nach dem Tod des Gallus und bis 771 ereignet haben sollen. Wetti und
Walahfrid haben diese Berichte (ibernommen. Letzterer fligt, gestiitzt auf seinen
Gewidhrsmann Gozbert, im zweiten Buch der Gallusvita, dem so genannten
Mirakelbuch, ab dem 11. Kapitel 34 weitere Wundererzdhlungen hinzu. Von den
insgesamt 40 Wundergeschichten des Mirakelbuchs erzdhlen 15 von wunderba-
ren Heilungen, 12 von Bestrafungen, je zwei von Feuerwundern, Nahrungswun-
dern, Lampenwundern und Kerzenwundern und je cine schliesslich von einem
Himmelszeichen, einer Bewahrung, einem Exorzismus, einer Vision und einer
wunderbaren Befreiung.*

Die meisten dieser Wunder beziechen sich auf die Klosterzeit und kénnen des-
halb in unserem Zusammenhang unberiicksichtigt bleiben. Von Gallus’ Tod bis
zum beginnenden 8. Jahrhundert sollen sich insgesamt sieben Wunder ereignet
haben. In der Basisschicht der Vetustissima erfahren wir zunidchst vom unbeweg-
lichen Sarg, dann von der Heilung eines Geldhmten, noch in Arbon. Es folgt, in
der Handschrift der dltesten Vita nicht mehr erhalten, die Geschichte vom wei-
senden Pferd und von den nicht verléschenden, auch Heilung spendenden Ker-
zen. Die erste Ergdnzung des Vitenkerns, entstanden wohl nach 720, berichtete
von einem Strafwunder, einem Feuer- und einem Nahrungswunder.

Die Heilungswunder waren wohl die beliebtesten virtutes, die durch die Fiir-
bitte des heiligen Gallus geschahen. Sie diirften die Wallfahrt zum Gallusgrab
vor allem begriindet haben. Aussser von dem Geldhmten, einer tiberaus rithren-
den und glaubhaften Geschichte, horen wir, dass am Gallusgrab Besessene, Er-
mattete, Taube, Blinde, Stumme und weitere Gelihmte geheilt worden seien.”’
Aber auch Menschen mit kleineren Leiden, Zahnschmerzen etwa und entziinde-
ten Augen, hitten Heilung erfahren.””

Von allen erwihnten Wundererzidhlungen lisst nur eine Riickschliisse auf die
Lebenslage der Einsiedler am Gallusgrab zu. Es ist die Geschichte von einem
Nahrungswunder. Sie findet sich in der mittleren Schicht der alten Gallusvita™”
und wird mit dem schon frither erwédhnten custos Stephanus in Zusammenhang
gebracht:

200

Vgl. Walahfrids Kapitelverzeichnis (capitulatio) nach Krusch (wie Anm. 2) 311f. — Zu
Gozbert und dem Mirakelbuch siehe Schir, Gozbert der Jiingere (wie Anm. 36).

**' Walahfrid (wie Anm. 2) I1 5.

mf Wetti (wie Anm. 2) 33.

3 Vetustissima 8 (nur die letzten Zeilen erhalten); Wetti lisst die Geschichte aus; Walahfrid
(wie Anm. 2)I1 5.



348 Max Schar

«Als derselbe Stephanus einmal mit denen, die mit ihm zusammen waren, kein
Fleisch bekommen konnte und eine Hungersnot auf sie zukam, sass er in der Zelle,
um iiber die Notzeit mit den Ubrigen zu reden. Wihrend sie in wechselndem Ge-
sprich untereinander sich Trost fiir ihre Armut verschafften, liess sich ein Vogel
von unbekanntem Aussehen auf der Schwelle nieder. Einer der Dasitzenden riss ein
Holzscheit aus dem Feuer und traf den Vogel. Als sie sein Fleisch zu ihrem Verzehr
zubereitet hatten, nahmen sie einen unglaublichen Wohlgeschmack beim Kosten
wahr: und das bewirkten, wie wir glauben, die Krifte des Seligen.»**

Die Geschichte erinnert an das Vogelwunder in Bregenz um 610. Auch damals
soll eine Schar Monche, unter thnen Columban und Gallus, in einer dussersten
Notlage mit Végeln erndhrt worden sein.*”® Die literarische Parallele stellt die
historische Glaubwiirdigkeit der Uberlieferung aber kaum in Frage. Von dem
merkwiirdigen Vogel einmal abgesehen, sind die Informationen durchaus stim-
mig und tiberzeugend. Stephanus erscheint als Leiter der Eremiten. Sie sitzen
hungrig in einer gedftneten cellula, die wohl identisch mit der frither erwéhnten
domus ist und als Speise- und Aufenthaltsraum verstanden werden darf. Nor-
malerweise essen die Mdnche offenbar Fleisch. Dies erstaunt, da Fleischgenuss
den Columbanmonchen, also auch Gallus, in aller Regel verboten war.”” Dass
einer der Manner den Vogel ohne Bedenken mit einem Scheit erlegt, ldsst erken-
nen, dass es unter ihnen nicht zimperlich zu und her ging. Vor allem aber zeigt
die Geschichte, dass zur berichteten Zeit in der Eremitensiedlung Not und
Mangel herrschte. Damit erinnert sie uns an die Schenkung des Herzogs Gotfrid,
die offenbar auch in einer Zeit der Not erfolgte. Not herrschte in der Waldsied-
lung des heiligen Gallus aber auch nach zwei Uberfillen. Von ihnen soll im Fol-
genden die Rede sein.

Erster Uberfall

Ein erster Uberfall muss um 680 stattgefunden haben.””” Wir wissen davon nur
aus den Gallusviten von Wetti und Walahfrid. Diese stiitzen sich offensichtlich
auf die ersten beiden Kapitel der schon erwihnten, nur noch rudimentir erhalte-

% Walahfrid 11 5, iibers. von Dirlmeier/Sprigade, Quellen (wie Anm. 2), 61. Der lateinische
Text lautet: Idem Stephanus dum quodam tempore cum his qui simul aderant carnem ad
percipiendum in cuiusdam accessu ieiunii non haberet, resedit in cellula, de eadem penuria
cum ceteris locuturus. Dumque sermone vario paupertatis solatia mutuo ministrarent, avis
quaedam ignotae formae consedit in limine. Unus assidentium torrem de igne rapiens
alitem percussit. Cuius carnes dum suis usibus praeparassent, incredibilem saporis
dulcedinem in gustu earum deprehenderunt, facientibus hoc, ut credimus, beati viri meritis
(ed. Krusch, 316).

Jonas, Vita Columbani I 27. Dazu Fritz Blanke, Das Vogelmahl von Bregenz, in: Neue Ziir-
cher Zeituing, Ni. 1134, 17. Mai 1953.

Schiér, Columban (wie Anm. 51), 85f.; ders., Leben in der Wiiste, in: Bodensee-Hefte | 11
(1992), 52-57, hier 56f.

Vierzig Jahre nach Gallus® Tod, den ich, wie oben begriindet, auf ungefihr 640 festlegen
mochte. So auch Bilgeri, Vorarlberg | (wie Anm. 24), 49, mit Begriindung in Anm. 22, S.
242, Bilgeri meint u.a. sicher zu Recht, dass es «fiir alemannische Eroberungen» in unserm
Raum nach 687, als Pippin der Mittlere Hausmeier des gesamten Frankenreichs geworden
war, «vollends zu spiat» gewesen sel.

205

206

207



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 349

nen Fortsetzung der iltesten Gallusvita. Dabei hat sich Wetti ohne Zweifel ge-
treuer an die Vorlage gehalten als Walahfrid, der mit diesem ersten Uberfall das
zweite Buch seiner Gallusvita einleitet.””™ Wetti beginnt seinen ausfiihrlichen
Bericht® mit den Worten:

Postquam vero XL annos fuit sepultus, veniens Otwinus praeses cum exercitu
magno, crudelitate succensus, devastavit aliquam partem pagi Durgaugensis.
Constantiam et Arbonam succendit igne; satellitibus eius multitudinem virorum
iugulantibus mucronis in ore, mulieres cum parvulis duxere captivas; pecora vero
et fruges devastare innumeras.

«Nachdem [Gallus] aber vierzig Jahre begraben war, kam der Praeses Otwin mit
einem grossen Heer und verwiistete grausam einen Teil des Thurgaus. Konstanz
und Arbon brannte er nieder. Seine Krieger erwiirgten eine Menge Midnner mit der
Schirfe des Schwertes, Frauen mit ihren Kindern fiihrten sie gefangen weg, das
Vieh aber und unziihliges Getreide vernichteten sie.»”""

Leute aus dem Arbongau bzw. aus Arbon selber’'' flichen in ihrer Not zur Gal-
luszelle. Dort vergraben sie ihre Habe: Kleider, Gold und Silber. Sie werden aber
aufgespuirt und in Fesseln gelegt. Die jungen Leute (iuventus) kommen in
Gefangenschaft. Ein gewisser Erchanold (bei Walahfrid: Erchonald) findet mit
Hilfe eines gelahmten Bettlers, der in der Galluskirche sitzt, die vergrabenen
Schitze™" und dringt zusammen mit sicben jungen Minnern in das Oratorium
ein. Die Bande schreckt nicht davor zuriick, das Grab des Gallus hinter dem Al-
tar aufzuwiihlen, um den Sarg aufzubrechen, in der Erwartung, darin weitere ver-
borgene Schitze zu finden. Die Frevler sollen aber, vom Wahnsinn ergriffen,
sich gegenseitig umgebracht haben; ihr Anfiihrer sei mit einem Sturz bestraft und
von einer Krankheit geschlagen worden, die ihn entstellt und bis an sein Lebens-
ende gezeichnet habe.

Der Ausgang der Erzahlung erinnert zu sehr an das bekannte Legendenmotiv
von der Bestrafung des Grabschinders, als dass man ihm Glauben schenken
konnte. Hingegen erscheint der iibrige Bericht als solcher glaubwiirdig.”" Da

** Vita Galli I 1 u. 2 (ed. Krusch, 313f.). - Behr (Herzogtum [wie Anm. 132], 167) meint:
«Nicht zufdllig, denn damit beginnt der Kult des Heiligen.» Dieser Kult hat aber nicht erst
um 680 begonnen. Fiir den Entscheid Walahfrids, das 2. Buch an dieser Stelle beginnen zu
lassen, spielt eher das Bemiihen um eine gleichmissige Verteilung des Stoffs eine Rolle.

% Wetti, Vita Galli 35 u. 36 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 276f.).

% Die Ubersetzungen von Potthast-Wattenbach (Leben des heiligen Gallus und des Abtes
Otmar von St. Gallen, Leipzig 1888, 41) und von Ernst Gotzinger (Leben des heiligen Gal-
lus, St. Gallen 1896, 43) sind verglichen.

*'' Wetti 35 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 276f.): ex Arbonensi pago bzw. isti Arbonenses. Die
Grenzen des Gaus konnen wir aus den Quellen nicht bestimmen. Vgl. Theodor Mayer,
Konstanz und St.Gallen in der Frithzeit, in: Wolfgang Miiller (Hg.), Zur Geschichte der
Alemannen, Darmstadt 1975, 430-481, 453.

' Der schon oben erwihnte Bettler wird mit Drohungen, Schmeicheleien und Versprechen

unter Druck gesetzt. Als sozial sehr viel tiefer Stehender spricht er Erchanold in der 2. Per-

son Plural an (Walahfrid Il 1: vestrae severitatis iram), ein Beleg fiir die Verwendung der

Hoflichkeitsform zumindest in karolingischer Zeit.

Michael Borgolte (Die Grafen Alemanniens in merowingischer und karolingischer Zeit.

Eine Prosopographie, Sigmaringen 1986, 188) stellt zu Recht fest, dass «Wetti seine Darstel-

213



350 Max Schar

aber Otwin, Erchanold und ihre Angriffe auf Konstanz, Arbon und St.Gallen nur
in der Gallusiiberlieferung erwéhnt werden, hat man iiber die betreffenden Text-
stellen viel geritselt und auch viel spekuliert. Dabei ist die Sachlage, von weni-
gen Ungereimtheiten abgesehen, eigentlich weitgehend klar.

Otwin und Erchanold sind, wie ihre Namen zeigen, Germanen.’'* Otwins
Titel, praeses (Wetti) bzw. praefectus (Walahfrid), gelten in merowingischer
Zeit als Synonyme zu comes.””* Otwin war also Graf. Wo er sein Herrschaftsge-
biet bzw. sein Herrschaftszentrum hatte, ldsst sich nicht sagen. Nach Walahfrid
hitte Otwin «die Herrschaft iiber dieselbe Gegend» ausgeiibt (Otwinus partium
earundem potestate praeditus). Dieser Formulierung ist aber «die Paraphrase an
die Stirn geschrieben»,”’® und sie kann auch nicht stimmen. Als Graf im Siiden
des Bodensees hitte er gewiss nicht zwei Zentren seines Herrschaftsgebietes,
Konstanz und Arbon, selber in Brand stecken lassen.

Erchanold wird als sribunus (Wetii) bzw. vicarius des Praefekten”’” (Walah-
frid) bezeichnet. Der zweite Titel ist unklar und wahrscheinlich eine Erfindung
Walahfrids. Alt ist der Titel tribunus. In Arbon bezeichnete er zur Zeit des
Gallus das Amt des dem Herzog Cunzo unterstellten Kastellkommandanten.*'®
Diese Funktion kann Erchanold aber nicht ausgeiibt haben.’'” Dann hitte er das
alte Kastell ebenso wenig wie Otwin angegriffen. So kann man sich nur iiberle-
gen, ob er allenfalls eine leitende Funktion in Bregenz gehabt haben konnte.
Jedenfalls erfahren wir in beiden Gallusviten, dass er seinen Wohnsitz in der
Nihe deor Galluszelle hatte und darum die dortigen Verhiltnisse bestens
kannte.*

lung faktenreich und prizise» gestalte. Sprandel (Kloster St.Gallen [wie Anm. 148], 11,

Anm. 9) argumentiert: «In der Karolingerzeit war ein Gegensatzbewusstsein von Germanen

und Romanen viel weniger ein Problem als in der Merovingerzeit, deswegen ist es un-

wahrscheinlich, dass man damals ein solches fiir die Merovingerzeit berichtet hiitte, ohne

dazu von einer echten Uberlieferung gefiihrt worden zu sein.»

Der Name «Otwin» ist identisch mit «Audoin» (u. a. Name des Konstanzer Bischofs, der

736 stirbt). Die erste Silbe seines Namens, 6t-, hat er auch mit Ot-mar gemeinsam. Sein

Name bedeutet so viel wie «Reichtum an Wein (win)». Wire es moglich, dass ein «Sippen-

zusammenhang» besteht? Dies vermutet Schnyder, Luzern 1 (wie Anm. 132), 64. Schon

mehrfach hat man Otwin auch «mit einem aus den Weissenburger Urkunden bekannten, 699

gestorbenen Audoenus» identifizieren wollen (Keller, Frankische Herrschaft [wie Anm. 22],

29). — Ein vir illuster Erconaldus erscheint auch in einer Gerichtsurkunde von 692. Er war

wahrscheinlich ein neustrischer Amtstrager. So Horst Ebeling, Prosopographie der Amts-

trager des Merowingerreiches, Miinchen 1974, 139.

*'* Borgolte, Grafen (wie Anm. 213), 188.

*'® Berschin, Biographie 3 (wie Anm. 2), 293.

*'7 Damit ist chne Zweifel Otwin gemeint (Borgolte, Grafen [wie Anm. 213], 188).

¥ Wetti 19 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 267): Praecipiebatur tamen a duce tribuno Arbonensi.

Dieser Tribunus wird von Walahfrid als praefectus bezeichnet (I 19).

Gegen Hilty, der sich fragt, ob Erchanold nicht die Funktion des Kastellkommandanten von

Arbon hatte (Gallus am Bodensee [wie Anm. 173], 101).

% Wetti 35 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): ... cui proprer vicinitatem omnia ipsius heremi
Sfuerunt nota; Walahfrid 11 1 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 313): Erchonaldus autem praefecti
vicarius, cum vicina solitudini inhabitaret loca, habuit res eiusdem cellulae notissimas.

219



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 351

Es stellt sich die Frage, mit welcher Absicht Otwin im Thurgau, mit welcher
Absicht Erchanold in St.Gallen einfiel. Hatte thr Verwiistungszug einen politi-
schen Hintergrund, oder waren die beiden und ihre schrecklichen Haufen nur auf
Beute bedacht? Einen Schliissel zur Beantwortung der Frage geben wohl die
ethnischen Aussagen der Gallusviten an die Hand. Nach Wetti sagen die Pliin-
derer von den Arbonern: Isti Romani ingeniosi sunt. «Diese Romanen sind
schlau». Nach Walahfrid solllen sie stattdessen festgestellt haben: /Isti Rhetiani
calliditate naturali abundant. «Diese Riter sind von Natur voll Schlauheit.»™'
Auch an dieser Stelle wird man davon ausgehen diirfen, dass sich Walahfrid
nicht etwa getreuer als Wetti an den Wortlaut der Urvita gehalten hat. Vielmehr
diirfte Peter Erhart den Sachverhalt richtig deuten, wenn er feststellt: «Um jeder
Verwechslung mit dem antiken Romertum, dessen Vorbilder er rezipierte, vorzu-
beugen, ersetzt Walahfrid Romani durch Rhetiani und verleiht seinen geringen
Sympathien fiir die benachbarten Alpenromanen auch literarisch Ausdruck.»™**

Das heisst, dass die Pliinderer Alemannen, jedenfalls Germanen waren. In den
Uberfallenen haben wir Romanen oder als Romanen betrachtete Menschen zu
sehen. Die Angreifer werden nicht haargenau zwischen Romanen und mit diesen
zusammenlebenden Germanen unterschieden haben.** So liegt der Schluss nahe,
dass es sich bel den von den Gallusviten geschilderten Vorgingen «um einen
Pliinderungszug der in der freien Landschaft siedelnden Alemannen gegen die
als wohlhabend bekannten Romanen in den ehemals romischen Siedlungsraumen
am Siidufer des Bodensees handelte».”* Die Alemannen unter Erchanold hatten
sich Otwin angeschlossen «und beteiligten sich an der Beraubung der Fremd-
stimmigen».”” Ein Teil derselben, Romanen und mit diesen verbundene Men-
schen aus Arbon und seiner Umgebung, floh zum Gallusgrab und suchte dort
Schutz. Von einer politischen Motivation Otwins und Erchanolds ist in den Viten
nicht die Rede, und eine solche zu vermuten, dringt sich auch nicht auf.

Fiir die aus dem Arbongau flichenden Menschen war die Frage nach den
Griinden der schrecklichen Verheerung ohnehin von untergeordneter Bedeutung.
Sie hatten nur ein Ziel: sich selber und ihre Habe in Sicherheit zu bringen. So be-
gaben sie sich in den Schutz des heiligen Gallus, dem sie vertrauten und von dem
sie Hilfe erhofften. Die Galluszelle muss also fiir die Bevélkerung Arbons und
seiner Umgebung schon seit langerem ein heiliger Ort gewesen sein. Was es fiir

2! Krusch (wie Anm. 2) 277 u. 314,

*** Peter Erhart, Contentiones inter monachos — Ethnische und politische Identitit in monas-
tischen Gemeinschaften des Frithmittelalters, in: Texts and Identities in the Early Middle
Ages, hg. von Richard Corradini u.a., Wien 2006, 373-387, hier 375f.

**¥ Nicht alle Bewohner Arbons waren Romanen. Hilty (Bodensee [wie Anm. 173], 103) stellt
fest, dass Arbon bereits zur Zeit des Gallus zweisprachig war. Gegen Ende des 7. Jahr-
hunderts wird es also im alten Kastell eher mehr denn weniger Germanen gegeben haben.

a4 May, Untersuchungen (wie Anm. 191), 30. Ahnlich Sprandel, Kloster St.Gallen (wie Anm. 148),
11, und vor allem Hilty, Bodensee (wie Anm. 173), 102f., und Gallus (wie Anm. 25), 68f.

** Sprandel, Kloster St.Gallen (wie Anm. 148), 11. Treffend auch Hilty (Gallus [wie Anm.
25], 67): «Offenbar beniitzt der einheimische Erchanoldus diese Gelegenheit, um mit dem
Aggressor gemeinsame Sache zu machen und sich selbst zu bereichern.»



352 Max Schar

die Geflohenen bedeutete, dass sie den Schutz vergeblich erfleht hatten, konnen
wir nur erahnen. Sie wurden versklavt und wir horen, wie in der Geschichte
iiblich, nichts mehr von ihnen.

Aber auch das Gallusheiligtum selber war dem Untergang nahe. Seine Hiiter
hatten offenbar auf romanischer Seite gestanden. Nun war das Heiligengrab ge-
schindet, der Kirchenschatz geraubt. Was mit den Eremiten geschehen war, wis-
sen wir nicht. Die Vita meldet nur, «dass niemand in der Zelle zuriickgeblieben
sei ausser zwei Briidern».”® Mit Bewegung vernchmen wir, dass diese Briider
Maginald (Walahfrid: Magnoald) und Theodor waren, jene beiden Diakone, die
Gallus als junge Minner in Arbon gesund gepflegt hatten und ihm dann in die
Ode des Steinachwalds gefolgt waren. Sie hatten also all die Jahrzehnte am Gal-
lusgrab ausgeharrt. Im hochsten Alter, mit wahrscheinlich gegen 90 Jahren,
mussten sie nun noch die Verwiistung ihres Heiligtums erleben. Ausgepliindert
und weinend lagen sie da, zu schwach, umn auch nur den Leib des Gallus wieder
bestatten zu kdnnen.

Dass die heilige Stitte bestehen blieb und schliesslich an ihrer Stelle ein Klos-
ter errichtet werden konnte, ist dem damaligen Bischof von Konstanz, dem sonst
nur noch in der Zwiefalter Bischofsliste erwihnten Boso,””” zu verdanken. Von
keinem der Konstanzer Bischofe horen wir sonst, dass er sich in der Zeit zwi-
schen Gallus und Otmar um die Galluszelle gekiimmert hitte. In jener dusserst
kritischen Lage tibernahm aber, wenn wir der Gallusvita glauben diirfen, ein
Vorsteher der Didzese, zu der die Zelle gehorte, Verantwortung. Er und seine
Kleriker eilten herbei, «bestatteten die Uberreste des heiligen Leibes in einem
wiirdigen Sarkophag zwischen Altar und Wand und errichteten dariiber ein den
Verdiensten des Auserwihlten Gottes entsprechendes Denkmal».”*® Die Gebeine
wurden also nicht mehr der Erde tibergeben, sondern in einem Hochgrab beige-
setzt, und dariiber wurde eine Memoria errichtet.”*” Walter Berschin™’ macht
darauf aufmerksam, dass mit dieser Handlung die Elevation und damit — kirchen-
rechtlich gesehen — der zweite Schritt in der Heiligsprechung erfolgte. Vierzig
Jahre zuvor war der Leichnam des Gallus von Arbon zu seiner Zelle tibergefiihrt
und — was nur einem Heiligen zustand — zwischen Wand und Altar beigesetzt
worden. Der Bischof von Konstanz, Johannes, hatte die Translation begleitet. In-
dem einer seiner Nachfolger die Gebeine im wortlichen Sinne «erhob», war die
Kanonisation, die in jener Zeit noch in der Kompetenz des Bischofs lag, so gut
wie abgeschlossen. Es fehlte nur noch das stindige Gedachtnis, die memoria im

*** Walahfrid 11 2 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 314): ... nullumque remansisse in cellula praeter
duos fratres ...

> Helmut Maurer, Das Bistum Konstanz 2 (Germania Sacra, NF 42.1), Berlin/New York
2003, 36.

% Wetti 36 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): sancti corporis gleba in sarcofago digno inter
aram et parietem sepulturae tradebatur atque super illud memoria meritis electi Dei con-
gruens aedificabatur.

** Walahfrid (II 2) erginzt deshalb zutreffend, die Grube sei mit Erde gefiillt worden (fossam
vero terra replevir). Vgl. im Ubrigen die einschligigen Ausflihrungen im Kapitel «Orato-
rium.

3% Gallus (wie Anm. 20), 54f.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 353

weiteren Sinn. Aber auch darum kiimmerte Bischof Boso sich, indem er die bei-
den letzten Gallusjiinger, und vielleicht auch deren Nachfolger, mit Kleidern und
Nahrung versorgte. Gallus war nun ein kirchlich anerkannter Heiliger, dessen
Kult von neuem beginnen und sich in Zukunft erst richtig entfalten konnte. Nicht
weniger als 231 Galluspatrozinien hat der einstige St. Galler Stiftsarchivar Paul
Staerkle in der Festschrift von 1952 in ganz Europa nachweisen kénnen.™' Auf
dem Gebiet der spiteren Schweiz ist Gallus nach dem Martyrer Mauritius zum
bekanntesten Heiligen geworden.”*”

Zweiter Uberfall

Noch einmal jedoch brach schweres Unheil {iber den aufstrebenden Wallfahrtsort
herein. Seit dem ersten, schrecklichen Einfall waren etwa drei Jahrzehnte vergan-
gen. Otmar lebte und wirkte noch in Churritien. Wenige Jahre spiter traf er in
St.Gallen ein. Was der Verfasser der von Walter Berschin so genannten fiinf
«historiographischen Kapitel» der Vetustissima, vielleicht auf Wunsch Otmars,
schrieb, war den Menschen im Umfeld der Einsiedlerzelle noch in lebendiger
Erinnerung. Da sich Wetti offensichtlich auch bei der Bearbeitung des dritten
dieser Kapitel enger als Walahfrid an die Originalfassung hielt,” drucken wir
im Folgenden eine Ubersetzung seiner Version ab:***

«Nach langer Zeit aber schickte der Hausmeier Pippin sein Heer voll Wut und Zorn
aus, das Alemannenland zu verwiisten, das sie in so grosse Bedréngnis brachten,
dass man weder die Strome des Blutes der Menschen noch die Menge des aus dem
Land in Gefangenschaft gefiihrten Volkes fassen konnte. In dieser Vernichtung
sammelte sich ein Haufe von Fliichtigen im Arbon-Gau, von denen sehr viele zur
Zelle des Heiligen Gottes eilten, wo sie sich Beistand kraft der Barmherzigkeit und
der Verehrung des Erwihlten Christi erhofften. Doch der Feind verfolgte sie rasch
und kundschaftete sie im Gebiet der genannten Zelle aus. Als sie genauere Nachfor-
schungen nach ihnen anstellten, traten fiinf von ithnen in die Kirche (oratorium), wo
sie einige Frauen mit ihren kleinen Kindern fanden. Als sie diese fragten, woher sie
wiren, nannten sie sich Dienerinnen jenes Heiligen. Sie entgegnen: <Kommt heraus,
wir kennen euren Heiligen nicht, auf dessen Schutz und Hilfe ihr vertraut!> Und
unter solcher Verachtung der Verdienste des verehrungswiirdigen Vaters fiihrten sie
sie gefangen ins Frankenland. Aber die Rache Gottes liess sie vor den Menschen
nicht unbestraft, die der Wahnsinn zu so einem ruchlosen Wort verfiihrte. Noch in
dem Jahr, da dies geschah, wurden sie vom alten Feind ergriffen und irrten von ihm
getrieben durch die Stidte und Dérfer und schrien immerfort: «<Der Abt Gallus hat
uns gebunden!> So kann man sehen, wie schwer sie sich vergangen haben, da sie
also elend ans Ende ihres Lebens kamen.»

Paul Staerkle, Von den Sankt Gallus-Patrozinien, in: Sankt Gallus Gedenkbuch, St. Gallen
1952, 48-74, bes. 66-74.

> E. A. Stiickelberg, Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters, Ziirich 1903, 91.

¥ Wetti 37: Walahfrid 11 3.

* Ich verwende die Ubersetzung von Walter Berschin, Gallus (wie Anm. 20), 39.



354 Max Schdr

Bei diesem Ereignis befinden wir uns auf sichererem geschichtlichem Boden als
beim Uberfall der sonst unbekannten Otwin und Erchanold. Mit dem Hausmeier
Pippin ist Pippin der Mittlere (gest. 714) gemeint,” der nach dem Tod Gotfrids
(709) bis 712 mehrere Kriegsziige gegen die Alemannen unternahm.”® Die friih-
karolingischen Annalen berichten von insgesamt vier Kampfhandlungen Pippins
bzw. seiner Feldherren gegen einen gewissen dux Wilhari (Wilharius / Vilarius /
Willicharius).”’ Der Kriegszug im Bodenseegebiet ist nur durch die Gallusviten
bezeugt. Wie ldsst er sich erkldren?

Der Austrasier Pippin, der bald nach der Schlacht von Tertry (687) Hausmeier
des gesamten Frankenreichs, princeps Francorum, geworden war und seitdem
durch gezielte Familienpolitik seine Macht noch zu steigern vermochte, verfolgte
das Ziel, das erst seit der Wende zum 8. Jahrhundert halbwegs greifbare Herzog-
tum der Alemannen unter die Kontrolle der Zentralmacht bzw. seiner Familie zu
bringen. Herzog Gotfrid widersetzte sich, wie wir gesehen haben, diesem An-
sinnen, wurde von Pippin aber noch nicht angegriffen. Erst gegen Herzog Wil-
hari, der ebenfalls zu den Gegnern Pippins gehért haben muss, wagte er, mog-
licherweise im Zusammenhang von Erbfolgestreitigkeiten, mit militdrischer
Macht vorzugehen. Es gibt gute Griinde dafiir, in Herzog Wilhari einen Sohn des
Herzogs Gotfrid zu sehen. Nach der Passio Desiderii, die allerdings frithestens
im spiten 9. Jahrhundert entstanden ist, herrschte er iiber die Ortenau.”® Uber
den Thurgau regierte anscheinend nach einer Mitteilung von Gallus Ohem (um
1445 — um 1522) in seiner Cronick des Gotzhuses Rychenowe (um 1505) ein
anderer von Gotfrids Séhnen,”’ namlich Watilo,”* den die Forschung mit dem
spiteren, von Karl Martell in Bayern eingesetzten dux Odilo identifiziert.”*' Des-
sen Berufung nach Bayern ldsst erkennen, dass er im Unterschied zu Wilhari
urspriinglich zur Partei Pippins gehorte. Aus diesen spérlichen Quellensplittern
schloss Jorg Jarnut, dass Wilhari seinen Bruder Odilo nach dem Tod des Vaters
wahrscheinlich aus Siidalemannien verdringt habe, weshalb Pippin auch in dieses
Gebiet eingefallen sei und frinkische Truppen im Arbongau gewiitet hitten.**

* Zu ihm Ian Wood, The Merovingian Kmodoms 450-751, London 1994, 255-266; Ulrich
Nonn, in: Lexikon des Mittelalters, 6( 1999), 2167f.; Friedrich Prinz, Kelten, Romer und
Germanen. Deutschlands Fruhgeschlchte Miinchen/Ziirich 2004, 203-214; Rudolf
Schleffer Die Karolinger, Stuttgart *2006, 26-33.
Vg] Jarnut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 11f; Zettler, Karolingerzeit (wie Anm. 132),
309f.; ders., Schwaben (wie Anm. 132), 50f.
#7 Zu ihm Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 177-179; Jarnut, Untersuchungen (wie Anm.
138), 9-14: Zotz, Stidwesten (wie Anm. 159), 20f.
Passio Desiderii episcopi et Reginfridi diaconi martyrum Alsegaudensium, ed. Wilhelm
Levison, in: MGH SRM 6, Hannover/Leipzig 1913, 51-63, hier 57: Venit in fines Alaman-
, Morum ad locum, cuius vocabulum est Mortunaugia, ubi dux preerat nomine Willicharius.
? Jamnut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 10: «Mit Sicherheit hat Gotfrid mehr als zwei,
wahrscheinlich hat er sechs Séhne gehabt.»
Die Chronik des Gallus Ohem, hg. von Karl Brandi, in: Quellen und Forschungen zur
Geschichte der Abtei Reichenau 2, Heidelberg 1893, 8: Man vindt och in ainem vast alten
rodel, in der Ow geschriben, wie sant Pirminius anfengclichen, als er usser Frankrich gezo-
gen ist, in ain dorff Fungen (sc. Pfungen) genant, in dem Thurgow by Winterthur gelegen
(Wa!u’nn hertzog Gdpfrids sun von Swaben, daselbs regierende) ... komen
Jamut Untersuchungen (wie Anm. 138), 9; Zotz, Siidwesten (wie Anm. 159) 211
** Jamnut, Untersuchungen, 13f.

238

240



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 355

Jarnuts Erkldrung der Vorginge um 710 hat einiges fiir sich. Sie macht wahr-
scheinlich, dass die militdrische Aktion in der Bodenseeregion einer der vier in
den Annalen erwihnten Kriegsziige gegen Wilhari gewesen sein konnte. Der
Feldzug wire also gegen einen Erzfeind Pippins gefiihrt worden, und der Zweck
der Intervention wire von Walahfrid, der als frankischer Hofling im Unterschied
zu Wetti «das Geschehen aus einer friankischen Perspektive» darstellte,”” wohl
im Wesentlichen zutreffend beschrieben worden: «... um die Provinz der Ale-
mannen zu verwiisten und aufs Neue der Macht der Franken zu unterwerfen.»™*
Nachdem die Bodenseeregion unter Watilo (Odilo) zum karolingischen Einfluss-
gebiet gezihlt werden durfte, war sie unter Wilhari in feindliche Hande gefallen
und musste «neu» unterworfen werden.

Ob bzw. wie weit das gelungen war, ist in der Forschung umstritten. Friedrich
Prinz meint, das Ergebnis der Interventionen Pippins sei «wohl die Unterwerfung
des siidlichen Teils des Herzogtums, also vor allem des Bodenseegebietes, unter
frinkische Oberhoheit» gewesen.”*” In der Tat fillt auf, dass Wilhari «nach 712
aus den Quellen verschwindet».*® Spiitestens ab 730 hat es jedoch neue militi-
rische Konfrontationen zwischen den Karolingern und dem alemannischen Her-
zogtum gegeben.” Dabei starb Gotfrids Sohn Lantfrid, und sein Bruder Theude-
bald, der auch in der Bodenseeregion Herrschaftsrechte beanspruchte, wurde von
Karl Martell vertriecben.™™ Deshalb méchte ich mit Hans Schnyder annehmen,
dass es sich beim Einfall Pippins «mehr um eine Verheerung des Landes als um
cine dauernde Unterwerfung» gehandelt habe.**” Es dauerte noch iiber drei Jahr-
zchnte, bis es den neuen Machthabern mit dem Gerichtstag von Cannstatt (746)
gelang, das durch Minner wie Wilhari, Lantfrid und Theudebald reprisentierte
alemannische Herzogtum endgiiltig zu zerschlagen.™

Auswirkungen hatte die karolingische Machtpolitik bis in die Eindde des Stei-
nachwaldes. Wie schon ungefihr dreissig Jahre zuvor waren Menschen aus dem
Arbongau zur Galluszelle gefliichtet. Es niitzte ihnen nichts. Kriegsknechte nah-
men sie gefangen und drangen dann in die kleine Kirche ein. Dort fanden sie die
oben erwihnten Frauen, die angaben, Dienerinnen des heiligen Gallus zu sein.
Verwunderlich ist, dass die Soldaten (Walahfrid macht sie zu gewdhnlichen

¥ Berschin, Gallus (wie Anm. 20), 49.

. ad devastandam Alamannorum provinciam et iterato Francorum ditioni subiugandum
(ed. Krusch [wie Anm. 2] 314f.). Geuenich meint hingegen, Pippin habe mdéglicherweise
mit seinen Kriegsziigen gegen Willicharius «in die Regelung der Nachfolge Gotfrids» ein-
greifen wollen, und zwar «zugunsten der Séhne des verstorbenen Herzogs» (Alemannen
[wie Anm. 135], 105).

*** Prinz, Frithgeschichte (wie Anm. 235), 212.

H': Jarnut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 14.

**7 Jarnut, Untersuchungen, 20-23. Teilweise angenommene frithere karolingische Interventionen
sind aufgrund der schlechten oder nicht eindeutigen Quellenlage zweifelhaft (ebd. 14-20).

*** Herimanni Augiensis Chronicon a. 732, ed. Georg Heinrich Pertz, in: MGH SS 5, Hannover
1844, 67-133, hier 98: Eto Augiae abbas a Theodebaldo ob odium Karoli in Uraniam
relegatus, sed eodem anno, pulso Theodebaldo, a Karolo restitutus est. Zur Interpretation
der Stelle siche Jarnut, Untersuchungen, 20f.

** Schnyder, Luzern 1 (wie Anm. 132), 56, Anm. 3.

2''g 0. Anm. 142.



356 Max Schdr

Raubgesellen, praedones, und entpolitisiert damit das Geschehen) den Heiligen
nicht zu kennen behaupten. Offenbar war er, wie wir schon frither festgestellt
haben, zu dieser Zeit nur regional bekannt. Es sei denn, dass die frankischen
Krieger Gallus nicht kennen wollten, weil er der Schutzherr ihrer Widersacher
und damit ihr eigener Gegner war.

Ungeachtet des Heiligen schleppten sie die genannten Frauen, wie die Fliich-
tigen, in die Gefangenschaft. Schon zum zweiten Mal mussten es vollig unschul-
dige Menschen erleben, dass Gallus ihnen nicht helfen konnte. Die Galluszelle
bot ihnen keinen Schutz. Ein geringer Trost wird es ihnen gewesen sein, dass die
Kirche des Heiligen und vor allem sein Grab diesmal unangetastet blieben. Auch
von einer Gefangennahme der geistlichen Briider und Betreuer des Grabes ist
nicht die Rede. Der weitere Bestand der Galluszelle und ihrer Kirche war also
trotz des Uberfalls gesichert. Aber auch das Vertrauen in Gallus ging trotz der
unermesslichen Enttduschungen, welche die Menschen erlebt hatten, nicht verlo-
ren. So konnte Otmar auf der Grundlage der alten Gallussiedlung allméhlich ein
eigentliches Kloster errichten.

Zusammenfassung

Gallus hat kein Kloster gegriindet. Er war auch nicht Abt. Vielmehr ist er als
Einsiedler in die Waldwildnis des Steinachtals vorgedrungen. Andere Eremiten,
insgesamt zwolf sollen es gewesen sein, sind thm gefolgt. So entstand eine klei-
ne Siedlung, «Zelle» genannt. Zu dieser gehorten sicher eine Holzkirche, ein Re-
fektorium und Hiitten fiir die Ménche, in Anlehnung an das orientalisch-irische
Laurensystem. Auch verschiedene Wirtschaftsgebaude sind anzunehmen. Nach
Gallus” Tod, wohl eher um 640 als um 650, bestand die Siedlung weiter. lhren
Mittelpunkt bildete das Gallusgrab, das sich im Oratorium zwischen Altar und
Wand befand.

Am Gallusgrab lebte stets eine Eremitengemeinschaft, darunter, vor allem
nach 680, eine Anzahl Kleriker. Die Minner kiimmerten sich wohl hauptsachlich
um die Betreuung der Pilger, die immer zahlreicher zum heiligen Ort strebten.
Von den Klerikern sind nur vier mit Namen bekannt, ndmlich die Diakone Mag-
noald und Theodor aus Arbon, der custos Stephanus sowie der Priester und
Pastor Magulfus. Um 680 war die Monchskolonie auf ganze zwei Minner
zusammengeschrumpft. Am Grab lebten auch Frauen. Sie gehorten allem An-
schein nach zur Dienerschaft der Eremiten und hatten Kinder bei sich. Dass auch
ménnliches Dienstpersonal zugegen war, ist zu vermuten. Auch zu vermuten ist,
dass sich ausser dem einen erwihnten Bettler, einem Geldhmten, noch weitere
Hiifsbediirftige vor oder in der Kirche aufthielten.

Nicht nur die Bettler, auch die Eremiten beim Gallusgrab und ihr Gesinde
brauchten Unterstiitzung. Diese wurde ihnen zuteil von Menschen, die sich die
Fiirbitte des Gallus erhofften bzw. sich dafiir bedanken wollten. Sie brachten den
Einsiedlern Naturalien und schenkten ihnen Grundbesitz. Die einzige Ubertra-
gung, die uns konkret bekannt ist, stammt von dem alemannischen Herzog Got-



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 357

frid. Er schenkte den Gallus-Monchen einen Ort in der Nihe des heutigen Stutt-
gart, i1m Norden des alemannischen Kerngebietes. Die dortigen Bewohner
mussten der Zelle fortan Bienenwachs zur Beleuchtung der Kirche abliefern.

Zur Frage, wer die Menschen gewesen sind, die zum Gallusgrab stromten, ist
Folgendes zu sagen: Es waren zundchst vor allem Leute aus Arbon und seiner
ndheren und weiteren Umgebung. Im Kastell Arbon selber wohnten sowohl
Romanen als auch Germanen, zunidchst wohl Franken. Sie diirften schon um 600
Christen gewesen sein. Die Alemannen liessen sich in der Nordschweiz auf dem
offenen Land nieder, in grosserer Zahl aber erst im Verlauf des 7. Jahrhunderts.
Erst zu Beginn des 8. Jahrhunderts wird ihre Christianisierung mehr oder weni-
ger abgeschlossen gewesen sein. Die Verbreitung und Vertiefung des Christen-
tums bildete die Voraussetzung fiir die in grosser Zahl erfolgenden Klostergriin-
dungen vor allem in der Mitte dieses Jahrhunderts.

Zur Christianisierung einen wesentlichen Beitrag geleistet hatten die adligen
Grundbesitzer. Sie liessen Kirchen errichten, die zunichst thren eigenen Familien
und threm Gesinde als Kultstétten dienten, dann vielfach zu Pfarrkirchen wurden.
Nicht unwichtig fiir die Einwurzelung des Christentums waren aber auch die wirk-
lichen oder vermeintlichen Wunder. Die fritheste Gallusvita berichtet von ins-
gesamt sieben Wundern, die sich in der Zeit zwischen Gallus und Otmar ereignet
haben sollen. Sie verschafften dem Heiligen jenes Ansehen, das die Menschen in
Zeiten der Not und Bedrohung bei ihm Hilfe und Schutz suchen liess.

Vierzig Jahre nach Gallus’ Tod, wohl um 680, fiel eine rduberische und mér-
derische Bande in der siidlichen Bodenseegegend ein. Es waren wohl Alemannen
unter der Fiihrung des Grafen Otwin und eines gewissen Erchanold (auch Ercho-
nald). In ihrer Angst und Verzweiflung flohen die Menschen aus Arbon und
seiner Umgebung zur Galluszelle. Dort vergruben sie ihre Habe in einem Acker.
Sie wurden aber aufgespiirt und in Fesseln gelegt. Die jungen Leute kamen nach
der Sitte der Zeit 1n die Sklaverei. Die Bande drang auch in das Oratorium ein.
Sie schreckte nicht davor zuriick, das Grab des Gallus hinter dem Altar aufzu-
wiihlen und den Sarg aufzubrechen. Die Moénche waren offenbar geflohen. Nur
zwel waren zuriickgeblieben, die ehemaligen Gallusgefidhrten Magnoald und
Theodor, beide im héchsten Alter. St.Gallen stand vor dem Untergang. Dass es
bestehen blieb, ist dem damaligen Bischof von Konstanz, Boso mit Namen, zu
verdanken. Er und seine Kleriker eilten den bedauernswerten Greisen zu Hilfe.
Der Leib des Gallus wurde neu bestattet, und die Ménner erhielten Kleider und
Nahrung. Das Leben in der kleinen Waldkolonie konnte weitergehen, auch nach
dem Tod der beiden letzten Gallusjiinger.

Dann erfolgte, um 710, ein zweiter Einbruch. Diesmal waren es Soldaten des
Hausmeiers Pippin des Mittleren, die in Siidalemannien einfielen. Wiederum
fliichteten Menschen aus dem Arbongau zur Galluszelle. In der Kirche hielten
sich die erwédhnten Frauen mit ithren kleinen Kindern versteckt. Doch sie wurden
— ebenso wie die Fliichtigen und eine Generation frither die einheimische Jugend —
in die Sklaverei verschleppt. Schon zum zweiten Mal mussten es vollig unschul-
dige Menschen erleben, dass sie keine Hilfe erfuhren. Die Galluszelle bot ihnen
keinen Schutz.



358 Max Schdr

Umso erstaunlicher ist es, dass die Zelle nicht unterging und an ihrer Stelle
sogar ein Kloster errichtet werden konnte, um das sich im Laufe der Zeit die
Stadt St.Gallen bildete. Auf das Ganze gesehen gibt es vier Griinde dafiir: Ers-
tens die Beharrlichkeit einer kleinen Gemeinschaft von Menschen, die, einmal
bis auf zwei dezimiert, fiir einen Heiligen und ihre Mitmenschen durchhielten.
Zweitens die Unterstiitzung durch eine Institution, die, verkdrpert durch einen
Bischof, im entscheidenden Moment aktiv wurde. Drittens die Glaubensstédrke
vieler Menschen, die trotz enttduschender Erfahrungen der Galluszelle die Treue
hielten. Und viertens schliesslich die Initiative zweier Minner, die der Monchs-
kolonie durch die Griindung und den Aufbau eines Klosters eine starke und blei-
bende Form geben werden. Gemeint sind der Grundbesitzer Waltram und der aus
Churritien herbeigeholte Priester Otmar. Uber diesen schreibe ich zur Zeit ein
Buch.

St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

St. Gallen geht auf eine Griindung des Einsiedlers Gallus zuriick. Der Columban-Schiiler
kam 612 in den Steinachwald hinter Arbon und lebte dort, zusammen mit anderen Ere-
miten, bis etwa 640. Nach Gallus’ Tod blieb die Siedlung bis zur Ankunft Otmars um
719, ja bis in die vierziger Jahre des 8. Jahrhunderts bestehen. Sie umfasste eine Kirche
mit dem Gallusgrab (oratorium), ein Refektorium (domus), eine Anzahl Einzelzellen
(mansiunculae) sowie verschiedene Wirtschaftsgebdude, ganz nach dem Muster des
irisch-orientalischen Laurensystems. Insgesamt vier Einsiedler, allesamt Kleriker, sind na-
mentlich bekannt. Auch Frauen, offenbar Dienerinnen der Eremiten, sowie deren Kinder
lebten in St. Gallen. Der alemannische Herzog Gotfrid unterstiitzte die Zelle mit einer
Schenkung. Die Bevolkerung der umliegenden Gegend pilgerte zum Gallusgrab. Sie war
teils romanisch, teils germanisch, erst im Verlauf des 7. Jh.s zunehmend alemannisch.
Ihre Christianisierung diirfte erst zu Beginn des 8. Jh.s mehr oder weniger abgeschlossen
gewesen sein, nicht zuletzt dank der berichteten Wunder am Gallusgrab. Zweimal erlebte
die Gallussiedlung einen Uberfall. Um 680 fielen Alemannen unter der Fiithrung eines ge-
wissen Erchanold in St. Gallen ein. Dass es bestehen blieb, verdankt es dem Konstanzer
Bischof Boso. Um 710 verwiistete ein Heer Pippins das Mittlere Stidalemannien. Die
Kirche mit dem Grab des Gallus blieb diesmal zwar unangetastet, doch bot die Galluszelle
— wie schon beim ersten Einfall — den Menschen, die dorthin gefliichtet waren, keinen
Schutz. Samt den Migden wurden sie versklavt.

Saint-Gall entre Gallus et Otmar 640-720

St-Gall fut fondée par I’ermite Gallus. L’¢léve de Colomban arriva dans la forét de Stein-
ach derriére Arbon en 612 et y vécut avec d’autres ermites jusque vers 640. Apres la mort
de Gallus, la fondation érémitique demeura jusqu’a I’arrivée de Otmar vers 719, méme
Jusque dans les années quarante du 8eme siecle. Elle comprenait une église avec la tombe
de Gallus (oratorium), un réfectoire (domus), des cellules individuelles {mansiunculae),
ainsi que divers dépendances; elle ressemblait ainsi beaucoup au modele du systéme
Lauren irlandais-oriental. On connait le nom de quatre ermites, tous des ecclésiastiques.
Des femmes, apparemment des servantes des ermites, ainsi que leurs enfants, vivaient
¢galement a St-Gall. Le duc Gotfrid, alaman, soutint la cellule avec une donation. La
population des environs se rendait en pelerinage a la tombe de Gallus. Elle était en partie
romane, en partic germaniquc, ct seulement au cours du 7¢éme siécle de pius en plus ala-
mane. Leur christianisation ne semble s’étre plus ou moins terminée que vers le début du
8eme siecle, notamment grace aux miracles rapportés de la tombe de Gallus. La fondation
de Gallus fut envahie deux fois. Les Alamans envahirent St-Gall vers 680 sous le com-
mandement d’un certain Erchanold. Elle résista grace a 1’évéque Boso de Constance. Vers
710 cependant, une armée de Pépin d'Herstal dévasta 1'Allemagne du Sud. Bien que



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 359

I’église avec la tombe de Gallus demeura intacte cette fois-ci, la cellule de Gallus ne pré-
senta plus — comme déja lors de la premiére invasion — un abris pour les gens qui s’y
¢taient réfugiés. Tous sans exception furent esclavageés.

St. Gallen from Gallus to Otmar 640-72()

St. Gallen was founded by Gallus, a pupil of Columbanus, who settled in the region of Ar-
bon in the Steinach forest and lived there with other hermits until around 640. After his
death the settlement survived until Otmar arrived around 719, and beyond up to the 740s.
There was a church which housed the tomb of Gallus (oratorium), a refectory (domus), a
number of individual cells (mansiunculae) and various commercial buildings, according
to the Irish-oriental system of «Lauren». Four of the ermits, all of them clerics, who
settled there, are known by name. Also women, obviously servantes of the hermits, and
their children lived there. The Alemannic Duke Gotfrid supported the hermitage with a
donation. The population of the surrounding area undertook pilgrimages to the tomb of
Gallus. This was a mixed population, partly Roman, partly Germanic, which only started
to become predominantly Alemannic in the course of the seventh century. Christianization
was most likely more or less complete only at the beginning of the eighth century. In this
endeavour no doubt the miracles reported at the site of the Gallus tomb will have had an
influence. The settlement was raided twice. Alemannic warriors under the leadership of a
certain Erchanold attacked St Gallen around 680. On this occasion the survival of the
scttlement can be attributed to the efforts of Bishop Boso of Konstanz. Around 710 Pepin
of Herstal brought an army into the central part of Lower Alamannia. This attack left the
church and the tomb of Gallus intact, but as with the earlier raid, the cells offered no pro-
tection to those sheltering there, and they were enslaved as were also their servants.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

St. Gallen — Saint-Gall - St. Gallen, Gallus, Otmar, Eremiten — ermites — hermits, Frauen
und Kinder im Frithmittelaiter — femmes et enfants dans ie Haut Moyen-Age — women
and children in the early middle ages, Erchanold, domus, officina, Laurensystem — system
de «Lauren» — system of «Lauren», Irland — Irlande — Ireland, c/ochans, Herzog Gotfrid —
Duc Gotfrid — duke Gotfrid, Wachszins — redevance en cire — interest in wax, Christiani-
sierung — christianisation — Christianization, Romanen — Romans — Romans, Alemannen —
Alamans — Alemanni, Wundererzidhlungen — récits miraculeux — tales of miracles, Pippin
der Mittlere — Pépin d’Herstal — Pepin of Herstal, Herzog Wilhari — Duc Wilhan - duke
Wilhar

Max Schar, Prof. Dr., Historiker und Theologe. Bis 2006 hauptberuflich als Seminar- und
Gymnasiallehrer tétig.



	St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

