
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

Autor: Schär, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

Max Schär

Gallus starb um 650. Otmar begann um 720 bei der Galluszelle mit dem Aufbau
eines Klosters. Das ist es, was in der populären und wissenschaftlichen Literatur
zur Geschichte St. Gallens zu lesen ist. Was aber war zwischen Gallus und
Otmar? Zu dieser Frage finden sich in den einschlägigen Büchern und Artikeln
über Kloster und Stadt St. Gallen bestenfalls einige Sätze.1 Eine selbständige
Publikation zum Thema fehlt. Im vorliegenden Aufsatz möchte ich diese Lücke
füllen, indem ich der St. Galler Geschichte zw ischcn Gallus und Otmar erstmals
tzründlich und umfassend nachüehc.

Gallus

Den Ort, an dem Gallus gewohnt hat, nennen die drei überlieferten Fassungen
seiner Vita - eine nur fragmentarisch erhaltene Urvita (Vetustissima) und die

Lebensbeschreibungen der Rcichenauer Mönche Wetti und Walahfrid" - cella

1

Genannt seien Johannes Duft/Anton Gössi/Werner Vogler, Die Abtei St. Gallen. St. Gallen
1986. 17: Johannes Duft, Geschichte des Klosters St. Gallen im Überblick vom 7. bis zum
12. Jahrhundert, in: Peter Ochsenbein (Hg.). Das Kloster St. Gallen im Mittelalter. Darmstadt

1999. 11 30. hier 13. In der umfangreichen St.Galler Geschichte von Ernst Ehrenzcller
(Geschichte der Stadt St. Gallen. St. Gallen 1988) fehlt die Zeit zwischen Gallus und Otmar
gänzlich.

" Vita Galli vetustissima (Grundschicht um 670/80), ed. Iso Müller, Die älteste Gallus-Vita,
in: ZSKG, 66 (1972). 209-249; Wetti, Vita Galli auctore Wettino (zwischen 816 und 824).
ed. Bruno Krusch. in: MGH SRM 4, Hannover/Leipzig 1902. 256-280; Vita Galli auctore
Walahfrido (833), ed. Bruno Krusch. ebd. 280-337. - Übersetzungen: Johannes Duft, Die
Lebensgeschichten der Heiligen Gallus und Otmar, St. Gallen/Sigmaringen 1988 (Wetti);
Camilla Dirlmcier/Klaus Sprigade. Quellen zur Geschichte der Alamannen von Marius von
Avenchcs bis Paulus Diaconus (=Quellen zur Geschichte der Alamannen 3). Sigmanngen
1979 (mit Auszügen aus der Vetustissima, der Gallus- und der Otmarsvita Walahfrids).
Literatur: Johannes Duft, Die Quellen zum Gallus-Lcben, in: Die Abtei St.Gallen, Bd. 2,

Sigmaringen 1991, 11-27; Walter Bcrschin, Biographie und Epochenstil, Bd. 2, Stuttgart
1988, 94 99; Bd. 3, Stuttgart 1991, 272f, 282-303; ders., Lateinische Literatur aus St. Gallen,

in: Ochsenbein, Kloster St. Gallen (wie Anm. 1), 109-177, hier 109 111 mit Anm. 245f.

SZRKG. 102(2008), 317-359



318 Max Schär

sancii Galli? Diese Zelle befand sich im bewaldeten Hochtal der Steinach hinter
Arbon. In die Waldeinsamkeit habe sich der Mönch zurückgezogen, nachdem er
sich in Bregenz, schwer erkrankt, vom irischen Abt Columban und weiteren
Gefährten getrennt habe. Er sei aber nicht allein geblieben. Weitere Gottsucher,
insgesamt zwölf, seien ihm gefolgt. Unter ihnen hätten sich die Arboner Diakone
Magnoald4 und Theodor befunden, zwei Männer, die Gallus nach seiner Trennung

von Columban gesund gepflegt hätten. So entstand im Steinachwald eine

Eremitensiedlung. Zu ihr gehörten eine Kirche (oratorium)5, ein Haus (domusf
und officina bzw. mansiunculae genannte Gebäulichkeiten

Nur wenig wissen die Quellen über besondere Vorkommnisse zu berichten.
Gallus sei gleich am ersten Tag im oberen Steinachtal gefallen und habe den Ort
seines Sturzes zu seiner Wohnstatt erkoren. Er habe einen Bären gezähmt und
Dämoninnen vertrieben. In Überlingen habe er nach anfänglichem Widerstreben

(er sei nach Grabs im St.Galler Rheintal geflüchtet) die Herzogstochter Fridi-
burga geheilt und in Konstanz die Wahl des Grabser Diakons Johannes zum
Bischof durchgesetzt. Von Columban habe er nach dessen Tod die Cambutta, den

Abtstab, erhalten. Die Berufung zum Abt von Luxeuil habe er trotzdem
ausgeschlagen. Gestorben sei er mit 95 Jahren an einem 16. Oktober in Arbon, wohin
ihn der Priester Willimar nochmals zur Belehrung des Volkes gerufen habe. In
seiner Kapelle sei «der Mann Gottes» beigesetzt worden, und zwar in einem

Holzsarg zwischen dem Altar und der Wand.
Es ist hier nicht der Ort, sich mit der Gallusvita kritisch auseinander zu

setzen.8 Nur einige Ergänzungen seien zum besseren Verständnis angebracht.
Columban ist mit seinen Mönchen um 610 aus den Vogesen an den Bodensce

gekommen und hat ihn um 612 wieder verlassen, Richtung Italien, wo er in Bobbio

ein letztes Kloster gründete. Warum Gallus wirklich zurückblieb, wissen wir
nicht. Er hätte seinem Abt nach der Genesung ja nachreisen können. Statt der

peregrinalo, der asketischen Heimatlosigkeit, wählte er aber die stabilitas loci,
die Ortsbeständigkeit. Er zog die Ruhe der Bewegung vor. Seine Ruhe hielt sich

freilich in Grenzen. Im Steinachwald war Gallus nicht Eremit im strengen Sinn.

Er lebte nicht allein, sondern zusammen mit Gleichgesinnten. Sie werden von
Wetti sodales («Gefährten»), von dessen Schüler Walahfrid /ra/re\y genannt. Ein
Kloster entstand nicht. Von einem monasterium mit monachi ist nicht die Rede.

Erstmals erwähnt wird die «Zelle» in der Vetustissima 3 (Müller, Gallus-Vita [wie Anm. 2]
214): ad cellam uiri Dei. Später ist auch von der cellula die Rede (c. 3 u. 4: Müller [wie
Anm. 2], 215f.).
So Walahfrid durchgehend (Vita Galli [wie Anm. 2] I 9, 19, 26; II 2). Der Codex imicus der
Wetti-Vita liest «Maginold» (c. 9), «Maginald» (c. 19, 26 u. 36) und «Meginald» (c. 34).
Vetustissimo 2 (wie Anm. 2).
Vetustissima 3 (wie Anm. 2).
Wetti 26 und Walahfrid 1 26 (wie Anm. 2). Zur Interpretation siehe weiter unten.
Dies geschieht in einem Buch über Gallus, das ich in Vorbereitung habe.

Wetti 26 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 270): Ergo bis senis tantum sodalibus secum habitanti-
bus contentus erat ...; Walahfrid I 26 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 304): Tempore subsequenti
coepit virtutum eultor eximius oratorium construere, mansiuneulis per girum elispositis ad
commanendum fratribus, quorum jam diiodecim adaeternorum desiderio conciteivit.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 319

Gallus war nicht der Abt der Einsiedlcrgrappc, sondern ihr Leiter, der seine Autorität

aus seiner ausgeprägten Spiritualität bezog. Er selber und seine Mitmönche
folgten aber offenbar einer Regel,1" vielleicht jener des Abtes Columban,
vielleicht auch einer Mischrcgcl."

Walahfrid. Gallusvita II 10

Was wissen wir über die Galluszelle nach Gallus? Was wissen wir über St.

Gallen zwischen Gallus und Otmar? Grundlegende Antworten auf diese Fragen
geben uns drei Schriftquellen, nämlich sieben Kapitel der Gallusvita,1" das

zehnte Kapitel des so genannten Mirakelbuchcs" sowie die erste überlieferte St.

Gallcr Urkunde.14 Wir beginnen mit dem Kapitel aus dem Mirakelbuch, das die

allgemeine Situation in der Galluszelle nach dem Tod des Gallus infomiativ zu-
sammenfasst.

Posi venerandi patris. beati videlicet Galli confessoris Christi, gloriosam elepo-
sitionem cotlidianas excuhias apud sacri corporis eius reliquias quidam religiosi
clerici, vel discìpulatus eius memoria vel divino amore succensi. per multa
annorum curricula, scilicet quasi a temporibus Dagoberti regis usque ad Carolimi,
patrem Carlomanni et Pippini. eie! letudcm Christi adminìstrabant. Igitur cum fama
virtutum. queis Dominus per confessoris sui merita pie quaerentibus exhibcre dig-
natus est. longe lateque circumpositorum mulceret aures popitlorum. coeperitnt un-
dique alacri devo/ione ad tanti patris suffragio postulando concurrere eundemque
locum ob suae diuturnita/em memoriae multiplicibiis substantiae et possessioniim
amplificare etonariis. Cumque res hac largitale fìdelium collatae aliquantulae
monachorum congregationi viderentur suppeterepotuisse

«Nach der ehrenvollen Bestattung des ehrwürdigen Vaters, nämlich des seligen
Gallus, des Bekenners Christi, hielten einige gottesfürchtige Kleriker zum Lobe
Christi die tägliche Wache bei den sterblichen Resten seines heiligen Leibes. Sie

taten es in Erinnerung an ihre eigene Jüngerschaft oder entflammt von Gottesliebe
viele Jahre hindurch, nämlich etwa von den Zeiten des Königs Dagobert bis auf
Karl [Martell], den Vater Karlmanns und Pippins. Als dann der Ruf der Wundertaten,

die der Herr durch die Verdienste seines Bekenners denen zu erweisen ge-

10 Wetti 26 (wie Anm. 2).
Insofern ist die Grenze zu einer monastischen Gemeinschaft in einem Kloster auch wieder
fliessend. Dass im früheren Mittelalter zwischen Klerikcrgemeinschaft und Kloster nicht klar
geschieden werden kann, ist vielleicht auch das Hauptergebnis einer wissenschaftlichen
Tagung, die vom 13.-16. Juni 2002 im Bildungshaus Schloss Goldrain/Südtirol stattgefunden
hat (Sönke Lorenz Thomas Zotz (Hg.). Frühformen von Stiftskirchen in Europa. Leinfelden-
Echterdingen 2005). - Nebenbei sei bemerkt, dass die Brüdergemeinschaft um Gallus auch

an die Klerikcrgemeinschaften in karolingischer Zeit erinnert, deren Mitglieder in den Quellen

z. T. ebenfalls ah j'ratres bezeichnet werden. Vgl. Helmut Maurer, Ländliche Klerikergemeinschaft

und Stift in karolingischer Zeit, in: Lorenz/Zotz, Stiftskirchen (wie Anm. 11),

^
339-356, hier 340 342.
Vetustissima (wie Anm. 2), 7 (nur I. Zeile erhalten) u. 8 (die letzten Zeilen erhalten); Wetti.
Vita Galli (wie Anm. 2) 32-33 u. 35 38 (ein Kapitel ausgelassen); Walahfrid, Vita Galli
(wie Anm. 2)133-115.

13
Walahfrid, Vita Galli (wie Anm. 2) liber II
Hermann Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen, Theil I. Zürich 1863, Nr. 1.

15
Walahfrid, Vita Galli II 10 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 318f.).



320 Max Schär

ruhte, die fromm darum beteten, weit und breit die Ohren der ringsum wohnenden
Leute ergötzte, begannen sie, um den Beistand eines so grossen Vaters zu erbitten,
von überallher mit frommem Eifer herbeizueilen und jene Stätte, zum dauernden
Andenken an ihn, mit vielfachen Gaben an Naturalien und Grundstücken zu
fördern. Es zeigte sich nun, dass der durch diese Gebefreudigkeit der Gläubigen
zusammengebrachte Besitz für eine kleinere Gemeinschaft von Mönchen ausreichen

Chronologische Fragen

Mit der Nennung von Dagobert und Karl Martell steckt Walahfrid den
Zeitrahmen ab und stellt das Geschehen im Steinachwald zugleich in den grösseren
geschichtlichen Zusammenhang. Dagobert I. regierte von 623 bis 639, zuerst als

König in Austrasien, seit 629 als Herrscher im ganzen Reich. Er war der letzte
wirklich regierende Merowinger. Karl Martell war von 714 bis 741 Hausmeier.
Seine Nennung ist unproblematisch. Im ersten Jahrzehnt seiner Regierung kam

Otmar nach St.Gallen.17 Schwierigkeiten bereitet die Erwähnung Dagoberts.
Hatte Walahfrid präzise Vorstellungen von dessen Regierangszeit oder verwendete

er eine pauschale Zeitangabe? Das Zweite ist wahrscheinlich. Mit dem Wort

quasi («ungefähr») gibt er selber zu erkennen, dass seine Zeitbestimmung nicht

genau, sondern approximativ ist.18

Wann denn ist Gallus gestorben? Seit der St.Galler Dreizehnhundert-Jahr-
Feier, die 1951, sechs Jahre nach dem Krieg, vor allem aus dem «Bedürfnis zu
einer internationalen Fühlungnahme» und aus «Interesse für Irland» stattgefunden

hat,19 wird im Allgemeinen «um 650» angenommen."' Dies, obgleich
Kaplan Arthur Kobler in der Gedenkschrift zum Jubiläum klar festhält: «Wenn
St.Gallen 1951 das 1300jährige Todesgedächtnis beging, so wollte es sich damit
nicht einer genauen Datierung verschreiben, wohl aber wieder einmal im Laufe

16 Die Übersetzungen von Duft, Quellen (wie Anm. 2), 41, und Dirlmeicr/Sprigade, Quellen
(wie Anm. 2), 63, wurden verglichen.

17
Otmar starb am 16. November 759. non minus XL annis regiminis sui (Walahfrid. Vita Galli
II 14: cd. Krusch, 323). Ob man die 40 Jahre wörtlich nehmen darf, ist umstritten. Es

empfiehlt sich deshalb, die Ankunft Otmars in St. Gallen nicht auf genau 719 zu datieren,
sondern ein Jahr um 719 anzunehmen.

IS Müller. Gallus-Vita (wie Anm. 2), 231. Müller erwägt, «ob nicht zuerst Dagobert II. (656-
661. 675-679) gemeint war, was auf den berühmteren Dagobert I. übertragen worden wäre»
(ebd. 231 f.. Anm. 7). Abgesehen davon, dass mit diesen Regierungsdaten erst recht keine
klare Datierung möglich wäre, ist ein Todesjahr des Gallus in der 2. Hälfte des 7. Jh.s nicht
anzunehmen.
Sankt Gallus Gedenkbuch. St. Gallen 1952: Vorrede von Bischof Josephus Meile. 5.

20
Vgl. Walter Bcrschin. Gallus abbas vindicatio, in: Mittellateinische Studien. Heidelberg
2005, 39-56 (Erstveröff. in: Historisches Jahrbuch, 95 [1975]. 257 277). hier 51 54. mit
ausführlicher Begründung. Im 19. und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts schwankte
die Datierung zwischen 627 und 660 (vgl. Fritz Blanke, Die letzten Lebensjahre des heiligen
Gallus, in: Neue Schweizer Rundschau, Dez. 1941. 1 10, hier 9). Blanke selber datierte
bereits auf 650 (ebd. 10). nachdem er ein Jahr früher (Columban und Gallus. Urgeschichte des

schweizerischen Christentums. Zürich 1940. 163) noch 630 als Todesjahr des Gallus
angenommen hatte.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 321

eines Jahrhunderts mit einer aussergewöhnlichen Feier des Jubilaren Verdienste

gebührend in Erinnerung rufen.»"1 In Wirklichkeit ist nämlich nur eines sicher:
dass Gallus 629 noch lebte. Am 2. April dieses Jahres starb Abt Eustasius von
Luxeuil, worauf eine Delegation aus ebendiesem Kloster an der Steinach eintraf,
die Gallus zum Nachfolger berufen wollte. Er schlug die Berufung aus.""

Nach der Schilderung dieses Ereignisses wissen die Vitenschreiber von
keinem weiteren besonderen Vorkommnis aus dem Leben des Gallus zu berichten.
Sie gehen gleich zum Sterben in Arbon über."1 Schon deshalb fragt man sich, ob

Gallus nach der ausgcschlagenen Berufung tatsächlich noch zwanzig Jahre, bis

zur Mitte des 7. Jahrhunderts, gelebt haben könne. Wenn man dies annehmen

will, ergibt sich ein weiteres Problem. Vierzig Jahre nach Gallus' Tod kam es

nach den Viten zu einem Überfall auf die Gallussiedlung. Damals sollen noch

immer die Gallusjünger Magnoald und Theodor gelebt haben. Auch wenn sich

diese in jungen Jahren, sagen wir etwa mit zwanzig, Gallus angeschlossen haben,

mussten sie bei dessen Tod, wenn wir ihn auf etwa 650 datieren, zur Zeit des

Einfalls an die 100 Jahre alt gewesen sein. Bei einer Datierung von Gallus'
Ableben zwischen 630 und 640 wären sie etwa 80 bis 90 Jahre alt geworden,
hätten also ein Alter erreicht, das für das 7. Jahrhundert zwar auch nur knapp,
aber eben noch denkbar wäre"4 und jenes des Gallus selber nicht übersteigen
würde.

Die Columbanvita des Jonas lässt eine Datierung von Gallus' Tod vor 650

durchaus zu. Im ersten Buch dieser Vita erwähnt Jonas den Columbanschüler
Gallus mit der Bemerkung, dieser habe ihm von einem bestimmten Ereignis
«oft» erzählt."" Jonas muss Gallus also persönlich gekannt haben. Warum aber,

so kann man sich fragen, erwähnt er ihn trotzdem nicht öfter? Der Benediktiner-
Pater Laurenz Kilger hat darauf geantwortet: weil er keine Lebenden habe loben
wollen.26 So stellt sich die Frage, wann Jonas denn die beiden Bücher seiner

:l Arthur Koblcr. Des heiligen Gallus Tod. Grab und Reliquien, in: Gedenkbuch (wie Anm.
19). 36^16. hier 36.

:: Wetti (wie Anm. 2) 28: Walahfrid (wie Anm. 2) I 28. Falls man Hagen Keller folgen will
(Fränkische Herrschaft und alemannisches Herzogtum im 6. und 7. Jahrhundert, in: ZGO.
124 (1976). 1-30. hier 14-26: Die Mcrowingerzeit. in: Handbuch der baden-württembergischen

Geschichte. Bd. 1. Teil 1. Stuttgart 2001. 228-296. hier 262f). wären die in der Gal-
lusvita erzählten Geschichten von Herzog Cunzo. seiner Tochter Fridiburga und der
Konstanzer Bischofswahl (Wetti 15-25: Walahfrid I 15-25) erst nach 630 anzusetzen. Wir hätten
somit ein Indiz dafür, dass Gallus zumindest auch noch im 4. Jahrzehnt des 7. Jh.s gelebt
hätte.

23 Wetti (wie Anm. 2) 29; Walahfrid (wie Anm. 2) 1 29.
"4 Ähnlich schon Benedikt Bilgeri. Geschichte Vorarlbergs. Bd. 1. Wien/Köln/Graz 1971, 242,

Anm. 22.
Jonas. Vita Columbani I 11 (ed. Bruno Krusch. in: MGH SRG in usum scholamm.
Hannover/Leipzig 1905. 172): Haec nobis supra dictus Gallus sepe narravit. Gerold Hilty hat, da

das sepe verwunderlich ist, die Emendation ipse vorgeschlagen (Gallus und die Sprachgeschichte

der Nordostschweiz. St. Gallen 2001. 23f.). Er kann sich dabei zwar nicht auf die
Handschriften, aber auf einen andern Passus der Columbansvita stützen, wo es heisst: Haec
nobis ipse Theudegisilus narravit (c. 15: ed. Krusch, 177).

26 Laurenz Kilger, Die Quellen zum Leben der heiligen Columban und Gallus. in: ZSKG. 36

(1942), 107-120, hier 108f.



322 Max Schär

Columbanvita geschrieben habe. Aus seiner Widmungsrede lässt sich schliessen,
dass dies auf einer Missionsfahrt in Gallien zwischen 639 und 642 geschehen ist.

«Spätestens 641» war das erste Buch der Vita vollendet,27 und Gallus kann noch

vorher oder bald danach gestorben sein. Wenn wir dies annehmen, hätten wir
auch mit seinem Geburtsjahr kein Problem. Die Richtigkeit der schon von der
ältesten Vita behaupteten Lebensdauer von 95 Jahren28 vorausgesetzt, wäre Gallus
um 545 geboren29 und damit ungefähr gleich alt wie sein Lehrer Columban.30

Ausserdem würde sich ein Todesjahr um 640 auch wieder «ungefähr» in die
Regierangszeit Dagoberts fügen, der 639 verstorben ist.

Zusammenfassend können wir sagen, dass Gallus zwischen 629 und wohl
kurz nach 640 gestorben sein wird, wobei ein Hinschied um 640 am wahrscheinlichsten

ist.31 Die Zeit von Gallus' Tod bis zur Ankunft Otmars um 71932, d. h.

die in diesem Aufsatz zu besprechende Zeitspanne, wird also etwa 80 Jahre
gedauert haben.

Männer, Frauen und Kinder

In dieser Zeit hat sich die Eremitengemeinschaft am Grab des Heiligen nicht

sang- und klanglos aufgelöst, sondern bestand ohne Unterbruch weiter. Wie viele
von Gallus' Gefährten nach seinem Tod in der Zelle zurückgeblieben sind, wissen

wir nicht. Menschen, die sich für ein mönchisches Leben entschieden haben,
kehren in aller Regel nicht ohne schwer wiegenden Grund in ein weltliches
Leben zurück. So möchte ich annehmen, dass die meisten Brüder in der
Waldeinsamkeit der Galluszelle geblieben sind. Sie hielten Gallus die Treue und
harrten an seinem Grab aus.

Müller, Gallus-Vita (wie Anm. 2) 248: Berschin. Biographie 2 (wie Anm. 2). 27.

Vetustissima 4: Erant dies et anni eius nonaginta et quinque (Müller [wie Anm. 2], 216).
Wenn wir mit Gerold Hilty annehmen, dass dies nicht in Irland, sondern in den Vogesen
geschehen ist (s. u. Anm. 90). stellt sich allerdings die Frage, was er bis zum Eintritt in eines
der Columban-Klöster (nach 590) getan hat. Sein Klostereintritt wäre erst etwa im Alter von
45 Jahren erfolgt. War er schon zuvor Priester, oder stimmt vielleicht doch das behauptete
Alter von 95 Jahren nicht?
«Das in der Literatur meist anzutreffende Geburtsjahr [ist] 543» (Arnold Angenendt. Art.
Columbanus. in: TRE. 8 [1981], 159-162. hier 159. mit allen nötigen Berechnungsgrund-
iagen). «La data di nascita a metà del sec. VI» nimmt D.A. Bullough an im Art. Colombano,
in: Dizionario biografico degli Italiani. Bd. 27. Rom 1982, 113-129, hier 114. Demgegenüber

datiert Kurt-Ulrich Jäschke das Geburtsjahr auf «ca. 560» (Kolumban von Luxeuil und
sein Wirken im alamannischen Raum, in: Mönchtum. Episkopat und Adel zur Gründungszeit
des Klosters Reichenau. hg. von Amo Borst. Sigmaringen 1974. 77-130. hier 106 mit Anm.
235). Ihm folgt Ursula Meinhold mit der Datierung «559 oder 560» (Columban von Luxeuil
im Frankenreich. Diss. Marburg/Lahn 1981. 84 u. 199).
So schon Vadian (Joachim von Watt). Deutsche historische Schriften, hg. von Ernst Götzin-
ger. Bd. 1. St. Gallen 1875. 106: «Der ist nun gestorben ungefährlich im jar Christi 640 jar
...» Ihm folgt Ildefons von Arx. Geschichten des Kantons St. Gallen. Bd. 1. St. Gallen 1810.
19. Anm. c. «Um 640» steht auch nicht im Widerspruch zur chronologischen Einordnung
von Cunzo, Fridiburga und Bischof Johannes durch H. Keller (s. o. Anm. 22).
S. o. Anm. 17.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 323

Nach und nach starben sie aber. Dafür kamen neue Männer hinzu. So

versichert uns Walahfrid. dass stets «einige fromme Kleriker» (quidam religiosi
clerici) am Gallusgrab gewacht hätten. In St.Gallen gab es also eine Klerikerge-
meinschaft, die von Walahfrid auch «Mönchsgemeinschaft» (monachorum
congregano) genannt wird. Ob diese von Anfang an bestand, bleibe allerdings
dahingestellt. Zuvor können unter den Einsiedlern durchaus auch Laien, Klausner,

gewesen sein. Sonst musste ja bereits Gallus ausschliesslich Geistliche um
sich geschart haben Die Eremiten kamen wohl grösstenteils, wie Magnoald und

Theodor, aus Arbon und seiner Umgebung. Beim noch zu besprechenden Überfall

Otwins und Erchanolds fliehen denn auch die Arboner zur Galluszelle.
wahrscheinlich zu ihren Verwandten und Bekannten, und diese stehen auf ihrer Seite.

Im Übrigen gab es im 7. Jahrhundert auch in Arbon selber eine Gemeinschaft

von Geistlichen, ebenso in Ramosch. Diese Kommunitäten waren aber nicht an

ein Heiligengrab, sondern an eine Kirche gebunden. In Arbon hatte der Priester

Willimar drei Diakone um sich geschart, im engadinischen Ramosch lebte der
Priester Alexander mit dem jungen Florinus zusammen. Es waren also kleine,
kleinste Klcrikergemeinschaften. Auch in St. Gallen war die Gemeinschaft der

Geistlichen, wann immer sie sich gebildet hatte, klein. Walahfrid verwendet das

Wort «aliquantulus», das man mit «ziemlich klein», «wenig» übersetzen kann.

Von diesen wenigen Männern sind deren vier mit Namen bekannt: nämlich
Magnoald und Theodor, die beiden Diakone aus Arbon;' ein gewisser Stephanus, der

von Wetti als custos ecclesiae eingeführt wird ' und somit als zeitweiliger Leiter
bzw. Vorsteher der Klerikergcmcinschaft verstanden werden darf;36 schliesslich
ein Priester namens Magulfus, von dem noch die Rede sein wird. Magulfus tritt
aber erst nach dem ersten Überfall auf die Galluszelle (um 680) in Erscheinung,
Stephanus erst nach dem zweiten (um 710). Um 680 eilte der Bischof von Konstanz,

von dem mit Bezug auf die vorausgegangenen 40 Jahre mit keinem Wort

Die drei Diakone Hiltibod. Magnoald und Theodor sind wahrscheinlich als Theologiestudenten

zu betrachten, die sich bei Willimar in der Ausbildung befanden (Fritz Blanke. In Wangen

und Arbon. Neue Beobachtungen zum Missionswerk Columbans des Jüngeren II. in:
E\angelisches Missions-Magazin 96. 1952. 172-186. hier 183). Alexander und sein Schüler
Florinus lebten im selben Haus (Max Schär. Der junge Otmar. in: Scripturus Vitam. Festgabe

für Walter Berschin zum 65. Geburtstag, hg. von Dorothea Walz. Heidelberg 2002.
309-334. hier 322). Weitcrc Klcrikergemeinschaften an Heiligengräbern und Kirchen
erscheinen erst ab dem 8. und vor allem um die Wende vom 9. zum 10. Jahrhundert. Vgl. Dieter

Geuenich. Religiöse Gemeinschaften an Heiligengräbern, in: Lorenz/Zotz. Stiftskirchen
(wie Anm. 11). 19 30. und Maurer. Klerikergemeinschaft (wie Anm. 11).

14 Wem. Vita Galli (wie Anm. 2) 34; Walahfrid. Vita Galli (wie Anm. 2) II 2.
" Wetti (wie Anm. 2) 38. Vgl. Walahfrid II 4 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 315): Stephanus, dum

in eiusdem sancii patris ecclesia custodis fungeretur officio. Stephanus soll zwei Wunder
erlebt haben (Walahfrid II 4 und 5).

Vgl. Herbert Ziehnski (Kloster und <Stift> im langobardischen und fränkischen Italien, in:
Lorenz/Zotz. Stiftskirchen (wie Anm. 11). 97-161, hier 109 u. 129) mit Bezug auf Klerikerkirchen

im frühmittelalterlichen Norditalien, als Synonym zu praepositus und rector. Der
custos Stephanus hat also eine andere Funktion gehabt als der sacrarius Gozbert in der ersten

Hälfte des 9. Jh.s (vgl. Max Schär. Gozbert der Jüngere - Ein besonderer St. Galler
Mönch des 9. Jahrhunderts, in: SMGB. 119 (2008). 7 23. hier 10).



324 Max Schär

die Rede war, «mit seinen Klerikern» (cum clericis suis) zur Zelle37 und Hess

vielleicht einige von ihnen zurück. So möchte ich annehmen, dass die genannten
religiosi clerici vor allem in den letzten Jahrzehnten vor Otmars Ankunft in
St.Gallen gelebt und gewirkt haben.

Noch zu wenig beachtet wurde bisher, dass am Grab des Gallus auch Frauen
eine Rolle spielten. Sie werden erwähnt anlässlich des noch zu besprechenden
zweiten Einfalls in St.Gallen. Wetti spricht von «einigen Frauen und ihren
Kindern» (quasdam feminas cum parvulis suis) bzw. von «Dienerinnen» (famulas)
des Gallus.38 Walahfrid wählt die Formulierung «Mägde desselben Ortes» (quasdam

ancillas eiusdem loci) und lässt sie sich selber als zur «Familie des Heiligen
gehörend» (de familia ipsius sancti) vorstellen.39 Damit hat Walahfrid seinen
Lehrer Wetti und allenfalls auch dessen Vorlage wohl richtig interpretiert. Ancil-
lae sind Frauen, die «fremder Gebotsgewalt unterworfen» sind,40 mit familia ist
im früheren Mittelalter «in erster Linie das Gesinde» gemeint.41 Die Frauen
gehörten also wohl zur Dienerschaft der Einsiedler, die sich kaum selber mit
häuslichen Arbeiten befassten. Jedenfalls nach dem ersten Überfall, als der Ort dank
bischöflicher Unterstützung wieder erstarken konnte.

Erstaunen rufen die Kinder hervor. Ausdrücklich ist von ihren Kindern, den

Kindern der erwähnten Frauen, die Rede. Arbeiteten diese nur tagsüber bei den
Mönchen und kehrten abends zu ihren Männern zurück? Waren sie Witwen?
Oder sollen wir sie uns als uneheliche Mütter vorstellen? Das Letzte ist wohl der
Fall. Man muss sich vor Augen halten, dass Unfreie ohne Haus und Land (/70/?

casati) im Mittelalter kaum Chancen zu heiraten hatten.4" Trotzdem gingen sie

natürlich Beziehungen ein, die mehr oder weniger lange dauern mochten. Die
Frauen an der Galluszelle können sogar ihre Männer am Ort selber gehabt haben.
Es ist nicht anzunehmen, dass die Geistlichen an Gallus' Grab um 710 nur Frauen

und nicht auch famuli bzw. servi beschäftigt hätten. Wer sonst hätte den bei
Walahfrid bezeugten Acker4 bestellen sollen? Zudem trat man wahrscheinlich
«an das Problem der unehelichen Kinder des Dienstpersonals mit einer recht
nüchternen Einstellung» heran.44

" Walahfrid II 2 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 214).
s Wetti 37 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 278): Quinque ex eis [sc. hostibus] oratorium intra-

verunt, ubi quasdam feminas cum parvulis suis reppererunt. Quas cum interrogarent. unde
essent. illae se elicebant feimuleis saneli illius esse
Walahfrid 11 3 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 315): repererunt ibi quasdam ancillas eiusdem
loci cum parvulis earum. el quae essent. percontati sum. Quae eium se de familia ipsius
sancti esseproelamarent....
Heinrich Fichtenau. Lebensordnungen des 10. Jahrhunderts. Bd. 1. Stuttgart 1984. 124.

Karl Schmid. Zur Problematik von Familie. Sippe und Geschlecht. Haus und Dynastie beim
mittelalterlichen Adel, in: ZGO. 105 (1957). 49. Vgl. auch Fichtenau. Lebensordnungen 1.

167: Für die Dienerschaft «gab es den Sammelnamen <familia>». Von den meisten
Forschem werden «auch die Vasallen des Klosters zu seiner <familia> gerechnet» (ebd. 168).
Fichtenau. Lebensordnungen 1 (wie Anm. 40). 170 173.

Walahfrid I 1 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 313): facta in agro fovea. Ähnlich Wetti 35 (cd.
Krusch. 276): siiperseminavcrtmt diversa fruge. Wetti spricht auch davon, dass die Plünderer
des Erchanold silvae et preitew atque agri durchstreift hätten (c. 35: ed. Krusch, 277): Wiesen
und Felder, die wohl zur Galluszelle gehörten.
Fichtenau. Lebensordnungen 1 (wie Anm. 40). 173.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 325

«Wache» hielten aber wohl nur die Einsiedler selber. Denn damit ist zweifellos

die Gebetswache gemeint. Wir dürfen uns vorstellen, dass wahrscheinlich
jederzeit, bei Tag und bei Nacht, am Grab des Verstorbenen gebetet wurde. Was
taten die Mönche im Steinachwald ausserdem? Zu ihrem Tagesablauf dürfte wie
schon zu Gallus' Zeiten die geistliche Lesung gehört haben. Dass sie auch wie
Gallus Handarbeiten verrichtet hätten, ist zumindest für die letzten Jahrzehnte

vor Otmars Ankunft kaum denkbar. Sie hatten genug als Seelsorger zu tun.4^ Der
genannte Magulfus wird bezeichnenderweise auch «Pastor», d. h. Seelenhirte,
genannt. Immer häufiger kamen Menschen auf einem offenbar gut ausgebauten
Weg von Arbon her46 zum Gallusgrab. Sie erhofften sich von dem Verstorbenen,
dem offenbar Heiligen, Fürbitte und Hilfe. Diese Pilger mussten seelsorgerlich
betreut und begleitet werden.

Indessen brauchten noch andere Menschen Hilfe. Im Zusammenhang der

Schilderung des ersten Überfalls auf St.Gallen hören wir von einem Gelähmten

(paraliticum quendam), der im Oratorium sass. Dieser Mann war auf materielle
Unterstützung angewiesen. Walahfrid nennt ihn deshalb zu Recht
«Almosenempfänger» bzw. «Bettler».48 Unterstützung wird er von den Pilgern erhalten
haben, aber auch von den Eremiten. Er wird kaum der einzige Unterstützungsbedürftige

bei der Galluszelle gewesen sein. Er ist nur der Einzige, der im
Zusammenhang der Ereignisgeschichte genannt wird.

Im Hinblick auf die Geschichte der Folgezeit erscheint dieser Mann wie ein
Vorbote jener grossen Zahl von Menschen, denen Otmar helfen wird: Armen,
Kranken, Aussätzigen. Die Galluszelle, das erkennen wir in diesem Zusammenhang

deutlich, leitet eine Entwicklung ein, die unter Otmar ihre Fortsetzung
finden wird. Es ist deshalb angezeigt, auf die Hinweise genau zu achten, die in
den Gallusviten meist nebenbei und zufällig gegeben werden. So auch auf die
wenigen Angaben zu den Gebäuden des Ortes.

Bauten

Dass schon vor Otmar die Hilfsbedürftigen beherbergt worden wären, ist eher
unwahrscheinlich. Hingegen wäre es nicht verwunderlich, wenn für die immer
zahlreicher werdenden Pilger mit der Zeit Unterkünfte erstellt worden wären.
Darüber geben die Schriftquellen49 aber keinerlei Auskunft, und die archäolo-

' Vgl. Sönke Lorenz, Die Alemannen auf dem Weg zum Christentum, in: ders./Barbara
Scholkmann (Hg), Die Alemannen und das Christentum, Leinfelden-Echterdingen 2003,
65-111, hier 82: «Wenn die Quellen dieses Zeitraums [7. und frühes 8. Jahrhundert] von clerici

sprechen, dann leitet sich eine solche Bezeichnung primär von der seelsorgerlichen
Aufgabe der Geistlichen her.»

46 Wetti (wie Anm. 2) 32; Walahfrid (wie Anm. 2) I 33.
47 Wetti (wie Anm. 2)35.

Walahfrid (wie Anm. 2) II 1 : mendicum quendam. Ein weiterer Grund für Walahfrids
Korrektur wird aber auch der Umstand gewesen sein, dass von dem Mann erzählt wird, er
habe Erchanold zu den vergrabenen Schätzen der Arboner geführt. Da schien seine Lähmung
nicht mehr ganz glaubwürdig.
Mit diesen haben sich in Bezug auf die Gebäulichkeiten der Galluszelle u. a. schon Otto Zardetti

(«Requies S. Galli» oder Geschichtliche Beleuchtung der Kathedrale des hl. Gallus, Ein-



326 Max Schär

gischen Grabungen, die unter der Leitung von Hans Rudolf Sennhauser in den

Jahren 1964 bis 1966 anlässlich der Innenrestaurierang der heutigen barocken
Kathedrale durchgeführt wurden, sind, was die Bauten des 7. und 8. Jahrhunderts

betrifft, leider bis jetzt nicht ausgewertet. Sicher werden die Gallusjünger an den

Gebäuden der Galluszeit aus Pietät und auch aus Mangel an Mitteln zunächst nur
wenig geändert haben. Die domus (Urvita) und officina (Wetti) bzw. mansiun-
culae (Walahfrid) genannten Gebäulichkeiten werden noch längere Zeit bestanden

haben. Es fragt sich, was die Begriffe bedeuten.

Von der domus erfahren wir aus der Urvita (Kapitel 3), dass zu Gallus' Zeiten
die sechs Brüder der Gesandtschaft aus Luxeuil an die Tür geklopft hätten. Einer
der St.Galler Brüder sei herausgetreten und habe Gallus danach informiert, dass

die Mönche aus Luxeuil ihn sprechen wollten. Gallus habe befohlen, sie
zunächst ins Oratorium zu führen. Erst dann seien sie ins Haus (domttm) eingetreten.50

Man könnte also annehmen, es habe sich bei dem Haus um das
Aufenthaltshaus des Gallus und seiner Mitbrüder gehandelt. Die Fortsetzung des 3.

Kapitels der Vetustissima lässt aber erkennen, dass das erwähnte Haus das Refektorium

der Mönchsgemeinschaft war. Nach einem reichen Fischfang und der
unverhofften Überbringung von Wein und Mehl durch einen nicht näher bezeichneten

Mann heisst Gallus nämlich die Gäste «in das Haus einzutreten, wo sie zu
essen begannen».51 Das Refektorium wird auch als Wohn- und Versammlungsraum

der Einsiedler gedient haben und entsprach wohl dem so genannten «Grossen

Haus» irischer Klosteranlagen.
Was die officina betrifft, so schreibt Wetti zu Beginn des 26. Kapitels seiner

Gallusvita: Tunc nempe sanctus [sc.Gallus] solacio fretus oratorium atque
officina fratribus apta inchoavil.53 «Damals nämlich begann der Heilige im
Vertrauen auf den Beistand [sc. des Bischofs von Konstanz und seiner Leute] den

Bau des Oratoriums und der für die Brüder geeigneten Offizinen.» Denselben

Begriff hat Wetti schon im 2. Kapitel seiner Vita mit Bezug auf Luxeuil
verwendet: Illie nempe fraternalis manus oratorium in honore sancti Petri ac

officina habitation! apta sibi construxerat:4 «Dort nämlich errichteten die Brü-

siedeln 1881, 14^13; pathetisch und unergiebig), August Hardegger u. a. (Die Baudenkmäler
der Stadt St. Gallen. St. Gallen 1922, 61 f.), Josef Hecht (Der romanische Kirchenbau des

Bodenseegebietes, Basel 1928, 7-9) und Erwin Poeschel (Die Kunstdenkmäler des Kantons
St. Gallen, Bd. 3/2, Basel 1961, 4-7) beschäftigt.
Vetustissima 3 (ed. Müller [wie Anm. 2], 214): Cumque pen'enissent ad locum, puisâmes
ianuam, egressus est unus ex fratribus, ...[Lücke von 8-9 Buchstaben] uiro Dei, dicens:
eSunl namque hie sex fratres, uolentes tecum loqui>. El ille iussit eos introducere in Oratorium.

Qui expleta oratione, ingressi sunt domum.
Vetustissima 3 (ed. Müller [wie Anm. 2], 215): Ille autem iusil introducere domum, et coepe-
runt epulare. - Zum Refektorium in Luxeuil. in dem wohl Gallus selbst einst allabendlich

gegessen hatte, vgl. Max Schär, Der heilige Columban und der Rabe, in: SMGB, 99 (1988).
77-112, hier 82f.u.85f.
Dazu Aidan MacDonald, Adomnân's Monastery of Iona, in: Cormac Bourke (Ed.), Studies
in the Cult of Saint Columba, Dublin 1997, 24^f4. hier 34.

Krusch (wie Anm. 2) 270.
Krusch (wie Anm. 2) 258.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 327

der sich mit ihren Händen ein Oratorium zu Ehren des heiligen Petras und

zum Wohnen geeignete Offizinen.» Officina ist Plural neutrum und wird im
Mittellatein neben dem klassischen Femininum officinae verwendet. 5 Der Ausdruck
wird in der Literatur oft wörtlich mit den deutschen Wörtern «Werkstätten» oder
«Wirtschaftsgebäude» wiedergegeben.56 Dabei vergisst man57 den wichtigen
Satz am Ende des 4. Kapitels der Benediktsregel: Officina vero, ubi haec omnia
diligenter operemur, claustra sunt monasterii et stauilitas in congregatìone:
«Die Werkstätten aber, wo wir dies alles gewissenhaft ausführen sollen, sind die
Klausur des Klosters5 und das Ausharren in der Gemeinschaft.» Mit «dies alles»
sind die «guten Werke» (instrumenta bonorum operum) gemeint, die zuvor in

grosser Zahl aufgezählt werden. Sie sollen und können in der Ungestörtheit und
Gemeinschaft des Klosters, in den Werk-stätten verwirklicht werden. Das heisst,
in der Benediktsregel wird officina, wie bei Wetti als Neutrum Plural zu
verstehen,60 ganz klar metaphorisch, im übertragenen Sinn, verwendet und bedeutet
die Klosterräume in ihrer Gesamtheit. In der Folgezeit verleihen viele Autoren
officina und officinae diese Bedeutung, gebrauchen die beiden Wörter aber auch
im ursprünglichen, engeren Sinn und bezeichnen damit die Werkräume. Was
gemeint ist, ergibt sich vielfach erst aus dem Kontext oder aus Zusätzen.6' Da

Wetti an beiden zitierten Stellen nur die officina und das oratorium nennt, dürfen
wir davon ausgehen, dass er entsprechend der ihm von Jugend auf vertrauten
Benediktsregel und in Übereinstimmung mit dem auf der Reichenau vor 830
entstandenen62 St.Galler Klosterplan63 mit dem Wort alle Gebäude der Gallussicd-
lung ausser der Kirche gemeint hat.64 Wie haben wir uns diese Gebäude
vorzustellen?

' Du Cange, Glossarium, Bd. 6, 36f; Dictionary of Medieval Latin from British Sources, Fase.

8, Oxford 2003. 201 lf; vor allem Günther Binding/Susanne Linschcid-Burdich, Planen und
Bauen im frühen und hohen Mittelalter, Darmstadt 2002, 460-465.
Vgl. z. B. J. F. Niermeyer u.a., Mediae Latinitatis Lexicon minus, Bd. 2. Darmstadt 2002,
961; Ratpert, St.Galler Klostergeschichten (Casus sancti Galli), hg. u. übers, von Hannes
Steiner, in: MGH SRG in usum scholarum, Hannover 2002, 177 u. 193.
Eine löbliche Ausnahme ist Johannes Duft, der ausdrücklich darauf hinweist (Lebensgeschichten

[wie Anm. 2], 41).
58 Benedicti Regula 4, 78 (ed. Rudolph Hanslik, CSEL 75, Wien21977, 37).

Binding/Linscheid-Burdich, Planen (wie Anm. 55), 445: «Die Begriffe claustra und claustrum
werden in der Antike ohne Unterschied angewandt, sie bezeichnen das Abgeschlossene, das

Bollwerk und im Kloster die Klausur, d. h. den ganzen Klausurbereich um den Kreuzgang.»
So schon Hildemar von Corbie in seinem Regelkommentar von etwa 845: Officina vero neulrius
generis est et numeripluralis (nach Binding/Linscheid-Burdich. Planen [wie Anm. 55], 460).

61
Ebenda, 461 u. 463.

6" Der Datierung von Florian Huber auf exakt 819 (Der St.Galler Klosterp'an 'm Kontext der
antiken und mittelalterlichen Architekturzeichnung und Messtechnik, in: Studien zum
St.Galler Klosterplan II, hg. von Peter Ochsenbein/Karl Schmuki, St.Gallen 2002, 233-284,
hier 262-264) vermag ich nicht zu folgen. Die letzte St.Galler Tagung zum Klosterplan (10.
12. 2007) hat vor allem deutlich gemacht, dass der Plan das Ergebnis zahlreicher Erweiterungen

und Umarbeitungen gewesen ist. Wir dürfen aber davon ausgehen, dass er 830, dem
Jahr des Baubeginns in St.Gallen, vorgelegen haben muss.

6' Dort spricht der Verfasser des Widmungsschreibens gleich zu Beginn de posinone officinarum,
wobei nach Walter Berschin officinae so viel wie «Klostergebäude» bedeutet (Der St. Galler
Klosterplan als Literaturdenkmal, in: Mittellateinische Studien, Heidelberg 2005, 131 u. 133).
Zum Wohnen (habitationi) waren alle Gebäude nötig.



328 Max Schär

Eine Antwort auf diese Frage gibt uns Walahfrid Strabo. Er schreibt an jener
Stelle seiner Gallusvita, die der Wetti-Vita entspricht (I 26): Tempore subse-

quenti coepit virtutum cultor eximius oratorium construere, mansiunculis per
girum dispositis ad commanendum fratribus. «In der folgenden Zeit begann der

hervorragende Verehrer der Tugenden (sc. Gallus) ein Oratorium zu erbauen, mit
ringsum verteilten mansiunculae zum Wohnen für die Brüder.»65 Mit dem Wort
mansiunculae hat Walahfrid schon im zweiten Kapitel der Gallusvita, vielleicht
gestützt auf die Vetustissima66 oder eine mündliche Überlieferung, das von Wetti
verwendete officina wiedergegeben.67 Camilla Dirlmeier und Klaus Sprigade
wählten in ihrer Übersetzung dafür das Wort «Behausungen».68 Eigentlich
bedeutet mansiunculae aber «Häuschen»,69 und genau darum wird es sich auch

gehandelt haben. Wohl zu Recht verweist Erwin Poeschel70 auf das aus Palästina,

Ägypten und Syrien stammende und auch in Irland nachweisbare - dort
vielleicht auf dem Weg über Lérins aus dem östlichen Mönchtum aufgenommene

- «Laurensystem».

Laurensystem

Die Laura, die am besten im frühen palästinensischen Mönchtum belegt ist, war
eine «Kolonie von Einsiedlerzellen und -grotten unter Führung eines gemeinsamen

Abtes».71 Die Eremitenwohnungen waren verstreut in einem umgrenzten
Gebiet und durch einen Weg (Äavpä) miteinander verbunden. «Zur Streusiedlung

gehört ein Zentrum: Kirche, Bäckerei, Lagerraum (Arbeitsmaterial für die
Eremiten und Aufbewahrung ihrer Handwerksprodukte), auch Wohnung des

Oberen.» Die Eremiten kommen zur gemeinsamen Eucharistiefeier zusammen
und leben sonst für sich in ihren Zellen. Unter Umständen nehmen sie auch die
Mahlzeit gemeinsam ein. «Dann befinden sich im Zentrum auch Küche und
Refektorium sowie Wohnraum für Novizen, Alte und Kranke.»7"

Die Karte der frühen irischen Klosteranlagen (400-700) zeigt über hundert
Standorte.73 Zu den bekanntesten gehören Skellig Michael (Sceilg Mhichil) im
Atlantischen Ozean, etwa dreizehn Kilometer von der Südwestküste Irlands ent-

65 Krusch (wie Anm. 2) 304.
66 Was für ein Wort der Verfasser der ältesten Gallusvita verwendet haben könnte, muss offen

bleiben. Dass er die Benediktsregel gekannt hätte, ist zwar nicht völlig unmöglich, aber
äusserst unwahrscheinlich. Die von Müller (Gallus-Vita [wie Anm. 2], 213-221) angeführten
Übereinstimmungen mit der Regula Benedicti sind zu allgemein, als dass man daraus auf
eine Abhängigkeit von derselben schliessen könnte.
Krusch (wie Anm. 2) 286: Ibi [sc. in Luxeuil] oratorium in honorem beati Petri apostoli
construentes. mansiuneiilas, in quibus commanerent. fecerunt.

68
Quellen (wie Anm. 2), 53.

M Niermeyer u.a., Lexicon 2 (wie Anm. 56), 839.
70 Kunstdenkmäler (wie Anm. 49). 4.
7' Raymond Janin, in: LThK2, Bd. 6 (1961). 828f.

" Karl Suso Frank, in: LThK Bd. 6 (1997). 683. Zur Rolle der Lauren in den origenistischen
Streitigkeiten des 6. Jahrhunderts siehe Max Schär, Das Nachleben des Origenes. Basel

_
1979.43^*5.
Michael Herity. Les premiers ermitages et monastères en Irlande, 400 700. in: Cahiers de
civilisation médiévale, 36 1993), 219-261, hier 222f.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 329

fernt, und Reask, ebenfalls im Südwesten Irlands. «Archaisch erscheint das

1972-75 ergrabene eremitische Kloster in Reask, das wohl im 7. Jahrhundert an
einem Friedhof angelegt und bis ins 12. Jahrhundert bewohnt wurde: Kleine,
bienenkorbförmige Hütten (clochons) und eine winzige, vermutlich gewölbte
Kapelle waren von einer Mauer umschlossen.»74 Die Umfassungsmauer bzw. ein
Erdwall war für die frühmittelalterlichen irischen Klosteranlagen, wie auch für
profane Siedlungen, charakteristisch.75 Der Brennpunkt des gemeinsamen
geistlichen Lebens war die Kirche.76 Zum Teil gab es auch zwei oder mehr Kirchen.
Denn wenn die Klostergemeinde anwuchs, «vermehrte man lieber die Zahl der
Kirchen, als dass man eine einzige grössere baute». Der Klosterbezirk war in

der Regel klein und die Zahl der Zellen vergleichsweise gering. In Skellig
Michael stehen noch fünf Zellen, ursprünglich waren es sechs,78 in Killabuonia,
nicht weit davon entfernt, wurden 1853 neun clochons erfasst.79 Die Zellen
waren im Allgemeinen über das Klosterareal verstreut. In ihnen werden teilweise
auch zwei oder drei Mönche geschlafen haben.80 Ein Refektorium, eine Küche,
ein Gästehaus sowie Wirtschaftsgebäude und freie Flächen (leachta) gehörten
normalerweise - ähnlich wie in Palästina - zum Klosterkomplex.

Schriftquellcn und archäologische Grabungen zeigen an, dass die Gebäude in

der Regel aus Holz bestanden. Die Dächer waren mit Stroh gedeckt.81 Gerade

deshalb hat sich von diesen Gebäuden so wenig erhalten. «Nur im Westen und
Süden des Landes, auf den steinigen und fast vegetationslosen Inseln, die der
irischen Küste vorgelagert sind, hat man in Stein gebaut, auf primitive Weise,
ohne Mörtel, aber mit einer soliden Technik, die dem rauhen Klima gewachsen

war.» Die bienenkorbförmigen Rundhäuser bestehen oft «aus Lagen sich

verjüngender Kreise von behauenen Steinen; der kleinste, oberste Kreis wird von
einem einzigen Stein verschlossen.»8" Angewendet wurde also die Technik des

unechten Gewölbes, eine anspruchslose Bauart. Die Grundfläche der Zellen und

Kirchen ist extrem klein. Das grössere der beiden Oratorien von Skellig Michael

Matthias Untermann, Architektur im frühen Mittelalter, Darmstadt 2006. 75 mit Abb. S. 76

u. Literaturhinweisen S. 200f.
Harold G. Leask, Irish Churches and Monastic Buildings I, Dundalk 1955, 11; MacDonald,
Iona (wie Anm. 52), 40-43; Nancy Edwards, The Archaeology of Early Medieval Ireland,
in: Dâibhi Ó Cróinin (Ed.), A New History of Ireland, vol. 1, Oxford 2005, 235-300, hier
238-249.

7<'
MacDonald, Iona (wie Anm. 52), 29.

Ludwig Bieler. Irland. Wegbereiter des Mittelalters, Olten/Lausanne/Freiburg i. Br. 1961, 35.
s

Roger Stalley. Ecclesiastical Architecture before 1169, in: 0 Cróinin, Ireland (wie Anm. 75),
714-743, hier 726.

Herity, Ermitages (wie Anm. 73), 226.
Bieler, Irland (wie Anm. 77), 35; MacDonald, Iona (wie Anm. 52), 36.

sl Bieler, Irland (wie Anm. 77), 35; Herity, Ermitages (wie Anm. 73), 224. Sogar die Gebäude

von Iona waren im 6. und 7. Jahrhundert aus Holz und wahrscheinlich mit Stroh gedeckt
(MacDonald, Iona [wie Anm. 52], 29). Vgl. auch Finbar McCormick, Iona: the Archaeology
of the Early Monastery, in: Bourke, Studies (wie Anm. 52), 45-68, hier 52 54 (Wooden
buildings). Zu den Holzkirchen, von denen sich allerdings keine einzige erhalten hat, siehe

Stalley, Ecclesiastical architecture (wie Anm. 78), 721-724.
"" Bieler, Irland (wie Anm. 77), 35. Zu den abweichenden Formen siehe Edwards, Archaeology

(wie Anm. 75), 248.



330 Max Schär

hat ein Innenmass von 3,50 x 1,85 m. Einer der clochons derselben Anlage misst
innen 2,75 x 2,75 m. Der grösste clochàn von Ardoileân hat fast dieselben
Masse, während der kleinste nicht mehr als 2 x 1,70 m gross ist.83 Clochons
können trotzdem erstaunlich geräumig sein. Einige Rundhäuser in Skellig
Michael besitzen eine Höhe von über fünf Metern.84 Neueste Ausgrabungen, wie
in Cahergall und Cathair Fionnürach, brachten, allerdings für profane clochons,
Herdstellen zum Vorschein und «eine sehr grosse Zahl von Pfostenlöchern, welche

auf das Vorhandensein von Bettgestellen (bedplatforms) und vielleicht auch

von Trennwänden aus Flechtwerk (wattle partitions) hinweisen».85

Es wäre nun allerdings verfehlt, anzunehmen, sämtliche irische Klosteranlagen

seien Lauren gewesen. Als Lauren eigneten sich Eremitensiedlungen mit
einer vergleichsweise kleinen Zahl von Asketen. In zönobitischen Grossklöstem
wie Bangor im Südosten der «Grünen Insel» und Iona (Hy) vor der Westküste
Schottlands haben die Mönche offensichtlich zusammengelebt. Das heisst, an die
Stelle der einzelnen Zellen (clochons) traten Dormitorien, die möglicherweise in

(offene) Schlafgemächer unterteilt waren.86 Auch zu Iona gehören aber ein Wall
(vallum) sowie eine platea oder plateola, ein (gepflasterter?) Innenhof,87 der an

den Verbindungsweg in der orientalischen Laura erinnert, von dem diese ihren
Namen erhielt.

Die Klosteranlage, die der Ire Columban um 590 mit seinen 12 Mönchen in
Luxeuil errichtete, scheint eher dem Typ der altirischen Eremitensiedlung als

einem Zönobium nach dem Muster Ionas bzw. seines Heimatklosters Bangor
entsprochen zu haben.88 Jedenfalls nennt Walahfrid auch die im Vogcsenkloster
errichteten Bauten mansiunculae*9 Ein weiteres Mal verwendet er den Begriff
für die Klostersiedlung in Bregenz. Es sind mansiunculae, die «um das Oratorium

herum» errichtet wurden. Die bewährte Bauweise wurde also anscheinend
auch dort beibehalten. Schliesslich hat sie Columbans Schüler Gallus - ob er nun
selber Ire war oder nicht90 - für seine eigene Siedlung im Steinachwald
übernommen.

83
Herity, Ermitages (wie Anm. 73), 224.
Stalley, Ecclesiastical Architecture (wie Anm. 78). 726.

85
Edwards, Archaeology (wie Anm. 75), 248.
So glaubhaft MacDonald, Iona (wie Anm. 52), 36-38, mit Verweis auf seinen Aufsatz:
Aspects of the Monastery and Monastic Life in Adomnàn's Life of Columba. in: Peritia. 3

1984), 271 -302, hier 284-289.
Adomnan's Life of Columba, ed. with Translation and Notes by Alan Orr Anderson and
Marjorie Ogilvie Anderson, London 1961. 51a und 108b, mit Kommentar S. 114.

Als die Zahl der Mönche wuchs, wird er zu einem gemeinsamen Wohnhaus mit Dormito-
rium übergegangen sein.
S. o. Anm. 67. Wetti verwendet diesmal den Begriff domicilia (Vita Galli 6. ed. Krusch [wie
Anm. 2] 260), wobei domieihum mit «Wohnstätte, Wohnsitz. Wohnung, Heim. Haus.
Behausung» übersetzt werden kann (Mittellateinisches Wörterbuch, Bd. 3, München 2003,
944). Es sind also auch nach Wetti mehrere Gebäude gewesen, welche errichtet wurden.
Die Frage diskutiert ausführlich Gerold Hilty. Gallus (wie Anm. 25), bes. 23-31, 120-124.
142 160. Dabei kommt er zum Schluss: «Aus der sorgfältigen Deutung der Gallus-Viten hat
sich mir allerdings die Gewissheit ergeben, dass Gallus aus dem Raum Vogesen-Elsass
stammte» (ebd. 124).



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 331

Mit dem Wort mansiunculae sind wie mit dem Wort officina allerdings nicht

nur die Mönchszellen gemeint. Zur Gesamtheit der «Häuschen» müssen, wie
auch in Irland, verschiedene Wirtschaftsgebäude gehört haben. Man denkt an

einen Speicher, in welchem die Früchte des oben erwähnten Ackers gelagert
wurden, auch an einen Stall und eine Scheune.91 Man denkt ferner an die Küche,

wenn diese sich nicht in dem «Haus» befand, das wir als Refektorium identifiziert

haben und das Walahfrid bei der Charakterisierung der Gebäude als

«Häuschen» offenbar nicht vor Augen hatte. Auch von Arbeits- und Schlafräumen

für das Gesinde" ist auszugehen.
Alle Gebäude müssen, wie auch noch die vermutlich ältesten Klosterbautcn

der Reichenau aus dem früheren 8. Jahrhundert,' ' aus Holz erbaut worden sein.

Bei den Ausgrabungen im Ostchor der heutigen Kathedrale wurden nach Hans

Rudolf Sennhauser im untersten Florizont Pfostenlöcher sowie wenige Balkengraben

«verschiedener, mehrfach veränderter Holzbauten» gefunden.
5 Die

Wohn- und Wirtschaftsgebäude der Gallussiedlung sind also seit Gallus bis in

die ersten Jahrzehnte der Otmarzeit96 mit Sicherheit mehrmals ergänzt, neu
errichtet oder umgebaut worden. Die Zahl der gefundenen Pfostenlöcher geht
denn auch in die Hunderte.97

Die zahlreichen Häuschen und anderen Bauten waren wahrscheinlich recht

zufällig aufgestellt. Im 10. Kapitel des 2. Buches seiner Gallusvita spricht
Walahfrid deshalb davon, dass Otmar Ordnung in die Siedlung gebracht habe

(disposite construens), indem er Behausungen gebaut habe, «die sich zur
Benutzung durch Mönche eigneten».98 Ja, er habe «den Zustand des heiligen
Ortes auf das Eifrigste zum Nutzen für den Dienst Gottes umgestaltet (refor-

1

In Bregenz hielten die Columban-Mönche Kühe (Wetti [wie Anm. 2] 8; Walahfrid [wie

^
Anm. 2] I 8).

'" Allerdings mit Bezug auf die karolingische Zeit: Fichtenau, Lebensordnungen 1 (wie Anm.
40). 172.

"" Allons Zettler. Die frühen Klosterbauten der Reichenau, Sigmaringen 1988, 158-166 u.
191f; ders.. Einzug der Mönche, in: Die Alamannen. hg. vom Archäologischen Landesmuseum

Baden-Württemberg. Stuttgart: 1997, 481^t90, hier 489.
1,4 Wobei es sich nicht um reine Holzbauten gehandelt haben muss. Es ist auch an Flechtwerk

mit Lehm oder Kalkmörtel zu denken. Die Dächer waren wahrscheinlich wie in Irland aus
Stroh.
Hans Rudolf Sennhauser. St.Gallen (Kanton St.Gallen), Stiftskirche, in: Werner Jacobsen

u.a., Vorromanische Kirchenbauten. Nachtragsband, München 1991, 362; ders. wortgleich
in: Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet. Bd. 1. München 2003. 166. Ferner Benedikt
Frei. Der karolingische Klosterplan von St. Gallen im Lichte der bisherigen Ausgrabungen.
in: Praehistorische Zeitschrift, 43/44 (1965/66), 337 339. hier 339; Walter Horn/Ernest
Born, The Plan of St Gall. Bd. 2. Berkeley etc. 1979,358.

* Vor der Errichtung des benediktinischen Klosters hatte Otmar «nach allen Seiten für die
Mönche geeignete Behausungen gebaut» (undique versum congrua monachis habitacula
conslruxit). So Walahfrid. Vita Otmari 1 (Duft. Quellen [wie Anm. 2], 24) und fast
wortgleich Vita Galli II 10 (s. u. Anm. 98).
U.R. Sennhauser mündlich.

gs Walahfrid. Vita Galli II 10 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 319): undique versum habitacula
monachorum usibus congrua disposite construens, eiusdem sancti statimi loci utilitalibus
diversis aptavit.



332 Max Schär

mavit)».99 Das heisst offenbar: Er setzte dem bisherigen Wildwuchs ein Ende.

Dieser Wildwuchs sowie die zahlreichen Neu- und Umbauten machen es
begreiflicherweise ausserordentlich schwer, die erwähnten Pfostenlöcher sinnvoll zu-
und einzuordnen,100 ein Grand dafür, dass die Auswertung der Funde bis heute

ausgeblieben ist.

Oratorium

Im Zentrum der ganzen Anlage, von den anderen Bauten anscheinend eng
umsäumt, stand die Kirche mit Gallus' Grab. Bei der Kirche, dem oratorium, dürfte
es sich immer noch um den Bau handeln, den Gallus errichtet hatte. Jedenfalls
weist nichts daraufhin, dass in den etwa acht Jahrzehnten nach Gallus' Tod eine

neue Kirche errichtet worden wäre. Das erste Gotteshaus in St.Gallen wird
allgemein als Holzbau betrachtet. In der Tat ist schon in der ältesten Gallusvita
anlässlich der Errichtung der Kirche von einem Bohlen- oder Brettwunder die
Rede. Ein Brett (axis), das für die Wand bestimmt war, wurde von den Zimmerleuten

(carpentarii) zu kurz gesägt und durch das Gottvertrauen des heiligen
Gallus angeblich gestreckt.I0' Bei den Ausgrabungen im Ostchor der heutigen
Kathedrale wurden femer, wie schon erwähnt,102 im untersten Horizont Pfostenlöcher

sowie wenige Balkengraben «verschiedener, mehrfach veränderter
Holzbauten» gefunden.

Nun macht ein Brett noch keine Kirche. Die Vetustissima versichert uns aber,
dass das eine Brett «vier Flandbreiten kürzer» geschienen habe «als die andern».
Das heisst, dass das Oratorium Bretterwände besass und mithin wohl als Bohlen-
ständerbau zu betrachten ist.103 Bei seiner Errichtung wurden Bretter von
vielleicht drei oder vier Zentimetern Dicke in zuvor aufgestellte Balkenständer
eingefügt. Es stellt sich nur die Frage, ob die Ständer in Schwellbalken (Grundbalken)

eingezapft wurden, die ihrerseits auf einem Steinfundament ruhten, ob sie in
Schwellbalken befestigt waren, welche in Erdgraben lagen, oder ob sie direkt in
den Erdboden gerammt worden sind. Die erste Variante ist die wahrschein-

Ebd.: habitacula constni.xit et ipsius sacri loci statimi ad utilitatem divini senitii
studiosissime reformavit. - Divinum servitium ist wohl im Sinne der Regula Benedicti (Prolog 45

u. Kapitel 5,3) als «Mönchsstand» zu verstehen und synonym mit den monachi im
vorangehenden Zitat.
So H. R. Sennhauser mündlich.
Vetustissima 2 (Müller, Gallus-Vita [wie Anm. 2], 213): Contigit autem una die. dum

operaretur cum fratribus et plebe in oratorium, ut imam axem ex pariete decorteiretur, et

preuior appariât aliis IUIpalmeirum «Es geschah aber eines Tages, als er mit den Brüdern

und dem Volk am Oratorium baute, dass ein Brett für die Wand gekürzt wurde und um
vier Handbreiten kürzer schien als die anderen ...» - Dass oris assis) als «Brett» und
nicht etwa als «Balkens verstanden werden muss, verdeutlicht Walahfrid an der
entsprechenden Stelle (I 27), wo er von einer tabula quaedam spricht. Zur
Holzbearbeitung siehe im Übrigen Binding/Linscheid-Burdich. Planen (wie Anm. 55), 204
212.

102
S. o. Anm. 95.

01 Nicht ganz auszuschliessen wären brettervcrkleidete Fachwerkwände (siehe die Abbildung
in Binding/Linscheid-Burdich, Planen [wie Anm. 55], 189). doch wären auch dazu
Holzpfosten nötig.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 333

lichste. Denn es ist kaum denkbar, dass die Kirche ein Jahrhundert und länger
bestanden hätte, wenn sie nur auf Holz basiert hätte. Holz, das in der Erde steckt
oder liegt, ist nach zwei oder drei Jahrzehnten verfault.104 So war in Stein am

Rhein-Burg nur die allererste Kirche aus der Mitte des 6. Jahrhunderts ein reiner
Holzbau. Dann ist man zu einer solideren Bauweise übergegangen. Schon die
zweite Baute lässt ein steinernes Fundament und Mauerteile erkennen.105

Unter den von Sennhauser aufgrund der gefundenen Pfostenlöcher und

Balkengruben erschlossenen Holzbauten kann also das Gallusoratorium kaum gewesen

sein. Es ist vielmehr zu fragen, ob das in den sechziger Jahren ergrabene
Mauerwerk tatsächlich «zwei Perioden der Otmarszeit», also dem 8. Jahrhundert,
angehört.106 Nicht auszuschliessen ist, dass die Steinfunde der älteren Periode in
Wirklichkeit zum «Gallushorizont» gehören und die Fundamente der Gallus-
kirche darstellen könnten.107 Sie wird wohl eine schlichte Saalkirche gewesen
sein. Aus welchem Material der in der Gallusvita erwähnte Fussboden ' bestanden

hat. lässt sich nicht sagen.109 Die Eingangstüre war jedenfalls so niedrig,
dass man mit dem Kopf am Türbalken anstossen konnte.

Das sepulchrum des heiligen Gallus war bis zum Einfall Erchanolds und seiner

Meute ein einfaches Bodengrab." ' Danach wurde dieses Grab mit Erde gefüllt und

wurden die Gebeine des Gallus - wiederum zwischen Altar und Wand, d. h. an

derselben Stelle - in einem Sarkophag bestattet."" Dieses Hochgrab wurde zuerst
mit leinenen Tüchern, dann mit einem, wohl prunkvollen. Teppich bedeckt.

Darüber wurde eine Memorie errichtet,"4 d. h. ein Denkmal in Form eines Überbaus,

den ich lieber als eine Art Ciborium denn als Tumba verstehen möchte.

Bei diesen Überlegungen hat mich die Archäologin Regula Steinhauser-Zimmermann von
der Kantonsarchäologie St.Gallen beraten. Ich danke ihr auch an dieser Stelle herzlich.
Erschöpfende und bestens illustrierte Auskünfte über den mittelalterlichen Holzbau finden
sich im Übrigen bei Georges Descocudres, Herrenhäuser aus Holz. Eine mittelalterliche
Wohnbaugruppe in der Innerschweiz. Basel 2007, bes. 38f.

105 Kurt Bänteli. Die Kirche Burg, in: Markus Höneisen (Hg.), Frühgeschichte der Region Stein

am Rhein. Archäologische Forschungen am Ausfluss des Untersees, Basel 1993, 175-178.
So Frei, Klostcrplan (wie Anm. 95) und Horn/Bom, Plan (wie Anm. 95).

107 1965 liess es auch H. R. Sennhauser noch offen, ob «die Kirche des Klostergründers Gallus
steinerne Fundamente besass» (Zu den Ausgrabungen in der Kathedrale, der ehemaligen

Klosterkirche von St.Gallen, in: Hans Burkhard. Restauration und Renovation im Kirchenbau,

Gossau 1965. 109-116, hier 112).
m Wetti 35 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): pulsando pavimentum; Walahrid II 1 (ed. Krusch

[wie Anm. 2] 314): pavimenti planitiem pulsarent.
Zu den möglichen Belägen (u. a. Stein, Holz, Kalkmörtel, Ton, Lehm) siehe
Binding/Linscheid-Burdich, Planen (wie Anm. 55), 386-392.

"' Walahfrid II 2 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 314): fossam vero terra replevit: Wetti 36 (ed.
Krusch, 277): sancti corporis gleba in sarcofago digno inier aram et parietem sepulturae
tradebatur.

113 Wetti (wie Anm. 2) 38; Walahfrid (wie Anm. 2) II 4.
'i4 Wetti 36 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): atque super itlud memoria meritis electi Dei con-

gruens aedifwabatur, Walahfrid II 2 (cd. Krusch, 314): et desuper, ut moris est, arcam
alliorem construxit.
Die Bezeichnung «Tumba» hat sich allgemein eingebürgert: vgl. Hecht, Kirchenbau (wie
Anm. 49), 9; Hilde Claussen. Heiligengräber im Frankenreich, Diss. Marburg 1950 (nicht



334 Max Schär

Beim Grab brannten Kerzen, deren Wachs auf kranke Körperstellen aufgelegt
wurde,"6 und über dem Grab hing der Stab, den Columban dem Einsiedler im
Steinachwald testamentarisch vermacht hatte."7 Im Gotteshaus standen, wie
Wetti und Walahfrid ausdrücklich erwähnen, mehrere Altäre."8 Es dürften wohl
drei gewesen sein, entsprechend den drei Reliquien, die Gallus in einer Kapsel
mit sich geführt und nach seinem Sturz in die Domen an einem Holzkreuz
aufgehängt hatte. Es waren Reliquien «der heiligen Jungfrau Maria, des heiligen
Desiderius und des heiligen Heerführers Mauritius»."9 Diesen drei Heiligen
muss die Kirche geweiht gewesen sein, wobei Maria die Hauptpatronin war.120

Auf den Altären befanden sich, jedenfalls während der Messfeier, liturgisches
Gerät, vielleicht kunstvolle Decken,1"1 sicher auch liturgische Bücher. Daneben,
darüber oder dahinter lassen sich Kreuze vermuten.1"" Eine Glocke rief die Brüder

zum Gebet.123

publiziert). 89ff. (nach Jan Straub. Die Heiligengräber der Schweiz. Ihre Gestalt und ihr
Brauchtum. Ein Beitrag zur Geschichte der Schweizerischen Heiligenverehrung. Diss.
Zürich 1987, 79); Poeschel. Kunstdenkmäler (wie Anm. 49). 5: Johannes Duft. Die Gallus-
Krypta und die Gallus-Reliquien in der Kathedrale St.Gallen. St.Gallen 1993. 12. - Eine
Tumba ist aber eigentlich ein (leerer) Sarkophag. Wie soll über dem Sarkophag mit den

Gebeinen des Gallus noch ein weiterer Sarkophag errichtet worden sein?
' Wetti 33. - Als Krankheiten heilendes Wundermittel galt nach Gregor von lours (573-
594), Libri IV de virrutibus sancti Martini episcopi, schon in früherer Zeit das Wachs von
den Kerzen, die am Grab des hl. Martin in Tours (gest. 397) brannten. Ausserdem wurden
«Staub vom Grab: Wasser, mit dem das Grab gereinigt wurde: Wein, mit dem Staub
vermischt» als Heilmittel betrachtet (Karl Suso Frank. Martin von Tours und die Anfänge
seiner Verehrung, in: Werner Gross/Wolfgang Urban (Hg.). Martin von Tours - ein Heiliger
Europas. Ostfildern 1997. 21-62. hier 57).
Wetti (wie Anm. 2) 38; Walahfrid (wie Anm. 2) II 4. Diese so genannte Combutta war hoch
verehrt und fand ihren Platz auch im Gozbertmünstcr. wo Notker der Stammler sie zur
Vertreibung des ihn eines Nachts bedrohenden Höllentiers herbeigeholt haben soll (Elcke-
hart IV.. Casus Sancti Galli, hg. u. übers, von Hans F. Haefele. Darmstadt 1980. c. 41. S.

92-95).
' Wetti (wie Anm. 2) 36; Walahfrid (wie Anm. 2) II 2: nach dem 1. Überfall sind die Altäre
(Plural!) «leer» bzw. «entblösst» (arac nuelae bzw. elitaria intelaia).
Wetti (wie Anm. 2)11: ähnlich Walahfrid (wie Anm. 2)1 II.

' Hecht. Kirchenbau (wie Anm. 49), 8f.
So zu sehen auf einer Miniatur des Stuttgarter Psalters, entstanden um 820/830. abgebildet
in: Die Schweiz vom Paläolithikum bis zum frühen Mittelalter. Bd. 6. Basel 2005. 291. Nur
so kann auch die Mitteilung der Viten verstanden werden, dass die Altäre nach dem ersten
Überfall «entblösst» gewesen seien (vgl. Anm. 118).
Müller (Gallus-Vita [wie Anm. 2], 233) weist ausdrücklich darauf hin. dass vor der
Jahrtausendwende keine Kreuze auf dem Altar belegt sind. Im Stuttgarter Psalter erscheint denn
das Kreuz auch als Steckkreuz hinter dem Altar.
Wetti 38 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 278): Signum basilicae resonans audicheint:
Walahfrid II 4 (ed. Krusch. 315): ecclesiae componimi insonuit. Von einer Glocke ist in
der Gallusvita schon früher die Rede (Wetti [wie Anm. 2] 7 u. 26: Walahfrid [wie Anm. 2] I

7 u. 26). Es dürfte sich dabei um eine typisch irische Handglocke gehandelt haben. Vgl. dazu

Johannes Duft. Die Sankt Gallus-Glocke. in: Die Abtei St.Gallen. Bd. 2. Sigmaringcn
1991. 28-37; Cormac Bourke. Insignia Columbae II. in: ders. (Ed.). Studies in the Cult of
Saint Columba. Dublin 1997. 162 183. hier 162 173: Ellen Hickmann. Das heilige Signal
Irische und schottische Handglocken aus der Frühzeit der christlichen Mission, in: Glocken
und Glockenspiele. Michaclstein 1998.37 45.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 3 3 5

Alteste überlieferte St. Gal1er Urkunde

Der Unterhalt der Kirche, aber auch das tägliche Leben der Menschen am Gal-
lusgrab erforderten Mittel. Die Einsiedler und die genannten Frauen, wie gesagt:
wahrscheinlich auch männliches Dienstpersonal, werden sie zum Teil selber
erwirtschaftet haben. Das reichte aber nicht aus. Man war angewiesen auf
Schenkungen. Diese wurden dem heiligen Gallus bzw. jenen, die an seinem Grab
wachten, gemacht von den Menschen, die sich von der Fürbitte des Gallus Hilfe
erhofften oder sich für die zuteil gewordene Hilfe bedanken wollten. Walahfrid
unterscheidet mit Bezug auf die Gaben (donariei) zwischen substantia und pos-
sessiones. Unter substantia ist wohl die direkte Versorgung mit Nahrungsmitteln
und anderem Lebensnotwendigem zu verstehen, possessiones meint die
Güterschenkungen. Damit beginnt der Grundbesitz der Gallussiedlung. der unter
Otmar beständig wachsen wird.

Wir wissen nicht, welche Güter es im Einzelnen waren, die der kleinen
Mönchsgemeinschaft geschenkt worden sind. Nur ein Dokument ist überliefert,
das mit Sicherheit aus der Zeit vor Otmar stammt und in dem konkrete Angaben
über eine Güterverleihung und deren Verwendungszweck gemacht werden.124 Es

ist eine Urkunde, die schon im 16. Jahrhundert nur noch als Fragment vorhanden

war und offenbar im 17. Jahrhundert ganz verloren ging. Der Reformator
St.Gallens, Vadian, hat noch das Original des Fragments vor Augen gehabt und
daraus zitiert;127' ebenso der Herausgeber126 des Codex Traditionum genannten
St.Galler Klosterdrucks von 1645. Hermann Wartmann hat den im Klosterdruck
edierten Text im ersten Band seines monumentalen Urkundenwerks als Nummer
1 abgedruckt und ihn später mit dem Fragment aus Vadians Äbtechronik
ergänzt.127 1983 wurde Wartmanns Text ohne Vadians Beitrag, aber mit deutscher
Übersetzung und einem guten Kommentar neu herausgegeben.1"8 Peter Erhart

vom St.Galler Stiftsarchiv wird das ganze Fragment für den ersten Band des

Chartularium Sangallense, mit kritischem Apparat versehen, neu edieren.1" Das
rekonstruierte Textfragment hat folgenden Wortlaut:

Gotefridus Alemanniae eiux tradii Biherburgum victim ad Neccarum. '

Godofridus dux, vir Muster. Magulfus praesbyter ac pastor sancti Galluni adprae-
sentiam nostram veniens. suggessit ac petivit consolationem nostrum, ut aliquid ad

" Ausserdem kann allenfalls noch Wartmann. Urkundenbuch (wie Anm. 14), Nr. 3 vor Otmar
aufgesetzt worden sein. Wartmann. Nr. 2 und 4 sind in einer Zeit ausgestellt worden, in der
die Galluszelle zum Kloster wurde (Michael Borgoltc. Chronologische Studien an den
alemannischen Urkunden des Stiftsarchivs St. Gallen, in: Archiv fur Diplomatik. 24 [1978]. 54-
202, hier 138f.; ders. u. a.. Subsidia Sangallensia. St. Gallen 1986, 330-332).
Vadian. Schriften 1 (wie Anm. 31). 113.

126 Wohl P. Magnus Brüllisauer (Wartmann LS. VHIf).
Wartmann 1. S. 1: Urkundliches aus St.Gallen II. in: Anzeiger für Schweizerische Geschichte.

5 (1874). lf; Wartmann 3 (1882). S. VII.
128 Camilla Dirlmeier/Klaus Sprigade, Weitere hagiographische Texte und amtliches Schriftgut.

Sigmaringen 1983, 17.

Ich danke Peter Erhart für die Überlassung des Typoskripts.
Diese Überschrift ist offensichtlich vom Herausgeber des Codex Traditionum formuliert
worden. Als Beweis dafür, dass Gotfnd Herzog von (Gesamt-)Alemannicn gewesen wäre,
taugt sie also nicht.



336 Max Schär

luminaria sancti Galluni Ecclesiae concedere debuerimus. etc Actum in Chanstada
villa publica, praesentibus istìs. quorum hie signacula continentur etc. Ego enim
Scaftarius, ac si vocatus abbas. jussus a Godofrido duce scripsi. anno vicesimo
Godofredo duce data etc.

«Gotfrid, Herzog von Alemannien, schenkt das Dorf Biberburg am Neckar.
Herzog Gotfrid, vir inluster. Der Priester und (Seelen)hirt Magulf von St. Gallen
kam zu uns mit einem Vorschlag und bat um eine Spende, (nämlich) dass wir etwas
zur Beleuchtung der Kirche des heiligen Gallus beitragen sollten. Geschehen in
Cannstatt an öffentlichem Ort in Gegenwart jener, deren Zeichen hier enthalten
sind. Ich, Scaftarius, als berufener Abt, habe auf Geheiss des Herzogs Gotfrid [die
Urkunde] geschrieben, im 20. Jahr des Herzogs Gotfrid.»

Herzog Gotfrid

Biberburg ist ein abgegangener Ort in der Nähe des heutigen Stuttgart. Wo der
im Schlussprotokoll der Urkunde erwähnte Scaftarius Abt war, ist nicht
auszumachen. Der Mann wird nur in dieser einen Urkunde erwähnt.131 Mit ihrer
Nennung des Herzogs Gotfrid' " stellt die Urkunde hingegen den Zusammenhang mit
der Geschichte Alemanniens her. Der Herzog erscheint auch in anderen Quellen,
vor allem in Erchanberts Breviarium regum Francorum, und ist historisch
greifbarer als alle vor ihm genannten duces Alamannorum, die wahrscheinlich
lediglich «lokale alemannische Machthaber oder aber Heerführer alemannischer
Scharen in austrasischem Dienst» gewesen waren.134 In der zitierten Urkunde
wird deutlich, dass Gotfrid zumindest im Norden Alemanniens, im oberen
Neckar- und Donauraum, begütert war, vielleicht dort auch ein oder das Herr-

Vadian (Schriften I. 1875. 113 u. 116) möchte im Namen Scaftarius eine barbarische
Latinisierung des deutschen Wortes «Schaffner» sehen. Die Mönche hätten vor dem Abt
einen Provisor oder oeconomum bzw. «besorger» gehabt, «der sich nach Ordnung und
brauch eines abtz gehalten habe». Götzinger urteilt aber sicher zu Recht: «Vadian hat
offenbar die Urkunde falsch verstanden, und Scaftarius ist vielmehr der name eines im
dienste des herzogs stehenden geistlichen» (ebd. 113. Anm. 2).

" Zu ihm Bruno Behr. Das alemannische Herzogtum bis 750. Bern/Frankfurt a. M. 1975.
174-177; Hans Schnyder, Die Gründung des Klosters Luzern. Adel und Kirche Südaleman-
niens im 8. Jahrhundert. Bd. 1. Freiburg Schweiz 1978. 229-233; Dieter Gcucnich, Art.
Gotefrid, in: RGA. 12 (21998), 401 f.; Alfons Zettler. Karolingerzeit, in: Handbuch der
baden-württembergischen Geschichte. Bd. 1. Teil 1. Stuttgart 2001. 297-380, hier 305-310;
ders.. Geschichte des Herzogtums Schwaben. Stuttgart 2003. 48ff; Thomas Zotz. König.
Herzog und Adel. Die Merowingerzeit am Oberrhcin aus historischer Sicht, in: Freiburger
Universitätsblätter. 159 (2003). 127 141. hier 135f.
Das Breviarium ist «ein aus alemannischen Kreisen stammender Abriss der fränkischen
Geschichte von um 826» (Zettler. Schwaben. 52).
So Behr. Herzogtum (wie Anm. 132). 171. Anders Keller (Fränkische Herrschaft [wie Anm.
22]. 11 der davon ausgeht, «dass die Alemannen im 6. und frühen 7. Jahrhundert unter
einheitlicher politischer Führung standen», wobei die Führer der Alemannen allerdings keine
alemannischen Stammeshcrzöge. sondern fränkische Amtsträger gewesen seien, «die auf
linksrheinischem Gebiet verankert waren und deren Amtsgewalt sich vor 561 nicht einmal
nur auf alemannisches Gebiet erstreckte».



St Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 337

schaftszentram (villa publica) hatte.135 Zudem lässt die Urkunde erkennen, mit
welchem Selbstbewusstsein und welchem Ansprach Gotfrid sein Herzogtum
regierte. Wie der rätische Praeses Victor lässt sich auch er als vir inluster,
«erlauchter Mann», titulieren.1'6 Das von Abt Scaftarius geschriebene Dokument
ist auch die einzige alemannische Urkunde, die nicht nach den Regierungsjahren
des fränkischen Königs, in diesem Fall Childerichs III. (gest. 711), sondern nach

dem Regierangsjahr eines Herzogs datiert ist.137 Im frühen 9. Jahrhundert galt
Gotfrid als Urargrossvater Hildegards, der zweiten Gemahlin Karls des
Grossen,138 und im späteren 9. Jahrhundert hat man ihn im Reichenauer
Verbrüderungsbuch sogar zum «König» gemacht (Cotafridus rex).u

Aus Erchanberts um 826 verfasstem Breviarium hat die historische Forschung
vor allem davon Notiz genommen, dass sich Gotfrid - zusammen mit anderen

«Herzögen» und offenbar sogar als deren Haupt - gegen die aufstrebenden karo-

lingischen Hausmeicr stellte, «wobei er als legitimistisches Argument seine

Merowingertreue vorschob».140 In Wirklichkeit dürfte sein Widerstand damit
zusammenhängen, dass Alemannien in der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts

trotz seiner nominellen Zugehörigkeit zum Frankenreich politisch, gleich Rätien,

vergleichsweise unabhängig gewesen war, während die karolingischen Hausmeier

seit dem frühen 8. Jahrhundert die Randgebiete stärker an die Zentralgewalt

zu binden trachteten. Der Widerstand Gotfrids gegen die Karolinger wird
seinen Grund aber auch darin gehabt haben, dass der Aufstieg derselben eben zu
der Zeit erfolgte, da auch seine Herzogsmacht erstarkte und er das Herzogsamt
innerhalb seiner Familie weiterzugeben versuchte.141 Zur kriegerischen
Auseinandersetzung führte der Gegensatz beider Familien zu Lebzeiten Gotfrids
allerdings noch nicht. Erst nach seinem Tod begannen die Karolinger in Alemannien

einzufallen, und erst 746 gelang es ihnen, das alemannische Herzogtum
auszuschalten.142

115 «Die Frage, ob er und seine Söhne zu Beginn des 8. Jahrhunderts die einzigen Herzöge in

Alemannien waren und ihre Herrschaft das gesamte Land umfasste. ist aus den Quellen
nicht eindeutig zu beantworten» (Dieter Geuenich. Geschichte der Alemannen. Stuttgart
1997. 105).

136
Schär, Otmar (wie Anm. 33), 313f. u. 328. Der spätantike Titel «wurde in der Merowinger-
zeit für hochrangige Personen, etwa auch für die Hausmeier, benutzt» (Zotz,
Merowingerzeit [wie Anm. 132], 135).

137 Wartmann 1 (wie Anm. 14), S. 1: Behr. Herzogtum (wie Anm. 132), 177; Zettler, Schwaben
(wie Anm. 132), 49.

1

Thegan. Gesta Hludowici imperatoris, hg. u. übers, von Ernst Tremp, in: MGH SRG in
usum scholarum. Hannover 1995, c. 2. S. 176f. Vgl. Jörg Jamut. Untersuchungen zu den
fränkisch-alemannischen Beziehungen in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts, in: SZG. 30

(1980), 7-28. hier 24f; Zettler, Karolingerzeit (wie Anm. 132), 326 330.
135 Zettler. Karolingerzeit, 305-308, Zitat 308.

MGH SS 2. ed. Georg Heinrich Pertz, Hannover 1829. 328: Ulis namque temporibus ac
deineeps Cotefredus dux Alamannorum ceieterique circumquaque duces noluerunl obtempe-
rare dueibus Franchorum. eo quod non potuerlnt regibits Meroveis servire, siculi antea
soliti erant. Zitat bei Jarnut. Untersuchungen (wie Anm. 138), 11.

141
Behr. Herzogtum (wie Anm. 132), 158-171; Geuenich, Alemannen (wie Anm. 135), 103.

I4" Dazu Thomas Zotz, Art. Cannstatt, Gerichtstag, in: Lexikon des Mittelalters 2 ("1999),
1436f. Alfons Zettler vertritt freilich die Ansicht, das der «Tag von Cannstatt» und die



338 Max Schär

Gotfrid starb nach dem Zeugnis verschiedener Annalen im Jahr 709.143 Die
einzige überlieferte ihn betreffende Urkunde muss also in diesem Jahr oder
früher verfasst worden sein.144 Vadian will wissen, sie sei mindestens 10 Jahre

vor Otmars Ankunft geschrieben worden.145 Melchior Goldast präzisiert in
seinen Glossen zu Ratperts Casus sancti Galli, Kapitel 5: «mehr oder weniger 13

Jahre vor Abt Otmar».146 Man könnte also etwa 706 bis 708 als Entstehungszeit
der Charta annehmen,147 und manche Forscher haben dies auch getan.148 Indessen

haben wir keine Ahnung, wie Vadian und Goldast zu ihren Datierungen
gekommen sind. Es kann sich um blosse Vermutungen handeln. Wartmann, der

aus verständlichen Gründen auf den berühmt-berüchtigten Goldast nicht gut zu
sprechen war,149 verzichtete deshalb auf jede genauere zeitliche Fixierung
sowohl des Regierungsantritts Gotfrids als auch der Urkunde und begnügte sich
mit der Zeitangabe «c.700».'50 Ich schliesse mich dieser Datierung an.

Wachszins

Es stellt sich nun noch die Frage, was die St.Galler denn mit dem weit entfernten
Ort Biberburg angefangen haben. Interessanterweise war es die Aufgabe der

Dorfbewohner, einen Beitrag zur Beleuchtung der Kirche des heiligen Gallus zu
leisten,151 d. h. die Galluszelle mit Wachs zu versorgen. Sie waren also Wachs-

Ereignisse im Jahr 746 in der bisherigen Forschung viel zu stark gewichtet worden seien.
Einen «gewissermassen schlagartigen Beginn karolingischer Herrschaft in Alemannien»
habe es nicht gegeben. Vielmehr habe die «Konzentration auf die Ereignisse im Jahre 746
unseren Blick auf den lange andauernden Prozess der Integration Alemanniens ins
karolingische Frankenreich eher verstellt» (Karolingerzeit [wie Anm. 132], 317; vgl. Schwaben

[wie Anm. 132], 50-55). Nach Zettler steht Cannstatt 746 auch «nicht nur fur das

endgültige Aus des alten Herzogtums bei den Alemannen, sondern mindestens ebenso gut für
das Finale des Bruderzwists zwischen den Erben Karl Martells, das den Weg für Pippins
Aufstieg zum fränkischen König ebnen sollte» (Schwaben, 56).
Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 175f.
Zur Datierungsfrage vgl. Borgolte, Studien (wie Anm. 124), 137f.
Vadian, Schriften 1 (wie Anm. 31), 113: «Disse chart ist zum minsten zachen jar vor S.

Othmars ankunft zu Chanstat geschriben ...»
' Alamannicarum rerum scriptores aliquot vetusti, torn. 1, Frankfurt 1606, 176: annis plus
minus XIII. ante Abbaten! Othmantm.
Wenn man Otmars Ankunft in St.Gallen auf 719 datiert, um 706/07, bei einer Datierung auf
720 um 707/08.

' U.a. Heinrich Büttner: 708 (Christentum und Kirche zwischen Neckar und Main im 7. und
frühen 8. Jahrhundert, in: Sankt Bonifatius. Gedenkgabe zum zwölfhundertsten Todestag.
Fulda 1954, 362-385, hier 379); Rolf Sprandel: vor 709 bzw. 707 (Das Kloster St. Gallen in
der Verfassung des karolingischen Reiches, Freiburg i. Br. 1958, 13 mit Anm. 22); Schnyder:

um 707 (Luzern [wie Anm. 132], 229 u. 231). Dirlmeier/Sprigadc (Texte [wie Anm.
128], 17) und Geuenich (RGA 12, 401) folgen ihnen mit Vorbehalt.
Er traut ihm beispielsweise auch ohne weiteres zu, dass er das Original der Urkunde
«verschleppt» habe (Wartmann 3, 1882, S. VII).

1

Wartmann 1, S. 1. Borgolte (Subsidia [wie Anm. 124], 330) schwankt zwischen «ca. 700»
und «706/7».
Behrs Vorschlag (Herzogtum [wie Anm. 132], 175, Anm 690), luminaria im übertragenen
Sinn («Erhöhung/Lob») zu verstehen, überzeugt nicht. Für dieses Verständnis gibt es
meines Wissens keinen Beleg. So auch Schnyder, Luzern 1 (wie Anm. 132), 231, Anm. 30.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 339

zinser. Die Beleuchtung von Kirchen mittels Kerzenleuchter war im frühen
Mittelalter allgemein üblich.15" Sie war aber zugleich auch ein Problem. Kerzenwachs

war kostspielig, und da das Licht Tag und Nacht brennen musste, brauchte

es viel davon. Von einem St.Galler Küster aus späterer Zeit hören wir, dass er
Wachs sparen wollte, indem er das Licht nur in der Kirche und nicht in der

Krypta vor dem Altar brennen liess, «weil das Licht, das vor dem oberen Altar...
brannte, durch ein Fenster seine Strahlen auch zu dem Altar, der unterhalb der

Krypta [sie!] gelegen war, schickte und beiden Orten zu genügen schien».153

Nicht gespart mit dem Wachs hat ein Ehepaar aus der Bertholdsbaar, dem Hochland

zwischen dem südlichen Schwarzwald und der schwäbischen Alb. Es

brachte zur Zeit Karlmanns (741-747) «einen ziemlich grossen Wachskuchen»
(modicam tortam ceram) nach St.Gallen, den die Frau in ein selber gewobenes
Altartuch eingewickelt hatte.154 Ein weiterer Wachskuchen wurde dem heiligen
Gallus von einem Mann gebracht, der ebenfalls aus der Bertholdsbaar, aber zwei
bis drei Jahrzehnte später (771) nach St.Gallen kam. Zu seinem Wachs war er
freilich nicht rechtmässig gekommen. Er hatte auf dem königlichen Landgut
Rottweil einen Bienenkorb gestohlen, hatte die Bienen getötet, den Honig
ausgeschieden und aus der Wabe den Kuchen zubereitet. Zur Strafe für sein Vergehen
soll das Wachs so hart wie Stein geworden sein.155 Auch in späteren Jahrhunderten

gehörten Wachszinse «zu den häufigsten und symbolträchtigsten Abgaben»

an Kirchen und Klöster.156 Einen jährlichen Wachszins entrichtete dem
Kloster St.Gallen z. B. auch König Konrad I. (911-918), und zwar als
Wiedergutmachung für das, was sein Vorfahre Ruthard Abt Otmar angetan hatte.157

Der Priester Magulfus

Mit besonderem Interesse vernehmen wir aus der Urkunde von dem Priester und
Pastor Magulfus. In beiden Funktionen wird er nicht der einzige gewesen sein.
Wie auch die andern religiosi clerici am Gallusgrab muss er den Altardienst
versehen, gepredigt, die Sakramente gespendet und den Pilgern seelsorgerlichen
Beistand geleitstet haben. Er scheint aber der Vorsteher der kleinen Mönchskolo-

'" Barbara Scholkmann. Kultbau und Glaube. Die frühen Kirchen, in: Die Alamannen (wie
Anm. 93), 455^164, hier 460.
Walahfrid, Vita Galli II 24 (übers, nach Walter Berschin, Das Gallusgrab, ein Heiligtum der
Alemannen um 700. Vortrag gehalten am Gallustag 1988 anlässlich der städtischen Gallus-
feier in St. Gallen [Typoskript], S. 5).
Vetustissima, c. 9 (Text und Übersetzung bei Dirlmeier/Sprigade, Quellen [wie Anm. 2],
33f).

' Vetustissima, c. 11 (Müller, Gallus-Vita [wie Anm. 2], 221 mit Kommentar 239f). Es handelt

sich um das dritte und letzte Wallfahrtswunder, welches der bald nach 771 schreibende
Autor erzählt. Das Ereignis können wir datieren aufgrund des Eingangssatzes: Tercium vero
miraeuhtm adhuc geslum est in ipso supradicto pago, regnante donino Carlmanno in anno
quarto regni sui.
Ernst Tremp, in: Lukas Vischer u.a.. Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, Prelim

o 1 2, nno ai
!?('

burg/Basel 1998, 43.
157 Ekkehart IV., Casus Sancti Galli, ed. Haefele (wie Anm. 117), c. 21, S. 52-55).



340 Max Schär

nie gewesen zu sein. Wie gross die Zahl der Einsiedler war, denen er vorstand,
wissen wir nicht. Aus der Gallusvita erfahren wir nur, dass ihre Zahl bis um 680
drastisch zurückgegangen war.158 Später kann sie sich wieder erhöht haben.

Einen politischen Hintergrund muss die erste urkundlich bezeugte Schenkung
nicht gehabt haben. Bemerkenswert ist, dass Herzog Gotfrid nicht etwa aus eigenem

Antrieb den St. Gallern den Ort Biberburg bei Stuttgart geschenkt hat. Der
Priester Magulfus erscheint bei ihm als Bittsteller. Wahrscheinlich befanden sich
die Einsiedler am Gallusgrab in einer Notlage. Wie sonst liesse es sich erklären,
dass ihr Vorsteher bis nach Cannstatt reiste, an einen Ort also, der «nahe der später

bezeugten alemannisch-fränkischen Grenze» lag159 und als Bad Cannstatt
heute einen Stadtteil Stuttgarts bildet.160 St.Gallen muss um 700 noch eine

armselige Siedlung gewesen sein. Die fränkischen Krieger, die um 710 in das

Gallusoratorium eingedrungen sind, kennen nicht einmal den Namen des

Ortsheiligen. Walahfrid wird also wohl übertreiben, wenn er behauptet, àie fama
des Gallus habe sich schon vor Otmar «weit und breit» ausgebreitet. Dass die
«umwohnende Bevölkerung» zum Gallusgrab pilgerte, ist aber glaubhaft. Sie

kam wegen der Wunder (virtutes), also aus religiösen Gründen.
War diese Bevölkerung, die Bevölkerung in der 2. Hälfte des 7. und im

beginnenden 8. Jahrhundert, überhaupt christlich? War sie heidnisch oder beides
zusammen? Wie müssen wir uns die Christianisierung vorstellen? Waren es

Romanen oder Alemannen, die nach St.Gallen kamen? Mit diesen Fragestellungen

werden wir - wie es Bruno Behr schon 1975 mit Bezug auf den Eintritt in

das historisch so dunkle 7. Jahrhundert festgestellt hat161 - «automatisch in einen

gefährlichen Strudel der Forschung hineingezogen, dessen tiefster Punkt in

einem Geschlinge von Detailfragen endet, aus dessen polypenartigen Armen nur
ein gewaltsames Loskommen möglich ist». Wagt man es trotzdem, sich sowohl
dem Strudel als auch dem Polypen zu stellen, gelangt man etwa zu den

folgenden Ergebnissen.

Religiöse und ethnische Verhältnisse

Als Columban mit seinen Mönchen nach Arbon gekommen war, bestand dort -
wie in anderen spätrömischen Kastellen16" - eine christliche Gemeinde. Konstanz

war Sitz eines Bischofs, christliches Volk und christlicher Adel versammelten

sich zur Bischofswahl. Der Gewählte stammte aus Grabs im heutigen St.

158 Wetti (wie Anm. 2) 36: Walahfrid (wie Anm. 2) II 2.
59 Thomas Zotz. Der Südwesten im 8. Jahrhundert, in: Hans Ulrich Nuber u. a. (Hg.). Der

Südwesten im 8. Jahrhundert aus historischer und archäologischer Sicht. Ostfildem 2004.
13 30. hier 19.

Iwl Gallus war über die engere Bodenseeregion und das rheintalischc Grabs nicht herausgekommen.

161
Behr, Herzogtum (wie Anm. 132). 141.

'" Zu den Kastellkirchen in Kaiseraugst. Zurzach und Solothurn vgl. Carola Jäggi. Spätantikes
Christentum und das Kontinuitätsproblem nach archäologischen Quellen, in: LorenzvScholk-

mann, Alemannen 2003 (w ie Anm. 45). 39 53.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 341

Galler Rhcintal, wo es also ebenfalls eine christliche Gemeinde gab. Zur christlichen

Führungsschicht gehörte der in Überlingen residierende Herzog Cunzo.
Aber auch am Ausfluss des Untersees, im spätrömischen Kastell Stein am Rhein-

Burg, war «spätestens um die Mitte des 6. Jahrhunderts» eine christliche
Holzkirche entstanden.163 Das heisst freilich nicht, dass die ganze Bodenseeregion zu

Beginn des 7. Jahrhunderts christlich gewesen wäre. «In Inneralemannien, d. h.

Südwestdeutschland,» ist «bislang spätantikes Christentum nicht nachgewiesen».164

Am Ostufer des Bodensees, in der Gegend von Bregenz, trifft Columban

gemäss der von Jonas spätestens 641 "° verfassten Vita noch um 610 Menschen

an, die ihrem Gott Wodan ein Bieropfer darbringen wollen.166 Die Gallusviten
wissen zudem zu berichten, dass die Gottesmänner in Bregenz eine Kirche
angetroffen hätten, in der «drei eherne und vergoldete Bilder» verehrt worden
seien.167 Dabei lebten die Bregenzer immerhin in einem ehemaligen, in spätrö-
mischer Zeit sicher christlich gewordenen Kastell. Dass ganz in der Nähe von
Kirchen durchaus heidnische Kulte weiterleben konnten, belegt auch eine
1991/92 durchgeführte Ausgrabung in Zillis, Graubünden. «Sie brachte in einer
Höhle eine spätrömische heidnische Kultstätte zum Vorschein, die offensichtlich
bis ins Frühmittelalter (6./7. Jahrhundert) hinein benutzt wurde.»168

Der Kultplatz in Zillis wurde von Christen zerstört und zugeschüttet. Columban

hat nach dem Zeugnis der Gallusvita die entheiligte Kirche in Bregenz neu

geweiht und sie dem Schutz der heiligen Aurelia unterstellt. Was nach seinem

Weggang (um 612) in Bregenz geschah, wissen wir nicht. Die Gallusviten
berichten, dass längst nicht alle Einwohner von Bregenz und seiner Umgebung an

der gewaltsamen Missionierung der Fremdlinge Freude gehabt hätten.169 Sicher
in der Bischofsstadt Konstanz, aber auch in Arbon hat sich das Christentum halten

können. In Arbon predigt Gallus dem christlichen, vom Priester Willimar
betreuten Volk noch kurz vor seinem Tod.170 Auch danach gibt es keinerlei
Hinweise auf einen religiösen Umschwung.171

163 Bänteli, Kirche Burg (wie Anm. 105). Zitat S. 178.
164

Jäggi, Christentum (wie Anm. 162), 40. Anm. 12.
I6<

S. o. Anm. 27.
** Jonas, Vita Columbani 27. Dazu Fritz Blanke, Columban in Bregenz. in: Missionsprobleme

des Mittelalters und der Neuzeit. Zürich/Suttgart 1966, 21—40. hier 22 26.
16

Wetti, Vita Galli 6 (ed. Krusch [wie Anm. 2], 260): Très ergo imagines aereas et deauratas
superstitiosa gentiliias ibi colebat Dazu Johannes Duft, Frühes Christentum in Brigan-
tium, in: Das römische Brigantium. Ausstellungskatalog des Vorarlberger Landesmuseums
Nr. 124. Bregenz 1985. 101-121. hier 110-113.

168' Renata Windler, Von der Spätantike zum Frühmittelalter, in: Geschichte des Kantons
Zürich, Bd. 1, Zürich 1995, 109-129, hier 116. Vgl. Jürg Rageth, Ein spätrömischer Kultplatz
in einer Höhle bei Zillis GR, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

51 (1994), 141-172.
Wetti 6 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 260): Tunc ergo pars populi confluendo peccata sua
credidit. parsque irata et indignata cum furore abscessil (inhaltsgleich, aber wortreicher
Walahfrid I 6). Zwei Brüder wurden sogar ermordet (Wetti 8; Walahfrid I 8).

170 Wetti (wie Anm. 2) 29; Walahfrid (wie Anm. 2) I 29.
171 Heiko Steuer, Art. Alemannen, in: RGA, 1 (21973), 159.



342 Max Schär

Welches war aber die religiöse Situation auf dem offenen Land? Ich
beschränke mich beim Versuch, diese Frage zu beantworten, auf das Gebiet südlich
des Bodensees, das wenigstens nominell zum kurz vor 600 gegründeten Bistum
Konstanz gehörte. Dort befand sich die Galluszelle und von dort, vor allem aus

Arbon und dem Arbongau, kamen zumindest in den letzten Jahrzehnten des 7.

Jahrhunderts offenbar auch die meisten Besucher.17" Im beginnenden 7.

Jahrhundert lebte in Arbon eine gemischte romanisch-germanische Bevölkerung.173
Das Hinterland des alten Kastellortes war nach dem gegenwärtigen Stand der

Forschung, insbesondere der Ortsnamenforschung, noch hauptsächlich Waldgebiet

und ein weitgehend unbebauter Landstrich.1'4 Wenn im gesamten Gebiet der

heutigen Nordschweiz Menschen ausserhalb der alten Römerkastelle und
Wegstationen lebten, so waren es kaum Alemannen, sondern Romanen oder
Franken.175 Was man früher als «alemannische Landnahme» bezeichnete, hat im
grösseren Stil keineswegs schon nach 260 n. Chr., der Aufgabe des Limes, oder
nach 401/402, dem Abzug der römischen Grenzverteidigungstrappen, auch nicht
unmittelbar nach 536/37, der fränkischen Machtübernahme, stattgefunden. Die
archäologisch erforschten Gräberfelder der Nordschweiz zeigen vielmehr, dass

in diesem Gebiet die alemannische Besiedlung «im Wesentlichen erst im Lauf
des 7. Jh. einsetzte».176 Infolgedessen hat auch die romanische Sprache «in den

ehemaligen Römersiedlungen am Südufer des Bodensees von Bregenz bis Konstanz»

bis gegen Ende des 7. Jahrhunderts überleben können.177 Zuvor «muss mit
einer zusammengewürfelten Bevölkerung aus Germanen verschiedener Herkunft
und einheimischen romanischen Gruppen gerechnet werden».178 Die Menschen,
die zum Gallusgrab pilgerten, konnten also sowohl Romanen (bzw. romanisierte
Kelten) als auch Germanen, Alemannen oder Franken, sein.

aus dem Arbongau die Rede, welche zur Galluszelle geflüchtet seien (Wetti 35: ex
Arbonensipago bzw. isti Arbonenses; Walahfrid II 1: Arbonenses).

171 Gerold Hilty, Gallus am Bodensee, in: Vox Romanica, 45 (1986), 83-115, hier 103. Die
Germanen waren wohl eher Franken als Alemannen.
Willi Schoch/Alfred Zangger, Zeiten der Wanderungen - Blüte des Mönchtums -
Vorherrschaft des Adels, in: Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 1, St. Gallen 2003, 189-261,
hier 195 mit Anm. 4. - «Aus dem Raum Bodensee fehlen sankt-gallische Belege der
allerersten Siedlungsperiode [frühes 7. Jh.]» (Markus Stromer, Besiedlung im Mittelalter,
ebd. 263-285, hier 273).

" Renata Windler, Franken und Alamannen in einem romanischen Land, in: Alamannen (w ie
Anm. 93), 261-268, hier 265f Angehörige der fränkischen Führungsschicht müssen nach
536/537 eingewandert und nach Ausweis der Bestattungen aus dem fränkischen Kerngebiet
gekommen sein (Windler, Frühmittelalter [wie Anm. 168], 120).
Windler, Franken (wie Anm. 93), 268. Vgl. dies.. Das Gräberfeld von Elgg und die Besiedlung

der Nordostschweiz im 5.-7. Jh.. Zünch/Elgg i994, 160ff, bes. 163: «Ein (grösserer)
Bevölkerungszuwachs aus dem südwestdeutschen Raum (von Alamannen also)» ist «für das
6. Jh. nicht zu belegen». Windier macht indessen darauf aufmerksam, «dass in der
Nordschweiz bis ans Ende des 7. Jh. in bestimmten Gebieten Reste der romanischen
Bevölkerung nachzuweisen sind, besonders deutlich im Kastell von Kaiseraugst» (Franken
[wie Anm. 175], 268).

177
Hilty, Bodensee (wie Anm. 173), 103 u. 115. Vgl. dens., Gallus (wie Anm. 25), 68 70.

178
Stromer, Besiedlung (wie Anm. 174), 266.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 343

Die alemannischen Siedler des 7. Jahrhunderts kamen offensichtlich aus dem

südwestdeutschen Raum179 und dürften im Allgemeinen noch keine Christen
gewesen sein.18 Entsprechend ihrem Brauch liessen sie sich in Reihengräbern
bestatten und mit Grabbeigaben versehen. Erst um 700 werden die meisten bis
dahin benutzten Reihengräberfelder aufgegeben und hört auch die Beigabensitte
fast vollständig auf.181 Es wäre freilich verfehlt, allein aufgrund dieses Befundes
schon auf den christlichen Glauben der Verstorbenen oder der sie Bestattenden
schliessen zu wollen.182 Die Benutzung der alten Bestattungsplätze scheint von
den kirchlichen Vorgesetzten, unterstützt durch die weltlichen Herren, «mit
einem Verbot belegt worden zu sein».183 Ein gewisser Vorbehalt ist auch

gegenüber der zwischen 724 und 730 redigierten Lex Alamannorum angebracht.
Zwar spielen darin Kirche und kirchliche Rechte - im Unterschied zum Pactus

legis Alamannorum, der rund hundert Jahre früher entstand - eine entscheidende
Rolle,184 doch stellt sich die Frage, ob dieser Befund auch auf den Grad der

Christianisierung breiterer Bevölkerungskreise zu schliessen erlaube.
Unzweifelhaft ist demgegenüber, dass im 8. Jahrhundert - vor allem in dessen

Mitte - eine eigentliche «Klostergründungswelle» einsetzte. Allein im alemannischen

Raum und in Ratten18^ können für diese Zeit nicht weniger als 25 neu

79
Windler, Frühmittelalter (wie Anm. 168). 122f. und Franken (wie Anm. 175), 266.

180 Behr, Herzogmm (wie Anm. 132), 123. hält fest, «dass bis zum Ende des 6. Jahrhunderts
das Gebiet der Alemannen noch nicht christianisiert und von der merowingischen Kirche
noch nicht erfasst worden war». Dies bestätigt die archäologische Forschung: vgl. Horst
Wolfgang Böhme. Neue archäologische Aspekte zur Christianisierung Süddeutschlands
während der jüngeren Merowingerzeit, in: Walter Berschin u. a. (Hg.). Mission und
Christianisierung am Hoch- und Oberrhein (6.-8. Jahrhundert), Stuttgart 2000, 75-109, hier 791".

1X1
Windler, Frühmittelalter (wie Anm. 168), 117 u. ö. Dasselbe gilt auch für Süd- bzw.
Südwestdeutschland: Böhme. Christianisierung (wie Anm. 180). 79, 82. 89; Gerhard Fingerlin,
Das Ende der Reihcngräberzeit in Südwestdeutschland, in: Nuber u. a.. Südwesten 2004
(wie Anm. 159), 31-61, bes. 59. Zum Bestattungsortwechsel insgesamt vgl. Eyla Hassen-

pflug. Das Laienbegräbnis in der Kirche, Rahden/Westf. 1999, 59-77.
182

Schnyder. Luzern 1 (wie Anm. 132), 39. Anm. 27. Renata Windler (Frühmittelalter [wie
Anm. 168], 117) formuliert denn auch sehr vorsichtig: «Die Aufgabe der Gräberfelder im

ausgehenden 7. Jahrhundert und die Entstehung des Kirchhofs, des Friedhofs bei der
Kirche, sind wohl Zeichen für die wachsende Einflussnahme der Kirche oder eines

Eigenkirchenherrn auf die Bevölkerung und dürfen als Ansatz zu einer Pfarreibildung
interpretiert werden.»

183
Böhme, Christianisierung (wie Anm. 180), 108. Vgl. auch Schnyder, Luzem 1 (wie Anm.
132), 39.

184 Clausdieter Schott (Hg.), Lex Alamannorum: Das Gesetz der Alemannen. Text -
Übersetzung Kommentar zum Faksimile aus der Wandalgarius-Handschrift Codex
Sangallensis 731, Augsburg "1993, bes. 18f; Schoch/Zangger. Zeiten (wie Anm. 174), 197;
Ruth Schmidt-Wiegand, Christentum und pagane Religiosität in Pactus und Lex
Alamannorum, in: Lorcnz/Scholkmann, Alemannen 2003 (wie Anm. 45), 113-124;
Wilfried Hartmann, Einige Fragen zur Lex Alamannorum, in: Nuber u. a., Südwesten 2004

(wie Anm 159), 313-333, bes. 328-333 (Die Lex Alamannorum und die Kirche).
185 In Bayern sind im 8. Jahrhundert unter Führung des Herzogs rund 55 Klöster «aus dem

Boden gestampft worden» (Wilhelm Stornier, Die agilolfingerzeitlichen Klöster, in: Die
Bajuwaren. Von Severin bis Tassilo 488-788, Rosenheim/Mattsee 1988, 305-317, hier 305;
nach Alfons Zettler, Fragen zur älteren Geschichte von Kloster Säckingen, in: Berschin u.a.,
Mission 2000 [wie Anm. 180], 35-51, hier 43).



344 Max Schär

gegründete Klöster namhaft gemacht werden.186 Dies aber wäre, so folgert
Alfons Zettler einleuchtend, kaum denkbar, wenn sich in der vorausgehenden
Zeit, also im Laufe des 7. Jahrhunderts und allenfalls in den ersten Jahrzehnten
danach, das Christentum nicht kontinuierlich verbreitet und vor allem vertieft
hätte.187 Die Behauptung, die Hans Schnyder schon 1978 aufgestellt hat, dürfte
also - zumindest für das Gebiet südlich von Rhein und Bodensee188 - immer
noch ihre Berechtigung haben, nämlich dass die Christianisierung «auf breiter
Basis in die 2. Hälfte des 7. Jahrhunderts fällt» und zu Beginn des 8. Jahrhunderts

«im Grossen und Ganzen abgeschlossen» war.189

Das heisst aber, dass die 2. Hälfte des 7. Jahrhunderts und auch noch das

beginnende 8. Jahrhundert in unserem Untersuchungsgebiet - ebenso wie im
übrigen Alemannien - keine rein christliche Zeit gewesen ist. Wie die Grabfunde
belegen, vermischten sich in diesen Jahrzehnten Elemente der überkommenen
germanischen Religion mit Inhalten christlichen Glaubens. Zahlreiche Menschen
müssen während längerer Zeit Synkretisten gewesen sein.190

186 Im Bereich des Hoch- und Oberrheins entstanden: Säckingen, Zurzach, Murbach. Etten-
heimmünster. Schuttern, Gengenbach, Schwarzach. Honau (einst eine Rheininsel im Norden
von Strassburg, heute auf dem rechten Rheinufer in der Ortenau) und Amulfsau. Neugründungen

im linksrheinischen Süden Alemanniens und an Hier und Lech sind: Benken,
Füssen, Kempten. Lützelau, Luzern, Pfungen, Reichenau, Rheinau, Sankt Gallen und
Schönenwerd. In Rätien wurden gegründet: die Frauenklöster Cazis und Mistail sowie die
Männerklöster Disentis, Pfafers und Müstair. - Man darf allerdings davon ausgehen, dass
noch mehr Klöster errichtet wurden. «Denn es muss nach Einschätzung der Forschung
damit gerechnet werden, dass ein beträchtlicher Teil der damals ins Leben gerufenen
Klöster und Zellen schon bald wieder eingegangen ist, ohne klare Zeugnisse seiner Existenz
zu hinterlassen» (Zettler. Einzug [wie Anm. 93], 482).
Zettler, Säckingen (wie Anm. 185), 39f: «Vieles spricht also dafür, dass der Einzug des
Mönchrums und das Fermentieren klösterlichen Lebens und klösterlicher Kultur eigentlich
schon einer tiefgreifenden Verankerung des Christentums in der Bevölkerung bedurften,
dass also, mit anderen Worten, eine erfolgreiche Mission und Christianisierung die Voraussetzung

für das Gedeihen der Klöster bildeten.»
«Das Innere Alamanniens hinkte dieser Entw icklung sicherlich um einige Jahrzehnte hinterher,

doch spätestens nach dem Ende des alamannischen Herzogrums (746 n. Chr.) war es
auch hier soweit.» So, die gegenwärtige Forschungslage treffend zusammenfassend, Karin
Krapp. Die Alamannen. Krieger - Siedler frühe Christen, Stuttgart 2007. 159. - Ziemlich
isoliert die Auffassung von Barbara Scholkmann, dass wir erst am Ende des 8. Jahrhunderts
«von einem weitgehend christlich gewordenen Alemannien ausgehen können» (Frühmittelalterliche

Kirchen im alemannischen Raum, in: Lorenz/Scholkmann, Alemannen 2003 [wie
Anm. 45], 125 152, hier 135 u. 148; ebenso Kultbau [wie Anm. 152], 463).

189
Schnyder, Luzern 1 (wie Anm. 132), 38f. - Ähnlich Eisanne Gilomen-Schenkel. Frühes
Mönchtum und benediktinische Klöster des Mittelalters in der Schweiz, in: dies. u. a..
Benediktinisches Mönchtum in der Schweiz, Bern 1986, 33-93, hier 43: «Im 8. Jahrhundert

erscheint die Christianisierung bereits weitgehend abgeschlossen.» Ebd.: «Rätien und
Alemannien waren im 8. Jahrhundert kirchlich erschlossenes und weitgehend durchorganisiertes

Gebiet.» Vgl. auch Heinrich Büttner, Christentum und fränkischer Staat, in:
Frühmittelalterliches Christentum, Darmstadt Ì961. 9-54, hier 21: «Langsam und fast unmerklich
vollzog sich in Alemannien während des 7. Jahrh. die Hinwendung zum christlichen Glauben;

namenlose Kräfte trugen diese Ausbreitung des Christentums.» Diese Datierung wurde
von Schoch/Zangger in die Sankt-Galler Geschichte 2003 übernommen: «Der langsame
Übergang von den alten Religionen zum neuen Glauben war um 700 weit gehend
abgeschlossen» (wie Anm. 174, S. 239).

190 Heiko Steuer. Art. Alemannen. III. Archäologisches, in: RGA, 1 (21973), 142-163, hier
1 58f; Windier. Frühmittelalter (wie Anm. 168). 1 17; Lorenz, Christentum (wie Anm. 45).



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 345

Zu ihnen können auch die Pilger am Gallusgrab gehört haben. Sofern sie nicht
noch völlig der alten Religion anhingen und nur der erwarteten Wunder wegen
nach St.Gallen kamen. Mit einiger Sicherheit Christen waren nur die Mönche am
Gallusgrab. Nicht einmal die Mägde und ihre vermuteten männlichen Kollegen
müssen Christen gewesen sein. Die Christianisierung war südlich und nördlich
des Bodensees ein länger dauernder Prozess. Es stellt sich die Frage, wer oder
was diesen Prozess begünstigt bzw. vorangetrieben hat.

Eines ist klar: In der zweiten Hälfte des 7. Jahrhunderts am wenigsten zur
Christianisierung unserer Region beigetragen hat die fränkische Zentralmacht.
Nachdem diese in der ersten Jahrhunderthälfte, verkörpert durch die starken
Herrscher Chlothar IL (613-629) und Dagobert I. (629-639). möglicherweise
auch in Alemannien stärkeren Einfluss genommen hatte.191 fällt sie nach Dagoberts

Tod (639) infolge des rapiden Machtzerfalls der Merowinger fast vollständig

aus.19" Treibende Kraft bei der Verbreitung des Christentums waren in dieser
Zeit auch nicht Missionare und Klöster. Die Missionare gehören einer früheren
Zeit an, und Klöster hat es. wenn nicht alles täuscht, im 7. Jahrhundert im
alemannischen Raum noch gar nicht gegeben.19 Dass sich das Christentum in der

99. Die Reihengräber des 7. Jh.s können durchaus sowohl «heidnisch geprägte» Grabbeigaben

als auch Beigaben mit christlichen Symbolen enthalten. Vgl. Matthias Knaut. Die
Goldblattkreuze als Zeichen der Christianisierung, in: Lorenz. Scholkmann. Alemannen (wie
Anm. 45). 55-64. hier 64. Goldblattkreuzc. d.h. aus dünner Goldfolie ausgeschnittene und
mit verschiedenen Mustern geprägte Kreuze, die den Verstorbenen auf" das Gesicht gelegt
wurden, sind übrigens mit einer einzigen Ausnahme: Stein am Rhein südlich von Rhein
und Bodensee wie im Gebiet der Schweiz überhaupt bisher nicht bekannt geworden (vgl.
die Karten ebd. 56. 57 u. 62: Ellen Riemer. Goldblattkreuze und andere Funde mit
christlichem Symbolgehalt, in: Die Alamannen 1997 [wie Anm. 93]. 447 454. hier Karte S.

447: Hans Rudolf Sennhauser. Frühmittelalterliche Kirchen in Graubünden. im Tessin und
in der Nordostschweiz, in: ZAK. 59 [2002]. 229-233. hier 233).
Ulrich May (Untersuchungen zur frühmittelalterlichen Siedlungs-. Personen- und Besitzgeschichte

anhand der St. Galler Urkunden. Bern/Frankfurt a. M. 1976. 44) kommt nach einer
sorgfältigen Untersuchung der Quellen zum Schluss. es könne «keine Rede von einer
Präsenz König Dagoberts 1. in der Nordostschweiz sein». Nach Sönke Lorenz (Missionierung.
in: Die Alamannen "1997 [wie Anm. 93], 444) ist hingegen die Bedeutung Dagoberts «für
die staatliche Erfassung und Christianisierung Alamanniens und Bayerns unübersehbar».
Das viel diskutierte Barbarossa-Diplom von 1155 enthalte wohl «einen glaubhaften Hinweis
auf die Aktivitäten des Merowingers am Bodensee» (Lorenz. Christentum [wie Anm. 45].
87). - Impulse Chlothars und Dagoberts zur administrativen und kirchlichen Organisation
bis ins Innere Alemanniens hält auch Geuenich für möglich (Alemannen [wie Anm. 135],
95). Hagen Keller (Merowingerzeit [wie Anm. 22], 249) spricht von dieser Zeit als einer
«Phase starker königlicher Einflussnahme» in Alemannien.
Renata Windler fragt sich, «ob nicht überhaupt erst die zunehmende Eigenständigkeit der
Alamannen im Lauf des 7. Jahrhunderts ihre Ausbreitung in die Nordschweiz begünstigt
hat» (Frühmittelalter [wie Anm. 168]. 123). Jedenfalls stellen wir anlässlich des Raubzugs
Otwins und Erchanolds gegen die romanische Bevölkerung (um 680) fest, dass es «keine
den Frieden des Landes wahrende übergeordnete Macht, etwa das fränkische Königtum»
gegeben hat (Sprandel. Kloster St.Gallen [wie Anm. 148], 11).
Nach Alfons Zettler (Säckingen [wie Anm. 185]. 45 u. 51: Mission und Klostergründungen
im südwestdeutschen Raum, in: Nuber u. a.. Südwesten 2004 [wie Anm. 159], 236f.) ist
auch das Frauenkloster Säckingen wahrscheinlich erst im Verlauf des 8. Jahrhunderts oder

sogar erst im früheren 9. Jahrhundert eingerichtet worden. Die Gründung des Klosters St.

Trudbert im breisgauischen Münstertal gehört wohl sogar in das ausgehende 9. Jahrhundert.



346 Max Schär

Bevölkerung in einem länger dauernden Prozess allmählich verankern konnte, ist
im Wesentlichen dem Einwirken der Grand besitzenden Oberschicht zuzuschreiben.194

Diese hatte früher als die unteren Schichten das Christentum
angenommen195 und errichtete nun mit eigenen Mitteln und eigenen Leuten «überall
im Mittelland und in der Ostschweiz Gotteshäuser». «Diese architektonisch
zumeinst kleinen und einfachen Eigenkirchen standen auf den jeweiligen Anwesen
der Stifter und dienten deren Familien und Gesinde als Oratorien.»196 Der
Eigenkirchenherr verfügte «über eine Kirche mit ihren Einkünften fast wie über

eigenes Vermögen». «Er bestellte den Geistlichen, erhob Ansprach auf dessen

Nachlass und die Nutzung während einer Vakanz.»197 In seiner Kirche liess sich
der Eigenkirchenherr samt seiner Familie bis ins 9. Jahrhundert in aller Regel
auch bestatten.'98

«Auf schweizerischem Staatsgebiet konnte in den letzten Jahren eine stattliche

Anzahl solcher <Eigenkirchen mit Stiftergräbem> archäologisch erfasst
werden. Die älteste unter ihnen ist Zofingen. Sie dürfte noch vor der Wende zum
7. Jahrhundert entstanden sein.» Im fortgeschrittenen 7. Jahrhundert wurden
Eigenkirchen u. a. in Bülach, Tuggen, Einigen und Spiez erbaut.199 Dort, wo die

genannten Kirchlein erbaut wurden, stehen auch heute noch die Pfarrkirchen.
Das heisst, aus den privaten Kapellen mit zunächst kleinem Benutzerkreis wurden

im Laufe der Zeit Dorfkirchen für eine ganze Pfarrei.

Wundererzählungen

Bis es so weit kam, waren allerdings mehr als nur kirchliche Bauten nötig. Von
ihrem alten Glauben her waren die Menschen direkte göttliche Eingriffe
verschiedenster Art gewohnt. Im Christentum konnten sie somit nur Boden fassen.

So Josef Semmler, Zum Wirken von Mönchen und Bischöfen aus dem Merowingerreich im
südöstlichen Vorfeld, in: Rainer I.oose/Sönke Lorenz (Hg.), König, Kirche, Adel, Lana
1999. 35-51, hier 44; vgl. Lorenz, Christentum (wie Anm. 45), 77 u. 80f. Zettler spricht
deshalb mit Bezug auf «Alemannien an der Schwelle des 8. Jahrhunderts» von einem
«klosterleeren» Land (Mission [wie Anm. 193], 238).
Lorenz, Missionierung (wie Anm. 191), 445. Vgl. auch dens., Christentum (wie Anm. 45).
89-99.

195
Schoch/Zangger, Zeiten (wie Anm. 174). 241.
Carola Jäggi, Vom römischen Pantheon zur christlichen Kirche, in: Andres Furger. Die
Schweiz zwischen Antike und Mittelalter, Zürich 1996, 61-126, hier 101. Zu den Eigenkirchen

bei den Alemannen siehe auch: Wilfried Hartmann, Die Eigenkirche: Grundelemcnt
der Kirchenstruktur bei den Alemannen?, in: Lorenz/Scholkmann. Alemannen 2003 (wie
Anm. 45), 111.
Tremp (wie Anm. 156), 42. Über die Konflikte mit den Bischöfen, die sich daraus ergaben,
sowie andere Aspekte des Eigenkirchenwesens siehe Schoch/Zangger, Zeiten (wie Anm.
174), 243 (mit Literatur in Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 9, 26).

98 Seit dem Anfang des 9. Jh.s wurden «die zuvor schon immer wieder ausgesprochenen
Verbote von Bestattungen im Kircheninneren endgültig durchgesetzt» (Scholkmann.
Kultbau [wie Anm. 152], 455).
Jäggi. Kirche (wie Anm. 196), 102. Zum Deutungsmodell «Stiftergrab in der Eigenkirche»
vgl. im Übrigen Hassenpflug, Laienbegräbnis (wie Anm. 181 79 86.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 347

wenn sie das Numinose wiederum sinnlich und sichtbar berührte. Dies geschah
in den Wundern als den fassbaren Zeichen der Wirkkraft des Christengottes. Es

ist nicht denkbar, dass die christliche Religion in den verschiedenen Schichten
des Volkes Wurzeln geschlagen hätte ohne die Erfahrung des - wirklichen oder
vermeintlichen - Wunders. Es ist auch nicht möglich, dass Gallus zu jenem
Ansehen gekommen wäre, zu dem er gekommen ist, ohne die Wunder an seinem
Grab.

Das haben seine Biographen sehr wohl gewusst. Sie haben deshalb dem Wunder

in seiner Vita auch breiten Raum gegeben. Bereits die älteste
Lebensbeschreibung überliefert insgesamt zehn Berichte von Wundem, die sich unmittelbar

nach dem Tod des Gallus und bis 771 ereignet haben sollen. Wetti und

Walahfrid haben diese Berichte übernommen. Letzterer fügt, gestützt auf seinen

Gewährsmann Gozbert, im zweiten Buch der Gallusvita, dem so genannten
Mirakelbuch, ab dem 11. Kapitel 34 weitere Wundererzählungen hinzu. Von den

insgesamt 40 Wundergeschichten des Mirakelbuchs erzählen 15 von wunderbaren

Heilungen, 12 von Bestrafungen, je zwei von Feuerwundem, Nahrungswundern,

Lampenwundern und Kerzenwundem und je eine schliesslich von einem

Himmelszeichen, einer Bewahrung, einem Exorzismus, einer Vision und einer
wunderbaren Befreiung."

Die meisten dieser Wunder beziehen sich auf die Klosterzeit und können
deshalb in unserem Zusammenhang unberücksichtigt bleiben. Von Gallus' Tod bis

zum beginnenden 8. Jahrhundert sollen sich insgesamt sieben Wunder ereignet
haben. In der Basisschicht der Vetustissima erfahren wir zunächst vom unbeweglichen

Sarg, dann von der Heilung eines Gelähmten, noch in Arbon. Es folgt, in

der Handschrift der ältesten Vita nicht mehr erhalten, die Geschichte vom
weisenden Pferd und von den nicht verlöschenden, auch Heilung spendenden Kerzen.

Die erste Ergänzung des Vitenkerns, entstanden wohl nach 720, berichtete

von einem Strafwunder, einem Feuer- und einem Nahrungswunder.
Die Heilungswunder waren wohl die beliebtesten virtutes, die durch die

Fürbitte des heiligen Gallus geschahen. Sie dürften die Wallfahrt zum Gallusgrab
vor allem begründet haben. Aussser von dem Gelähmten, einer überaus rührenden

und glaubhaften Geschichte, hören wir, dass am Gallusgrab Besessene,

Ermattete, Taube, Blinde, Stumme und weitere Gelähmte geheilt worden seien.201

Aber auch Menschen mit kleineren Leiden, Zahnschmerzen etwa und entzündeten

Augen, hätten Heilung erfahren.202

Von allen erwähnten Wundererzählungen lässt nur eine Rückschlüsse auf die

Lebenslage der Einsiedler am Gallusgrab zu. Es ist die Geschichte von einem

Nahrungswunder. Sie findet sich in der mittleren Schicht der alten Gallusvita"
und wird mit dem schon früher erwähnten custos Stephanus in Zusammenhang
gebracht:

2011

Vgl. Walahfrids Kapitclverzeichnis (ceipitulatio) nach Krusch (wie Anm. 2) 31 lf. - Zu
Gozbert und dem Mirakelbuch siehe Schär. Gozbert der Jüngere (wie Anm. 36).
Walahfrid (wie Anm. 2) II 5.

Wetti (wie Anm. 2

Vetustissima 8 (ni
(wie Anm. 2) II 5.

202 Wetti (wie Anm. 2) 33.
20' Vetustissima 8 (nur die letzten Zeilen erhalten); Wetti lässt die Geschichte aus; Walahfrid



348 Max Schär

«Als derselbe Stephanus einmal mit denen, die mit ihm zusammen waren, kein
Fleisch bekommen konnte und eine Hungersnot auf sie zukam, sass er in der Zelle,
um über die Notzeit mit den Übrigen zu reden. Während sie in wechselndem
Gespräch untereinander sich Trost für ihre Armut verschafften, Hess sich ein Vogel
von unbekanntem Aussehen auf der Schwelle nieder. Einer der Dasitzenden riss ein
Holzscheit aus dem Feuer und traf den Vogel. Als sie sein Fleisch zu ihrem Verzehr
zubereitet hatten, nahmen sie einen unglaublichen Wohlgeschmack beim Kosten
wahr: und das bewirkten, wie wir glauben, die Kräfte des Seligen.»

Die Geschichte erinnert an das Vogelwunder in Bregenz um 610. Auch damals
soll eine Schar Mönche, unter ihnen Columban und Gallus, in einer äussersten

Notlage mit Vögeln ernährt worden sein."05 Die literarische Parallele stellt die
historische Glaubwürdigkeit der Überlieferung aber kaum in Frage. Von dem

merkwürdigen Vogel einmal abgesehen, sind die Informationen durchaus stimmig

und überzeugend. Stephanus erscheint als Leiter der Eremiten. Sie sitzen

hungrig in einer geöffneten cellula, die wohl identisch mit der früher erwähnten
domus ist und als Speise- und Aufcnthaltsraum verstanden werden darf.
Normalerweise essen die Mönche offenbar Fleisch. Dies erstaunt, da Fleischgenuss
den Columbanmönchen, also auch Gallus, in aller Regel verboten war.206 Dass

einer der Männer den Vogel ohne Bedenken mit einem Scheit erlegt, lässt erkennen,

dass es unter ihnen nicht zimperlich zu und her ging. Vor allem aber zeigt
die Geschichte, dass zur berichteten Zeit in der Eremitensiedlung Not und

Mangel herrschte. Damit erinnert sie uns an die Schenkung des Herzogs Gotfrid,
die offenbar auch in einer Zeit der Not erfolgte. Not herrschte in der Waldsiedlung

des heiligen Gallus aber auch nach zwei Überfällen. Von ihnen soll im
Folgenden die Rede sein.

Erster Überfall

Ein erster Überfall muss um 680 stattgefunden haben.207 Wir wissen davon nur
aus den Gallusviten von Wetti und Walahfrid. Diese stützen sich offensichtlich
auf die ersten beiden Kapitel der schon erwähnten, nur noch rudimentär erhalte-

204 Walahfrid II 5, übers, von Dirlmeier/Sprigade, Quellen (wie Anm. 2), 61. Der lateinische
Text lautet: Idem Stephanus dum quodam tempore cum his qui simul aderant carnem ad
pereipiendum in cuiusdam accessit ieiunii non habere!, resedit in cellula, de eadem penuria
cum ceteris locuturus. Dumque sermone vario paupertatis solatia mutuo ministrarent, avis
quaedam ignotae formae consedit in limine. Unus assidentium torrem de igne rapiens
alitem percussit. Cuius carnes dum suis usibus praeparassent, incredibilem saporis
dulcedinem in gustu earum deprehenderimt. facienlibus hoc, ut credimus, beati viri nieritis
(ed. Krusch, 316).
Jonas, Vita Columbani I 27. Dazu Fritz Blanke, Das Vogelmahl von Bregenz, in: Neue
Zürcher Zeitung, Nr. 1134, 17. Mai 1953.

'"' Schär. Columban (wie Anm. 51), 85f; ders., Leben in der Wüste, in: Bodensee-Hefte 11

(1992), 52-57, hier 56f.

Vierzig Jahre nach Gallus' Tod, den ich. wie oben begründet, auf ungefähr 640 festlegen
möchte. So auch Bilgeri, Vorarlberg 1 (wie Anm. 24). 49, mit Begründung in Anm. 22. S.

242. Bilgeri meint u.a. sicher zu Recht, dass es «für alemannische Eroberungen» in unserm
Raum nach 687. als Pippin der Mittlere Hausmeier des gesamten Frankenreichs geworden
war, «vollends zu spät» gewesen sei.



St. Geitlen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 349

nen Fortsetzung der ältesten Gallusvita. Dabei hat sich Wetti ohne Zweifel
getreuer an die Vorlage gehalten als Walahfrid, der mit diesem ersten Überfall das

zweite Buch seiner Gallusvita einleitet."0, Wetti beginnt seinen ausführlichen
Bericht"09 mit den Worten:

Postquam vero XL annos fuit sepultus. veniens Otwinus praeses cum e.xercitu

magno, crudelitate sitccensus. devastavit aliquam partem pagi Durgaitgensis.
Constanliam et Arbonam succendit igne: satei1dibits eins mullitiidinem virorum
iugulantibus mucronis in ore. mulieres cum parvulis ditxere captivas: pecora vero
et fruges devastare innumeras.

«Nachdem [Gallus] aber vierzig Jahre begraben war. kam der Praeses Otwin mit
einem grossen Heer und verwüstete grausam einen Teil des Thurgaus Konstanz
und Arbon brannte er nieder. Seine Krieger erwürgten eine Menge Männer mit der
Schärfe des Schwertes, Frauen mit ihren Kindern führten sie gefangen weg. das

Vieh aber und unzähliges Getreide vernichteten sie.»"1"

Leute aus dem Arbongau bzw. aus Arbon selber"" fliehen in ihrer Not zur
Galluszelle. Dort vergraben sie ihre Habe: Kleider, Gold und Silber. Sie werden aber

aufgespürt und in Fesseln gelegt. Die jungen Leute (inventus) kommen in

Gefangenschaft. Ein gewisser Erchanold (bei Walahfrid: Erchonald) findet mit
Hilfe eines gelähmten Bettlers, der in der Galluskirche sitzt, die vergrabenen
Schätze212 und dringt zusammen mit sieben jungen Männern in das Oratorium
ein. Die Bande schreckt nicht davor zurück, das Grab des Gallus hinter dem Altar

aufzuwühlen, um den Sarg aufzubrechen, in der Erwartung, darin weitere

verborgene Schätze zu finden. Die Frevler sollen aber, vom Wahnsinn ergriffen,
sich gegenseitig umgebracht haben; ihr Anführer sei mit einem Sturz bestraft und

von einer Krankheit geschlagen worden, die ihn entstellt und bis an sein Lebensende

gezeichnet habe.

Der Ausgang der Erzählung erinnert zu sehr an das bekannte Legendenmotiv
von der Bestrafung des Grabschänders, als dass man ihm Glauben schenken

könnte. Hingegen erscheint der übrige Bericht als solcher glaubwürdig."1 Da

208 Vita Galli II 1 u. 2 (ed. Krusch. 313f.). Behr (Herzogtum [wie Anm. 132]. 167) meint:
«Nicht zufällig, denn damit beginnt der Kult des Heiligen.» Dieser Kult hat aber nicht erst

um 680 begonnen. Für den Entscheid Walahfrids. das 2. Buch an dieser Stelle beginnen zu
lassen, spielt eher das Bemühen um eine gleichmässige Verteilung des Stoffs eine Rolle.

2"9 Wetti, Vita Galli 35 u. 36 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 276f).
2'° Die Übersetzungen von Potthast-Wattenbach (Leben des heiligen Gallus und des Abtes

Otmar von St. Gallen. Leipzig 1888, 41) und von Ernst Götzinger (Leben des heiligen Gallus.

St. Gallen 1896. 43) sind verglichen.
211 Wetti 35 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 276f): ex Arbonensi pago bzw. isti Arbonenses. Die

Grenzen des Gaus können wir aus den Quellen nicht bestimmen. Vgl. Theodor Mayer,
Konstanz und St.Gallen in der Frühzeit, in: Wolfgang Müller (Hg.), Zur Geschichte der
Alemannen, Darmstadt 1975, 430-481, 453.

212 Der schon oben erwähnte Bettler wird mit Drohungen, Schmeicheleien und Versprechen
unter Druck gesetzt. Als sozial sehr viel tiefer Stehender spricht er Erchanold in der 2. Person

Plural an (Walahfrid II 1: vestrae severitatis iram), ein Beleg für die Verwendung der
Höflichkeitsform zumindest in karolingischer Zeit.

2" Michael Borgolte (Die Grafen Alemanniens in merowingischer und karolingischer Zeit.
Eine Prosopographie, Sigmaringen 1986, 188) stellt zu Recht fest, dass «Wetti seine Darstel-



350 Max Schär

aber Otwin, Erchanold und ihre Angriffe auf Konstanz, Arbon und St.Gallen nur
in der Gallusüberlieferung erwähnt werden, hat man über die betreffenden
Textstellen viel gerätselt und auch viel spekuliert. Dabei ist die Sachlage, von wenigen

Ungereimtheiten abgesehen, eigentlich weitgehend klar.
Otwin und Erchanold sind, wie ihre Namen zeigen, Germanen.214 Otwins

Titel, praeses (Wetti) bzw. praefectus (Walahfrid), gelten in merowingischer
Zeit als Synonyme zu comes215 Otwin war also Graf. Wo er sein Herrschaftsgebiet

bzw. sein Herrschaftszentram hatte, lässt sich nicht sagen. Nach Walahfrid
hätte Otwin «die Herrschaft über dieselbe Gegend» ausgeübt (Otwinus partium
earundem potestate praeditus). Dieser Formulierung ist aber «die Paraphrase an
die Stim geschrieben»,216 und sie kann auch nicht stimmen. Als Graf im Süden
des Bodensees hätte er gewiss nicht zwei Zentren seines Herrschaftsgebietes,
Konstanz und Arbon, selber in Brand stecken lassen.

Erchanold wird als tribunus (Wetti) bzw. vicarius des Praefekten217 (Walahfrid)

bezeichnet. Der zweite Titel ist unklar und wahrscheinlich eine Erfindung
Walahfrids. Alt ist der Titel tribunus. In Arbon bezeichnete er zur Zeit des

Gallus das Amt des dem Herzog Cunzo unterstellten Kastellkommandanten.218

Diese Funktion kann Erchanold aber nicht ausgeübt haben."19 Dann hätte er das

alte Kastell ebenso wenig wie Otwin angegriffen. So kann man sich nur überlegen,

ob er allenfalls eine leitende Funktion in Bregenz gehabt haben könnte.
Jedenfalls erfahren wir in beiden Gallusviten, dass er seinen Wohnsitz in der
Nähe der Galluszelle hatte und darum die dortigen Verhältnisse bestens

kannte.""

lung faktenreich und präzise» gestalte. Sprandel (Kloster St.Gallen [wie Anm. 148]. 11.

Anm. 9) argumentiert: «In der Karolingerzeit war ein Gegensatzbewusstsein von Germanen
und Romanen viel weniger ein Problem als in der Merovingerzeit. deswegen ist es
unwahrscheinlich, dass man damals ein solches für die Merovingerzeit berichtet hätte, ohne
dazu von einer echten Überlieferung gefuhrt worden zu sein.»
Der Name «Otwin» ist identisch mit «Audoin» (u. a. Name des Konstanzer Bischofs, der
736 stirbt). Die erste Silbe seines Namens, ôt-, hat er auch mit Ot-mar gemeinsam. Sein
Name bedeutet so viel wie «Reichtum an Wein (win)». Wäre es möglich, dass ein
«Sippenzusammenhang» besteht? Dies vermutet Schnyder, Luzem 1 (wie Anm. 132). 64. Schon
mehrfach hat man Otwin auch «mit einem aus den Weissenburger Urkunden bekannten, 699
gestorbenen Audoenus» identifizieren wollen (Keller. Fränkische Herrschaft [wie Anm. 22],
29). - Ein vir illuster Erconaldus erscheint auch in einer Gerichtsurkunde von 692. Er war
wahrscheinlich ein neustrischer Amtsträger. So Horst Ebeling, Prosopographie der Amtsträger

des Merow ingerreiches, München 1974, 139.

Borgolte. Grafen (wie Anm. 213). 188.

Berschin, Biographie 3 (wie Anm. 2), 293.
Damit ist ohne Zweifel Otwin gemeint (Borgolte, Grafen [wie Anm. 213], 188).
Wetti 19 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 267): Praecipiebatitr tarnen a eJuee tribuno Arbonensi.
Dieser Tribunus wird von Walahfrid ah praefectus bezeichnet (I 19).

Gegen Hilty. der sich fragt, ob Erchanold nicht die Funktion des Kastellkommandanten von
Arbon hatte (Gallus am Bodensee [wie Anm. 173], 101).
Wetti 35 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): cui propter vieinitutem omnia ipsius heremi
fuerunt noia; Walahfrid II 1 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 313): Erchoneildus eiutem pretefecli
vicarius, cum vicina solitudini inhabitaret loca. Imbuii res eiusdem cellulae nolissimas.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 351

Es stellt sich die Frage, mit welcher Absicht Otwin im Thurgau. mit welcher
Absicht Erchanold in St.Gallen einfiel. Hatte ihr Verwüstungszug einen politischen

Hintergrund, oder waren die beiden und ihre schrecklichen Haufen nur auf
Beute bedacht? Einen Schlüssel zur Beantwortung der Frage geben wohl die
ethnischen Aussagen der Gallusviten an die Hand. Nach Wetti sagen die Plünderer

von den Arbonern: Isti Romani ingeniösi sunt. «Diese Romanen sind
schlau». Nach Walahfrid solllen sie stattdessen festgestellt haben: Isti Rhetiani
calliditate naturali abundant. «Diese Räter sind von Natur voll Schlauheit.»2"1

Auch an dieser Stelle wird man davon ausgehen dürfen, dass sieh Walahfrid
nicht etwa getreuer als Wetti an den Wortlaut der Urvita gehalten hat. Vielmehr
dürfte Peter Erhart den Sachverhalt richtig deuten, wenn er feststellt: «Um jeder
Verwechslung mit dem antiken Römcrtum, dessen Vorbilder er rezipierte,
vorzubeugen, ersetzt Walahfrid Romani durch Rhetiani und verleiht seinen geringen
Sympathien für die benachbarten Alpenromanen auch literarisch Ausdruck.»

Das heisst, dass die Plünderer Alemannen, jedenfalls Germanen waren. In den
Überfallenen haben wir Romanen oder als Romanen betrachtete Menschen zu
sehen. Die Angreifer werden nicht haargenau zwischen Romanen und mit diesen
zusammenlebenden Germanen unterschieden haben."" So liegt der Schluss nahe,
dass es sich bei den von den Gallusviten geschilderten Vorgängen «um einen

Plünderungszug der in der freien Landschaft siedelnden Alemannen gegen die
als wohlhabend bekannten Romanen in den ehemals römischen Siedlungsräumen
am Südufer des Bodensecs handelte»."" Die Alemannen unter Erchanold hatten
sich Otwin angeschlossen «und beteiligten sich an der Beraubung der

Fremdstämmigen»."" Ein Teil derselben, Romanen und mit diesen verbundene
Menschen aus Arbon und seiner Umgebung, floh zum Gallusgrab und suchte dort
Schutz. Von einer politischen Motivation Orwins und Erchanolds ist in den Viten
nicht die Rede, und eine solche zu vermuten, drängt sich auch nicht auf.

Für die aus dem Arbongau fliehenden Menschen war die Frage nach den

Gründen der schrecklichen Verheerung ohnehin von untergeordneter Bedeutung.
Sie hatten nur ein Ziel: sich selber und ihre Habe in Sicherheit zu bringen. So

begaben sie sich in den Schutz des heiligen Gallus, dem sie vertrauten und von dem
sie Hilfe erhofften. Die Galluszelle muss also für die Bevölkerung Arbons und
seiner Umgebung schon seit längerem ein heiliger Ort gewesen sein. Was es für

u Krusch (wie Anm. 2) 277 u. 314.
Peter Erhart. Contentiones inter monachos - Ethnische und politische Identität in monastischen

Gemeinschaften des Frühmittelalters, in: Texts and Identities in the Early Middle
Ages. hg. von Riehard Corradini u.a.. Wien 2006, 373-387, hier 375f.
Nicht alle Bewohner Arbons waren Romanen. Hilty (Bodensee [wie Anm. 173], 103) stellt
fest, dass Arbon bereits zur Zeit des Gallus zweisprachig war. Gegen Ende des 7.
Jahrhunderts wird es also im alten Kastell eher mehr denn weniger Germanen gegeben haben.

May. Untersuchungen (wie Anm. 191). 30. Ähnlich Sprandel. Kloster St.Gallen (wie Anm. 148),
11. und vor allem Hilty. Bodensee (wie Anm. 173). 102f. und Gallus (w ie Anm. 25), 68f

"' Sprandel. Kloster St.Gallen (wie Anm. 148). 11. Treffend auch Hilty (Gallus [wie Anm.
25], 67): «Offenbar benützt der einheimische Erchanoldus diese Gelegenheit, um mit dem
Aggressor gemeinsame Sache zu machen und sich selbst zu bereichern.»



352 Max Schär

die Geflohenen bedeutete, dass sie den Schutz vergeblich erfleht hatten, können

wir nur erahnen. Sie wurden versklavt und wir hören, wie in der Geschichte

üblich, nichts mehr von ihnen.
Aber auch das Gallusheiligtum selber war dem Untergang nahe. Seine Hüter

hatten offenbar auf romanischer Seite gestanden. Nun war das Heiligengrab
geschändet, der Kirchenschatz geraubt. Was mit den Eremiten geschehen war, wissen

wir nicht. Die Vita meldet nur, «dass niemand in der Zelle zurückgeblieben
sei ausser zwei Brüdern».226 Mit Bewegung vernehmen wir, dass diese Brüder

Maginald (Walahfrid: Magnoald) und Theodor waren, jene beiden Diakone, die
Gallus als junge Männer in Arbon gesund gepflegt hatten und ihm dann in die
Öde des Steinachwalds gefolgt waren. Sie hatten also all die Jahrzehnte am
Gallusgrab ausgeharrt. Im höchsten Alter, mit wahrscheinlich gegen 90 Jahren,

mussten sie nun noch die Verwüstung ihres Heiligtums erleben. Ausgeplündert
und weinend lagen sie da, zu schwach, um auch nur den Leib des Gallus wieder
bestatten zu können.

Dass die heilige Stätte bestehen blieb und schliesslich an ihrer Stelle ein Kloster

errichtet werden konnte, ist dem damaligen Bischof von Konstanz, dem sonst

nur noch in der Zwiefalter Bischofsliste erwähnten Boso,"" zu verdanken. Von
keinem der Konstanzer Bischöfe hören wir sonst, dass er sich in der Zeit
zwischen Gallus und Otmar um die Galluszelle gekümmert hätte. In jener äusserst

kritischen Lage übernahm aber, wenn wir der Gallusvita glauben dürfen, ein

Vorsteher der Diözese, zu der die Zelle gehörte, Verantwortung. Er und seine

Kleriker eilten herbei, «bestatteten die Überreste des heiligen Leibes in einem

würdigen Sarkophag zwischen Altar und Wand und errichteten darüber ein den

Verdiensten des Auserwählten Gottes entsprechendes Denkmal».""8 Die Gebeine

wurden also nicht mehr der Erde übergeben, sondern in einem Hochgrab beigesetzt,

und darüber wurde eine Memoria errichtet."" Walter Berschin" ° macht
darauf aufmerksam, dass mit dieser Handlung die Elevation und damit -
kirchenrechtlich gesehen - der zweite Schritt in der Heiligsprechung erfolgte. Vierzig
Jahre zuvor war der Leichnam des Gallus von Arbon zu seiner Zelle übergeführt
und - was nur einem Heiligen zustand - zwischen Wand und Altar beigesetzt
worden. Der Bischof von Konstanz, Johannes, hatte die Translation begleitet.
Indem einer seiner Nachfolger die Gebeine im wörtlichen Sinne «erhob», war die

Kanonisation, die in jener Zeit noch in der Kompetenz des Bischofs lag, so gut
wie abgeschlossen. Es fehlte nur noch das ständige Gedächtnis, die memoria im

~b Walahfrid II 2 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 314): nulhimque remansis.se in cellula praeter
duos fratres...
Helmut Maurer. Das Bistum Konstanz 2 (Germania Sacra. NF 42.1). Berlin New York
2003. 36.

28 Wetti 36 (ed. Krusch [wie Anm. 2] 277): sancti corporis gleba in sarcofago digno inter
aram et parietem scpulturae tradebatiir ate/uc super illuel memoria meritis clecti Dei con-
gmens aeelifieeibutttr.

~ Walahfrid (II 2) ergänzt deshalb zutreffend, die Grube sei mit Erde gefüllt worden (fossam
vero terra replevil). Vgl. im Übrigen die einschlägigen Ausführungen im Kapitel «Oratorium».

230 Gallus (wie Anm. 20). 54f.



St.Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 353

weiteren Sinn. Aber auch darum kümmerte Bischof Boso sich, indem er die beiden

letzten Gallusjüngcr, und vielleicht auch deren Nachfolger, mit Kleidern und

Nahrung versorgte. Gallus war nun ein kirchlich anerkannter Heiliger, dessen

Kult von neuem beginnen und sich in Zukunft erst richtig entfalten konnte. Nicht
weniger als 231 Galluspatrozinien hat der einstige St. Galler Stiftsarchivar Paul

Staerkle in der Festschrift von 1952 in ganz Europa nachweisen können." Auf
dem Gebiet der späteren Schweiz ist Gallus nach dem Märtyrer Mauritius zum
bekanntesten Heiligen geworden."

2

Zweiter Überfall

Noch einmal jedoch brach schweres Unheil über den aufstrebenden Wallfahrtsort
herein. Seit dem ersten, schrecklichen Einfall waren etwa drei Jahrzehnte vergangen.

Otmar lebte und wirkte noch in Churrätien. Wenige Jahre später traf er in
St.Gallen ein. Was der Verfasser der von Walter Berschin so genannten fünf
«historiographischen Kapitel» der Vetustissima, vielleicht auf Wunsch Otmars,
schrieb, war den Menschen im Umfeld der Einsiedlerzellc noch in lebendiger
Erinnerung. Da sich Wetti offensichtlich auch bei der Bearbeitung des dritten
dieser Kapitel enger als Walahfrid an die Originalfassung hielt,233 drucken wir
im Folgenden eine Übersetzung seiner Version ab:" 4

«Nach langer Zeit aber schickte der Hausmeier Pippin sein Heer voll Wut und Zorn
aus, das Alemaniieiiland zu verwüsten, das sie in so grosse Bedrängnis brachten,
dass man weder die Ströme des Blutes der Menschen noch die Menge des aus dem
Land in Gefangenschaft geführten Volkes fassen konnte. In dieser Vernichtung
sammelte sich ein Haufe von Flüchtigen im Arbon-Gau, von denen sehr viele zur
Zelle des Heiligen Gottes eilten, wo sie sich Beistand kraft der Bannherzigkeit und
der Verehrung des Erwählten Christi erhofften. Doch der Feind verfolgte sie rasch
und kundschaftete sie im Gebiet der genannten Zelle aus. Als sie genauere
Nachforschungen nach ihnen anstellten, traten fünf von ihnen in die Kirche (oratorium), wo
sie einige Frauen mit ihren kleinen Kindern fanden. Als sie diese fragten, woher sie

wären, nannten sie sich Dienerinnen jenes Heiligen. Sie entgegnen: <Kommt heraus,
wir kennen euren Heiligen nicht, auf dessen Schutz und Hilfe ihr vertraut!) Und
unter solcher Verachtung der Verdienste des verehrungswürdigen Vaters führten sie
sie gefangen ins Frankenland. Aber die Rache Gottes liess sie vor den Menschen
nicht unbestraft, die der Wahnsinn zu so einem ruchlosen Wort verführte. Noch in
dem Jahr, da dies geschah, wurden sie vom alten Feind ergriffen und irrten von ihm
getrieben durch die Städte und Dörfer und schrien immerfort: <Der Abt Gallus hat
uns gebunden!) So kann man sehen, wie schwer sie sich vergangen haben, da sie
also elend ans Ende ihres Lebens kamen.»

23."

:u

in: Sankt Gallus Gedenkbuch. St. Gallen
1952,48-74, bes. 66-74.
E. A. Stückelberg, Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Zürich 1903, 91.
Wetti 37; Walahfrid II 3.

Ich verwende die Übersetzung von Walter Berschin, Gallus (wie Anm. 20), 39.



354 Max Schär

Bei diesem Ereignis befinden wir uns auf sichererem geschichtlichem Boden als

beim Überfall der sonst unbekannten Otwin und Erchanold. Mit dem Hausmeier
Pippin ist Pippin der Mittlere (gest. 714) gemeint,235 der nach dem Tod Gotfrids
(709) bis 712 mehrere Kriegszüge gegen die Alemannen unternahm.236 Die fräh-
karolingischen Annalen berichten von insgesamt vier Kampfhandlungen Pippins
bzw. seiner Feldherren gegen einen gewissen dux Wilhari (Wilharius / Vilarius /
Willicharius).

7 Der Kriegszug im Bodenseegebiet ist nur durch die Gallusviten
bezeugt. Wie lässt er sich erklären?

Der Austrasier Pippin, der bald nach der Schlacht von Tertry (687) Hausmeier
des gesamten Frankenreichs, princeps Francorum, geworden war und seitdem
durch gezielte Familienpolitik seine Macht noch zu steigern vermochte, verfolgte
das Ziel, das erst seit der Wende zum 8. Jahrhundert halbwegs greifbare Herzogtum

der Alemannen unter die Kontrolle der Zentralmacht bzw. seiner Familie zu
bringen. Herzog Gotfrid widersetzte sich, wie wir gesehen haben, diesem
Ansinnen, wurde von Pippin aber noch nicht angegriffen. Erst gegen Herzog Wilhari,

der ebenfalls zu den Gegnern Pippins gehört haben muss, wagte er,
möglicherweise im Zusammenhang von Erbfolgestreitigkeiten, mit militärischer
Macht vorzugehen. Es gibt gute Gründe dafür, in Herzog Wilhari einen Sohn des

Herzogs Gotfrid zu sehen. Nach der Passio Desidera, die allerdings frühestens
im späten 9. Jahrhundert entstanden ist, herrschte er über die Ortenau.238 Über
den Thurgau regierte anscheinend nach einer Mitteilung von Gallus Öhem (um
1445 - um 1522) in seiner Cronick des Gotzhttses Rychenowe (um 1505) ein
anderer von Gotfrids Söhnen,239 nämlich Watilo,240 den die Forschung mit dem

späteren, von Karl Martell in Bayern eingesetzten dux Odilo identifiziert.241 Dessen

Berufung nach Bayern lässt erkennen, dass er im Unterschied zu Wilhari
ursprünglich zur Partei Pippins gehörte. Aus diesen spärlichen Quellensplittern
schloss Jörg Jarnut, dass Wilhari seinen Bruder Odilo nach dem Tod des Vaters
wahrscheinlich aus Südalemannien verdrängt habe, weshalb Pippin auch in dieses

Gebiet eingefallen sei und fränkische Truppen im Arbongau gewütet hätten.242

35 Zu ihm Ian Wood, The Merovingian Kingdoms 450 751, London 1994, 255-266: Ulrich
Nonn, in: Lexikon des Mittelalters, 6 ("1999). 2167f; Friedrich Prinz. Kelten, Römer und
Germanen. Deutschlands Frühgeschichte, München/Zürich 2004, 203-214; Rudolf"
Schleifer, Die Karolinger, Stuttgart 42006, 26-33.
Vgl. Jamut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 1 lf; Zettler, Karolingerzeit (wie Anm. 132),
309f; ders., Schwaben (wie Anm. 132), 50f.
Zu ihm Behr, Herzogtum (wie Anm. 132), 177-179; Jarnut, Untersuchungen (wie Anm.
138), 9-14; Zotz, Südwesten (wie Anm. 159), 20f.
Passio Desiderii episcopi et Reginfridi diaconi martyrum Alsegaudensium, ed. Wilhelm
Levison, in: MGH SRM 6. Hannover/Leipzig 1913. 51-63, hier 57: Venit in fines Alamannorum

ad locum, cuius vocabitìum est Mortiinaugia. ubi elu.x preerat nomine Willicharius.
Jamut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 10: «Mit Sicherheit hat Gotfrid mehr als zwei,
wahrscheinlich hat er sechs Söhne gehabt.»
Die Chronik des Gallus Öhem, hg. von Karl Brandi, in: Quellen und Forschungen zur
Geschichte der Abtei Reichenau 2, Heidelberg 1893, 8: Man vindt och in ainem vast alten
rodel, in der Ow geschriben, wie semi Pirminius anfengclichen, als er usser Frankrich gezogen

ist, in ain dorff Fangen (sc. Pfungen) genant, in dem Thurgöw by Winterthur gelegen
(Watilon. hertzog Göpfrids sun von Swaben, daselbs regierende) komen

" Jamut. Untersuchungen (wie Anm. 138), 9: Zotz, Südwesten (wie Anm. 159), 21 f.
Jamut, Untersuchungen, 13f.



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 355

Jarnuts Erklärung der Vorgänge um 710 hat einiges für sich. Sie macht
wahrscheinlich, dass die militärische Aktion in der Bodcnsceregion einer der vier in
den Annalen erwähnten Kriegszüge gegen Wilhari gewesen sein könnte. Der

Feldzug wäre also gegen einen Erzfeind Pippins geführt worden, und der Zweck
der Intervention wäre von Walahfrid, der als fränkischer Höfling im Unterschied
zu Wetti «das Geschehen aus einer fränkischen Perspektive» darstellte,"4 wohl
im Wesentlichen zutreffend beschrieben worden: «... um die Provinz der

Alemannen zu verw üsten und aufs Neue der Macht der Franken zu unterwerfen.»244

Nachdem die Bodcnsecregion unter Watilo (Odilo) zum karolingischen Einflussgebiet

gezählt werden durfte, war sie unter Wilhari in feindliche Hände gefallen
und musste «neu» unterworfen werden.

Ob bzw. wie weit das gelungen war, ist in der Forschung umstritten. Friedrich
Prinz meint, das Ergebnis der Interventionen Pippins sei «wohl die Unterwerfung
des südlichen Teils des Herzogtums, also vor allem des Bodensecgcbietcs, unter
fränkische Oberhoheit» gewesen.-45 In der Tat fällt auf, dass Wilhari «nach 712

aus den Quellen verschwindet»." 6
Spätestens ab 730 hat es jedoch neue militärische

Konfrontationen zwischen den Karolingern und dem alemannischen

Herzogtum gegeben.247 Dabei starb Gotfrids Sohn Lantfrid, und sein Bruder Theudc-
bald, der auch in der Bodenseeregion Herrschaftsrechte beanspruchte, wurde von
Karl Martell vertrieben."48 Deshalb möchte ich mit Hans Schnyder annehmen,
dass es sich beim Einfall Pippins «mehr um eine Verheerung des Landes als um
eine dauernde Unterwerfung» gehandelt habe.249 Es dauerte noch über drei Jahr

zehnte, bis es den neuen Machthabcrn mit dem Gerichtstag von Cannstatt (746)
gelang, das durch Männer wie Wilhari, Lantfrid und Theudebald repräsentierte
alemannische Herzogtum endgültig zu zerschlagen.250

Auswirkungen hatte die karolingische Machtpolitik bis in die Einöde des Stei-
nachwaldes. Wie schon ungefähr dreissig Jahre zuvor waren Menschen aus dem

Arbongau zur Galluszelle geflüchtet. Es nützte ihnen nichts. Kriegsknechte nahmen

sie gefangen und drangen dann in die kleine Kirche ein. Dort fanden sie die
oben erwähnten Frauen, die angaben, Dienerinnen des heiligen Gallus zu sein.

Verwunderlich ist, dass die Soldaten (Walahfrid macht sie zu gewöhnlichen

" ' Berschin, Gallus (wie Anm. 20), 49.
etil deveistandam Alamannorum provinciam et iterato Fremcorum ditioni subiugandiim

(cd. Krusch [wie Anm. 2] 314f). Gcuenich meint hingegen, Pippin habe möglicherweise
mit seinen Kriegszügen gegen Willicharius «in die Regelung der Nachfolge Gotfrids»
eingreifen wollen, und zwar «zugunsten der Söhne des verstorbenen Herzogs» (Alemannen
[wie Anm. 135], 105).

" ' Prinz. Frühgeschichte (wie Anm. 235), 212.
" " Jamut, Untersuchungen (wie Anm. 138), 14.

Jamut. Untersuchungen, 20-23. Teilweise angenommene frühere karolingische Interventionen
sind aufgrund der schlechten oder nicht eindeutigen Quellenlage zweifelhaft (ebd. 14—20).

248 Herimanni Augiensis Chronicon a. 732, ed. Georg Heinrich Pertz, in: MGH SS 5, Hannover
1844, 67 133. hier 98: Eto Augiae abbeis a Theodebalelo ob odium Karoli in Uraniani
relegatus. sed eodem anno, pulso Theoelebaldo. a Karolo restituais est. Zur Interpretation
der Stelle siehe Jamut, Untersuchungen, 20f

'
Schnyder. Luzem 1 (wie Anm. 132). 56, Anm. 3.

142.



356 Max Schär

Raubgesellen, praedones, und entpolitisiert damit das Geschehen) den Heiligen
nicht zu kennen behaupten. Offenbar war er, wie wir schon früher festgestellt
haben, zu dieser Zeit nur regional bekannt. Es sei denn, dass die fränkischen

Krieger Gallus nicht kennen wollten, weil er der Schutzherr ihrer Widersacher
und damit ihr eigener Gegner war.

Ungeachtet des Heiligen schleppten sie die genannten Frauen, wie die Flüchtigen,

in die Gefangenschaft. Schon zum zweiten Mal mussten es völlig unschuldige

Menschen erleben, dass Gallus ihnen nicht helfen konnte. Die Galluszelle
bot ihnen keinen Schutz. Ein geringer Trost wird es ihnen gewesen sein, dass die
Kirche des Heiligen und vor allem sein Grab diesmal unangetastet blieben. Auch
von einer Gefangennahme der geistlichen Brüder und Betreuer des Grabes ist
nicht die Rede. Der weitere Bestand der Galluszelle und ihrer Kirche war also

trotz des Überfalls gesichert. Aber auch das Vertrauen in Gallus ging trotz der
unermesslichen Enttäuschungen, welche die Menschen erlebt hatten, nicht verloren.

So konnte Otmar auf der Grundlage der alten Gallussiedlung allmählich ein

eigentliches Kloster errichten.

Zusammenfassung

Gallus hat kein Kloster gegründet. Er war auch nicht Abt. Vielmehr ist er als
Einsiedler in die Waldwildnis des Steinachtals vorgedrungen. Andere Eremiten,
insgesamt zwölfsollen es gewesen sein, sind ihm gefolgt. So entstand eine kleine

Siedlung, «Zelle» genannt. Zu dieser gehörten sicher eine Holzkirche, ein
Refektorium und Hütten für die Mönche, in Anlehnung an das orientalisch-irische
Laurensystem. Auch verschiedene Wirtschaftsgebäude sind anzunehmen. Nach
Gallus' Tod, wohl eher um 640 als um 650, bestand die Siedlung weiter. Ihren

Mittelpunkt bildete das Gallusgrab, das sich im Oratorium zwischen Altar und
Wand befand.

Am Gallusgrab lebte stets eine Eremitengemeinschaft, darunter, vor allem
nach 680, eine Anzahl Kleriker. Die Männer kümmerten sich wohl hauptsächlich
um die Betreuung der Pilger, die immer zahlreicher zum heiligen Ort strebten.

Von den Klerikern sind nur vier mit Namen bekannt, nämlich die Diakone
Magnoald und Theodor aus Arbon, der custos Stephanus sowie der Priester und
Pastor Magulfus. Um 680 war die Mönchskolonie auf ganze zwei Männer
zusammengeschrumpft. Am Grab lebten auch Frauen. Sie gehörten allem
Anschein nach zur Dienerschaft der Eremiten und hatten Kinder bei sich. Dass auch
männliches Dienstpersonal zugegen war, ist zu vermuten. Auch zu vermuten ist,
dass sich ausser dem einen erwähnten Bettler, einem Gelähmten, noch weitere
Hilfsbedürftige vor oder in der Kirche aufhielten.

Nicht nur die Bettler, auch die Eremiten beim Gallusgrab und ihr Gesinde
brauchten Unterstützung. Diese wurde ihnen zuteil von Menschen, die sich die
Fürbitte des Gallus erhofften bzw. sich dafür bedanken wollten. Sie brachten den

Einsiedlern Naturalien und schenkten ihnen Grundbesitz. Die einzige Übertragung,

die uns konkret bekannt ist, stammt von dem alemannischen Herzog Got-



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720 357

frid. Er schenkte den Gallus-Mönchen einen Ort in der Nähe des heutigen Stuttgart,

im Norden des alemannischen Kerngebietes. Die dortigen Bewohner
mussten der Zelle fortan Bienenwachs zur Beleuchtung der Kirche abliefern.

Zur Frage, wer die Menschen gewesen sind, die zum Gallusgrab strömten, ist
Folgendes zu sagen: Es waren zunächst vor allem Leute aus Arbon und seiner
näheren und weiteren Umgebung. Im Kastell Arbon selber wohnten sowohl
Romanen als auch Germanen, zunächst wohl Franken. Sie dürften schon um 600
Christen gewesen sein. Die Alemannen liessen sich in der Nordschweiz auf dem
offenen Land nieder, in grösserer Zahl aber erst im Verlauf des 7. Jahrhunderts.
Erst zu Beginn des 8. Jahrhunderts wird ihre Christianisierung mehr oder weniger

abgeschlossen gewesen sein. Die Verbreitung und Vertiefung des Christentums

bildete die Voraussetzung für die in grosser Zahl erfolgenden Klostergründungen

vor allem in der Mitte dieses Jahrhunderts.
Zur Christianisierung einen wesentlichen Beitrag geleistet hatten die adligen

Grundbesitzer. Sie liessen Kirchen errichten, die zunächst ihren eigenen Familien
und ihrem Gesinde als Kultstätten dienten, dann vielfach zu Pfarrkirchen wurden.
Nicht unwichtig für die Einwurzelung des Christentums waren aber auch die
wirklichen oder vermeintlichen Wunder. Die früheste Gallusvita berichtet von
insgesamt sieben Wundem, die sich in der Zeit zwischen Gallus und Otmar ereignet
haben sollen. Sie verschafften dem Heiligen jenes Ansehen, das die Menschen in
Zeiten der Not und Bedrohung bei ihm Hilfe und Schutz suchen liess.

Vierzig Jahre nach Gallus' Tod, wohl um 680, fiel eine räuberische und
mörderische Bande in der südlichen Bodcnscegegend ein. Es waren wohl Alemannen
unter der Führung des Grafen Otwin und eines gewissen Erchanold (auch Ercho-
nald). In ihrer Angst und Verzweiflung flohen die Menschen aus Arbon und
seiner Umgebung zur Galluszelle. Dort vergraben sie ihre Habe in einem Acker.
Sie wurden aber aufgespürt und in Fesseln gelegt. Die jungen Leute kamen nach
der Sitte der Zeit in die Sklaverei. Die Bande drang auch in das Oratorium ein.
Sie schreckte nicht davor zurück, das Grab des Gallus hinter dem Altar
aufzuwühlen und den Sarg aufzubrechen. Die Mönche waren offenbar geflohen. Nur
zwei waren zurückgeblieben, die ehemaligen Gallusgefahrten Magnoald und
Theodor, beide im höchsten Alter. St.Gallen stand vor dem Untergang. Dass es

bestehen blieb, ist dem damaligen Bischof von Konstanz, Boso mit Namen, zu
verdanken. Er und seine Kleriker eilten den bedauernswerten Greisen zu Hilfe.
Der Leib des Gallus wurde neu bestattet, und die Männer erhielten Kleider und
Nahrung. Das Leben in der kleinen Waldkolonie konnte weitergehen, auch nach
dem Tod der beiden letzten Gallusjünger.

Dann erfolgte, um 710, ein zweiter Einbrach. Diesmal waren es Soldaten des

Hausmeiers Pippin des Mittleren, die in Südalemannien einfielen. Wiederum
flüchteten Menschen aus dem Arbongau zur Galluszelle. In der Kirche hielten
sich die erwähnten Frauen mit ihren kleinen Kindern versteckt. Doch sie wurden

- ebenso wie die Flüchtigen und eine Generation früher die einheimische Jugend -
in die Sklaverei verschleppt. Schon zum zweiten Mal mussten es völlig unschuldige

Menschen erleben, dass sie keine Hilfe erführen. Die Galluszelle bot ihnen
keinen Schutz.



358 Max Schär

Umso erstaunlicher ist es, dass die Zelle nicht unterging und an ihrer Stelle

sogar ein Kloster errichtet werden konnte, um das sich im Laufe der Zeit die
Stadt St.Gallen bildete. Auf das Ganze gesehen gibt es vier Gründe dafür:
Erstens die Beharrlichkeit einer kleinen Gemeinschaft von Menschen, die, einmal
bis auf zwei dezimiert, für einen Heiligen und ihre Mitmenschen durchhielten.
Zweitens die Unterstützung durch eine Institution, die, verkörpert durch einen

Bischof, im entscheidenden Moment aktiv wurde. Drittens die Glaubensstärke
vieler Menschen, die trotz enttäuschender Erfahrungen der Galluszelle die Treue
hielten. Und viertens schliesslich die Initiative zweier Männer, die der Mönchskolonie

durch die Gründung und den Aufbau eines Klosters eine starke und
bleibende Form geben werden. Gemeint sind der Grundbesitzer Waltram und der aus

Churrätien herbeigeholte Priester Otmar. Über diesen schreibe ich zur Zeit ein
Buch.

St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640 720

St. Gallen geht auf eine Gründung des Einsiedlers Gallus zurück. Der Columban-Schüler
kam 612 in den Steinachwald hinter Arbon und lebte dort, zusammen mit anderen
Eremiten, bis etwa 640. Nach Gallus' Tod blieb die Siedlung bis zur Ankunft Otmars um
719, ja bis in die vierziger Jahre des 8. Jahrhunderts bestehen. Sie umfasste eine Kirche
mit dem Gallusgrab (oratorium), ein Refektorium (domus), eine Anzahl Einzelzellen
(mansiunculae) sowie verschiedene Wirtschaftsgebäude, ganz nach dem Muster des
irisch-orientalischen Laurensystems. Insgesamt vier Einsiedler, allesamt Kleriker, sind
namentlich bekannt. Auch Frauen, offenbar Dienerinnen der Eremiten, sowie deren Kinder
lebten in St. Gallen. Der alemannische Herzog Gotfrid unterstützte die Zelle mit einer
Schenkung. Die Bevölkerung der umliegenden Gegend pilgerte zum Gallusgrab. Sie war
teils romanisch, teils germanisch, erst im Verlauf des 7. Jh.s zunehmend alemannisch.
Ihre Christianisierung dürfte erst zu Beginn des 8. Jh.s mehr oder weniger abgeschlossen
gewesen sein, nicht zuletzt dank der berichteten Wunder am Gallusgrab. Zweimal erlebte
die Gallussiedlung einen Überfall. Um 680 fielen Alemannen unter der Führung eines
gewissen Erchanold in St. Gallen ein. Dass es bestehen blieb, verdankt es dem Konstanzer
Bischof Boso. Um 710 verwüstete ein Heer Pippins das Mittlere Südalemannien. Die
Kirche mit dem Grab des Gallus blieb diesmal zwar unangetastet, doch bot die Galluszelle
- wie schon beim ersten Einfall - den Menschen, die dorthin geflüchtet waren, keinen
Schutz. Samt den Mägden wurden sie versklavt.

Saint-Gall entre Gallus et Otmar 640-720

St-Gall fut fondée par l'ermite Gallus. L'élève de Colomban arriva dans la forêt de Stein-
ach derrière Arbon en 612 et y vécut avec d'autres ermites jusque vers 640. Après la mort
de Gallus, la fondation érémitique demeura jusqu'à l'arrivée de Otmar vers 719, même
jusque dans les années quarante du 8ème siècle. Elle comprenait une église avec la tombe
de Gallus (oratorium), un réfectoire (domus), des cellules individuelles (mansiunculae),
ainsi que divers dépendances; elle ressemblait ainsi beaucoup au modèle du système
Lauren irlandais-oriental. On connaît le nom de quatre ermites, tous des ecclésiastiques.
Des femmes, apparemment des servantes des ermites, ainsi que leurs enfants, vivaient
également à St-Gall. Le duc Gotfrid, alaman, soutint la cellule avec une donation. La
population des environs se rendait en pèlerinage à la tombe de Gallus. Elle était en partie
romane, en partie germanique, et seulement au cours du 7ème siècle de plus en plus aia-
mane. Leur christianisation ne semble s'être plus ou moins terminée que vers le début du
8ème siècle, notamment grâce aux miracles rapportés de la tombe de Gallus. La fondation
de Gallus fut envahie deux fois. Les Alamans envahirent St-Gall vers 680 sous le
commandement d'un certain Erchanold. Elle résista grâce à Leveque Boso de Constance. Vers
710 cependant, une armée de Pépin d'Herstal dévasta l'Allemagne du Sud. Bien que



St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640- 720 359

l'église avec la tombe de Gallus demeura intacte cette fois-ci. la cellule de Gallus ne
présenta plus comme déjà lors de la première invasion - un abris pour les gens qui s'y
étaient réfugiés. Tous sans exception furent esclavages.

St. Gallen from Gallus to Otmar 640 720

St. Gallen was founded by Gallus. a pupil of Columbanus. who settled in the region of
Arbon in the Steinach forest and lived there with other hermits until around 640. After his
death the settlement survived until Otmar arrived around 719. and beyond up to the 740s.
There was a church which housed the tomb of Gallus (oratorium). a refectory (domus). a

number of individual cells (mansiunculae) and various commercial buildings, according
to the Irish-oriental system of «Lauren». Four of the ermits, all of them clerics, who
settled there, are known by name. Also women, obviously servantes of the hermits, and
their children lived there. The Alemannic Duke Gotfrid supported the hermitage with a

donation. The population of the surrounding area undertook pilgrimages to the tomb of"

Gallus. This was a mixed population, partly Roman, partly Germanic, which only started
to become predominantly Alemannic in the course of the seventh century. Christianization
was most likely more or less complete only at the beginning of the eighth century. In this
endeavour no doubt the miracles reported at the site of the Gallus tomb will have had an
influence. The settlement was raided twice. Alemannic warriors under the leadership of"a
certain Erchanold attacked St Gallen around 680. On this occasion the survival of the
settlement can be attributed to the efforts of Bishop Boso of Konstanz. Around 710 Pepin
of I lerstal brought an army into the central part of Lower Alamannia. This attack left the
church and the tomb of Gallus intact, but as with the earlier raid, the cells offered no
protection to those sheltering there, and they were enslaved as were also their servants.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
St. Gallen Saint-Gall - St. Gallen. Gallus. Otmar. Eremiten ermites - hermits. Frauen
und Kinder im Frühmittelalter - femmes et enfants dans le Haut Moyen-Age - women
and children in the early middle ages. Erchanold. domus. officina. Laurensystem - system
de «Lauren» - system of «Lauren». Irland Irlande - Ireland, clochons. Herzog Gotfrid -
Due Gotfrid - duke Gotfrid. Wachszins - redevance en cire - interest in wax. Christianisierung

- christianisation - Christianization. Romanen - Romans - Romans. Alemannen -
Alamans - Alemanni. Wundererzählungen - récits miraculeux - tales of miracles. Pippin
der Mittlere - Pépin d'Herstal - Pepin of Herstal. Herzog Wilhari - Duc Wilhari - duke
Wilhar

Max Schär. Prof. Dr.. Historiker und Theologe. Bis 2006 hauptberuflich als Seminar- und
Gymnasiallehrer tätig.


	St. Gallen zwischen Gallus und Otmar 640-720

