
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: "Opferdunst vernebelt die Verhältnisse" - religiöse Motive in
bundesdeutschen Gedenkorten der Flucht und Vertreibung

Autor: Scholz, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Opferdunst vernebelt die Verhältnisse» -
Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten
der Flucht und Vertreibung

Stephan Scholz

Die Flucht und Vertreibung aus dem Osten am Ende und im Gefolge des Zweiten

Weltkriegs war sicher die prägendste Migrationserfahrung der Deutschen im
20. Jahrhundert. Keine andere Migration haben so viele Deutsche direkt oder
indirekt erlebt; von keiner anderen Wanderungsbewegung waren so viele Deutsche
direkt oder indirekt betroffen. Die Migrationsgeschichte hat die Flucht und
Vertreibung der Deutschen mittlerweile in ihre Forschungen als eine Form der

Zwangsmigration integriert und insbesondere die sozialen Folgen untersucht.1

Weniger gut untersucht sind bislang die kulturellen Umgangsweisen, die

Bewältigungsstrategien, Deutungsmuster und Sinnstiftungsprozesse, mit denen die
Betroffenen selbst und die aufnehmende Gesellschaft diese einschneidende
Migrationserfahrung verarbeitet, gedeutet und erklärt haben.

Eine bislang kaum beachtete Quelle hierfür sind die zahlreichen Gedenkorte
und Vertreibungsdenkmäler, die in der Bundesrepublik im Laufe der letzten

sechzig Jahre zum öffentlichen Gedenken an die Flucht und Vertreibung errichtet
worden sind." Der Bund der Vertriebenen, der Zusammenschluss aller
Landsmannschaften und Landesverbände der Vertriebenen in Deutschland, listet in einer
aktuellen Dokumentation von Denkmälern, Mahnmalen und Gedenkstätten 1.400

solcher Orte auf und weist daraufhin, dass es sich dabei um eine unvollständige
Zählung handelt. Der grossen Verbreitung dieser Gedenkorte im öffentlichen

Rainer Ohlinger. Flucht und Vertreibung als Migrationsgeschichte. Möglichkeiten und Grenzen

einer neuen Deutung und Erinnerung, in: Ulf Brunnbauer/Michael G. Esch/Holm Sund-
hausen (Hg.). Definitionsmacht. Utopie. Vergeltung. «Ethnische Säuberungen» im östlichen
Europa des 20. Jahrhunderts. Berlin 2006. 213-239.
Unter «Gedenkorten» werden hier Orte verstanden, die bewusst für kommemorative Praktiken

genutzt werden und in der Regel zu diesem Zweck hergestellt oder ausgestaltet worden
sind. Mit «Vertreibungsdcnkmälern» sind materiale Monumente gemeint, die oft im Zentrum
solcher Gedenkorte stehen und auf einer symbolischen Verdichtung ihres Gegenstandes
beruhen.

Bund der Vertriebenen, Mahnmale und Gedenkstätten der Vertriebenen und Flüchtlinge in
Deutschland und in ihren Herkunftsgebieten. URL: <http://www.bund-der-vcrtriebenen.de/
infopool inmemoriam.php3> (Zugriff: 17.07.08). Diese Dokumentation steht nach Bundeslän-

SZRKG. 102(2008). 287-313



288 Stephan Scholz

Raum steht heute allerdings eine gering ausgeprägte öffentliche Wahrnehmung
gegenüber. In zahlreichen Städten und Gemeinden ist die Existenz eines

Vertreibungsdenkmals Vielen gar nicht bekannt. Das liegt zum einen daran, dass diese
Gedenkorte häufig relativ unscheinbar sind. Zum anderen hat sich aber auch ihre
ritualisierte Nutzung zunehmend auf einen kleinen Kreis von Vertretern der Ver-
triebenenverbände und von Repräsentanten der örtlichen Kommunen reduziert.
Orte des Gedenkens an Flucht und Vertreibung haben so oftmals zwar einen
öffentlichen Raum, im öffentlichen Bewusstsein aber kaum noch einen Ort. Das

gilt nicht nur für die grosse Zahl der Denkmäler, die bereits in den 1950er Jahren
errichtet wurden, sondern auch für solche, die erst in den letzten Jahren aufgestellt

worden sind.4 Nichtsdestoweniger sind Vertreibungsdenkmäler neben

Kriegerdenkmälern und Mahnmalen für die NS-Opfer heute ein wichtiger Bestandteil
der lokalen, regionalen und schliesslich auch nationalen Topographie des Gedenkens,

wenn es um die kollektive Erinnerung an den Zweiten Weltkrieg geht.
Wie bei den Kriegerdenkmälern, die nach dem Zweiten Weltkrieg errichtet

wurden, so fällt auch bei den Vertreibungsdenkmälern die häufige Verwendung
von christlichen Motiven, Symbolen oder narrativen Bezügen auf/ Das bei weitem

häufigste Symbol, das in Vertreibungsdenkmälern und an anderen Gedenkorten

der Vertreibung auftaucht, ist das Kreuz. Aber auch anderen Motiven
kommt eine grosse Bedeutung zu, z.B. der biblischen Figur der Maria. Die
verwendeten Symbole und religiösen Bezüge geben zwar selbst meist keine eindeutige

Auskunft darüber, wie Flucht und Vertreibung verarbeitet und gedeutet wurden.

Aber in Verbindung mit den Reden, die an diese Orten gehalten, und mit
den Texten, die im Hinblick auf diese Orte und die hier verwendeten Motive
geschrieben wurden, lässt sich doch etwas über die verschiedenen Deutungsvarianten

sagen, die mit Hilfe religiöser Motive produziert wurden. Dominanz gewannen,

sich behaupteten oder auch wieder an Bedeutung verloren.

dem gegliedert in Form mehrerer, unpaginierter pdf-Dateien zur Verfügung. Nachfolgende
Verweise auf einzelne Denkmäler hierin erfolgen als «BdV-Dokumentation» mit nachfolgender

Bezeichnung des entsprechenden Bundeslandes, dem das Denkmal in der Dokumentation

in alphabetischer Reihenfolge zugewiesen ist. Soweit nicht anders vermerkt, stammen
die in diesem Aufsatz verwendeten Abbildungen ebenfalls aus dieser Dokumentation des

BdV, dem ich für die Erlaubnis zur Nutzung des Bildmaterials für diese Publikation danke.
Eine Auswertung von über 1.000 datierbaren Denkmälern der BdV-Dokumentation ergibt,
dass Vertreibungsdenkmäler keineswegs nur in den Anfangsjahren der Bundesrepublik,
sondern kontinuierlich errichtet wurden. Neben den 1950er Jahren stellten die 1980er Jahre eine
zweite Hochphase des Denkmalbaus dar.
Die deutliche Dominanz christlicher Motive bei den Kriegerdenkmälern wird darauf zurückgeführt,

dass der Zweite Weltkrieg nicht nur verloren, sondern auch in seinen Zielen
nachträglich nicht zu rechtfertigen war. Das Gedenken an die gefallenen Soldaten verschob sich
daher vom vermeintlichen Heldentum ihres Kampfes auf ihr Leiden und ihr Opfer für die
Gemeinschaft. Vgl. Meinhold Lurz, Kriegerdenkmäler in Deutschland. Bd. 6, Heidelberg
1987, 41 : George L. Mosse. Gefallen für das Vaterland. Nationales Heldentum und namenloses

Sterben. Stuttgart 1993. 262.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 289

Im Folgenden sollen die unterschiedlichen Funktionen dieser religiösen Motive

näher beleuchtet und dargestellt werden. Nach einer kurzen Skizzierung des

Gegenstands, um dessen Erinnerung es geht, sowie der Ausgangsbedingungen
seiner kulturellen und politischen Verarbeitung und Deutung werden drei zentrale

Funktionskomplexe der religiösen Motivik von Vertreibungsdenkmälern
vorgestellt: 1. Totengedenken, Trost und Verlustbcwältigung, 2. Beheimatung,
Rückkehrwunsch und Revision, 3. Opferstilisierung und Sakralisierung der

Vertreibungserfahrung. Die getrennte Analyse dieser Funktionsbereiche erfolgt aus

systematischen Gründen. In der Praxis waren sie oft eng miteinander verknüpft,
auch wenn sie teilweise im Widerspruch zueinander standen. Dennoch reflektiert
die hier gewählte Abfolge auch einen Prozess, in dem mit wachsender zeitlicher
Distanz der erste Bereich an Bedeutung ab- und der dritte an Bedeutung
zugenommen hat.

Der «Vertreibungskomplex»

Die Zwangsmigration der Deutschen aus dem östlichen Europa im Zweiten

Weltkrieg und danach vollzog sich in mehren Phasen, die fliessend ineinander

übergingen.
Die erste Phase setzte bereits 1939 ein. Von Beginn an war die Expansionspolitik

Deutschlands nach Osten, die auf Gewinnung neuen «Lebensraums» abzielte,

eng mit einer Bevölkerungspolitik verknüpft, die eine Neuordnung Europas
nach rassischen Kriterien zum Ziel hatte. In diesem Rahmen wurden die
Angehörigen der deutschen Minderheiten im östlichen Europa seit Kriegsbeginn
systematisch umgesiedelt. Fast eine Million «Volksdeutsche» aus dem Baltikum,
Ostpolen, Rumänien und der Sowjetunion wurden zumeist in den polnischen
Gebieten angesiedelt, die dem Deutschen Reich eingegliedert und aus denen zuvor
die polnische und jüdische Bevölkerung weiter nach Osten ausgesiedelt worden

war. Zwischen der organisierten Umsiedlung der Deutschen und der Vertreibung
und Vernichtung von Juden und Polen bestand ein direkter Zusammenhang;
Raum-, Umsiedlungs- und Vernichtungspolitik waren eng miteinander verflochten.6

Die Umsiedlung der «Volksdeutschen» war dabei lediglich das Experimentierfeld

sehr viel umfangreicherer Ost-Siedlungsprojekte, die nach Beendigung
des Krieges einsetzen sollten, wenn nach Rückkehr der Soldaten die Bewohner
des Alt-Reiches als Siedlerpotential zur Verfügung ständen.7 Obwohl die
nationalsozialistische Umsiedlung der «Volksdeutschen» also nur ein Vorspiel
darstellte, führte sie bereits während des Krieges zu einer weitflächigen Räumung
von Siedlungsgebieten der Deutschen in Ost- und Südosteuropa. Gleichwohl

Götz Aly. «Endlösung». Völkerverschiebung und der Mord an den europäischen Juden.
Frankfurt am Main 1995.

Mechthild Rössler/Sabine Schleiermacher (Hg.). Der «Generalplan Ost». Hauptlinien der
nationalsozialistischen Planungs- und Vemichtungspolitik. Berlin 1993: Czeslaw Madajczyk
(Hg.), Vom Generalplan Ost zum Generalsiedlungsplan, München 1994.



290 Stephan Scholz

wurden die «Volksdeutschen» Umsiedler am Ende des Krieges von weiterer
Evakuierung und Flucht nach Westen erfasst und gehörten in der Bundesrepublik zur
Gruppe der Vertriebenen.

Die zweite Phase begann im Herbst 1944. Sie bestand aus einer Mischung von
«wilder» und organisierter Flucht der Deutschen vor der sich zurückverlagernden
Ostfront und der heranrückenden Roten Armee. In diese Phase fallt ein Grossteil
der Verluste der Zivilbevölkerung. Da die Wanderung nach Westen aus
politischen Gründen von den deutschen Behörden lange untersagt worden war und

organisierte Evakuierungen erst spät einsetzten, geriet ein Grossteil der Bevölkerung

unter widrigsten Witterungs-, Transport- und Versorgungsverhältnissen in
eine völlig chaotische und verlustreiche Fluchtsituation, in der sie von der Front
oft doch noch eingeholt wurde. Mehr als die Hälfte der deutschen Bevölkerung
in den Ostgebieten, etwa 6 Millionen Menschen, geriet auf diese Weise auf den

Weg nach Westen.8

Nach Beendigung der Kriegshandlungen begann die dritte Phase, die bis zur
Potsdamer Konferenz im Juli 1945 anhielt. Sie war einerseits gekennzeichnet
durch einen gewissen Rücklauf der geflohenen Bevölkerung, zum anderen durch
«wilde» Vertreibungen der Deutschen durch lokale Stellen und die bereits anlaufende

Ansiedlung von Polen aus dem Osten. Spontane Übergriffe auf Deutsche
vermischten sich teilweise mit dem Ziel, vor der Potsdamer Konferenz möglichst
vollendete Tatsachen zu schaffen. Insgesamt wurden in dieser Phase an die
400.000 Deutsche vertrieben.9

Dieser «wilden» Phase der Vertreibung schloss sich nach der Potsdamer
Konferenz eine Phase der organisierten Zwangsaussiedlung an, von der in den

folgenden Jahren noch einmal ca. 6 Millionen Menschen betroffen waren.10 Eine

«ordnungsgemässe und humane» Durchführung dieser Umsiedlung, wie sie im
Potsdamer Abkommen vorgesehen war, war schon aufgrund der Kriegszerstörungen

und Versorgungsengpässe, des Mangels an Transportmitteln und
Treibstoffen, der unzureichenden Kommunikations- und Koordinierungsmöglichkeiten

lange Zeit nicht möglich. Dazu kam, dass die deutsche Terror- und

Vernichtungspolitik in den besetzten Gebieten zu einer Haltung gegenüber den
Deutschen geführt hatte, die von wenig Mitgefühl, teilweise aber von dem Bedürfnis
nach Rache und Bestrafung geprägt war.

Bemadetta Nitschke. Vertreibung und Aussiedlung der deutschen Bevölkerung aus Polen
1945 bis 1949. München 22004. 72-75. 280: Klaus-Dietmar Henke. Der Weg nach Potsdam

- Die Alliierten und die Vertreibung, in: Wolfgang Benz (Hg.). Die Vertreibung der
Deutschen aus dem Osten. Ursachen. Ereignisse. Folgen, akt. Neuausgabe. Frankfurt am Main
1995. 58-85. hier 79f.
Detlef Brandes. Der Weg zur Vertreibung 1938 1945. Pläne und Entscheidungen zum
«Transfer» der Deutschen aus der Tschechoslowakei und aus Polen. München 2001, 438;
Nitschke. Vertreibung und Aussiedlung (wie Anm. 8). 275.

'

Nitschke. Vertreibung und Aussiedlung (wie Anm. 8). 280: Tomas Stanek. Vertreibung und

Aussiedlung der Deutschen aus der Tschechoslowakei 1945 1948. in: Detlef Brandes/Vaclav

Kural (Hg.). Der Weg in die Katastrophe. Deutsch-tschechoslowakische Beziehungen
1938-1947, Essen 1994, 165 186, hier 181ff.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 291

Rache und Bestrafung waren jedoch - anders, als es in der Bundesrepublik bis

heute oft kolportiert wird - nicht die leitenden Motive der alliierten Siegermächte,

die sich in Potsdam auf eine Aussiedlung der Deutschen verständigten. Ziel
war vielmehr die Schaffung einer stabilen Nachkriegsordnung und die zukünftige

Verhinderung eines weiteren von Deutschland ausgehenden Krieges. Aus
diesem Grund hatten die Alliierten schon während des Krieges beschlossen,
einerseits Deutschland zu verkleinem und andererseits keine deutschen Minderheiten

mehr in den östlichen Nachbarländern Deutschlands zu belassen. Hintergrund

dieser Entscheidung war die Erfahrung des Krieges, dessen Beginn von
Deutschland mit der Benachteiligung der deutschen Minderheiten im Osten

begründet worden war und in dem die deutsche Besatzungspolitik auf die
deutschen Minderheiten zurückgreifen konnte." Um eine solche, einen Krieg
begünstigende Konstellation zukünftig zu vermeiden, sollte die deutsche Bevölkerung

jenseits der neu zu ziehenden Ostgrenze nach Deutschland umgesiedelt
werden.'" Diese aus rationalem Kalkül und der Verpflichtung zur Schaffung
einer dauerhaft stabilen Friedensordnung heraus getroffene Entscheidung übersah

keineswegs die damit verbundenen Härten für die umzusiedelnde deutsche

Bevölkerung, von der sich allerdings rund die Hälfte schon in den Besatzungszonen

der Alliierten befand. Die Härte des Heimatverlustes und der sie begleitenden

Umstände waren nicht beabsichtigt, sondern aus Sicht der Alliierten eine
bedauerliche, nach Möglichkeit zu vermeidende Begleiterscheinung. Es handelte
sich bei der Umsiedlung der Deutschen also nicht um eine Strafaktion oder eine

Form der Vergeltung.
Die bundesdeutsche Perspektive auf den mehrstufigen und in sich heterogenen

«Vertreibungskomplex»1 verlief jedoch schon rein sprachlich früh in anderen

Kategorien. Nachdem in den ersten Nachkriegsjahren verschiedene Begriffe
lür die Betroffenen des Komplexes aus Umsiedlung, Evakuierung, Flucht,
Vertreibung und Ausweisung geläufig waren, legte das Bundesvertriebenengesetz
von 1953 gesetzlich fest, dass pauschal nur noch von «Vertriebenen» die Rede

sein sollte. Der schnell dominant gewordene Begriff bezieht sich eigentlich nur
auf die letzte Phase des Vorgangs, meint aber die Betroffenen aller Phasen. Das

konnte etwas umständlich damit begründet werden, dass auch die Umgesiedelten,

Evakuierten und Geflüchteten der ersten Phasen keine Möglichkeit zur
Rückkehr mehr besassen und damit nachträglich zu «Vertriebenen» geworden
waren. Wichtiger war aber der wertende, emotional und ethisch stark aufgeladene

Charakter des Begriffs, der das Nichteinverständnis und die Verurteilung
des Vorgangs als ungerecht und inhuman implizit zum Ausdruck brachte und zu¬

Christian Jansen/Arno Weckbecker. Der «Volksdeutsche Selbstschutz» in Polen 1939/40.
München 1992.

1

" Brandes. Der Weg zur Vertreibung (wie Anm. 9): Henke. Der Weg nach Potsdam (wie Anm. 8).
1

Der Begriff, der diese innere Heterogenität zum Ausdruck bringt, geht zurück auf Wlodzi-
mierz Borodziej/Artur Hajnicz (Hg.). Kompleks wypedzenia, Krakow 1998.



292 Stephan Scholz

gleich den fortbestehenden territorialen Ansprach und die Forderung auf Rückkehr

evozierte.14 Obwohl sich diese Konnotationen heute durch die alltägliche
Verwendung beträchtlich abgenutzt haben, schwingen sie doch immer noch mit.15

Bereits der Begriff «Vertreibung» besitzt eine religiöse Konnotation, indem er
auf die jüdisch-christliche Schöpfungserzählung verweist, in der die ersten
Menschen aufgrund des Sündenfalls von Gott aus dem Paradies «vertrieben» werden.
Der biblische Bezug im Begriff «Vertreibung» verstärkt die Tendenz, die
Umsiedlung der Deutschen in Kategorien von Schuld und Sühne zu denken. Der
kausale Zusammenhang, wie er in der biblischen Erzählung vorliegt (Vertreibung

als Folge des Sündenfalls), wurde damit implizit auf die Vertreibung der

Deutschen übertragen, gleichzeitig aber explizit mit dem Hinweis auf die Unhalt-
barkeit einer Kollektivschuldthese als ungerechtfertigt abgelehnt. Die politische
Intention der Siegermächte jenseits der individuellen oder kollektiven Schuldfrage

blieb dagegen bereits in dieser sprachlichen Konvention ausgeblendet.16

Spielen religiöse Motive bereits semantisch in der Wahl der Begrifflichkeiten
eine nicht unwichtige Rolle, so kommt ihnen in Denkmälern und Gedenkorten
der Vertreibung eine grosse symbolische Bedeutung zu. Drei Funktionsbereiche
können unterschieden werden, die häufig miteinander verknüpft sind, aber auch

in einer gewissen zeitlichen Abfolge stehen.

Totengedenken, Trost und Verlustbewältigung

Die ersten Gedenkorte der Vertriebenen entstanden aus einem höchst pragmatischen

Grund: Sie dienten als Ersatzorte für die zurückgelassenen Gräber in der

alten Heimat. Besonders an den traditionellen kirchlichen Totengedenktagen wie
Allerseelen und Allerheiligen wurde das Problem der ortlosen Trauer akut. Während

die Einheimischen ihrer Toten auf dem Friedhof gedachten, war es den
Vertriebenen unmöglich, am authentischen Ort auf dem heimatlichen Friedhof das

ritualisierte Totengedenken zu praktizieren. Als Reaktion darauf suchten und
schufen sie sich Ersatzorte, an denen der zurückgelassenen Toten gedacht werden

konnte.17 Sie hatten häufig die Form eines schlichten Kreuzes und trugen In-

u Karin Böke, Flüchtlinge und Vertriebene zwischen dem Recht auf die alte Heimat und der

Eingliederung in die neue Heimat. Leitvokabeln der Flüchtlingspolitik, in: Karin Böke/Frank
Liedtke/Martin Wengeler. Politische Leitvokabeln in der Adenauer-Ära. Berlin New York
1996, 131-210, hier 132-179.

15 Trotz dieser Problematik ist der etablierten Konvention entsprechend im Folgenden meist

von «Vertriebenen» die Rede, wenn die Betroffenen des Gesamtkomplexes gemeint sind.
Der ebenso problematische Begriff «Vertreibung» wird im folgenden mitunter ebenfalls und

synonym mit Begriffen wie «Umsiedlung». «Zwangsmigration» und «Flucht und Vertreibung»

für den Gesamtkomplex benutzt.
'^ Jerzy Kranz. Wunden. Wahrheiten und Narben, in: Jerzy Kranz.'Klaus Bachmann (Hg.).

Verlorene Heimat. Die Vertreibungsdebatte in Polen. Bonn 1998, 242-253, hier 252: Eva
Hahn/Hans Henning Hahn. Mythos «Vertreibung», in: Heidi Hein-Kirchcr'Hans Henning
Hahn (Hg.), Politische Mythen im 19. und 20. Jahrhundert in Mittel- und Osteuropa. Marburg

2006, 167-188, hier 176f.
17 Josef Hanika, Heimatverlust und Totenehrung, in: Bayerisches Jahrbuch für Volkskunde. 6

(1955). 129 140, hier 129f; Elisabeth Fendi, Beerdigung und Totengedenken in der «neuen



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 293

schriften wie «Unseren in der ostdeutschen Heimat ruhenden Toten». ' Die
Distanz zu den toten Angehörigen, die aufgrund der Dichotomie zwischen Leben
und Tod immer schon besteht, schien durch die erzwungene räumliche Entfernung

zu ihren Gräbern und deren Unerreichbarkeit noch verdoppelt. Das Bedürfnis

nach Überbrückung dieser doppelten Distanz durch das Gebet an den neu
geschaffenen Gedenkorten wird deutlich in der Inschrift eines 1953 errichteten
Kreuzes auf dem Friedhof in Weil der Stadt, in der es heisst: «Gedenke der Toten

in ferner Heimaterde. Bete für sie und sie sind dir nahe.»19

M
¦*4ÄS,

Abb. 1: Weil der Stadt, Heimatkreuz

In den 1950er Jahren konstatierten Volkskundler eine auffallige Verstärkung
und Vervielfältigung eines «Totcnkultes» der Vertriebenen, der mit «elementarer
Wucht» aufgebrochen sei und sich in der Errichtung von zahlreichen Vertrie-
bencndenkmälern bemerkbar gemacht habe." Alfred Karasek-Langer schrieb
1950 in diesem Zusammenhang von einem «breitc[n| Gestaltungsstrom», wel-

Heimat», in: Elisabeth Fendi (Hg.), Das Gedächtnis der Orte. Sinnstiftung und Erinnerung,
Freiburg 2006, 81-116, hier 82f.
So z.B. in Hameln (BdV-Dokumentation, Nicdersachsen-1 (wie Anm. 3)).
BdV-Dokumentation, Baden-Württemberg-2 (wie Anm. 3). Zur Aufhebung von Diskontinuität

und Desintegration im Akt des Gedenkens vgl. Insa Eschebach, Öffentliches Gedenken.

Deutsche Erinnerungskulturen seit der Weimarer Republik. Frankfurt/M. 2005, 12.

Hanika. Heimatverlust und Totenehrung (wie Anm. 17), 129.



294 Stephan Scholz

eher der breiten Bewegung zur Errichtung von Kriegerdenkmälern nach dem
Ersten Weltkrieg sehr ähnlich sei.21 Tatsächlich waren die Vertriebenendenkmä-
ler Orte, an denen auch der gefallenen Soldaten des Zweiten Weltkrieges schon
früh ehrend gedacht wurde.22 Ihr Tod wurde dabei meist als einer für die
Verteidigung der Heimat verklärt. Dieses ehrende Gedenken an die gefallenen Soldaten
beschränkte sich oftmals nicht auf die im Krieg verstorbenen Angehörigen der

Vertriebenen, sondern wurde auch auf alle deutschen Männer ausgeweitet, die im

«Kampf um die ostdeutsche Heimat» gefallen waren.23 Der Zweite Weltkrieg
erhielt damit die Note eines ostdeutschen Verteidigungskrieges. Neben den im

Krieg getöteten Soldaten wurde an den Vertreibungsdenkmälern insbesondere
auch der auf der Flucht und während der Vertreibung Verstorbenen gedacht, die
ebenfalls kein Grab besassen, an dem die Trauer um sie einen Ort finden konnte.

Ausgeblendet aus der Erinnerung blieben in der Regel dagegen diejenigen
Landsleute aus den Vertreibungsgebieten, die durch Verfolgung des NS-Regimes
zu Tode gekommen waren.

Die frühen Vertriebenendenkmäler waren formal meistens schlicht und
traditionell gehalten. Sie stellten aber moderne Monumente insofern dar, dass sie als

Ersatzorte des Gedenkens nicht an authentische Orte gebunden, sondern
ortsunabhängig waren. Sie indizierten nicht den Ort, an dem die Toten lagen,
sondern substituieren das Verlorene im Zeichen." Die Repräsentation des Verlorenen

im Zeichen des Denkmals beschränkte sich dabei aber nicht auf die
zurückgelassenen Gräber und die zu beklagenden Toten. Sie bezog sich auch auf alles
andere, was durch Krieg, Flucht und Vertreibung verloren gegangen war und
«die Heimat» fortan konstituierte: den materiellen Besitz, den sozialen
Zusammenhang, das Vertrautsein mit der Umwelt, die innere Integrität. Als verloren
galt Vielen letztlich eine Welt, die in der Rückschau und im Vergleich mit der

neuen Lebenssituation als heil und sicher erschien.
Die religiöse Symbolik und Motivik, die in und an den Gedenkorten der

Vertreibung verwendet wurde, diente nicht zuletzt dazu, angesichts dieses Verlustes
Trost und Zuversicht zu spenden. Dem dienten insbesondere Verweise auf biblische

Motive und Figuren, die zu der Erfahrung von Flucht und Vertreibung in

Beziehung gesetzt werden konnten. In der kirchlichen Vertriebenenseelsorge galten

biblische Geschichten von Flucht, Verlust und Exil als «eine kostbare Fund-

Alfred Karasek-Langer. Und w ieder grünt der alte Stamm. Das religiöse Brauchtum der
Heimatvertriebenen. III. Das Herz sucht nach neuen Kultstättcn. in: Christ unterwegs. 4 (1950).
H. 5, 8-12, hier 10.

" Hanika. Heimatverlust und Totenehrung (wie Anm. 17). 133.
" In Isernhagen heisst es z.B. auf einem Denkmal: «Gedenkt der Heimat, der für sie Gefallenen

und der in ihr Vcrmissten». vgl. Lurz. Kriegerdenkmäler. Bd. 6 (wie Anm. 5). 378: vgl.
auch Angelika Fox. Flüchtlinge und Vertriebene im Landkreis Fürstenfeldbruck. Aspekte
ihrer Eingliederung seit 1945. Fürstenfeldbruck 1998. 126.

Vgl. Aleida Assmann. Das Gedächtnis der Orte, in: Ulrich Borsdorf/Heinrich Theodor Grüt-
ter (Hg.). Orte der Erinnerung. Denkmal. Gedenkstätte. Museum. Frankfurt am Main New
York 1999. 59-77, hier 73.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 295

grübe», um «klärend und heilend in die kranken Seelen hinein[zu]sprechen».
Auf katholischer Seite kam hierbei die wichtigste Rolle der Figur der Maria zu,
die an zahlreichen Orten von katholischen Vertriebenen verehrt wurde. Marien-
wallfahrtsorte wurden zu Gedenkorten der Vertreibung, in deren Mittelpunkt oft
die plastische oder bildliche Darstellung einer «schmerzhaften» oder «tröstenden»

Madonna stand. Bereits bestehende Marienstatuen erhielten dabei oft neue

Bezeichnungen, wie «Flüchtlingsmadonna» oder «Schützerin der Heimat»."6 Als
paradigmatisch kann die Skulptur der «Mutter der Vertriebenen» in Königstein
im Taunus von 1952 angesehen werden, einer lebensgrossen, später oft
nachgebildeten Schutzmantelmadonna, die in ihrem Mantel eine Gruppe von Vertriebenen

birgt. Bei ihrer Einweihung wurde auf die traditionell schützende Rolle der

Gottesmutter verwiesen, an die sich die Vertriebenen auch während und nach der

Flucht und Vertreibung gehalten hätten.27

¦#a

Abb. 2: Königstein, Mutter der Vertriebenen'

"' So hiess es 1949 auf einem Priesterkonvent, zit. nach Winfried Töpler, Der zehntausendfüs-
sige Menschenwurm. Die Bewältigung der Kricgsfolgcn und des schlesischen Flüchtlingsproblems

im Gebiet der heutigen Diözese Görlitz. Texte aus dem Bistumsarchiv Görlitz, in:
Rainer Bendel (Hg.), Vertrieben finden Heimat in der Kirche. Integrationsprozesse im geteilten

Deutschland nach 1945, Köln u.a. 2008, 291-651. hier 622.
6 Zu den stark ansteigenden Marienwallfahrten von Vertriebenen in den 1950er Jahren vgl.

Georg R. Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust. Ein Beitrag zur religiösen Volkskunde
der Gegenwart, Marburg 1968, 254 259, 266, 296-299.

:7 Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 99f; Rudolf Grulich, Mutter der

Vertriebenen, in: Remigius Bäumer/Leo Scheffczyk (Hg.), Marienlexikon, Bd. 4, St. Ottilien
1992, 557.

~x Postkarte im Besitz des Autors.



296 Stephan Scholz

Ein ähnliches Fresko einer Schutzmantelmadonna in Neualbenreuth von 1963,

die herbeiströmende Flüchtlinge unter ihren schützenden Mantel aufnimmt, wird
ergänzt um eine Darstellung der Heiligen Familie auf der Flucht nach Ägypten.29

Gerade dieser biblische Topos machte Maria über ihre Funktion als Beschützerin
hinaus auch zu einer geeigneten Trösterin, weil ihr selbst die Erfahrungen
zugewiesen werden konnten, die Vertriebene gemacht hatten: «Seht sie, die Mater
dolorosa, die Schmerz- und Leidgeprüfte, sie war gleich uns auch einstmals eine

Vertriebene, als böse Menschen ihr die Heimat nahmen.» Mit diesen oder ähnlichen

Worten wurde Maria häufig zu einer Leidensgenossin stilisiert, von der

«Mit-Leid» und Trost zu erwarten waren.10

Als Trost angesichts des Heimatverlustes sollte gerade in den ersten Jahren

nach der Flucht und Vertreibung in beiden Konfessionen auch der Verweis auf
Gott als der eigentlichen Heimat dienen. Darauf deutet z.B. die Inschrift des

1951 errichteten Heimatkreuzes in Hüfingen-Fürstenbcrg mit der Bitte: «Herr sei

du uns Heimat». Dem entsprach eine Tendenz in der frühen kirchlichen Ver-
triebenenseelsorge, die auf eine Umlenkung des irdischen Heimwehs auf die

ewige Heimat bei Gott setzte. Teilweise wurde den Vertriebenen in dieser
Hinsicht sogar eine avantgardistische Sonder- bzw. Vorreiterrolle innerhalb der
Gesellschaft zugewiesen: Durch den Heimatverlust seien sie besonders zu der
Erkenntnis befähigt, dass das eigentliche Leben bei Gott liege. Das Los der Vertriebenen

wurde hier somit zum Sinnbild der Pilgerschaft und Fremdlingsschaft der

Christen auf Erden.32 Dieser Tröstungsversuch, der auf dem Gedanken der

eigentlichen Heimat bei Gott beruhte, wurde jedoch im Laufe der 1950er Jahre

immer seltener aktualisiert, als es angesichts sich stabilisierender Verhältnisse
stärker darum ging, das Verhältnis zu der alten und neuen irdischen Heimat zu
bestimmen.

Beheimatung, Rückkehrwunsch und Revision

Je länger die Situation des Heimatverlustes andauerte, desto drängender war für
die Vertriebenen der Aufbau einer neuen sozialen Existenz in den Aufnahmegebieten.

Auch politisch wurde in den 1950er Jahren die Notwendigkeit einer
sozialen und wirtschaftlichen Eingliederang der Neubürger aus dem Osten erkannt

Schroubek, Wallfahrt und Heimatvcrlust (wie Anm. 26), 121-126; Elisabeth Fendi. «Auch
die Seele braucht eine Heimat!» Kirchengebäude in Heimatvertricbenengemeinden als Orte
der Identifikation, in: Jahrbuch für deutsche und osteuropäische Volkskunde. 45 (2003). 53

80. hier 78.

Zit. nach Michael Hirschfeld. Auf der Suche nach einem Ort der besonderen Nähe Gottes
Zur Gründung und Entwicklung der Vertriebenenwallfahrten im Bistum Münster, in- Michael

Hirschfeld Markus Trautmann (Hg.). Gelcbter Glaube. Hoffen auf Heimat. Katholische
Vertriebene im Bistum Münster. Münster 1999. 217 238. hier 232.
BdV-Dokumentation. Baden-Württemberg-1 (wie Anm. 3).
Hartmut Rudolph. Evangelische Kirche und Vertriebene 1945 bis 1972. Bd. 1, Göttingen
1984. 310 313: Rainer Bendel. Aufbruch aus dem Glauben? Katholische Heimatvertriebene
in den gesellschaftlichen Transformationsprozessen der Nachkriegsjahre 1945 1965. Köln
u.a. 200"3. 512 515.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 297

und durch entsprechende Massnahmen gefördert. Je mehr neben der neuen Heimat

die alte nur noch eine «für den Feierabend» '
war, desto mehr wurde sowohl

von Seiten der Vertriebenen als auch von Seiten der Aufnahmcgescllschaft die

Schaffung von eigenen Gedenkorten der Vertriebenen als ein kulturelles Instrument

der Beheimatung betrachtet. Volkskundler sahen in den 1950er Jahren die

zahlreich entstehenden Vertriebcnendenkmäler positiv als aktive Teilnahme der

Vertriebenen an der Gestaltung ihrer neuen Umwelt, gerade was die Verwendung

christlicher Motive und die Prägung der sakralen Landschaft anging. Die

Schaffung neuer Kult- und Gedenkstätten galt ihnen als «ein erstes Wurzelschlagen»

in der neuen Heimat.'4 Tatsächlich war die Markierung des Raumes durch

eigene Denkmäler und Gedenkorte auch eine Form der Aneignung und Inbesitznahme

der neuen Lebensumgebung. Bei der Einweihung eines Gedenkkreuzes
der Vertriebenen 1951 in Hochheim am Main betonte der Bürgermeister, «dass

das Gedächtniskreuz inmitten des Ehrenhofes auf dem Friedhof der Stadt die

Verbundenheit zum Boden der neuen Heimat ausdrücken solle.»"
Bei derselben Gelegenheit hob der Landrat hervor, «dass das Kreuz alle

verpflichte, in der Gemeinschaft zusammenzustehen.» Der Pfarrer schliesslich
bezeichnete das Kreuz «für Alt- und Neubürger als ein Zeichen der Liebe
untereinander».'7 Implizit wurde damit auf die durchaus nicht unproblematische
Integration der Vertriebenen in die Aufnahmegesellschaften verwiesen, auf die
Widerstände und Vorbehalte der Altbürger gegenüber den Neuankömmlingen.
Vertriebcnendenkmäler. insbesondere solche, die eine christliche Symbolik verwendeten,

wurden in diesem Kontext auch als Mahnmale einer bereitwilligen
Aufnahme und Eingliederung benutzt, an denen eine solidarische Haltung und eine

erfolgreiche Integration angemahnt und beschworen werden konnten. Die

Einweihungsfeiern und regelmässig stattfindenden Gedenkfeiern an den Vertrie-
benendenkmälern boten Gelegenheit, diese Solidarität zu demonstrieren, indem
nicht nur die Vertriebenen Präsenz zeigten, sondern auch die Aufnahmegesellschaft,

die durch Abordnungen aller wichtigen örtlichen Institutionen und Vereine

repräsentiert wurde. Über die Einweihung des Heimatkreuzes in Niederjosbach

wurde in der Presse als ein «Festtag» nicht nur für die Vertriebenen,
sondern für die gesamte Bevölkerung berichtet. Der Landrat hob hervor, dass das

Gedenkkreuz «für Alt- und Neubürger eine geheiligt Stätte sein müsse».'

So heisst es 1953 in einem Gesprächsprotokoll der Katholischen Arbeitsstelle für
Heimatvertriebene/Süd. hier zit. nach Sabine VolJkamp. Katholische Kirche und Vertriebene in
Westdeutschland. Integration. Identität und ostpolitischer Diskurs 1945-1972. Stuttgart 2007. 231.

'4 Hanika. Heimatverlust und Totenehrung (wie Anm. 17). 130: vgl. auch Karasek-Langer.
Und wieder grünt der alte Stamm (wie Anm. 21 10.

^ Hans-Werner Rctterath. Geschichtsbilderkampf und zwiespältige Beheimatungsversuche.
Vertriebenendenkmale in Südbaden, in: Jahrbuch für deutsche und osteuropäische Volkskunde.

47 (2005). 83-121, hier 84f, 109.
,6 Zit. nach Adolf Wolf. Gedenkkreuze der Heimatvertriebenen. Blick zu den Anfängen, in:

Deutscher Ostdienst. 45 (2003). H. 2. 30.
Zit. nach Wolf. Gedenkkreuze der Heimatvertriebenen (wie Anm. 36).

!8 Zit. nach Wolf. Gedenkkreuze der Heimatvertriebenen (wie Anm. 36).



298 Stephan Scholz

E

B*
Ss te*

SS-^

:V,MTfc

/4/>/>. 3: Niederjosbach (Eppstein), Heimatkreuz

Die Unterstützung durch die Aufnahmegesellschaften bei der Einrichtung von
Gedenkorten der Vertreibung zielte allerdings nicht nur auf die soziale und
kulturelle Integration der Vertriebenen. Mit dem wiederholten Hinweis darauf, dass

es bei der Errichtung von Vertriebenendenkmälcrn «um ein gemeinsames Werk
der Heimatverbliebenen und Heimatvertriebenen» gehe,39 sollte auch deutlich
gemacht werden, dass die Erinnerung an die Vertreibung ein Anliegen nicht nur
der Vertriebenen, sondern aller Deutschen sein müsse. Ein wichtiger Hintergrund
für das gemeinschaftlich begangene Gedenken an die Vertreibung war lange Zeit
die Aufrechterhaltung des territorialen Anspruchs auf die verlorenen Ostgebiete.
Die Gedenkorte der Vertreibung besasscn daher die doppelte und in sich
widersprüchliche Funktion der Beheimatung der Vertriebenen und der Aufrechterhaltung

ihres Rückkehrwunsches sowie des territorialen Anspruches auf die alte
Heimat. Damit nicht der Eindruck entstand, dass Vertriebenendenkmäler Zeichen
einer dauerhaften Beheimatung und damit eines Verzichts auf die Ostgebiete
seien, versicherte der Bürgermeister von Niederjosbach bei der Einweihung des

Vertriebenen-Gedenkkreuzes 1950, dass die Aufnahmegemeinde das Denkmal
weiter pflegen würde, wenn die Vertriebenen in ihre frühere Heimat zurückgekehrt

sein würden.40

Otto Zerlik, Das Ostlandkreuz auf der Schildwacht bei Geislingen/Steige, in: Sepp Schwarz
(Hg.), Drei Jahrzehnte. Die Heimatvertriebenen in Baden-Württemberg. Berichte, Dokumente.

Bilder, hg. im Auftrag des Bundes der Vertriebenen. Landesverband Baden-Württemberg.
Stuttgart 1975, 172ff, hfer 172.

Wolf, Gedenkkreuze der Heimatvertriebenen (wie Anm. 36).



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 299

Eine Rückkehr in die alte Heimat war in den 1950er Jahren allerdings
angesichts der politischen Entwicklung bereits so unrealistisch geworden, dass die

Hoffnung darauf zwar nicht verschwand, aber im Bewusstsein vieler Vertriebener

auch nicht mehr den Charakter einer Naherwartung hatte. Sic bezog sich

vielmehr auf einen in weiter Ferne liegenden Endzustand und erhielt zunehmend
den Charakter einer «Verheissung fast religiösen Inhalts».41 Dem entsprachen
Lieder und Gebete, die insbesondere auf den zahlreichen Wallfahrten der
katholischen Vertriebenen zu Marienbildern Anwendung fanden. Das bereits 1946

geschriebene Lied der Heimatlosen ein Maria, das weit verbreitet war, wiederholte
beispielsweise im Refrain die Bitte: «Maria, schreite Du voraus, führ uns zurück
ins Vaterhaus.»4" Die Bitte um Heimführung wurde häufig ergänzt um das

Gelöbnis einer besonderen Verehrung Marions im Falle der Einlösung.41 Von 1963

datieren Verse eines Besuchers der Schutzmantelmadonna in Ncualbenreuth:
«Einmal führst Du uns wieder zurück ins heimatliche Paradies. / Bitt' Gott für
uns. Du Maria Frieden!»

Erscheint Maria hier in der Rolle einer Anti-Eva, die die Vertreibung aus dem

Heimat-Paradies wieder aufhebt, so wurde sie häufig auch mit der Heimat selbst

identifiziert. So erscheint das Denkmal der «Mutter Osten» in Flintbek von 1952

nicht nur als Personifizierung der Heimat in der Gestalt einer Mutter.4> Es knüpft
auch an Darstellungen der trauernden Muttergottes an. Dieses Bild wird auch in

dem Gedicht Mutter Heimat von Alfred Görgl aufgerufen, das in den 1950er Jahren

in sudetendeutschen Heimatkalendern erschien und mit den Versen begann:
«Sieben Schwerter dir im Herzen stecken, / o Heimat, schmerzensreiche Mutter
du».46 In einer Schlesischen Marienklage erschien die Heimat personifiziert im
Gnadenbild der Maria im schlesischen Wallfahrtsort Wartha, die «um ihre
verwaisten Landeskinder» trauert.47 Die erzwungene Entfernung von der sakralisier-

41
Eugen Lemberg, Der Wandel des politischen Denkens, in: Eugen Lembcrg (Hg.), Die
Vertriebenen in Westdeutschland. Ihre Eingliederung und ihr Einfluss auf Gesellschaft, Wirt-

^
schaff, Politik und Geistesleben, Bd. 3, Kiel 1959, 435 475. hier 451.

" Zit. nach Franz Lorenz. (Hg.), Schicksal - Vertreibung. Autbruch aus dem Glauben. Dokumente

und Selbstzeugnisse vom religiösen, geistigen und kulturellen Ringen, Köln 1980, 55.

Vgl. das Gelöbnis der Vertriebenen des sudetendeutschen Augustinerpaters Paulus Sladek

von 1946, das auf Vertriebenenwallfahrten fortan eine zentrale Rolle einnehmen sollte, in:
Lorenz, Schicksal Vertreibung (wie Anm. 42), 60; vgl. dazu Schroubek, Wallfahrt und
Heimatverlust (wie Anm. 26). 304ff; Voßkamp, Katholische Kirche und Vertriebene (wie Anm.
33). 161f.
Zit. nach Schroubek. Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 124.

BdV-Dokumentation. Schleswig-Holstein-1 (wie Anm. 3). Diese hochemotionale, auf eine
natürliche Bindung abzielende Personifizierung wird auch noch aktuell vorgenommen z.B.
beim Tag der Heimat 2008 in Siegen: «Heimat ist das Teuerste wie eine Mutter, die man
nicht aufgibt», meinte dort der BdV-Kreisvorsitzende Hans-Heinrich Thomas, zit. nach
«Erinnern und Verstehen. BdV-Kreisverband feierte «Tag der Heimat» in der Bismarck-
halle», in: Siegener Zeitung, 30.9.08, URL: <http://www.siegener-zeitung.de/nachrichtcn/ak
tuelLregion/siegen/l/article^S/erinnem-und-verstehen.htmb (Zugriff: 30.9.08).

' Zit. nach Tobias Weger, Die katholische Rhetorik bei den vertriebenen Sudetendeutschen in
der Nachkriegszeit, in: Bohemia 45 (2004), H. 2, 454^168, hier 466.

47 Schlcsische Marienklage, in: Kirchenzeitung für das Erzbistum Köln, 28.5.1950, 165.



300 Stephan Scholz

ten Heimat ' erhielt hier die Dimension eines Sakrilegs, indem die natürliche

Verbindung nicht nur irgendeiner Mutter, sondern der Mutter Gottes zu ihren
Kindern gewaltsam unterbrochen worden war. Die erbetene Rückkehr erschien
in dieser Lesart als die Wiederherstellung eines heilen und gleichzeitig heiligen
Zustandes.49

>V

Abb. 4: Flintbek, Mutter Osten Abb. 5: Söllingen, Hochkreuz

War die Bitte um Rückkehr in die Heimat sehr lange das zentrale Anliegen
auf katholischen Vertriebenenwallfahrten,M) so brachten auch zahllose Heimatkreuze

den überkonfessionellen Rückkehrwunsch zum Ausdruck und sollten diesen

aufrechterhalten. «Herr geleite uns heim!» lautete eine häufig gew-ählte,
bewusst doppeldeutige Inschrift. War damit gleichermassen die Heimführung der
Toten zu Gott und die Heimführung der Lebenden in die irdische Heimat
gemeint, so strahlte durch die sprachliche Doppelung die göttliche auf die irdische,
verlorene Heimat zurück und gab ihr einen sakralen Zug. Eindeutig formuliert
war die Bitte um die irdische Heimführung im Gebet der Vertriebenen, das 1950
in der Kirchenzeitung für das Erzbistum Köln abgedruckt war und in dem es

hiess: «Wir glauben an Deine Gerechtigkeit. [...] Heimat im Osten! Land unter

Zur Stilisierung der Heimat in einen «Sakralraum» vgl. auch Voßkamp, Katholischen Kirche
und Vertriebene (wie Anm. 33), 159.

Zum Zusammenhang des Sakralen mit dem Heilen und Unverletzten vgl. Jacques Derrida.
Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der «Religion» an den Grenzen der blossen
Vernunft, in: Jacques Derrida/Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt'M. 2001, 9-106, hier40f.
Schroubek. Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 266.

Vgl. z.B. die Heimatkreuze in Bremerhaven, Söllingen. Flofgeismar und Wächtersbach, in:
BdV-Dokumentation. Bremen. Baden-Württembcrg-2, Hessen-2 und Hessen-3 (wie Anm. 3).



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 301

dem Kreuz! Wir geben Dich nicht auf. Herr, führe uns heim!»'" Ähnlich eindeutig

ist der Heimatanspruch an einem Vcrtriebenendenkmal in Fulda formuliert,

wo die Inschrift lautet: «Recht muß Recht bleiben, auch das Recht auf Heimat.

[...] O Herr, gib uns die Heimat wieder!»" Diese Beispiele zeigen, dass die Bitte

um Rückkehr eng mit einem Rechtsanspruch auf die Heimat verbunden war. der

nicht nur politisch oder juristisch, sondern auch theologisch begründet wurde.
Auch in der kirchlichen Vertricbenenseelsorge beider Konfessionen trat im Laufe

der 1950er Jahren die Verlustbewältigung immer mehr hinter eine Beförderung

des «Willens zur Heimat» zurück, der auch die Legitimation eines «Rechts

auf Heimat» als Teil der göttlichen Ordnung diente. Während in der evangelischen

Kirche eine theonome Untermauerung des «Rechts auf die Heimat» jedoch
von Beginn an umstritten war, wurde es von der katholischen Kirche positiv
formuliert und wird bis heute postuliert.

Von Anfang an wurde dem häufig verwendeten christlichen Motiv des Kreuzes

in Vcrtriebenendenkmälern eine grosse politische Bedeutung zugewiesen.
Das religiöse Symbol des Zusammenhangs von Tod und Auferstehung konnte
leicht in ein politisches Symbol der Hoffnung auf Rückkehr der Vertriebenen
und Rückgabe der verlorenen Gebiete transformiert werden. Wenn Bundesver-
triebenenministcr Lukaschck 1950 von der Vertreibung als dem «geschichtlichein]

Karfreitag unseres Volkes» sprach, implizierte das auch die Erwartung
des darauf folgenden Osterfestes.^ Als Symbol dieser politischen Erwartung
dienten die zahlreichen Heimatkreuze, die nicht nur den Rückkehrwunsch,
sondern auch das Festhalten an einer Revision der deutschen Ostgrenzc zum
Ausdruck bringen und befestigen sollten. In besonderer Weise gilt das für die
monumentalen Ostlandkreuze, die seit den 1950er Jahren auf Anhöhen und Berggipfeln

weit sichtbar errichtet wurden. Prototyp war das 1950 in 555 Meter Höhe

aufgestellte «Kreuz des deutschen Ostens» bei Bad Harzburg, das eine Höhe von
über 20 Metern hatte und bei Nacht beleuchtet wurde. Es stand nur unweit der

Grenze zur DDR. sollte ein Mahnmal für alle Deutschen sein und hunderte von
Kilometern gen Osten leuchten. Bei der Einweihungsfeier mit 20.000 Besuchern

mahnte Bundesvcrtriebenenminister Lukaschek, dass es niemals, solange Deut-

Zit. nach Robert Zurek. Zwischen Nationalismus und Versöhnung. Die Kirchen und die

deutsch-polnischen Beziehungen 1945 1956. Köln u.a. 2005. 218.
BdV-Dokumentation. Hessen-1 (wie Anm. 3).

4
Jüngst stellte der Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz. Erzbischof Zollitsch. auf
dem Tag der Heimat am 6.9.2008 nochmals klar, «dass man das Recht auf Heimat niemals

aufgeben kann, ohne die Menschenrechte selbst in Frage zu stellen», zit. nach dem
Redemanuskript. URL: <http: www.bund-der-vertriebenen.de presse/index.php3'.'id=769>
(Zugriff: 26.9.08). Vgl. zu der Haltung beider Kirchen Zurek. Zwischen Nationalismus und
Versöhnung (wie Anm. 52). 198ff. 219; Rudolph. Evangelische Kirche und Vertriebene (wie
Anm. 32). Bd. 1. 317f. Bd. 2. 1-59; Voßkamp. Katholische Kirche und Vertriebene (wie
Anm. 33). 231 237.

55 Zit. nach «Kirche und Heimat», in: Christ unterwegs. 4 (1950). H. 12. 14. Ähnlich hatte sich
bereits zu Ostern 1948 der Glatzer Generalvikar Monse in einem Hirtenbrief geäussert. Vgl.
Michael Hirschfeld. Prälat Graf Monse (1882 1962). Grossdechant von Glatz. Sigmaringen
1997. 120.



302 Stephan Scholz

sehe leben, einen Verzicht auf die Ostgebiete geben werde.'6 Auch andere
Hochkreuze mahnten von Gipfeln herab, den deutschen Osten nicht zu vergessen und
den territorialen Anspruch aufrechtzuerhalten. So z.B. das ebenfalls 1950 errichtete,

24 Meter hohe Ostlandkreuz in Geislingen, das auf einer «Schildwacht»
genannten Anhöhe steht, wo es «Schildwache halten und Schildträger für Generationen»

sein sowie «von einem gemeinsamen Wollen» künden sollte, wie es

noch 1979 in einer Publikation des Bundes der Vertriebenen hiess.^7 Oder das

1961 errichtete «Kreuz des deutschen Ostens» auf dem Bocksberg bei Heyer-
sum, das auf seinem Querbalken bis heute «Ganz Deutschland» beanspracht und

am Sockel mahnt: «Deutscher Osten/Deutsche Heimat/Deutsche Art/Vergiß das
nie».58 Die Ostlandkreuze sollten nicht nur durch ihre Grösse und erhöhte Lage,
sondern auch durch ihre Platzierung in Sichtweite grösserer überregionaler
Verkehrswege den Blick und die Aufmerksamkeit auf sich und damit auf den «deutschen

Osten» lenken.59

I

Abb. 6: Bad Harzburg,
Kreuz des deutschen Ostens

Abb. 7: Heversum, Ostlandkreuz

«Deutschcs Kreuz in Holz», in: Der Spiegel, 17.01.1951, 8; Hanx Kühne, Das Kreuz auf den

Uhlenklippen bei Bad Flarzburg. in: Uhlenklippen-Spiegel. Informationen des Harzburger
Altertums- und Geschichtsvereins, 13 (1998), H. 47, 46-50; Maren Ullrich, Geteilte Ansichten.

Erinnerungslandschaft deutsch-deutsche Grenze. Berlin 2006, 66 71.

Zerlik, Das Ostlandkreuz (wie Anm. 39). 172.

Vgl. BdV-Dokumentation. Niedersachsen-1 (wie Anm. 3).
Das Kreuz bei Heyersum ist von der Bl gut sichtbar, während das Geislingcr Kreuz auf der
BIO zwischen Stuttgart und München sowie von der Eisenbahn aus ins Auge fallt.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 303

Die Nähe des Bad Harzburger Ostlandkreuzes zur DDR-Grenze verweist dabei

auf die enge Verbindung des Revisionsanspruches mit dem herrschenden

Antikommunismus und der Abcndlandideologie in der Zeit des Kalten Krieges.6
Nach dem Volksaufstand 1953 in der DDR war der 17. Juni ein häufig gewähltes
Datum für Einweihungen von oder Gedenkveranstaltungen an Vertriebenendenk-
mälern. Manche Gedenkorte für die Vertreibung, wie das Gedenkkreuz im
Berliner Viktoriapark, wurden um Gedenktafeln für die Opfer des 17. Juni 1953

ergänzt.62 Man bemühte sich so, die Vertreibung der Deutschen als eine Erscheinung

des kommunistischen Systems in Osteuropa und in der DDR darzustellen.
Unter Ausblendung des Anteils der Westalliiertcn wurde der Komplex von
Flucht und Vertreibung als eine politisch und ideologisch motivierte bolschewistische

Vertreibungsaktion präsentiert. Die Vertriebenen wurden als Opfer des

Bolschewismus stilisiert und galten als solche gleichzeitig als «besonderes

Werkzeug in den Plänen Gottes»: «Vielleicht ist Euer Leidensweg die letzte

Warnung Gottes an die Welt vor den Greueln des Bolschewismus», meinte Pater

Emmanuel Reichenberger I949.61 Dieselbe Rolle eines antibolschcwistischcn
Schutzwalls wurde den Vertriebenen noch ein halbes Jahrhundert später
zugewiesen, z.B. bei der Einweihung eines Vertriebenendenkmals 1995 im westfälischen

Ahlen durch den früheren Bundesvertriebenenminister Heinrich Windclen:
Durch ihre Vertreibungserfahrung hätten sie die westdeutsche Gesellschaft gegen
den Kommunismus nachhaltig immunisiert.64

Auch historisch versuchte man das Bild der Ostdeutschen als Vormauer des

christlichen Abendlandes gegen den Unglauben zu fundieren und knüpfte dabei

nahtlos an den Slawen- und Grenzlanddiskurs der Kriegs- und Vorkriegszeit an.

In zahlreichen Reden wurde auf den ostdeutschen Widerstand gegen heidnische
und barbarische Überfälle in der Geschichte verwiesen, gegen den «Ungarn-
sturm» von 955 und den «Mongoleneinfall» von 1241. auf die Eindämmung des

Hussitismus und die Abwehr der Türkengefahr. Auch der Deutsche Ordensstaat
in Preussen galt als Schutzwehr nach Osten für die zivilisatorische und
abendländische Entwicklung. Zur Illustration der angenommenen Kontinuität traten
bei der Einweihung von Vertreibungsdenkmälern wiederholt Personen im Kos-

6 An der deutsch-deutschen Grenze standen noch weitere Ostlandkreuze, z.B. in Ratzeburg
und in Lauenburg. vgl. Ullrich, Geteilte Ansichten (wie Anm. 56), 71.

61
So wurde das Hochkreuz auf dem Aucr Berg bei Rosenheim am 17. Juni 1957 aufgestellt.
Am selben Datum finden hier bis heute Gedenkveranstaltungen statt. Dasselbe galt bis 1989
auch für das Bad Harzburger Ostlandkreuz. Vgl. Oberbayerisches Volksblatt, 03.07.07,
URL: <http://www.ovb-online.de/news/landkreis_rosenheim/LK-Rosenheim-Gedenken-key
am-Heimatkreuz;art4107,1009643) (Zugriff: 2.6.08); Kühne, Das Kreuz auf den Uhlenklip-
pen (wie Anm. 56).

(': Stefanie Endlich/Bernd Wurlitzer, Skulpturen und Denkmäler in Berlin, Berlin 1990, 57.
63

Predigt in Ottobeuren am 31. Juli 1949, zit. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie
Anm. 46), 461. Ähnlich äusserten sich auch der sudetendeutsche Theologe Adolf Kindermann

und der Glatzer Generalvikar Monse, vgl. Bendel, Aufbruch aus dem Glauben (wie
Anm. 32), 150f; Hirschfeld. Prälat Graf Monse (wie Anm. 55), 115.

w Heinrich Windelen, «Möge diese Mahnung von allen verstanden werden». Zur Einweihung
des Ahlener Denkmals, in: Münsterland. Jahrbuch des Kreises Warendorf, 2 (1996), 7-11,
hier 10.



304 Stephan Scholz

tum von Deutschordensrittern auf.65 In dieser Tradition sollte das für Vertriebe-
nendenkmäler so zentrale Symbol des Kreuzes ein Zeichen des christlichen
Abendlandes gegen Unglauben und Kommunismus sein, als dessen Folge die

Vertreibung dargestellt wurde. Der «Kampf um die Wiedergewinnung ihrer
Heimat» galt somit als eingebunden «in das große Ringen um die christlich-humanistische

Wiedergeburt Europas».66

Opferstilisierung und Sakralisierung der Vertreibungserfahrung

Im antibolschewistischen Abendlandsdiskurs wurde der verlorene deutsche Osten

in den Jahren nach dem Krieg nicht selten als «offene Wunde» Europas
thematisiert, die als unablässig blutende Wunde die Signatur eines Stigmas erhielt.6

Das daran anknüpfende Bild der nach dem Beispiel Christi leidenden Vertriebenen

wurde insbesondere mit Bezug auf das Symbol des Kreuzes in der Folge
immer wieder reproduziert. Das Kreuz mit seinem zentralen Bedeutungselement
des Opfers diente dazu, die Vertriebenen als christusgleiche Opfer zu stilisieren
und die Vertreibungserfahrung im Rahmen der göttlichen Heilsgeschichte zu sa-
kralisieren. An vielen Gedenkorten der Vertreibung sollte mit Hilfe des Kreuzes
die «Passion» der Vertriebenen symbolisiert werden. Zur Verdeutlichung dieser
Lesart und Verstärkung des Deutungsmusters wurde das Symbol des Kreuzes in
manchen Denkmälern noch durch eine Dornenkrone ergänzt.68 In einer Gedenkkapelle

in Schleswig-Holstein befindet sich ein neunteiliger Fensterbild-Zyklus
über die Vertreibung aus dem Jahr 1965, der an die in katholischen Kirchen
üblichen Kreuzweg-Stationen anknüpft und noch 1988 als Illustration der
«Ostdeutschen Passion 1945» bezeichnet wurde.69 Das Bild einer «Ostdeutschen
Passion» wird auch in einem grossflächigen Fensterbild in der «Pommernkapelle»
der St. Nikolai-Kirche in Kiel gezeichnet, auf dem um ein Kreuz mit Korpus
gebeugte Gestalten auf der Flucht gruppiert sind.70

65 Z.B. in Bad Harzburg und Lörrach, vgl. «Deutsches Kreuz in Holz», in: Der Spiegel.
17.01.1951. 8; Hans-Werner Retterath, Gedenkstein und Wegweiser. Zur Symbolik von zwei
Vertriebcnendenkmalen im südbadischen Lörrach, in: Jahrbuch für deutsche und
osteuropäische Volkskunde. 48 (2006). 1-33. hier 18f.
So die «Eichstättcr Erklärung» sudetendeutscher Politiker und Wissenschaftler von 1949.
hier zit. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm. 46), 464. Zum Zusammenhang
von Geschichtsbild, Abendlandsideologie und Zukunftshoffnung auf katholischer Seite vgl.
auch Voßkamp. Katholische Kirche und Vertriebene (wie Anm. 33), 222-229.
Vgl. eine Auswahl entsprechender Beispiele bei Zurek. Zwischen Nationalismus und
Versöhnung (wie Anm. 52), 205.
So in Marbach. Essingen. Uhingen und Höhr. vgl. BdV-Dokumentation. Baden-Württem-
berg-1, Baden-Württemberg-2, Rheinland-Pfalz (wie Anm. 3). In Villingen erhebt sich in
einem Denkmal von 1967 über drei Granitblöcken eine stilisierte Dornenkrone, welche die
Passion nicht nur der Vertreibung, sondern des dreigeteilten Deutschlands symbolisieren
soll. Vgl. BdV-Dokumentation. Baden-Württemberg-2 (wie Anm. 3).

Kulturpolitische Korrespondenz (1988), H. 677, 8; BdV-Dokumentation. Schleswig-Hol-
stein-1 (wie Anm. 3). Bereits in den 1940er Jahren war auf einer Vertriebenenwallfahrt die
Rede von einem «Kreuzweg, den wir alle gehen, ein blutiger, dorniger Kreuzweg», vgl.
Hirschfeld, Prälat Graf Monse (wie Anm. 55). 111.

BdV-Dokumentation. Schleswig-Holstein-1 (wie Anm. 3).



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 305

Lf OSTO
ü

Ss>

ÉF^'î ss
"

/lèè. c?: /v/e/, Pommernkappelle, Fensterbild

Besonders einflussreich bei der Vermittlung dieses Bildes war das 1948
erstmals erschienene Buch Ostdeutsche Passion, auf dessen Umschlag ein
Flüchtlingstreck abgebildet ist, über den sich am Himmel ein düsteres Kreuz erhebt.

Der Autor dieses Buches, Pater Emmanuel Reichenberger, dessen Bücher noch

heute vom Bund der Vertriebenen als Standardwerke für die Geschichte der

Vertreibung empfohlen werden, war Anfang der 1950er Jahre ein prominenter und

gefragter Redner bei Vcrtriebenenwallfahrten und Gedenkveranstaltungen. Er
kennzeichnete die Vertreibung als «das größte Verbrechen der christlichen
Geschichte, die brutalste Christenverfolgung aller Zeiten».72 Reichenberger begleitete

im Jahr 1950 auch fast 6.000 Vertriebene zu einer Sondervorstellung des

Passionsspiels in Oberammergau. das für einen Tag zu einem ephemeren
Gedenkort der Vertreibung werden sollte.7j «Heimatvertriebene erleben die
Passion» titelte die katholische Zeitschrift Christ unterwegs anschliessend über diese

Veranstaltung. Gleichnishaft hätten die Vertriebenen, die «aus ihrem Jerusalem
vertrieben [...] und auf ihr Kaivaria geführt» worden seien, hier ihr eigenes

Foto: Tobias Weger.
Zit. nach Weger. Die katholische Rhetorik (wie Anm. 46), 454. Zur Person Reichenbcrgers
vgl. ebenda. 454 457; Tobias Weger, «Volkstumskampf» ohne Ende? Sudetendeutsche

Organisationen. 1945-1955. Frankfurt am Main. u.a. 2008. 175-178.
Zur Bedeutung ephemerer Gedenkorte vgl. Michael Diers. (Hg.), Mo(nu)mente. Formen und
Funktionen ephemerer Denkmäler. Berlin 1993.



306 Stephan Scholz

Schicksal nochmals verfolgen können. Auch Pater Reichenberger kommentierte
in einer Dankesrede im Anschluss, es sei gewesen, «als ob wir ein Stück jüngster
Geschichte des deutschen Volkes erlebt hätten».74

Nicht nur in den 1950er Jahren, sondern bis heute dient die Parallelisierung
des Schicksals der Vertriebenen mit dem Tod Christi am Kreuz zur Sakralisierung

und Opferstilisierung, z.B. wenn der Präsident des Bayerischen Landtages
vom «ostpreußischen Golgatha» oder die Präsidentin des Bundes der Vertriebenen

von einer «monumentalen Passionsgeschichte» spricht.75 Wie schon in den
Jahren unmittelbar nach dem Krieg, so wird auch heute mitunter das Kreuz als

Erinnerungszeichen benutzt, um von einem Völkermord an den Deutschen zu
sprechen, so etwa im Jahr 2007 bei einer Gedenkveranstaltung am Ostlandkreuz
auf dem Auer Berg im Landkreis Rosenheim.76 Ziel dieser Opferrhetorik und

-Symbolik ist es offenbar, angesichts der latenten Konkurrenz der Opfer des

Zweiten Weltkrieges für die deutschen Vertriebenen und die Deutschen insgesamt

einen prominenten Platz in der Opferhierarchie zu belegen.77

Zu diesem Zweck wird auch immer wieder auf einige wenige Berichte realer
«Kreuzigungen» deutscher Zivilisten während der Flucht und Vertreibung
zurückgegriffen.78 Obwohl diese Berichte heute als höchst zweifelhaft gelten, ist
das in ihnen transportierte Bild emotional so stark, dass bei der Stilisierung der
Vertriebenen als Opfer nicht auf sie verzichtet wird. So ist es wohl kein Zufall,
dass die Präsidentin des Bundes der Vertriebenen, Erika Steinbach, sich 2003 in
einem Beitrag für die vom evangelischen Arbeitskreis der CDU/CSU herausgegebene

Zeitschrift Evangelische Verantwortung auf einen solchen Bericht
bezieht. In ihrem Artikel, in dem sie um Unterstützung für ihr Projekt eines Zentrums

gegen Vertreibungen in Berlin wirbt, zitiert sie aus dem Bericht eines Pfar-

Josef Schneider. Heimatvertriebene erleben die Passion, in: Christ unterwegs, 4 (1950), H. 7.
12 15, hier 13f
Johannes Böhm im Jahr 2000. in: «Grußwörter aus Anlaß des 50. Geburtstages des

Ostpreußenblattes», in: Das Ostpreußenblatt, 1.4.2000, URL: <http://www.webarchiv-server.de/
pin/archiv00/getdata.asp?FILE=1300ob25%2Ehtm&Sl=oberschlei%DFheim&S2=&S3=>
(Zugriff: 23.6.08); Erika Steinbach im Jahr 2004 zit. nach Ingo Haar, Die deutschen
«Vertreibungsverluste». Zur Entstehungsgeschichte der «Dokumentation der Vertreibung», in: Tel
Aviver Jahrbuch für deutsche Geschichte, 35 (2007), 251-272, hier 272.

Vgl. Oberbayerisches Volksblatt, 03.07.07, URL: <http://www.ovb-online.de/news/landkreis
_rosenheim/LK-Rosenheim-Gedenken-keyam-Heimatkreuz;art4107,1009643 > (Zugriff: 2.6.
08). Als Völkermord wurde die Vertreibung auch jüngst am Tag der Heimat 2008 bei der
Kranzniederlegung am Vertriebenendenkmal im Schieswig-Holsteinischen Uetersen
bezeichnet, vgl. Uetersener Nachrichten, 10.09.2008, URL: <http://www.kn-online.de/artikel
/2460726) (Zugriff: 10.9.08).
Von einem «Holocaustneid» sprach polemisch zugespitzt der Publizist Henryk M. Broder
angesichts des Mottos «Vertreibung ist Völkermord», das die Sudetendeutsche Landsmannschaft

2006 für ihr Pfingstreffen gewählt hatte, vgl. Henryk M. Broder, Der Holocaustneid.
Die Sudetendeutschen wollen auch Opfer eines Völkermordes sein, in: Der Tagesspiegel,
31.5.2006. Zu dem nicht seltenen Vergleich mit dem Völkermord an den Juden in den
1950er Jahren auch im kirchlichen Bereich vgl. Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm.
46), 454; Bendel, Aufbruch im Glauben (wie Anm. 32), 186; Zurek, Zwischen Nationalismus

und Versöhnung (wie Anm. 52), 184ff.
Den Hinweis auf die Kolportierung dieser Kreuzieungsgeschichten verdanke ich Dr. Eva
Hahn.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 307

rers, der von dem Fund einer «hölzerne[n] Bettstelle» berichtet, «auf der eine

ganze deutsche Familie mit ihren Kindern mit Hilfe langer Nägel angenagelt
war».79 Dieser erstmals 1954 in einem Sammelband veröffentlichte Bericht gilt
heute als zweifelhaft und wurde in die aktuelle Neuauflage nicht mehr
aufgenommen. Auch die «Kreuzigung» sechs nackter Frauen an einem Scheunentor
durch russische Soldaten im ostprcussischen Nemmersdorf wird bis heute immer
wieder kolportiert, obwohl der zu Grande liegende, in den 1950er Jahren
erstmals erschienene Bericht mittlerweile ebenfalls als höchst zweifelhaft gilt.sl

Das hier verwendete Motiv der Kreuzigung gibt durch das Vorbild Christi den

Vertriebenen eine sakrale Aura. Es erhöht ihren Opferstatus aber auch durch die
ausgeübte Brutalität und dadurch, dass es sich bei den Opfern der berichteten

Gewaltausübung um Frauen und Kinder handelt. Frauen und Kinder waren
tatsächlich zwar nicht vom Ergebnis, aber doch vom Vorgang der Flucht und
Vertreibung in höherem Masse betroffen als Männer, weil diese als Soldaten oder

Kriegsgefangene häufig noch abwesend waren. Im Vertreibungsdiskurs stellen
«Frauen und Kinder» darüber hinaus ein zentrales Symbol für die Figur des
deutschen Opfers und seiner Unschuld dar.82 Es ist auffällig, dass das Motiv von
Müttern mit Kindern in Vertriebenendenkmälern seit den 1980er Jahren
zunimmt, während das Kreuz als Symbol immer weniger verwendet wird. Offenbar
lässt sich der Opfergedanke in einer zunehmend säkularisierten Gesellschaft
durch das Motiv des Kreuzes nicht mehr so selbstverständlich vermitteln, wie es

noch einige Jahrzehnte früher der Fall war. Das Mutter-Kind-Motiv dagegen, das

z.B. in Vertreibungsdenkmälern in Oberursel, Ahlen, Pforzheim oder Vaihingen
im Mittelpunkt steht,83 ist in der Lage, den Opfer-Status der Vertriebenen über
das Bild der für Frauen und Kinder selbstverständlich vorausgesetzten
Unschuldsüberzeugung zu insinuieren. Überdies knüpft das Mutter-Kind-Motiv iko-
nographisch an Darstellungen Marias mit dem Jesus-Kind an und gibt den
Vertriebenen dadurch nochmals eine sakrale Weihe und einen Bezug zum Opfertod
Jesu sowie zum Leiden Marias. Flucht und Vertreibung erscheinen darüber hin-

Erika Steinbach, Das «Zentrum gegen Vertreibung» als Ort der Erinnerung und der Aussöhnung,

in: Evangelische Verantwortung, (2003), H. 11, 1-6, hier 1.

Die Weglassung einzelner Passagen erfolgte nach Angabe des Herausgebers «auf Grund
neuer Quellenunterlagen», vgl. Jürgen Thorwald, Die grosse Flucht. Niederlage, Flucht und
Vertreibung, München 2005. 631.

Vgl. Bernhard Fisch, Nemmersdorf. Oktober 1944. Was in Ostprcussen tatsächlich geschah,
Berlin 1997, 165f. Jüngst kolportiert wurde der Bericht z.B. noch bei Micha Brumlik. Wer
Sturm sät. Die Vertreibung der Deutschen. Berlin 2005, 30.

" Vgl. Heidemarie Uhi, Deutsche Schuld, deutsches Leid Eine österreichische Perspektive
auf neue Tendenzen der deutschen Erinnerungskultur, in: Tel Aviver Jahrbuch für deutsche
Geschichte, 33 (2005), 161 180, hier 178; Hahn/Hahn, Mythos «Vertreibung» (wie Anm.
16), 184. Zu der Problematik eines mit der Opferrolle identifizierten Frauenbildes vgl. aus
feministischer Sicht Gudrun Kohn-Waechter (Hg.), Schrift der Flammen. Opfermythen und
Weiblichkeitsentwürfe im 20. Jahrhundert, Berlin 1991.

Vgl. BdV-Dokumentation, Hessen-3, Nordrhein-Westfalen-1, Baden-Württemberg-2 (wie
Anm. 3).



308 Stephan Scholz

aus als besonderes Sakrileg durch die implizite Verknüpfung des sich an
Mariendarstellungen anlehnenden Mutter-Kind-Motivs mit der Vergewaltigungserfahrung

vieler Frauen in dieser Zeit.

V

* ¦

U-!r£ì&lLiìi
'¦''¦•¦ i

1 *

—- J
ffej
& V

S&-

Abb. 9: Pforzheim, Mutter mit Kind Abb. 10: Ahlen, Mutter mit Kind

Das Motiv der Schändung unschuldiger Frauen, das in dem Kreuzigungsbericht

aus Nemmersdorf bereits anklingt, indem er sechs nackte Frauen als Opfer
nennt, spielt von Beginn an eine grosse Rolle für die Opferstilisierung innerhalb
des Vertreibungsdiskurses, der im wesentlichen von Männern geprägt wurde.
Das Bild vom «Einbruch asiatischer Wildheit, die sich auf unsere Frauen und
Mädchen stürzte», wie es der sudetendeutsche Priester Paulus Sladek bereits
1948 formulierte,84 wurde schon früh zu einem Motiv der Unschuld und des

Opfers, das sich auf die Vertriebenen und die Deutschen insgesamt ausdehnen liess.
Da man sprachlich nicht zwischen den vom Vorgang und den vom Ergebnis der

Vertreibung Betroffenen unterscheidet, konnten die oft traumatischen
Erfahrungen von Frauen während des Vorgangs von Flucht und Vertreibung zunächst
auch auf die vertriebenen Männer übertragen werden, die oft zwar nicht gleicher-
massen von dem Vorgang, aber letztlich immer auch von dem Ergebnis des Hci-
matverlustes betroffen waren. Darüber hinaus konnten aber auch die Deutschen

insgesamt als Opfer gelten, wenn der Verlust des deutschen Ostens als

Vergewaltigung göttlichen Rechts dargestellt oder die Vertreibung mit der Vergewaltigung

einer Frau parallelisiert wurde. In diesem Sinne sollte nach den Vorstellungen

der sudetendeutschen Ackermann-Gemeinde von 1947 «das vergewaltigte
Recht, die geschändete heilige Heimaterde in das Bewusstsein aller rechtlich und

Zit. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm. 46), 463.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 309

ethisch denkenden Völker» gerufen werden.85 Das Bild der vergewaltigten Frauen

diente als Symbol für die kollektive Vergewaltigung der Vertriebenen und der
Deutschen insgesamt und trug zur Konstruktion einer imaginierten
Leidensgemeinschaft der Deutschen bei.86

Bereits in den 1950er Jahren war die Vorstellung virulent, dass die Vergewaltigung

und Misshandlung deutscher Frauen während der Flucht und Vertreibung
als ein «Sühneopfer» der Deutschen zu betrachten sei. Das Martyrium und
Heldentum ostdeutscher Frauen lautete der Titel einer Dokumentation von Übergriffen

auf deutsche Frauen, die 1954 von einem schlesischen Priester herausgegeben

wurde. Hier sollte es um den «stellvertretenden, sühnenden Opfergang dieser
Frauen und Mädchen» gehen.87 Der Sühnegedanke ist mit dem des Opfers eng
verbunden und auch im Symbol des Kreuzes inhärent, in dem ein stellvertretender

Opfergang nach dem Vorbild Jesu evoziert wird.88 Wie René Girard gezeigt
hat, nimmt das Opfer im Opfermechanismus die Rolle eines unschuldigen
Stellvertreters ein, das für eine schuldig gewordene Gruppe büsst und damit eine die
Schuld sühnende soziale Funktion hat. Durch die Unschuld des Opfers wird der
Akt der Sühne verstärkt und gewinnt einen sakralen Charakter.89 Derrida spricht
in diesem Zusammenhang von der «Rückerstattung, die zuweilen durch ein Opfer

geschieht und die die unberührte Reinheit wiederherstellt, die heile, geborgene,

unversehrte Vollständigkeit, das unbeschädigte Eigene der Eigenheit und das

fleckenlos oder unbefleckte Reinliche.»90 Tatsächlich wurden die vergewaltigten
Frauen in der Dokumentation von 1954 als «Märtyrer der Reinheit im deutschen
Osten» bezeichnet, und in dem Geleitwort sprach auch der «inoffizielle Vertrie-
benenbischof» Joseph Ferche von einem «Opfer stellvertretender Sühne» der
ostdeutschen Frauen.91 Diente das Leid der Vertriebenen den Deutschen in den

Zit. nach Tobias Weger, Die Ackermann-Gemeinde als katholische Gesinnungsgemeinschaft
der Sudetendeutschen nach 1945, in: Jahrbuch für deutsche und osteuropäische Volkskunde,
45(2003), 35-52, hier 42.

Vgl. Robert G. Moeller. Die Vertreibung aus dem Osten und westdeutsche Trauerarbeit, in:

Brigitta Huhne/Björn Krondorfer (Hg.), Das Vermächtnis annehmen. Kulturelle und
biographische Zugänge zum Holocaust, Giessen 2002, 113-148, hier 127, 139.
Johannes Kaps (Hg.), Das Martyrium und Heldentum ostdeutscher Frauen. Ein Ausschnitt
aus der schlesischen Passion 1945/46, München 1954, 143. Ein früheres Buch desselben

Herausgebers beschäftigte sich mit dem «Sterben schlesischer Priester», einer weiteren
Gruppe, die pauschal als unschuldig und sakrosankt galt und sich daher für das Opfernarrativ
eignete. Vgl. Johannes Kaps (Hg.), Vom Sterben schlesischer Priester 1945/46. Ein
Ausschnitt aus der schlesischen Passion, München 1950.

Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, «Er gab sein Leben hin für die Vielen». Überlegungen zu einer
biblischen Opfersemantik, in: Detlef Hoffmann (Hg.), Das Opfer des Lebens. Bildliche
Erinnerungen an Märtyrer, Rehburg-Loccum 1996, 7-21.
Vgl. René Girard, Das Heilige und die Gewalt, Düsseldorf 2006, 9-18, 64.
Derrida, Glaube und Wissen (wie Anm. 49), 40f.
Kaps, Das Martyrium und Heldentum ostdeutscher Frauen (wie Anm. 87), 19f. Ferche sah

als Bezugspunkt der Sühne allerdings nicht eine etwaige Schuld der Deutschen im
Zusammenhang mit dem Krieg, sondern die «entsittlichenden Gefahren der Zeitmächte [...] in einer
Zeit, da so viele Frauen ihre Frauenehre nicht mehr achten und sie leichthin aufs Spiel
setzen.» Ebenda, 8. Die Charakterisierung Ferches als «innoffziellen Vertriebenenbischof»
stammt von Sebastian Holzbrecher, Joseph Ferche (1888-1965). Integration eines vertriebenen

Weihbischofs, in: Rainer Bendel (Hg.), Vertriebene finden Heimat in der Kirche.
Integrationsprozesse im geteilten Deutschland nach 1945, Köln u.a. 2008, 120-130, hier 130.



310 Stephan Scholz

fünfziger Jahren allgemein als «moralische Währung [...] um Sühne für das Leiden

der anderen zu reklamieren», wie Robert G. Moeller feststellt,92 so galt dies

um so mehr für das Leiden der pauschal für unschuldig geltenden Frauen.
Heute wird der Gedanke des stellvertretenden Sühneopfers im Hinblick auf

die Schuld der Deutschen im Zweiten Weltkrieg gelegentlich wieder aktualisiert,
so z.B. bei der Einweihung des Vertriebenendenkmals im westfälischen Ahlen
1995. Im Zentrum des Denkmals steht die Skulptur einer Mutter mit zwei
Kindern. Die Skulptur, in der das Leid der Vertreibung bewegend zum Ausdruck
komme, so der ehemalige Vertriebenenminister Heinrich Windelen in der
Einweihungsrede, verweise darauf, dass die Vertriebenen, «meist Frauen und
Kinder», stellvertretend für das ganze deutsche Volk «das größte Sühneopfer»
erbracht hätten.93 Durch das Opfer der Vertriebenen, insbesondere unschuldiger
Frauen und Kinder, hat in dieser Sichtweise also die Sühne deutscher Schuld und
damit eine Rückerstattung deutscher Unschuld stattgefunden, die fortan in
Anspruch genommen werden kann. Die Opferstilisierang der Vertriebenen dient
somit dazu, einen Zustand der Unbeflecktheit der Deutschen wiederherzustellen.
Nicht zufällig werden dabei christliche Motive wie das Kreuz und Figuren wie die
der unbefleckten Maria und daran anknüpfende Mutter-Kind-Motive verwendet.

Schlussbemerkungen

Die Zahl der Gedenkorte für die Vertreibung in der Bundesrepublik nimmt weiter

zu. Alte Denkmäler werden restauriert,94 neue Denkmäler vielerorts errichtet.
Ein neuer Hintergrund für die Errichtung von Vertreibungsdenkmälern ist der
unvermeidliche und endgültige Übergang der Erinnerung vom kommunikativen
in das kulturelle Gedächtnis. Die Erlebnisgeneration, die Flucht und Vertreibung
zumindest noch im Kindesalter miterlebte, tritt langsam ab und möchte in vielen
Fällen ihre Perspektive auf Flucht und Vertreibung an die nachfolgenden
Generationen weitergeben. Auch die Vertriebenenverbände sehen gegenwärtig ihre
letzte Chance, Einfluss auf das zukünftige deutsche Geschichtsbild zu nehmen
und verstärken dementsprechend ihre Anstrengungen, das kollektive Gedächtnis
durch die Schaffung von Gedenkorten nachhaltig zu prägen.95

Religiöse Motive spielen heute im Rahmen dieser Denkmäler immer noch
eine Rolle. Ihre Funktion hat sich allerdings gewandelt. Totengedenken, Trost,
Verlustbewältigung und Beheimatung stehen heute nicht mehr im Zentrum des

Gedenkens. Auch die Aufreehterhaitung des Wunsches nach Rückkehr und nach
einer Revision der Ostgrenze scheint nach 1989/90 nicht mehr Gegenstand des

Moeller, Die Vertreibung aus dem Osten (wie Anm. 86), 133.

Windclen, «Möge diese Mahnung von allen verstanden werden» (wie Anm. 64), iO.
So wurden z.B. alle drei erwähnten Ostlandkreuze in Bad Harzburg, Geislingen und Heyer-
sum in den Jahren nach 2000 aufwändig restauriert. Mitunter ist dabei eine zusätzliche
Reaktivierung von Gedenkformen der 1950er Jahre zu beobachten; so wurde das Geislinger Kreuz
2003 mit einer Lichtanlage ausgestattet, wie sie in Bad Harzburg bereits Mitte der 1960er
Jahre abmontiert worden war.

95 Am stärksten durch das BdV-Projekt eines Zentrums gegen Vertreibungen in Berlin, das die
Bundesregierung nun im Wesentlichen umzusetzen bereit ist.



Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 311

Interesses zu sein. In dem Masse, wie diese Ziele an Bedeutung verloren haben,
hat das Bedürfnis nach Würdigung der Vertriebenen als Opfer zugenommen.
Werden dafür traditionell christliche Motive, wie das Kreuz, auch weiterhin
verwendet, so ist doch auch ein Übergang auf eine scheinbar säkulare Opfersymbolik

feststellbar. Häufig knüpfen die hierbei verwendeten Motive, wie das von
Mutter und Kind, jedoch wieder an christliche Motive an und beziehen von da

aus eine sakrale Aura.
Durch den direkten oder indirekten Rückgriff auf christliche Symbolik wird

ein heilsgeschichtlicher Deutungsrahmen errichtet, der das geschichtliche Ereignis

der Flucht und Vertreibung aus seinem konkreten Kontext löst und enthistorisiert.

Statt Auskunft und Orientierung zu geben über die Ursachen des

Vertreibungskomplexes und seinen Ablauf, über die politischen Intentionen der Akteure
und die Folgen für die Betroffenen, wird das Ereignis verklärt und in einen

heilsgeschichtlichen Zusammenhang von Schuld und Sühne, Opfer und Satisfaktion
gestellt.96 Die Opferstilisierung rückt für die Betroffenen die Frage nach der
Angemessenheit der Vertreibung als Strafe für ihre Schuld ins Zentrum. Opfer gelten

aber generell als unschuldig oder werden es nachträglich durch ihren Opferstatus.

Unter Abweisung der Kollektivschuldthese und verstärkt durch das dominante

Bild von Frauen und Kindern auf der Flucht führt das zu der Annahme
einer individuellen wie kollektiven Unschuld der Vertriebenen. Indem gleichzeitig

festgestellt wird, dass die Vertriebenen nicht mehr oder weniger schuldig waren

als die Deutschen insgesamt, lässt sich dann das Bild der kollektiven
Unschuld auf die Deutschen allgemein übertragen und zu einem «Mythos deutscher
Kollektivunschuld» generieren.97

Es wird dabei kaum reflektiert, dass die Kategorien von Schuld und Sühne gar
nicht solche waren, in denen Diejenigen dachten, die die Entscheidung zur
Vertreibung trafen. Die politischen Motive, die hier stattdessen massgeblich waren
und in der Erfahrung des Zweiten Weltkrieges und seiner Vorgeschichte begründet

waren, bleiben zugunsten einer religiös aufgeladenen Opferstilisierang
ausgeblendet. Es bestätigt sich, was Hildegard Cancik-Lindemaier aus
religionswissenschaftlicher Perspektive generell für die Anwendung von Opfersymbolik und
-semantik feststellt: «Opferdunst vernebelt die Verhältnisse, verhindert Erkenntnis
[...]; die Misere wird euphemistisch verklärt und nicht beim Namen genannt.»98

Der Beauftragte der Deutschen Bischofskonferenz für die Katholische Flüchtlings-, Vertriebenen-

und Aussiedlerseelsorge, Gerhard Pieschl, erklärte noch 1999 ausdrücklich, dass es

um «die Deutung des Vertriebenenschicksals als Heilsgeschichte» gehen müsse, um eine

Auseinandersetzung «mit den großen Zusammenhängen von Schuld und Unschuld»
(Gerhard Pieschl, Entwicklung der Vertriebenenseelsorge in der Katholischen Kirche der

Bundesrepublik Deutschland, in: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Kirche
und Heimat. Die katholische Vertriebenenseelsorge in Deutschland, Bonn 1999, 11 26, 1 lf).
Samuel Salzborn, Opfer, Tabu, Kollektivschuld. Über Motive deutscher Obsession, in:
Samuel Salzborn u.a.. Erinnern, Verdrängen, Vergessen. Geschichtspolitische Wege ins 21.
Jahrhundert, Giessen 2003, 17^H, hier 22, auch 30.

Hildegard Cancik-Lindemaier. Opfersprache. Religionswissenschaftliche und
religionsgeschichtliche Bemerkungen, in: Gudrun Kohn-Waechter (Hg.). Schrift der Flammen.
Opfermythen und Weiblichkeitsentwürfe im 20. Jahrhundert, Berlin 1991, 38-56, hier 52.



312 Stephan Scholz

«Opferdunst vernebelt die Verhältnisse» - Religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten

der Flucht und Vertreibung
Die Flucht und Vertreibung von Deutschen am Ende des Zweiten Weltkrieges stellte den
grössten und beeindruckendsten Fall von Migration von Deutschen im 20. Jahrhundert
dar. Da es sich um eine erzwungene Migration handelte sowie durch den Zusammenhang
mit dem Verlust von Ostgebieten, war sie eng verknüpft mit sozialen, kulturellen und
politischen Themen im Deutschland der Nachkriegszeit. Dieser Beitrag untersucht die
zahlreichen religiösen Motive, Symbole und Bezüge dieser Flucht und Vertreibung in der
Bundesrepublik in Denkmälern und Gedenkorten. Der Beitrag zeigt, dass die religiösen
Interpretationsbedingungen nicht nur die Funktion des Trosts und der sozialen Integration
hatten, sondern auch einer politischen Absicht dienten, das «Recht auf Heimat» und eine
Revision der Nachkriegsordnung zu rechtfertigen. Die religiösen Überlegungen über die
Gründe und Bedeutung der Flucht und Vertreibung der Deutschen bestehen immer aus
Fragen von Schuld und Sühne. Die Vertreibung als Teil der Heilsgeschichte
auszudrücken, bedeutete dass sie nicht politisch betrachtet wurde, wie sie von den Alliierten am
Ende des Krieges gesehen wurde. Dies bedeutet, dass bis heute das wichtigste Ziel der
Gedenkorte zu Flucht und Vertreibung der Deutschen die Funktion in der Sakralisierung
ihres Schicksals als Kriegsopfer darstellt.

«Le spectre des victimes embrume la situation» - les motifs religieux sur des lieux
commémoratifs de lafuite et de l'expulsion dans la République fédérale d'Allemagne
La fuite et l'expulsion des Allemands à la fin et après la deuxième guerre mondiale fut
l'épisode le plus important et le plus impressionnant de la migration allemande du 20
siècle. Etant donné que cette migration fut forcée et liée à la perte des territoires de l'Est,
elle était le centre des préoccupations sociales, culturelles et politiques de l'Allemagne de
l'après guerre. Cet article examine les nombreux motifs, références et symboles religieux
sur les monuments et lieux commémoratifs de cette fuite et expulsion en République
fédérale. Il démontre que les conditions d'interprétation religieuses ne servaient pas
uniquement au réconfort et à l'intégration sociale, mais également à la légitimation politique
du «droit à la patrie» et de la révision du décret territorial d'après-guerre. Les réflexions
religieuses sur les raisons et le sens de la fuite et de l'expulsion du peuple allemand ont
toujours inclus les questions de culpabilité et d'expiation. L'interprétation de l'expulsion
comme partie de l'histoire de rédemption de l'Allemagne de l'après-guerre démontre
qu'elle n'était pas considérée au niveau politique, comme elle l'avait été par les Alliés à la
fin de la guerre. Cela signifie que le but principal des monuments à la fuite et à

l'expulsion du peuple allemand est, jusqu'au jour d'aujourd'hui, de sacraliser celui-ci en tant
que victime de guerre.

«The spectre of the victims obscuring the situation» - religious motifs in German
memorials offlight and expulsion in the Federal Republic of Germany
The flight and expulsion of Germans at the end and after World War II was the greatest
and most impressive instance of German migration in the 20th century. Since it was a
forced migration, and because of its connection with the loss of the eastern territories, it
was intimately connected with the social, cultural and political issues of post-war
Germany. This article examines the numerous religious motifs, symbols and references on
monuments and in places for the commemoration of this flight and expulsion in the
Federal Republic. The article shows that the religious conditions of interpretation not only
served as a function of comfort and social integration; but also a political purpose to
legitimize a «Recht auf Heimat» (right [to return] to a <homeland>) and a revision of the
post-war territorial order. The religious reflections as to the reasons and meaning of the
flight and expulsion of the German people always consider questions of guilt and atonement.

By expressing the expulsion as part of the salvation history meant that it was not
considered politically, as it had been by the allies at the end of the war. This means that,
to-date, the most important aim of the monuments to the flight and expulsion of the
German people has been to sacralise their fate as victims of the war.



Religiöse Motive in hundesdeutschen Gedenkorten 313

Schlüsselbegriffe Mots clés Keywords

Bundesrepublik Deutschland République fédérale d'Allemagne Federal Republic of
Germany, Flucht und Vertreibung - fuite et expulsion - flight and expulsion. Erinnerung
- mémoire - commemoration. Gedenkorte - lieux commémoratifs - memorials, Denkmäler

- monuments commémoratifs - monuments, religiöse Motive - motifs religieux -
religious motives, deutsche Opfer - victimes allemandes - German victims

Stephan Scholz, Dr., ist zur Zeit Lehrbeauftragter am Institut für Geschichte der Carl v.
Ossietzky-Universität Oldenburg und arbeitet an einem Forschungsprojekt zu
Vertreibungsdenkmälern in der Bundesrepublik Deutschland.


	"Opferdunst vernebelt die Verhältnisse" - religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten der Flucht und Vertreibung

