Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 102 (2008)

Artikel: "Opferdunst vernebelt die Verhaltnisse" - religiose Motive in
bundesdeutschen Gedenkorten der Flucht und Vertreibung

Autor: Scholz, Stephan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Opferdunst vernebelt die Verhiltnisse» —
Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten
der Flucht und Vertreibung

Stephan Scholz

Die Flucht und Vertreibung aus dem Osten am Ende und im Gefolge des Zwei-
ten Weltkriegs war sicher die prigendste Migrationserfahrung der Deutschen im
20. Jahrhundert. Keine andere Migration haben so viele Deutsche direkt oder in-
direkt erlebt; von keiner anderen Wanderungsbewegung waren so viecle Deutsche
direkt oder indirekt betroffen. Die Migrationsgeschichte hat die Flucht und Ver-
treibung der Deutschen mittlerweile in ihre Forschungen als eine Form der
Zwangsmigration integriert und insbesondere die sozialen Folgen untersucht.'
Weniger gut untersucht sind bisiang die kulturellen Umgangsweisen, die Bewil-
tigungsstrategien, Deutungsmuster und Sinnstiftungsprozesse, mit denen die Be-
troffenen selbst und die aufnehmende Gesellschaft diese einschneidende Migra-
tionserfahrung verarbeitet, gedeutet und erkldrt haben.

Eine bislang kaum beachtete Quelle hierfiir sind die zahlreichen Gedenkorte
und Vertreibungsdenkmadler, die in der Bundesrepublik im Laufe der letzten
sechzig Jahre zum 6ffentlichen Gedenken an die Flucht und Vertreibung errichtet
worden sind.” Der Bund der Vertriebenen, der Zusammenschluss aller Lands-
mannschaften und Landesverbidnde der Vertriebenen in Deutschland, listet in einer
aktuellen Dokumentation von Denkmilern, Mahnmalen und Gedenkstitten 1.400
solcher Orte auf und weist darauf hin, dass es sich dabei um eine unvollstindige
Zihlung handelt.’ Der grossen Verbreitung dieser Gedenkorte im 6ffentlichen

Rainer Ohlinger, Flucht und Vertreibung als Migrationsgeschichte. Moglichkeiten und Gren-
zen einer neuen Deutung und Erinnerung, in: Ulf Brunnbauer/Michael G. Esch/Holm Sund-
hausen (Hg.), Definitionsmacht, Utopie, Vergeltung. «Ethnische Sauberungen» im ostlichen
Europa des 20. Jahrhunderts, Berlin 2006, 213-239.

Unter «Gedenkorten» werden hier Orte verstanden, die bewusst fiir kommemorative Prakti-
ken genutzt werden und in der Regel zu diesem Zweck hergestellt oder ausgestaltet worden
sind. Mit «Vertreibungsdenkmailern» sind materiale Monumente gemeint, die oft im Zentrum
solcher Gedenkorte stehen und auf einer symbolischen Verdichtung ihres Gegenstandes be-
ruhen.

Bund der Vertriebenen, Mahnmale und Gedenkstitten der Vertriebenen und Fliichtlinge in
Deutschland und in ihren Herkunftsgebieten. URL: <http://www.bund-der-vertricbenen.de/
infopool/inmemoriam.php3» (Zugriff: 17.07.08). Diese Dokumentation steht nach Bundeslin-

SZRKG, 102 (2008), 287-313



288 Stephan Scholz

Raum steht heute allerdings eine gering ausgeprigte 6ffentliche Wahrnehmung
gegeniiber. In zahlreichen Stidten und Gemeinden ist die Existenz eines Vertrei-
bungsdenkmals Vielen gar nicht bekannt. Das liegt zum einen daran, dass diese
Gedenkorte haufig relativ unscheinbar sind. Zum anderen hat sich aber auch ihre
ritualisierte Nutzung zunehmend auf einen kleinen Kreis von Vertretern der Ver-
triebenenverbidnde und von Reprisentanten der ortlichen Kommunen reduziert.
Orte des Gedenkens an Flucht und Vertreibung haben so oftmals zwar einen
offentlichen Raum, im 6ffentlichen Bewusstsein aber kaum noch einen Ort. Das
gilt nicht nur fur die grosse Zahl der Denkmaler, die bereits in den 1950er Jahren
errichtet wurden, sondern auch fiir solche, die erst in den letzten Jahren aufge-
stellt worden sind.* Nichtsdestoweniger sind Vertreibungsdenkmiiler neben Krie-
gerdenkmilern und Mahnmalen fiir die NS-Opfer heute ein wichtiger Bestandteil
der lokalen, regionalen und schliesslich auch nationalen Topographie des Geden-
kens, wenn es um die kollektive Erinnerung an den Zweiten Weltkrieg geht.

Wie bei den Kriegerdenkmilern, die nach dem Zweiten Weltkrieg errichtet
wurden, so fillt auch bei den Vertreibungsdenkmilern die haufige Verwendung
von christlichen Motiven, Symbolen oder narrativen Beziigen auf.’ Das bei wei-
tem hédufigste Symbol, das in Vertreibungsdenkmilern und an anderen Gedenk-
orten der Vertreibung auftaucht, ist das Kreuz. Aber auch anderen Motiven
kommt eine grosse Bedeutung zu, z.B. der biblischen Figur der Maria. Die ver-
wendeten Symbole und religiosen Beziige geben zwar selbst meist keine eindeu-
tige Auskunft dartiber, wie Flucht und Vertreibung verarbeitet und gedeutet wur-
den. Aber in Verbindung mit den Reden, die an diese Orten gehalten, und mit
den Texten, die im Hinblick auf diese Orte und die hier verwendeten Motive ge-
schrieben wurden, l4sst sich doch etwas tiber die verschiedenen Deutungsvarian-
ten sagen, die mit Hilfe religioser Motive produziert wurden, Dominanz gewan-
nen, sich behaupteten oder auch wieder an Bedeutung verloren.

dern gegliedert in Form mehrerer, unpaginierter pdf-Dateien zur Verfiigung. Nachfolgende
Verweise auf einzelne Denkmiler hierin erfolgen als «BdV-Dokumentation» mit nachfol-
gender Bezeichnung des entsprechenden Bundeslandes, dem das Denkmal in der Dokumen-
tation in alphabetischer Reihenfolge zugewiesen ist. Soweit nicht anders vermerkt, stammen
dic in diesem Aufsatz verwendeten Abbildungen ebenfalls aus dieser Dokumentation des
BdV, dem ich fiir die Erlaubnis zur Nutzung des Bildmaterials fiir diese Publikation danke.
Eine Auswertung von tiber 1.000 datierbaren Denkmailern der BdV-Dokumentation ergibt,
dass Vertreibungsdenkmailer keineswegs nur in den Anfangsjahren der Bundesrepublik., son-
dern kontinuierlich errichtet wurden. Neben den 1950er Jahren stellten die 1980er Jahre eine
zweite Hochphase des Denkmalbaus dar.

Die deutliche Dominanz christlicher Motive bei den Kriegerdenkmilern wird darauf zuriick-
gefiihrt, dass der Zweite Weltkrieg nicht nur verloren, sondern auch in seinen Zielen nach-
traglich nicht zu rechtfertigen war. Das Gedenken an die gefallenen Soldaten verschob sich
daher vom vermeintlichen Heldentum ihres Kampfes auf ihr Leiden und ihr Opfer fur die
Gemeinschaft. Vgl. Meinhold Lurz, Kriegerdenkmiler in Deutschland, Bd. 6. Heidelberg
1987, 41; George L. Mosse, Gefallen fiir das Vaterland. Nationales Heldentum und namenlo-
ses Sterben, Stuttgart 1993, 262.



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 289

Im Folgenden sollen die unterschiedlichen Funktionen dieser religiosen Moti-
ve ndher beleuchtet und dargestellt werden. Nach einer kurzen Skizzierung des
Gegenstands, um dessen Erinnerung es geht, sowie der Ausgangsbedingungen
seiner kulturellen und politischen Verarbeitung und Deutung werden drei zentra-
le Funktionskomplexe der religiosen Motivik von Vertreibungsdenkmélern vor-
gestellt: 1. Totengedenken, Trost und Verlustbewiltigung, 2. Beheimatung,
Riickkehrwunsch und Revision, 3. Opferstilisierung und Sakralisierung der Ver-
treibungserfahrung. Die getrennte Analyse dieser Funktionsbereiche erfolgt aus
systematischen Griinden. In der Praxis waren sie oft eng miteinander verkniipft,
auch wenn sie teilweise im Widerspruch zueinander standen. Dennoch reflektiert
die hier gewihlte Abfolge auch einen Prozess, in dem mit wachsender zeitlicher
Distanz der erste Bereich an Bedeutung ab- und der dritte an Bedeutung zuge-
nommen hat.

Der «Vertreibungskomplex»

Die Zwangsmigration der Deutschen aus dem o6stlichen Europa im Zweiten
Weltkrieg und danach vollzog sich in mehren Phasen, die fliessend ineinander
ibergingen.

Die erste Phase setzte bereits 1939 ein. Von Beginn an war die Expansionspo-
litik Deutschlands nach Osten, die auf Gewinnung neuen «Lebensraums» abziel-
te, eng mit einer Bevdilkerungspolitik verkniipft, die eine Neuordnung Europas
nach rassischen Kriterien zum Ziel hatte. In diesem Rahmen wurden die Ange-
horigen der deutschen Minderheiten im 6stlichen Europa seit Kriegsbeginn sys-
tematisch umgesiedelt. Fast eine Million «Volksdeutsche» aus dem Baltikum,
Ostpolen, Ruménien und der Sowjetunion wurden zumeist in den polnischen Ge-
bicten angesiedelt, die dem Deutschen Reich eingegliedert und aus denen zuvor
die polnische und jidische Bevdlkerung weiter nach Osten ausgesiedelt worden
war. Zwischen der organisierten Umsiedlung der Deutschen und der Vertreibung
und Vernichtung von Juden und Polen bestand ein direkter Zusammenhang;
Raum-, Umsiedlungs- und Vernichtungspolitik waren eng miteinander verfloch-
ten.® Die Umsiedlung der «Volksdeutschen» war dabei lediglich das Experimen-
tierfeld sehr viel umfangreicherer Ost-Siedlungsprojekte, die nach Beendigung
des Krieges einsetzen sollten, wenn nach Riickkehr der Soldaten die Bewohner
des Alt-Reiches als Siedlerpotential zur Verfiigung stinden.” Obwohl die natio-
nalsozialistische Umsiedlung der «Volksdeutschen» also nur ein Vorspiel dar-
stellte, flihrte sie bereits wihrend des Krieges zu einer weitflichigen Rdumung
von Siedlungsgebieten der Deutschen in Ost- und Siidosteuropa. Gleichwohl

® Gotz Aly, «Endlosung». Volkerverschiebung und der Mord an den europiischen Juden,

Frankfurt am Main 1995.

Mechthild Rossler/Sabine Schleiermacher (Hg.), Der «Generalplan Ost». Hauptlinien der na-
tionalsozialistischen Planungs- und Vernichtungspolitik, Berlin 1993; Czeslaw Madajczyk
(Hg.), Vom Generalplan Ost zum Generalsiedlungsplan, Miinchen 1994.



290 Stephan Scholz

wurden die «volksdeutschen» Umsiedler am Ende des Krieges von weiterer Eva-
kuierung und Flucht nach Westen erfasst und gehorten in der Bundesrepublik zur
Gruppe der Vertriebenen.

Die zweite Phase begann im Herbst 1944. Sie bestand aus einer Mischung von
«wilder» und organisierter Flucht der Deutschen vor der sich zuriickverlagernden
Ostfront und der heranriickenden Roten Armee. In diese Phase fillt ein Grossteil
der Verluste der Zivilbevolkerung. Da die Wanderung nach Westen aus poli-
tischen Griinden von den deutschen Behorden lange untersagt worden war und
organisierte Evakuierungen erst spit einsetzten, geriet ein Grossteil der Bevolke-
rung unter widrigsten Witterungs-, Transport- und Versorgungsverhiltnissen in
eine vollig chaotische und verlustreiche Fluchtsituation, in der sie von der Front
oft doch noch eingeholt wurde. Mehr als die Hélfte der deutschen Bevélkerung
in den Ostgebieten, etwa 6 Millionen Menschen, geriet auf diese Weise auf den
Weg nach Westen.”

Nach Beendigung der Kriegshandlungen begann die dritte Phase, die bis zur
Potsdamer Konferenz im Juli 1945 anhielt. Sie war einerseits gekennzeichnet
durch einen gewissen Riicklauf der geflohenen Bevélkerung, zum anderen durch
«wilde» Vertreibungen der Deutschen durch lokale Stellen und die bereits anlau-
fende Ansiedlung von Polen aus dem Osten. Spontane Ubergriffe auf Deutsche
vermischten sich teilweise mit dem Ziel, vor der Potsdamer Konferenz méglichst
vollendete Tatsachen zu schaffen. Insgesamt wurden in dieser Phase an die
400.000 Deutsche vertrieben.”

Dieser «wilden» Phase der Vertreibung schloss sich nach der Potsdamer Kon-
ferenz eine Phase der organisierten Zwangsaussiedlung an, von der in den fol-
genden Jahren noch einmal ca. 6 Millionen Menschen betroffen waren.'® Eine
«ordnungsgemasse und humane» Durchfiihrung dieser Umsiedlung, wie sie im
Potsdamer Abkommen vorgesehen war, war schon aufgrund der Kriegszersto-
rungen und Versorgungsengpisse, des Mangels an Transportmitteln und Treib-
stoffen, der unzureichenden Kommunikations- und Koordinierungsméglichkei-
ten lange Zeit nicht moglich. Dazu kam, dass die deutsche Terror- und Vernich-
tungspolitik in den besetzten Gebieten zu einer Haltung gegeniiber den Deut-
schen gefiihrt hatte, die von wenig Mitgefiihl, teilweise aber von dem Bediirfnis
nach Rache und Bestrafung geprigt war.

* Bernadetta Nitschke, Vertreibung und Aussiedlung der deutschen Bevélkerung aus Polen
1945 bis 1949, Miinchen 2004, 72-75, 280; Klaus-Dietmar Henke, Der Weg nach Potsdam
— Die Alliierten und die Vertreibung, in: Wolfgang Benz (Hg.), Die Vertreibung der Deut-
schen aus dem Osten. Ursachen, Ereignisse, Folgen, akt. Neuausgabe, Frankfurt am Main
1995, 58-85, hier 79f.

Detlef Brandes, Der Weg zur Vertreibung 1938-1945. Pline und Entscheidungen zum
«Transfer» der Deutschen aus der Tschechoslowakei und aus Polen, Miinchen 2001, 438;
Nitschke, Vertreibung und Aussiedlung (wie Anm. 8), 275.

Nitschke, Vertreibung und Aussiedlung (wie Anm. 8), 280; Tomas Stanek, Vertreibung und
Aussiedlung der Deutschen aus der Tschechoslowakei 1945-1948, in: Detlef Brandes/Vac-
lav Kural (Hg.), Der Weg in die Katastrophe. Deutsch-tschechoslowakische Beziehungen
1938-1947, Essen 1994, 165186, hier 1811t

9

10



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 291

Rache und Bestrafung waren jedoch — anders, als es in der Bundesrepublik bis
heute oft kolportiert wird — nicht die leitenden Motive der alliierten Siegermich-
te, die sich in Potsdam auf eine Aussiedlung der Deutschen verstindigten. Ziel
war vielmehr die Schaffung einer stabilen Nachkriegsordnung und die zukiinf-
tige Verhinderung eines weiteren von Deutschland ausgehenden Krieges. Aus
diesem Grund hatten die Alliierten schon wiéhrend des Krieges beschlossen,
einerseits Deutschland zu verkleinern und andererseits keine deutschen Minder-
heiten mehr in den dstlichen Nachbarldandern Deutschlands zu belassen. Hinter-
grund dieser Entscheidung war die Erfahrung des Krieges, dessen Beginn von
Deutschland mit der Benachteiligung der deutschen Minderheiten 1im Osten be-
grilndet worden war und in dem die deutsche Besatzungspolitik auf die deut-
schen Minderheiten zuriickgreifen konnte.'"' Um eine solche, einen Krieg be-
giinstigende Konstellation zukiinftig zu vermeiden, sollte die deutsche Bevolke-
rung jenseits der neu zu ziehenden Ostgrenze nach Deutschland umgesiedelt
werden.'? Diese aus rationalem Kalkiil und der Verpflichtung zur Schaffung
ciner dauerhaft stabilen Friedensordnung heraus getroffene Entscheidung iiber-
sah keineswegs die damit verbundenen Hirten fiir die umzusiedelnde deutsche
Bevdlkerung, von der sich allerdings rund die Hélfte schon in den Besatzungszo-
nen der Alliierten befand. Die Héarte des Heimatverlustes und der sie begleiten-
den Umstinde waren nicht beabsichtigt, sondern aus Sicht der Alliierten eine be-
dauerliche, nach Moglichkeit zu vermeidende Begleiterscheinung. Es handelte
sich bei der Umsiedlung der Deutschen also nicht um eine Strafaktion oder eine
Form der Vergeltung.

Die bundesdeutsche Perspektive auf den mehrstufigen und in sich heteroge-
nen «Vertreibungskomplex»'* verlief jedoch schon rein sprachlich friih in ande-
ren Kategorien. Nachdem in den ersten Nachkriegsjahren verschiedene Begriffe
fiir die Betroffenen des Komplexes aus Umsiedlung, Evakuierung, Flucht, Ver-
treibung und Ausweisung geldaufig waren, legte das Bundesvertriecbenengesetz
von 1953 gesetzlich fest, dass pauschal nur noch von «Vertriebenen» die Rede
sein sollte. Der schnell dominant gewordene Begriff bezieht sich eigentlich nur
auf die letzte Phase des Vorgangs, meint aber die Betroffenen aller Phasen. Das
konnte etwas umstiandlich damit begriindet werden, dass auch die Umgesiedel-
ten, Evakuierten und Gefliichteten der ersten Phasen keine Moglichkeit zur
Riickkehr mehr besassen und damit nachtraglich zu «Vertriebenen» geworden
waren. Wichtiger war aber der wertende, emotional und ethisch stark aufgela-
dene Charakter des Begriffs, der das Nichteinverstindnis und die Verurteilung
des Vorgangs als ungerecht und inhuman implizit zum Ausdruck brachte und zu-

"' Christian Jansen/Armo Weckbecker, Der «Volksdeutsche Selbstschutzy» in Polen 1939/40,
Miinchen 1992.

"> Brandes, Der Weg zur Vertreibung (wie Anm. 9); Henke, Der Weg nach Potsdam (wie Anm. 8).

" Der Begriff, der diese innere Heterogenitidt zum Ausdruck bringt, geht zuriick auf Wlodzi-
mierz Borodziej/Artur Hajnicz (Hg.), Kompleks wypedzenia, Krakow 1998.



292 Stephan Scholz

gleich den fortbestehenden territorialen Anspruch und die Forderung auf Riick-
kehr evozierte.'* Obwohl sich diese Konnotationen heute durch die alltigliche
Verwendung betriichtlich abgenutzt haben, schwingen sie doch immer noch mit."?

Bereits der Begriff «Vertreibung» besitzt eine religiose Konnotation, indem er
auf die jiidisch-christliche Schopfungserzdhlung verweist, in der die ersten Men-
schen aufgrund des Siindenfalls von Gott aus dem Paradies «vertrieben» werden.
Der biblische Bezug im Begriff «Vertreibung» verstiarkt die Tendenz, die Um-
siedlung der Deutschen in Kategorien von Schuld und Siihne zu denken. Der
kausale Zusammenhang, wie er in der biblischen Erzdhlung vorliegt (Vertrei-
bung als Folge des Siindenfalls), wurde damit implizit auf die Vertreibung der
Deutschen {ibertragen, gleichzeitig aber explizit mit dem Hinweis auf die Unhalt-
barkeit einer Kollektivschuldthese als ungerechtfertigt abgelehnt. Die politische
Intention der Siegermichte jenseits der individuellen oder kollektiven Schuldfra-
ge blieb dagegen bereits in dieser sprachlichen Konvention ausgebiendet.'

Spielen religiése Motive bereits semantisch in der Wahl der Begrifflichkeiten
eine nicht unwichtige Rolle, so kommt ihnen in Denkmilern und Gedenkorten
der Vertreibung eine grosse symbolische Bedeutung zu. Drei Funktionsbereiche
konnen unterschieden werden, die hdufig miteinander verkniipft sind, aber auch
in einer gewissen zeitlichen Abfolge stehen.

Totengedenken, Trost und Verlustbewdltigung

Die ersten Gedenkorte der Vertriebenen entstanden aus einem hdochst pragmati-
schen Grund: Sie dienten als Ersatzorte fiir die zuriickgelassenen Griber in der
alten Heimat. Besonders an den traditionellen kirchlichen Totengedenktagen wie
Allerseelen und Allerheiligen wurde das Problem der ortlosen Trauer akut. Wih-
rend die Einheimischen ihrer Toten auf dem Friedhof gedachten, war es den Ver-
triebenen unméglich, am authentischen Ort auf dem heimatlichen Friedhof das
ritualisierte Totengedenken zu praktizieren. Als Reaktion darauf suchten und
schufen sie sich Ersatzorte, an denen der zuriickgelassenen Toten gedacht wer-
den konnte.'” Sie hatten hiufig die Form eines schlichten Kreuzes und trugen In-

'* Karin Boke, Fliichtlinge und Vertriebene zwischen dem Recht auf die alte Heimat und der
Eingliederung in die neue Heimat. Leitvokabeln der Fliichtlingspolitik, in: Karin Boke/Frank
Liedtke/Martin Wengeler, Politische Leitvokabeln in der Adenauer-Ara. Berlin/New York

1996, 131-210, hier 132-179.

" Trotz dieser Problematik ist der etablierten Konvention entsprechend im Folgenden meist
von «Vertriebenen» die Rede, wenn die Betroffenen des Gesamtkomplexes gemeint sind.
Der ebenso problematische Begriff «Vertreibung» wird im folgenden mitunter ebenfalls und
synonym mit Begriffen wie «Umsiedlung», «Zwangsmigration» und «Flucht und Vertrei-
bung» fiir den Gesamtkomplex benutzt.

' Jerzy Kranz, Wunden, Wahrheiten und Narben, in: Jerzy Kranz/Klaus Bachmann (Hg.), Ver-
lorene Heimat. Die Vertreibungsdebatte in Polen, Bonn 1998, 242-253, hier 252: Eva
Hahn/Hans Henning Hahn, Mythos «Vertreibung», in: Heidi Hein-Kircher/Hans Henning
Hahn (Hg.), Politische Mythen im 19. und 20. Jahrhundert in Mittel- und Osteuropa, Mar-
burg 2006, 167188, hier 176f.

' Josef Hanika, Heimatverlust und Totenehrung, in: Bayerisches Jahrbuch fiir Volkskunde, 6
(1955), 129-140, hier 129f.; Elisabeth Fendl, Beerdigung und Totengedenken in der «neuen



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 293

schriften wie «Unseren in der ostdeutschen Heimat ruhenden Toten».'™ Die Dis-
tanz zu den toten Angehorigen, die aufgrund der Dichotomie zwischen Leben
und Tod immer schon besteht, schien durch die erzwungene rdumliche Entfer-
nung zu thren Gribern und deren Unerreichbarkeit noch verdoppelt. Das Bediirf-
nis nach Uberbriickung dieser doppelten Distanz durch das Gebet an den neu ge-
schaffenen Gedenkorten wird deutlich in der Inschrift eines 1953 errichteten
Kreuzes aut dem Friedhot in Weil der Stadt, in der es heisst: «Gedenke der To-
ten in ferner Heimaterde. Bete fiir sie und sie sind dir nahe.»'”

Abb. 1: Weil der Stadt, Heimatkreuz

In den 1950er Jahren konstatierten Volkskundler eine auffillige Verstirkung
und Vervielfiltigung eines «Totenkultes» der Vertriebenen, der mit «elementarer
Wucht» aufgebrochen sei und sich in der Errichtung von zahlreichen Vertrie-
benendenkmilern bemerkbar gemacht habe.” Alfred Karasek-Langer schrieb
1950 in diesem Zusammenhang von einem «breite[n] Gestaltungsstrom», wel-

Heimat», in: Elisabeth Fendl (Hg.), Das Gedichtnis der Orte. Sinnstiftung und Erinnerung,
Freiburg 2006, 81116, hier 82f.

" S0 z.B. in Hameln (BdV-Dokumentation, Niedersachsen-1 (wie Anm. 3)).

" BdV-Dokumentation, Baden-Wiirttemberg-2 (wie Anm. 3). Zur Aufhebung von Diskon-
tinuitdt und Desintegration im Akt des Gedenkens vgl. Insa Eschebach, Offentliches Geden-
ken. Deutsche Erinnerungskulturen seit der Weimarer Republik, Frankfurt/M. 2005, 12.

*" Hanika, Heimatverlust und Totenehrung (wie Anm. 17), 129.



294 Stephan Scholz

cher der breiten Bewegung zur Errichtung von Kriegerdenkmilern nach dem
Ersten Weltkrieg sehr dhnlich sei.”' Tatsichlich waren die Vertriebenendenkmi-
ler Orte, an denen auch der gefallenen Soldaten des Zweiten Weltkrieges schon
friih ehrend gedacht wurde.** Thr Tod wurde dabei meist als einer fiir die Vertei-
digung der Heimat verklart. Dieses ehrende Gedenken an die gefallenen Soldaten
beschrinkte sich oftmals nicht auf die im Krieg verstorbenen Angehorigen der
Vertriebenen, sondern wurde auch auf alle deutschen Ménner ausgeweitet, die im
«Kampf um die ostdeutsche Heimat» gefallen waren.” Der Zweite Weltkrieg er-
hielt damit die Note eines ostdeutschen Verteidigungskrieges. Neben den im
Krieg getoteten Soldaten wurde an den Vertreibungsdenkmilern insbesondere
auch der auf der Flucht und wihrend der Vertreibung Verstorbenen gedacht, die
ebenfalls kein Grab besassen, an dem die Trauer um sie einen Ort finden konnte.
Ausgeblendet aus der Erinnerung blieben in der Regel dagegen diejenigen
Landsleute aus den Vertreibungsgebieten, die durch Verfolgung des NS-Regimes
zu Tode gekommen waren.

Die frithen Vertriebenendenkmiler waren formal meistens schlicht und tradi-
tionell gehalten. Sie stellten aber moderne Monumente insofern dar, dass sie als
Ersatzorte des Gedenkens nicht an authentische Orte gebunden, sondern orts-
unabhingig waren. Sie indizierten nicht den Ort, an dem die Toten lagen, son-
dern substituieren das Verlorene im Zeichen.” Die Reprisentation des Verlore-
nen im Zeichen des Denkmals beschriankte sich dabei aber nicht auf die zurtick-
gelassenen Griber und die zu beklagenden Toten. Sie bezog sich auch auf alles
andere, was durch Krieg, Flucht und Vertreibung verloren gegangen war und
«die Heimat» fortan konstituierte: den materiellen Besitz, den sozialen Zusam-
menhang, das Vertrautsein mit der Umwelt, die innere Integritidt. Als verloren
galt Vielen letztlich eine Welt, die in der Riickschau und im Vergleich mit der
neuen Lebenssituation als heil und sicher erschien.

Die religiose Symbolik und Motivik, die in und an den Gedenkorten der Ver-
treibung verwendet wurde, diente nicht zuletzt dazu, angesichts dieses Verlustes
Trost und Zuversicht zu spenden. Dem dienten insbesondere Verweise auf bibli-
sche Motive und Figuren, die zu der Erfahrung von Flucht und Vertreibung in
Beziehung gesetzt werden konnten. In der kirchlichen Vertriebenenseelsorge gal-
ten biblische Geschichten von Flucht, Verlust und Exil als «eine kostbare Fund-

*! Alfred Karasek-Langer, Und wieder griint der alte Stamm. Das religiose Brauchtum der Hei-
matvertriebenen. [11. Das Herz sucht nach neuen Kultstitten, in: Christ unterwegs, 4 (1950),
H. 5, 8-12, hier 10.

* Hanika, Heimatverlust und Totenehrung (wie Anm. 17), 133.

' In Isernhagen heisst es z.B. auf cinem Denkmal: «Gedenkt der Heimat, der fiir sie Gefalle-
nen und der in ihr Vermissten», vgl. Lurz, Kriegerdenkmiiler, Bd. 6 (wie Anm. §), 378; vgl.
auch Angelika Fox, Fliichtlinge und Vertriecbene im Landkreis Fiirstenfeldbruck. Aspekte
ihrer Eingliederung seit 1945, Fiirstenfeldbruck 1998, 126.

H Vgl. Aleida Assmann, Das Gedichtnis der Orte, in: Ulrich Borsdorf/Heinrich Theodor Griit-

ter (Hg.), Orte der Erinnerung. Denkmal, Gedenkstitte, Museum, Frankfurt am Main/New
York 1999, 59-77, hier 73.

[ I ]



]
O
N

Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten
grube», um «kldrend und heilend in die kranken Seelen hinein[zuIs.prcchcn».25
Auf katholischer Seite kam hierbei die wichtigste Rolle der Figur der Maria zu,
die an zahlreichen Orten von katholischen Vertriebenen verchrt wurde. Marien-
wallfahrtsorte wurden zu Gedenkorten der Vertreibung, in deren Mittelpunkt oft
dic plastische oder bildliche Darstellung einer «schmerzhaften» oder «tristen-
den» Madonna stand. Bereits bestchende Marienstatuen erhielten dabet oft neue
Bezeichnungen, wie «Fliichtlingsmadonna» oder «Schiitzerin der Heimat».*® Als
paradigmatisch kann die Skulptur der «Mutter der Vertriebenen» in Konigstein
im Taunus von 1952 angesehen werden, einer lebensgrossen, spiter oft nachge-
bildeten Schutzmantelmadonna, die in threm Mantel eine Gruppe von Vertriebe-
nen birgt. Bei ithrer Einwethung wurde auf die traditionell schiitzende Rolle der
Gottesmutter verwiesen, an die sich die Vertriebenen auch wihrend und nach der
Flucht und Vertreibung gehalten hitten.”’

Abb. 2: Kénigstein, Mutter der Vertriebenen™

** So hiess es 1949 auf einem Priesterkonvent, zit. nach Winfried Topler, Der zehntausendfiis-
sige Menschenwurm. Die Bewiltigung der Kriegsfolgen und des schlesischen Fliichtlings-
problems im Gebiet der heutigen Ditézese Gorlitz. Texte aus dem Bistumsarchiv Gorlitz, in:
Rainer Bendel (Hg.), Vertrieben finden Heimat in der Kirche. Integrationsprozesse im geteil-
ten Deutschland nach 1945, Koln u.a. 2008, 291-651, hier 622.

*® Zu den stark ansteigenden Marienwallfahrten von Vertriebenen in den 1950er Jahren vgl.
Georg R. Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust. Ein Beitrag zur religiosen Volkskunde
der Gegenwart, Marburg 1968, 254-259, 266, 296-299.

7 Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 99f.; Rudolf Grulich, Mutter der
Vertriebenen, in: Remigius Baumer/Leo Schetfezyk (Hg.), Marienlexikon, Bd. 4, St. Ottilien
1992, 557.

* Postkarte im Besitz des Autors.



296 Stephan Scholz

Ein dhnliches Fresko einer Schutzmantelmadonna in Neualbenreuth von 1963,
die herbeistromende Fliichtlinge unter ihren schiitzenden Mantel aufnimmt, wird
erginzt um eine Darstellung der Heiligen Familie auf der Flucht nach Agypten.*’
Gerade dieser biblische Topos machte Maria iiber ihre Funktion als Beschiitzerin
hinaus auch zu einer geeigneten Trosterin, weil ihr selbst die Erfahrungen zuge-
wiesen werden konnten, die Vertriebene gemacht hatten: «Seht sie, die Mater do-
lorosa, die Schmerz- und Leidgepriifte, sie war gleich uns auch einstmals eine
Vertriebene, als bose Menschen ihr die Heimat nahmen.» Mit diesen oder dhnli-
chen Worten wurde Maria hdufig zu einer Leidensgenossin stilisiert, von der
«Mit-Leid» und Trost zu erwarten waren.”’

Als Trost angesichts des Heimatverlustes sollte gerade in den ersten Jahren
nach der Flucht und Vertreibung in beiden Konfessionen auch der Verweis auf
Gott als der eigentlichen Heimat dienen. Darauf deutet z.B. die Inschrift des
1951 errichteten Heimatkreuzes in Hiifingen-Fiirstenberg mit der Bitte: «Herr sei
du uns Heimat».’' Dem entsprach eine Tendenz in der frithen kirchlichen Ver-
triebenenseelsorge, die auf eine Umlenkung des irdischen Heimwehs auf die
ewige Heimat bei Gott setzte. Teilweise wurde den Vertriebenen in dieser Hin-
sicht sogar eine avantgardistische Sonder- bzw. Vorreiterrolle innerhalb der Ge-
sellschaft zugewiesen: Durch den Heimatverlust seien sie besonders zu der Er-
kenntnis befihigt, dass das eigentliche Leben bei Gott liege. Das Los der Vertrie-
benen wurde hier somit zum Sinnbild der Pilgerschaft und Fremdlingsschaft der
Christen auf Erden.” Dieser Trostungsversuch, der auf dem Gedanken der
eigentlichen Heimat bei Gott beruhte, wurde jedoch im Laufe der 1950er Jahre
immer seltener aktualisiert, als es angesichts sich stabilisierender Verhéltnisse
starker darum ging, das Verhiltnis zu der alten und neuen irdischen Heimat zu
bestimmen.

Beheimatung, Riickkehrwunsch und Revision

Je ldnger die Situation des Heimatverlustes andauerte, desto dringender war fiir
die Vertriebenen der Aufbau einer neuen sozialen Existenz in den Aufnahmege-
bieten. Auch politisch wurde in den 1950er Jahren die Notwendigkeit einer so-
zialen und wirtschaftlichen Eingliederung der Neubiirger aus dem Osten erkannt

*? Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 121-126; Elisabeth Fendl, «Auch
die Seele braucht eine Heimat!» Kirchengebiude in Heimatvertriebenengemeinden als Orte
der Identifikation, in: Jahrbuch filir deutsche und osteuropdische Volkskunde, 45 (2003), 53—
80, hier 78.

* Zit. nach Michael Hirschfeld, Auf der Suche nach einem Ort der besonderen Nihe Gottes.
Zur Griindung und Entwicklung der Vertriebenenwallfahrten im Bistum Miinster, in: Micha-
el Hirschfeld/Markus Trautmann (Hg.), Gelebter Glaube, Hoffen auf Heimat. Katholische

_Vertriebene im Bistum Miinster, Miinster 1999, 217-238, hier 232.

*' BdV-Dokumentation, Baden-Wiirttemberg-1 (wiec Anm. 3).

¥ Hartmut Rudolph, Evangelische Kirche und Vertricbene 1945 bis 1972, Bd. 1, Gottingen
1984, 310-313; Rainer Bendel, Aufbruch aus dem Glauben? Katholische Heimatvertriebene
in den gesellschaftlichen Transformationsprozessen der Nachkriegsjahre 19451965, Kéln
w:a. 2003, 512-515.



Religidse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 297

und durch entsprechende Massnahmen gefordert. Je mehr neben der neuen Hei-
mat die alte nur noch eine «fiir den Feierabend»™ war, desto mehr wurde sowohl
von Seiten der Vertriebenen als auch von Seiten der Aufnahmegesellschaft die
Schaffung von eigenen Gedenkorten der Vertriebenen als ein kulturelles Instru-
ment der Beheimatung betrachtet. Volkskundler sahen in den 1950er Jahren die
zahlreich entstehenden Vertriebenendenkmaler positiv als aktive Teilnahme der
Vertriebenen an der Gestaltung ihrer neuen Umwelt, gerade was die Verwen-
dung christlicher Motive und die Prigung der sakralen Landschaft anging. Die
Schaffung neuer Kult- und Gedenkstitten galt thnen als «ein erstes Wurzelschla-
geny in der neuen Heimat.™ Tatsichlich war die Markierung des Raumes durch
cigene Denkmiler und Gedenkorte auch eine Form der Aneignung und Inbesitz-
nahme der neuen Lebensumgebung.” Bei der Einweihung eines Gedenkkreuzes
der Vertriebenen 1951 in Hochheim am Main betonte der Biirgermeister, «dass
das Gedichtniskreuz inmitten des Ehrenhofes auf dem Friedhof der Stadt die
Verbundenheit zum Boden der neuen Heimat ausdriicken solle.»™

Bei derselben Gelegenheit hob der Landrat hervor, «dass das Kreuz alle ver-
pflichte, in der Gemeinschaft zusammenzustehen.» Der Pfarrer schliesslich be-
zeichnete das Kreuz «fiir Alt- und Neubiirger als ein Zeichen der Liebe unter-
cinander».’” Implizit wurde damit auf die durchaus nicht unproblematische Inte-
gration der Vertriebenen in die Aufnahmegesellschaften verwiesen, auf die Wi-
derstinde und Vorbehalte der Altbiirger gegeniiber den Neuankdmmlingen. Ver-
trichenendenkmiler, insbesondere solche. die eine christliche Symbolik verwen-
deten, wurden in diesem Kontext auch als Mahnmale einer bereitwilligen Auf-
nahme und Eingliederung benutzt, an denen eine solidarische Haltung und eine
erfolgreiche Integration angemahnt und beschworen werden konnten. Die Ein-
weihungsfeiern und regelmaissig stattfindenden Gedenkfeiern an den Vertrie-
benendenkmilern boten Gelegenheit, diese Solidaritdt zu demonstrieren, indem
nicht nur die Vertriebenen Priasenz zeigten, sondern auch die Aufnahmegesell-
schaft, die durch Abordnungen aller wichtigen ortlichen Institutionen und Verei-
ne repriasentiert wurde. Uber die Einweihung des Heimatkreuzes in Niederjos-
bach wurde in der Presse als ein «Festtag» nicht nur fiir die Vertriebenen, son-
dern fiir die gesamte Bevolkerung berichtet. Der Landrat hob hervor, dass das
Gedenkkreuz «fiir Alt- und Neubiirger eine geheiligt Stitte sein miisse».*

* So heisst es 1953 in einem Gesprichsprotokoll der Katholischen Arbeitsstelle fiir Heimatver-
triebene/Siid, hier zit. nach Sabine VoBkamp, Katholische Kirche und Vertriebene in West-
deutschland. Integration, Identitit und ostpolitischer Diskurs 1945-1972, Stuttgart 2007, 231.

** Hanika, Heimatverlust und Totenchrung (wie Anm. 17), 130; vgl. auch Karasek-Langer,
Und wieder griint der alte Stamm (wie Anm. 21), 10.

** Hans-Werner Retterath, Geschichtsbilderkampf und zwiespiltige Beheimatungsversuche.
Vertriebenendenkmale in Siidbaden, in: Jahrbuch fiir deutsche und osteuropiische Volkskun-
de, 47 (2005), 83121, hier 84f., 109.

3 Zit. nach Adolf Wolf, Gedenkkreuze der Heimatvertricbenen. Blick zu den Anfingen, in:
Deutscher Ostdienst, 45 (2003), H. 2, 30.

*7 Zit. nach Wolf, Gedenkkreuze der Heimatvertriebenen (wie Anm. 36).

3% Zit. nach Wolf, Gedenkkreuze der Heimatvertriebenen (wie Anm. 36).



298 Stephan Schol:z

Abb. 3: Niederjosbach (Eppstein), Heimatkreuz

Die Unterstiitzung durch die Aufnahmegesellschaften bei der Einrichtung von
Gedenkorten der Vertreibung zielte allerdings nicht nur auf die soziale und kul-
turelle Integration der Vertriebenen. Mit dem wiederholten Hinweis darauf, dass
es bei der Errichtung von Vertriebenendenkmilern «um ein gemeinsames Werk
der Heimatverbliebenen und Heimatvertriebenen» gehe,” sollte auch deutlich
gemacht werden, dass die Erinnerung an die Vertreibung ein Anliegen nicht nur
der Vertriebenen, sondern aller Deutschen sein miisse. Ein wichtiger Hintergrund
fur das gemeinschaftlich begangene Gedenken an die Vertreibung war lange Zeit
die Aufrechterhaltung des territorialen Anspruchs auf die verlorenen Ostgebiete.
Die Gedenkorte der Vertreibung besassen daher die doppelte und in sich wider-
spriichliche Funktion der Beheimatung der Vertriebenen und der Aufrechterhal-
tung thres Riickkehrwunsches sowie des territorialen Anspruches auf die alte
Heimat. Damit nicht der Eindruck entstand, dass Vertriebenendenkmaler Zeichen
einer dauerhaften Beheimatung und damit eines Verzichts auf die Ostgebiete
seien, versicherte der Biirgermeister von Niederjosbach bei der Einweihung des
Vertriebenen-Gedenkkreuzes 1950, dass die Aufnahmegemeinde das Denkmal
weiter pflegen wiirde, wenn die Vertriebenen in ihre frithere Heimat zuriickge-
kehrt sein wiirden.*

* Otto Zerlik, Das Ostlandkreuz auf der Schildwacht bei Geislingen/Steige, in: Sepp Schwarz
(Hg.), Drei Jahrzehnte. Die Heimatvertriebenen in Baden-Wiirttemberg. Berichte, Dokumen-
te, Bilder, hg. im Auftrag des Bundes der Vertriecbenen, Landesverband Baden-Wiirttemberg,
Stuttgart 1975, 1721t., hier 172.

" Wolf, Gedenkkreuze der Heimatvertricbenen (wie Anm. 36).



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 299

Eine Riickkehr in die alte Heimat war in den 1950er Jahren allerdings ange-
sichts der politischen Entwicklung bereits so unrealistisch geworden, dass die
Hoffnung darauf zwar nicht verschwand, aber im Bewusstsein vieler Vertriebe-
ner auch nicht mehr den Charakter einer Naherwartung hatte. Sie bezog sich
vielmehr auf einen in weiter Ferne liegenden Endzustand und erhielt zunehmend
den Charakter einer «Verheissung fast religiosen Inhalts».?' Dem entsprachen
Lieder und Gebete, die insbesondere auf den zahlreichen Wallfahrten der katho-
lischen Vertriebenen zu Marienbildern Anwendung fanden. Das bereits 1946 ge-
schriebene Lied der Heimatlosen an Maria, das weit verbreitet war, wiederholte
beispielsweise im Refrain die Bitte: «Maria, schreite Du voraus, fithr uns zuriick
ins Vaterhaus.»* Dic Bitte um Heimfiihrung wurde hiufig erginzt um das Ge-
l6bnis einer besonderen Verehrung Mariens im Falle der Einlosung.* Von 1963
datieren Verse eines Besuchers der Schutzmantelmadonna in Neualbenreuth:
«Einmal fithrst Du uns wieder zuriick ins heimatliche Paradies. / Bitt’ Gott fur
uns, Du Maria Frieden!»**

Erscheint Maria hier in der Rolle einer Anti-Eva, die die Vertreibung aus dem
Heimat-Paradies wieder aufhebt, so wurde sie hiufig auch mit der Heimat selbst
identifiziert. So erscheint das Denkmal der «Mutter Osten» in Flintbek von 1952
nicht nur als Personifizierung der Heimat in der Gestalt einer Mutter.** Es kniipft
auch an Darstellungen der trauernden Muttergottes an. Dieses Bild wird auch in
dem Gedicht Mutter Heimat von Alfred Gorgl aufgerufen, das in den 1950er Jah-
ren in sudetendeutschen Heimatkalendern erschien und mit den Versen begann:
«Sieben Schwerter dir im Herzen stecken, / o Heimat, schmerzensreiche Mutter
du».*® In einer Schlesischen Marienklage erschien die Heimat personifiziert im
Gnadenbild der Maria im schlesischen Wallfahrtsort Wartha, die «um ihre ver-
waisten Landeskinder» trauert.”” Die erzwungene Entfernung von der sakralisier-

*' Eugen Lemberg, Der Wandel des politischen Denkens, in: Eugen Lemberg (Hg.), Die Ver-
triebenen in Westdeutschland. Thre Eingliederung und ihr Einfluss auf Gesellschaft, Wirt-
schaft, Politik und Geistesleben, Bd. 3, Kiel 1959, 435-475, hier 451.

Zit. nach Franz Lorenz, (Hg.), Schicksal — Vertreibung. Aufbruch aus dem Glauben. Doku-
mente und Selbstzeugnisse vom religidsen, geistigen und kulturellen Ringen, Kéln 1980, 55.
Vgl. das Gelobnis der Vertriebenen des sudetendeutschen Augustinerpaters Paulus Sladek
von 1946, das auf Vertriebenenwallfahrten fortan eine zentrale Rolle einnehmen sollte, in:
Lorenz, Schicksal Vertreibung (wie Anm. 42), 60; vgl. dazu Schroubek, Wallfahrt und Hei-
matverlust (wie Anm. 26), 304ff.; VoBBkamp, Katholische Kirche und Vertriebene (wie Anm.
33), 161f.

Zit. nach Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 124.

BdV-Dokumentation, Schleswig-Holstein-1 (wie Anm. 3). Diese hochemotionale, auf eine
natiirliche Bindung abzielende Personifizierung wird auch noch aktuell vorgenommen z.B.
beim Tag der Heimat 2008 in Siegen: «Heimat ist das Teuerste — wie eine Mutter, die man
nicht aufgibt», meinte dort der BdV-Kreisvorsitzende Hans-Heinrich Thomas, zit. nach
«Erinnern und Verstehen. BdV-Kreisverband feierte «Tag der Heimat» in der Bismarck-
halle», in: Siegener Zeitung, 30.9.08, URL: <http://www.siegener-zeitung.de/nachrichten/ak
tuell/region/siegen/1/article/95/erinnern-und-verstehen. html (Zugriff: 30.9.08).

Zit. nach Tobias Weger, Die katholische Rhetorik bei den vertriebenen Sudetendeutschen in
der Nachkriegszeit, in: Bohemia 45 (2004), H. 2, 454468, hier 466.

7 Schlesische Marienklage, in: Kirchenzeitung fiir das Erzbistum Koln, 28.5.1950, 165.

44
45

46



300 Stephan Scholz

. 48 $ . . N % . i x . . -

ten Heimat™ erhielt hier die Dimension eines Sakrilegs, indem die natiirliche

Verbindung nicht nur irgendeiner Mutter, sondern der Mutter Gottes zu ihren
o

Kindern gewaltsam unterbrochen worden war. Die erbetene Riickkehr erschien

in dieser Lesart als die Wiederherstellung eines heilen und gleichzeitig heiligen

Zustandes.”

Abb. 5: Sollingen, Hochkreuz

War die Bitte um Riickkehr in die Heimat sehr lange das zentrale Anliegen
auf katholischen Vertricbenenwallfahrten,” so brachten auch zahllose Heimat-
kreuze den liberkonfessionellen Riickkehrwunsch zum Ausdruck und sollten die-
sen aufrechterhalten. «Herr geleite uns heim!» lautete eine hdufig gewihlte, be-
wusst doppeldeutige Inschrift.”’ War damit gleichermassen die Heimfiihrung der
Toten zu Gott und die Heimfiihrung der Lebenden in die irdische Heimat ge-
meint, so strahlte durch die sprachliche Doppelung die géttliche auf die irdische,
verlorene Heimat zuriick und gab ihr einen sakralen Zug. Eindeutig formuliert
war die Bitte um die irdische Heimfithrung im Gebet der Vertriebenen, das 1950
in der Kirchenzeitung fiir das Erzbistum K&6ln abgedruckt war und in dem es
hiess: «Wir glauben an Deine Gerechtigkeit. [...] Heimat im Osten! Land unter

* Zur Stilisierung der Heimat in einen «Sakralraumy vgl. auch VoBBkamp, Katholischen Kirche
und Vertriebene (wie Anm. 33), 159.

* Zum Zusammenhang des Sakralen mit dem Heilen und Unverletzten vgl. Jacques Derrida,
Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der «Religion» an den Grenzen der blossen Ver-

~nunft, in: Jacques Derrida/Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt/M. 2001, 9-106, hier 40f.

‘T“ Schroubek, Wallfahrt und Heimatverlust (wie Anm. 26), 266.

' Vgl. 2.B. die Heimatkreuze in Bremerhaven, Sollingen, Hofgeismar und Wichtersbach. in:
BdV-Dokumentation, Bremen, Baden-Wiirttemberg-2, Hessen-2 und Hessen-3 (wie Anm. 3).



Religidgse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 301

dem Kreuz! Wir geben Dich nicht auf. Herr, fiihre uns heim!»** Ahnlich eindeu-
tig ist der Heimatanspruch an einem Vertriebenendenkmal in Fulda formuliert,
wo die Inschrift lautet: «Recht muf3 Recht bleiben, auch das Recht auf Heimat.
[...] O Herr, gib uns die Heimat wieder!»™ Diese Beispiele zeigen, dass die Bitte
um Riickkehr eng mit einem Rechtsanspruch auf die Heimat verbunden war, der
nicht nur politisch oder juristisch, sondern auch theologisch begriindet wurde.
Auch in der kirchlichen Vertriebenenseelsorge beider Konfessionen trat im Lau-
fe der 1950er Jahren die Verlustbewiltigung immer mehr hinter eine Beforde-
rung des «Willens zur Heimat» zuriick, der auch die Legitimation eines «Rechts
auf Heimat» als Teil der gottlichen Ordnung diente. Wihrend in der evangeli-
schen Kirche eine theonome Untermauerung des «Rechts auf die Heimat» jedoch
von Beginn an umstritten war, wurde es von der katholischen Kirche positiv for-
muliert und wird bis heute postuliert.™

Von Anfang an wurde dem hidufig verwendeten christlichen Motiv des Kreu-
zes in Vertriebenendenkmiilern eine grosse politische Bedeutung zugewiesen.
Das religiose Symbol des Zusammenhangs von Tod und Auferstehung konnte
leicht in ein politisches Symbol der Hoffnung auf Riickkehr der Vertriecbenen
und Riickgabe der verlorenen Gebiete transformiert werden. Wenn Bundesver-
tricbenenminister Lukaschek 1950 von der Vertreibung als dem «geschichtli-
che[n] Karfreitag unseres Volkes» sprach, implizierte das auch die Erwartung
des darauf folgenden Osterfestes.” Als Symbol dieser politischen Erwartung
dienten die zahlreichen Heimatkreuze, die nicht nur den Riickkehrwunsch, son-
dern auch das Festhalten an einer Revision der deutschen Ostgrenze zum Aus-
druck bringen und befestigen sollten. In besonderer Weise gilt das fiir die monu-
mentalen Ostlandkreuze, die seit den 1950er Jahren auf Anhéhen und Berggip-
feln weit sichtbar errichtet wurden. Prototyp war das 1950 in 555 Meter Hohe
aufgestellte «Kreuz des deutschen Ostens» bei Bad Harzburg, das eine Hoéhe von
tiber 20 Metern hatte und bei Nacht beleuchtet wurde. Es stand nur unweit der
Grenze zur DDR, sollte ein Mahnmal fiir alle Deutschen sein und hunderte von
Kilometern gen Osten leuchten. Bei der Einweihungsfeier mit 20.000 Besuchern
mahnte Bundesvertriebenenminister Lukaschek, dass es niemals, solange Deut-

2 Zit. nach Robert Zurek, Zwischen Nationalismus und Verséhnung. Die Kirchen und die
_deutsch-polnischen Bezichungen 1945-1956, K6In u.a. 2005, 218.

'f" BdV-Dokumentation, Hessen-1 (wie Anm. 3).

** Jiingst stellte der Vorsitzende der Deutschen Bischofskonferenz, Erzbischof Zollitsch, auf
dem Tag der Heimat am 6.9.2008 nochmals klar, «dass man das Recht auf Heimat niemals
aufgeben kann, ohne die Menschenrechte selbst in Frage zu stellen», zit. nach dem Rede-
manuskript, URL: <http://www.bund-der-vertriebenen.de/presse/index.php3?id=769> (Zu-
griff: 26.9.08). Vgl. zu der Haltung beider Kirchen Zurek, Zwischen Nationalismus und Ver-
s6hnung (wie Anm. 52), 198ff., 219; Rudolph, Evangelische Kirche und Vertriebene (wie
Anm. 32), Bd. 1, 317f, Bd. 2, 1-59; VoBkamp, Katholische Kirche und Vertriebene (wie
Anm. 33), 231-237.

Zit. nach «Kirche und Heimat», in: Christ unterwegs, 4 (1950), H. 12, 14. Ahnlich hatte sich
bereits zu Ostern 1948 der Glatzer Generalvikar Monse in einem Hirtenbrief gedussert. Vgl.
Michael Hirschfeld, Prilat Graf Monse (1882-1962). Grossdechant von Glatz, Sigmaringen
1997, 120.

55



302 Stephan Scholz

sche leben, einen Verzicht auf die Ostgebiete geben werde.”® Auch andere Hoch-
kreuze mahnten von Gipfeln herab, den deutschen Osten nicht zu vergessen und
den territorialen Anspruch aufrechtzuerhalten. So z.B. das ebenfalls 1950 errich-
tete, 24 Meter hohe Ostlandkreuz in Geislingen, das auf einer «Schildwacht» ge-
nannten Anhohe steht, wo es «Schildwache halten und Schildtriager fiir Genera-
tionen» sein sowie «von einem gemeinsamen Wollen» kiinden sollte, wie es
noch 1979 in einer Publikation des Bundes der Vertriebenen hiess.”” Oder das
1961 errichtete «Kreuz des deutschen Ostens» aut dem Bocksberg bei Heyer-
sum, das auf seinem Querbalken bis heute «Ganz Deutschland» beansprucht und
am Sockel mahnt: «Deutscher Osten/Deutsche Heimat/Deutsche Art/Vergifl das
nie».”® Die Ostlandkreuze sollten nicht nur durch ihre Grosse und erhdhte Lage,
sondern auch durch ihre Platzierung in Sichtweite grosserer {iberregionaler Ver-
kehrswege den Blick und die Aufmerksamkeit auf sich und damit auf den «deut-
schen Osteny lenken.”

Abb. 6: Bad Harzburg, Abb. 7: Heyersum, Ostlandkreuz
Kreuz des deutschen Ostens

56

«Deutsches Kreuz in Holzy», in: Der Spiegel, 17.01.1951, 8; Hanx Kuhne, Das Kreuz auf den
Uhlenklippen bei Bad Harzburg, in: Uhlenklippen-Spiegel. Informationen des Harzburger
Altertums- und Geschichtsvereins, 13 (1998), H. 47, 46-50; Maren Ullrich, Geteilte Ansich-
_ten. Erinnerungslandschaft deutsch-deutsche Grenze, Berlin 2006, 66 71.

f Zerlik, Das Ostlandkreuz (wie Anm. 39), 172.

™ Vgl. BdV-Dokumentation, Niedersachsen-1 (wie Anm. 3).

™ Das Kreuz bei Heyersum ist von der B1 gut sichtbar, wihrend das Geislinger Kreuz auf der
B10 zwischen Stuttgart und Miinchen sowie von der Eisenbahn aus ins Auge fillt.



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 303

Die Nihe des Bad Harzburger Ostlandkreuzes zur DDR-Grenze verweist da-
bei auf die enge Verbindung des Revisionsanspruches mit dem herrschenden
Antikommunismus und der Abendlandideologie in der Zeit des Kalten Krieges.”
Nach dem Volksaufstand 1953 in der DDR war der 17. Juni ein hidufig gewihltes
Datum fiir Einweithungen von oder Gedenkveranstaltungen an Vertriecbenendenk-
milern.”' Manche Gedenkorte fiir die Vertreibung, wie das Gedenkkreuz im Ber-
liner Viktoriapark, wurden um Gedenktafeln fiir die Opfer des 17. Juni 1953 er-
ginzt.”® Man bemiihte sich so, die Vertreibung der Deutschen als eine Erschei-
nung des kommunistischen Systems in Osteuropa und in der DDR darzustellen.
Unter Ausblendung des Anteils der Westallilerten wurde der Komplex von
Flucht und Vertreibung als eine politisch und ideologisch motivierte bolschewis-
tische Vertreibungsaktion prisentiert. Die Vertricbenen wurden als Opfer des
Bolschewismus stilisiert und galten als solche gleichzeitig als «besonderes
Werkzeug in den Plinen Gottes»: «Vielleicht ist Euer Leidensweg die letzte
Warnung Gottes an die Welt vor den Greueln des Bolschewismus», meinte Pater
Emmanuel Reichenberger 1949.°" Dieselbe Rolle eines antibolschewistischen
Schutzwalls wurde den Vertriebenen noch ein halbes Jahrhundert spiter zuge-
wiesen, z.B. bei der Einweihung eines Vertriebenendenkmals 1995 im westfili-
schen Ahlen durch den fritheren Bundesvertriebenenminister Heinrich Windelen:
Durch ihre Vertreibungserfahrung hitten sie die westdeutsche Gesellschaft gegen
den Kommunismus nachhaltig immunisiert.**

Auch historisch versuchte man das Bild der Ostdeutschen als Vormauer des
christlichen Abendlandes gegen den Unglauben zu fundieren und kniipfte dabei
nahtlos an den Slawen- und Grenzlanddiskurs der Kriegs- und Vorkriegszeit an.
In zahlreichen Reden wurde auf den ostdeutschen Widerstand gegen heidnische
und barbarische Uberfille in der Geschichte verwiesen, gegen den «Ungarn-
sturm» von 955 und den «Mongoleneinfall» von 1241, auf die Eindimmung des
Hussitismus und die Abwehr der Tiirkengefahr. Auch der Deutsche Ordensstaat
in Preussen galt als Schutzwehr nach Osten fiir die zivilisatorische und abend-
lindische Entwicklung. Zur Illustration der angenommenen Kontinuitédt traten
bei der Einweihung von Vertreibungsdenkmalern wiederholt Personen im Kos-

“* An der deutsch-deutschen Grenze standen noch weitere Ostlandkreuze, z.B. in Ratzeburg

und in Lauenburg, vgl. Ullrich, Geteilte Ansichten (wie Anm. 56), 71.

" So wurde das Hochkreuz auf dem Auer Berg bei Rosenheim am 17. Juni 1957 aufgestellt.
Am selben Datum finden hier bis heute Gedenkveranstaltungen statt. Dasselbe galt bis 1989
auch fir das Bad Harzburger Ostlandkreuz. Vgl. Oberbayerisches Volksblatt, 03.07.07,
URL: <http://www.ovb-online.de/news/landkreis_rosenheim/LK-Rosenheim-Gedenken-key
am-Heimatkreuz;artd107,1009643» (Zugrift: 2.6.08); Kuhne, Das Kreuz auf den Uhlenklip-
pen (wie Anm. 56).

®2 Stefanie Endlich/Bernd Wurlitzer, Skulpturen und Denkmiler in Berlin, Berlin 1990, 57.

* Predigt in Ottobeuren am 31. Juli 1949, zit. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie
Anm. 46), 461. Ahnlich dusserten sich auch der sudetendeutsche Theologe Adolf Kinder-
mann und der Glatzer Generalvikar Monse, vgl. Bendel, Aufbruch aus dem Glauben (wie
Anm. 32), 150f.; Hirschfeld, Prilat Graf Monse (wie Anm. 55), 115.

* Heinrich Windelen, «Moge diese Mahnung von allen verstanden werden». Zur Einweihung
des Ahlener Denkmals, in: Miinsterland. Jahrbuch des Kreises Warendorf, 2 (1996), 7-11,
hier 10.



304 Stephan Scholz

tiim von Deutschordensrittern auf.®® In dieser Tradition sollte das fiir Vertriebe-
nendenkmiler so zentrale Symbol des Kreuzes ein Zeichen des christlichen
Abendlandes gegen Unglauben und Kommunismus sein, als dessen Folge die
Vertreibung dargestellt wurde. Der «Kampf um die Wiedergewinnung ihrer Hei-
mat» galt somit als eingebunden «in das grofle Ringen um die christlich-huma-
nistische Wiedergeburt Europas».®

Opferstilisierung und Sakralisierung der Vertreibungserfahrung

Im antibolschewistischen Abendlandsdiskurs wurde der verlorene deutsche Os-
ten in den Jahren nach dem Krieg nicht selten als «offene Wunde» Europas the-
matisiert, die als unablissig blutende Wunde die Signatur eines Stigmas erhielt.*’
Das daran ankniipfende Bild der nach dem Beispiel Christi leidenden Vertriebe-
nen wurde insbesondere mit Bezug auf das Symbol des Kreuzes in der Folge im-
mer wieder reproduziert. Das Kreuz mit seinem zentralen Bedeutungselement
des Opfers diente dazu, die Vertriebenen als christusgleiche Opfer zu stilisieren
und die Vertreibungserfahrung im Rahmen der gottlichen Heilsgeschichte zu sa-
kralisieren. An vielen Gedenkorten der Vertreibung sollte mit Hilfe des Kreuzes
die «Passion» der Vertriebenen symbolisiert werden. Zur Verdeutlichung dieser
Lesart und Verstirkung des Deutungsmusters wurde das Symbol des Kreuzes in
manchen Denkmilern noch durch eine Dornenkrone ergianzt.*® In einer Gedenk-
kapelle in Schleswig-Holstein befindet sich ein neunteiliger Fensterbild-Zyklus
tiber die Vertreibung aus dem Jahr 1965, der an die in katholischen Kirchen iib-
lichen Kreuzweg-Stationen ankniipft und noch 1988 als Illustration der «Ost-
deutschen Passion 1945» bezeichnet wurde.” Das Bild einer «Ostdeutschen Pas-
sion» wird auch in einem grossflachigen Fensterbild in der «Pommernkapelle»
der St. Nikolai-Kirche in Kiel gezeichnet, auf dem um ein Kreuz mit Korpus ge-
beugte Gestalten auf der Flucht gruppiert sind.”

* Z.B. in Bad Harzburg und Lorrach, vgl. «Deutsches Kreuz in Holz», in: Der Spiegel.
17.01.1951, 8; Hans-Werner Retterath, Gedenkstein und Wegweiser. Zur Symbolik von zwel
Vertriebenendenkmalen im siidbadischen Lérrach, in: Jahrbuch fiir deutsche und
osteuropdische Volkskunde, 48 (2006), 1-33, hier 18f.

So die «Eichstitter Erklarung» sudetendeutscher Politiker und Wissenschaftler von 1949,
hier zit. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm. 46), 464. Zum Zusammenhang
von Geschichtsbild, Abendlandsideologie und Zukunftshoffnung auf katholischer Seite vgl.
auch VoBkamp, Katholische Kirche und Vertriecbene (wie Anm. 33), 222-229.

Vgl. eine Auswahl entsprechender Beispiele bei Zurek, Zwischen Nationalismus und Ver-
sohnung (wie Anm. 52), 205.

So in Marbach, Essingen, Uhingen und Héhr, vgl. BdV-Dokumentation, Baden-Wiirttem-
berg-1, Baden-Wiirttemberg-2, Rheinland-Pfalz (wie Anm. 3). In Villingen erhebt sich in
einem Denkmal von 1967 iiber drei Granitblocken eine stilisierte Dornenkrone, welche die
Passion nicht nur der Vertreibung, sondern des dreigeteilten Deutschlands symbolisieren
soll. Vgl. BdV-Dokumentation, Baden-Wiirttemberg-2 (wie Anm. 3).

Kulturpolitische Korrespondenz (1988), H. 677, 8 BdV-Dokumentation, Schleswig-Hol-
stein-1 (wie Anm. 3). Bereits in den 1940er Jahren war auf einer Vertriebenenwallfahrt die
Rede von einem «Kreuzweg, den wir alle gehen, ein blutiger, dorniger Kreuzweg», vgl.
Hirschfeld, Prilat Graf Monse (wie Anm. 55), 111.

BdV-Dokumentation, Schleswig-Holstein-1 (wic Anm. 3).

66

67

68

69

70



(]
=
U

Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten

g . .
Abb. 8: Kiel, Pommernkappelle, Fensterbild

Besonders einflussreich bei der Vermittlung dieses Bildes war das 1948 erst-
mals erschienene Buch Ostdeutsche Passion, auf dessen Umschlag ein Fliicht-
lingstreck abgebildet ist, {iber den sich am Himmel ein disteres Kreuz crhebt.
Der Autor dieses Buches, Pater Emmanuel Reichenberger, dessen Biicher noch
heute vom Bund der Vertriebenen als Standardwerke fiir die Geschichte der Ver-
treibung empfohlen werden, war Anfang der 1950er Jahre ein prominenter und
gefragter Redner bei Vertriebenenwallfahrten und Gedenkveranstaltungen. Er
kennzeichnete die Vertreibung als «das gréfite Verbrechen der christlichen Ge-
schichte, die brutalste Christenverfolgung aller Zeiten».”* Reichenberger beglei-
tete im Jahr 1950 auch fast 6.000 Vertricbene zu einer Sondervorstellung des
Passionsspiels in Oberammergau, das fiir einen Tag zu einem ephemeren Ge-
denkort der Vertreibung werden sollte.” «Heimatvertricbene erleben die Pas-
sion» titelte die katholische Zeitschrift Christ unterwegs anschliessend iiber diese
Veranstaltung. Gleichnishaft hitten die Vertriebenen, die «aus ifirem Jerusalem
vertriecben [...] und auf i/ Kalvaria gefihrt» worden seien, hier ihr eigenes

iw Foto: Tobias Weger.

* Zit. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm. 46), 454, Zur Person Reichenbergers
vgl. ebenda. 454-457; Tobias Weger, «Volkstumskampf» ohne Ende? Sudetendeutsche Or-
ganisationen, 19451955, Frankfurt am Main. u.a. 2008, 175-178.

" Zur Bedeutung ephemerer Gedenkorte vgl. Michael Diers, (Hg.), Mo(nu)mente. Formen und
Funktionen ephemerer Denkméler, Berlin 1993.



306 Stephan Scholz

Schicksal nochmals verfolgen kénnen. Auch Pater Reichenberger kommentierte
in einer Dankesrede im Anschluss, es sei gewesen, «als ob wir ein Stiick jiingster
Geschichte des deutschen Volkes erlebt hatten».”

Nicht nur in den 1950er Jahren, sondern bis heute dient die Parallelisierung
des Schicksals der Vertriebenen mit dem Tod Christi am Kreuz zur Sakralisie-
rung und Opferstilisierung, z.B. wenn der Prasident des Bayerischen Landtages
vom «ostpreullischen Golgatha» oder die Prasidentin des Bundes der Vertriebe-
nen von einer «monumentalen Passionsgeschichte» spricht.”” Wie schon in den
Jahren unmittelbar nach dem Krieg, so wird auch heute mitunter das Kreuz als
Erinnerungszeichen benutzt, um von einem Vd&lkermord an den Deutschen zu
sprechen, so etwa im Jahr 2007 bei einer Gedenkveranstaltung am Ostlandkreuz
auf dem Auer Berg im Landkreis Rosenheim.’ Ziel dieser Opferrhetorik und
-symbolik ist es offenbar, angesichts der latenten Konkurrenz der Opfer des
Zweiten Weltkrieges fir die deutschen Vertriebenen und die Deutschen insge-
samt einen prominenten Platz in der Opferhierarchie zu belegen.”’

Zu diesem Zweck wird auch immer wieder auf einige wenige Berichte realer
«Kreuzigungen» deutscher Zivilisten wihrend der Flucht und Vertreibung zu-
riickgegriffen.”® Obwohl diese Berichte heute als hichst zweifelhaft gelten, ist
das in ihnen transportierte Bild emotional so stark, dass bei der Stilisierung der
Vertriebenen als Opfer nicht auf sie verzichtet wird. So ist es wohl kein Zufall,
dass die Prisidentin des Bundes der Vertriebenen, Erika Steinbach, sich 2003 in
einem Beitrag fiir die vom evangelischen Arbeitskreis der CDU/CSU herausge-
gebene Zeitschrift Evangelische Verantwortung auf einen solchen Bericht be-
zieht. In threm Artikel, in dem sie um Unterstiitzung fiir ihr Projekt eines Zent-
rums gegen Vertreibungen in Berlin wirbt, zitiert sie aus dem Bericht eines Pfar-

™ Josef Schneider, Heimatvertriebene erleben die Passion, in: Christ unterwegs, 4 (1950), H. 7,
1215, hier 13f.
* Johannes B6hm im Jahr 2000, in: «Gruworter aus Anlafl des 50. Geburtstages des Ost-
preuBenblattes», in: Das Ostpreuenblatt, 1.4.2000, URL: <http://www.webarchiv-server.de/
pin/archiv00/getdata.asp?FILE=13000b25%2Ehtm&S 1=oberschlei%DFheim&S2=&S3=) (Zu-
griff: 23.6.08); Erika Steinbach im Jahr 2004 zit. nach Ingo Haar, Die deutschen «Vertrei-
bungsverluste». Zur Entstehungsgeschichte der «Dokumentation der Vertreibungy, in: Tel
Aviver Jahrbuch fiir deutsche Geschichte, 35 (2007), 251-272, hier 272.
Vgl. Oberbayerisches Volksblatt, 03.07.07, URL: <http://www.ovb-online.de/news/landkreis
_rosenheim/LK-Rosenheim-Gedenken-keyam-Heimatkreuz;art4107,1009643) (Zugriff: 2.6.
08). Als Volkermord wurde die Vertreibung auch jiingst am Tag der Heimat 2008 bei der
Kranzniederlegung am Vertriebenendenkmal im Schieswig-Holsteinischen Uetersen be-
zeichnet, vgl. Uetersener Nachrichten, 10.09.2008, URL: «<http://www kn-online.de/artikel
/2460726 (Zugriff: 10.9.08).
Von einem «Holocaustneid» sprach polemisch zugespitzt der Publizist Henryk M. Broder
angesichts des Mottos «Vertreibung ist Vilkermord», das die Sudetendeutsche Landsmann-
schaft 2006 fur ihr Pfingstreffen gewihlt hatte, vgl. Henryk M. Broder, Der Holocaustneid.
Die Sudetendeutschen wollen auch Opfer eines Voélkermordes sein, in: Der Tagesspiegel,
31.5.2006. Zu dem nicht seltenen Vergleich mit dem Viélkermord an den Juden in den
1950er Jahren auch im kirchlichen Bereich vgl. Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm.
46), 454; Bendel, Aufbruch im Glauben (wie Anm. 32), 186; Zurek, Zwischen Nationalis-
mus und Versohnung (wie Anm. 52), 184ff.
™ Den Hinweis auf die Kolportierung dieser Kreuzigungsgeschichten verdanke ich Dr. Eva
Hahn.

76

77



Religiése Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 307

rers, der von dem Fund einer «hdlzerne[n] Bettstelle» berichtet, «auf der eine
ganze deutsche Familie mit ithren Kindern mit Hilfe langer Nigel angenagelt
war.”” Dieser erstmals 1954 in einem Sammelband veréffentlichte Bericht gilt
heute als zweifelhaft und wurde in die aktuelle Neuauflage nicht mehr aufge-
nommen.* Auch die «Kreuzigung» sechs nackter Frauen an einem Scheunentor
durch russische Soldaten im ostpreussischen Nemmersdorf wird bis heute immer
wieder kolportiert, obwohl der zu Grunde liegende, in den 1950er Jahren erst-
mals erschienene Bericht mittlerweile ebenfalls als hochst zweifelhaft gilt."’

Das hier verwendete Motiv der Kreuzigung gibt durch das Vorbild Christi den
Vertriebenen eine sakrale Aura. Es erhoht ihren Opferstatus aber auch durch die
ausgelibte Brutalitdt und dadurch, dass es sich bei den Opfern der berichteten
Gewaltaustibung um Frauen und Kinder handelt. Frauen und Kinder waren tat-
sdchlich zwar nicht vom Ergebnis, aber doch vom Vorgang der Flucht und Ver-
treibung in héherem Masse betroffen als Minner, weil diese als Soldaten oder
Kriegsgefangene haufig noch abwesend waren. Im Vertreibungsdiskurs stellen
«Frauen und Kinder» dariiber hinaus ein zentrales Symbol fiir die Figur des deut-
schen Opfers und seiner Unschuld dar.® Es ist auffillig, dass das Motiv von
Miittern mit Kindern in Vertriebenendenkmailern seit den 1980er Jahren zu-
nimmt, wihrend das Kreuz als Symbol immer weniger verwendet wird. Offenbar
lasst sich der Opfergedanke in einer zunehmend sikularisierten Gesellschaft
durch das Motiv des Kreuzes nicht mehr so selbstverstiandlich vermitteln, wie es
noch einige Jahrzehnte frither der Fall war. Das Mutter-Kind-Motiv dagegen, das
z.B. in Vertreibungsdenkmélern in Oberursel, Ahlen, Pforzheim oder Vaihingen
im Mittelpunkt steht,* ist in der Lage, den Opfer-Status der Vertriebenen {iber
das Bild der fir Frauen und Kinder selbstverstandlich vorausgesetzten Un-
schuldsiiberzeugung zu insinuieren. Uberdies kniipft das Mutter-Kind-Motiv iko-
nographisch an Darstellungen Marias mit dem Jesus-Kind an und gibt den Ver-
triebenen dadurch nochmals eine sakrale Weihe und einen Bezug zum Opfertod
Jesu sowie zum Leiden Marias. Flucht und Vertreibung erscheinen dariiber hin-

” Erika Steinbach, Das «Zentrum gegen Vertreibung» als Ort der Erinnerung und der Aussoh-

nung, in: Evangelische Verantwortung, (2003), H. 11, 1-6, hier 1.

Die Weglassung einzelner Passagen erfolgte nach Angabe des Herausgebers «auf Grund

neuer Quellenunterlagen», vgl. Jirgen Thorwald, Die grosse Flucht. Niederlage, Flucht und

Vertreibung, Miinchen 2005, 631.

3 Vgl. Bernhard Fisch, Nemmersdorf, Oktober 1944. Was in Ostpreussen tatsichlich geschah,
Berlin 1997, 165f. Jingst kolportiert wurde der Bericht z.B. noch bei Micha Brumlik, Wer
Sturm sit. Die Vertreibung der Deutschen, Berlin 2005, 30.

%2 Vgl. Heidemarie Uhl, Deutsche Schuld, deutsches Leid — Eine Ssterreichische Perspektive
auf neue Tendenzen der deutschen Erinnerungskultur, in: Tel Aviver Jahrbuch fiir deutsche
Geschichte, 33 (2005), 161-180, hier 178; Hahn/Hahn, Mythos «Vertreibung» (wie Anm.
16), 184. Zu der Problematik eines mit der Opferrolle identifizierten Frauenbildes vgl. aus
feministischer Sicht Gudrun Kohn-Waechter (Hg.), Schrift der Flammen. Opfermythen und
Weiblichkeitsentwiirfe im 20. Jahrhundert, Berlin 1991.

83 Vgl. BdV-Dokumentation, Hessen-3, Nordrhein-Westfalen-1, Baden-Wiirttemberg-2 (wie
Anm. 3).

80



308 Stephan Scholz

aus als besonderes Sakrileg durch die implizite Verkniipfung des sich an Marien-
darstellungen anlehnenden Mutter-Kind-Motivs mit der Vergewaltigungserfah-
rung vieler Frauen in dieser Zeit.

Wl P e

Abb. 9: Pforzheim, Mutter mit Kind

Das Motiv der Schindung unschuldiger Frauen, das in dem Kreuzigungsbe-
richt aus Nemmersdorf bereits anklingt, indem er sechs nackte Frauen als Opfer
nennt, spielt von Beginn an eine grosse Rolle fiir die Opferstilisierung innerhalb
des Vertreibungsdiskurses, der im wesentlichen von Minnern geprigt wurde.
Das Bild vom «Einbruch asiatischer Wildheit, die sich auf unsere Frauen und
Maidchen stiirzte», wie es der sudetendeutsche Priester Paulus Sladek bereits
1948 formulierte,* wurde schon friih zu einem Motiv der Unschuld und des Op-
ters, das sich auf die Vertriebenen und die Deutschen insgesamt ausdehnen liess.
Da man sprachlich nicht zwischen den vom Vorgang und den vom Ergebnis der
Vertreibung Betroffenen unterscheidet, konnten die oft traumatischen Erfah-
rungen von Frauen wihrend des Vorgangs von Flucht und Vertreibung zuniichst
auch auf die vertriebenen Ménner libertragen werden, die oft zwar nicht gleicher-
massen von dem Vorgang, aber letztlich immer auch von dem Ergebnis des Hei-
matverlustes betroffen waren. Dariiber hinaus konnten aber auch die Deutschen
insgesamt als Opfer gelten, wenn der Verlust des deutschen Ostens als Verge-
waltigung géttlichen Rechts dargestellt oder die Vertreibung mit der Vergewalti-
gung einer Frau parallelisiert wurde. In diesem Sinne sollte nach den Vorstellun-
gen der sudetendeutschen Ackermann-Gemeinde von 1947 «das vergewaltigte
Recht, die geschindete heilige Heimaterde in das Bewusstsein aller rechtlich und

¥ 7it. nach Weger, Die katholische Rhetorik (wie Anm. 46), 463.

&



Religidse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 309

cthisch denkenden Vélker» gerufen werden.® Das Bild der vergewaltigten Frau-
en diente als Symbol fuir die kollektive Vergewaltigung der Vertriebenen und der
Deutschen insgesamt und trug zur Konstruktion einer imaginierten Leidensge-
meinschaft der Deutschen bei.*

Bereits in den 1950er Jahren war die Vorstellung virulent, dass die Vergewal-
tigung und Misshandlung deutscher Frauen wihrend der Flucht und Vertreibung
als ein «Siihneopfer» der Deutschen zu betrachten sei. Das Martyrium und Hel-
dentum ostdeutscher Frauen lautete der Titel einer Dokumentation von Ubergrif-
fen auf deutsche Frauen, die 1954 von einem schlesischen Priester herausgege-
ben wurde. Hier sollte es um den «stellvertretenden, sithnenden Opfergang dieser
Frauen und Midchen» gehen.”” Der Siihnegedanke ist mit dem des Opfers eng
verbunden und auch im Symbol des Kreuzes inhdrent, in dem ein stellvertreten-
der Opfergang nach dem Vorbild Jesu evoziert wird.*™® Wie René Girard gezeigt
hat, nimmt das Opfer im Opfermechanismus die Rolle eines unschuldigen Stell-
vertreters ein, das fiir eine schuldig gewordene Gruppe biisst und damit eine die
Schuld sithnende soziale Funktion hat. Durch die Unschuld des Opfers wird der
Akt der Siihne verstirkt und gewinnt einen sakralen Charakter.*” Derrida spricht
in diesem Zusammenhang von der «Riickerstattung, die zuweilen durch ein Op-
fer geschieht und die die unberiihrte Reinheit wiederherstellt, die heile, geborge-
ne, unversehrte Vollstdndigkeit, das unbeschiddigte Eigene der Eigenheit und das
fleckenlos oder unbefleckte Reinliche.»” Tatsichlich wurden die vergewaltigten
Frauen in der Dokumentation von 1954 als «Martyrer der Reinheit im deutschen
Osten» bezeichnet, und in dem Geleitwort sprach auch der «inoffizielie Vertrie-
benenbischof» Joseph Ferche von einem «Opfer stellvertretender Siihne» der ost-
deutschen Frauen.”' Diente das Leid der Vertriebenen den Deutschen in den

** Zit. nach Tobias Weger, Die Ackermann-Gemeinde als katholische Gesinnungsgemeinschaft
der Sudetendeutschen nach 1945, in: Jahrbuch fiir deutsche und osteuropéische Volkskunde,
45 (2003), 35-52, hier 42.

Vgl. Robert G. Moeller, Die Vertreibung aus dem Osten und westdeutsche Trauerarbeit, in:

Brigitta Huhne/Bjom Krondorfer (Hg.), Das Vermédchtnis annehmen. Kulturelle und biogra-

phische Zuginge zum Holocaust, Giessen 2002, 113148, hier 127, 139.

%7 Johannes Kaps (Hg.), Das Martyrium und Heldentum ostdeutscher Frauen. Ein Ausschnitt

aus der schlesischen Passion 1945/46, Miinchen 1954, 143. Ein fritheres Buch desselben

Herausgebers beschiftigte sich mit dem «Sterben schlesischer Priester», einer weiteren

Gruppe, die pauschal als unschuldig und sakrosankt galt und sich daher fiir das Opfernarrativ

eignete. Vgl. Johannes Kaps (Hg.), Vom Sterben schlesischer Priester 1945/46. Ein Aus-

schnitt aus der schlesischen Passion, Miinchen 1950.

Vgl. Friedrich Wilhelm Graf, «Er gab sein Leben hin fiir die Vielen». Uberlegungen zu einer

biblischen Opfersemantik, in: Detlef Hoffmann (Hg.), Das Opfer des Lebens. Bildliche Erin-

nerungen an Mirtyrer, Rehburg-Loccum 1996, 7-21.

= Vgl. René Girard, Das Heilige und die Gewalt, Diisseldorf 2006, 918, 64.

* Derrida, Glaube und Wissen (wie Anm. 49), 40f.

*! Kaps, Das Martyrium und Heldentum ostdeutscher Frauen (wie Anm. 87), 19f. Ferche sah
als Bezugspunkt der Siihne allerdings nicht eine etwaige Schuld der Deutschen im Zusam-
menhang mit dem Krieg, sondern die «entsittlichenden Gefahren der Zeitmichte [...] in einer
Zeit, da so viele Frauen ihre Frauenehre nicht mehr achten und sie leichthin aufs Spiel set-
zen.» Ebenda, 8. Die Charakterisierung Ferches als «innoffziellen Vertriebenenbischof»
stammt von Sebastian Holzbrecher, Joseph Ferche (1888-1965). Integration eines vertriebe-
nen Weihbischofs, in: Rainer Bendel (Hg.), Vertriebene finden Heimat in der Kirche. Inte-
grationsprozesse im geteilten Deutschland nach 1945, Kéln u.a. 2008, 120-130, hier 130.

86

88



310 Stephan Scholz

flinfziger Jahren allgemein als «moralische Wiahrung [...] um Siihne fiir das Lei-
den der anderen zu reklamieren», wie Robert G. Moeller feststellt,” so galt dies
um so mehr fiir das Leiden der pauschal fiir unschuldig geltenden Frauen.

Heute wird der Gedanke des stellvertretenden Siihneopfers im Hinblick auf
die Schuld der Deutschen im Zweiten Weltkrieg gelegentlich wieder aktualisiert,
so z.B. bei der Einweihung des Vertriebenendenkmals im westfdlischen Ahlen
1995. Im Zentrum des Denkmals steht die Skulptur einer Mutter mit zwei Kin-
dern. Die Skulptur, in der das Leid der Vertreibung bewegend zum Ausdruck
komme, so der ehemalige Vertriebenenminister Heinrich Windelen in der Ein-
wethungsrede, verweise darauf, dass die Vertriebenen, «meist Frauen und Kin-
der», stellvertretend fiir das ganze deutsche Volk «das groBte Sithneopfer» er-
bracht hitten.”> Durch das Opfer der Vertriebenen, insbesondere unschuldiger
Frauen und Kinder, hat in dieser Sichtweise also die Siithne deutscher Schuld und
damit eine Riickerstattung deutscher Unschuld stattgefunden, die fortan in An-
spruch genommen werden kann. Die Opferstilisierung der Vertriebenen dient so-
mit dazu, einen Zustand der Unbeflecktheit der Deutschen wiederherzustellen.
Nicht zufillig werden dabei christliche Motive wie das Kreuz und Figuren wie die
der unbefleckten Maria und daran ankniipfende Mutter-Kind-Motive verwendet.

Schlussbemerkungen

Die Zahl der Gedenkorte flir die Vertreibung in der Bundesrepublik nimmt wei-
ter zu. Alte Denkmiler werden restauriert,”* neue Denkmiler vielerorts errichtet.
Ein neuer Hintergrund fiir die Errichtung von Vertreibungsdenkmaélern ist der
unvermeidliche und endgiiltige Ubergang der Erinnerung vom kommunikativen
in das kulturelle Gedachtnis. Die Erlebnisgeneration, die Flucht und Vertreibung
zumindest noch im Kindesalter miterlebte, tritt langsam ab und méchte in vielen
Fillen thre Perspektive auf Flucht und Vertreibung an die nachfolgenden Gene-
rationen weitergeben. Auch die Vertriebenenverbinde sehen gegenwirtig ihre
letzte Chance, Einfluss auf das zukiinftige deutsche Geschichtsbild zu nehmen
und verstdrken dementsprechend ihre Anstrengungen, das kollektive Gedichtnis
durch die Schaffung von Gedenkorten nachhaltig zu prigen.”

Religiose Motive spielen heute im Rahmen dieser Denkmaéler immer noch
eine Rolle. Thre Funktion hat sich allerdings gewandelt. Totengedenken, Trost,
Verlustbewiltigung und Beheimatung stehen heute nicht mehr im Zentrum des
Gedenkens. Auch die Aufrechterhaitung des Wunsches nach Riickkehr und nach
einer Revision der Ostgrenze scheint nach 1989/90 nicht mehr Gegenstand des

& Moeller, Die Vertreibung aus dem Osten (wie Anm. 86), 133.

o Windclen, «Mdge diese Mahnung von allen verstanden werden» (wie Anm. 64), i0.

™ So wurden z.B. alle drei erwihnten Ostlandkreuze in Bad Harzburg, Geislingen und Heyer-
sum in den Jahren nach 2000 aufwindig restauriert. Mitunter ist dabei eine zuséitzliche Reak-
tivierung von Gedenkformen der 1950er Jahre zu beobachten; so wurde das Geislinger Kreuz
2003 mit einer Lichtanlage ausgestattet, wie sie in Bad Harzburg bereits Mitte der 1960er

~ Jahre abmontiert worden war.

> Am stirksten durch das BdV-Projekt eines Zentrums gegen Vertreibungen in Berlin, das die

Bundesregierung nun im Wesentlichen umzusetzen bereit ist.



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 311

Interesses zu sein. In dem Masse, wie diese Ziele an Bedeutung verloren haben,
hat das Bediirfnis nach Wiirdigung der Vertriebenen als Opfer zugenommen.
Werden dafiir traditionell christliche Motive, wie das Kreuz, auch weiterhin ver-
wendet, so ist doch auch ein Ubergang auf eine scheinbar sikulare Opfersym-
bolik feststellbar. Haufig kniipfen die hierbei verwendeten Motive, wie das von
Mutter und Kind, jedoch wieder an christliche Motive an und beziehen von da
aus eine sakrale Aura.

Durch den direkten oder indirekten Riickgriff auf christliche Symbolik wird
ein heilsgeschichtlicher Deutungsrahmen errichtet, der das geschichtliche Ereig-
nis der Flucht und Vertreibung aus seinem konkreten Kontext 16st und enthistori-
siert. Statt Auskunft und Orientierung zu geben lber die Ursachen des Vertrei-
bungskomplexes und seinen Ablauf, iiber die politischen Intentionen der Akteure
und die Folgen fiir die Betroffenen, wird das Ereignis verklart und in einen heils-
geschichtlichen Zusammenhang von Schuld und Siihne, Opfer und Satisfaktion
gestellt.”® Die Opferstilisierung riickt fiir die Betroffenen die Frage nach der An-
gemessenheit der Vertreibung als Strafe fiir thre Schuld ins Zentrum. Opfer gel-
ten aber generell als unschuldig oder werden es nachtriaglich durch ithren Opfer-
status. Unter Abweisung der Kollektivschuldthese und verstirkt durch das domi-
nante Bild von Frauen und Kindern auf der Flucht fiihrt das zu der Annahme
einer individuellen wie kollektiven Unschuld der Vertriebenen. Indem gleichzei-
tig festgestellt wird, dass die Vertriebenen nicht mehr oder weniger schuldig wa-
ren als die Deutschen insgesamt, ldsst sich dann das Bild der kollektiven Un-
schuld auf die Deutschen allgemein iibertragen und zu einem «Mythos deutscher
Kollektivunschuld» generieren.”’

Es wird dabei kaum reflektiert, dass die Kategorien von Schuld und Sithne gar
nicht solche waren, in denen Diejenigen dachten, die die Entscheidung zur Ver-
treibung trafen. Die politischen Motive, die hier stattdessen massgeblich waren
und in der Erfahrung des Zweiten Weltkrieges und seiner Vorgeschichte begriin-
det waren, bleiben zugunsten einer religids aufgeladenen Opferstilisierung aus-
geblendet. Es bestitigt sich, was Hildegard Cancik-Lindemaier aus religionswis-
senschaftlicher Perspektive generell fiir die Anwendung von Opfersymbolik und
-semantik feststellt: «Opferdunst vernebelt die Verhiltnisse, verhindert Erkenntnis
[...]; die Misere wird euphemistisch verklart und nicht beim Namen genannt.»”®

* Der Beauftragte der Deutschen Bischofskonferenz fiir die Katholische Fliichtlings-, Vertrie-
benen- und Aussiedlerseelsorge, Gerhard Pieschl, erklarte noch 1999 ausdriicklich, dass es
um «die Deutung des Vertriebenenschicksals als Heilsgeschichte» gehen miisse, um eine
Auseinandersetzung «mit den grolen Zusammenhingen von Schuld und Unschuld»
(Gerhard Pieschl, Entwicklung der Vertriebenenseelsorge in der Katholischen Kirche der
Bundesrepublik Deutschland, in: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Kirche

_und Heimat. Die katholische Vertriebenenseelsorge in Deutschland, Bonn 1999, 11-26, 11f.).

7 Samuel Salzborn, Opfer, Tabu, Kollektivschuld. Uber Motive deutscher Obsession, in: Sa-
muel Salzborn u.a., Erinnern, Verdringen, Vergessen. Geschichtspolitische Wege ins 21.
Jahrhundert, Giessen 2003, 17-41, hier 22, auch 30.

% Hildegard Cancik-Lindemaier, Opfersprache. Religionswissenschaftliche und religionsge-
schichtliche Bemerkungen, in: Gudrun Kohn-Waechter (Hg.), Schrift der Flammen. Opfer-
mythen und Weiblichkeitsentwiirfe im 20. Jahrhundert, Berlin 1991, 38-56, hier 52.



312 Stephan Scholz

«Opferdunst vernebelt die Verhdltnisse» — Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenk-
orten der Flucht und Vertreibung

Die Flucht und Vertreibung von Deutschen am Ende des Zweiten Weltkrieges stellte den
grossten und beeindruckendsten Fall von Migration von Deutschen im 20. Jahrhundert
dar. Da es sich um eine erzwungene Migration handelte sowie durch den Zusammenhang
mit dem Verlust von Ostgebieten, war sie eng verkniipft mit sozialen, kulturellen und
politischen Themen im Deutschland der Nachkriegszeit. Dieser Beitrag untersucht die
zahlreichen religiésen Motive, Symbole und Beziige dieser Flucht und Vertreibung in der
Bundesrepublik in Denkmélern und Gedenkorten. Der Beitrag zeigt, dass die religidsen
Interpretationsbedingungen nicht nur die Funktion des Trosts und der sozialen Integration
hatten, sondern auch einer politischen Absicht dienten, das «Recht auf Heimat» und eine
Revision der Nachkriegsordnung zu rechtfertigen. Die religiésen Uberlegungen iiber die
Griinde und Bedeutung der Flucht und Vertreibung der Deutschen bestehen immer aus
Fragen von Schuld und Siihne. Die Vertreibung als Teil der Heilsgeschichte auszu-
driicken, bedeutete dass sie nicht politisch betrachtet wurde, wie sie von den Alliierten am
Ende des Krieges gesehen wurde. Dies bedeutet, dass bis heute das wichtigste Ziel der
Gedenkorte zu Flucht und Vertreibung der Deutschen die Funktion in der Sakralisierung
ithres Schicksals als Kriegsopfer darstellt.

«Le spectre des victimes embrume la situation» — les motifs religieux sur des lieux
commémoratifs de la fuite et de l’expulsion dans la République fédérale d’Allemagne

La fuite et I’expulsion des Allemands a la fin et apreés la deuxiéme guerre mondiale fut
I’épisode le plus important et le plus impressionnant de la migration allemande du 20"
siecle. Etant donné que cette migration fut forcée et liée a la perte des territoires de I’Est,
elle était le centre des préoccupations sociales, culturelles et politiques de I’ Allemagne de
I’apres guerre. Cet article examine les nombreux motifs, références et symboles religieux
sur les monuments et lieux commémoratifs de cette fuite et expulsion en République
tédérale. I1 démontre que les conditions d’interprétation religieuses ne servaient pas uni-
quement au réconfort et a I’intégration sociale, mais également a la légitimation politique
du «droit a la patrie» et de la révision du décret territorial d’apres-guerre. Les réflexions
religieuses sur les raisons et le sens de la fuite et de I’expulsion du peuple allemand ont
toujours inclus les questions de culpabilité et d’expiation. L’interprétation de I’expulsion
comme partic de I'histoire de rédemption de I’Allemagne de I’aprés-guerre démontre
qu’elle n’était pas considérée au niveau politique, comme elle I’avait été par les Alliés a la
fin de la guerre. Cela signifie que le but principal des monuments a la fuite et a I'ex-
pulsion du peuple allemand est, jusqu’au jour d’aujourd’hui, de sacraliser celui-ci en tant
que victime de guerre.

«The spectre of the victims obscuring the situation» — religious motifs in German
memorials of flight and expulsion in the Federal Republic of Germany

The flight and expulsion of Germans at the end and after World War II was the greatest
and most impressive instance of German migration in the 20th century. Since it was a
forced migration, and because of its connection with the loss of the eastern territories, it
was intimately connected with the social, cultural and political issues of post-war Ger-
many. This article examines the numerous religious motifs, symbols and references on
monuments and in places for the commemoration of this flight and expulsion in the
Federal Republic. The article shows that the religious conditions of interpretation not only
served as a function of comfort and social integration; but also a political purpose to
legitimize a «Recht auf Heimat» (right [to return] to a <homeland>) and a revision of the
post-war territorial order. The religious reflections as to the reasons and meaning of the
flight and expulsion of the German pecple always consider questions of guilt and atone-
ment. By expressing the expulsion as part of the salvation history meant that it was not
considered politically, as it had been by the allies at the end of the war. This means that,
to-date, the most important aim of the monuments to the flight and expulsion of the
German people has been to sacralise their fate as victims of the war.



Religiose Motive in bundesdeutschen Gedenkorten 313

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Bundesrepublik Deutschland — République fédérale d’Allemagne — Federal Republic of
Germany, Flucht und Vertreibung — fuite et expulsion — flight and expulsion, Erinnerung
— mémoire — commemoration, Gedenkorte — lieux commémoratifs — memorials, Denk-
miler — monuments commémoratifs — monuments, religiose Motive — motifs religieux —
religious motives, deutsche Opfer — victimes allemandes — German victims

Stephan Scholz, Dr., ist zur Zeit Lehrbeauftragter am Institut fiir Geschichte der Carl v.
Ossietzky-Universitdt Oldenburg und arbeitet an einem Forschungsprojekt zu Vertrei-
bungsdenkmiilern in der Bundesrepublik Deutschland.



	"Opferdunst vernebelt die Verhältnisse" - religiöse Motive in bundesdeutschen Gedenkorten der Flucht und Vertreibung

