
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration?

Autor: Büchi, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration?

Silvia Büchi

Sowohl in der Migrations- als auch der Gesundheitsforschung war Religion
lange Zeit ein vernachlässigtes Thema. Erst seit kurzem werden wieder vermehrt

Zusammenhänge verschiedener Aspekte von Migration, Religion und Gesundheit

untersucht, obwohl seit langem bekannt ist, dass Menschen, die sich an

einem neuen Ort niederlassen und in einer neuen Lebensform eingewöhnen, dabei

oft auch religiöse Unterstützung suchen. Zumindest den Pionieren der

Migrationsforschung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist dies nicht entgangen.1

So haben sie beispielsweise beschrieben, wie Einwanderer nach Nordamerika im
19. und frühen 20. Jahrhundert familiäre religiöse Praktiken in ihren Herkunftssprachen

ausübten, wenn sie mit schwierigen Lebens- und Arbeitsbedingungen,
Einsamkeit und Diskriminierung konfrontiert waren." In den amerikanischen
sozialwissenschaftlichen Disziplinen setzte sich jedoch vor allem seit den 1960er

Jahren zunehmend das Paradigma der Modernität durch, demzufolge Religionen
in den modernen Gesellschaften ihre Bedeutung verlieren und global der Säkularismus

dominieren werde. Religion wurde auch von Migrationsforschenden
kaum mehr untersucht. Angesichts von Moderne und Säkularisierung scheint
ihnen der Objektbereich «Religion» schlicht aus dem Wahmehmungs- und

Denkhorizont heraus gefallen zu sein.3 In den Publikationen der 1970er und
1980er Jahre findet sich bezeichnenderweise kaum etwas zu den religiösen
Orientierungen der untersuchten Migrantinnen und Migranten. Besonders wir-

Evangelos Karagiannis/Nina Glick Schiller. Contesting Claims to the Land. Pentecostalism
as a Challenge to Migration Theory and Policy, in: Sociologus 2006, 137-171.
Vgl. dazu beispielsweise Robert E. Park/Herbert A. Miller, Old World Traits Transplanted,
New York 1921; R. A. Schermerhom, These Our People. Boston 1949.

Martin Baumann, Religion und ihre Bedeutung für Migranten. Antrittsvorlesung am
Religionswissenschaftlichen Seminar, Luzem 2002.

SZRKG, 102 (2008), 261-286



262 Silvia Büchi

kungsvoll zeigte sich die Narration vom Bedeutungsverlust der Religionen unter
westeuropäischen Forschenden und Praktikern im Migrationsbereich. Viele setzten

Religion mit Tradition gleich und betrachteten sie als ein Relikt der Vergangenheit.

Eine mögliche Bedeutung von Religion für das Sozialleben wurde
schlicht ignoriert, oder aber Religion als etwas betrachtet, das den Menschen
schade und darum zu überwinden sei.4 Wenn überhaupt, so tauchte Religion
lediglich als Funktion auf: Religion erbringe eine Leistung, etwa den
ethnischnationalen Zusammenhalt der Gruppe zu stärken. Eine Eigenwahrnehmung von
Religion durch die Migrantinnen und Migranten findet sich in der Literatur nicht/

Auch in der öffentlichen Debatte und in der Forschungsliteratur über den
spezifischeren Bereich der erzwungenen Migration (Deportation, Flucht) wurde dem

Thema Religion bis Ende der 1990er Jahre nur wenig Aufmerksamkeit gewidmet.6

Dies ist erstaunlich, denn einerseits stellt die religiöse Verfolgung eines der
Kriterien dar zur Anerkennung von Flüchtlingen durch das Uno-Hochkommissariat

für Flüchtlinge (UNHCR) als auch durch die Behörden der verschiedenen
Aufnahmeländer, beispielsweise der Schweiz. Zudem sind viele der im
Flüchtlingsbereich international und national tätigen Hilfswerke religiöser Orientierung.

Wurde Religion in Forschungen zu Flucht und Deportation behandelt, so

galt die Aufmerksamkeit meist der Rolle, die die Religion im konkreten
Konfliktgeschehen oder bei der Politisierung einer religiösen Identität einahm. Dieser
eingeschränkte Blickwinkel liess bislang viele Bereiche im Dunkeln, obwohl
Religion die Erfahrungen von vielen Migrantinnen und Migranten vor, während,
aber auch nach der Migration prägt.

Im Zentrum der Aufmerksamkeit westeuropäischer Forschender und Praktiker
des Migrationsbereichs der 1980er und 1990er Jahre stand das kulturelle und

religiöse Anderssein von eingewanderten Personen. Religiöse Differenz wurde
meist als Barriere für eine erfolgreiche Eingliederung in die Aufnahmegesellschaft

betrachtet. Wie Karagiannis und Glick Schiller schreiben,7 spiegelt sich in

dieser Annahme der Einfluss zweier wichtiger Entwicklungen in Westeuropa:
Einerseits ist zwar die Geschichte Europas von Jahrhunderten der Migration und

regionaler Unterscheidungen geprägt, trotzdem wird eine Tradition der Erwartung

gepflegt, dass Nationalstaaten kulturell und religiös homogen sein sollen.
Anderseits haben sich europäische Migrationsforschende - als ihnen die Bedeutung

von Religion im Integrationsprozess von Migranten bewusster wurde -
hauptsächlich dem Islam zugewandt. Mit dem Islam verbindet sich in Europa
aber eine lange Geschichte der kulturellen und territorialen Eroberungs- und

Rückeroberungsgeschichte und heute sind westliche Eliten zunehmend besorgt
über die politische Loyalität der Muslime gegenüber den westlichen liberalen

Gritt Klinkhammer. Einführung: Religion Migration Integration, in: Beauftragte der
Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration (Hg.) Religion Migration
Integration in Wissenschaft. Politik und Gesellschaft. Berlin 2004. 12 15.

Baumann. Religion und ihre Bedeutung tur Migranten (wie Anm. 3).
Elzbieta M. Gozdziak Dianna J. Shandy. Editorial Introduction: Religion and Spirituality in
Forced Migration, in: Journal of Refugee Studies. 15 (2002). 129 135.

Karagiannis/Glick Schiller. Contesting Claims to the Land (wie Anm. 1 141.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration' 263

sStaaten.' Der Fokus der Migrationsforschenden auf den Islam begünstigte die

Auffassung, dass Religion allgemein eher eine Quelle von Problemen und
Konflikten darstelle, denn eine Ressource, die den Ansiedlungsprozess von Migrantinnen

und Migranten erleichtem könnte.
Der vorliegende Aufsatz behandelt die Wahrnehmung von Religion durch

Migrantinnen und Migranten, insbesondere ihre Bedeutung für das Erleben von
Gesundheit. In einer kürzlich durchgeführten qualitativen Forschung mit dem Titel
«Gesundsein in der Migration» untersuchten wir, wie gesunde afrikanische
Migrantinnen und Migranten in der Schweiz über Gesundheit denken und was sie in
ihrem Alltag für ihre Gesundheit tun.' Dabei zeigte sich, dass Religion sowohl
im Bezug auf die subjektiven Gesundheitskonzepte der untersuchten Migrantinnen

und Migranten, wie auch auf ihre gesundheitlichen Handlungspraktiken eine

wichtige Rolle einnimmt. Religion wird als Gesundheitsressource betrachtet und

religiöse Praktiken spielen eine wichtige Rolle im alltäglichen Umgang mit den

Anforderungen der Migration. Die Gespräche mit den Migrantinnen und Migranten

zeigten, welche Bedeutung das Menschen- und Weltbild für die Wahrnehmung

und Aufrcchtcrhaltung von Gesundheit hat. Und sie machten deutlich, wie
in unseren westeuropäischen Gesellschaften die lange Tradition der Trennung
zwischen Medizin und Religion wirksam ist: Durch die zunehmende Etablierung
der medizinischen Wissenschaft seit dem 16. Jahrhundert und der «Geburt der
Klinik»10 um 1800 konnte sich in unseren Gesellschaften im 19. Jahrhundert die
medizinische Profession als zentrale Instanz der Krankenversorgung etablieren.
Damit erhielten neue Gesundheits- und Krankheitskonzepte und entsprechende
Bchandlungsweisen eine vorher ungekannte Autorität. Eine naturwissenschaftliche,

sich rational verstehende Medizin konnte aus sich selbst heraus normative
Kraft beanspruchen. Krankheit war nicht länger von Gott oder anderen
übermenschlichen Instanzen gesandt, der Kranke war für seine Mitmenschen nicht
länger sinnstiftend." Auch das heutige schweizerische Gesundheitswesen baut
auf dieser naturwissenschaftlichen und krankheitsorientierten Medizin auf. Dies

widerspiegelt sich nicht zuletzt darin, dass in der Forschungsliteratur zu Krank-
heits- und Gesundheitsfragen Religion, wenn überhaupt, nur ganz marginal
auftaucht.

Peter van der Veer, Transnational religion. Hindu and Muslim movements, in: Global
Networks, 2 (2002), 95-109.
Im Rahmen der Bundesstrategie «Migration und Gesundheit 2002 2007» forschten Prof. Dr.
Brigit Obrist (Ethnologisches Seminar der Universität Basel) und lic.phil. Silvia Büchi
gemeinsam mit Rosa Anaba. Abdulai Keita, Anisa Sherif, Mohomodou Houssouba und
Josephine Sanvee. Ich danke ganz herzlich meinen Forschungsmitarbeitenden und allen
Studienteilnehmenden für ihre Bereitschaft, ihre Erfahrungen zu teilen. Mein Dank geht auch an das
Bundesamt für Gesundheit für die Finanzierung des Forschungsprojektes.
Michel Foucault. Die Geburt der Klinik, Paris 1973.
Thomas Lux, Krankheit und ihre kulturellen Dimensionen, in: Thomas Lux (Hg.), Kulturelle
Dimensionen der Medizin, Berlin 2003.



264 Silvia Büchi

In meinen nachfolgenden Ausführungen gehe ich von einem praxisorientierten

Religionsbegriff aus, wie ihn der Religionssoziologe Martin Riesebrodt seiner

Theorie der Religionen zugrunde gelegt hat.1" Religionen stellen nach Riesebrodt

Komplexe sinnhafter Praktiken dar, die auf der Prämisse der Existenz in
der Regel unsichtbarer persönlicher oder unpersönlicher Mächte beruhen. Weltweit

ist allen Religionen ein Heilsversprechen gemeinsam: Menschen können
durch die Pflege ihrer Beziehungen zu übermenschlichen Mächten Unheil
abwehren, Krisen bewältigen und Heil empfangen. Die «Übermenschlichkeit» dieser

Mächte besteht darin, dass ihnen Einfluss auf oder Kontrolle über Dimensionen

des individuellen oder gesellschaftlichen menschlichen Lebens und der
natürlichen Umwelt zugeschrieben werden, die sich direkter menschlicher Kontrolle

gewöhnlich entziehen.
Was als Heil oder Unheil gilt, wird zwar kulturell spezifisch interpretiert,

besitzt aber auch Konstanten über historische und kulturelle Grenzen hinweg.
Dimensionen von Heil und Unheil sind die natürliche Umwelt des Menschen, der
menschliche Körper sowie zwischenmenschliche Beziehungen. So gelten etwa
Krankheit und Hunger, Leiden und Schmerz, Not und Unterdrückung, Verfolgung

und Vertreibung, Flut und Dürre, Krieg und Vernichtung gemeinhin als

Unheil, wohingegen Gesundheit und Überfiuss, erfolgreiche Jagd, Fruchtbarkeit
und reiche Ernte, Frieden und soziale Harmonie als Heil gelten. Hinzu kommen
transzendentale Heilserwartungen, die irdisches Heil und Unheil auf eine andere

Ebene transponieren. Hier gibt es dann für die Geretteten kein Unheil, keine Krisen,

kein Unglück mehr, sondern sie erfreuen sich eines ewigen Heilszustandes.

Religiöse Praktiken im Umgang mit Unheil, Krisen und Heilung bestehen in

der Regel darin, durch kulturell vorgegebene Mittel Kontakt mit diesen
übermenschlichen Mächten aufzunehmen oder Zugang zu ihnen zu gewinnen. Sie

werden kollektiv und/oder individuell ausgeführt. Jede Religion hat ihre eigenen
institutionalisierten Praktiken entwickelt. Diese religiösen Praktiken und die
damit verbundenen Konzepte stellen ein Bezugssystem dar, das Individuen, aber
auch ganzen Gruppen erlaubt, ihren verschiedensten Erfahrungen (intellektuelle,
emotionale, moralische) eine sinnhafte Form geben zu können.13 Im Alltagsleben
eignen sich die Individuen die Formen und Inhalte der Praktiken an und deuten

diese gleichzeitig auch selbst aus. Die persönliche Religiosität eines Menschen
stellt somit das Ergebnis einer Dialektik von institutionalisierten Praktiken und

subjektiver Aneignung und Ausdeutung dar.

Migrantinnen und Migranten nehmen auf ihrer Reise die erworbenen

religiösen Handlungspraktiken und Deutungssysteme mit. Religiöse Bindungen
haben für viele Menschen eine unterstützende und Trost bietende Bedeutung.
Gerade angesichts von Gefahren auf der Flucht und einer unklaren Zukunft

'" Martin Riesebrodt. Culrus und Heilsversprechen. München 2007.
13 Clifford Geertz. Religion as a Cultural System, in: M. Banton (Hg.). Anthropological

approaches to the study of religion, London 1966.



Religion, eine Gesundheitsressource in eier Migration? 265

bieten religiöse Rückversicherungen Halt und Zuversicht.14 Auf dem Weg und in

der neuen Lebenswelt unterliegen diese Handlungspraktiken und Deutungssysteme

in Auseinandersetzung mit den neu gewonnenen Lebenserfahrungen
aber auch einem Veränderungsprozess. Heimatliche religiöse Bindungen und

Orientierungen können im Zuge der sozialen Integration und gesellschaftlichen
Akzeptanz verloren gehen oder abgelegt werden; oder aber im Gegenteil be-

wusster wahrgenommen und gelebt werden. Neuankömmlinge und Flüchtlinge
finden oft in religiösen Vereinigungen neben emotionaler Unterstützung und
Trost auch ein Gefühl von Vertrautheit und Heimatverbundenheit. Gerade aber

die Wahrnehmung der eigenen religiösen Zugehörigkeit in der Abgrenzung zu
anderen Glaubensansprüchen und in einer rechtlich säkular verfassten
Gesellschaft lässt die eigene Religion auch in einem neuen Licht erscheinen. Der

neue und meist ungewohnte Minderheitenstatus zwingt zu einer veränderten
Selbst- und Traditionswahrnehmung, gerade wenn Religion ein Kennzeichen von
Differenz darstellt.1"

Gesundheit in der Migration

Im Themenbereich Migration und Gesundheit orientierten sich die bis anhin

durchgeführten Forschungsstudien auch wenn sie die Lebenswelt von Migrantinnen

und Migranten ins Zentrum stellten - vorwiegend an der Pathologie.16 Die

Analyse von Belastungen im Migrationsprozess und deren Auswirkungen auf die
Gesundheit standen im Vordergrund, sowohl in Bezug auf die Arbeitsmigration
als auch der erzwungenen Migration. Dies gilt nicht nur für Forschungen in der

Schweiz, sondern auch in der Europäischen Union17 und in Deutschland.1

Eigentlich musste man daher von der bisherigen Forschung als Forschung über

«Migration und Krankheit» sprechen, denn fast ausnahmslos geht es um (potentiell)

kranke Migrantinnen und Migranten und deren Defizite und Schwierigkeiten.

Dieser einseitige Blick ist erstaunlich, denn in repräsentativen Umfragen
haben sich bisher fast genauso viele Eingewanderte als gesund oder sehr gesund
bezeichnet wie Schweizerinnen und Schweizer, nämlich rund 80%." Forschende
haben sich offensichtlich vor allem damit beschäftigt, was in der Aufnahmegesellschaft

Probleme bereitet, nämlich der Umgang mit (potentiell) kranken

Migrantinnen und Migranten. Eine solch verengte Forschungsperspektive birgt
jedoch Risiken, nicht zuletzt für die betroffenen Menschen, denn werden durch die

14 Martin Baumann. Religion und ihre Bedeutung für Migranten, in: Beauftragte der Bundesregierung

für Migration. Flüchtlinge und Integration (Hg). Religion - Migration Integration
in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft, Berlin 2004, 19-30.
Baumann, Religion und ihre Bedeutung (wie Anm. 14), 22

"' Regula Weiss, Macht Migration krank? Zürich 2003.
Manuel Carballo/Jose Julio Divino/Damir Zeric, Migration and Health in the European
Union, in: Tropical Medicine and International Health. 3 1998), 936-944.

Is Peter Marschalck/Karl Heinz Wiedl. Migration, Krankheit und Gesundheit. Probleme der
Forschung. Probleme der Versorgung - eine Einführung, in: Peter Marschalck'Karl Heinz
Wiedl (Hg.), Migration und Krankheit, Osnabrück 2001. 9 34.

' Schweizerische Gesundheitsbefragungen 1997 und 2002, Neuchâtel.



266 Silvia Büchi

Forschung die negativen Aspekte der Gesundheit ethnischer Minderheitengruppen

betont, so kann dies nicht nur dem gesellschaftlichen Ansehen dieser
Menschen schaden sondern auch die Aufmerksamkeit von ihren Gesundheitsprioritäten

ablenken.20

Forderungen nach einem Perspektivenwechsel in der Forschung zu Migration
und Gesundheit wurden bereits 1992 an der WHO-Konferenz «Migration and

Health» gestellt. Anstatt danach zu forschen, weshalb Menschen krank werden,
sollte man besser untersuchen, weshalb sie trotz erschwerenden Bedingungen
gesund blieben. In Anlehnung an Aaron Antonovsky sprach man von einer saluto-

genetischen Sichtweise, die die pathogenetische ablösen solle."1 Der amerikanische

Medizinsoziologe Antonovsky"" geht davon aus, dass ein Mensch immer

sogenannten endogenen und exogenen Stressoren ausgesetzt ist, die sich auf
seine Gesundheit einwirken. Aber anstatt nach den krankmachenden zu fragen,
suchte Antonovsky nach Faktoren, die dazu beitragen, dass es Menschen immer
wieder gelingt sich zu stabilisieren und gesund zu erhalten, trotz massiver Belastung

durch krankmachende Einflüsse und Risikofaktoren. Wesentliche salutoge-
netische Kräfte sind seiner Meinung nach einerseits der erfolgreiche Umgang mit
Stressoren, andererseits körperliche, materielle, psychische, soziale und kulturelle

Widerstandsressourcen. Als besonders wichtige Ressource erkannte er den

«Kohärenzsinn». Mit diesem Begriff bezeichnet Antonovsky eine Orientierung
im Sinne eines generalisierten, überdauernden und doch dynamischen Gefühl des

Vertrauens in dreierlei Hinsicht: dass 1) die Ereignisse in der Lebenswelt
strukturiert, vorhersehbar und erklärbar sind; 2) Ressourcen zur Verfügung stehen,

um den aus diesen Ereignissen resultierenden Anforderungen zu entsprechen;
und 3) diese Anforderungen positiv und eines Engagements wert sind. Antonovsky

entwickelte einen Fragenkatalog für die quantitative Erforschung der Saluto-

genese und befragte Menschen, die eine schwierige Zeit durchlebt hatten, welche

Kategorien ihrer Gesundheit am wichtigsten waren.
Eine weitere Forschungstradition ist von Antonovsky und seiner salutogene-

tischen Perspektive inspiriert, benutzt jedoch eine qualitative Methodologie, um
Kategorien von Gesundsein und von persönlichen und sozialen Ressourcen aus
der Sicht der Betroffenen zu entwickeln." Diese Ausrichtung erweitert den
Ansatz von Antonovsky. indem sie die subjektive und soziale Konstruktion von Ge-

" Raj Bhopal. Is research into ethnicity and health racist, unsound, or important science?, in:
British Medical Journal, 314(1997). 1751 1756.

21 World Health Organisation. Migration and Health. Migration in the year 2000 whither the

^
future?, Geneva 2000.
Aaron Antonovsky, Health, Stress and Coping. New Perspectives on Mental and Physical
Well being. San Francisco 1979. sowie Aaron Antonovsky. Unraveling the Mistery of
Health. How People Manage Stress and Stay Well. San Francisco 1987.

Toni Faltermaier. Gesundheitsbewusstscin und Gesundheitshandeln. Über den Umgang mit
Gesundheit im Alltag. Weinheini 1994; Martina Bclz-Merk. Gesundheit ist Alles und alles
ist Gesundheit. Frankfurt a.M. 1995: Regine Strittmattcr. Alltagswissen über Gesundheit und

gesundheitliche Protektivfaktoren. Frankfurt a.M. 1995: Toni Faltermaier Irene
Kühnlein/Martina Burda-Viering. Gesundheit im Alltag. Laienkompetenz in Gesundheitshandeln
und Gesundheitsforderung, Weinheim 1998.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 267

sundheit mitberücksichtigt. Sie greift dabei auf eine Theorie zurück, die von
Claudine Herzlich24 in Frankreich begründet wurde. Herzlich führte Ende der
1960er Jahre in Frankreich mit Männern und Frauen Gespräche über das Erleben

von Gesundsein und Kranksein und entdeckte, dass diese Personen nicht nur
über Gesundheit und Krankheit sprachen, sondern auch ausdrückten, wie sie das

Verhältnis zwischen ihrer Person und ihrer Umgebung wahrnahmen. Herzlich
postulierte, dass individuelles Gesundsein - ebenso wie Kranksein - in einer

Wechselwirkung mit sozialen Konstruktionen bzw. Repräsentationen von
Gesundheit - bzw. Krankheit - steht. Individuelle Aussagen zu Gesundsein und
Kranksein sind spezifische Mittel, mit denen Individuen ausdrücken, wie sie das

Verhältnis zwischen ihrem Körper, der Natur und der Gesellschaft erleben und in

welchem Spannungsfcld sie stehen." Diese subjektiven Sichtweisen sind aber

nicht von jeder einzelnen Person für sich allein in der stillen Kammer entwickelt
worden, sondern sie sind das Ergebnis von Erfahrungen im Umgang mit spezifischen

Lebensbedingungen und Interaktionen mit anderen Menschen unter
bestimmten historischen, politischen und gesellschaftlichen Bedingungen. Da das

Erleben von Gesundheit/Krankheit mit Bildern vom Individuum in der Gesellschaft

gekoppelt ist, so lassen sich Ambivalenzen der subjektiven Gesundheitskonzepte

auf Widersprüche der gesellschaftlichen Situation zurückzuführen, in

der die Menschen sich befinden.26 Herzlich selber sprach von einem Paradox der
Gesellschaft: Die Gesellschaft verlangt vom Individuum, was sie ihm gleichzeitig

verweigert, nämlich Gesundheit.27 Sie verlangt Gesundheit als Voraussetzung

für Arbeit und Funktionieren - das meinen die instrumenteilen Aspekte der

Gesundheitskonzepte. Gleichzeitig macht Gesellschaft krank, verweigert
Gesundheit, indem sie den Individuen Stress, Hetze, schlechte Luft, ungesunde
Ernährung, etc. aufzwingt. Gesundheit wird in diesem Zusammenhang als Widerstand

auf der Ebene ganz individuellen Erlebens gegen die Zwänge definiert.
Herzlich formulierte ihr Argument ganz allgemein als Erfahrung des

Individuums in der Gesellschaft, egal ob Mann oder Frau, sozial besser oder schlechter

gestellt. Nachfolgende Arbeiten haben aber gezeigt, dass das Paradox abverlangter

und verweigerter Gesundheit sehr unterschiedlich erfahren und verarbeitet
w ird, je nach Position in der Gesellschaft."s Entsprechend lassen sich Unterschiede

nach Geschlecht und Schicht feststellen. Die Unterschiedlichkeit der
Gesundheitskonzepte von sozialen Gruppen (z.B. Männer/Frauen, Oberschicht/Unterschicht)

widerspiegelt, wie unterschiedlich diese Sozialgrappen als Kollektive
jeweils das Paradox von abverlangter und verweigerter Gesundheit erfahren.

24 Claudine Herzlich, Health and Illness. A social psychological analysis, London 1973.
_> Janine Pierret. What social groups think they can do about health, in: R. Anderson/J.K.

Davies/I. Kickbusch/D. McOueen/J.Turner (Hg.) Health behaviour research and health
promotion, Oxford 1988, 45-52.
Cornelia Helfferich, Das unterschiedliche «Schweigen der Organe» bei Frauen und Männern.

Subjektive Gesundheitskonzepte und «objektive» Gesundheitsdefinitionen, in: A.
Franke/M. Broda (Hg.) Psychosomatische Gesundheit, Tübingen 1992.

27 Herzlich, Health and Illness (wie Anm. 24), 30.
"s Helfferich, Das unterschiedliche «Schweigen der Organe» bei Frauen und Männern (wie

Anm. 26).



268 Silvia Büchi

Individuelle Gesundheitskonzepte und individuelles Gesundheitshandeln sagen
folglich weniger über Gesundheit an sich aus, als über die Möglichkeiten und

Unmöglichkeiten gesunden Lebens in bestimmten sozialen Situationen.
In den vergangenen Jahren wurde der Ansatz Antonovskys in den Forschungen

zu Migration und Gesundheit kaum verfolgt und umfassende qualitative
Untersuchungen zu Migration und Gesundheit aus einer salutogenetischen Perspektive

liegen nicht vor.29 Einige neuere Arbeiten bieten jedoch Ansatzpunkte für
eine Hinwendung zu einer solchen Forschungs-Perspektive.30 Da aber auch sie

offen lassen, von welchen Vorstellungen von Gesundheit sich Migrantinnen und

Migranten in ihrem Alltagshandeln im neuen Land leiten lassen, wollten wir
dieser Frage in unserem eigenen Forschungsprojekt nachgehen.

Die Forschung «Gesundsein in der Migration» ¦ Teilnehmende une! Methode

Im Zentrum unserer Studie standen Menschen aus afrikanischen Ländern südlich
der Sahara und die spezifischen Bedingungen ihrer Lebenswelt in der Schweiz.
Von den afrikanischen Migrantinnen und Migranten wollten wir wissen, was
Gesundheit und Gesundsein in der Migration überhaupt heissen kann und was sie

persönlich in ihrem Alltag für diese Gesundheit tun.
Aktuell umfasst die heterogene Migrationsgruppe aus Sub-Sahara-Afrika nur

rund 45'000 Menschen oder 0,5% der gesamten Wohnbevölkerung in der
Schweiz. Aufgrund ihrer Hautfarbe bilden sie jedoch eine sichtbare Minderheit

Toni Faltermaier. Migration und Gesundheit. Fragen und Konzepte aus einer salutogenetischen

und gesundheitspsychologischen Perspektive, in: Marschalck Wiedl (Hg.) Migration
und Krankheit (wie Anm. 18), 93 112.

In Deutschland und der Schweiz sind dies folgende Arbeiten: Azra Purgholam-Ernst. Das
Gesundheitserleben von Frauen aus verschiedenen Kulturen. Münster 2002: Julia Boger.
Gesundheit in der <Fremde> Gesundheitsvorstellungen afrikanischer Frauen und Männer
im Migrationskontext. Mainz 2004: Brigitte Hunkcler/Eva Müller, Aufenthaltsstatus und
Gesundheit. Eine ressourcenorientierte qualitative Untersuchung zur Unsicherheit des Aufcnt-
haltsstatus im Zusammenhang mit der psychosozialen Gesundheit bei Migrantinnen in der
Stadt Zürich. Zürich 2004: Cathnne Moser. Zwischen Normalität und Über-Leben.
Bosnische Kriegsflüchtlinge in der Schweiz, in: Departement Migration des Schweizerischen
Roten Kreuz (Hg.). Migration eine Herausforderung für Gesundheit und Gesundheitswesen.

Zürich 2005: Christine Achermann/Milena Chimienti. Migration. Prekarität und
Gesundheit. Ressourcen und Risiken von \orläufig Aufgenommenen und Sans-Papiers in Genf
und Zürich. Neuenburg 2006: Martine Verwey. Vulnerabilität und Spannkraft. Perspektiven
der Gesundheitsförderung traumatisierter Gewaltflüchtlinge, in: P. van Eeuwijk B. Obrist
(Hg.). Vulnerabilität. Migration und Altem. Medizinethnologische Ansätze im Spannungsfeld

von Theorie und Praxis. Zürich 2006; Laurence Ossipow Letizia Toscani. Vulnérabilité,
héroisation et resilience. L'exemple de quinze récits recueillis à Genève en policlinique de
medicine communautaire, in: P. van Eeuwijk/B. Obrist (Hg.). Vulnerabilität. Migration und
Altem. Medizinethnologische Ansätze im Spannungsfeld von Theorie und Praxis. Zürich
2006. In Kanada sind dies die Arbeiten von: Isabel Dyck. Immigration. Place and Health.
South Asian Women's Accounts of Health. Illness and Everday Life. Vancouver 2004; Isabel

Dyck/Parin Dossa. Place. Health and «Home»: Gender and migration in the constitution
of healthy space, in: Health and Place. 13 (2007). 691-701.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 269

und sind einem starken cultural otliering ausgesetzt: sehr oft werden sie auf ein
«Fremdsein» festgeschrieben, das von stereotypen Bildern und Vorurteilen
genährt wird. Grosse und kleinere Unterschiede zwischen den Personen (z.B.
bezüglich Herkunft, Migrationsdaucr oder aktueller Staatszugehörigkeit, etc.) aber
auch Gemeinsamkeiten mit Einheimischen werden kaum wahrgenommen. Für
afrikanische Migrantinnen und Migranten gehört dadurch das Erleben von latenten

oder gar expliziten fremdenfeindlichen Haltungen zu ihrem Alltag32 und der

Zugang zum schweizerischen Arbeitsmarkt ist für sie schwieriger als für andere.
So war zeigte sich in der Volkszählung im Jahr 2000, dass die Erwerbslosenrate

'* der Einwanderer aus afrikanischen Ländern südlich der Sahara die höchste
aller ausländischen Gruppen innerhalb der ständigen Wohnbevölkerung war:
21,9% der erwerbsfähigen Menschen aus Afrika waren auf Arbeitssuche (Männer

19,9%, Frauen 24,7%), gegenüber nur 2,3 % bei den Schweizerinnen (Männer

3,4%, Frauen 2,8%) und 5,9% bei den Ausländerinnen insgesamt 5,9%
(Männer 1 1,5%, Frauen 8,2%).34

Da aber sonst über den Lebensalltag von Afrikancrinnen und Afrikanern in
der Schweiz nur wenig bekannt ist, hatte unsere Studie zu Gesundheitskonzepten
und -aktivitäten einen explorativen Charakter. Mit einem partizipativen Ansatz
führte das afrikanisch-schweizerische Forschungsteam über einen Zeitraum von
zwei Jahren hinweg (2004-2006) zunächst eine explorative qualitative Studie
durch und erarbeitete anschliessend Visualisiemngsinstramente zu «Gesundsein
in der Migration», die in Gruppendiskussionen mit zusätzlichen Personen zur
Überprüfung der ersten Ergebnisse getestet wurden. Kriterien zur Auswahl der
Studienteilnehmenden war einerseits, dass diese über einen relativ sicheren
Aufenthaltsstatus36 verfügten und andererseits, dass sie sich selbst als jemanden
bezeichneten, der/die mit Problemen, die die Gesundheit betreffen, gut zurecht
kam oder von anderen Personen so charakterisiert wurden. Wir nahmen an, dass

die meisten Personen im Laufe ihrer Migrationsgeschichte schon mit kürzeren

Hans-Rudolf Wicker. Einleitung: Migration, Migrationspolitik und Migrationsforschung, in:
Hans-Rudolf Wicker/Rosita Fibbi/Wcrncr Haus (Hc). Migration und die Schweiz. Zürich

^
2003.

" Carmel Fröhlicher-Stines/Kelechi M. Mennel, Schwarze Menschen in der Schweiz. Ein
Leben zwischen Integration und Diskriminierung, Bern 2004; Tangram 8. Farbige Schweiz.
Bern 2000: Chinwe Ifcjika Speranza/Claudia Roth. African-Swiss women's social networks,
in: J. Knörr/B. Meier (Hg.). Women and Migration. Anthropological Perspectives. New
York. 2000.

" In der Volkszählung 2000 wurde der Status der Erwerbstätigkeit aufgrund einer Selbstdeklaration

der Befragten erhoben. Erwerbslos werden diejenigen Personen zwischen 15 und 74
Jahren bezeichnet, die eine Arbeit suchten und dabei nicht von einem Arbeitsverbot betroffen

waren (ob nun als Arbeitsloser registriert oder nicht). Diese sind also höher als die vom
SECO erhobenen Zahlen der registrierten Arbeitslosen.

" Lorenz Widmer. Chômage et population étrangère, in: W. Haug/Ph. Wanner (Hg.), Migrants
et marché du travail. Neuchâtel 2005. 53.

Brigit Obrist/Silvia Büchi. Gesundsein in der Migration. Forschungsschlussbericht zuhanden
des Bundesamtes für Gesundheit. 2006.
Aufenthaltsstatus B. C oder Schweizerpass. Eine Teilnehmerin verfugte lediglich über eine
F-Bew illigung, obwohl sie schon seit 15 Jahren in der Schweiz lebte.



270 Silvia Büchi

oder längeren Phasen der Unsicherheit und mit Gesundheitsproblemen konfrontiert

waren und wir wollten wissen, wie sie gelernt hatten damit umzugehen. Mit
dieser Orientierung auf sogenannte «resiliente» Personen,37 erhofften wir
Ressourcen zu entdecken, die in der Migrationssituation ihre «salutogenetische
Wirksamkeit entfalten».38 Die 9 Frauen und 11 Männer für die explorative Studie
fanden wir schliesslich über persönliche Kontakte und nach dem Schneeballprinzip.

In der ersten Phase wurden ausführliche offene Interviews von einem
oder zwei Mitgliedern des Forschungsteams mit den Teilnehmenden an einem
Ort ihrer Wahl durchgeführt, meistens zuhause, aber auch in Restaurants oder am

Arbeitsplatz. Entsprechend ihrem Wunsch fand das Gespräch in Deutsch,
Französisch oder Englisch statt und wurde mit ihrer Einwilligung auf Tonband
aufgenommen. Der offene Leitfaden bot viel Raum für die Teilnehmenden ihre eigenen

Schwerpunkte zu setzen. Danach wurden die Daten transkribiert und in

MAXqda eingegeben, einem Computerprogramm zur Analyse qualitativer Daten.

Im Team wurden diese, wie auch die durch unsere teilnehmende Beobachtung

gewonnenen Daten, laufend verglichen, diskutiert und kritisch reflektiert.
So konnten wir mit diesem iterativen Analyseprozess ein vorläufiges Verständnis
für das Gesundsein in der Migration aus der Innensicht der von uns gewählten
Untersuchungsgruppe entwickeln. Aufgrund dieser Erkennmisse entwickelten
wir fünf Visualisierungsinstrumente,39 die in den nachfolgenden Gruppendiskussionen,

organisiert von lokalen Ansprechpersonen afrikanischer Organisationen,
getestet wurden.

Die Frauen und Männer, die in unserer Untersuchung teilnahmen, stammen
aus dreizehn verschiedenen Sub-Sahara-Ländern und sind alle als Erwachsene in
die Schweiz migriert. Eine Person kam in den 1970er Jahren, je sieben in den

1980ern und 1990ern und fünf nach 2000. Fünf sind vor politischen Unruhen

geflüchtet, sieben haben ihren Ehepartner begleitet, acht sind migriert weil sie

Arbeit suchten oder um zu heiraten. Zum Zeitpunkt unserer Studie waren 19 der
20 Personen zwischen 33 und 46 Jahren alt, eine Person bereits über 65 Jahre.

Die meisten stammten aus einem städtischen Umfeld (17) und verfügten über
höhere Ausbildungen (18), mussten jedoch in der Migration einen beruflichen
Abstieg hinnehmen. Sieben Männer waren verheiratet und lebten gemeinsam mit
Frau und Kind, zwei waren unverheiratet, drei weitere geschieden. Die Kinder

In der Psychiatric und Psychologie wird mit Resilienz die Stärke eines Menschen bezeichnet,
widrige Lebensbedingungen wie sozioökonomische Benachteiligung. Armut und Gewalt
oder einschneidende Lebensereignisse wie einen Todesfall. Unfall oder Arbeitslosigkeit in
der Familie ohne anhaltende Beeinträchtigung durchzustehen. So werden zum Beispiel Kinder

als resilient bezeichnet, die in einem sozialen Umfeld aufwachsen, das durch Risikofak-
toien wie Annui. Drogenkonsuni und Gewalt gekennzeichnet ist. und sich dennoch zu
erfolgreich sozialisierten Erwachsenen entwickeln (S. Luthar. Resilience and vulnerability.
Adaptation in the context of childhood adversities. Cambridge 2003).

x Marschalck/Wiedl. Migration. Krankheit und Gesundheit (wie Anm. 18). 18.

Die fünf Visualisierungsinstrumente zu «Gesundsein in der Migration» thematisieren die

Dynamik der Gesundheit über die Zeit hinweg (Gesundheitskurve), grundlegende Elemente
für den Aufbau von Gesundheit (Gesundheitsbausteine), wichtige Aspekte der Lebenswelt
(Prioritätenliste) und soziale Netzwerke (social map).



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 271

der geschiedenen Männer lebten mit ihren Müttern oder waren schon erwachsen.
Zwei Frauen lebten mit Ehemann und Kindern, die meisten der Frauen (6) waren
jedoch geschieden, eine verwitwet. Alle Frauen lebten mit ihren Kindern zusammen.

Vor, während und nach der Migration machte natürlich jede dieser Personen
ihre eigenen Lebenserfahrungen. Diese individuellen Erfahrungen sind sowohl
durch die strukturellen Bedingungen im Heimatland als auch in der Schweiz
geprägt und dies beeinflusst die Art und Weise wie die Leute sich fühlen und wie
sie über ihre Gesundheit denken und sprechen. In diesem Aufsatz werden nicht
die Unterschiede zwischen den einzelnen Biographien und Gesundhcitserfahrun-

gen analysiert, sondern es werden die gemeinsamen Themen im Umgang mit
Gesundheit und Krankheit betrachtet, die in den Erzählungen der verschiedenen
Personen auftauchten. Um die Vertraulichkeit der Personen zu bewahren, haben

wir ihre persönlichen Angaben verändert.

Untersuchungsergebnisse

Bedeutung von Gesundheit: «Etre en bonne santé, c 'est avoir toute la richesse»
Der Gesundheit wird von unseren Gesprächspartnerinnen und Gesprächspartnern
eine zentrale Bedeutung beigemessen. Einige sprechen von Gesundheit als

«Reichtum», wie Gold oder Diamanten, für den es sich einzusetzen lohne, wie
Karamoko A. meinte:

«Die Gesundheit ist mein ganzer Reichtum. Ich denke, es bringt mir nichts, wenn
ich viel Geld habe und nicht gesund bin. darum investiere ich auch relativ viel
Zeit und Energie in alles, das Gesundheit betrifft.» (Karamoko A., m. 46 Jahre.

Kapverden)

Überlegungen rund um die Gesundheit spielen schon vor der Migration eine

wichtige Rolle. In die Entscheidfindling zur Migration fliesst auch die Einschätzung

des Gesundheitszustandes ein, ob jemand beispielsweise als gesund genug
erachtet wird, um die Strapazen einer Migration auf sich zu nehmen oder aber ob

gerade wegen einer schlechten Gesundheit migriert werden soll, um an einem
anderen Ort Hilfe zu bekommen. Später ist es wichtig, dass man gesund bleibt
und nicht krank wird. Denn nur so kann man die Ziele erreichen, die man sich im

Zusammenhang mit der Migration gesetzt hat. Gesundsein ist die Grundlage für
eine erfolgreiche Umsetzung des Migrationsprojektes, Kranksein kann es dagegen

ernsthaft in Frage stellen.
Die Personen, die vor ihrer Einreise in die Schweiz in einem anderen europäischen

Land wohnten,40 erlebten eine Verknüpfung zwischen der Erteilung einer
Arbeits- und Aufenthaltsbewilligung mit vorgängigen Gesundheitstests. Wird bei

Drei unserer Studienteilnehmerinnen kamen als Kinder oder Jugendliche aus ihren Heimatländern

(alles ehemalige portugiesische Kolonien) nach Portugal und besitzten die portugiesische

Staatsbürgerschaft. Im Zuge der portugiesischen Arbeitsmigration sind sie schliesslich
als Erwachsene auf der Suche nach Arbeit in die Schweiz gekommen. Ein weiterer Studien-
teilnchmer lebte einige Zeit in Spanien bevor er in die Schweiz kam.



272 Silvia Büchi

solchen Tests eine gute Gesundheit festgestellt und erhalten sie daraufhin eine
Arbeits- und Aufenthaltsbewilligung, so bedeutet das für sie auch, dass sie sich
nicht zuletzt aufgrund ihres Gesundheitszustandes eine neue Zukunft aufbauen
können. Asylsuchende in der Schweiz wurden kurz nach dem Einreichen ihres

Asylgesuches ebenfalls medizinisch untersucht und kamen so in den ersten Kontakt

mit dem Schweizer Gesundheitssystem. Für sie standen die medizinischen
Untersuchungen in enger Beziehungen zu ihrem Asylverfahren und mindestens
in der ersten Zeit des Verfahrens war es für viele nicht klar, ob und welchen
Einfluss ihr Gesundheitszustand auf den Ausgang des Verfahrens hatte. Die meisten

unserer Gesprächspartnerinnen und -partner betonten, dass Gesundheit für sie

durch die Migration eine neue Bedeutung erhalten hat. Verschiedene Personen

erklärten, dass sie nun ihrer Gesundheit mehr Aufmerksamkeit schenken als sie

es zuvor in ihrer Heimat taten. Unter den oft prekären Arbeitsbedingungen, in
denen die Personen stehen, bedeutet Kranksein oft, dass man nicht arbeiten und
deshalb keinen Verdienst erzielen kann. Auch können die Arbeitsbewilligung
und Aufenthaltsbewilligung gefährdet sein. Mehrere unserer Gesprächsteilnehmenden

denken, dass sie es sich nicht erlauben können, krank zu werden. Sie

wollen für die Verwirklichung ihrer Migrationsprojekte gesund bleiben und
haben gleichzeitig Angst davor, krank zu werden. Verbunden mit der Angst vor
dem Krankwerden ist auch die Angst vor dem Tod in der Migration, eine besonders

schwierige Vorstellung. Tamarha I. meinte:

«Et puis après, mourir. Et alors, si je meurs, on va m'enterrer ici. Donc là, je reste
étrangère pour de bon. Et oui, c'est ça». (Tamarha I.. w, 33. Burundi)

Dass für die von uns befragten Frauen und Männer Gesundheit eine grosse
Bedeutung im Migrationsprozess hat, steht im Gegensatz zu einer weit verbreiteten
Hypothese, nämlich, dass der subjektive Stellenwert und die praktische Bedeutung

von Gesundheit im Leben von Migrierten eher gering sei. denn gerade in
der Anfangsphase mussten sie primär berufliche und andere existentielle
Anforderungen bewältigen, was ihnen wenig Raum für die Beschäftigung mit
gesundheitlichen Fragen liesse.41 Unsere Studie zeigt aber gerade, wie die Bewältigung
der verschiedenen Migrationsanforderungen von den Migrierten selbst als eng
mit Gesundheit verknüpft wahrgenommen wird.

Gesundheitskonzepte und Gesundheitserleben: «Alors pour moi, le mot santé est

un ensemble d'une vie épanouie»
Die von uns befragten Frauen und Männer verfügen über mehrdimensionale und

komplexe Gesundheitsvorstellungen. Wenn sie über Gesundheit sprechen, so
beginnen viele ihre Reflexionen mit einer Beschreibung ihrer aktuellen persönlichen

Lebenssituation. Dabei stellen sie ein erfülltes Leben ins Zentrum ihres
Verständnisses von Gesundheit. Das Erleben von Gesundheit wird eng mit der

Erfüllung ihres Lebensprojektes oder Migrantionsprojektes verbunden. Cheikh
T. sagte beispielsweise:

Vgl. Faltermaier. Migration und Gesundheit (wie Anm. 29). 108ff.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 273

«Bon. avec ma santé..., je sais que je suis asthmatique, ça c'est clair. Mais je suis

sportif aussi. Donc ma santé, je trouve que tout est bien. Je n'ai pas de problèmes de
santé. En Suisse, moi je trouve que j'ai quelque chose ici. Ma vie est.... parce que
tout le monde n'est pas pareil, il y a des Africains qui ne se sentent pas bien ici,
mais il y a des Africains aussi qui sont à l'aise ici. Parce que, si je vois, j'ai ma
petite famille ici et je travaille. Donc je ne vois pas d'autres choses.» (Cheikh T., m,
35. Mali)

Chcik T. hat zwar seit Kindesbeinen Asthma mit dem er aber im Laufe der Jahre

umzugehen gelernt hat. Da er sehr sportlich ist, fühlt er sich heute auch fit. Er
findet, dass er in der Schweiz etwas aufgebaut hat, denn er lebt glücklich mit
Frau und Kindern zusammen und hat eine gute Arbeit gefunden; zwei für das

Erleben von Gesundheit wichtige Dinge, über die viele Afrikaner in der Schweiz
nicht verfügen.

Die von unseren Studienteilnehmcnden formulierten Gesundheitskonzepte
sind multidimensional und umfassen sowohl physische, emotionale, soziale wie
auch religiöse Aspekte. Sie erleben Gesundheit als etwas Dynamisches, ein Auf
und Ab und als etwas, das eng mit der eigenen Biographie verknüpft ist und
durch sich verändernde Lebensbedingungen beeinflusst wird. Gesundheit könne

man bei anderen Menschen an ihrem Verhalten und Gesichtsausdruck erkennen.
Fröhlichkeit gilt als sicheres Zeichen für Gesundheit. An sich selber erkenne

man Gesundheit daran, dass man den Lebensalltag mit all seinen Hcrausforde-
l ungen gut rneistem könne und eine Zufriedenheit spüre. Die Gesundheitskon-

zepte unserer Gesprächspartnerinnen und -partner zeigen viele Gemeinsamkeiten
mit denjenigen, die in ähnlichen Untersuchungen in den 1990er Jahren in der
deutschen Bevölkerung gefunden wurden.4" In diesen untersuchten Gruppen sind

öko-bio-psycho-soziale Konzepte vorherrschend. Eine in der Schweiz durchgeführte

Studie zeigte, dass ein ähnliches Gesundheitsverständnis auch in der
Schweizer Bevölkerung vorhanden ist. Der auffällige Unterschied in unserer
Studiengruppe, den Migrantinnen und Migranten aus Sub-Sahara Afrika, ist die

Bedeutung die der religiösen Dimension in den Gesundheitskonzepten beigemessen

wird. Religion bildet einen integralen Bestandteil der Gesundheitskonzepte
und daher wird auch dieser Dimension von Gesundheit im Alltag Beachtung
geschenkt, genauso wie der physischen, der psychischen und der sozialen. Djau
C. beispielsweise führte das folgendermassen aus:

«Oui, la santé, ça a à peu près deux ou trois branches. Être en santé, c'est d'abord
être en santé physique, être en santé morale et la santé spirituelle. Mais, avoir la
santé physique et ne pas avoir la santé morale ou spirituelle, là la santé n'est pas
complète. Alors pour moi, toutes les choses doivent aller ensemble. Pour ça, quand

Martina Belz-Merk, Gesundheit ist Alles und alles ist Gesundheit (wie Anm. 23); Falter-
maier/Kühnlein/Burda-Viering, Gesundheit im Alltag (wie Anm. 23): Ulrike Frank/Martina
Belz-MerkjJürgen Bengel/Regine Strittmatter. Subjektive Gesundheitsvorstellungen gesunder

Erwachsener, in: U. Flick (Hg.). Wann fühlen wir uns gesund? Subjektive Vorstellungen
von Gesundheit und Krankheit, Weinheim 1998.

Maargaret Duetz Schmucki/Thomas Abel, Gesundheitskonzepte im intranationalen
Vergleich. Empirische Explorationen zwischen der West- und der Deutschschweiz, in: P. Perrig-
Chiello/F. Höpflinger (Hg.) Gesundheitsbiographien, Bern 2003.



274 Silvia Büchi

on a toutes ces deux choses, pour moi, je me dis, je suis en bonne santé. Mais
l'aspect où l'homme se sent bien, c'est le moment où le physique ne se plaint de
rien. Et une fois le physique ne se plaint de rien, pour toi, tu peux te dire que tu es

en bonne santé. Tu te sens bien. Alors quand il n'y a pas de défaillance physique,

pour moi, je suis en bonne santé. Et sur le plan moral, quand je suis près de Dieu,
aussi je peux dire, je suis en santé spirituellement. Etre près de Dieu, cela veut dire
exercer ce qu'il a recommandé, la prière et tout ce qui s'en suit. Alors là, sur le plan
moral, partout dans la vie l'homme vit avec un autre, il vit dans la famille, avec ses

amis ou avec sa femme. Et quand on vit avec ses genres, des personnes ou on vit
dans le monde ensemble avec les autres, il faut l'entente, moralement. Et quand il y
a l'entente, toujours moralement avec ceux-ci. là la santé morale est acquise». (Djau
C, m, 35, Senegal)

Die von uns befragten Afrikaner und Afrikanerinnen beschrieben ein breites

Spektrum von Gesundheitsaspekten. Es umfasste sowohl die Abwesenheit von
Krankheit und Schmerz als auch ein körperliches, emotionales und soziales

Wohlbefinden, familiäre Harmonie, gute finanzielle Situation, Friede mit sich
selbst und anderen, Leistungsfähigkeit, im Alltag nicht eingeschränkt sein, bis
hin zum Gedeihen der Natur und einem spirituellen Wohlbefinden. Sowohl Männer

als auch Frauen betonten, dass man für das Gesundsein etwas tun müsse.

Karamoko A. erklärte:

«Gesundheit ist ein Geschenk, aber es muss gepflegt werden. Und pflegen, das

bedeutet, ich darf nicht warten bis ich krank werde. Das heisst, ich muss vorher etwas
unternehmen, ich muss vorher schon versuchen gesund zu leben.» (Karamoko A..
m, 46 Jahre, Kapverden)

John, mit 68 Jahren der älteste unserer Gesprächspartner, meinte sogar, dass

Gesundheit Tag für Tag erobert werden müsse:

«La santé a une place capitale. C'est une conquête permanente pour chaque
personne qui vit sur cette terre». (John A., m. 68 Jahre. Benin)

Krankheitserleben in der Migration: «Weil, my body, my spirit, my soul, and my
mind are under stress. So I have pain everywhere»
Wir baten die Frauen und Männer, auf einem Papier die Kurve ihrer Gesundheit
über die Zeit hinweg aufzuzeichnen. Bei einem Teil der Teilnehmenden veränderte

sich die Kurve nach ihrer Ankunft in der Schweiz nicht generell. Viele aber
erlebten eine Verschlechterung. Wie sie betonten, waren zwar die Lebensbedingungen

in der Schweiz besser und tropische Krankheiten belasteten sie nicht
mehr. Sie wiesen auch daraufhin, dass wichtige gesundheitliche Grundlagen wie
Hygiene, Zugang zu Informationen sowie Behandlungsmöglichkeiten hier viel
besser seien als in ihrem Herkunftsland. Neben Grippe und Erkältungen nannten
sie nur wenige körperliche Krankheiten, die sie hier durchgemacht hatten. Trotzdem

heisst das noch nicht, dass sie sich auch gut fühlten. Sie waren mit neuen
Problemen konfrontiert, die ihre Gesundheit beeinträchtigten. Mehrere Personen

erzählten uns von längeren Krankheitsepisoden, v.a. auch in den ersten Jahren

ihres Aufenthaltes, und wie die beigezogenen Ärzte keine Ursache für ihr Leiden



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 275

finden konnten. Sabine S. meinte, dass nicht primär die physische Gesundheit
einer Migrantin oder eines Migranten in der Schweiz sei gefährdet, sondern die

psychische:

«Je ne dirais pas que je suis malade dans mon pays d'accueil parce que une mouche
m'a piqué. Parce que ici il y a tellement d'hygiène. On a des précautions. On mange
bien, du moins on est bien nourri. C'est difficile de tomber malade physiquement.
Donc la maladie qui me menace le plus, c'est le psychique. C'est à dire cet état de

dépression qui est permanent. C'est-à-dire ce risque de dépression permanent».
(Sabine S., w. 46. Gabun)

Die Analyse der Interviews zeigte, dass die Migrantinnen und Migranten v.a.
Probleme mit nahen sozialen Beziehungen, rund um die Arbeit und in Bezug auf
soziale Anerkennung erlebten. Konflikte in nahen sozialen Beziehungen betreffen

vorwiegend die Partnerschaft und Familie. Viele Interviewte berichteten von
schwierigen bzw. gescheiterten Partnerschaften, Gewalt in der Partnerschaft,
nicht akzeptiert werden von der Schwiegerfamilie und einige vermissten auch
ihre Herkunftsfamilien. Bezüglich Probleme mit der Arbeitssituation reicht das

Spektrum von Arbeitslosigkeit über unterqualifizierte Jobs bis hin zu Überforderung

durch zu viel Arbeit oder Ausbeutung. Die meisten der afrikanischen
Migrantinnen und Migranten in unserer Studie sind gut ausgebildet (Gymnasium,
Universität) und mussten dennoch erfahren, dass ihre Ausbildungen und
Berufserfahrungen in der Schweiz nicht anerkannt werden. Viele hatten Mühe,
überhaupt eine Arbeit zu finden, und sie mussten einen beruflichen Abstieg hinnehmen.

Die Mehrzahl der Frauen arbeitet heute in untergeordneten Stellungen in
den Bereichen Reinigung, Pflege oder Gastronomie. Die Männer sind zur Hauptsache

in der Gastronomie, im Bauwesen oder in der Industrie tätig. Ihre Einkommen

sind entsprechend niedrig. Nur Vereinzelte konnten auf ihrem herkömmlichen

Arbeitsgebiet eine Stelle finden. Diese Diskrepanz zwischen mitgebrachter
Ausbildung und Arbeitserfahrangen einerseits und den tatsächlichen Chancen
auf dem Arbeitsmarkt andererseits ist für viele sehr belastend. In den Gesprächen
mit uns sprachen sie denn auch von mangelndem sozialem Respekt und von
Erlebnissen rassistischer Diskriminierung im Alltag. Sie erzählten von Problemen
bei der Wohnungssuche, am Arbeitsplatz, in der Öffentlichkeit aber auch mit
Behörden (vor allem der Polizei). Viele haben den Eindruck, dass sie sich mehr
als andere Ausländerinnen und Ausländer bemühen müssen und dass
gesellschaftliche Vorurteile gegenüber Schwarzen fast nicht zu überwinden sind.
Rassistische Erlebnisse seien aber schwierig zu ertragen und hätten einen direkten
Einfluss auf die Gesundheit, wurde erklärt. Cheikh T. sagte:

«Des fois tu es toujours nerveux. Tu es nerveux, tu ne sais pas ce qui se passe. Ça
peut te rendre aussi méchant contre les autres. Tu dois vraiment te calmer. Peut-être
oublier ça. Faire quelque chose d'autre. Sinon, ça ne va pas. Ça ne va pas du tout.»
(Cheikh T.. m. 35, Mali)

Wenn unsere Gesprächspartnerinnen und -partner von ihren Problemen sprachen,
verwendeten sie in ihren Erzählungen häufig den Begriff «Stress». Stress wird
einerseits mit einem schnelleren Tempo, mit Hetze und einer stärkeren Regle-



276 Silvia Büchi

mentierang in Verbindung gebracht. Mit der Metapher Stress fassen sie aber

auch diffuse Gefühle und unterschiedliche Empfindungen von Unwohlsein

zusammen, und verwenden sie generell zur Beschreibung von Sorgen und Problemen,

mit denen sie im Alltag konfrontiert sind. Es stellte sich heraus, dass sie

sich diesen Begriff und das ihm zugrunde liegende Krankheitskonzept im Kontakt

mit Europa angeeignet haben.44 Das Krankheitskonzept Stress ist in ihren

Herkunftsländern kaum bekannt, in der Schweiz jedoch bei Laien und Experten
sehr populär. Unseren Studienteilnehmenden dient es dazu, die Schwierigkeiten
ihres Lebens in einer (post)modernen Immigrations-Gesellschaft auszudrücken
und Gehör zu finden.

Religion als Gesundheitsressource und -risiko:
Wir wollten von unseren Gesprächspartnerinnen und -partnern aber auch wissen,

was für sie in ihrem Lebensalltag wichtig ist, um gesund zu bleiben. In ihren

Schilderungen erwähnten die afrikanischen Migrantinnen und Migranten eine

Vielzahl von Aktivitäten und Einstellungen, die ihnen geholfen haben/helfen, mit
dem erlebten kumulierten Stress umzugehen: Sie versuchen, ihre Situation zu
akzeptieren, wehren sich aber auch für ihre Rechte. Wichtig ist es, mit anderen zu

sprechen, nicht allein daheim zu sitzen und über seine Probleme zu brüten. Sich
selbst gesetzte Ziele zu verfolgen und eigene Projekte zu verwirklichen sind wie-
tere Elemente, die zu einem guten Wohlbefinden beitragen. Individuelles Handeln

zur Aufrechterhaltung von Gesundheit wird von den Frauen und Männern
als unerlässlich gesehen. Sic anerkennen, dass sie persönlich Einfluss auf ihre
Gesundheit nehmen können und sie erzählten uns auch von Lebensereignissen,
bei denen sie gewisse Verhalten verändert haben. Ihre Erfahrung hat ihnen ihre

Handlungsfähigkeit aufgezeigt und Mut gemacht. Generell lassen sich ihre
Antworten zu Gesundheitsressourcen folgenden sechs Themenbereichen zuordnen:
soziale Beziehungen, Arbeit, Religion, gesundes Essen, Bewegung und das Inan-
spruchnehmen von Hilfe.4'' Im Folgenden betrachten wir etwas genauer, inwiefern

die von uns Befragten in ihrem Alltag Religion als eine Gesundheitsressource

erleben.

Als wir die afrikanischen Frauen und Männer zur Rolle von Gesundheit in

ihrem Leben befragten, bezogen sich alle Frauen (9) und 6 von 11 Männern

spontan in der einen oder anderen Weise auf Religion.46 Von unseren weiteren
Kontakten wissen wir, dass 17 der 20 Personen regelmässig die Kirche oder
Moschee besuchen und/oder aktive Mitglieder einer religiösen Vereinigung sind.

Eine Person erklärte, dass sie in ihrer Jugendzeit schlechte Erfahrungen in der

Ausfuhrlicher behandelt in Brigit Obrist/Silvia Büchi. Stress as an idiom for resilience.
Health and migration among Sub-Saharan Africans in Switzerland, in: Anthropology &
Medicine. 15 (2008). 249-259.
Ausführlicher dargestellt in Obrist Büchi. Gesundsein in der Migration (wie Anm. 35).
Personen, die ihre Jugendjahre in Portugal verbrachten oder schon sehr lange in der Schweiz
lebten, waren zurückhaltender und sprachen das Thema erst im späteren Verlaufe des
Interviews an.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 277

katholischen Kirche gemacht und sie deshalb verlassen habe. Eine weitere Person

ist sehr vom Buddhismus angetan und praktiziert buddhistische Meditation
und eine dritte erklärte explizit, Atheist zu sein.

Unsere afrikanischen Studientcilnehmenden waren schon in ihren Jugendjahren

in mehr oder weniger engem Kontakt mit den «modernen» Religionen,
wie das Christentum und der Islam auch bezeichnet werden. Nach ihrer Ankunft
in der Schweiz war es für die meisten wichtig. Kontakte zu religiösen Gemeinschaften

oder Gruppen knüpfen zu können. So suchten Personen mit früheren
Kontakten zu christlichen Gemeinschaften an ihrem neuen Wohnort Anschluss
in reformierten oder orthodoxen Kirchen oder in lokalen katholischen Pfarreien.
Für viele war das aber erst der Anfang ihrer Suche. Aufgrund von Sprachschwierigkeiten

wechselten einige in eine französisch- oder englischsprachige
reformierte Kirche oder katholische Sprachmission. Mehrere fühlten sich in den lokalen

Landeskirchen nicht sehr willkommen und akzeptiert. Sie vermuten, dass

sich die Schweizerinnen und Schweizer von ihnen distanzierten aufgrund ihrer
afrikanischen Herkunft und/oder weil sie als Asylsuchende in unser Land kamen.
Einen Platz an dem sie sich wohlfühlcn konnten, suchten sie sich daraufhin
anderswo. Sie knüpften Kontakte zu Freikirchen oder wandten sich neueren
christlichen Kirchen afrikanischen Ursprungs zu. Seit den späten 1980er Jahren

gibt es in der Schweiz eine wachsende Zahl evangelikal-charismatischer Kirchen
afrikanischer Herkunft. Heute sind es schätzungsweise über sechzig grössere und
kleinere afrikanische Kirchen, die Mehrheit davon französischsprachig.47 Einige
haben ihre Mutterkirche in Afrika (z.B. Nigeria, Ghana), andere wurden hier in

der Schweiz gegründet, oder haben sich von schweizerischen Freikirchen
unabhängig gemacht.48 Die muslimischen Personen in unserer Untersuchungsgrappe
suchten ihrerseits Moscheen und Gebetsräume von islamischen
Glaubensgemeinschaften auf, deren Mitglieder schon seit längerem in der Schweiz leben und

beispielsweise aus der Türkei oder aus arabischen Ländern stammen. Nur wenige
Gruppen afrikanischer Muslime aus Sub-Sahara Afrika verfügen mittlerweile
über eigene Treffpunkte in der Schweiz.

Typisch ist, dass es bei den meisten Personen einige Zeit dauerte, bis sie einen
Platz in einer religiösen Gemeinschaft fanden. Lovit M. aus Eritrea beispielsweise

erzählte:

«Jetzt gehe ich in die Kirche am Bucheggplatz, das ist eine evangelische Kirche.
Dort ist es gut. Die haben auch Kinderbetreuung während dem Gottesdienst. Weisst
Du. ich bin orthodox. Am Anfang bin ich in die griechisch-orthodoxe Kirche
gegangen, die war ganz in der Nähe von mir. Da haben sie auch so Weihrauch, das
habe ich von früher her gekannt. Aber ich habe nichts verstanden. Dann habe ich
verschiedene Kirchen ausprobiert. Mir ist es egal welche Kirche, katholisch,
evangelisch. Am Bucheggplatz fühle ich mich wohl. Nach dem Gottesdienst gehen wir

Aussage des Pastors Jean Zida. zitiert in Sabine Jaggi. «Yesu azali awa». Untersuchung einer
afrikanischen, frankophonen Migrantinnenkirche in Bern, unveröffentlichte Lizentiatsarbeit
am Institut für Ethnologie der Universität Bern 2005. 188.

Vgl. die Entstehungsgeschichte der von Jaggi untersuchten Kirche. Jaggi. «Yesu azali awa»
(wie Anm. 47).



278 Silvia Büchi

auch zusammen Kaffee trinken und «Gipfeli» essen. Meine Kinder sind Mitglieder
der Pfadfindergruppe der katholischen Kirche hier im Quartier und ich gehe am

Sonntag weil weg in die evangelische Kirche am Bucheggplatz». (Lovit M.. w.40,
Eritrea)

Kirchen, Gebetsräume und Moscheen sind nicht nur sakrale Orte, sie sind auch

zentrale soziale Begegnungsräume. In der obigen Aussage von Lovit M. wird
deutlich, wie wichtig gerade dieser soziale Aspekt für sie ist. Einige der von uns

befragten Personen berichteten uns auch davon, wie es für sie generell schwierig
war Kontakte zu finden, insbesondere zu Schweizerinnen und Schweizern. In
Kirchen und Moscheen konnten sie neue Leute kennen lernen und soziale

Beziehungen knüpfen. Caroline M. hat hier gar ihre besten Freundinnen gefunden:

«It took me three good years to find friends. I met them in the church. I was in the

choir, singing in the church. I sing every Sunday in the church. They are the friends
I always hang on with. They are living the type of life 1 am living, we are today like
sisters.» (Caroline M.. w, 40, Kamerun)

Sowohl für den Aufbau, wie auch für die Aufrechterhaltung oder den Wiederaufbau

von Gesundheit üben unsere Gesprächspartnerinnen und -partner verschiedene

religiöse Aktivitäten aus, wie beispielsweise Beten, die Bibel oder andere

heilige Texte lesen, Fasten, Amulette tragen oder in gemeinschaftlichen religiösen

Ritualen teilnehmen, sowohl hier in der Schweiz als auch während Aufenthalten

in ihrem Heimatland. Wenn beispielsweise der in Portugal aufgewachsene

Informatik-Spezialist Karamoko A., nach Kapverden zu seiner Familie fährt, so
unterzieht er sich einem lokalen Reinigungsritual, das er als wichtig für die
Aufrechterhaltung seiner Gesundheit betrachtet.

Als wir Lovit M. fragten, was sie für ihre Gesundheit im Alltag tue, erwähnte
sie zuerst ihr organisiertes Leben, ihre Arbeit und die guten Nachbarn. Dann

fügte sie hinzu:

«Und dann Glaube. Kirche. Das ist das Allerwichtigste. Den Glauben brauche ich.
Ich will nicht mit meiner Kraft alles erreichen. Wenn ich bete, dan sehe ich den
Erfolg. Ich danke Gott für alles, für unsere Gesundheit und dass meine Kinder
wohlgeraten sind. Das ist alles von Gott.» (Lovit M. w. 40. Eritrea)

Vor allem im Zusammenhang mit der Aufrechterhaltung ihres psychischen
Wohlbefindens erwähnten mehrere ihre Religiosität, die für sie eine Quelle von
Kraft darstellt. Sabine S., eine Witwe und Mutter von sieben Kindern erklärte,
dass sie in ihrem Leben mit vielen Schwierigkeiten konfrontiert gewesen sei,
dass ihr der Glaube an Gott aber Mut gegeben habe, weiter zu kämpfen:

«Moi j'ai une stabilité dans ma tête et je dirais aussi en moi. Et donc, il ya déjà cette

croyance en Dieu qui me maintient». (Sabine S., w. 46. Gabun)

Wenn sie mit einem Problem konfrontiert sei, so erzählte sie uns, dann bete sie

und suche gleichzeitig irdische Hilfe auf:

«Dès que je suis devant une difficulté je prie d'abord Dieu. Ensuite je cherche de

l'aide. C'est à dire je suis capable d'aller trouver moi-même un psychiatre qui peut
m'écouter. Parceque justement, dans ce pays qui m'acccuillle. on ne parle pas beau-



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 279

coup de ses problèmes, les gens sont un peu renfermés sur eux- mêmes et n'ont pas
le temps d'écouter les autres. Alors moi j'ai donc choisi cette politique d'aller trouver

moi-même un psychiatre qui peut m'écouter». (Sabine S., 46, w, Gabun)

Beten für das Gelingen der verschiedenen Dinge, die man vor sich hat, und
Dankesgebete für Erlebtes sind alltägliche Handlungen, die meist alleine und in
verschiedenen Situationen ausgeübt werden. Charlotte B. erzählte uns, wie ihr das

Beten hilft, mit alltäglichen Angstgefühlen umzugehen. Sie hat einen eigenen
Coiffeursalon in der Stadt. Wenn sie am Abend von dort nach Hause geht, macht
sie folgendes:

«1 pray, when I close my shop in the evening. For not being overwhelmed by
anxiety that my shop could be destroyed, I entrust my shop to God. I say: here, my
shop is in your hands. Then. I leave assured. One is assured and is not anxious. And
when I pray. I also entrust my way home to God. I walk assured. Even if I drive my
car carefully. I'm also assured to have God's protection. Later, when I arrive at
home. I thank the Lord for having let me returned safely». (Charlotte B.. w. 37,

Togo)

Einige erzählten uns auch, wie sie für andere Personen beten und umgekehrt,
dass andere Personen, z.B. Angehörige oder Freunde, für das Gelingen ihrer
Projekte oder Unternehmungen beteten. Dies kann im privaten Rahmen oder während

des Besuches eines Gottesdienstes oder Frcitaggcbetes stattfinden. Es gebe
ihnen ein Gefühl der Unterstützung durch andere. Auch die Teilnahme an
religiösen Ritualen in der Gemeinschaft lasse positive Gefühle erleben. Lovit M.
erzählte:

«Ich spüre, dass ich erleichtert bin, wenn ich in der Kirche bin. Manchmal weine
ich, so nahe geht es mir.» (Lovit M, w, 40, Eritrea)

Für Holly wiederum ist die Kirche einer der wenigen Orte wo sie Respekt und
soziale Anerkennung erlebt, v.a. für ihr Engagement als Vorbeterin. Ihr Leben in
der Schweiz ist schwierig, eigentlich würde sie geme zurück nach Afrika gehen,
aber ihre vier Kinder wollen nicht. Holly hat keine feste Arbeit und lebt von der
Sozialhilfe. Sie ist oft krank. Das Gebet ist Holly wichtig, aber sie sieht auch

Grenzen, Beten alleine reiche nicht:

«It is by the grace of God that prayer helped me a lot. But for how long this prayer
will help me? Because if you are hungry, you cannot just say: ok, I'm praying, then
I will be full. If you are physically not ok, you have too much stress. It is not the

spirit that will help your body to be ok.» (Holly E.. w, 39, Nigeria)

Trotzdem ist das Gebet v.a. in Krisensituationen für viele enorm wichtig,
beispielsweise wenn rassistische Diskriminierungen oder Konflikte in der Partnerschaft

erlebt werden. Charlotte B., die Coiffeuse, verlor einst eine Arbeitsstelle
infolge einer rassistisch motivierten Beschuldigung. Ein solches Erlebnis hinterlasse

eine Verletzung, die man sofort verbinden müsse und dabei spiele das Gebet

eine wichtige Rolle, sagte sie:

«Ou on est malade, ou alors on soigne. Et puis on fait un pansement et puis on
passe. C'étaient des blessures qu'il faut penser tout de suite. Sinon ça s'infecte.
C'était ça».



280 Silvia Büchi

Interviewer: «Comment êtes-vous parvenu de penser ça tout de suite?»

Charlotte: «Ah oui, parce qu'il y a un être suprême. C'est toujours la prière. On
s'accroche. Il faut qu'on s'accroche à quelque chose dans la vie, sinon on n'y arrive
pas. On ne peut pas s'accrocher dans le vide.» (Charlotte B.. w, 37, Togo)

Diese Beispiele zeigen, wie die Befragten im Umgang mit ihren Ängsten, mit
Einsamkeit und Verletzungen durch ihren Glauben an die Wirksamkeit
übermenschlicher Mächte und durch das Ausüben von religiösen Aktivitäten, sei es

allein oder in Gemeinschaft mit anderen, positive Gefühle erleben können. Auch
das Erleben von Respekt und sozialer Anerkennung ist in der Gemeinschaft mit
anderen Gleichgesinnten möglich. Die Beispiele zeigen aber auch, dass unsere
Gesprächspartnerinnen und Gesprächspartner sich im Umgang mit Problemsituationen

nicht nur auf die Wirksamkeit übermenschlicher Mächte verlassen, sondern
dass sie, je nach Situation, auch andere, weltliche Problemlösungen suchen.

Im Zusammenhang mit Religion haben einige unserer afrikanischen Studien-
teilnehmenden jedoch auch zusätzliche Probleme erlebt. Gerade die Tatsache,
dass unser Land eine lange Tradition der Säkularisierung kennt und sich viele
Menschen als nicht-religiös bezeichnen, stellt eine Herausforderung dar. Der
Umgang damit kann sich in nahen sozialen Beziehungen als schwierig erweisen.
Sane N., ein 34 jähriger Senegalese, der mit einer Schweizerin verheiratet ist,
findet beispielsweise, dass das Ehelebcn in einer eher säkularen Gesellschaft
noch komplizierter sei. Seit langem prägen Schwierigkeiten seine Partnerschaft.
Im Interview hob Sane N. einen Schwerpunkt des Konfliktes hervor: den
unterschiedlichen Stellenwert, den er und seine Partnerin in ihrem Leben der Religion
beimessen. Sane N. erläuterte:

«Parce que. tu sais, il y a une différence, comme le ciel et la terre, pour moi entre
une européenne et un africain. Il faut faire beaucoup de sacrifice. Il faut faire beaucoup

de sacrifice. Le plus dur pour moi. si vous n'êtes pas de même religion. Laissons

les traditions, les coutumes, tout ça de côté. La base pour moi. c'est la religion.
Si vous n'êtes pas de même religion, c'est très dur. Mais si l'un des deux est
pratiquant, l'autre ne pratique pas, c'est très grave. Pour moi c'est grave.» (Sane N.. m.
34, Senegal)

In einer neuen Gesellschaft kann es anderseits auch sehr schwierig sein, als
Fremder Zugang in eine Gemeinschaft Gleichgesinnter zu finden. Über dieselbe

Religionszughörigkeit zu verfügen garantiert noch nicht, dass einem Respekt und
soziale Anerkennung entgegengebracht werden. Doudou N., ein 34-jähriger
Kriegsflüchtling aus einem zentralafrikanischen Land, machte diese Erfahrung in
einer lokalen christlichen Landeskirche. In der Schweiz landete er zufälligerweise,

weil er im Transit eines Schweizer Flughafens auf seiner Flucht nach

England angehalten wurde. Schliesslich reichte er hier ein Asylgesuch ein. Später

erfuhr er, dass ein Entwicklungshelfer und ein Pastor, die in seinem Heimatort

tätig waren und von denen er damals gar nicht wusste, dass sie Schweizer

waren, ganz in seiner Nähe leben. Früher hatte er in seinem Heimatdorf immer
wieder die christliche Kirche des Schweizer Pastors besucht. Als Doudou N. nun
hier in einer lokalen Kirchgemeinde Anschluss suchte, machte er die schmerz-



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration'.' 281

hafte Erfahrung, dass der Platz auf der Kirchenbank neben ihm stets leer blieb.
Er fühlte sich in dieser Kirche nicht willkommen. Sehr oft erleben Afrikaner und

Afrikancrinnen, dass im öffentlichen Raum (Zug, Bus, etc.) der Platz neben

ihnen leer bleibt, oder dass sich Leute erheben und anderswo hinsetzen. Ein
solches Zeichen von Ausschluss aber an einem Ort zu erleben, an dem die Gemeinschaft

Gleichgesinnter gepflegt wird, war für Doudou N. sehr hart. Es machte ihn

traurig und schliesslich wandte er sich von dieser Kirche ab. Er betonte, dass es

auch für ihn sehr schwierig war, Kontakt zu der Bevölkerung zu finden, und dass

er erst nach gut zwei Jahren Freunde gefunden habe.

Diskussion

Die Frauen und Männer aus Sub-Sahra Afrika in unserer Forschung erzählten

von ihrem persönlichen Erleben von Gesundheit und ihren Gcsundheitsproblc-
men in der Migration und wie sie im Alltag versuchen, ihre Gesundheit aufrecht

zu erhalten oder wiederzuerlangen. In ihren Berichten wird das Spannungsfeld
deutlich, in dem diese Menschen stehen. Die Gespräche zeigen auch, wie zentral
das Menschen- und Weltbild nicht nur die Wahrnehmung von Gesundheit
bestimmt, sondern auch die Art und Weise beeinflusst, wie Gesundheit geschützt
und aufrechterhalten wird. Die Gespräche machen uns daher auch darauf
aufmerksam, wie w irksam in unseren westeuropäischen Gesellschaften die die lange
Tradition der Trennung zwischen Medizin und Religion ist. Es erstaunt daher

auch nicht, dass die Personen, die Claudine Herzlich Ende der 1960er Jahre in

Frankreich befragte, in ihren Gesprächen zu Gesundheit Religion nicht erwähnten.

Sie sind in einer Gesellschaft aufgewachsen, die eine lange Tradition der
Säkularisation kennt und sie haben daher sehr wohl gelernt, nicht spontan über

Religion und persönliche Religiosität zu sprechen, wenn sie zu Gesundheit befragt
werden. Nachfolgende Studien zum Gesundheitsverständnis in den 1990er Jahren

in Deutschland zeigten Ähnliches.44 Auch in diesen Studien sprachen die

Befragten nicht über Religion. Die Forschenden ihrerseits haben in diesen Studien
aber offenbar auch nicht danach gefragt. So haben beide Seiten Religion und
Gesundheit getrennt. Die eingangs erwähnte Narration der weltweit zunehmenden

Säkularisierung hat auch in der sozialwissenschaftlich orientierten Gesundheitsund

Krankheitsforschung ihre Spuren hinterlassen.
Die von uns befragten Migrantinnen und Migranten berichteten dagegen sehr

spontan über die Relevanz von Religion für ihre persönliche Gesundheit in der

Migration. Ihr Eingebundensein in die Welt ist nicht nur, aber auch ein religiöses
Eingebundensein. Religiöse Aktivitäten nehmen neben anderen ihren Platz im

alltäglichen Gcsundheitshandeln ein. Wie viele andere Migrantinnen und

Migranten in der Schweiz, stammen auch die von uns untersuchten gesunden

Faltermaier, Gcsundhcitsbewusstsein und Gesundheitshandeln (wie Anm. 23); Belz-Merk,
Gesundheit ist Alles und alles ist Gesundheit (wie Anm. 23); Strittmatter, Alltagswissen über
Gesundheit und gesundheitliche Protcktivfaktoren; Faltermaier/Kühnlein/Burda-Viering,
Gesundheit im Alltag (wie Anm. 23).



282 Silvia Büchi

Frauen und Männer, aus Ländern, in denen Religion in den verschiedenen Bereichen

des sozialen Lebens präsent ist, und die keine vergleichbare Geschichte der

Säkularisierung erlebt haben, wie wir in Westeuropa. Auf ihrer Reise in die
Migration nahmen sie ihre religiöse Sozialisierang mit und setzen sich nun damit -
und gleichzeitig mit einer säkular verfassten Gesellschaft - auseinander.

Die afrikanischen Frauen und Männer in unserer Studie sind nur teilweise
infolge von Krieg oder Konflikten migriert und sie verfügen heute über einen relativ

sicheren Aufenthaltsstatus. Trotzdem weisen ihre Erzählungen zu Gesundsein
und Kranksein in der Migration auf ein wiederholtes Erleben von Ausschluss hin
und sie zeigen, dass diese Menschen weiterhin um einen angemessenen Platz in
der Schweizer Gesellschaft verhandeln. Ihre Schilderungen von krankmachenden
Problemen in den drei Bereichen 1) nahe soziale Beziehungen, 2) berufliche
Integration, sowie 3) gesellschaftliche Anerkennung in der Schweiz, zeigen, dass

die Afrikaner und Afrikanerinnen in vieler Hinsicht mit ähnlichen Schwierigkeiten

kämpfen wie die Schweizer und Schweizerinnen. Auch sie haben Probleme
mit Partnern, der Familie, bei der Arbeit und im Zusammenhang mit
gesellschaftlicher Anerkennung. Diese Schwierigkeiten der afrikanischen Migrantinnen

und Migranten manifestieren sich aber zum Teil unterschiedlich, sie sind

vielschichtiger und facettenreicher. Oft sind diese Frauen und Männer - wie
viele andere ausländische Personen auch - konfrontiert mit einer Kumulation
von Problemen, die mit migrationsspezifischen Lebensbedingungen zu tun hat

und ihre Lebenswelt mitprägt. So erschweren bestimmte rechtliche Bedingungen
ihre Situation wie auch das Vorhandensein von gesellschaftlicher Diskriminierung

gegenüber Nicht-Schweizern. Die Schilderungen der Afrikaner und
Afrikanerinnen weisen auf drei zentrale Bereiche des Paradoxons von abverlangter
und verweigerter Gesundheit für Migrantinnen und Migranten in unserer Gesellschaft

hin:
1 Migrantinnen und Migranten verfügen in der Schweiz oft über eine

Aufenthaltsbewilligung, die sie in Abhängigkeit von ihrer Ehepartnerin/ihrem Ehepartner

bringt (Grund der Bewilligung: «Verbleib beim Ehepartner»). Sie müssen
während Jahren in einer ehelichen Partnerschaft leben, ansonsten droht ihnen der
Verlust ihres Aufenthaltsrechtes. Gleichzeitig erhöht sich seit längerer Zeit innerhalb

der Schweizer Bevölkerung die Scheidungsrate von Jahr zu Jahr. Von
ausländischen Personen wird verlangt, was unter Schweizerinnen und Schweizern
nicht mehr unbedingt gelebt wird. Staatlicherseits steht jedoch nur ein kleines

Beratungs- und Unterstützungsangebot für Paare und Familien zur Verfügung.
Harmonisches Ehe- und Familienleben wird vom Staat gefordert, aber nicht
unbedingt gefordert.

2) Ganz allgemein besteht in der Schweiz ein grosser Druck zur Integration in
den Arbeitsmarkt. Dies gilt sowohl für Schweizer/innen als auch für
Ausländer/innen. Migrantinnen und Migranten aus Nicht-EU-Ländern sind aufgrund
ihres Aufcnthaltsstatus, nicht anerkannten Ausbildungen und vorherrschenden
Vorurteilen erhebliche Schwierigkeiten beim Zugang zum Arbeit ausgesetzt. Zu
arbeiten wird gefordert und gleichzeitig erschwert.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration? 283

3) Wer in der Schweiz lebt, soll sich integrieren; so lautet eine weitere Forderung.

Afrikanerinnen und Afrikaner, die sich längst im beruflichen als auch im

gesellschaftlichen Leben in der Schweiz integriert haben, werden aber aufgrund
ihrer Hautfarbe weiterhin als «Fremde» betrachtet. Integration wird gefordert
und gleichzeitig verweigert.

Das Paradox von abverlangter und verweigerter Gesundheit für diese Migrantinnen

und Migranten in unserer Gesellschaft besteht also aus geforderter und

gleichzeitig vorenthaltener gesellschaftlicher Integration und Anerkennung. In
ihrem alltäglichen Umgang mit dieser Situation nutzen sie verschiedene
Ressourcen, darunter oft auch ihre eigene Religiosität und Angebote religiöser
Gemeinschaften. Religösc Praktiken können in dieser Lebenssituation auch als

Widerstandsressourcen im Sinne von Antonovsky verstanden werden: Widerstandsressourcen,

die dazu beitragen, dass Menschen auch in Situationen paradoxer
Anforderungen einen Kohärenzsinn bewahren können. Wir haben zumindest in
den ausgeführten Beispielen gesehen, dass durch das Ausüben religiöser Aktivitäten

ein Erleben positiver Emotionen und sozialer Anerkennung ermöglicht
wird. Daneben wurde aber auch darauf hingewiesen, dass Religiosität zu einem

gesundheitlichen Risikofaktor werden kann. Beispielsweise dann, wenn religiöse
Identitäten im sozialen Umfeld nicht unterstützt werden, eine Erfahrung, die
durch neuere Studien gestützt wird.50

Aussagen von Migrantinnen und Migranten zur Bedeutung von Religion für
ihre persönliche Gesundheit sind auch in einigen wenigen weiteren qualitativen
Studien in der Schweiz zu finden. So betrachten asylsuchende Frauen, die aus
verschiedenen Herkunftsländern stammen und in Zürich befragt wurden, Glaube
und religiöse Aktivitäten als wichtige Ressourcen im Umgang mit ihrer prekären
Situation.51 Ebenso sprachen Personen mit einem unsicheren Aufenthaltsstatus
(F oder keine gültige Aufenthaltsbewilligung [sans papiers]) aus Kosovo,
Lateinamerika und Afrika von Religion als Gesundheitsressource. In diesen beiden

Forschungen wurden Personen befragt, die entweder flüchten mussten und/oder
unter prekären Verhältnissen in einem neuen Land leben und nicht wissen, ob sie

längerfristig bleiben können. In einer weiteren, neueren Studie aus Kanada zeigte
sich aber auch, dass Frauen indischer Herkunft, die in sichereren Bedingungen
leben, neben anderem auch religiöse Aktivitäten als Gesundheitsressourcen in
ihrem Alltagsleben nutzen.

Inwiefern in der Schweizer Bevölkerung ähnliches Denken und Verhalten
vorhanden ist, ist unklar. Die bisher durchgeführten Studien zu Gesundheitskonzepten

und alltäglichem Gesundheitsverhalten gingen auf den Themenbereich

Religion nicht ein. Doch auch in der Schweizer Bevölkerung gibt es religiöse
Menschen. Nach der neusten repräsentativen Umfrage von Iso Public im Auftrag
der Bertelsmann Stiftung (Religionsmonitor 2008) können von den befragten

Siehe dazu: Kenneth I.Pargament. The Bitter and the Sweet. An Evaluation of the Costs and
Benefits of Religiousness, in: Psychological Inquiry 2002, Vol. 13, No.3. 168-181.

' Hunkeler/Müller. Aufenthaltsstatus und Gesundheit (wie Anm. 30).
'" Achermann/Chimienti, Migration, Prekarität und Gesundheit (wie Anm. 30).

Dyck. Immigration, Place and Health (wie Anm. 30).



284 Silvia Büchi

rOOO Schweizerinnen und Schweizer 16% als nicht religiös, 61% als religiös
und 23% als hochreligiös bezeichnet werden. Im Leben der hochreligiösen
Menschen nimmt Religion in vielen Lebensbereichen eine ganz zentrale Bedeutung

ein.54 Im Vergleich der unterschiedlichen Generationen sei in der Schweiz
eine hohe Konsistenz und Stabilität religiöser Überzeugungen festzustellen. Es

ist daher zu erwarten, dass zumindest in einem Teil der Schweizer Bevölkerung
Gesundheitsverständnisse mit einer religiösen Dimension zu finden sind und
Menschen Religion und Religiosität als Gesundheitsressource erleben. Bislang
ist dies jedoch nicht untersucht worden.

In ihrer repräsentativen Studie zur Gesundheitskompetenz in der Schweizer
Bevölkerung von 2006 haben Schmid und Wang zumindest Hinweise erhalten,
die in diese Richtung weisen. Eine der Fragen in ihrer Untersuchung lautete: «Do

you take some moments of prayer, meditation or contemplation or something
like that'.1» Von den 1*252 Befragten haben 355 mit «ja» geantwortet, das ist ein
Anteil von 28%. Was diese Menschen nun genau tun, inwiefern es mit gelebter
Religion zu tun hat und ob sie zwischen diesen Tätigkeiten und Gesundheit einen

Bezug herstellen, wissen wir jedoch noch nicht. Auf eine zweite, offene Frage
(«Was tun Sie bevorzugt für die Erhaltung Ihrer Gesundheit?») machten 30 der
befragten 1'255 Personen spontane Aussagen, die von den Forschenden mit
«meditation, prayer, spirituality» zusammengefasst wurden56. Diese wenigen
Personen zumindest scheinen einen hohen Zusammenhang zwischen ihren
möglicherweise religiösen Aktivitäten und einer positiven Auswirkung auf ihre
Gesundheit wahrzunehmen. Welche Gesundheitsverständnisse und -verhalten diese
Menschen teilen und inwiefern diese in der weiteren Bevölkerung verbreitet
sind, musste in weiteren Forschungen genauer untersucht werden.

Die Situation von Migrantinnen und Migranten ist sicherlich besonders stark
durch Veränderung gekennzeichnet. Durch ihr Verlassen von Vertrautem und
dem Versuch in neuer Umgebung Fuss zu fassen, sind sie mit vielen Veränderungen

konfrontiert und müssen mit unterschiedlichsten, oft auch sich w iderspre-
chenden Anforderungen umgehen lernen. Es liegt auf der Hand, dass die Suche
nach Kohärenz und Sinnhaftigkeit im Leben für sie ein wichtiges Thema ist.
Doch wir alle sind mit Veränderungen konfrontiert. Die Suche nach Sinn und
Kohärenz ist auch für uns ein Thema. In der heutigen globalisierten Welt verändert

Migration nicht nur das Leben der Migrierten, sondern auch der «Sess-
haften». Wir sind in globalen Netzwerken involviert und dies verändert auch
unsere Identitäten. Güter, Ideen und Menschen gehen heute in alle Richtungen um
die Welt. Daher hat Globalisierung auch Auswirkungen auf den Umgang mit
Gesundheit und Krankheit, mit Heil und Heilung. Wir bilden neue Gemeinschaften
mit anderen Menschen, suchen Sinn und kreieren Tradition.7 Ob nun Schweize-

Margareta Schmid und Jen Wang. «Gesundheitskompetenz Schweiz» (Swiss Health Literacy
Survey 2006 HLS.CH). www.gesundheitskompetenz.ch
Jen Wang, persönliche Mitteilung.
James V. Spiekard. «Healing, the individual search for meaning, and modernity», Vortrag
gehalten an der University of Southern Denmark. September 2007.



Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration' 285

rinnen und Schweizer - in einer säkular verfassten Gesellschaft aufgewachsen
und im Umgang mit Fragen von Gesundheit und Krankheit bereits ihr Leben

lang mit der Trennung von Medizin und Religion konfrontiert - heute mit
Gesundheit und Krankheit, Heil und Heilung anders umgehen als eingewanderte
Migrantinnen und Migranten, müsstc weiter untersucht werden.

Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration'.'
In der Migrationsforschung sind die Themen Gesundheit und Religion lange Zeit vernachlässigt

worden. Nur wenige Forschende haben Gesundheit und Wohlbefinden anstatt Krankheit

und Kranksein von Migrierten untersucht, trotz Forderungen nach einem
Perspektivenwechsel. Inspiriert von Antonovsky's salutogenetisehem Ansatz, wurde eine qualitative

explorative Studie in der Schweiz durchgeführt, um mehr über das Erleben von
Gesundheit durch Migrantinnen und Migranten zu erfahren, wie auch über Ressourcen, die
sie dafür in ihrem Alltag mobilisieren. Ein schweizerisch-afrikanisches Forschungsteam
untersuchte Gesundheitskonzepte und gesundheitliche Alltagshandlungen von in der
Schweiz lebenden Sub-Sahara Afrikanerinnen und Afrikanern, die sich selber gesund fühlen

und oder von anderen Personen so charakterisiert wurden.
Die Daten zeigen, dass diese Migrantinnen und Migranten Gesundheit als eng

verbunden mit der Erfüllung ihres eigenen Migrations- oder Lebensprojektes erleben. Sie
verstehen Gesundheit als dynamisch und multidimensional. Eine religiöse Dimension
bildet einen wesentlichen Bestandteil ihrer Gesundheitskonzepte. Gesundheit und Krankheit

erleben die Migrantinnen und Migranten in der Interaktion mit einer vielfältigen und
sich verändernden Umwelt und dies beeinflusst ihre gesundheitlichen Alltagspraktiken.
Verschiedene persönliche, soziale und materielle Ressourcen werden im Umgang mit den
Anforderungen der zum Teil schwierigen und paradoxalen Lebensbedingungen mobilisiert.

Unter anderem werden Glaube und religiöse Aktivitäten als wichtige Gesundheitsressourcen

betrachtet, doch auch diese können zu einer Quelle von Problemen werden.

La religion: une ressource eie santé elans la migration.'
Les thèmes de la religion et de la santé ont longtemps été négligés dans la recherche sur la

migration. Dans le domaine migration et santé, seul un petit nombre de chercheurs se sont
penchés sur la santé et le bien-être, plutôt que sur la maladie et le mal-être des migrants, et
cela malgré une exigence croissante d'un changement de perspectives dans la recherche.
Inspirée par l'approche saluto-génétique de Antonovsky, une étude qualitative fut réalisée
en Suisse visant une meilleure compréhension de la perception qu'ont les migrants de la
santé, ainsi que des ressources qu'ils mobilisent. L'équipe de recherche africano-suisse a

exploré les concepts de santé et les activités quotidiennes liées à la santé des Africains
subsahariens vivant en Suisse. Ceux-ci considèrent savoir gérer leurs problèmes de santé,
et/ou en ont la réputation.

Les données démontrent que ces migrants perçoivent la santé en fonction de

l'accomplissement de leur propre projet de migration ou de vie. Ils éprouvent la santé

comme dynamique et multidimensionnelle. La dimension religieuse constitue une part
essentielle de leurs concepts de santé. Ils vivent la santé et la maladie en interaction avec
un environnement multiple et changeant, ce qui influence leurs pratiques quotidiennes
liées à la santé. Ils mobilisent diverses ressources personnelles, sociales et matérielles
pour répondre aux conditions difficiles et paradoxales de la vie. La foi et les activités
religieuses sont considérées, parmi d'autres, comme d'importantes ressources de santé, mais
peuvent également devenir des sources de problèmes.

Religion, a health resource for migrants?
In migration research the topics of religion and health have been neglected for a long
time. Despite a growing demand for changing research perspectives few researchers in the
field of migration and health have studied the health and well-being of migrants rather
than disease. Inspired by Antonovsky's salutogenic approach, a qualitative exploratory
study was carried out in Switzerland, aimed at discovering more about the experience of



286 Silvia Büchi

health by migrants and about the resources they mobilise regarding health. The mixed
African-Swiss research team explored the health concepts and daily health activities of
Sub-Saharan Africans living in Switzerland who consider themselves and/or are considered

by others as healthy.
The data show that these migrants experience health in close relation to the fulfilment

of their own migration or life project. They understand health as dynamic and
multidimensional. A religious dimension forms an integral part of their health concepts. Health
and illness are experienced in interaction with a multifaceted and changing environment
and this influences their daily health practices. Various personal, social and material
resources are mobilised in response to the demands of difficult and paradoxical life conditions.

Among others, belief and religious activities are valued as important health resources,

although they may also become a source of problems.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords
Afrikanische Migranten - migrants africains - African migrants, Gesundheit - santé -
health, Resilienz - resilience - resilience, Medizinethnologie - anthropologie médicale -
medical anthropology - Schweiz - Suisse Switzerland

Silvia Büchi, lic.phil, Doktorandin am Schweizerischen Tropeninstitut und an der Universität

Basel.


	Religion, eine Gesundheitsressource in der Migration?

