Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 102 (2008)

Artikel: Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften in der
Schweiz am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya

Autor: Beyeler, Sarah / Suter Reich, Virginia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Inkorporation von zugewanderten
Religionsgemeinschaften in der Schweiz
am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya

Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Die Religionsvielfalt in der Schweiz basiert unter anderem auf der Zuwanderung
religioser Gemeinschaften." Auch die beiden (muslimischen)’ Diasporagemein-
schaften der Aleviten und Ahmadis kamen im Zuge von Migrationsbewegungen
in die Schweiz.” Im curopaischen Vergleich kann die Prisenz von Muslimen in
unserer Gesellschaft als ein Phdnomen jiingeren Datums beurteilt werden, es
handelt sich aber sicherlich nicht um eine vollig neue Erscheinung. So entstand

[

Die religiose Vielfalt in der Schweiz ist ein vielschichtiges Phinomen unterschiedlichen Ur-
sprungs. Bereits im 16. Jahrhundert fiihrte die Reformation zur religiosen Spaltung der vor-
mals katholisch geprigten Schweiz und zu einem Nebeneinander katholischer und protestan-
tischer Glaubensbekenntnisse. Siehe dazu Bertrand Forclaz, Religiose Vielfalt in der
Schweiz seit der Reformation, in: Martin Baumann/Jorg Stolz (Hg.), Eine Schweiz — viele
Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens, Bielefeld 2007, 89-99. Nicht zu
vergessen ist hier, dass auch viele christliche «Sondergruppen» durch Zuwanderung in die
Schweiz kamen. Siche Rolf Weibel, Christliche «Sondergruppen»: Neue Gemeinschaften
des 19. Jahrhunderts, in: Baumann/Stolz (Hg.), Eine Schweiz — viele Religionen (wie Anm.
1), 145-159. Ein Teil der Vielfalt ist ferner auf die Lebensreformbewegungen um 1900 zu-
riickzufiihren. Die Suche nach einer religiésen und spirituellen Erneuerung bildete einen we-
sentlichen Bestandteil der Bewegung. Die Emeuerung wurde sowohl innerhalb, als auch aus-
serhalb der christlichen Tradition gesucht. Ostliche Weisheitslehren spielten dabei eine
massgebliche Rolle. Sieche dazu Thomas Nipperdey, Religion im Umbruch. Deutschland
1870-1918, Miinchen 1988.

Die Klammer verweist auf den intrareligiosen Diskurs innerhalb der alevitischen Gemein-
schaft hinsichtlich deren Zugehorigkeit zum Islam, was in diesem Beitrag noch niher ausge-
fiihrt werden wird.

Zur Thematik von Migration und Religion siehe auch die Migrationsstudien von Karsten
Lehmann, wie beispielsweise: Karsten Lehmann, Institutionen christlicher Migranten in
Deutschland. Eine Sekunddranalyse am Beispiel von Frankfurt am Main, in: Martin Bau-
mann/Samuel M. Behloul (Hg.), Religioser Pluralismus. Empirische Studien und analytische
Perspektiven, Bielefeld 2005, 93-121. Und Karsten Lehmann, Migration und die dadurch
bedingten religiésen Pluralisierungsprozesse. Zu Stand und Perspektiven der Wissenschaft,
in: Beauftragte der Bundesregierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integration (Hg.), Reli-
gion — Migration — Integration in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft. Dokumentation
einer Fachtagung am 22. April 2004, Berlin / Bonn 2004, 31-46.

SZRKG, 102 (2008), 233-259



234 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

die erste Schweizer Moschee bereits zu Beginn der 1960er Jahre in Ziirich. Mitt-
lerweile leben hierzulande iiber 310°000 Muslime* und bilden nach den Landes-
kirchen die drittgrosste Religionsgemeinschaft. Die Bevolkerungsstirke der mus-
limischen Gemeinschaften wird im 6ffentlichen Diskurs stark reflektiert. Mit zu-
nehmender Skepsis wird die Priasenz «des Islams» in der Schweizer Gesellschaft
beobachtet und als uniform und den westlichen Werten widersprechend darge-
stellt. Die mediale Berichterstattung prigt ein negatives und konfliktorientiertes
Islambild, indem vor allem Topoi wie Integrationsprobleme, Unterdriickung der
Frau oder Extremismus thematisiert werden. Diese einseitige und stereotype
Darstellung des Islams verwehrt den Zugang zur Pluralitdt muslimischer Lebens-
formen.

Vor diesem Hintergrund erstaunt, dass es kaum Forschungsliteratur zu musli-
mischen Gemeinschaften in der Schweiz gibt, die durch wissenschaftliche Evi-
denz solch emotionsgeladenen und pejorativen Wahrnehmungen Gegensteuer
geben konnte. Ein Teilprojekt des NFP 58 zu Religionsgemeinschaften, Staat
und Gesellschaft, das gegenwirtig am Institut fiir Sozialanthropologie der Uni-
versitit Bern durchgefiihrt wird, machte hierzu einen Beitrag leisten.” Das Pro-
jekt erforscht die Entstehung und Etablierung der Ahmadiyya- und Alevi-Dias-
pora in der Schweiz, wobei der Fokus nicht nur auf die beiden Gemeinschaften,
sondern auch auf die Schweizer Gesellschaft gerichtet wird. Wir (als Forscher-
team) untersuchen, unter welchen politischen, rechtlichen und gesellschaftlichen
Bedingungen die institutionelle Eingliederung oder Ausgrenzung zugewanderter
religioser Gemeinschaften erfolgt. Hierbei arbeiten wir in Anlehnung an Yase-
min Soysal mit dem theoretischen Konzept des Inkorporationregimes.® Soysals
Argumentation zufolge liefert der soziale, politische und religiése Kontext des
Residenzstaates entscheidende Bedingungen fiir die konkrete Ausformung einer
Diasporagemeinschaft.” Dabei umfassen die so genannten Inkorporationregimes
samtliche Organisationsformen, Praktiken, Diskurse und politische Strategien,
mit denen ein Residenzstaat Diasporas und Migrantengruppen gegeniiber tritt. So
hat beispielsweise die Tatsache, dass in der Schweiz das Verhiltnis zwischen
Religion und Staat auf kantonaler Ebene geregelt wird, einen erheblichen Ein-
fluss auf die Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften. Im
Vergleich zum sozialwissenschaftlichen Konzept der Integration bietet das Kon-
zept der Inkorporationregimes gewisse Vorteile. Es ldsst zu, dass nicht nur Ein-

* Bundesamt fiir Statistik, Eidgenossische Volkszihlung, Neuenburg 2000.
" Es handelt sich um das NFP 58 Teilprojekt «Muslimische Gemeinschaften und Inkorpora-
tionsregimes: Ein Vergleich der Ahmadi- und Alevi-Diaspora in der Schweiz» unter der Pro-
jektleitung von Prof. Martin Sokefeld, Informationen zum Projekt siche unter <http:/www.
nfp58.ch/d projekte muslime.cfm?projekt=74>.
Yasemin Soysal, Limits of Citizenship. Migrants and Postnational Membership in Europe,
~ Chicago 1994.
Zum Verhiltnis Zwischen Religion und Diasporagemeinschaft, siche auch Martin Baumann,
Researching Religious Diversity in Western Europe: The Study of Diaspora Communities,
Religious Contlict, and Public Domain in Germany and Switzerland, in: K.S. Nathan (Hg.),
Religious Pluralism in Democratic Societies: Challenges and Prospects for Southeast Asia,
Europe and the United States in the New Millennium, Singapore 2007, 139-157.

6



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 235

gliederungsmechanismen sondern auch Ausschlussprozesse analysiert werden
konnen. Ausserdem bietet es Distanz zur lange Zeit in der Diskussion um die
gesellschaftliche Eingliederung von Migranten vorherrschenden Meinung, dass
cine erfolgreiche Integration hauptsiachlich vom kulturellen Hintergrund der Mi-
granten abhingig sei.® Ferner ist der Begriff assoziativ nicht vorbelastet, weil er
in politischen und gesellschaftlichen Diskussionen kaum vorkommt.

Im vorliegenden Artikel mochten wir erste Ergebnisse dieses Forschungspro-
jektes vorstellen. Einleitend geben wir einen kurzen allgemeinen Uberblick zu
muslimischen Organisationen in der Schweiz. Anschliessend werden die beiden
von uns untersuchten Gemeinschaften beschrieben. Der deskriptive Teil beriick-
sichtigt sowohl religionshistorische Entwicklungen, als auch aktuelle gesell-
schaftliche und politische Zusammenhénge im Herkunftsland, in Europa und in
der Schweiz. Im analytischen Teil besprechen wir dann anhand konkreter Fall-
beispiele Aspekte der Institutionalisierung der beiden Gemeinschaften. Hierbei
liegt der Akzent auf dem Einflussbereich der Inkorporationsbedingungen der
Aufnahmegesellschaft, also der Schweiz:

In Bezug auf die Aleviten werden die Organisationsformen und Anerkennungs-
praktiken der alevitischen Gemeinschaften vor dem Hintergrund rechtlicher Rah-
menbedingungen und gesellschaftspolitischer Prozesse in der Schweiz analysiert.

Die Inkorporation der Ahmadiyya wird im Zusammenhang mit dem in der
Schweiz vorherrschenden Islamdiskurs untersucht. Es wird gezeigt, wie die in
unserer Gesellschaft existierenden stereotypen und pejorativen Islambilder die
inhaltliche Ausrichtung des Dialogs der Ahmadiyya mit der Offentlichkeit domi-
nicren. Anhand zweier Bauprojekte der Ahmadis sollen die konkreten Auswir-
kungen des Islamdiskurses auf das lokale Handeln der Gemeinschaft erfasst
werden.

Muslimische Organisationen in der Schweiz

Die heute rund 300’000 in der Schweiz lebenden Muslime sind vorwiegend in
stadtisch geprdgten Kantonen wohnhaft. 56% stammen aus dem ehemaligen
Jugoslawien, 20 % kommen aus der Tiirkei, 4% aus den Maghreb-Staaten, 3 %
aus dem Libanon, 15 % aus Schwarzafrika und Asien. Die Mehrheit (75%) unter
ihnen gehort der sunnitischen Glaubensrichtung an.” Zu den verbleibenden Min-
derheiten gehdren beispielsweise schiitische Glaubensgemeinschaften und die
Ahmadiyya. Gemiss Eidgendssischer Volkszdhlung werden auch die Aleviten zu
den muslimischen Minderheiten zugehorig gezihlt. Nicht alle Aleviten sind mit
dieser Zuordnung einverstanden. Dies wird an spéterer Stelle genauer ausgefiihrt.

Zur Kritik des Integrationskonzeptes siche auch Martin Sokefeld, Das Paradigma kultureller
Differenz: Zur Forschung und Diskussion iiber Einwanderer aus der Tiirkei in Deutschland, in:
Martin Sokefeld (Hg.), Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz, Bielefeld 2004, 9-34.
Gemiss Bundesamt fiir Statistik, Eidgenossische Volkszdhlung 2000. Religionslandschaft in
der Schweiz, Neuenburg 2004.



236 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

In den letzten 30 Jahren haben sich die muslimischen Gemeinschaften zur
grossten und stdrksten nicht-christlichen Religionsgemeinschaft entwickelt. An-
fang der 90er Jahre wurde die Anzahl muslimischer Zentren in der Schweiz auf
60 geschitzt. Heute existieren weit tiber 100. Diese Organisationen sind keines-
falls homogen, sondern unterscheiden sich hinsichtlich ethnischen, nationalen,
sprachlichen und politischen Kriterien. In den meisten Féllen verfiigen sie nicht
iiber reprisentative Infrastrukturen. Zum Gebet oder religiosen Veranstaltungen
treffen sich die Vereinsmitglieder in Privatwohnungen oder in «Hinterhof-
Moscheen», die von aussen kaum als solche wahrzunehmen sind.

Erst seit einigen Jahren treten die muslimischen Glaubensgemeinschaften in
der Schweiz mit ihren Forderungen an die Offentlichkeit und bringen ihre Anlie-
gen gegeniiber den schweizerischen Behoérden und Verwaltungseinheiten zum
Ausdruck. Aus eigener Initiative oder auf Wunsch der Behorden'’ griindeten
Muslime in der Schweiz hierfiir sprach- und herkunftsunabhingige Dachver-
biande, wie etwa die Gemeinschaft islamischer Organisationen der Schweiz
GIOS 1989 in Ziirich, die Vereinigung islamischer Organisationen Ziirich VIOZ
1997 in Zirich und die Koordination islamischer Organisationen der Schweiz
KIOS 2000 in Bern. Thre wichtigsten Forderungen beinhalten: muslimischer
Religionsunterricht an dffentlichen Schulen, Errichtung eigener Friedhéfe, repri-
sentative religiose Infrastrukturen und die offentlichrechtliche Anerkennung.''
Aus unterschiedlichen Griinden sind die Ahmadiyya und alevitischen Gemein-
schaften diesen Dachverbanden nicht angeschlossen. Sie verfligen {ber eigene
transregionale, nationale und transnationale Organisationsstrukturen und agieren
auch als Ansprechpartner gegeniiber den Schweizer Behorden, wie nachfolgend
gezeigt wird.

Aleviten in der Tiirkei und in Europa

Aleviten sind eine kulturelle beziehungsweise religiose Minderheit, die sich seit
dem 13. Jahrhundert in Anatolien aus verschiedenen heterodoxen Stromungen
entwickelt hat. Der alevitische Glaube ist nicht auf eine spezifische Offenbarung
zuriickzufithren. Die Entstehung kann als vielschichtig charakterisiert werden.
Neben den schiitisch-islamischen Elementen beinhalten alevitische Glaubens-

' Die VIOZ beispielsweise entstand auf ausdriickliche Forderung der Ziircher Behorden hin,

nachdem einzelne muslimische Vereinigungen den Wunsch nach einem eigenen Friedhof ge-
dussert hatten. Die Behérden verlangten von den Vereinen zentralisierte Organisationsstruk-
turen, weil sie nicht mit mehreren Vereinen, sondern nur mit einem einzigen Ansprechpart-
ner verhandeln wollten.

'' Zu Muslimen in der Schweiz, siche unter anderem auch: Christoph Baumann/Christian Jig-
gi, Muslime unter uns. Islam in der Schweiz, Basel 1991. Samuel Behloul, Muslime in der
Zentralschweiz. Von Migranten zu Muslimen in der Diaspora. Ein Forschungsbericht, Lu-
zern 2004, Hans Mahnig, Islam in Switzerland: Fragmented Accomodation in a Federal
Country, in: Yvonne Yazbeck Haddad (Hg.), Muslims in the West. From Sojourners to Citi-
zens, Oxford 2002, 72-87. Und René Pahud de Mortanges (Hg.), Muslime und Schweize-
rische Rechtsordnung, Freiburg 2002.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 237

vorstellungen auch sufistische, friithchristliche und schamanistische Aspekte.'
Analog zur schiitischen Tradition anerkennen Aleviten Ali, Cousin und Schwie-
gersohn des Propheten Mohammed, als dessen legitimen Nachfolger. Von daher
rithrt eine ausserordentliche Verchrung der zwdlf Imame und vor allem der engs-
ten Prophetenfamilie (EAlibeyt). Trotz alevitischem — allerdings eher nominellen
— Bekenntnis zur Rechtsschule der Zwoélfer Schia (Caferyia) wird das Aleviten-
tum auch von schiitischer Seite als Hiresie verworfen. Entgegen der sunnitischen
und schiitischen Vorstellungen zihlen fiir Aleviten nur die «inneren Werte des
Korans». Das fiinfmalige Gebet, das Fasten im Monat Ramadan, die Pilgerreise
nach Mekka oder der Gang in die Moschee stellen fiir sie Ausserlichkeiten dar,
die nicht zu ihrer Glaubenspraxis gehoren. Hingegen feiern Aleviten Cem, das
gemeinschaftliche Ritual, welches wenn mdglich einmal im Jahr abgehalten
wird. Cem ist in inhaltlicher und formeller Hinsicht wie eine Antithese zum mus-
limischen Gebet: Frauen und Minner nechmen am Ritual gemeinsam teil. Sie
sitzen im Kreis und richten sich nicht nach Mekka. Musik, Gedicht und Tanz
sind weitere zentrale Bestandteile des Cem. Zum Abschluss des Rituals wird ein
gemeinsames Opfermahl geteilt.

Die safawidisch-schiitische Orientierung der anatolischen Aleviten fiihrte zu
blutigen Aufstinden gegen die osmanische Zentralmacht. Im 16. Jahrhundert
wurden die damals Kizi/bas genannten Aleviten als Hiretiker verfolgt. Zum
Schutz vor Massakern und Deportationen zogen sie sich in unwegsame und
unzugiingliche Berggebiete Anatoliens zuriick, wo sie ithren Glauben im Verbor-
genen praktizierten. In der gesellschaftlichen und geographischen Isolation ent-
standen die teils heute noch existierenden religids-sozialen Institutionen der ale-
vitischen Gemeinschaft."” Erst mit der Griindung der tiirkischen Republik beka-
men Aleviten das volle Biirgerrecht zugesprochen. Infolge der homogenisieren-
den Nationalideologie des tiirkischen Staats blieb den Aleviten die Anerkennung
als eigenstindige religiose oder kulturelle Gemeinschaft jedoch verwehrt. An
dieser Situation hat sich bis heute nicht viel gedndert. Noch immer verweigert
die Tiirkei den Aleviten die Anerkennung als religiose oder kulturelle Glaubens-
gemeinschaft. Mittleweile konnen sie ihre Riten zwar 6ffentlich praktizieren, das
tiirkische Vereinsgesetz aber erschwert die Selbstorganisation."® Aus diesen
Griinden gibt es keine offiziellen Angaben zur Grosse der alevitischen Gemein-
schaft. Schitzungsweise ist ein Viertel der Bevolkerung in der Tiirkei alevitisch.
Viele Aleviten sind auch kurdisch und somit in der Tirkei einer zweifachen
Diskriminierung ausgesetzt.

" Siehe zur religionshistorischen Entwicklung des Alevitentums auch Karin Vorhoff, Zwi-
schen Glaube, Nation und neuer Gemeinschaft. Alevitische Identitidt in der Tiirkei der Ge-
genwart, Berlin 1995. Und Krisztina Kehl-Bodrogi, Die Kiziibag/Aleviten. Untersuchungen
tiber eine esoterische Glaubensgemeinschaft in Anatolien, Berlin 1988.

' Vergleiche dazu Kirsztina Kehl-Bodrogi, Die Kiziibag/Aleviten (wie Anm. 12), 39-40.

'* Siehe dazu auch Karin Vorhoff, Zwischen Glaube, Nation und neuer Gemeinschaft (wie
Anm. 12), 29-30.



238 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Die Binnenmigration, welche in der Tiirkei in den 1950er Jahren einsetzte,
brachte grosse Verdnderungen fiir die damals noch hauptsichlich im 6stlichen
Anatolien lebende alevitische Bevolkerung. Sie beschleunigte den Zerfall der tra-
ditionellen sozial-religiosen Organisationsstrukturen. Die erblichen Beziehungen
zwischen religiésen Laien (Talip) und Clans von religiosen Fithrern (Dede), wel-
che fiir die Weitergabe der miindlich tradierten Glaubensinhalte zustindig sind,
wurden aufgebrochen. Die religiose Praxis sowie ein Grossteil der Tradition
gingen verloren. Die alevitische Religiositdt verlagerte sich fast ausschliesslich
auf die Ebene der Volksreligion in Form von Wallfahrten, Heiligen- und Griéber-
kulte."” Als Folge davon wuchs in den 60er Jahren eine junge alevitische Gene-
ration heran, welche die Einfiihrung in die Geheimlehre nicht mehr erlebte. In
dieser Phase setzte im Alevitentum ein Sdkularisierungsprozess ein. Die alevi-
tische Jugend kam an Hochschulen und Universititen in Bertihrung mit revolu-
tiondren Ideoiogien, denen sie sich fast ausnahmsios verschrieb. Entsprechend
diesen neuen ideologischen Einfliissen wurde die historische Opposition der Ale-
viten uminterpretiert und ithr Widerstand gegen die osmanische Zentralmacht als
frither Klassenkampf gegen Unterdriickung und Ausbeutung gelesen. Erst ab
Mitte der 80er Jahre, Anfang der 90er Jahre fanden alevitische Kreise zu religio-
sen Identifikationsmustern zuriick. Neu wurde die alevitische Kultur in Vereinen
gelebt, welche an die Stelle der traditionellen, lokalen Bindungen traten, die als
Folge der Binnenmigration verschwanden. Zeitgleich traten Aleviten in West-
europa an die Offentlichkeit. Diese Entwicklung ging von Deutschland aus, wo
die ersten Organisationen in den 80er Jahren gegriindet wurden. '

Aleviten in der Schweiz

In der Schweiz setzten die alevitischen Vereinsgriindungen einige Jahre danach
ein. Diese zeitliche Verschiebung hidngt unter anderem mit der spiter einsetzen-
den Migration aus der Tiirkei in die Schweiz und der um ein vielfaches héheren
Anzahl in Deutschland lebenden Aleviten zusammen. Die Arbeitsmigration aus
der Tiirkei nach Deutschland setzte mit dem deutsch-tiirkischen Anwerbeabkom-
men von 1961 ein. Zu dem Zeitpunkt lebten knapp 800 Tiirken in der Schweiz.
Sie gehorten hauptsiachlich einer Bildungselite an, die aus den Metropolen der
osmanischen beziehungsweise republikanischen Tiirkei kamen. Die Griinde fir
ihre Migration waren vielfiltig: Politisches Exil, Hochschulausbildung oder eine
lingere medizinische Kur.'” Nach 1960 warb auch die Schweiz Gastarbeiter aus

"* Vergleiche dazu Krisztina Kehl-Bodrogi, Vom revolutioniren Klassenkampf zum «wahren»
Islam. Transformationsprozesse im Alevitum der Tiirkei nach 1980, Berlin 1992, 7-10.

'* Zur Entwicklung der alevitischen Bewegung in Deutschland siche Martin Sokefeld, Strugg-
ling for Recognition. The Alevi Movement in Germany and in Transnational Space, Oxford

_2008.

'" Es gibt keine systematische Erfassung der Migrationsentwicklung zwischen der Tiirkei und
der Schweiz, nihere Angaben finden sich in einzelnen Publikationen, wie beispielsweise in:
Lukas Kieser, Vorkdmpfer der «Neuen Tiirkei». Revolutiondre Bildungseliten am Genfersee
(1870-1939), Ziirich 2005, 9.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 239

der Tiirkei an, also nicht viel spiter als dies Deutschland tat. Jedoch kamen vor-
erst nur wenig tiirkische Migranten, weil die Schweiz weiterhin die meisten
Arbeitsmigranten aus [talien anwarb. Erst in den folgenden drei Jahrzehnten
stieg die Zahl der tiirkischen Einwanderer auf iiber 80°000 an.'* Die Hilfte kam
in der Zeit zwischen 1980 und 1990 in die Schweiz. In dieser Zeitspanne wuchs
die Zahl tirkischer Einwanderer aber nicht nur wegen zunehmender Arbeitsmi-
gration. Viele unter ihnen fliichteten vor politischen und gesellschaftlichen Kon-
sequenzen des Militirputschs von 1980 und der intensivierten Auseinander-
setzungen zwischen der PKK und der tiirkischen Armee Mitte der 1980er Jahre.
Auch der Familiennachzug fiithrte zu einer zunehmenden Migration aus der Tiir-
kei in die Schweiz. Gegenwirtig (Stand 2007) zihlt man rund 120°000 Personen,
die aus der Tiirkei in die Schweiz immigriert sind."” Wie gross der Anteil der
Aleviten unter ihnen ist, kann nur mittels Schitzungen eruiert werden. Aleviten
werden in der Schweiz in keiner offiziellen Statistik als Bevoélkerungs- oder
Religionsgruppe erfasst. Es ist anzunehmen, dass Aleviten unter der aus der Tiir-
kei stammenden Bevolkerung in der Schweiz iiberproportional (zwischen 30—
40%) vertreten sind. Denn in den (ost)-anatolischen Provinzen leben noch heute
viele Aleviten. Da die Arbeitsmigranten vor allem aus diesen Regionen rekrutiert
wurden, liegt die Vermutung nahe, dass sich unter ihnen viele Aleviten befinden.
Als diskriminierte Minderheit, dazu haufig kurdischer Herkunft und grésstenteils
im linken Spektrum politisierend, sind Aleviten vermutlich auch unter den aus
der Tiirkei stammenden Fliichtlingen iiberproportional vertreten.

Ein Grossteil der Aleviten lebt im Schweizer Mittelland, im Raum der Kan-
tone Basel, Aargau und Ziirich.”® So erstaunt es wenig, dass der erste alevitische
Verein in dieser Region gegriindet wurde. Am 29. Juni 1992 riefen fiinf Méanner
den Verein Basel ve ¢evresi Alevi Bektasi Kiiltiir Birligi ins Leben. Zur Griin-
dung beigetragen hatte einerseits die positive Wahrnehmung der Beispiele aus
Deutschland, wo die ersten alevitischen Vereine mit Erfolg an die Offentlichkeit
getreten waren. Andererseits mobilisierte der steigende Unmut iiber die verdn-
derte Situation im Heimatland. Die jiingsten Entwicklungen in der Tiirkei
empfanden Aleviten als Bedrohung. Der Militarputsch von 1980 hatte eine Um-
orientierung der tiirkischen Nationalideologie mit sich gebracht. Das Militédr pro-
klamierte die «tiirkisch-islamische Synthese».”' Der sunnitische Islam sollte das
unitaristische Nationalbewusstsein stiarken. Entsprechend verfolgte die tiirkische
Regierung die Strategie, das Alevitentum im sunnitischen Islam zu assimilieren:

" Bundesamt fiir Statistik, Auslinderinnen und Auslinder in der Schweiz. Bericht 2004,
Neuenburg 2004, S. 93.

" Diese Angaben sind inklusive naturalisierte Schweizer. Quelle: Bundesamt fiir Statistik,
Migration und Integration — Indikatoren. Ausliandische Bevolkerung: Staatsangehorigkeit, in:
<http://www .bfs.admin.ch/ bfs/portal/de/index/themen/01/07/blank/key/01/01.htmb, Zugriff
20. Mai 2008.

** Ausgehend von den statistischen Angaben zur tiirkischen Bevélkerung in der Schweiz.

, Quelle: Bundesamt fiir Migration, Zentrales Auslidnderregister ZAR, Bern 2002.

*! Zur Tirkisch-Islamischen Synthese sieche Gokhan Cetinsaya, Rethinking Nationalism and
I[slam. Some Preliminary Notes on the Roots of «Turkish-Islamic Synthesis» in Modern Tur-
kish Political Thought, in: The Muslim World 89 (1999), 350-376.



240 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Sie liess in alevitischen Dorfer mit Staatsgeldern Moscheen bauen und zwang ale-
vitische Kinder, den sunnitischen Religionsunterricht zu besuchen. In Basel woll-
ten die Mitglieder des neu gegriindeten alevitischen Vereins mit ihrer Organisa-
tion auf die Missstiinde in der Tiirkei hinweisen und das Alevitentum in der Of-
fentlichkeit bekannt machen.

Die erste Phase der alevitischen Institutionalisierung in der Schweiz erhielt
Aufwind durch zwei weitere Vorfille in der Tiirkei, welche die alevitische Be-
volkerung in ganz Europa erschiitterten. Wahrend dem alevitischen Kulturfesti-
vals in Sivas, das zu Ehren des Dichterrebellen Pir Sultan Abdal abgehalten
wurde, kam es am 2. Juni 1993 zu Ausschreitungen von gewaltbereiten Islamis-
ten. Diese setzten das Hotel Madimka, in das sich die angereisten Géste — unter
ihnen Aleviten und sunnitische Sdkularisten — zuriickgezogen hatten, in Brand.
Insgesamt kamen dabei 37 Menschen ums Leben. Nach dem Brandanschlag in
Sivas entstanden in der Schweiz in Fribourg, Winterthur, Ziirich und Arbon Ver-
eine. Diese fanden regen Zulauf von Aleviten, die fiir ihre Rechte und ihre Aner-
kennung einstehen wollten.

Zwei Jahre nach Sivas wurden Aleviten ein weiteres Mal Opfer einer gewalt-
vollen Tat, dieses Mal in Gazi, Istanbul. In diesem Stadtteil Istanbuls leben
hauptsidchlich anatolisch-alevitische Binnenmigranten. Am Abend des 12. Miirz
1995 hat ein unidentifizierter Bewaffneter ein Taxi gestohlen und den Taxifahrer
umgebracht, worauf er mit dem Fahrzeug durch mehrere Kaffeehiduser fuhr und
auf die Giste schoss. Eine Person starb an den Schussverletzungen, und 15 Per-
sonen wurden schwer verletzt. Obwohl die Polizeistation sich in der Nihe be-
fand, reagierten die Beamten nicht sofort. Anschliessende Demonstrationen ge-
gen den Vorfall und die mangelnde Hilfeleistung der Polizei eskalierten. In einer
Strassenschlacht zwischen Demonstranten und Polizisten verloren zwei Personen
ithr Leben. Aleviten in der Schweiz reagierten mit eigenen Protestaktionen auf
diese Geschehnisse. Die Vereine in Winterthur und Ziirich organisierten am 18.
Mirz 1995 einen Protestmarsch in Ziirich-Oerlikon. 2000 Personen aus der gan-
zen Schweiz nahmen an der Kundgebung teil. Diese Kraft der Mobilisierung
wirkte sich sowohl konstituierend wie auch motivierend auf die Vereinsgriin-
dungen aus: In den Folgejahren entstanden Vereine in Basel, Lugano, Solothurn,
Langenthal, Biel, Aarau, Lausanne, Luzern und Bern.

Die Organisationsstrukturen alevitischen Gemeinschaften in der Schweiz vari-
ieren kaum. Es sind alles privatrechtliche Vereine gemiss ZGB Art. 60ff. Ent-
sprechend thren Statuten definieren sich die Vereine als «demokratische Massen-
organisation»™ oder als «kulturelle, fortschrittliche und human denkende»™
Organisationen. Einzig der Verein in Langenthal definiert sich in seinen Statuten
explizit als Religionsgemeinschaft. Und trotzdem gehort die Verbreitung der ale-

** Wortlaut aus den Statuten der Vereine in Winterthur, Biel, Solothurn und Lausanne.
** Wortlaut aus den Statuten der beiden Vereine in Basel.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 241
P g glonsg !

vitischen Lehre und Kultur bei allen zum Vereinszweck. Die Vermittlung soll
mit Seminaren, Diskussionsforen, Folklore- und Saz**-Unterricht und dem Feiern
von religiosen Festtagen gewihrleistet werden.™

Die Dachorganisation der alevitischen Gemeinschaften Schweiz, Isvigre Alevi
Birlikleri Federasyonu IABF, wurde am 4. April 1998 von den lokalen Gemein-
schaften ins Leben gerufen. Dieser Griindungsakt entsprach sowohl einer stir-
keren Formalisierung der gewachsenen Strukturen in der Schweiz als auch einer
Dezentralisierung der transnationalen Zusammenarbeit der alevitischen Gemein-
schaften europaweit, was an dieser Stelle nicht weiter ausgefiihrt werden kann.
Zu den Aufgaben des IABF gehort es, die lokalen Vereine bei thren Titigkeiten
zu unterstiitzen und sich an der transnationalen Anerkennungspolitik der alevi-
tischen Dachverbidnde zu beteiligen. In der Schweiz konnen die lokalen Vereine
sich dem IABF anschliessen, sie sind dazu aber nicht verpflichtet. Trotz verstirk-
ter Formalisierung der Organisationsstrukturen entstehen die Gemeinschaften
noch immer auf der Basis von lokalen Initiativen. Thre Existenz ist grundsitzlich
vom [ABF unabhingig.

Reprdsentanz und Abgrenzung unter alevitischen Vereinen in der Schweiz

Zusitzlich zu den oben erwéhnten Tétigkeiten verpflichtet sich der IABF, die
Vertretung der Rechte der in der Schweiz lebenden alevitischen Bevélkerung
wahrzunehmen. Entsprechend wird im Handelsregistereintrag des IABF an erster
Stelle festgehalten, dass sich die Dachorganisation fiir die «Vertretung der Rech-
te der in der Schweiz lebenden alevitischen Bevolkerung hinsichtlich sozialer,
kultureller, schulischer, politischer, religidser sowie dkonomischer Probleme»®
einsetzt. Dieser Anspruch ist auf analytischer Ebene in mehrfacher Hinsicht nicht
ganz unproblematisch. In der Schweiz leben schitzungsweise 30°000—40°000
Aleviten. Nur rund 4000 unter ihnen sind in Vereinen organisiert. Im Handels-
registereintrag macht der IABF eine solche Unterscheidung zwischen Mitglie-
dern und Nicht-Mitgliedern nicht geltend. Vielmehr scheint er mit dem Eintrag
die Vertretung aller in der Schweiz lebender Aleviten legitimieren zu wollen.
Indem der IABF die Betonung einzig auf die alevitische Identitét legt, klam-
mert er andere Identititsmerkmale aus. Die alevitische Zugehorigkeit, die als
solche schon nicht eindeutig zu umschreiben ist, ist fiir Aleviten nicht das ein-
zige bestimmende Identitdtsmerkmal: Sprachliche, politische und regionale Zu-
gehorigkeiten {iberschneiden sich mit der religios-kulturellen Zugehorigkeit. So
kann ein Alevit auch Kurde oder Tiirke sein; aus Erzincan, Antalya oder Dersim

2'_1 Langhalslaute.

** Zur Transformation von alevitischen Ritualen in der Diaspora und der Neukonstitution von
Triagergruppen der rituellen Praxis im Kontext von Grossstadt- und Diaspora-Communities
kann auf ein Teilprojekt des SFB 619 (Ritualdynamik) der Universitat Heidelberg verwiesen
werden: Robert Langer et al. «Ritualtransfer bei marginalisierten religidsen Gruppen in isla-
mischen Gesellschaften des Vorderen Orients und in der Diaspora», Teilprojekt C 7. chttp://
islamwissenschaft.uni-hd.de/c7.htmb, Zugriff 2. September 2008.

** Eintrag des IABF im Handelsregister des Kantons Ziirich.



242 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

stammen; mit der CHP, der ODP*’ oder der Schweizer SP sympathisieren — um
nur einige weitere Identitditsmerkmale zu nennen. Indem der IABF seine Ziel-
setzung auf die Anerkennung der alevitischen Zugehdrigkeit festlegt, grenzt er
diese weiteren sich ergidnzenden, teils liberschneidenden und bestdndig neu kons-
tituierenden Identitdten aus. Er stellt diese in den Hintergrund und argumentiert
essentialistisch: Identitit wird als etwas Statisches, Primordiales und Eindeutiges
bestimmt. Es liegt auf der Hand, dass eine solche Strategie zu Konflikten mit
anderen Identititsbewegungen fiihren kann. Dies soll am Beispiel des oben
erwihnten Handelsregistereintrags verdeutlicht werden. Es zeigt sich, dass der
Eintrag auch zum Schutz und zur Abgrenzung gegeniiber anderen Gruppen zur
Anwendung kommt. Wahrend ihrer Griindungsphase spiirten sowohl die lokalen
alevitischen Vereine als auch der Dachverband massiven Widerstand aus den
Rethen der kurdischen und linken Migrantenorganisationen aus der Tirkel, die
traditionellerweise, wie an anderer Stelle bereits erwihnt, auf die Unterstiitzung
vieler Aleviten zidhlen konnen. Diese Gruppierungen befiirchteten, dass sie selber
an Stiarke und Sympathisanten einbiissen miissten, wenn die Aleviten sich nun in
eigener Sache organisierten. Mit dem Handelsregistereintrag versuchte der
IABF, diese Opponenten in die Schranken zu weisen. Das Handelsregister diente
als rechtliche Absicherung. Mittels Eintrag konnte der [ABF seinen Namen lokal
schiitzen. Die Aussage des IABF-Prisidenten aus einem Interview verdeutlicht
diese Zusammenhénge:

Dies war der einzige Weg gewesen, mit dem wir den Namen der alevitischen
Foderation schiitzen konnten. [...] Sie [Verschiedene Gruppen] haben gedacht, die
Foderation sei eine Konkurrenz. Sie sind unruhig geworden. Mit verschiedenen
Mitteln wollten sie verhindern, dass alevitische Vereine gegriindet werden. Die ers-
ten Vereine, welche damals gegriindet wurden, sind so selber stark unter Druck ge-
kommen; von den kurdischen Organisationen auch wie von diesen linken Organi-
sationen.

Die Opposition kommt aber auch aus den eigenen Reihen, wie sich anhand der
Vereine in Basel zeigen lasst: In Basel fiihrten Differenzen aufgrund konkur-
rierender Zugehorigkeiten zu Verschiebungen in den Vereinsstrukturen. Nach
der Griindung des ersten Vereins kam es zu Vereinsspaltungen, Neugriindungen
und Vereinsfusionen. Die Griinde hierflir sind vielfaltig: Regionale und poli-
tische Oppositionen, ein divergierendes Verstdndnis des Alevitentums oder per-
sonliche Differenzen. Heute existieren zwei alevitische Vereine in Basel — der
Basel ve ¢evresi Alevi Bektasi Kiiltiir Birligi und der Basel ve ¢evresi Alevi
Kiiltiir Merkezi. Sie sind sich sowohl in politischen als auch in religiésen Fragen
uneinig. Ein Streitpunkt ist die Positionierung des Alevitentums in Bezug zum
Islam. Der Auffassung, dass das Alevitentum eine eigenstandige, vom Islam un-

o Zwei Parteien aus der Tiirkei: CHP Cumhuriyet Halk Partisi (Republikanische Volkspartei)
und ODP Ozgiirliikk ve Dayanisma Partisi (Partei der Freiheit und Solidaritit).



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 243

abhdngige Religion/ Kultur ist, steht die Position gegeniiber, welche das Alevi-
tentum als eine spezifische Richtung des Islams oder sogar als der wahre Islam
definiert.™

Insgesamt aber ist unter den Vertretern der alevitischen Vereine in der
Schweiz die Meinung vorherrschend, dass das Alevitentum eine eigensténdige,
vom Islam unabhingige Religion ist. Diese Position wird auch vom [ABF vertre-
ten. Deshalb gibt es von alevitischer Seite keinerlei Versuche sich in schweize-
rischen muslimischen Dachorganisationen zu engagieren. Vielmehr wird ver-
sucht gegeniiber Gesellschaft und Staat die Differenz und Abgrenzung zur musli-
mischen Gemeinschaft deutlich zu machen.

Entstehung und Ausbreitung der Ahmadivya-Glaubensbewegung™

Mirza Ghulam Ahmad griindete die Ahmadiyya 1889 in Qadian im damaligen
Britisch-Indien.” Die Entstehung dieser Gemeinschaft wurde durch den damali-
gen gesellschaftspolitischen Hintergrund begiinstigt: Die einheimische, durch
vielfiltige religiose und ethnische Einfliisse gepriagte muslimische Gemeinschaft
sah sich durch die teilweise aggressiven Missionierungsbemithungen von christ-
licher und hinduistischer Seite in die Defensive gedriangt. Dadurch, und im Zu-
sammenhang mit dem durch die britische Kolonialherrschaft ausgelésten Zusam-
menbruch der alten politischen, 6konomischen und sozialen Ordnung entstanden
in Britisch-Indien verschiedene messianische Bewegungen.”'

Vor diesem Hintergrund kam auch die Ahmadiyya zur Entstehung. Thr Griin-
der strebte die Wiederbelebung des Islams unter Riickbesinnung auf die ur-
spriingliche Botschaft Mohammeds an. Gleichzeitig sollte die Religion hinsicht-
lich der verdnderten gesellschaftlichen Bedingungen bestehen konnen. Unter
dem Eindruck personlicher Offenbarungen Allahs trat Ahmad daher zunéchst als
Erneuerer (mujaddid) auf. Im Laufe der Zeit verkiindete er ferner, auch der von
Muslimen und Christen erwartete Imam Mahdi und verheissene Messias zu sein.
Trotz dieser Anspriiche fithrte Ahmad keine neuen Glaubenssitze oder rituelle
Neuerungen ein. Seine Ansichten unterscheiden sich dennoch unter anderem in
den folgenden Punkten von denjenigen der meisten Muslime:

** Zum Islamdiskurs unter Aleviten siehe Martin Sokefeld, Sind Aleviten Muslime? Die alevi-
tische Debatte iiber das Verhiltnis von Alevitentum und Islam in Deutschland, in: Martin
Sokefeld (Hg.), Aleviten in Deutschland. Identitdtsprozesse einer Religionsgemeinschaft in
der Diaspora, Bielefeld 2008, 195-219 .

** Wenn nicht anders vermerkt, stiitzt sich dieser Abschnitt auf Informationen aus Gesprichen
mit Ahmadis und auf folgendes Werk: Yohanan Friedman, Prophecy Continuous. Aspects of
Ahmadi Religious Thought and its Medieval Background. New Delhi 2003.

* Wie oft filschlicherweise angenommen wird, bezieht sich die Bezeichnung «Ahmadiyya»
nicht auf den Namen ihres Griinders, sondern auf Ahmad als der zweite Name des Propheten
Mohammeds. Dadurch driickt die Gemeinschaft die legitime Nachfolge des Propheten aus.

*' Ina Wunn und Ada Herwig, Die Ahmadiyya, in: Ina Wunn (Hg.), Muslimische Gruppie-
rungen in Deutschland. Ein Handbuch, Stuttgart 2007, 151-165.



244 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Dem Mehrheitsislam zufolge starb Jesus nicht am Kreuz, sondern fuhr zum
Himmel auf. Seine Wiederkunft wird immer noch erwartet. Er soll auf Erden
Gottes Gericht ausfithren. Die Ahmadis teilen die Ansicht, dass Jesus sein Leben
nicht am Kreuz verlor. Sie glauben aber, dass er im Alter von 120 Jahren in
Kaschmir eines natiirlichen Todes starb und seine Wiederkunft bereits in der Ge-
stalt Ahmads erfolgte.

Im Islam gilt Jesus als Prophet (/sa). Indem sich Ahmad als der wiederge-
kehrte Jesus bezeichnete, beanspruchte er fiir sich einen Prophetenstatus. Weni-
ger die ungewohnte Auslegung des Schicksals von Jesus als besagter Anspruch
Ahmads auf den Status eines Propheten gab und gibt Anlass zu Kontroversen
unter Muslimen. Mit seinen Ansichten widersprach Ahmad dem islamischen
Konsens, wonach Mohammed mit dem Koran den Menschen die endgiiltige
Offenbarung Gottes brachte und somit der letzte gesetzbringende Prophet war.
Aus der Sicht Mirza Ghulam Ahmeds dnderte sein beanspruchter Propheten-
status nichts an diesem Dogma. Er verstand sich als Sekundirprophet, welcher
der Menschheit kein gottliches Gesetz bringt, ihr aber den «richtigen» Weg in
Erinnerung ruft. Mit dieser Unterscheidung zwischen gesetzbringenden und
nicht-gesetzbringenden Propheten berief er sich auf klassisches islamisches Ge-
dankengut. Nichtsdestotrotz blieb fiir die orthodoxe Geistlichkeit diese Position
inakzeptabel. Sie erkliarte die Vorstellungen der Ahmadiyya mit dem muslimi-
schen Glauben als unvereinbar und forderte daher regelméssig den Ausschluss
der Bewegung aus der muslimischen Gemeinschaft. Dieses Begehren blieb vor-
erst ohne Konsequenzen. Im Gegenteil, die Ahmadiyya etablierte sich als Glau-
bensgemeinschaft und 16ste sich, fiir messianische Bewegungen eher uniiblich,
nach dem Tod ihres Griinders im Jahr 1908 nicht auf.

Ahmad hatte noch zu Lebzeiten seine Nachfolge geregelt und vorgesehen,
dass diese von einem Kalifen iibernommen werden sollte. Mit den jeweiligen
Kalifen als bedeutenden Identifikationsfiguren gewann die Bewegung mit den
Jahren an innerer Stabilitit, wuchs und verbreitete sich in der ganzen Welt.™
Insbesondere unter der 50 Jahre lang dauernden Fiithrung des zweiten Kalifen
Hazrat Mirza Bashir-ud-Din Mahmud Ahmad entstanden weltweit zahlreiche
Missionsstellen. Er forderte einen zentralisierten, hierarchischen Aufbau der Ge-
meinschaft. Auch die Schweizer Gemeinschaft (Jamaat) ist in diese globale Ge-
meinschaft eingebunden.”

2 Weil sich die Anhidnger in Bezug auf das Kalifat und den Prophetenstatus Ahmads nicht
einig waren, sonderte sich 1914 eine Splittergruppe von der Bewegung ab, welche in der Fi-
gur Ahmads nicht einen Propheten, sondern nur einen Reformer sah und die Institution des
Kalifats ablehnte. Im Text ist lediglich von der urspriinglichen und bis heute grosseren Grup-
pierung die Rede.

¥ Die internationale Jamaat, an deren Spitze der Kalif steht, umfasst alle nationalen Jamaats.
Diese sind in alters- und geschlechtsspezifische Teilorganisationen aufgeteilt und gliedern
sich in regionale und lokale Gemeinden. Auf jeder Ebene und fiir jede Teilorganisation gibt
es einen Vorsitzenden und verschiedene Amtstriger, die fir bestimmte Aufgaben verant-
wortlich sind (Presse- und Verkiindigungsarbeit, Gesundheit, Erzichung, etc.).



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 245

Noch wihrend seiner Amtszeit wurde Britisch-Indien in die Nationalstaaten
Indien und Pakistan geteilt und die Ahmadiyya verlegte ihr Zentrum von Qadian
in Indien nach Rabwah im neuen islamischen Staat Pakistan. Wihrend sich die
Ahmadiyya unter britischer Herrschaft in Indien als apolitische Gruppierung
relativ ungestort entwickeln konnte, wurden die theologischen Kontroversen um
die Gemeinschaft mit der Entstehung Pakistans zunechmend auf die politische
Biihne ausgetragen:** Von Seiten islamischer Parteien wurde gefordert, Ahmadis
zu Nicht-Muslimen und damit offiziell zu Apostaten zu erkldren. Im Jahr 1974
gab Prisident Bhutto den Forderungen nach. In der Folge waren Ahmadis mas-
siver Verfolgung und offiziellen Diskriminierungen ausgesetzt. Zehn Jahre spa-
ter verlangten islamische Parteien von der geschwiéchten Regierung von Prisi-
dent Zia ul-Haq, weiterreichende Massnahmen gegen die Ahmadis zu treffen.
Jener beugte sich dem Druck und erliess 1984 die Blasphemie-Gesetze, welche
den Ahmadis bis heute verbieten, sich in der Offentlichkeit als Muslime zu be-
zeichnen. Als Reaktion verlegte der damalige Kalif seinen Sitz von Rabwah nach
London und viele seiner Anhdnger fliichteten aus Pakistan. Einige liessen sich
auch in der Schweiz nieder. Seit dem Jahr 2003 fiihrt der flinfte Kalif Mirza
Masroor Ahmad die weltweite Jamaat, die 2008 das hundertjdhrige Bestehen des
Kalifats mit zahlreichen Anlédssen feiert.

Die Ahmadiyya-Bewegung in der Schweiz

Bereits vor dem Einsetzen der Repression in Pakistan war die Ahmadiyya-Bewe-
gung in der Schweiz ansdssig. 1946 trafen drei Missionare auf ihrer Reise nach
Deutschland in Ziirich ein. Einer von ihnen, Sheikh Naser Ahmad liess sich hier
nieder und griindete die erste Missionsstelle der Ahmadiyya in der Schweiz. Ne-
ben seinen Titigkeiten als Missionar und Herausgeber der Zeitschrift «Der
Islam» bereitete er den Bau der Mahmud Moschee in Ziirich vor. Diese wurde
1963 eroffnet und war somit der erste, auch dusserlich als solcher erkennbare
islamische Sakralbau der Schweiz. Das Vorhaben konnte damals ohne nennens-
werte Zwischenfille umgesetzt werden. Uberdies bot es der Stadtregierung die
Moglichkeit, Ziirich als weltoffene Stadt zu prisentieren.

Seitdem wuchs die Ahmadiyya-Gemeinschaft primir durch die Zuwanderung
pakistanischer Ahmadi-Muslime, die meisten von ihnen kamen als Fliichtlinge in
die Schweiz. Besonders in den neunziger Jahren vergrosserte sich die Gemein-
schaft auf diese Weise. In verschiedenen Kantonen bildete sie regionale Jamaats,
welche als Zweigstellen der Zentrale in Ziirich funktionieren. Von Ziirich aus
werden die Aktivititen der Schweizer Gemeinschaft geméss den Vorgaben des
weltweiten Zentrums in London koordiniert und organisiert.

Heute besteht die Gemeinschaft in der Schweiz aus vierzehn regionalen
Jamaats, die sich auf elf Kantone verteilen und iiberwiegend in der Deutsch-
schweiz angesiedelt sind. Die Bewegung ist als privatrechtlicher Verein konsti-

** Francis Robinson, Prophets without Honour? Ahmadi and Ahmadiyya, in: History Today, 40
(1990), 42-47.



246 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

tuiert, was in der Schweiz eine iibliche Organisationsform fiir nicht 6ffentlich-
rechtlich anerkannte Religionsgemeinschaften ist. Entsprechend den Statuten ist
das Ziel der Gemeinschaft «die Lehren des Islams im Lichte der Ahmadiyya zu
verbreiten». Eigenen Angaben zufolge umfasst die Schweizer Ahmadiyya-Ge-
meinschaft etwa 700 Mitglieder, wovon tiber 90 Prozent pakistanischer Herkunft
sind.”® Tragender Pfeiler der Gemeinschaft ist jedoch nicht die gemeinsame
nationale Herkunft, sondern ihre religiose Uberzeugung und somit diec Zuge-
horigkeit zur Ahmadiyya. Dies unterscheidet sie von national gepriagten Reli-
gionsgemeinschaften.

Der Kontakt zur Mehrheitsgesellschaft in der Schweiz geschieht primir tber
die Offentlichkeitsarbeit der Ahmadiyya. Vor allem in der Deutschschweiz orga-
nisiert sie regelmdssig Informationsveranstaltungen, bei denen zu verschiedenen
gesellschaftlichen und theologischen Aspekten der Ahmadiyya referiert wird. In
den Stidten ist die Gemeinschaft mit Standaktionen prisent und bietet Broschii-
ren und kleinere Schriften aus dem cignen Verlag an. Insbesondere in Ziirich
engagiert sie sich im interreligiésen Dialog und es bestehen enge Kontakte mit
christlichen Kirchengemeinden.

Die Gemeinschaft deckt samtliche Ausgaben tiber Mitgliederbeitrdage ab und
tritt auch kaum mit Forderungen an den Schweizer Staat heran. Diese Distanz
zum Staat steht in Zusammenhang mit den historischen Erfahrungen der Bewe-
gung in Indien und Pakistan. Die klare Trennung von Religion und Staat erwies
sich bereits in Indien unter britischer Herrschaft als vorteilhaft. Im Kontext der
spéteren Ereignisse in Pakistan wurde sie gar zur existentiellen Frage. Seit threr
Entstehung erhob die Ahmadiyya nie Anspruch auf weltliche Herrschaft. Die
Elite der Bewegung, sowohl der Griinder Ahmad wie auch spiter die Kalifen,
waren bzw. sind nur fiir spirituellen Angelegenheiten zustindig. Daraus folgt ein
Selbstverstiandnis, welches den strikten Laizismus zum Ideal macht. Dieser Hal-
tung entsprechend zeigen die Ahmadis keine sichtbare Tendenz zur Politisierung
ithrer Religion und akzeptieren die politische Souverdnitit von Nicht-Muslimen.
Der vierte Kalif, Mirza Tahir Ahmad, erklérte, dass in einem sdkularen Staat je-
der Gldubige seine Religion praktizieren kénne, daflir brauche es keine spezi-
fische Gesellschaft™.

Der Islam in der Schweiz wurde lange stark von der Ahmadiyya geprégt. Dic
Mahmud Moschee zog Muslime aus weitem Umkreis an. Vorerst nahmen diese
keinen Anstoss an der heute als heterodox geltenden Gemeinschaft, wie die Aus-
sage eines zentralen Akteurs der Schweizer Jamaat zeigt:

Die Ahmadiyya-Gemeinschaft stand damals fur die islamische Gemeinschaft in der
Schweiz schlechthin. Die Moschee in Genf ist erst im Jahr 1979 entstanden, bis
dahin gab es effektiv nur eine Moschee fiir den gesamten schweizerischen und siid-

¥ Zum Vergleich: Laut der Volkszdhlung hielten sich im Jahr 2000 1797 pakistanische Staats-
angehorige in der Schweiz auf, wovon zwei Kurzaufenthalter waren. 1191 waren Minner,
606 Frauen; 287 in der Schweiz geboren; 437 sind mit Schweizer Birgern verheiratet.

_ Quelle: Bundesamt fiir Statistik, Eidgendssische Volkszihlung (wie Anm. 3).

** Antonio Gualtieri, The Ahmadis. Community, Gender and Politics in a Muslim Society.
Montreal 2004. 119.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 247

deutschen Raum. An Festtagen sind ganze Busse voller Leute gekommen, und die
Predigt und das Gebet mussten manchmal drei Mal abgehalten werden, weil es ein-
fach immer voll war.

Erst mit Pakistans Deklaration von 1974, welche den Ahmadis thr Muslim-Sein
absprach, dnderte sich die Stimmung auch in der Schweiz. Viele Muslime distan-
zierten sich von der Ahmadiyya und besuchten die Mahmud Moschee aus diesen
und anderen Griinden nicht mehr, wie im Interview weiter ausgefiihrt wurde:

Die Mahmud Moschee war lange ein Zentrum fiir alle. Nachher, 1974, wurde die
Ahmadiyya-Glaubensgemeinschaft zu einer nicht-muslimischen Minderheit erklért
und es gab sehr viel Propaganda gegen die Ahmadiyya. Daher kamen mit der Zeit
immer weniger Muslime in die Mahmud Moschee. Dafiir gibt es aber auch einen
weiteren Erkldarungsansatz, namlich dass die Leute aus den einzelnen Herkunftsge-
bieten angefangen haben, sich selber zu organisieren.

So sind die Ahmadis wie die Aleviten in keiner muslimischen Dachorganisation
der Schweiz vertreten. Die Griinde dafiir sind jedoch unterschiedlicher Natur:
Die Aleviten distanzieren sich, wie beschrieben wurde, bewusst von der musli-
mischen Gemeinschaft. Die Ahmadiyya hingegen vertritt 6ffentlich ein starkes
Islambekenntnis, wird aber von anderen muslimischen Religionsgemeinschaften
nicht als dem Islam zugehorig anerkannt. Auch als «Einzelkdmpferiny» verfiigt
die Ahmadiyya auf lokaler Ebene fur die Verwirklichung ihrer Anliegen tiber die
nitigen Kontakte zu Schweizer Behorden und vermag den Islamdiskurs in der
Schweiz zu prigen.

Mechanismen des Schweizer Inkorporationsregimes

In unseren vorgangigen Beschreibungen der beiden Gemeinschaften sind wir be-
reits vereinzelt auf den Kontext Schweiz eingegangen. Wir méchten nun unseren
Fokus noch stirker auf die Situation in der Schweiz legen, indem wir konkrete
Inkorporationsbedingungen analysieren, mit denen sich die beiden Religionsge-
meinschaften im Zuge der institutionellen Integration konfrontiert sehen.’’ In
unserer Analyse beziehen wir uns auf das Konzept der Inkorporationsregimes
von Yasemin Soysal’. In Anlehnung an Soysals Argumentation ist die institutio-
nelle Integration von religiosen Diasporagemeinschaften in der Schweiz das Er-
gebnis der Interaktion dieser Gemeinschaften mit der schweizerischen Gesell-
schaft. Um ihre Ziele verwirklichen zu kénnen, etablieren sie kooperative Bezie-
hungen mit staatlichen, zivilgesellschaftlichen oder religiosen Institutionen und
orientieren sich an den institutionellen Moglichkeiten, die ithnen zur Verfligung
stehen. Inkorporation bezieht sich somit nicht nur auf staatliche Bedingungen,

*7 Zum Verhiltnis von religioser Differenz und gesellschaftlichen Eingliederungsprozessen von
Migrantengruppen sieche auch Martin Baumann, Religionspluralitit in Deutschland. Reli-
giose Differenz und kulturelle Kompatibilitit asiatischer Zuwanderer, in: Baumann/Behloul
(Hg.), Religioser Pluralismus (wie Anm. 3), 123-144.

o Soysal, Limits of Citizenship (wie Anm. 6).



248 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

sondern auf alle relevanten Institutionen der Gesellschaft. Fiir religise Gruppie-
rungen schliesst das Inkorporationsregime die institutionell-religiose Struktur
und die religionsbezogenen Diskurse des Residenzlandes ein.

Alevitische Organisationsformen: Eine Synthese aus Strategie und Recht

Der Einfluss des schweizerischen Inkorporationsregimes auf die Institutionalisie-
rung der alevitischen Gemeinschaften wird bereits am Beispiel der von Aleviten
gewihlten Organisationsformen deutlich. Alle alevitischen Gemeinschaften sind
entsprechend Schweizer Bestimmungen als privatrechtliche Vereine organisiert.
Nicht offentlichrechtlich anerkannte Religionsgemeinschaften kénnen sich in der
Schweiz nur in Form von Stiftungen oder Vereinen organisieren. Die Vereins-
form wird bevorzugt, weil es gemidss ZGB Art. 60ff kaum rechtliche oder
administrative Hiirden gibt, welche die Vereinsgriindung erschweren. Es gibt
weder staatliche Kontrollmechanismen, noch ein zentrales Register, welches die
existierenden Vereine erfasst. Positiv formuliert bedeutet dies, dass eine Mi-
grantenorganisation oder eine nicht traditionell in der Schweiz ansidssige Reli-
gionsgemeinschaft sich ohne grossen Aufwand formieren kann. Negativ ausge-
driickt bedeutet es hingegen, dass die Absenz staatlicher Kontrolle Ausdruck der
fehlenden gesellschaftlichen Anerkennung der Existenz dieser Vereine ist. Letz-
teres, als ein Aspekt der rechtlichen und gesellschaftlichen Inkorporationsbedin-
gungen, liefert ein weiteres Erkldrungsmuster dafiir, dass sich der alevitsche
Dachverband IABF im Handelsregister eintragen liess. Fiir gemeinniitzige Ver-
eine wire ein solcher Eintrag nicht notwendig und bedeutet einen Mehraufwand
in finanzieller und organisatorischer Hinsicht. Jede Statutenianderung und jeder
Wechsel in der Vereinsleitung muss im Handelsregister vermerkt werden und ist
gebiihrenpflichtig. Zusiatzlich werden die Handelsregister nur kantonal gefiihrt.
Es gibt kein nationales Handelsregister, somit sind die Namen der lokal eingetra-
genen Vereine auch nur lokal vor allfilliger Konkurrenz geschiitzt.

Doch darf der ideelle Wert des Eintrags in einem staatlichen Register nicht
unterschitzt werden. Dies bestitigt der Vergleich mit der Situation in der Tiirker,
wo unter Aleviten keine Tradition der Vereinsbildung besteht. Zwar gehdren
Vereinsstrukturen, nebst Stiftungen, heute auch in der Tiirkei zu ithren bevorzug-
ten Organisationsformen. Diese Vereine sind aber verhiltnismissig jung und ent-
standen in Anlehnung an die zeitgleich autkommende alevitische Bewegung in
Europa.”® Rechtlich gesehen befinden sich diese Vereine aber immer noch in
einer Grauzone. Das tiirkische Vereinsgesetz verbietet die Etablierungen von
Organisationen, welche sich auf religiosen, sprachlichen, ethnischen oder regio-
nalen Identititen besinnen. Vor diesem Hintergrund gewinnt der ideelle Wert

* Siehe dazu David Shankland/Atila Cetin Aleviten in Deutschland, in Martin Sokefeld (Hg.),
Aleviten in Deutschland. Identititsprozesse einer Religionsgemeinschaft in der Diaspora,
Bielefeld 2008, 219-243.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 249

cines Eintrags in ein staatliches Register an Gewicht. Das kantonale Handelsre-
gister symbolisiert die rechtliche Legitimation und gesellschaftliche Anerken-
nung.

Anerkennungspraktiken der alevitischen Organisationen in Basel

Das Zusammenspiel von gesellschaftspolitischen Prozessen, rechtlichen Rah-
menbedingungen und Interessen der alevitischen Vereine zeigt sich auch am
Beispiel der Anerkennungsstrategien der alevitischen Organisationen in Basel:

Noch zu Beginn dieses Jahrzehnts waren die alevitischen Vereine im Raum
Basel kaum bekannt. Die Aktivitdten, Vorstellungen und Forderungen der vier
damals existierenden Vereine® blieben unbemerkt und ungehort. Dies sollte sich
dandern: Die Gemeinschaft der Aleviten Basel und Baselland, ein loser Zusam-
menschluss der vier Vereine, setzte 2001 eine eigenstidndige Delegation fiir die
Offentlichkeitsarbeit ein. Die Delegation erhielt den Namen Kommission der
Gemeinschaft der Aleviten Basel und Baselland (nachstehend: Aleviten-Kom-
mission).

Auch auf sunnitischer Seite existiert eine solche Kommission, die Basler
Muslim Kommission. Sie wurde Ende der 90er Jahre ins Leben gerufen und bil-
det ein Dach iiber den verschiedenen national verankerten Muslimorganisationen
in Basel. Die Vermutung liegt nahe, dass die Aleviten mit Referenz an die Basler
Muslim Kommission eine dhnliche Organisationsform inklusive dhnlicher Na-
mensgebung gewihlt haben. So argumentiert auch der Religionswissenschaftler
Christoph Baumann auf seiner Internetinformationsplattform zu Religionen in
Basel.' Diese Annahme wird erhirtet durch die Tatsache, dass Aleviten sich
hdufig in Abgrenzung zum Sunnitentum definieren. Es gibt jedoch eine weitere
Erkldarung, welche dieser Organisationsform zu Grunde liegt. Hierzu ein Zitat
aus einem Gesprdch mit einem ehemaligen Mitglied der Aleviten-Kommission:

Wir sind bewusst vom Schema ausgegangen, welches die Gremien, die an der Ver-
fassungsrevision arbeiteten, gewihlt hatten. Die verschiedenen Sachthemen wurden
einzelnen Kommissionen zugeordnet. Es gab Kommissionen fiir Erziehung, Reli-
gion, Bildung und so weiter. So haben wir uns entschieden, dass wir uns auch den
Namen «Kommission» geben. Das Ziel war aber eigentlich, sich gegeniiber der
Muslim Kommission zu positionieren. Die hat es ja schon gegeben und die wollten
natiirlich den Islam als 6ffentlichrechtlich anerkannte Korperschaft [...] sehen. Dann
haben wir gesagt, [...] wenn es soweit kommt, dann wiirde das fiir uns heissen, dass
wir automatisch dort drinnen sind.

* Namentlich waren dies: Basel ve ¢evresi Alevi Bektasi Kiiltiir Birligi, Basel Alevi Kiiltiir

Merkezi, Cem Vakfi Isvigre Basel ve Baselland subesi und Pir Sultan Abdal Alevi Kiiltiir
Dergahi. Mittels Vereinsfusionen in den Jahren 2001 und 2005 konnten letztere drei Vereine
zusammengefiihrt werden.

*! Christoph Baumann, Die alevitischen Gemeinschaften in der Nordwestschweiz, in: <http://
www.inforel.ch/ index.php?id=1110e08>, Zugriff 26. Mai 2008.



250 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Die beiden im Zitat vorkommenden Erkldrungsmuster werden im Folgenden ein-
zeln erldutert. Das erste Argument beschreibt die Entstehung der Aleviten-Kom-
mission als strategische Reaktion auf Organisationsstrukturen und Prozesse der
offentlichen Hand. Die Aleviten konstituierten ihre Kommission, damit sie sich
gegeniiber der Verwaltung angemessen positionieren konnten. Im Zitat wird auf
die damals aktuelle Totalrevision der Verfassung des Kantons Basel-Stadt hinge-
wiesen. Die Verfassungsrevision wurde im Zeitraum von 1999 bis 2005 vorbe-
reitet, wozu das Basler Stimmvolk 60 Verfassungsratsmitglieder wihlte, welche
den neuen Verfassungstext ausarbeiten sollten. Der Verfassungsrat organisierte
sich in sieben Sachkommissionen und einer Redaktionskommission. Die Verfas-
sungsratskommission Bildung und Religionsgemeinschaft als eines dieser sieben
Gremien arbeitete an dem in der Verfassung zu definierenden Verhiltnis zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften. Hierfiir lud die Kommission die vier
in Basel-Stadt offentlichrechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften** und
alle weiteren in Basel ansidssigen religiosen Gemeinschaften ein, zum Projekt
Stellung zu nehmen und eigene Vorschlige einzubringen. Im Jahr 2000 fanden
erste Gespriache mit der Basler Muslim Kommission und Vertretern der 6ffent-
lichrechtlichen Religionsgemeinschaften statt. Die Muslim Kommission signali-
sierte starkes Interesse an einer offentlichrechtlichen Anerkennung. Zu diesem
Zeitpunkt ging die Verfassungsratskommission davon aus, dass die alevitischen
Gemeinschaften nicht separat behandelt werden mussten, weil sie durch die Bas-
ler Muslim Kommission vertreten waren. Die Kommission berief sich bei dieser
Annahme unter anderem auf die Kategorisierung der Volkszdhlung, welche Ale-
viten nicht als eigenstdndige Religionsgemeinschaft erfasst, sondern in der Kate-
gorie der Muslime subsumiert. In einem ersten Zwischenbericht® informierte die
Verfassungsratskommission iiber ihre Arbeit und beantragte ein Modell, das die
Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften moglich machen sollte. Die
Basler Muslim Kommission wurde als Gespriachspartnerin namentlich erwihnt.
Als Reaktion auf diesen Zwischenbericht suchte die Aleviten-Kommission das
Gesprich mit der Verfassungsratskommission. An dieser Stelle kommt nun das
zweite Erklarungsmuster des Zitats zum Vorschein. Denn die Aleviten-Kommis-
sion setzte sich fir die Wahrnehmung der Aleviten als eigenstindige Religions-
gemeinschaft in Abgrenzung zum sunnitischen Islam ein. Die Aleviten machten
gegeniiber der Verfassungsratskommission deutlich, dass sie sich von sunniti-
schen Gemeinschaften klar abgrenzten und fiir sie eine Anerkennung unter dem
Dach der muslimischen Organisationen nicht in Frage kiime. Zur Argumentation
wurden die Erfahrungen von Assimilierung und Unterdriickung in der vom sun-
nitischen Islam geprégten Tirkei hervorgehoben:

** Das sind die Rémisch-katholische Kirche, die Evangelisch-reformierte Kirche, die Christka-
tholische Kirche und die Israelitische Gemeinde.
1. Zwischenbericht der Verfassungsratskommission Religionsgemeinschaften und Bildung
Kanton Basel-Stadt B/Nr. 605, 12. Januar 2001.

43



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 251

Die Aleviten konnten aufgrund ihrer «Minderheitenrolle» bis heute weder thre 1400
jihrige Kultur und Religion frei ausiiben, noch damit in die Offentlichkeit treten.
Sogar heute noch darf in der Tirkei kein Verein oder eine kulturelle Einrichtung
unter einem «Alevitischen» Namen eriffnet werden, weiterhin wird die alevitische
Konfession offiziell nicht anerkannt. [...] Um aber eigene Rechte einzufordern und
Unrechtes einzuklagen [sic.]. braucht jede Gesellschaft einen politischen Status,
d.h. offentlichrechtliche Anerkennung. [...] Wie bereits erwihnt, leben in Basel
4500 Alevitinnen und Aleviten. Diese fallen unter die Sparte «Islam», de facto fiih-
len sie sich aber nicht, [...], zum sunnitischen Islam zugehérig. Mitunter sind sie
doppelt benachteiligt. Das schlechte Image des sunnitischen Islam im Westen wirkt
sich negativ auf sie aus. Sie sind gezwungen, sich zu verteidigen und ihre Identitit
zu erkldren, es ist thnen aber nicht moglich, einen Nachweis dafiir zu erbringen,
dass sie Alevitinnen oder Aleviten sind, da alle Formalititen in den Schulen, in Spi-
talern, bei der Arbeit sowie bei den Behorden, weiterhin unter dem Begriff «sunni-
tischer Islam» subsumiert wird. [...] Fir ihre Anliegen braucht sie eine eigene
offentlichrechtliche Anerkennung der Alevitischen Gemeinschaft.**

Die Verfassungsratskommission ging auf die Einwidnde der Aleviten ein und
analysierte thre Forderung in dem dritten Zwischenbericht von 2002:

Entsprechende Antriage [fiir die 6ffentlichrechtliche Anerkennung] liegen von der
Basler Muslim Kommission und von der Alevitischen Gemeinschaft Basel und Ba-
selland vor. [...] Die muslimischen und alevitischen Glaubensgemeinschaften haben
in den letzten Jahren in unserem Kanton nicht nur beziiglich der Zahl ihrer Mitglie-
der eine grosse Bedeutung erlangt. Die Muslime und Aleviten. die in unserem
Kanton leben, anerkennen in ihrer Mehrheit die Gesetze unseres Staates. Die mus-
limischen Glaubensgemeinschaften befinden sich allerdings in einem gewissen
Konflikt. Nach muslimischer Lehre sind Staat und Religion nicht getrennt; [...].
Alevitische Glaubensgemeinschaften befinden sich nicht in diesem Konflikt. Sie
anerkennen die Scharia nicht, und der Koran hat nicht die Funktion eines weltlichen
Gesetzes. Sowohl fiir die Basler Muslime wie auch fiir die Basler Aleviten gilt, dass
sie je in verschiedenen Glaubensgemeinschaften organisiert sind und zurzeit iiber
keine stabile, diese iiberwélbende Organisationsstruktur mit vertretungsberechtigten
Organen und einer geordneten Finanzverwaltung verfiigen. Dazu kommt, dass we-
der die Basler Muslim Kommission noch die Alevitische Gemeinschaft Basel und
Baselland je alle Muslime und Aleviten repriasentieren wollen und konnen. Die
Kommission Religionsgemeinschaften und Bildung ist deshalb zur Auffassung ge-
langt, dass eine offentlichrechtliche Anerkennung im Kontext der Totalrevision der
Kantonsverfassung nicht méglich ist.*’

Die Verfassungsratskommission sah in der fehlenden zentralisierten Organisa-
tionsstruktur der beiden Religionsgemeinschaften ein Hindernis fiir die offent-
lichrechtliche Anerkennung und lehnte die Antrige ab. Als Kompromisslosung
brachte sie eine weitere Anerkennungsform zur Diskussion: Die kantonale Aner-
kennung als Zwischenstufe auf dem Weg zur 6ffentlichrechtlichen Anerkennung.
Die Religionsgemeinschaften bleiben dabei privatrechtlich organisiert, hinzu
kommt aber eine Vereinbarung mit dem Kanton, welche die Zusammenarbeit

* Kommission der Gemeinschaft der Aleviten Basel und Baselland, Offentlich rechtliche An-
erkennung der Alevitischen Gemeinschaft, in: «www.akmb.ch», Zugriff 23. September 2004.

5 3. Zwischenbericht der Verfassungsratskommission Religionsgemeinschaften und Bildung
Kanton Basel-Stadt, B/Nr. 605, 23. Januar 2002, 6.



252 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

zwischen Staat und Religionsgemeinschaft genau definiert. Dieser Vorschlag
wurde vom Verfassungsrat und spiter vom Basler Stimmvolk anldsslich der Ab-
stimmung zur neuen Verfassung gutgeheissen. Seit dem 13. Juli 2006 sind diese
neuen Bestimmungen in Kraft. Die Kriterien fiir eine kantonale Anerkennung
privatrechtlicher Religionsgemeinschaften sind laut Verfassung die Folgenden:
gesellschaftliche Bedeutung, die Respektierung des Religionsfriedens und der
Rechtsordnung sowie eine transparente Finanzverwaltung.*® Es gibt keinen Rechts-
anspruch auf die kantonale Anerkennung. Sie unterliegt einem politischen Ent-
scheid: Die kantonale Anerkennung wird vom qualitativen Mehr des Grossen
Rates beschlossen, ein fakultatives Referendum ist nicht moglich.

Bis anhin haben die alevitischen Vereine in Basel noch keinen Antrag fiir eine
kantonale Anerkennung gestellt. Der Anspruch auf einheitliche Organisations-
strukturen wirkt bei ihnen immer noch hemmend. Die Zusammenarbeit der alevi-
tischen Vereine im losen Zusammenschluss der Gemeinschaft der Aleviten Basel
und Baselland hat zwar bereits zu zwei Vereinsfusionen gefiihrt. Die zwei libri-
gen Vereine vertreten allerdings, wie andernorts bereits angedeutet, stark diver-
gierende Positionen beziiglich der alevitischen Selbstdefinition. Exponenten der
beiden Vereine erachten es fiir falsch, eine Anerkennung einzufordern, solange
diese Differenzen nicht iiberwunden sind. Hierzu ein weiteres Zitat aus einem
Interview mit einem ehemaligen Vertreter der Aleviten-Kommission:

Wenn die alevitische Gemeinschaft sagt: OK, wir sind bereit. Wir kdnnen mit den
Schweizer Institutionen arbeiten, die Biirokratie bewiltigen. Wir sind dafiir ge-
wappnet. Dann kénnten wir eigentlich einen Antrag an den Grossrat stellen und uns
kantonal anerkennen lassen. Aber da kommt eben der zweite Punkt, diese Zusam-
menfiihrung der Aleviten. Das ist fiir uns wichtig, dass das tiberhaupt klappt.

Die Verfassung hingegen kniipft die kantonale Anerkennung nicht an die Bedin-
gung der Zusammenfiihrung von Religionsgemeinschaften mit verwandten Be-
kenntnissen. Rein rechtlich betrachtet wire die getrennte Anerkennung der bei-
den alevitischen Vereine moglich. Ob zwe1 separate Antrige von alevitischen
Vereinen politisch umsetzbar wiren, ist schwierig zu beurteilen. Der Grosse Rat
hat bis heute iiber keinen Antrag fiir eine kantonale Anerkennung entscheiden
miissen.

Das Argument des innerreligiosen Konflikts greift als Erkldrung fiir das Aus-
bleiben eines alevitischen Antrags jedoch zu kurz. Denn die Méglichkeit, sich
mit inneren Differenzen auseinandersetzen zu konnen, ist auch Zeichen der ver-
starkten gesellschaftlichen Anerkennung. Mit anderen Worten: Die Arbeit der
Aleviten-Kommission fiihrte zu ersten Erfolgen auf dem Weg zur o6ffentlich-
rechtlichen Anerkennung. Sie erreichte, dass die alevitische Gemeinschaft in Ba-
sel von der Offentlichkeit als eigenstindige Religionsgemeinschaft wahrgenom-
men und von den Verwaltungsstellen als Ansprechpartnerin im Aushandeln reli-
gioser Fragen einbezogen wird. So sitzen beispielsweise zwei alevitische Vertre-
ter am Runden Tisch der Religionen. Der Runde Tisch wurde 2007 von der
kantonalen Integrationsstelle Basel-Stadt eingefiihrt und hat zum Ziel, die Zu-

** Verfassung des Kantons Basel-Stadt, §132-134.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 253

sammenarbeit zwischen den Religionsgemeinschaften, den kantonalen Behorden
und der Offentlichkeit zu institutionalisieren. Er sctzt sich neben Behordenver-
tretern aus mandatierten Personen der «fir das multireligiose Zusammenleben
relevanten»®’ Religionsgemeinschaften von Basel-Stadt und Baselland zusammen.

Auch von den zivilgesellschaftlichen Institutionen des interreligiosen Dialogs
werden die Aleviten anerkannt. So sind sie im Interreligiosen Forum, einem Zu-
sammenschluss von Religionsgemeinschaften beider Basel, vertreten. Das zeigt:
Die Aleviten-Kommission hat mit ihrer Offentlichkeitsarbeit die Anerkennung
auf zivilgesellschaftlicher Ebene erreicht. Damit legte sie den Grundstein fur die
kantonale Anerkennung als eigenstandige Religionsgemeinschaft. Eine kantonale
und auch eine offentlichrechtliche Anerkennung unter dem Dach der musli-
mischen Organisationen wiren heute in Basel nicht mehr denkbar. Deshalb
dringt sich die konkrete Umsetzung der kantonalen Anerkennung vorerst nicht
auf: Es besteht keine Gefahr der Assimilierung unter dem Dach der musli-
mischen Gemeinschaften und die nichste Etappe der institutionellen Integration,
welche die Auseinandersetzung mit innerreligiosen Divergenzen fordert, braucht
thre Zeit.

Der Einfluss des Islamdiskurses auf die Inkorporation der Ahmadivva in der
Schweiz

Sowohl die inhaltliche Ausrichtung der vorgingig erwihnten Informationsveran-
staltungen der Ahmadis als auch ihre Vorgehensweise bei Bauvorhaben sind un-
ter anderem als Reaktion auf den herrschenden Islamdiskurs und die daraus her-
vorgehenden Islamvorstellungen in der Schweizer Bevolkerung zu betrachten.

Als theoretischer Ankniipfungspunkt fiir die Wirkungsanalyse des Diskurses
dient Siegfried Jagers Definition von Diskurs. Diese bezeichnet in Anlehnung an
Michel Foucault den Diskurs als «Fluss von Wissen beziehungsweise sozialen
Wissensvorrdten durch die Zeit», woraus die Grundlage flir individuelles und
kollektives Handeln entsteht. Durch die Eingrenzung des Sag- oder Machbaren
beeinflusst der Diskurs, was zu einer gegebenen Zeit zu einem bestimmten The-
ma gesagt oder wie gehandelt werden darf, damit keine negativen Sanktionen
ausgelost werden.*® Fir die Verbreitung des diskursiven Wissens spielen insbe-
sondere dic Medien eine zentrale Rolle. Gemiss der kommunikationswissen-
schaftlichen Theorie des Agenda-Setting bestimmen sie in hohem Masse die
Themen, mit welchen sich Menschen auseinandersetzen. Bei der Berichterstat-
tung in der Schweiz und in Deutschland ist zu beobachten, dass der Islam und
die 1islamische Gemeinschaft seit geraumer Zeit in verallgemeinernder Weise mit
Gewalt und Konflikt in Verbindung gebracht werden.*

%7 Leitprinzipien des Runden Tischs der Religionen beider Basel, 13. Mai 2008.

** Siegfried Jiger, Theoretische und methodische Aspekte einer kritischen Diskurs- und Dispo-
sitivanalyse, in: Reiner Keller et al. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursana-
lyse, Opladen 2000.

* Kai Hafez und Carola Richter, Das Gewalt- und Konfliktbild des Islams bei ARD und ZDF.
Eine Untersuchung 6ffentlich-rechtlicher Magazin- und Talksendungen, Erfurt 2007. 6. Ge-



254 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

In der Schweiz beeinflusst der herrschende Islamdiskurs als Teil des Inkorpo-
rationsregimes die Interaktionen zwischen zugewanderten muslimischen Ge-
meinschaften und dem hiesigen Umfeld betrdchtlich. Es sind priméar zwei Merk-
male, welche die gesellschaftliche Islamdebatte charakterisieren: Erstens typi-
siert sie stark, indem von «dem Islam» und «den Muslimen» die Rede ist. Kaum
einer anderen nicht-christlichen Migrationsgruppe wird in solchem Ausmass eine
einheitliche religiose Identitdt zugeschrieben, wie dies derzeit bei den Muslimen
der Fall ist. Zweitens polarisiert die Debatte und setzt den Fokus auf die Unver-
einbarkeit «islamischer Werte» mit «schweizerischen» bzw. «westlichen Werten».

Um den hiesigen, durch die Medien entscheidend gepridgten und verbreiteten
Islamdiskurs zu beeinflussen, fehlt es der Ahmadiyya an gesellschaftlichem und
politischem Gewicht. Ihre Gemeinschaft ist in der Schweiz sehr klein und iiber-
dies in zweifacher Hinsicht eine Minderheit.”® Trotzdem sehen sich die Ahmadis
verpflichtet, auf die stereotypen Islamvorstellungen zu reagieren. Die Gemein-
schaft verfolgt in erster Linie das Ziel, einen Islam zu verkiinden, welcher mit
den negativen Stereotypen nicht vereinbar ist. Die Ahmadiyya gerét so in einen
«Kommunikationszwang»’', weil sie das in ihren Augen falsche Bild richtig stel-
len muss.”® Zu diesem Zweck veranstaltet sie offentliche Vortragsabende. An
diesen Veranstaltungen greifen die Referenten bewusst die polarisierenden und
in den Medien intensiv diskutierten Themen auf und nehmen Stellung dazu. In den
Diskussionsrunden konnen sie im Dialog mit dem Publikum die vorgefassten Mei-
nungen unterlaufen. Dariiber hinaus sind die Veranstaltungen medienwirksam: In
der Schweizer Presse handeln die meisten Berichte iiber die Ahmadiyya von sol-
chen Vortragsabenden. Die Journalisten greifen in ihren Berichten zwar die gédn-
gigen Stereotypen und Vorurteile auf, sie befassen sich jedoch auch mit den an
den Veranstaltungen gehorten und erlebten positiven Gegenbeispielen der Ah-
madiyya.” Wihrend in Zeitungen mit iiberregionaler oder gar internationaler
Ausstrahlung nur dusserst selten von der Ahmadiyya zu lesen ist, finden sich im
Lokalteil der regional verankerten Zeitungen regelmissig Meldungen iiber die
Ahmadiyya. Die von der Ahmadiyya vermittelte positive Sicht des Islams nimmt
im herrschenden Diskurs folglich eine Randposition ein. Sie greift nur auf einer
lokalen Ebene, vor dem Hintergrund des dominanten Diskurses. Miisste die Ah-

miss dieser Studie wird der Islam unter anderem mit folgenden Schlagworten in Verbindung
gebracht: Terrorismus, Integrationsprobleme, Islamisierung, Unterdriickung von Frauen.
Eine dhnliche Studie existiert auch fiir die Schweiz: fog — Forschungsbereich Offentlichkeit
und Gesellschaft, Typisierung jiidischer Akteure in den Medien. Vergleichende Analyse von
judischen und muslimischen Akteuren in der Berichterstattung der Deutschschweizer Me-

~dien, Ziirich 2004.

*"In der Schweiz gehdren sie der muslimischen Minderheit an und bilden innerhalb dieser
selbst wieder eine Minderheit. Zusitzlich werden sie von den meisten anderen muslimischen

~ Gruppierungen nicht als Muslime akzeptiert.

*! Richard Miinch, Dynamik de Kommunikationsgesellschaft, Frankfurt am Main 1995.

** Miinch, Dynamik der Kommunikationsgesellschaft (wie Anm. 51), 83.

** Als Grundlage dieser Aussagen dienten sechzehn Zeitungsartikel iiber die Ahmadiyya aus
den Jahren 2006 bis 2008. Es handelt sich dabei nicht um eine umfassende Materialanalyse.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 255

madiyya in der Schweiz nicht auf das vorurteilsbehaftete Islamverstindnis rea-
gieren, konnte sie in der Offentlichkeit sicherlich andere Themenschwerpunkte
setzen. Indem die Wortfiihrer der Gemeinschaft aber gewisse Ausserungen des
dominanten Diskurses in ihren Augen richtig stellen oder das in thm vermittelte
Islamverstiandnis korrigieren wollen, beharren sie ihrerseits auf den wiederkeh-
renden Stereotypen und helfen mit, diese aufrechtzuerhalten.

Auch in Bezug auf die Ausgestaltung von Bauanliegen ldsst sich darlegen,
wie der Islamdiskurs die Umsetzbarkeit solcher Projekte beeinflusst und sich so-
mit auf die Handlungen und Strategien der Ahmadiyya auswirkt. Daher ist nicht
die Baugesetzgebung alleine ausschlaggebend fiir das Gelingen oder Scheitern
von Bauanliegen einer muslimischen Religionsgemeinschaft.

Konflikte um die Sichtbarkeit von Moscheen traten in der Schweiz erst in den
1990er Jahren auf und bewegten seither meist eine iiberregionale Offentlichkeit.
Anfang der sechziger Jahre errichtete die Ahmadiyya die Mahmud Moschee in
Ziirich noch ohne Schwierigkeiten und genoss dabei die volle Unterstiitzung der
Zircher Stadtregierung. Die Moschee und insbesondere das Minarett galten nicht
als sichtbares Zeichen fiir eine als bedrohlich empfundene «lIslamisierung» der
Schweiz. Die islamische Religion und Gemeinschaft wurde nicht mit Gewalt-
und Konfliktthemen in Verbindung gebracht. Nur einzelne christliche Kirchen-
vertreter stiessen sich an der stadtritlichen Unterstiitzung des Moscheebaus.
Stellungnahmen des Stadtprisidenten, welche «die fiir den Stand und die Stadt
Zirich typische Toleranz Andersgliubiger gegeniiber» hervorhoben, geniigten
damals zur Besinftigung der Gegner.™

Auch als die Ahmadis in der Gemeinde Bonau (TG) im Jahr 2005 eine Lie-
genschaft erwarben, um im bereits bestechenden Gebdude ein Gemeinschaftszen-
trum zu errichten, stiessen sie nur auf geringen Widerstand seitens der Bevol-
kerung. Die Ahmadiyya kam allfilligen Konflikten zuvor, indem sie bewusst
auf die Erstellung eines Minaretts verzichtete und das Gebdude somit von aus-
sen nicht als Moschee erkennbar machte. Mit dieser Strategie reagierte sie auf
die in der Gesellschaft verbreitete Vorstellung, welche Minarette als bedrohlich
und als Symbol fremder Dominanz einstuft. Die Abneigung gegeniiber Mina-
retten steht in engem Zusammenhang mit der normativen Besetzung des dffent-
lichen Raums. Minarette bringen eine Verschiebung der von der Mehrheitsge-
sellschaft implizit anerkannten Normierung des offentlichen Raums.™ Ableh-
nung gegeniiber der Errichtung von Minaretten entsteht folglich weniger auf-
grund des Erscheinungsbildes, als wegen der ideellen Ausstrahlung.

** Hermann Hauser, Grusswort des Ziircher Kantonsrates Hermann Hauser, in: Der Islam, 29
(1989), 8.

** Zur Bedeutung religiéser Symbolik im 6ffentlichen Raum, siche Martin Baumann, Religion
und umstrittener 6ffentlicher Raum: Gesellschaftspolitische Konflikte um religiése Symbole
und Stitten im gegenwirtigen Europa, in: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft, 7 (1999),
187-204.



256 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Wie bedeutend die von der Ahmadiyya verfolgte Strategie des Minarett-Ver-
zichts war, zeigt ein Vergleich mit Beispielen dhnlicher Begehren in Wangen
bei Olten (BE), Langenthal (BE) oder Wil (SG). An diesen Orten versuchten
muslimische Gemeinschaften in den letzten Jahren ihre bestehenden Gebetsriu-
me mit einem Minarett zu ergidnzen. Thre Anliegen losten iiberregionale Kontro-
versen aus, die das Vorhaben zum Politikum werden liessen und eine Umset-
zung verhinderten.

Zusitzlich zum beabsichtigten Minarettverzicht forderte die dezentrale Ver-
waltung im Bereich der Raumplanung die Erfolgschancen des Gemeinschafts-
zentrums. Die foderalen Staatsstrukturen in der Schweiz verorten das Baubewil-
ligungsverfahren auf der kommunalen Ebene. So arbeiteten die Ahmadis im
Baubewilligungsverfahren hauptsiachlich mit den kommunalen Behorden zusam-
men. Wie bereits ausgefiihrt, versteht die Ahmadiyya-Gemeinschaft, den Islam-
diskurs im Lokalen positiv zu priagen. Mit dieser Strategie gewann sie das Ver-
trauen der kommunalen Behorden, welche im Baubewilligungsverfahren tber
politische Entscheidungskompetenzen verfiigen. Den nationalen Diskurs konnte
die Ahmadiyya aber nicht in threm Sinne gestalten, so dass das Zentrum ohne
Minarett umgesetzt werden musste. Der Islamdiskurs legte fiir das Bauanliegen
den Bereich des «Erlaubten» fest.

Natiirlich gibt es weitere Kriterien, welche einen erfolgreichen Abschluss von
Bauprojekten beeinflussen konnen. Je besser die Reprdsentanten zugewanderter
religioser Gemeinschaften mit den hiesigen objektiven Strukturen®®, und insbe-
sondere mit impliziten Gegebenheiten und Erwartungen vertraut sind, desto stir-
ker konnen sie diese Kenntnisse strategisch nutzen. So gehort es in der Schweiz
zur gesellschaftlichen Praxis, dass bei Bauprojekten bereits in der Planungsphase
die Nachbarschaft einbezogen wird. Ohne Dialogbereitschaft kann die Bauherr-
schaft mit (teils unbegriindeter) Ablehnung der Anwohnerschaft konfrontiert
werden. Fiir Gemeinschaften, die mit solchen gesellschaftlichen Mechanismen
nicht vertraut sind, konnen bei der Umsetzung durchgeplanter Bauvorhaben
unerwartet Schwierigkeiten auftauchen. Im Interview &dusserte sich dazu eine
kantonale Integrationsfachperson, welche bei ihrer Tatigkeit schon hiufig solche
Mechanismen beobachten konnte:

[...] In unserem System, welches auf Mitwirkung ausgerichtet ist, haben Nachbarn
einen relativ grossen Einfluss darauf, was spiter auf einem Grundstiick entsteht.
Deshalb muss man von Anfang an mit ihnen zusammenarbeiten. Es reicht nicht,
dass man ein Grundstiick kauft, ein Projekt ausarbeiten ldsst und danach klappt es.
Da machen die meisten den Fehler: Sie beziehen die Nachbarn zu spit ein.

Sind Migrantenorganisationen oder zugewanderte Religionsgemeinschaften Bau-
herren, so kommen zusitzliche Erwartungen beziiglich gesellschaftlicher Integra-
tion zum Tragen. Haufig wird erwartet, dass sich die zugewanderten Gemein-
schaften um Akzeptanz und Aufnahme bemiihen, bevor sie ihr Begehren einbrin-

*® Von den Akteuren relativ unabhingige Geflige, wie etwa rechtliche Bedingungen oder das
wirtschaftliche und politische System. In Anlehnung an Pierre Bourdieu, Die feinen Unter-
schiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt am Main 1982.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 257

gen. Die Ahmadiyya ging mit threm Nachbarschaftsdialog auf diese impliziten
Forderungen ein und leistete wichtige Integrationsarbeit: Sie machte thre Aufge-
schlossenheit und ihr Interesse deutlich und die lokale Bevolkerung konnte ihre
Akzeptanz und Toleranz aussprechen.”’

Fiir den erfolgreichen Abschluss eines Bauvorhabens muss die Ahmadiyya
also nicht nur iiber 6konomisches Kapital, sondern genauso iiber verinnerlichtes
Wissen zu den nicht sichtbaren Strukturen in der schweizerischen Gesellschaft
verfligen. In der Gemeinschaft der Ahmadis sind die zentralen Akteure entweder
gebiirtige Schweizer oder Pakistani, die in der Schweiz aufgewachsen sind. Sie
verfligen iiber das notige kulturelle Kapital, um die impliziten Erwartungen
iiberhaupt erfiillen zu konnen. Sie legen Wert darauf, dass ihr Anliegen auch von
der ansidssigen Bevolkerung akzeptiert wird und somit eine Verankerung im all-
tiglichen gesellschaftlichen Umfeld erfahrt.

Schlussbetrachtung: Alevis und Ahmadis im Vergleich

Der Vergleich der beiden Religionsgemeinschaften macht deutlich, dass nicht
allein das religiose Bekenntnis oder der kulturelle, regionale und politische Hin-
tergrund einer Gemeinschaft die institutionelle Integration bestimmt. Die Inkor-
porationsbedingungen im Aufnahmeland sind genau so entscheidend. Die Beis-
piele in Bezug auf die Aleviten haben gezeigt, dass die Organisationsformen der
alevitischen Vereine durch das rechtliche und gesellschaftspolitische Umfeld in
der Schweiz mitbestimmt werden. Die Gemeinschaften erkennen die Grenzen
des Moglichen und setzen ihre Mittel strategisch ein. So ist ein Handelsregister-
eintrag flr nicht-kommerzielle Vereine zwar uniiblich, doch gewihrt dieser als
Instrument der alevitischen Identitédtspolitik rechtlichen Schutz und eine gewisse
staatliche Anerkennung. Die Anerkennungspolitik der Aleviten in Basel wiede-
rum kann als Ergebnis eines Aushandelns zwischen gesellschaftspolitischen
Moglichkeiten und innerreligiosen Restriktionen interpretiert werden.

Auch die gewihlten Strategien und Handlungen der Ahmadiyya lassen sich
nur mit dem Blick auf ihr hiesiges Umfeld umfassend erklaren. So wurde darge-
legt, wie der herrschende Islamdiskurs mitbestimmt, mit welchen Inhalten sich
die Gemeinschaft in der Offentlichkeit positioniert, oder wie er zusitzlich zum
Schweizer Baurecht mitbestimmt, ob ein Sakralbau entstehen kann oder nicht.
Dartiber hinaus steigert kulturelles Kapital, wie beispielsweise das Wissen liber
objektive Strukturen, die Erfolgschancen bei der Umsetzung eines solchen Pro-
jektes: Je besser eine Gruppierung die hiesigen Codes und implizit erwarteten
Verhaltensweisen erkennt und darauf eingehen kann, umso bessere Chancen hat
sie, thre Anliegen im Zusammenspiel mit dem hier vorgefundenen Umfeld zu
verwirklichen. Trotz ihrer geringen Grosse verfiigt die Ahmadiyya iiber wichtige

*7 Siche Petra Bleisch Bouzar, Von Wohnungen und Fabrikhallen zu reprisentativen Moscheen
— aktuelle Bauvorhaben von Moscheen und Minaretten in der Schweiz, in: René Pahud de
Mortanges/Jean-Baptiste Zufferey (Hg.), Bau und Umwandlung religioser Gebdude. Le
patrimoine religieux face a I'immobilier et la construction. Basel, Genf 2007, 49-69.



258 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Ressourcen, um in Zukunft innerhalb des «Schweizer Islams» fiir den Anerken-
nungsprozess eine wichtige Rolle zu spielen. Die Gemeinschaft vertritt im Ge-
gensatz zu den Aleviten ein starkes Bekenntnis zum Islam und versucht sich ge-
gen den vorherrschenden, von negativen Schlagworten geprédgten Islamdiskurs
zu wehren. Es ist ihr bis anhin gelungen, von der lokalen Offentlichkeit wohl-
wollend wahrgenommen zu werden. Die foderale Struktur der Schweiz bietet die
notige Voraussetzung, auf lokaler Ebene massgeschneiderte Losungen fiir ein
konfliktfreies Miteinander zu finden. Die Mahmud Moschee in Ziirich steht seit
etwas mehr als vierzig Jahren als Zeichen dafiir.

Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften in der Schweiz am Beispiel
der Aleviten und der Ahmadiyya

Im vorliegenden Artikel beschreiben die Autorinnen die beiden heterodoxen muslimi-
schen Gemeinschaften der Aleviten und Ahmadis in einer religionshistorischen Perspek-
tive und in Bezug auf deren Institutionalisierung in der Schweiz. Gleichzeitig zeigen sie
anhand konkreter Fallbeispiele auf, wie schweizerische Inkorporationsbedingungen die
institutionelle Eingliederung bzw. Ausgliederung dieser Gemeinschaften beeinflussen.
Denn nicht die religiosen Bekenntnisse oder der kulturelle, regionale und politische Hin-
tergrund alleine bestimmen die institutionelle Integration von Religionsgemeinschaften.

So steht der kantonale Handelsregistereintrag des alevitischen Dachverbandes im Zu-
sammenhang mit der Absenz staatlicher Kontrolle von privatrechtlichen Vereinen in der
Schweiz. Ein solcher Eintrag ist fiir nicht-kommerzielle Vereine hierzulande zwar un-
iiblich, doch gewihrt dieser als Instrument der alevitischen Identitdtspolitik rechtlichen
Schutz und eine gewisse staatliche Anerkennung.

Auch die gewihlten Strategien und Handlungen der Ahmadiyya lassen sich nur mit
dem Blick auf ihr hiesiges Umfeld umfassend erkldren. Der herrschende Islamdiskurs
beeinflusst, mit welchen Inhalten sich die Gemeinschaft in der Offentlichkeit positioniert.
Er bestimmt, zusitzlich zum Schweizer Baurecht, ob ein Sakralbau entstehen kann oder
nicht.

Incorporation de communautés religieuses immigrées en Suisse. L 'exemple des Alaouites
et des Ahmadis

Dans cet article, les auteurs décrivent les deux communautés musulmanes hétérodoxes des
Alaouites et des Ahmadis d’un point de vue de I’histoire des religions, et leur institution-
nalisation en Suisse. S’appuyant sur des exemples concrets, elles démontrent parallele-
ment comment les conditions suisses d’incorporation influencent I’inclusion, respective-
ment I’exclusion institutionnelles de ces communautés. Ce ne sont, en effet, ni la confes-
sion, ni 1’arriere-plan culturel, régional ou politique a eux seuls qui déterminent I'intégra-
tion institutionnelle de communautés religieuses.

L’inscription cantonale dans le registre du commerce de I’organisation faitiére alaouite
est liée a 1'absence de controle étatique des associations de droit privé en Suisse. Dans
notre pays, une telle inscription est certes peu courante pour des associations non com-
merciales, mais elle procure, en tant qu’instrument de la politique identitaire alaouite, une
protection juridique et une certaine reconnaissance étatique.

Le choix des stratégies et des actions de I’Ahmadiyya ne se comprend de maniere
globale qu’en considérant son milieu de vie en Suisse. Le discours islamique dominant
influence le choix des thémes avec lesquels la communauté se positionne en public. Il dé-
cide, avec le droit suisse des constructions, si un édifice sacré peut étre construit ou non.

Incorporation of immigrant religious communities in Switzerland. The example of the
Alevis and Ahmadiyva

This paper uses a history of religion perspective to describe the institutionalization in
Switzerland of two heterodox Muslim communities, the Alevis and the Ahmadiyya. By
looking at specific cases we show how Swiss incorporation conditions influence the insti-



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 259

tutional integration or disintegration of these communities, for it is not only the religious
faith and cultural, regional and political context which determines the institutional integra-
tion of religious communities.

The fact that the umbrella organization for Alevis is listed in the Cantonal trade Regis-
ter reflects the lack of state control of private associations in Switzerland. Although such a
listing 1s not usual for non-commercial organizations, it offers legal protection and a de-
gree of official recognition by the state to this organization in its role as an instrument of
Alevi identity.

The strategies and actions of the Ahmadiyya can also only be fully explained by
examining the context in Switzerland. The dominant discourse of Islam influences the
content which the community can use to position itself in the public sphere. Apart from
the Swiss construction laws, this discourse also determines whether a place of worship can
be constructed.

Schliiisselbegriffe — Mots clés — Keywords
muslimische Diversitit — diversité musulmane — Muslim diversity, Islamdiskurs — dis-
cours islamique — Islam discourse, Alevitentum — alévisme — Alevism, Ahmadiyya, Alevi-
ten und Ahmadis in der Schweiz — Alaouites et Ahmadis en Suisse — Alevis and Ahmadis
in Switzerland, Inkorporationsregimes — régimes d’incorporation — Incorporation regimes,
Anerkennung von Religionsgemeinschaften — reconnaissance de communautés religieuses
recognition of religious communities, Inkorporationsstrategien — stratégies d’incorpo-
ration — incorporation strategies

Sarah Beveler, lic.phil., Forschungsassistentin am Institut fiir Sozialanthropologie der
Universitidt Bern.

Virginia Suter Reich, lic.phil., Forschungsassistentin am Institut fir Sozialanthropologie
der Universitdt Bern.



	Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften in der Schweiz am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya

