
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften in der
Schweiz am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya

Autor: Beyeler, Sarah / Suter Reich, Virginia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Inkorporation von zugewanderten
Religionsgemeinschaften in der Schweiz
am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya

Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Die Religionsviclfalt in der Schweiz basiert unter anderem auf der Zuwanderung
religiöser Gemeinschaften.1 Auch die beiden (muslimischen)" Diasporagemeinschaften

der Aleviten und Ahmadis kamen im Zuge von Migrationsbewegungen
in die Schweiz. Im europäischen Vergleich kann die Präsenz von Muslimen in

unserer Gesellschaft als ein Phänomen jüngeren Datums beurteilt werden, es

handelt sich aber sicherlich nicht um eine völlig neue Erscheinung. So entstand

Die religiöse Vielfalt in der Schweiz ist ein vielschichtiges Phänomen unterschiedlichen

Ursprungs. Bereits im 16. Jahrhundert führte die Reformation zur religiösen Spaltung der
vormals katholisch geprägten Schweiz und zu einem Nebeneinander katholischer und protestantischer

Glaubensbekenntnisse. Siehe dazu Bertrand Forclaz. Religiöse Vielfalt in der
Schweiz seit der Reformation, in: Martin Baumann/Jörg Stolz (Hg.). Eine Schweiz - viele
Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld 2007. 89 99. Nicht zu

vergessen ist hier, dass auch viele christliche «Sondergruppen» durch Zuwanderung in die
Schweiz kamen. Siehe Rolf Weibcl. Christliche «Sondergruppen»: Neue Gemeinschaften
des 19. Jahrhunderts, in: Baumann/Stolz (Hg.). Eine Schweiz - viele Religionen (wie Anm.
I), 145-159. Ein Teil der Vielfalt ist ferner auf die Lebensreformbewegungen um 1900
zurückzuführen. Die Suche nach einer religiösen und spirituellen Erneuerung bildete einen
wesentlichen Bestandteil der Bewegung. Die Erneuerung wurde sowohl innerhalb, als auch
ausserhalb der christlichen Tradition gesucht. Östliche Weisheitslehren spielten dabei eine

massgebliche Rolle. Siehe dazu Thomas Nipperdey. Religion im Umbruch. Deutschland
1870-1918. München 1988.
Die Klammer verweist auf den intrareligiösen Diskurs innerhalb der alevitischen Gemeinschaft

hinsichtlich deren Zugehörigkeit zum Islam, was in diesem Beitrag noch näher ausgeführt

werden w ird.
Zur Thematik von Migration und Religion siehe auch die Migrationsstudien von Karsten
Lehmann, wie beispielsweise: Karsten Lehmann. Institutionen christlicher Migranten in

Deutschland. Eine Sekundäranalysc am Beispiel von Frankfurt am Main, in: Martin
Baumann/Samuel M. Behloul (Hg.). Religiöser Pluralismus. Empirische Studien und analytische
Perspektiven, Bielefeld 2005. 93 121. Und Karsten Lehmann. Migration und die dadurch
bedingten religiösen Pluralisierungsprozesse. Zu Stand und Perspektiven der Wissenschaft,
in: Beauftragte der Bundesregierung für Migration. Flüchtlinge und Integration (Hg.), Religion

- Migration Integration in Wissenschaft. Politik und Gesellschaft. Dokumentation
einer Fachtagung am 22. April 2004, Berlin / Bonn 2004, 31-46.

SZRKG. 102 (2008). 233-259



234 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

die erste Schweizer Moschee bereits zu Beginn der 1960er Jahre in Zürich.
Mittlerweile leben hierzulande über 310'000 Muslime4 und bilden nach den Landeskirchen

die drittgrösste Religionsgemeinschaft. Die Bevölkerungsstärke der
muslimischen Gemeinschaften wird im öffentlichen Diskurs stark reflektiert. Mit
zunehmender Skepsis wird die Präsenz «des Islams» in der Schweizer Gesellschaft
beobachtet und als uniform und den westlichen Werten widersprechend dargestellt.

Die mediale Berichterstattung prägt ein negatives und konfliktorientiertes
Islambild, indem vor allem Topoi wie Integrationsprobleme, Unterdrückung der

Frau oder Extremismus thematisiert werden. Diese einseitige und stereotype
Darstellung des Islams verwehrt den Zugang zur Pluralität muslimischer Lebensformen.

Vor diesem Hintergrund erstaunt, dass es kaum Forschungsliteratur zu
muslimischen Gemeinschaften in der Schweiz gibt, die durch wissenschaftliche
Evidenz solch emotionsgeladenen und pejorativen Wahrnehmungen Gegenstcuer
geben könnte. Ein Teilprojekt des NFP 58 zu Religionsgemeinschaften, Staat

und Gesellschaft, das gegenwärtig am Institut für Sozialanthropologie der
Universität Bern durchgeführt wird, möchte hierzu einen Beitrag leisten. Das Projekt

erforscht die Entstehung und Etablierung der Ahmadiyya- und Alevi-Dias-
pora in der Schweiz, wobei der Fokus nicht nur auf die beiden Gemeinschaften,
sondern auch auf die Schweizer Gesellschaft gerichtet wird. Wir (als Forscherteam)

untersuchen, unter welchen politischen, rechtlichen und gesellschaftlichen
Bedingungen die institutionelle Eingliederung oder Ausgrenzung zugewanderter
religiöser Gemeinschaften erfolgt. Hierbei arbeiten wir in Anlehnung an Yase-
min Soysal mit dem theoretischen Konzept des Inkorporationregimes. Soysals
Argumentation zufolge liefert der soziale, politische und religiöse Kontext des

Residenzstaates entscheidende Bedingungen für die konkrete Ausformung einer
Diasporagemeinschaft.7 Dabei umfassen die so genannten Inkorporationregimes
sämtliche Organisationsformen, Praktiken, Diskurse und politische Strategien,
mit denen ein Residenzstaat Diasporas und Migrantengrappen gegenüber tritt. So

hat beispielsweise die Tatsache, dass in der Schweiz das Verhältnis zwischen

Religion und Staat auf kantonaler Ebene geregelt wird, einen erheblichen
Einfluss auf die Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften. Im
Vergleich zum sozialwissenschaftlichen Konzept der Integration bietet das Konzept

der Inkorporationregimes gewisse Vorteile. Es lässt zu, dass nicht nur Ein¬

Bundesamt für Statistik. Eidgenössische Volkszählung. Neuenburg 2000.
Es handelt sich um das NFP 58 Teilprojekt «Muslimische Gemeinschaften und
Inkorporationsregimes: Ein Vergleich der Ahmadi- und Alevi-Diaspora in der Schweiz» unter der Pro-

jektlcitung von Prof. Martin Sökefeld. Informationen zum Projekt siehe unter <http: www.
nfp58.ch/d_projekte_muslime.cfm?projekt=74>.
Yasemin Soysal. Limits of Citizenship. Migrants and Postnational Membership in Europe.
Chicago 1994.
Zum Verhältnis Zwischen Religion und Diasporagemcinschaft. siche auch Martin Baumann,
Researching Religious Di\crsity in Western Europe: The Study of Diaspora Communities.
Religious Conflict, and Public Domain in Germany and Switzerland, in: K.S Nathan (Hg.).
Religious Pluralism in Democratic Societies: Challenges and Prospects for Southeast Asia.
Europe and the United States in the New Millennium. Singapore 2007, 139-157.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 235

gliederangsmechanismen sondern auch Ausschlussprozesse analysiert werden
können. Ausserdem bietet es Distanz zur lange Zeit in der Diskussion um die

gesellschaftliche Eingliederung von Migranten vorherrschenden Meinung, dass

eine erfolgreiche Integration hauptsächlich vom kulturellen Hintergrund der

Migranten abhängig sei.8 Femer ist der Begriff assoziativ nicht vorbelastet, weil er
in politischen und gesellschaftlichen Diskussionen kaum vorkommt.

Im vorliegenden Artikel möchten wir erste Ergebnisse dieses Forschungsprojektes

vorstellen. Einleitend geben wir einen kurzen allgemeinen Überblick zu
muslimischen Organisationen in der Schweiz. Anschliessend werden die beiden

von uns untersuchten Gemeinschaften beschrieben. Der deskriptive Teil berücksichtigt

sowohl religionshistorischc Entwicklungen, als auch aktuelle
gesellschaftliche und politische Zusammenhänge im Herkunftsland, in Europa und in
der Schweiz. Im analytischen Teil besprechen wir dann anhand konkreter
Fallbeispiele Aspekte der Institutionalisierung der beiden Gemeinschaften. Hierbei
liegt der Akzent auf dem Einflussbercich der Inkorporationsbedingungen der

Aufnahmegesellschaft, also der Schweiz:
In Bezug auf die Aleviten werden die Organisationsformen und Anerkennungspraktiken

der alevitischen Gemeinschaften vor dem Hintergrund rechtlicher
Rahmenbedingungen und gesellschaftspolitischer Prozesse in der Schweiz analysiert.

Die Inkorporation der Ahmadiyya wird im Zusammenhang mit dem in der
Schweiz vorherrschenden Islamdiskurs untersucht. Es wird gezeigt, wie die in

unserer Gesellschaft existierenden stereotypen und pejorativen Islambilder die
inhaltliche Ausrichtung des Dialogs der Ahmadiyya mit der Öffentlichkeit
dominieren. Anhand zweier Bauprojekte der Ahmadis sollen die konkreten Auswirkungen

des Islamdiskurses auf das lokale Handeln der Gemeinschaft erfasst
werden.

Muslimische Organisationen in der Schweiz

Die heute rund 300'000 in der Schweiz lebenden Muslime sind vorwiegend in
städtisch geprägten Kantonen wohnhaft. 56% stammen aus dem ehemaligen
Jugoslawien, 20 % kommen aus der Türkei, 4% aus den Maghreb-Staaten, 3 %
aus dem Libanon, 15 % aus Schwarzafrika und Asien. Die Mehrheit (75%) unter
ihnen gehört der sunnitischen Glaubensrichtung an.9 Zu den verbleibenden
Minderheiten gehören beispielsweise schiitische Glaubensgemeinschaften und die

Ahmadiyya. Gemäss Eidgenössischer Volkszählung werden auch die Aleviten zu
den muslimischen Minderheiten zugehörig gezählt. Nicht alle Aleviten sind mit
dieser Zuordnung einverstanden. Dies wird an späterer Stelle genauer ausgeführt.

Zur Kritik des Integrationskonzeptes siehe auch Martin Sökefeld, Das Paradigma kultureller
Differenz: Zur Forschung und Diskussion über Einwanderer aus der Türkei in Deutschland, in:
Martin Sökefeld (Hg.). Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz. Bielefeld 2004, 9-34.
Gemäss Bundesamt für Statistik. Eidgenössische Volkszählung 2000. Religionslandschaft in
der Schweiz. Neuenburg 2004.



236 Sarah Beyeler/Virginia Sitter Reich

In den letzten 30 Jahren haben sich die muslimischen Gemeinschaften zur
grössten und stärksten nicht-christlichen Religionsgemeinschaft entwickelt.
Anfang der 90er Jahre wurde die Anzahl muslimischer Zentren in der Schweiz auf
60 geschätzt. Heute existieren weit über 100. Diese Organisationen sind keinesfalls

homogen, sondern unterscheiden sich hinsichtlich ethnischen, nationalen,
sprachlichen und politischen Kriterien. In den meisten Fällen verfugen sie nicht
über repräsentative Infrastrukturen. Zum Gebet oder religiösen Veranstaltungen
treffen sich die Vereinsmitglieder in Privatwohnungen oder in «Hinterhof-
Moscheen», die von aussen kaum als solche wahrzunehmen sind.

Erst seit einigen Jahren treten die muslimischen Glaubensgemeinschaften in
der Schweiz mit ihren Forderungen an die Öffentlichkeit und bringen ihre Anliegen

gegenüber den schweizerischen Behörden und Verwaltungseinheiten zum
Ausdruck. Aus eigener Initiative oder auf Wunsch der Behörden10 gründeten
Muslime in der Schweiz hierfür sprach- und herkunftsunabhängige Dachverbände,

wie etwa die Gemeinschaft islamischer Organisationen der Schweiz
GIOS 1989 in Zürich, die Vereinigung islamischer Organisationen Zürich VIOZ
1997 in Zürich und die Koordination islamischer Organisationen der Schweiz
KIOS 2000 in Bern. Ihre wichtigsten Forderungen beinhalten: muslimischer
Religionsunterricht an öffentlichen Schulen, Errichtung eigener Friedhöfe,
repräsentative religiöse Infrastrukturen und die öffentlichrechtliche Anerkennung."
Aus unterschiedlichen Gründen sind die Ahmadiyya und alevitischen Gemeinschaften

diesen Dachverbänden nicht angeschlossen. Sie verfügen über eigene
transregionale, nationale und transnationale Organisationsstrakturen und agieren
auch als Ansprechpartner gegenüber den Schweizer Behörden, wie nachfolgend
gezeigt wird.

Aleviten in der Türkei und in Europa

Aleviten sind eine kulturelle beziehungsweise religiöse Minderheit, die sich seit
dem 13. Jahrhundert in Anatolien aus verschiedenen heterodoxen Strömungen
entwickelt hat. Der alevitische Glaube ist nicht auf eine spezifische Offenbarung
zurückzuführen. Die Entstehung kann als vielschichtig charakterisiert werden.
Neben den schiitisch-islamischen Elementen beinhalten alevitische Glaubens-

Die VIOZ beispielsweise entstand auf ausdrückliche Forderung der Zürcher Behörden hin.
nachdem einzelne muslimische Vereinigungen den Wunsch nach einem eigenen Friedhof
geäussert hatten. Die Behörden verlangten von den Vereinen zentralisierte Organisationsstruk-
turen, weil sie nicht mit mehreren Vereinen, sondern nur mit einem einzigen Ansprechpartner

verhandeln wollten.
Zu Muslimen in der Schweiz, siehe unter anderem auch: Christoph Baumann Christian Jäg-
gi. Muslime unter uns. Islam in der Schweiz. Basel 1991. Samuel Behloul. Muslime in der
Zentralschweiz. Von Migranten zu Muslimen in der Diaspora. Ein Forschungsbericht.
Luzem 2004. Hans Mahnig. Islam in Switzerland: Fragmented Accomodation in a Federal
Country, in: Yvonne Yazbeck Haddad (Hg). Muslims in the West. From Sojourners to
Citizens. Oxford 2002. 72 87. Und René Pahud de Mortanges (Hg). Muslime und Schweizerische

Rechtsordnung. Freiburg 2002.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 237

Vorstellungen auch sufistische, frühchristliche und schamanistische Aspekte.12

Analog zur schiitischen Tradition anerkennen Aleviten Ali, Cousin und
Schwiegersohn des Propheten Mohammed, als dessen legitimen Nachfolger. Von daher
rührt eine ausserordentliche Verehrung der zwölf Imame und vor allem der engsten

Prophetenfamilie (Ehlibeyt). Trotz alevitischem - allerdings eher nominellen

- Bekenntnis zur Rechtsschule der Zwölfer Schia (Cqferyia) wird das Aleviten-
tum auch von schiitischer Seite als Häresie verworfen. Entgegen der sunnitischen
und schiitischen Vorstellungen zählen für Aleviten nur die «inneren Werte des

Korans». Das fünfmalige Gebet, das Fasten im Monat Ramadan, die Pilgerreise
nach Mekka oder der Gang in die Moschee stellen für sie Äusserlichkeiten dar,
die nicht zu ihrer Glaubenspraxis gehören. Hingegen feiern Aleviten Cem, das

gemeinschaftliche Ritual, welches wenn möglich einmal im Jahr abgehalten
wird. Cem ist in inhaltlicher und formeller Hinsicht wie eine Antithese zum
muslimischen Gebet: Frauen und Männer nehmen am Ritual gemeinsam teil. Sie
sitzen im Kreis und richten sich nicht nach Mekka. Musik. Gedicht und Tanz
sind weitere zentrale Bestandteile des Cem. Zum Abschluss des Rituals wird ein

gemeinsames Opfermahl geteilt.
Die safawidisch-schiitische Orientierung der anatolischen Aleviten führte zu

blutigen Aufständen gegen die osmanische Zentralmacht. Im 16. Jahrhundert
wurden die damals Kizdbas genannten Aleviten als Häretiker verfolgt. Zum
Schutz vor Massakern und Deportationen zogen sie sich in unwegsame und

unzugängliche Berggebiete Anatolicns zurück, wo sie ihren Glauben im Verborgenen

praktizierten. In der gesellschaftlichen und geographischen Isolation
entstanden die teils heute noch existierenden religiös-sozialen Institutionen der ale-
vitischen Gemeinschaft.13 Erst mit der Gründung der türkischen Republik bekamen

Aleviten das volle Bürgerrecht zugesprochen. Infolge der homogenisierenden

Nationalidcologie des türkischen Staats blieb den Aleviten die Anerkennung
als eigenständige religiöse oder kulturelle Gemeinschaft jedoch verwehrt. An
dieser Situation hat sich bis heute nicht viel geändert. Noch immer verweigert
die Türkei den Aleviten die Anerkennung als religiöse oder kulturelle
Glaubensgemeinschaft. Mittleweile können sie ihre Riten zwar öffentlich praktizieren, das

türkische Vereinsgesetz aber erschwert die Selbstorganisation.14 Aus diesen
Gründen gibt es keine offiziellen Angaben zur Grösse der alevitischen Gemeinschaft.

Schätzungsweise ist ein Viertel der Bevölkerung in der Türkei alevitisch.
Viele Aleviten sind auch kurdisch und somit in der Türkei einer zweifachen

Diskriminierung ausgesetzt.

" Siehe zur religionshistorischen Entwicklung des Alevitentums auch Karin Vorhoff,
Zwischen Glaube. Nation und neuer Gemeinschaft. Alevitische Identität in der Türkei der
Gegenwart, Berlin 1995. Und Krisztina Kehl-Bodrogi. Die Kiziibas/AIeviten. Untersuchungen
über eine esoterische Glaubensgemeinschaft in Anatolien. Berlin 1988.

Vergleiche dazu Kirsztina Kehl-Bodrogi. Die Kiziibas/AIeviten (wie Anm. 12), 39-40.
Siehe dazu auch Karin Vorhoff, Zwischen Glaube. Nation und neuer Gemeinschaft (wie
Anm. 12), 29 30.



238 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Die Binnenmigration, welche in der Türkei in den 1950er Jahren einsetzte,
brachte grosse Veränderungen für die damals noch hauptsächlich im östlichen
Anatolien lebende alevitische Bevölkerung. Sie beschleunigte den Zerfall der
traditionellen sozial-religiösen Organisationsstrukturen. Die erblichen Beziehungen
zwischen religiösen Laien (Talip) und Clans von religiösen Führern (Dede), welche

für die Weitergabe der mündlich tradierten Glaubensinhalte zuständig sind,
wurden aufgebrochen. Die religiöse Praxis sowie ein Grossteil der Tradition
gingen verloren. Die alevitische Religiosität verlagerte sich fast ausschliesslich

auf die Ebene der Volksreligion in Form von Wallfahrten, Heiligen- und Gräberkulte.15

Als Folge davon wuchs in den 60er Jahren eine junge alevitische Generation

heran, welche die Einführung in die Geheimlehre nicht mehr erlebte. In
dieser Phase setzte im Alevitentum ein Säkularisierungsprozess ein. Die
alevitische Jugend kam an Hochschulen und Universitäten in Berührung mit
revolutionären Ideologien, denen sie sich fast ausnahmslos verschrieb. Entsprechend
diesen neuen ideologischen Einflüssen wurde die historische Opposition der
Aleviten uminterpretiert und ihr Widerstand gegen die osmanische Zentralmacht als

früher Klassenkampf gegen Unterdrückung und Ausbeutung gelesen. Erst ab

Mitte der 80er Jahre, Anfang der 90er Jahre fanden alevitische Kreise zu religiösen

Identifikationsmustern zurück. Neu wurde die alevitische Kultur in Vereinen

gelebt, welche an die Stelle der traditionellen, lokalen Bindungen traten, die als

Folge der Binnenmigration verschwanden. Zeitgleich traten Aleviten in

Westeuropa an die Öffentlichkeit. Diese Entwicklung ging von Deutschland aus, wo
die ersten Organisationen in den 80er Jahren gegründet wurden.1"

Aleviten in der Schweiz

In der Schweiz setzten die alevitischen Vereinsgründungen einige Jahre danach

ein. Diese zeitliche Verschiebung hängt unter anderem mit der später einsetzenden

Migration aus der Türkei in die Schweiz und der um ein vielfaches höheren
Anzahl in Deutschland lebenden Aleviten zusammen. Die Arbeitsmigration aus

der Türkei nach Deutschland setzte mit dem deutsch-türkischen Anwerbeabkommen

von 1961 ein. Zu dem Zeitpunkt lebten knapp 800 Türken in der Schweiz.
Sie gehörten hauptsächlich einer Bildungselite an, die aus den Metropolen der

osmanischen beziehungsweise republikanischen Türkei kamen. Die Gründe for
ihre Migration waren vielfaltig: Politisches Exil, Hochschulausbildung oder eine

längere medizinische Kur.17 Nach 1960 warb auch die Schweiz Gastarbeiter aus

Vergleiche dazu Krisztina Kehl-Bodrogi. Vom revolutionären Klassenkampf zum «wahren»
Islam. Transformationsprozes.se im Alevitum der Türkei nach 1980. Berlin 1992. 7 10.

Zur Entwicklung der alevitischen Bewegung in Deutschland siehe Martin Sökefeld. Struggling

for Recognition. The Alevi Movement in Germany and in Transnational Space. Oxford
2008.
Es gibt keine systematische Erfassung der Migrationsentwicklung zwischen der Türkei und
der Schweiz, nähere Angaben finden sich in einzelnen Publikationen, wie beispielsweise in:
Lukas Kieser. Vorkämpfer der «Neuen Türkei». Re\olutionäre Bildungselitcn am Genfersee

(1870-1939). Zürich 2005. 9.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 239

der Türkei an. also nicht viel später als dies Deutschland tat. Jedoch kamen vorerst

nur wenig türkische Migranten, weil die Schweiz weiterhin die meisten

Arbeitsmigranten aus Italien anwarb. Erst in den folgenden drei Jahrzehnten

stieg die Zahl der türkischen Einwanderer auf über 80'000 an.18 Die Hälfte kam

in der Zeit zwischen 1980 und 1990 in die Schweiz. In dieser Zeitspanne wuchs
die Zahl türkischer Einwanderer aber nicht nur wegen zunehmender Arbeitsmigration.

Viele unter ihnen flüchteten vor politischen und gesellschaftlichen
Konsequenzen des Militärputschs von 1980 und der intensivierten Auseinandersetzungen

zwischen der PKK und der türkischen Armee Mitte der 1980er Jahre.

Auch der Familiennachzug führte zu einer zunehmenden Migration aus der Türkei

in die Schweiz. Gegenwärtig (Stand 2007) zählt man rund 120'000 Personen,
die aus der Türkei in die Schweiz immigriert sind. '' Wie gross der Anteil der

Aleviten unter ihnen ist, kann nur mittels Schätzungen eruiert werden. Aleviten
werden in der Schweiz in keiner offiziellen Statistik als Bevölkerungs- oder

Religionsgruppe erfasst. Es ist anzunehmen, dass Aleviten unter der aus der Türkei

stammenden Bevölkerung in der Schweiz überproportional (zwischen 30-
40%) vertreten sind. Denn in den (ost)-anatolischen Provinzen leben noch heute

viele Aleviten. Da die Arbeitsmigranten vor allem aus diesen Regionen rekrutiert
wurden, liegt die Vermutung nahe, dass sich unter ihnen viele Aleviten befinden.
Als diskriminierte Minderheit, dazu häufig kurdischer Herkunft und grösstenteils
im linken Spektrum politisierend, sind Aleviten vermutlich auch unter den aus

der Türkei stammenden Flüchtlingen überproportional vertreten.
Ein Grossteil der Aleviten lebt im Schweizer Mittelland, im Raum der Kantone

Basel, Aargau und Zürich." So erstaunt es wenig, dass der erste alevitische
Verein in dieser Region gegründet wurde. Am 29. Juni 1992 riefen fünf Männer
den Verein Basel ve cevresì Alevi Bektasi Kultur Birligi ins Leben. Zur Gründung

beigetragen hatte einerseits die positive Wahrnehmung der Beispiele aus

Deutschland, wo die ersten alevitischen Vereine mit Erfolg an die Öffentlichkeit

getreten waren. Andererseits mobilisierte der steigende Unmut über die veränderte

Situation im Heimatland. Die jüngsten Entwicklungen in der Türkei
empfanden Aleviten als Bedrohung. Der Militärputsch von 1980 hatte eine Um-

orientierung der türkischen Nationalideologic mit sich gebracht. Das Militär
proklamierte die «türkisch-islamische Synthese»."1 Der sunnitische Islam sollte das

unitaristische Nationalbewusstsein stärken. Entsprechend verfolgte die türkische

Regierung die Strategie, das Alevitentum im sunnitischen Islam zu assimilieren:

Bundesamt für Statistik. Ausländerinnen und Ausländer in der Schweiz. Bericht 2004.

Neuenburg 2004. S. 93.
19 Diese Angaben sind inklusive naturalisierte Schweizer. Quelle: Bundesamt für Statistik,

Migration und Integration Indikatoren. Ausländische Bevölkerung: Staatsangehörigkeit, in:

<http://www.bfs.admin.ch/ bfs/portal/de/index/themcn/OI/07/blank/key/01/01 .html), Zugriff
20. Mai 2008.

20
Ausgehend von den statistischen Angaben zur türkischen Bevölkerung in der Schweiz.
Quelle: Bundesamt fur Migration. Zentrales Ausländerregistcr ZAR, Bern 2002.

"' Zur Türkisch-Islamischen Synthese siehe Gokhan Cetinsaya, Rethinking Nationalism and
Islam. Some Preliminary Notes on the Roots of «Turkish-Islamic Synthesis» in Modern Turkish

Political Thought, in: The Muslim World 89 (1999), 350 376.



240 Sarah Beyeler/Virginia Sitter Reich

Sie liess in alevitischen Dörfer mit Staatsgeldern Moscheen bauen und zwang
alevitische Kinder, den sunnitischen Religionsunterricht zu besuchen. In Basel wollten

die Mitglieder des neu gegründeten alevitischen Vereins mit ihrer Organisation

auf die Missstände in der Türkei hinweisen und das Alevitentum in der
Öffentlichkeit bekannt machen.

Die erste Phase der alevitischen Institutionalisierang in der Schweiz erhielt
Aufwind durch zwei weitere Vorfälle in der Türkei, welche die alevitische
Bevölkerung in ganz Europa erschütterten. Während dem alevitischen Kulturfestivals

in Sivas, das zu Ehren des Dichterrebellen Pir Sultan Abdal abgehalten
wurde, kam es am 2. Juni 1993 zu Ausschreitungen von gewaltbereiten Islamisten.

Diese setzten das Hotel Madimka, in das sich die angereisten Gäste - unter
ihnen Aleviten und sunnitische Säkularisten - zurückgezogen hatten, in Brand.

Insgesamt kamen dabei 37 Menschen ums Leben. Nach dem Brandanschlag in

Sivas entstanden in der Schweiz in Fribourg, Winterthur, Zürich und Arbon
Vereine. Diese fanden regen Zulauf von Aleviten. die für ihre Rechte und ihre
Anerkennung einstehen wollten.

Zwei Jahre nach Sivas wurden Aleviten ein weiteres Mal Opfer einer gcwalt-
vollen Tat, dieses Mal in Gazi, Istanbul. In diesem Stadtteil Istanbuls leben

hauptsächlich anatolisch-alevitische Binnenmigranten. Am Abend des 12. März
1995 hat ein unidentifizierter Bewaffneter ein Taxi gestohlen und den Taxifahrer
umgebracht, worauf er mit dem Fahrzeug durch mehrere Kaffeehäuser fuhr und

auf die Gäste schoss. Eine Person starb an den Schussverletzungen, und 15

Personen wurden schwer verletzt. Obwohl die Polizeistation sich in der Nähe
befand, reagierten die Beamten nicht sofort. Anschliessende Demonstrationen
gegen den Vorfall und die mangelnde Hilfeleistung der Polizei eskalierten. In einer
Strassenschlacht zwischen Demonstranten und Polizisten verloren zwei Personen
ihr Leben. Aleviten in der Schweiz reagierten mit eigenen Protestaktionen auf
diese Geschehnisse. Die Vereine in Winterthur und Zürich organisierten am 18.

März 1995 einen Protestmarsch in Zürich-Oerlikon. 2000 Personen aus der ganzen

Schweiz nahmen an der Kundgebung teil. Diese Kraft der Mobilisierung
wirkte sich sowohl konstituierend wie auch motivierend auf die Vereinsgründungen

aus: In den Folgejahren entstanden Vereine in Basel, Lugano, Solothurn.
Langenthai, Biel, Aarau, Lausanne, Luzem und Bern.

Die Organisationsstrukturen alevitischen Gemeinschaften in der Schweiz
variieren kaum. Es sind alles privatrechtliche Vereine gemäss ZGB Art. 60ff.
Entsprechend ihren Statuten definieren sich die Vereine als «demokratische
Massenorganisation»"" oder als «kulturelle, fortschrittliche und human denkende»2'

Organisationen. Einzig der Verein in Langenthai definiert sich in seinen Statuten

explizit als Religionsgemeinschaft. Und trotzdem gehört die Verbreitung der ale-

Wortlaut aus den Statuten der Vereine in Winterthur. Bici. Solothurn und Lausanne.
Wortlaut aus den Statuten der beiden Vereine in Basel.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 241

vitischen Lehre und Kultur bei allen zum Vereinszweck. Die Vermittlung soll
mit Seminaren, Diskussionsforen, Folklore- und Saz"4-Unterricht und dem Feiern

von religiösen Festtagen gewährleistet werden."^

Die Dachorganisation der alevitischen Gemeinschaften Schweiz, Isviçre Alevi
Birlikleri Federasyonu IABF, wurde am 4. April 1998 von den lokalen Gemeinschaften

ins Leben gerufen. Dieser Gründungsakt entsprach sowohl einer
stärkeren Formalisierung der gewachsenen Strukturen in der Schweiz als auch einer

Dezentralisierung der transnationalen Zusammenarbeit der alevitischen Gemeinschaften

europaweit, was an dieser Stelle nicht weiter ausgeführt werden kann.

Zu den Aufgaben des IABF gehört es, die lokalen Vereine bei ihren Tätigkeiten
zu unterstützen und sich an der transnationalen Anerkennungspolitik der
alevitischen Dachverbände zu beteiligen. In der Schweiz können die lokalen Vereine
sich dem IABF anschliessen, sie sind dazu aber nicht verpflichtet. Trotz verstärkter

Formalisierung der Organisationsstrukturen entstehen die Gemeinschaften
noch immer auf der Basis von lokalen Initiativen. Ihre Existenz ist grundsätzlich
vom IABF unabhängig.

Repräsentanz und Abgrenzung unter alevitischen Vereinen in der Schweiz

Zusätzlich zu den oben erwähnten Tätigkeiten verpflichtet sich der IABF, die

Vertretung der Rechte der in der Schweiz lebenden alevitischen Bevölkerung
wahrzunehmen. Entsprechend wird im Handelsregistereintrag des IABF an erster
Stelle festgehalten, dass sich die Dachorganisation für die «Vertretung der Rechte

der in der Schweiz lebenden alevitischen Bevölkerung hinsichtlich sozialer,
kultureller, schulischer, politischer, religiöser sowie ökonomischer Probleme»26

einsetzt. Dieser Ansprach ist auf analytischer Ebene in mehrfacher Hinsicht nicht

ganz unproblematisch. In der Schweiz leben schätzungsweise 30'000^I0'000
Aleviten. Nur rund 4000 unter ihnen sind in Vereinen organisiert. Im
Handelsregistereintrag macht der IABF eine solche Unterscheidung zwischen Mitgliedern

und Nicht-Mitgliedem nicht geltend. Vielmehr scheint er mit dem Eintrag
die Vertretung aller in der Schweiz lebender Aleviten legitimieren zu wollen.

Indem der IABF die Betonung einzig auf die alevitische Identität legt, klammert

er andere Identitätsmerkmale aus. Die alevitische Zugehörigkeit, die als

solche schon nicht eindeutig zu umschreiben ist, ist für Aleviten nicht das

einzige bestimmende Identitätsmerkmal: Sprachliche, politische und regionale
Zugehörigkeiten überschneiden sich mit der religiös-kulturellen Zugehörigkeit. So

kann ein Alevit auch Kurde oder Türke sein; aus Erzincan, Antalya oder Dersim

" Langhalslaute.
"' Zur Transformation von alevitischen Ritualen in der Diaspora und der Neukonstitution von

Trägergruppen der rituellen Praxis im Kontext von Grossstadt- und Diaspora-Communities
kann auf ein Teilprojekt des SFB 619 (Ritualdynamik) der Universität Heidelberg verwiesen
werden: Robert Langer et al. «Ritualtransfer bei marginalisierten religiösen Gruppen in
islamischen Gesellschaften des Vorderen Orients und in der Diaspora». Teilprojekt C 7. <http://
islamwissenschaft.uni-hd.de/c7.html>. Zugriff 2. September 2008.

26
Eintrag des IABF im Handelsregister des Kantons Zürich.



242 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

stammen; mit der CHP, der ÖDP27 oder der Schweizer SP sympathisieren - um
nur einige weitere Identitätsmerkmale zu nennen. Indem der IABF seine

Zielsetzung auf die Anerkennung der alevitischen Zugehörigkeit festlegt, grenzt er
diese weiteren sich ergänzenden, teils überschneidenden und beständig neu
konstituierenden Identitäten aus. Er stellt diese in den Hintergrund und argumentiert
essentialistisch: Identität wird als etwas Statisches, Primordiales und Eindeutiges
bestimmt. Es liegt auf der Hand, dass eine solche Strategie zu Konflikten mit
anderen Identitätsbewegungen führen kann. Dies soll am Beispiel des oben

erwähnten Handelsregistereintrags verdeutlicht werden. Es zeigt sich, dass der

Eintrag auch zum Schutz und zur Abgrenzung gegenüber anderen Gruppen zur
Anwendung kommt. Während ihrer Gründungsphase spürten sowohl die lokalen
alevitischen Vereine als auch der Dachverband massiven Widerstand aus den
Reihen der kurdischen und linken Migrantenorganisationen aus der Türkei, die

traditionellerweise, wie an anderer Stelle bereits erwähnt, auf die Unterstützung
vieler Aleviten zählen können. Diese Gruppierungen befürchteten, dass sie selber

an Stärke und Sympathisanten einbüssen mussten, wenn die Aleviten sich nun in

eigener Sache organisierten. Mit dem Handelsregistereintrag versuchte der

IABF, diese Opponenten in die Schranken zu weisen. Das Handelsregister diente
als rechtliche Absicherung. Mittels Eintrag konnte der IABF seinen Namen lokal
schützen. Die Aussage des IABF-Präsidenten aus einem Interview verdeutlicht
diese Zusammenhänge:

Dies war der einzige Weg gewesen, mit dem wir den Namen der alevitischen
Föderation schützen konnten. [...] Sie [Verschiedene Gruppen] haben gedacht, die
Föderation sei eine Konkurrenz. Sie sind unruhig geworden. Mit verschiedenen
Mitteln wollten sie verhindern, dass alevitische Vereine gegründet werden. Die ersten

Vereine, welche damals gegründet wurden, sind so selber stark unter Druck
gekommen; von den kurdischen Organisationen auch wie von diesen linken
Organisationen.

Die Opposition kommt aber auch aus den eigenen Reihen, wie sich anhand der
Vereine in Basel zeigen lässt: In Basel führten Differenzen aufgrund
konkurrierender Zugehörigkeiten zu Verschiebungen in den Vereinsstrukturen. Nach
der Gründung des ersten Vereins kam es zu Vereinsspaltungen, Neugründungen
und Vereinsfusionen. Die Gründe hierfür sind vielfältig: Regionale und
politische Oppositionen, ein divergierendes Verständnis des Alevitentums oder
persönliche Differenzen. Heute existieren zwei alevitische Vereine in Basel - der
Basel ve çevresi Alevi Bektasi Kultur Birligi und der Basel ve çevresi Alevi
Kultur Merkezi. Sie sind sich sowohl in politischen als auch in religiösen Fragen
uneinig. Ein Streitpunkt ist die Positionierung des Alevitentums in Bezug zum
Islam. Der Auffassung, dass das Alevitentum eine eigenständige, vom Islam un-

27 Zwei Parteien aus der Türkei: CHP Cumhuriyct Halk Partisi (Republikanische Volkspartei)
und ÖDP Özgürlük ve Dayanisma Partisi (Partei der Freiheit und Solidarität).



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 243

abhängige Religion/ Kultur ist, steht die Position gegenüber, welche das

Alevitentum als eine spezifische Richtung des Islams oder sogar als der wahre Islam
definiert."'

Insgesamt aber ist unter den Vertretern der alevitischen Vereine in der
Schweiz die Meinung vorherrschend, dass das Alevitentum eine eigenständige,
vom Islam unabhängige Religion ist. Diese Position wird auch vom IABF vertreten.

Deshalb gibt es von alevitischer Seite keinerlei Versuche sich in schweizerischen

muslimischen Dachorganisationen zu engagieren. Vielmehr wird
versucht gegenüber Gesellschaft und Staat die Differenz und Abgrenzung zur
muslimischen Gemeinschaft deutlich zu machen.

Entstehung und Ausbreitung der Ahmadiyya-Glaubensbewegung'

Mirza Ghulam Ahmad gründete die Ahmadiyya 1889 in Qadian im damaligen
Britisch-Indien. Die Entstehung dieser Gemeinschaft wurde durch den damaligen

gesellschaftspolitischen Hintergrund begünstigt: Die einheimische, durch

vielfältige religiöse und ethnische Einflüsse geprägte muslimische Gemeinschaft
sah sich durch die teilweise aggressiven Missionierangsbemühungen von christlicher

und hinduistischer Seite in die Defensive gedrängt. Dadurch, und im
Zusammenhang mit dem durch die britische Kolonialherrschaft ausgelösten
Zusammenbrach der alten politischen, ökonomischen und sozialen Ordnung entstanden
in Britisch-Indien verschiedene messianische Bewegungen.31

Vor diesem Hintergrund kam auch die Ahmadiyya zur Entstehung. Ihr Gründer

strebte die Wiederbelebung des Islams unter Rückbesinnung auf die

ursprüngliche Botschaft Mohammeds an. Gleichzeitig sollte die Religion hinsichtlich

der veränderten gesellschaftlichen Bedingungen bestehen können. Unter
dem Eindruck persönlicher Offenbarungen Allahs trat Ahmad daher zunächst als

Erneuerer (mujaddid) auf. Im Laufe der Zeit verkündete er ferner, auch der von
Muslimen und Christen erwartete Imam Mahdi und verheissene Messias zu sein.

Trotz dieser Ansprüche führte Ahmad keine neuen Glaubenssätze oder rituelle
Neuerungen ein. Seine Ansichten unterscheiden sich dennoch unter anderem in
den folgenden Punkten von denjenigen der meisten Muslime:

Zum Islamdiskurs unter Aleviten siehe Martin Sökefeld, Sind Aleviten Muslime? Die
alevitische Debatte über das Verhältnis von Alevitentum und Islam in Deutschland, in: Martin
Sökefeld (Hg.). Aleviten in Deutschland. Identitätsprozesse einer Religionsgemeinschaft in
der Diaspora, Bielefeld 2008. 195-219
Wenn nicht anders vermerkt, stützt sich dieser Abschnitt auf Informationen aus Gesprächen
mit Ahmadis und auf folgendes Werk: Yohanan Friedman, Prophecy Continuous. Aspects of
Ahmadi Religious Thought and its Medieval Background. New Delhi 2003.
Wie oft fälschlicherweise angenommen wird, bezieht sich die Bezeichnung «Ahmadiyya»
nicht auf den Namen ihres Gründers, sondern auf Ahmad als der zweite Name des Propheten
Mohammeds. Dadurch drückt die Gemeinschaft die legitime Nachfolge des Propheten aus.
Ina Wunn und Ada Herwig, Die Ahmadiyya, in: Ina Wunn (Hg.), Muslimische Gruppierungen

in Deutschland. Ein Handbuch, Stuttgart 2007, 151-165.



244 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Dem Mehrheitsislam zufolge starb Jesus nicht am Kreuz, sondern fuhr zum
Himmel auf. Seine Wiederkunft wird immer noch erwartet. Er soll auf Erden

Gottes Gericht ausführen. Die Ahmadis teilen die Ansicht, dass Jesus sein Leben
nicht am Kreuz verlor. Sie glauben aber, dass er im Alter von 120 Jahren in
Kaschmir eines natürlichen Todes starb und seine Wiederkunft bereits in der
Gestalt Ahmads erfolgte.

Im Islam gilt Jesus als Prophet (Isa). Indem sich Ahmad als der wiedergekehrte

Jesus bezeichnete, beanspruchte er für sich einen Prophetenstatus. Weniger

die ungewohnte Auslegung des Schicksals von Jesus als besagter Anspruch
Ahmads auf den Status eines Propheten gab und gibt Anlass zu Kontroversen
unter Muslimen. Mit seinen Ansichten widersprach Ahmad dem islamischen

Konsens, wonach Mohammed mit dem Koran den Menschen die endgültige
Offenbarung Gottes brachte und somit der letzte gesetzbringende Prophet war.
Aus der Sicht Mirza Ghulam Ahmeds änderte sein beanspruchter Prophetenstatus

nichts an diesem Dogma. Er verstand sich als Sekundärprophet, welcher
der Menschheit kein göttliches Gesetz bringt, ihr aber den «richtigen» Weg in

Erinnerung ruft. Mit dieser Unterscheidung zwischen gesetzbringenden und

nicht-gesetzbringenden Propheten berief er sich auf klassisches islamisches

Gedankengut. Nichtsdestotrotz blieb für die orthodoxe Geistlichkeit diese Position

inakzeptabel. Sie erklärte die Vorstellungen der Ahmadiyya mit dem muslimischen

Glauben als unvereinbar und forderte daher regelmässig den Ausschluss
der Bewegung aus der muslimischen Gemeinschaft. Dieses Begehren blieb vorerst

ohne Konsequenzen. Im Gegenteil, die Ahmadiyya etablierte sich als

Glaubensgemeinschaft und löste sich, für messianische Bewegungen eher unüblich,
nach dem Tod ihres Gründers im Jahr 1908 nicht auf.

Ahmad hatte noch zu Lebzeiten seine Nachfolge geregelt und vorgesehen,
dass diese von einem Kalifen übernommen werden sollte. Mit den jeweiligen
Kalifen als bedeutenden Identifikationsfiguren gewann die Bewegung mit den

Jahren an innerer Stabilität, wuchs und verbreitete sich in der ganzen Welt. "

Insbesondere unter der 50 Jahre lang dauernden Führung des zweiten Kalifen
Hazrat Mirza Bashir-ud-Din Mahmud Ahmad entstanden weltweit zahlreiche
Missionsstellen. Er förderte einen zentralisierten, hierarchischen Aufbau der
Gemeinschaft. Auch die Schweizer Gemeinschaft (Jamaat) ist in diese globale
Gemeinschaft eingebunden.33

Weil sich die Anhänger in Bezug auf das Kalifat und den Prophetenstatus Ahmads nicht
einig waren, sonderte sich 1914 eine Splittergruppe von der Bewegung ab, welche in der

Figur Ahmads nicht einen Propheten, sondern nur einen Reformer sah und die Institution des

Kalifats ablehnte. Im Text ist lediglich von der ursprünglichen und bis heute grösseren
Gruppierung die Rede.
Die internationale Jamaat, an deren Spitze der Kalif steht, umfasst alle nationalen Jamaats.
Diese sind in alters- und geschlechtsspezifische Teilorganisationen aufgeteilt und gliedern
sich in regionale und lokale Gemeinden. Auf jeder Ebene und für jede Teilorganisation gibt
es einen Vorsitzenden und verschiedene Amtsträger, die für bestimmte Aufgaben
verantwortlich sind (Presse- und Verkündigungsarbeit. Gesundheit. Erziehung, etc.).



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 245

Noch während seiner Amtszeit wurde Britisch-Indien in die Nationalstaaten
Indien und Pakistan geteilt und die Ahmadiyya verlegte ihr Zentrum von Qadian
in Indien nach Rabwah im neuen islamischen Staat Pakistan. Während sich die

Ahmadiyya unter britischer Herrschaft in Indien als apolitische Gruppierung
relativ ungestört entwickeln konnte, wurden die theologischen Kontroversen um
die Gemeinschaft mit der Entstehung Pakistans zunehmend auf die politische
Bühne ausgetragen:34 Von Seiten islamischer Parteien wurde gefordert, Ahmadis
zu Nicht-Muslimen und damit offiziell zu Apostaten zu erklären. Im Jahr 1974

gab Präsident Bhutto den Forderungen nach. In der Folge waren Ahmadis
massiver Verfolgung und offiziellen Diskriminierungen ausgesetzt. Zehn Jahre später

verlangten islamische Parteien von der geschwächten Regierung von Präsident

Zia ul-Haq, weiterreichende Massnahmen gegen die Ahmadis zu treffen.
Jener beugte sich dem Druck und erliess 1984 die Blasphemie-Gesetze, welche
den Ahmadis bis heute verbieten, sich in der Öffentlichkeit als Muslime zu
bezeichnen. Als Reaktion verlegte der damalige Kalif seinen Sitz von Rabwah nach

London und viele seiner Anhänger flüchteten aus Pakistan. Einige licssen sich

auch in der Schweiz nieder. Seit dem Jahr 2003 führt der fünfte Kalif Mirza
Masroor Ahmad die weltweite Jamaat, die 2008 das hundertjährige Bestehen des

Kalifats mit zahlreichen Anlässen feiert.

Die Ahmadiyya-Bewegung in der Schweiz

Bereits vor dem Einsetzen der Repression in Pakistan war die Ahmadiyya-Bewegung

in der Schweiz ansässig. 1946 trafen drei Missionare auf ihrer Reise nach

Deutschland in Zürich ein. Einer von ihnen, Sheikh Naser Ahmad liess sich hier
nieder und gründete die erste Missionsstelle der Ahmadiyya in der Schweiz. Neben

seinen Tätigkeiten als Missionar und Herausgeber der Zeitschrift «Der
Islam» bereitete er den Bau der Mahmud Moschee in Zürich vor. Diese wurde
1963 eröffnet und war somit der erste, auch äusserlich als solcher erkennbare
islamische Sakralbau der Schweiz. Das Vorhaben konnte damals ohne nennenswerte

Zwischenfälle umgesetzt werden. Überdies bot es der Stadtreg ierung die

Möglichkeit, Zürich als weltoffene Stadt zu präsentieren.
Seitdem wuchs die Ahmadiyya-Gemeinschaft primär durch die Zuwanderung

pakistanischer Ahmadi-Muslime, die meisten von ihnen kamen als Flüchtlinge in
die Schweiz. Besonders in den neunziger Jahren vergrösserte sich die Gemeinschaft

auf diese Weise. In verschiedenen Kantonen bildete sie regionale Jamaats,
welche als Zweigstellen der Zentrale in Zürich funktionieren. Von Zürich aus
werden die Aktivitäten der Schweizer Gemeinschaft gemäss den Vorgaben des

weltweiten Zentrums in London koordiniert und organisiert.
Heute besteht die Gemeinschaft in der Schweiz aus vierzehn regionalen

Jamaats, die sich auf elf Kantone verteilen und überwiegend in der Deutschschweiz

angesiedelt sind. Die Bewegung ist als privatrechtlicher Verein konsti-

Francis Robinson, Prophets without Honour? Ahmadi and Ahmadiyya, in: History Today, 40
(1990), 42-47.



246 Sarah Beyeler/Virginia Sitter Reich

tuiert, was in der Schweiz eine übliche Organisationsform für nicht öffentlichrechtlich

anerkannte Religionsgemeinschaften ist. Entsprechend den Statuten ist
das Ziel der Gemeinschaft «die Lehren des Islams im Lichte der Ahmadiyya zu
verbreiten». Eigenen Angaben zufolge umfasst die Schweizer Ahmadiyya-Ge-
meinschaft etwa 700 Mitglieder, wovon über 90 Prozent pakistanischer Herkunft
sind.35 Tragender Pfeiler der Gemeinschaft ist jedoch nicht die gemeinsame
nationale Herkunft, sondern ihre religiöse Überzeugung und somit die
Zugehörigkeit zur Ahmadiyya. Dies unterscheidet sie von national geprägten
Religionsgemeinschaften.

Der Kontakt zur Mehrheitsgesellschaft in der Schweiz geschieht primär über
die Öffentlichkeitsarbeit der Ahmadiyya. Vor allem in der Deutschschweiz
organisiert sie regelmässig Informationsveranstaltungen, bei denen zu verschiedenen

gesellschaftlichen und theologischen Aspekten der Ahmadiyya referiert wird. In
den Städten ist die Gemeinschaft mit Standaktionen präsent und bietet Broschüren

und kleinere Schriften aus dem eignen Verlag an. Insbesondere in Zürich
engagiert sie sich im interreligiösen Dialog und es bestehen enge Kontakte mit
christlichen Kirchengemeinden.

Die Gemeinschaft deckt sämtliche Ausgaben über Mitgliederbeiträge ab und
tritt auch kaum mit Forderungen an den Schweizer Staat heran. Diese Distanz
zum Staat steht in Zusammenhang mit den historischen Erfahrungen der Bewegung

in Indien und Pakistan. Die klare Trennung von Religion und Staat erwies
sich bereits in Indien unter britischer Herrschaft als vorteilhaft. Im Kontext der

späteren Ereignisse in Pakistan wurde sie gar zur existentiellen Frage. Seit ihrer
Entstehung erhob die Ahmadiyya nie Ansprach auf weltliche Herrschaft. Die
Elite der Bewegung, sowohl der Gründer Ahmad wie auch später die Kalifen,
waren bzw. sind nur für spirituellen Angelegenheiten zuständig. Daraus folgt ein

Selbstverständnis, welches den strikten Laizismus zum Ideal macht. Dieser
Haltung entsprechend zeigen die Ahmadis keine sichtbare Tendenz zur Politisierung
ihrer Religion und akzeptieren die politische Souveränität von Nicht-Muslimen.
Der vierte Kalif, Mirza Tahir Ahmad, erklärte, dass in einem säkularen Staat
jeder Gläubige seine Religion praktizieren könne, dafür brauche es keine spezifische

Gesellschaft36.

Der Islam in der Schweiz wurde lange stark von der Ahmadiyya geprägt. Die
Mahmud Moschee zog Muslime aus weitem Umkreis an. Vorerst nahmen diese
keinen Anstoss an der heute als heterodox geltenden Gemeinschaft, wie die Aussage

eines zentralen Akteurs der Schweizer Jamaat zeigt:

Die Ahmadiyya-Gemeinschaft stand damals für die islamische Gemeinschaft in der
Schweiz schlechthin. Die Moschee in Genf ist erst im Jahr 1979 entstanden, bis
dahin gab es effektiv nur eine Moschee für den gesamten schweizerischen und süd-

35 Zum Vergleich: Laut der Volkszählung hielten sich im Jahr 2000 1797 pakistanische
Staatsangehörige in der Schweiz auf, wovon zwei Kurzaufenthaltcr waren. 1191 waren Männer.
606 Frauen; 287 in der Schweiz geboren: 437 sind mit Schweizer Bürgern verheiratet.
Quelle: Bundesamt für Statistik, Eidgenössische Volkszählung (wie Anm. 3).

36 Antonio Gualtieri. The Ahmadis. Community. Gender and Politics in a Muslim Society.
Montreal 2004. 119.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 247

deutschen Raum. An Festtagen sind ganze Busse voller Leute gekommen, und die

Predigt und das Gebet mussten manchmal drei Mal abgehalten werden, weil es
einfach immer voll war.

Erst mit Pakistans Deklaration von 1974, welche den Ahmadis ihr Muslim-Sein
absprach, änderte sich die Stimmung auch in der Schweiz. Viele Muslime
distanzierten sich von der Ahmadiyya und besuchten die Mahmud Moschee aus diesen

und anderen Gründen nicht mehr, wie im Interview weiter ausgeführt wurde:

Die Mahmud Moschee war lange ein Zentrum für alle. Nachher, 1974, wurde die

Ahmadiyya-Glaubensgemeinschaft zu einer nicht-muslimischen Minderheit erklärt
und es gab sehr viel Propaganda gegen die Ahmadiyya. Daher kamen mit der Zeit
immer weniger Muslime in die Mahmud Moschee. Dafür gibt es aber auch einen
weiteren Erklärungsansatz, nämlich dass die Leute aus den einzelnen Herkunftsgebieten

angefangen haben, sich selber zu organisieren.

So sind die Ahmadis wie die Aleviten in keiner muslimischen Dachorganisation
der Schweiz vertreten. Die Gründe dafür sind jedoch unterschiedlicher Natur:
Die Aleviten distanzieren sich, wie beschrieben wurde, bewusst von der
muslimischen Gemeinschaft. Die Ahmadiyya hingegen vertritt öffentlich ein starkes

Islambekenntnis, wird aber von anderen muslimischen Religionsgemeinschaften
nicht als dem Islam zugehörig anerkannt. Auch als «Einzelkämpferin» verfügt
die Ahmadiyya auf lokaler Ebene für die Verwirklichung ihrer Anliegen über die

nötigen Kontakte zu Schweizer Behörden und vermag den Islamdiskurs in der

Schweiz zu prägen.

Mechanismen des Schweizer Inkorporationsregimes

In unseren vorgängigen Beschreibungen der beiden Gemeinschaften sind wir
bereits vereinzelt auf den Kontext Schweiz eingegangen. Wir möchten nun unseren
Fokus noch stärker auf die Situation in der Schweiz legen, indem wir konkrete

Inkorporationsbedingungen analysieren, mit denen sich die beiden
Religionsgemeinschaften im Zuge der institutionellen Integration konfrontiert sehen. In

unserer Analyse beziehen wir uns auf das Konzept der Inkorporationsregimes
von Yasemin Soysal" In Anlehnung an Soysals Argumentation ist die institutionelle

Integration von religiösen Diasporagemeinschaften in der Schweiz das

Ergebnis der Interaktion dieser Gemeinschaften mit der schweizerischen Gesellschaft.

Um ihre Ziele verwirklichen zu können, etablieren sie kooperative
Beziehungen mit staatlichen, zivilgesellschaftlichen oder religiösen Institutionen und
orientieren sich an den institutionellen Möglichkeiten, die ihnen zur Verfügung
stehen. Inkorporation bezieht sich somit nicht nur auf staatliche Bedingungen,

37 Zum Verhältnis von religiöser Differenz und gesellschaftlichen Eingliederungsprozessen von
Migrantengruppen siehe auch Martin Baumann. Religionspluralität in Deutschland.
Religiöse Differenz und kulturelle Kompatibilität asiatischer Zuwanderer. in: Baumann/Behloul
(Hg.), Religiöser Pluralismus (wie Anm. 3), 123-144.

38
Soysal, Limits of Citizenship (wie Anm. 6).



248 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

sondern auf alle relevanten Institutionen der Gesellschaft. Für religiöse Gruppierungen

schliesst das Inkorporationsregime die institutionell-religiöse Struktur
und die religionsbezogenen Diskurse des Residenzlandes ein.

Alevitische Organisationsformen: Eine Synthese aus Strategie und Recht

Der Einfluss des schweizerischen Inkorporationsregimes auf die Institutionalisierung

der alevitischen Gemeinschaften wird bereits am Beispiel der von Aleviten
gewählten Organisationsformen deutlich. Alle alevitischen Gemeinschaften sind

entsprechend Schweizer Bestimmungen als privatrechtliche Vereine organisiert.
Nicht öffentlichrechtlich anerkannte Religionsgemeinschaften können sich in der
Schweiz nur in Form von Stiftungen oder Vereinen organisieren. Die Vereinsform

wird bevorzugt, weil es gemäss ZGB Art. 60ff kaum rechtliche oder
administrative Hürden gibt, welche die Vereinsgründung erschweren. Es gibt
weder staatliche Kontrollmcchanismen, noch ein zentrales Register, welches die
existierenden Vereine erfasst. Positiv formuliert bedeutet dies, dass eine
Migrantenorganisation oder eine nicht traditionell in der Schweiz ansässige
Religionsgemeinschaft sich ohne grossen Aufwand formieren kann. Negativ ausgedrückt

bedeutet es hingegen, dass die Absenz staatlicher Kontrolle Ausdruck der
fehlenden gesellschaftlichen Anerkennung der Existenz dieser Vereine ist.
Letzteres, als ein Aspekt der rechtlichen und gesellschaftlichen Inkorporationsbedin-
gungen, liefert ein weiteres Erklärangsmuster dafür, dass sich der alevitsche
Dachverband IABF im Handelsregister eintragen licss. Für gemeinnützige Vereine

wäre ein solcher Eintrag nicht notwendig und bedeutet einen Mehraufwand
in finanzieller und organisatorischer Hinsicht. Jede Statutenänderung und jeder
Wechsel in der Vereinsleitung muss im Handelsregister vermerkt werden und ist

gebührenpflichtig. Zusätzlich werden die Handelsregister nur kantonal geführt.
Es gibt kein nationales Handelsregister, somit sind die Namen der lokal eingetragenen

Vereine auch nur lokal vor allfalliger Konkurrenz geschützt.
Doch darf der ideelle Wert des Eintrags in einem staatlichen Register nicht

unterschätzt werden. Dies bestätigt der Vergleich mit der Situation in der Türkei,
wo unter Aleviten keine Tradition der Vereinsbildung besteht. Zwar gehören
Vereinsstrukturen, nebst Stiftungen, heute auch in der Türkei zu ihren bevorzugten

Organisationsformen. Diese Vereine sind aber verhältnismässig jung und
entstanden in Anlehnung an die zcitgleich aufkommende alevitische Bewegung in
Europa.39 Rechtlich gesehen befinden sich diese Vereine aber immer noch in
einer Grauzone. Das türkische Vereinsgesetz verbietet die Etablierungen von
Organisationen, welche sich auf religiösen, sprachlichen, ethnischen oder regionalen

Identitäten besinnen. Vor diesem Hintergrund gewinnt der ideelle Wert

Siehe dazu David Shankland/Atila Çetin Aleviten in Deutschland, in Martin Sökefeld (Hg.).
Aleviten in Deutschland. Identitätsprozesse einer Religionsgemeinschaft in der Diaspora.
Bielefeld 2008. 219-243.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 249

eines Eintrags in ein staatliches Register an Gewicht. Das kantonale Handelsregister

symbolisiert die rechtliche Legitimation und gesellschaftliche Anerkennung.

Anerkennungspraktiken der alevitischen Organisationen in Basel

Das Zusammenspiel von gesellschaftspolitischen Prozessen, rechtlichen Rah-

menbedingungen und Interessen der alevitischen Vereine zeigt sich auch am

Beispiel der Anerkennungsstrategien der alevitischen Organisationen in Basel:

Noch zu Beginn dieses Jahrzehnts waren die alevitischen Vereine im Raum
Basel kaum bekannt. Die Aktivitäten, Vorstellungen und Forderungen der vier
damals existierenden Vereine4" blieben unbemerkt und ungehört. Dies sollte sich
ändern: Die Gemeinschaft der Aleviten Basel und Baselland, ein loser Zusam-
menschluss der vier Vereine, setzte 2001 eine eigenständige Delegation für die
Öffentlichkeitsarbeit ein. Die Delegation erhielt den Namen Kommission der
Gemeinschaft der Aleviten Basel und Basclland (nachstehend: Aleviten-Kom-
mission).

Auch auf sunnitischer Seite existiert eine solche Kommission, die Basler
Muslim Kommission. Sie wurde Ende der 90er Jahre ins Leben gerufen und bildet

ein Dach über den verschiedenen national verankerten Muslimorganisationcn
in Basel. Die Vermutung liegt nahe, dass die Aleviten mit Referenz an die Basler
Muslim Kommission eine ähnliche Organisationsform inklusive ähnlicher
Namensgebung gewählt haben. So argumentiert auch der Religionswissenschaftlcr
Christoph Baumann auf seiner Internetinformationsplattform zu Religionen in
Basel.41 Diese Annahme wird erhärtet durch die Tatsache, dass Aleviten sich

häufig in Abgrenzung zum Sunnitentum definieren. Es gibt jedoch eine weitere
Erklärung, welche dieser Organisationsform zu Grunde liegt. Hierzu ein Zitat
aus einem Gespräch mit einem ehemaligen Mitglied der Aleviten-Kommission:

Wir sind bewusst vom Schema ausgegangen, welches die Gremien, die an der
Verfassungsrevision arbeiteten, gewählt hatten. Die verschiedenen Sachthemen wurden
einzelnen Kommissionen zugeordnet. Es gab Kommissionen für Erziehung,
Religion. Bildung und so weiter. So haben wir uns entschieden, dass w ir uns auch den
Namen «Kommission» geben. Das Ziel war aber eigentlich, sich gegenüber der
Muslim Kommission zu positionieren. Die hat es ja schon gegeben und die wollten
natürlich den Islam als öffentlichrechtlich anerkannte Körperschaft [...] sehen. Dann
haben wir gesagt. [...] wenn es soweit kommt, dann würde das fur uns heissen. dass

w ir automatisch dort drinnen sind.

1

Namentlich waren dies: Basel ve çevresi Alevi Bektasi Kultur Birligi. Basel Alevi Kultur
Merkezi. Cem Vakfi Isviçrc Basel ve Baselland subesi und Pir Sultan Abdal Alevi Kultur
Dergahi. Mittels Vereinsfüsionen in den Jahren 2001 und 2005 konnten letztere drei Vereine
zusammengeführt werden.
Christoph Baumann. Die alevitischen Gemeinschaften in der Nordwestschweiz, in: < http : //
www.inforel.ch/ index.php?id=il 10e08>. Zugriff 26. Mai 2008.



250 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Die beiden im Zitat vorkommenden Erklärungsmuster werden im Folgenden
einzeln erläutert. Das erste Argument beschreibt die Entstehung der Aleviten-Kom-
mission als strategische Reaktion auf Organisationsstrakturen und Prozesse der

öffentlichen Hand. Die Aleviten konstituierten ihre Kommission, damit sie sich

gegenüber der Verwaltung angemessen positionieren konnten. Im Zitat wird auf
die damals aktuelle Totalrevision der Verfassung des Kantons Basel-Stadt
hingewiesen. Die Verfassungsrevision wurde im Zeitraum von 1999 bis 2005 vorbereitet,

wozu das Basler Stimmvolk 60 Verfassungsratsmitglieder wählte, welche
den neuen Verfassungstext ausarbeiten sollten. Der Verfassungsrat organisierte
sich in sieben Sachkommissionen und einer Redaktionskommission. Die
Verfassungsratskommission Bildung und Religionsgemeinschaft als eines dieser sieben

Gremien arbeitete an dem in der Verfassung zu definierenden Verhältnis
zwischen Staat und Religionsgemeinschaften. Hierfür lud die Kommission die vier
in Basel-Stadt öffenthchrechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften42 und
alle weiteren in Basel ansässigen religiösen Gemeinschaften ein, zum Projekt
Stellung zu nehmen und eigene Vorschläge einzubringen. Im Jahr 2000 fanden

erste Gespräche mit der Basler Muslim Kommission und Vertretern der
öffentlichrechtlichen Religionsgemeinschaften statt. Die Muslim Kommission signalisierte

starkes Interesse an einer öffentlichrechtlichen Anerkennung. Zu diesem

Zeitpunkt ging die Verfassungsratskommission davon aus, dass die alevitischen
Gemeinschaften nicht separat behandelt werden mussten, weil sie durch die Basler

Muslim Kommission vertreten waren. Die Kommission berief sich bei dieser
Annahme unter anderem auf die Kategorisierung der Volkszählung, welche
Aleviten nicht als eigenständige Religionsgemeinschaft erfasst, sondern in der Kategorie

der Muslime subsumiert. In einem ersten Zwischenbericht43 informierte die

Verfassungsratskommission über ihre Arbeit und beantragte ein Modell, das die

Anerkennung weiterer Religionsgemeinschaften möglich machen sollte. Die
Basler Muslim Kommission wurde als Gesprächspartnerin namentlich erwähnt.
Als Reaktion auf diesen Zwischenbericht suchte die Aleviten-Kommission das

Gespräch mit der Verfassungsratskommission. An dieser Stelle kommt nun das

zweite Erklärungsmuster des Zitats zum Vorschein. Denn die Aleviten-Kommission

setzte sich für die Wahrnehmung der Aleviten als eigenständige
Religionsgemeinschaft in Abgrenzung zum sunnitischen Islam ein. Die Aleviten machten

gegenüber der Verfassungsratskommission deutlich, dass sie sich von sunnitischen

Gemeinschaften klar abgrenzten und für sie eine Anerkennung unter dem
Dach der muslimischen Organisationen nicht in Frage käme. Zur Argumentation
wurden die Erfahrungen von Assimilierung und Unterdrückung in der vom
sunnitischen Islam geprägten Türkei hervorgehoben:

Das sind die Römisch-katholische Kirche, die Evangelisch-reformiertc Kirche, die Christkatholische

Kirche und die Israelitische Gemeinde.
1. Zwischenbericht der Verfassungsratskommission Religionsgemeinschaften und Bildung
Kanton Basel-Stadt B/Nr. 605. 12. Januar 2001.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 251

Die Aleviten konnten aufgrund ihrer «Minderheitenrolle» bis heute weder ihre 1400

iährige Kultur und Religion frei ausüben, noch damit in die Öffentlichkeit treten.
Sogar heute noch darf in der Türkei kein Verein oder eine kulturelle Einrichtung
unter einem «Alevitischen» Namen eröffnet werden, weiterhin wird die alevitische
Konfession offiziell nicht anerkannt. [...] Um aber eigene Rechte einzufordern und
Unrechtes einzuklagen |sic.]. braucht jede Gesellschaft einen politischen Status,
d.h. öffentlichrechtliehe Anerkennung. [...] Wie bereits erwähnt, leben in Basel
4500 Alevitinncn und Aleviten. Diese fallen unter die Sparte «Islam», de facto fühlen

sie sich aber nicht. [...], zum sunnitischen Islam zugehörig. Mitunter sind sie

doppelt benachteiligt. Das schlechte Image des sunnitischen Islam im Westen wirkt
sich negatri auf sie aus. Sie sind gezwungen, sich zu verteidigen und ihre Identität
zu erklären, es ist ihnen aber nicht möglich, einen Nachweis dafür zu erbringen,
dass sie Alevitinnen oder Aleviten sind, da alle Formalitäten in den Schulen, in
Spitälern, bei der Arbeit sowie bei den Behörden, weiterhin unter dem Begriff «sunnitischer

Islam» subsumiert wird. [...] Für ihre Anliegen braucht sie eine eigene
öffentlichrechtliche Anerkennung der Alevitischen Gemeinschaft.44

Die Verfassungsratskommission ging auf die Einwände der Aleviten ein und

analysierte ihre Forderung in dem dritten Zwischenbericht von 2002:

Entsprechende Anträge [für die öffentlichrechtliche Anerkennung] liegen von der
Basler Muslim Kommission und von der Alevitischen Gemeinschaft Basel und
Baselland vor. [...] Die muslimischen und alevitischen Glaubensgemeinschaften haben
in den letzten Jahren in unserem Kanton nicht nur bezüglich der Zahl ihrer Mitglieder

eine grosse Bedeutung erlangt. Die Muslime und Aleviten. die in unserem
Kanton leben, anerkennen in ihrer Mehrheit die Gesetze unseres Staates. Die
muslimischen Glaubensgemeinschaften befinden sich allerdings in einem gewissen
Konflikt. Nach muslimischer Lehre sind Staat und Religion nicht getrennt; [...].
Alevitische Glaubensgemeinschaften befinden sich nicht in diesem Konflikt. Sie

anerkennen die Scharia nicht, und der Koran hat nicht die Funktion eines weltlichen
Gesetzes. Sowohl für die Basler Muslime wie auch für die Basler Aleviten gilt, dass

sie je in verschiedenen Glaubensgemeinschaften organisiert sind und zurzeit über
keine stabile, diese überwölbende Organisationsstruktur mit vertretungsberechtigten
Organen und einer geordneten Finanzverwaltung verfugen. Dazu kommt, dass weder

die Basler Muslim Kommission noch die Alevitische Gemeinschaft Basel und
Baselland je alle Muslime und Aleviten repräsentieren wollen und können. Die
Kommission Religionsgemeinschaften und Bildung ist deshalb zur Auffassung
gelangt, dass eine öffentlichrechtliche Anerkennung im Kontext der Totalrevision der

Kantonsverfassung nicht möglich ist.

Die Verfassungsratskommission sah in der fehlenden zentralisierten
Organisationsstruktur der beiden Religionsgemeinschaften ein Hindernis für die
öffentlichrechtliche Anerkennung und lehnte die Anträge ab. Als Kompromisslösung
brachte sie eine weitere Anerkennungsform zur Diskussion: Die kantonale
Anerkennung als Zwischenstufe auf dem Weg zur öffentlichrechtlichen Anerkennung.
Die Religionsgemeinschaften bleiben dabei privatrechtlich organisiert, hinzu
kommt aber eine Vereinbarung mit dem Kanton, welche die Zusammenarbeit

Kommission der Gemeinschaft der Aleviten Basel und Baselland, Öffentlich rechtliche
Anerkennung der Alevitischen Gemeinschaft, in: <ww w.akmb.ch>. Zugriff 23. September 2004.

45 3. Zwischenbericht der Verfassungsratskommission Religionsgemeinschaften und Bildung
Kanton Basel-Stadt. B/Nr. 605. 23. Januar 2002, 6.



252 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

zwischen Staat und Religionsgemeinschaft genau definiert. Dieser Vorschlag
wurde vom Verfassungsrat und später vom Basler Stimmvolk anlässlich der
Abstimmung zur neuen Verfassung gutgeheissen. Seit dem 13. Juli 2006 sind diese

neuen Bestimmungen in Kraft. Die Kriterien für eine kantonale Anerkennung
privatrechtlicher Religionsgemeinschaften sind laut Verfassung die Folgenden:
gesellschaftliche Bedeutung, die Respektierung des Religionsfriedens und der

Rechtsordnung sowie eine transparente Finanzverwaltung.
6 Es gibt keinen

Rechtsanspruch auf die kantonale Anerkennung. Sie unterliegt einem politischen
Entscheid: Die kantonale Anerkennung wird vom qualitativen Mehr des Grossen
Rates beschlossen, ein fakultatives Referendum ist nicht möglich.

Bis anhin haben die alevitischen Vereine in Basel noch keinen Antrag für eine
kantonale Anerkennung gestellt. Der Anspruch auf einheitliche Organisationsstrukturen

wirkt bei ihnen immer noch hemmend. Die Zusammenarbeit der
alevitischen Vereine im losen Zusammenschluss der Gemeinschaft der Aleviten Basel
und Baselland hat zwar bereits zu zwei Vereinsfusionen geführt. Die zwei übrigen

Vereine vertreten allerdings, wie andernorts bereits angedeutet, stark
divergierende Positionen bezüglich der alevitischen Selbstdefinition. Exponenten der
beiden Vereine erachten es für falsch, eine Anerkennung einzufordern, solange
diese Differenzen nicht überwunden sind. Hierzu ein weiteres Zitat aus einem
Interview mit einem ehemaligen Vertreter der Aleviten-Kommission:

Wenn die alevitische Gemeinschaft sagt: OK, wir sind bereit. Wir können mit den
Schweizer Institutionen arbeiten, die Bürokratie bewältigen. Wir sind dafür
gewappnet. Dann könnten wir eigentlich einen Antrag an den Grossrat stellen und uns
kantonal anerkennen lassen. Aber da kommt eben der zweite Punkt, diese
Zusammenfuhrung der Aleviten. Das ist für uns wichtig, dass das überhaupt klappt.

Die Verfassung hingegen knüpft die kantonale Anerkennung nicht an die Bedingung

der Zusammenführung von Religionsgemeinschaften mit verwandten
Bekenntnissen. Rein rechtlich betrachtet wäre die getrennte Anerkennung der beiden

alevitischen Vereine möglich. Ob zwei separate Anträge von alevitischen
Vereinen politisch umsetzbar wären, ist schwierig zu beurteilen. Der Grosse Rat
hat bis heute über keinen Antrag für eine kantonale Anerkennung entscheiden
müssen.

Das Argument des innerreligiösen Konflikts greift als Erklärung für das

Ausbleiben eines alevitischen Antrags jedoch zu kurz. Denn die Möglichkeit, sich
mit inneren Differenzen auseinandersetzen zu können, ist auch Zeichen der
verstärkten gesellschaftlichen Anerkennung. Mit anderen Worten: Die Arbeit der
Aleviten-Kommission führte zu ersten Erfolgen auf dem Weg zur
öffentlichrechtlichen Anerkennung. Sie erreichte, dass die alevitische Gemeinschaft in Basel

von der Öffentlichkeit als eigenständige Religionsgemeinschaft wahrgenommen

und von den Verwaltungsstellen als Ansprechpartnerin im Aushandeln
religiöser Fragen einbezogen wird. So sitzen beispielsweise zwei alevitische Vertreter

am Runden Tisch der Religionen. Der Runde Tisch wurde 2007 von der
kantonalen Integrationsstelle Basel-Stadt eingeführt und hat zum Ziel, die Zu-

""'
Verfassung des Kantons Basel-Stadt. § 132 134.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 253

sammenarbeit zwischen den Religionsgemeinschaften, den kantonalen Behörden
und der Öffentlichkeit zu institutionalisieren. Er setzt sich neben Behördenvertretern

aus mandatierten Personen der «für das multircligiöse Zusammenleben
relevanten» Religionsgemeinschaften von Basel-Stadt und Baselland zusammen.

Auch von den zivilgesellschaftlichen Institutionen des interreligiösen Dialogs
werden die Aleviten anerkannt. So sind sie im Interreligiösen Forum, einem Zu-
sammenschluss von Religionsgemeinschaften beider Basel, vertreten. Das zeigt:
Die Aleviten-Kommission hat mit ihrer Öffentlichkeitsarbeit die Anerkennung
auf zivilgesellschaftlicher Ebene erreicht. Damit legte sie den Grundstein für die
kantonale Anerkennung als eigenständige Religionsgemeinschaft. Eine kantonale
und auch eine öffcntlichrcchtliche Anerkennung unter dem Dach der
muslimischen Organisationen wären heute in Basel nicht mehr denkbar. Deshalb

drängt sich die konkrete Umsetzung der kantonalen Anerkennung vorerst nicht
auf: Es besteht keine Gefahr der Assimilierung unter dem Dach der
muslimischen Gemeinschaften und die nächste Etappe der institutionellen Integration,
welche die Auseinandersetzung mit innerreligiöscn Divergenzen fordert, braucht
ihre Zeit.

Der Einfluss des Islamdiskurses auf die Inkorporation der Ahmadiyya in der
Schweiz

Sowohl die inhaltliche Ausrichtung der vorgängig erwähnten Informationsveran-
staltungen der Ahmadis als auch ihre Vorgehensweise bei Bauvorhaben sind unter

anderem als Reaktion auf den herrschenden Islamdiskurs und die daraus

hervorgehenden Islamvorstellungen in der Schweizer Bevölkerung zu betrachten.
Als theoretischer Anknüpfungspunkt für die Wirkungsanalyse des Diskurses

dient Siegfried Jägers Definition von Diskurs. Diese bezeichnet in Anlehnung an

Michel Foucault den Diskurs als «Fluss von Wissen beziehungsweise sozialen
Wissensvorräten durch die Zeit», woraus die Grundlage für individuelles und

kollektives Handeln entsteht. Durch die Eingrenzung des Sag- oder Machbaren
beeinflusst der Diskurs, was zu einer gegebenen Zeit zu einem bestimmten Thema

gesagt oder wie gehandelt werden darf, damit keine negativen Sanktionen

ausgelöst werden.48 Für die Verbreitung des diskursiven Wissens spielen
insbesondere die Medien eine zentrale Rolle. Gemäss der kommunikationswissenschaftlichen

Theorie des Agenda-Setting bestimmen sie in hohem Masse die
Themen, mit welchen sich Menschen auseinandersetzen. Bei der Berichterstattung

in der Schweiz und in Deutschland ist zu beobachten, dass der Islam und
die islamische Gemeinschaft seit geraumer Zeit in verallgemeinernder Weise mit
Gewalt und Konflikt in Verbindung gebracht werden.49

Leitprinzipien des Runden Tischs der Religionen beider Basel. 13. Mai 2008.

Siegfried Jäger. Theoretische und methodische Aspekte einer kritischen Diskurs- und Dispo-
sitivanalyse. in: Reiner Keller et al. (Hg). Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse.

Opladen 2000.
Kai Hafez und Carola Richter, Das Gewalt- und Konfliktbild des Islams bei ARD und ZDF.
Eine Untersuchung öffentlich-rechtlicher Magazin- und Talksendungen, Erfurt 2007. 6. Ge-



254 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

In der Schweiz beeinflusst der herrschende Islamdiskurs als Teil des

Inkorporationsregimes die Interaktionen zwischen zugewanderten muslimischen
Gemeinschaften und dem hiesigen Umfeld beträchtlich. Es sind primär zwei Merkmale,

welche die gesellschaftliche Islamdebatte charakterisieren: Erstens typisiert

sie stark, indem von «dem Islam» und «den Muslimen» die Rede ist. Kaum
einer anderen nicht-christlichen Migrationsgruppe wird in solchem Ausmass eine
einheitliche religiöse Identität zugeschrieben, wie dies derzeit bei den Muslimen
der Fall ist. Zweitens polarisiert die Debatte und setzt den Fokus auf die
Unvereinbarkeit «islamischer Werte» mit «schweizerischen» bzw. «westlichen Werten».

Um den hiesigen, durch die Medien entscheidend geprägten und verbreiteten
Islamdiskurs zu beeinflussen, fehlt es der Ahmadiyya an gesellschaftlichem und

politischem Gewicht. Ihre Gemeinschaft ist in der Schweiz sehr klein und überdies

in zweifacher Hinsicht eine Minderheit.50 Trotzdem sehen sich die Ahmadis
verpflichtet, auf die stereotypen Islamvorstellungen zu reagieren. Die Gemeinschaft

verfolgt in erster Linie das Ziel, einen Islam zu verkünden, welcher mit
den negativen Stereotypen nicht vereinbar ist. Die Ahmadiyya gerät so in einen
«Kommunikationszwang»51, weil sie das in ihren Augen falsche Bild richtig stellen

muss. " Zu diesem Zweck veranstaltet sie öffentliche Vortragsabende. An
diesen Veranstaltungen greifen die Referenten bewusst die polarisierenden und
in den Medien intensiv diskutierten Themen auf und nehmen Stellung dazu. In den

Diskussionsrunden können sie im Dialog mit dem Publikum die vorgefassten

Meinungen unterlaufen. Darüber hinaus sind die Veranstaltungen medienwirksam: In
der Schweizer Presse handeln die meisten Berichte über die Ahmadiyya von
solchen Vortragsabenden. Die Journalisten greifen in ihren Berichten zwar die
gängigen Stereotypen und Vorurteile auf, sie befassen sich jedoch auch mit den an
den Veranstaltungen gehörten und erlebten positiven Gegenbeispielen der
Ahmadiyya. Während in Zeitungen mit überregionaler oder gar internationaler
Ausstrahlung nur äusserst selten von der Ahmadiyya zu lesen ist, finden sich im
Lokalteil der regional verankerten Zeitungen regelmässig Meldungen über die

Ahmadiyya. Die von der Ahmadiyya vermittelte positive Sicht des Islams nimmt
im herrschenden Diskurs folglich eine Randposition ein. Sie greift nur auf einer
lokalen Ebene, vor dem Hintergrund des dominanten Diskurses. Musste die Ah-

mäss dieser Studie wird der Islam unter anderem mit folgenden Schlagworten in Verbindung
gebracht: Terrorismus. Integrationsprobleme. Islamisierung. Unterdrückung von Frauen.
Eine ähnliche Studie existiert auch für die Schweiz: fög Forschungsbereich Öffentlichkeit
und Gesellschaft. Typisierung jüdischer Akteure in den Medien. Vergleichende Analyse von
jüdischen und muslimischen Akteuren in der Berichterstattung der Deutschschweizer
Medien. Zürich 2004.

" In der Schweiz gehören sie der muslimischen Minderheit an und bilden innerhalb dieser
selbst wieder eine Minderheit. Zusätzlich werden sie von den meisten anderen muslimischen
Gruppierungen nicht als Muslime akzeptiert.

'' Richard Münch. Dynamik de Kommunikationsgesellschaft. Frankfurt am Main 1995.
" Münch. Dynamik der Kommunikationsgesellschaft (wie Anm. 51). 83.

Als Grundlage dieser Aussagen dienten sechzehn Zeitungsartikel über die Ahmadiyya aus
den Jahren 2006 bis 2008. Es handelt sich dabei nicht um eine umfassende Materialanalyse.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 255

madiyya in der Schweiz nicht auf das vorarteilsbehaftetc Islamverständnis
reagieren, könnte sie in der Öffentlichkeit sicherlich andere Themenschwerpunktc
setzen. Indem die Wortführer der Gemeinschaft aber gewisse Äusserungen des

dominanten Diskurses in ihren Augen richtig stellen oder das in ihm vermittelte
Islamverständnis korrigieren wollen, beharren sie ihrerseits auf den wiederkehrenden

Stereotypen und helfen mit, diese aufrechtzuerhalten.
Auch in Bezug auf die Ausgestaltung von Bauanliegen lässt sich darlegen,

wie der Islamdiskurs die Umsetzbarkcit solcher Projekte beeinflusst und sich
somit auf die Handlungen und Strategien der Ahmadiyya auswirkt. Daher ist nicht
die Baugesetzgebung alleine ausschlaggebend für das Gelingen oder Scheitern

von Bauanliegen einer muslimischen Religionsgemeinschaft.
Konflikte um die Sichtbarkeit von Moscheen traten in der Schweiz erst in den

1990er Jahren auf und bewegten seither meist eine überregionale Öffentlichkeit.

Anfang der sechziger Jahre errichtete die Ahmadiyya die Mahmud Moschee in

Zürich noch ohne Schwierigkeiten und genoss dabei die volle Unterstützung der

Zürcher Stadtregierung. Die Moschee und insbesondere das Minarett galten nicht
als sichtbares Zeichen für eine als bedrohlich empfundene «Islamisierung» der

Schweiz. Die islamische Religion und Gemeinschaft wurde nicht mit Gewalt-
und Konfliktthemen in Verbindung gebracht. Nur einzelne christliche
Kirchenvertreter stiessen sich an der stadträtlichen Unterstützung des Moscheebaus.

Stellungnahmen des Stadtpräsidenten, welche «die für den Stand und die Stadt

Zürich typische Toleranz Andersgläubiger gegenüber» hervorhoben, genügten
damals zur Besänftigung der Gegner.

Auch als die Ahmadis in der Gemeinde Bonau (TG) im Jahr 2005 eine

Liegenschaft erwarben, um im bereits bestehenden Gebäude ein Gemeinschaftszentrum

zu errichten, stiessen sie nur auf geringen Widerstand seitens der

Bevölkerung. Die Ahmadiyya kam allfälligen Konflikten zuvor, indem sie bewusst

auf die Erstellung eines Minaretts verzichtete und das Gebäude somit von aussen

nicht als Moschee erkennbar machte. Mit dieser Strategie reagierte sie auf
die in der Gesellschaft verbreitete Vorstellung, welche Minarette als bedrohlich
und als Symbol fremder Dominanz einstuft. Die Abneigung gegenüber Minaretten

steht in engem Zusammenhang mit der normativen Besetzung des öffentlichen

Raums. Minarette bringen eine Verschiebung der von der Mehrheitsgesellschaft

implizit anerkannten Normierung des öffentlichen Raums. Ablehnung

gegenüber der Errichtung von Minaretten entsteht folglich weniger
aufgrund des Erscheinungsbildes, als wegen der ideellen Ausstrahlung.

Hermann Hauser. Grusswort des Zürcher Kantonsrates Hermann Hauser, in: Der Islam, 29

(1989), 8.

Zur Bedeutung religiöser Symbolik im öffentlichen Raum, siehe Martin Baumann, Religion
und umstrittener öffentlicher Raum: Gesellschaftspolitische Konflikte um religiöse Symbole
und Stätten im gegenwärtigen Europa, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft, 7 (1999),
187-204.



256 Sarah Beyeler/Virginia Sitter Reich

Wie bedeutend die von der Ahmadiyya verfolgte Strategie des Minarett-Verzichts

war, zeigt ein Vergleich mit Beispielen ähnlicher Begehren in Wangen
bei Ölten (BE), Langenthai (BE) oder Wil (SG). An diesen Orten versuchten

muslimische Gemeinschaften in den letzten Jahren ihre bestehenden Gebetsräume

mit einem Minarett zu ergänzen. Ihre Anliegen lösten überregionale Kontroversen

aus, die das Vorhaben zum Politikum werden liessen und eine Umsetzung

verhinderten.
Zusätzlich zum beabsichtigten Minarettverzicht förderte die dezentrale

Verwaltung im Bereich der Raumplanung die Erfolgschancen des Gemeinschaftszentrams.

Die föderalen Staatsstrukturen in der Schweiz verorten das Baubewil-

ligungsverfahren auf der kommunalen Ebene. So arbeiteten die Ahmadis im

Baubewilligungsverfahren hauptsächlich mit den kommunalen Behörden zusammen.

Wie bereits ausgeführt, versteht die Ahmadiyya-Gemcinschaft, den
Islamdiskurs im Lokalen positiv zu prägen. Mit dieser Strategie gewann sie das

Vertrauen der kommunalen Behörden, welche im Baubewilligungsverfahren über

politische Entscheidungskompetenzen verfügen. Den nationalen Diskurs konnte
die Ahmadiyya aber nicht in ihrem Sinne gestalten, so dass das Zentrum ohne

Minarett umgesetzt werden musste. Der Islamdiskurs legte für das Bauanliegen
den Bereich des «Erlaubten» fest.

Natürlich gibt es weitere Kriterien, welche einen erfolgreichen Abschluss von
Bauprojekten beeinflussen können. Je besser die Repräsentanten zugewanderter
religiöser Gemeinschaften mit den hiesigen objektiven Strukturen56, und
insbesondere mit impliziten Gegebenheiten und Erwartungen vertraut sind, desto stärker

können sie diese Kenntnisse strategisch nutzen. So gehört es in der Schweiz

zur gesellschaftlichen Praxis, dass bei Bauprojekten bereits in der Planungsphase
die Nachbarschaft einbezogen wird. Ohne Dialogbereitschaft kann die Bauherr-
schaft mit (teils unbegründeter) Ablehnung der Anwohnerschaft konfrontiert
werden. Für Gemeinschaften, die mit solchen gesellschaftlichen Mechanismen
nicht vertraut sind, können bei der Umsetzung durchgeplanter Bauvorhaben

unerwartet Schwierigkeiten auftauchen. Im Interview äusserte sich dazu eine

kantonale Integrationsfachperson, welche bei ihrer Tätigkeit schon häufig solche

Mechanismen beobachten konnte:

[...] In unserem System, welches auf Mitwirkung ausgerichtet ist. haben Nachbarn
einen relativ grossen Einfluss darauf, was später auf einem Grundstück entsteht.
Deshalb muss man von Anfang an mit ihnen zusammenarbeiten. Es reicht nicht,
dass man ein Grundstück kauft, ein Projekt ausarbeiten lässt und danach klappt es.

Da machen die meisten den Fehler: Sie beziehen die Nachbarn zu spät ein.

Sind Migrantenorganisationen oder zugewanderte Religionsgemeinschaften
Bauherren, so kommen zusätzliche Erwartungen bezüglich gesellschaftlicher Integration

zum Tragen. Häufig wird erwartet, dass sich die zugewanderten Gemeinschaften

um Akzeptanz und Aufnahme bemühen, bevor sie ihr Begehren einbrin-

56 Von den Akteuren relativ unabhängige Gefüge, wie etwa rechtliche Bedingungen oder das

wirtschaftliche und politische System. In Anlehnung an Pierre Bourdieu. Die feinen
Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt am Main 1982.



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 257

gen. Die Ahmadiyya ging mit ihrem Nachbarschaftsdialog auf diese impliziten
Forderungen ein und leistete wichtige Integrationsarbeit: Sie machte ihre
Aufgeschlossenheit und ihr Interesse deutlich und die lokale Bevölkerung konnte ihre

Akzeptanz und Toleranz aussprechen.57

Für den erfolgreichen Abschluss eines Bauvorhabens muss die Ahmadiyya
also nicht nur über ökonomisches Kapital, sondern genauso über verinnerlichtes
Wissen zu den nicht sichtbaren Strukturen in der schweizerischen Gesellschaft
verfügen. In der Gemeinschaft der Ahmadis sind die zentralen Akteure entweder
gebürtige Schweizer oder Pakistani, die in der Schweiz aufgewachsen sind. Sie

verfügen über das nötige kulturelle Kapital, um die impliziten Erwartungen
überhaupt erfüllen zu können. Sie legen Wert darauf, dass ihr Anliegen auch von
der ansässigen Bevölkerung akzeptiert wird und somit eine Verankerung im
alltäglichen gesellschaftlichen Umfeld erfährt.

Schlussbetrachtung: Alevis und Ahmadis im Vergleich

Der Vergleich der beiden Religionsgemeinschaften macht deutlich, dass nicht
allein das religiöse Bekenntnis oder der kulturelle, regionale und politische
Hintergrund einer Gemeinschaft die institutionelle Integration bestimmt. Die
Inkorporationsbedingungen im Aufnahmeland sind genau so entscheidend. Die Beispiele

in Bezug auf die Aleviten haben gezeigt, dass die Organisationsformen der
alevitischen Vereine durch das rechtliche und gesellschaftspolitische Umfeld in
der Schweiz mitbestimmt werden. Die Gemeinschaften erkennen die Grenzen
des Möglichen und setzen ihre Mittel strategisch ein. So ist ein Handelsregistereintrag

für nicht-kommerzielle Vereine zwar unüblich, doch gewährt dieser als

Instrument der alevitischen Identitätspolitik rechtlichen Schutz und eine gewisse
staatliche Anerkennung. Die Anerkennungspolitik der Aleviten in Basel wiederum

kann als Ergebnis eines Aushandelns zwischen gesellschaftspolitischen
Möglichkeiten und innerreligiösen Restriktionen interpretiert werden.

Auch die gewählten Strategien und Handlungen der Ahmadiyya lassen sich

nur mit dem Blick auf ihr hiesiges Umfeld umfassend erklären. So wurde dargelegt,

wie der herrschende Islamdiskurs mitbestimmt, mit welchen Inhalten sich
die Gemeinschaft in der Öffentlichkeit positioniert, oder wie er zusätzlich zum
Schweizer Baurecht mitbestimmt, ob ein Sakralbau entstehen kann oder nicht.
Darüber hinaus steigert kulturelles Kapital, wie beispielsweise das Wissen über

objektive Strukturen, die Erfolgschancen bei der Umsetzung eines solchen
Projektes: Je besser eine Gruppierung die hiesigen Codes und implizit erwarteten
Verhaltensweisen erkennt und darauf eingehen kann, umso bessere Chancen hat

sie, ihre Anliegen im Zusammenspiel mit dem hier vorgefundenen Umfeld zu
verwirklichen. Trotz ihrer geringen Grösse verfügt die Ahmadiyya über wichtige

57 Siehe Petra Bleisch Bouzar. Von Wohnungen und Fabrikhallen zu repräsentativen Moscheen
aktuelle Bauvorhaben von Moscheen und Minaretten in der Schweiz, in: René Pahud de

Mortanges/Jean-Baptiste Zufferey (Hg). Bau und Umwandlung religiöser Gebäude. Le
patrimoine religieux face à l'immobilier et la construction. Basel, Genf 2007, 49-69.



258 Sarah Beyeler/Virginia Suter Reich

Ressourcen, um in Zukunft innerhalb des «Schweizer Islams» für den Anerken-

nungsprozess eine wichtige Rolle zu spielen. Die Gemeinschaft vertritt im
Gegensatz zu den Aleviten ein starkes Bekenntnis zum Islam und versucht sich

gegen den vorherrschenden, von negativen Schlagworten geprägten Islamdiskurs

zu wehren. Es ist ihr bis anhin gelungen, von der lokalen Öffentlichkeit
wohlwollend wahrgenommen zu werden. Die föderale Struktur der Schweiz bietet die

nötige Voraussetzung, auf lokaler Ebene massgeschneiderte Lösungen für ein

konfliktfreies Miteinander zu finden. Die Mahmud Moschee in Zürich steht seit

etwas mehr als vierzig Jahren als Zeichen dafür.

Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften in der Schweiz am Beispiel
der Aleviten und der Ahmadiyya
Im vorliegenden Artikel beschreiben die Autorinnen die beiden heterodoxen muslimischen

Gemeinschaften der Aleviten und Ahmadis in einer religionshistorischen Perspektive

und in Bezug auf deren Institutionalisierung in der Schweiz. Gleichzeitig zeigen sie
anhand konkreter Fallbeispiele auf, wie schweizerische Inkorporationsbedingungen die
institutionelle Eingliederung bzw. Ausgliederung dieser Gemeinschaften beeinflussen.
Denn nicht die religiösen Bekenntnisse oder der kulturelle, regionale und politische
Hintergrund alleine bestimmen die institutionelle Integration von Religionsgemeinschaften.

So steht der kantonale Handelsregistereintrag des alevitischen Dachverbandes im
Zusammenhang mit der Absenz staatlicher Kontrolle von privatrechtlichen Vereinen in der
Schweiz. Ein solcher Eintrag ist für nicht-kommerzielle Vereine hierzulande zwar
unüblich, doch gewährt dieser als Instrument der alevitischen Identitätspolitik rechtlichen
Schutz und eine gewisse staatliche Anerkennung.

Auch die gewählten Strategien und Handlungen der Ahmadiyya lassen sich nur mit
dem Blick auf ihr hiesiges Umfeld umfassend erklären. Der herrschende Islamdiskurs
beeinflusst, mit welchen Inhalten sich die Gemeinschaft in der Öffentlichkeit positioniert.
Er bestimmt, zusätzlich zum Schweizer Baurecht, ob ein Sakralbau entstehen kann oder
nicht.

Incorporation de communautés religieuses immigrées en Suisse. L 'exemple des Alaouites
et des Ahmadis

Dans cet article, les auteurs décrivent les deux communautés musulmanes hétérodoxes des
Alaouites et des Ahmadis d'un point de vue de l'histoire des religions, et leur institutionnalisation

en Suisse. S'appuyant sur des exemples concrets, elles démontrent parallèlement

comment les conditions suisses d'incorporation influencent l'inclusion, respectivement

l'exclusion institutionnelles de ces communautés. Ce ne sont, en effet, ni la confession,

ni l'arrière-plan culturel, régional ou politique à eux seuls qui déterminent l'intégration
institutionnelle de communautés religieuses.

L'inscription cantonale dans le registre du commerce de l'organisation faîtière alaouite
est liée à l'absence de contrôle étatique des associations de droit privé en Suisse. Dans
notre pays, une telle inscription est certes peu courante pour des associations non
commerciales, mais elle procure, en tant qu'instrument de la politique identitaire alaouite, une
protection juridique et une certaine reconnaissance étatique.

Le choix des stratégies et des actions de l'Ahmadiyya ne se comprend de manière
globale qu'en considérant son milieu de vie en Suisse. Le discours islamique dominant
influence le choix des thèmes avec lesquels la communauté se positionne en public. Il
décide, avec le droit suisse des constructions, si un édifice sacré peut être construit ou non.

Incorporation of immigrant religious communities in Switzerland. The example of the
Alevis and Ahmadiyya
This paper uses a history of religion perspective to describe the institutionalization in
Switzerland of two heterodox Muslim communities, the Alevis and the Ahmadiyya. By
looking at specific cases we show how Swiss incorporation conditions influence the insti-



Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften 259

national integration or disintegration of these communities, for it is not only the religious
faith and cultural, regional and political context which determines the institutional integration

of religious communities.
The fact that the umbrella organization for Alevis is listed in the Cantonal trade Register

reflects the lack of state control of private associations in Switzerland. Although such a

listing is not usual for non-commercial organizations, it offers legal protection and a

degree of official recognition by the state to this organization in its role as an instrument of
Alevi identity.

The strategies and actions of the Ahmadiyya can also only be fully explained by
examining the context in Switzerland. The dominant discourse of Islam influences the
content which the community can use to position itself in the public sphere. Apart from
the Swiss construction laws, this discourse also determines whether a place of worship can
be constructed.

Schlüsselbegriffe Mots clés - Keywords
muslimische Diversität diversité musulmane Muslim diversity. Islamdiskurs -
discours islamique Islam discourse. Alevitentum alévisme - Alevism. Ahmadiyya. Aleviten

und Ahmadis in der Schweiz - Alaouites et Ahmadis en Suisse - Alevis and Ahmadis
in Switzerland. Inkorpurationsregimes régimes d'incorporation - Incorporation regimes.
Anerkennung von Religionsgemeinschaften reconnaissance de communautés religieuses

recognition of religious communities. Inkorporationsstrategien stratégies d'incorporation

- incorporation strategies

Seireih Beveler. lic.phil.. Forschungsassistentin am Institut für Sozialanthropologie der
Universität Bern.

Virginia Suter Reich, lic.phil.. Forschlingsassistentin am Institut für Sozialanthropologie
der Universität Bern.


	Inkorporation von zugewanderten Religionsgemeinschaften in der Schweiz am Beispiel der Aleviten und der Ahmadiyya

