Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 102 (2008)

Artikel: Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts - Integration vor dem Hintergrund religitser
Pluralisierung

Autor: Marxer, Wilfried / Sochin Martina
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Protestantische und muslimische Zuwanderung
in Liechtenstein seit der Mitte des 19. Jahrhunderts —
Integration vor dem Hintergrund religiéser Pluralisierung

Wilfried Marxer/Martina Sochin

Das Fiirstentum Liechtenstein, eingebettet zwischen dem katholischen Osterreich
und der bikonfessionellen Schweiz, wies iiber Jahrhunderte hinweg eine homo-
gen katholische Ausrichtung auf, deren Wurzeln bis ins 5. Jahrhundert n. Chr.
zuriickreichen.' Zur Zeit der Reformation vermochte der neue Glaube nicht in
Liechtenstein Fuss zu fassen, damals noch aufgeteilt in die Herrschaft Schellen-
berg und die Grafschaft Vaduz und von aufeinander folgenden Grafendynastien
regiert.” Auch die seit 1699 sich etablierende Herrschaft des hochadligen Fiirs-
tenhauses von Liechtenstein dnderte daran nichts, zumal die am Wiener Hof ein-
flussreichen Liechtensteiner selbst dem katholischen Glauben angehorten. Auf
der anderen Rheinseite im Schweizer Rheintal dagegen konnte sich je nach
obrigkeitlicher Zustindigkeit, kleinrdumig differenziert, der reformierte Glaube
durchsetzen. Andere Glaubensgemeinschaften waren mit Ausnahme des jii-
dischen Glaubens, der in verschiedenen jiidischen Gemeinschaften in der Region
gepflegt wurde, kurzzeitig auch in Liechtenstein,’ bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein zahlenmaéssig unbedeutend.

' Siehe Anton Frommelt, Das Fiirstentum Liechtenstein im Bistumsverband, in: Richard Gutz-
wiler (Hg.), 1500 Jahre Bistum Chur, Ziirich 1950, 211-220, hier 212; Albert Gasser, Ge-
schichte Liechtensteins als Teil des Bistums Chur, in: Herbert Wille/Georges Bauer (Hg.),
Staat und Kirche. Grundsitzliche und aktuelle Probleme, Vaduz 1999, 175-191; auch: Klaus
Biedermann, Das Dekanat Liechtenstein 1970-1997. Eine Chronik des kirchlichen Lebens,
Vaduz 2000, 18-20.

® Peter Kaiser erwihnt, dass 1524 das benachbarte Flisch als erste Biindner Gemeinde einen
reformierten Pfarrer hatte, zu dem auch viel Volk aus der Grafschaft Vaduz hingegangen sei.
Graf Rudolf von Sulz unterband jedoch die Aufweichung des katholischen Glaubens in
seinem Herrschaftsbereich. Siehe Peter Kaiser, Geschichte des Fiirstentums Liechtenstein.
Nebst Schilderungen aus Chur-Ritien’s Vorzeit, neu herausgegeben von Arthur Brunhart,
Vaduz 1989, 354-355 (orig. 1847). Siche auch Otto Seger, Die Grafschaft Vaduz in der Zeit
der Biindner Wirren 1620-1637, in: Jahrbuch des Historischen Vereins fiir das Fiirstentum
Liechtenstein 67, (1967), 65-110, hier 73; ferner Wilfried Marxer, Zensur im Gebiet des
heutigen Fiirstentums Liechtenstein. Bestimmungen, Massnahmen, Einfliisse, in: Jahrbuch des

. Historischen Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein 104, (2005), 137-174, hier 146-147.

* Siehe Karl Heinz Burmeister, Liechtenstein als Zufluchtsort der aus Sulz vertriebenen Juden

SZRKG, 102 (2008), 211-231



212 Wilfried Marxer/Martina Sochin

Die lange andauernde Dominanz des katholischen Glaubens in Liechtenstein
und die damit verbundene Integrations- und Identitatskraft der katholischen Kir-
che hingt mit der obrigkeitlichen Festlegung des Glaubens zusammen, welcher
zur festen kulturellen und religiosen Tradition wurde und aufgrund geringer so-
zialer Durchmischung nicht mehr in Frage gestellt wurde. Als wirtschaftlich un-
attraktive Region zog Liechtenstein bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts kaum
Zuwanderer an. Im Gegenteil fiihrten die verbreitete Armut und die Ressour-
cenknappheit, namentlich auch des landwirtschaftlich nutzbaren Bodens, zu Aus-
wanderungswellen, vielfach mit dem Ziel Amerika.” Erst der Zollvertrag mit
Osterreich im Jahr 1852 leitete eine erste Industrialisierung in Liechtenstein ein,
welche mehrheitlich von schweizerischen Textilunternehmern ausging, die sich
Exportmoglichkeiten nach Osterreich versprachen und die brachliegenden Ar-
beitskrifte- und Wasserkraftressourcen des Landes gewinnbringend nutzen
wollten.’

Mit dieser bescheidenen Industrialisierungswelle ging im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts eine Bevilkerungsbewegung einher, die einen moderaten Zu-
strom an Arbeitskriften aus der benachbarten Schweiz brachte, womit auch die
protestantische Konfession und die erste protestantische Gemeinschaft in Liech-
tenstein Einzug hielt.® Bei der Volkszihlung 1930 wurden 262 Protestanten (2,6
Prozent der Wohnbevolkerung), 9681 Katholiken (97,3 Prozent) und fiinf andere
registriert.’

Die protestantische Zuwanderung dnderte wegen ihrer geringen Zahl nichts an
der Dominanz der katholischen Konfession in Liechtenstein, welche sich nicht
nur auf Glaubensfragen beschrinkte. Ein Grossteil des kulturellen Lebens war in

1745/47, in: Jahrbuch des Historischen Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein 86, (1986),
327-345; Karl Heinz Burmeister, Die jiidische Gemeinde am Eschnerberg 1637-1651, in:
Jahrbuch des Historischen Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein 89, (1989), 153-176.

* Siehe Norbert Jansen, Nach Amerika! Geschichte der liechtensteinischen Auswanderung
nach den Vereinigten Staaten von Amerika, Vaduz 1976; Norbert Jansen/Pio Schurti, Nach
Amerika! Auswanderung im 19. und 20. Jahrhundert, Vaduz/Ziirich 1998.

* Siehe diverse Beitrdge in: Hansjorg Frommelt (Hg.). Fabriklerleben. Industriearchiologie
und Anthropologie, Ziirich 1994; Alois Ospelt, Wirtschaftsgeschichte des Fiirstentums
Liechtenstein im 19. Jahrhundert. Von den napoleonischen Kriegen bis zum Ausbruch des
Ersten Weltkriegs, Schaan 1974.

® Zur Geschichte der evangelischen Gemeinde in Liechtenstein siche Hans Jaquemar/André

Ritter (Hg.), Frohe Botschaft und kritische Zeitgenossenschaft. 125 Jahre Evangelische Kir-

che im Fiirstentum Liechtenstein (1880-2005), Triesen 2005; Christoph Méhl, 100 Jahre

Evangelische Kirche im Fiirstentum Liechtenstein (1880-1980), in: Jaquemar/Ritter (Hg.).

Frohe Botschaft und kritische Zeitgenossenschaft, (wie Anm. 6), 71-104; Christoph Mahl,

Mit den Fabriken kamen die Evangelischen. Die Geschichte der evangelischen Kirche in

Liechtenstein, in: Frommelt (Hg.). Fabriklerleben, (wie Anm. 5), 121-125: Gottfried Daub,

Riickblick auf 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche im Firstentum Liechtenstein, [Va-

duz 1996]. Aufgrund der Nihe der liechtensteinischen protestantischen Gemeinde zur evan-

gelischen Kirchgemeinde Sevelen siehe auch: Daniel Briitsch, Die Evangelische Kirchge-
meinde Sevelen von 1882 bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, hg. von Evangelische Kirchge-

meinde Sevelen, durchgesehen und bereinigt von Ulrich Friedrich Hagmann, Locarno 1976.

Allgemein zur Geschichte protestantischer Frommigkeit siche ferner Lucian Hélscher, Ge-

schichte der protestantischen Frommigkeit in Deutschland, Miinchen 2005.

Amt fiir Volkswirtschaft (Hg.), Statistisches Jahrbuch 2007/2008, Vaduz 2008, 76.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 213

Liechtenstein bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts vom katholischen
Glauben und einer konfessionell definierten Identitdt geprigt. Der Einfluss zeigte
sich in der Strukturierung des Jahres mit den religiés motivierten Festen und
Feiertagen, wirkte sich in der Schulbildung aus und reichte bis in die Politik und
die Gesetzgebung des Landes hinein.” In Anlehnung an Urs Altermatt, der unter
dem Begriff «Volkskirche» von einer mit der sie umgebenen Gesellschaft mehr
oder weniger deckungsgleichen Institution Kirche ausgeht, kann fiir Liechten-
stein von einer Volkskirche gesprochen werden.” Im Gegensatz zur Situation in
verschiedenen Kantonen der Schweiz — Liechtenstein gehorte bis 1997 zum
Bistum Chur — befanden sich die Katholiken in der Geschichte Liechtensteins nie
in einer Minderheitenstellung und hatten sich im politischen und sozio6kono-
mischen Bereich nicht gegen Protestanten durchzusetzen.'” Im Gegenteil: Nicht-
katholische Religionsgruppen, die seit Ende des 19. Jahrhunderts auch im Fiirs-
tentum ansissig wurden, hatten sich in ihrer klaren Inferioritétsstellung gegen die
«Ubermacht Katholizismus» zu behaupten. Es kann in Liechtenstein nicht von
ciner katholischen Subgesellschaft die Rede sein, wie beispiclsweise im Falle der
Schweiz, Deutschlands und der Niederlande.'' Jedoch gilt es festzuhalten, dass
fiir Liechtenstein in einem erweiterten und veranderten Sinne von einem Milieu-
katholizismus'* gesprochen werden kann, da die Katholiken des Landes iiber eine

Zur kulturellen Hegemonie des Katholizismus in Liechtenstein ausfiihrlicher: Martina So-
chin, «Du Migdlein hore!» Das Hohere Tochterinstitut St. Elisabeth 1935-1994, Freiburg
2007, 19-28.

Siehe Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitatsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Ziirich 21991, 79-81.

Zur Minderheitenstellung der Schweizer Katholiken siehe insbesondere: Urs Altermatt, Der
Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der nationalen Volks-
organisation im Schweizer Katholizismus 1848-1919, Freiburg *1995.

Zum Entwurf des Konzepts der katholischen Subgesellschaft in der Schweiz siche: Urs Al-
termatt, Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der «katholischen Subgesell-
schaft» am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Karl Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann
(Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980, 145-165; auch: Urs Altermatt/Fran-
ziska Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizis-
mus, in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beitridge zur Kultur- und
Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg 2003, 15-36;
siche auch: Wilhelm Damberg, Abschied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Miinster
und in den Niederlanden 1945-1980, Paderborn 1997.

Zum Begriff des konfessionellen Milieus siche Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann,
Religion in Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven fiir die vergleichen-
de Erforschung religitser Mentalititen und Milieus; Arbeitskreis fiir kirchliche Zeitgeschich-
te (AKKZG), Konfession und Cleavages im 19. Jahrhundert. Ein Erkliarungsmodell zur re-
gionalen Entstehung des katholischen Milieus in Deutschland, in: Historisches Jahrbuch, 120
(2000), 364-372; Josef Mooser, Milieus und Bildungseliten im Wilhelminischen Deutsch-
land. Uber politische Lemnprozesse und deren Grenzen — eine Skizze, in: Michael Gra-
etz/Aram Mattioli (Hg.), Krisenwahrnehmung im Fin de siecle. Judische und katholische
Bildungseliten in Deutschland und der Schweiz, Ziirich 1997, 41-53; Michael Klocker, Das
katholische Milieu. Grundiiberlegungen — in besonderer Hinsicht auf das Deutsche Kaiser-
reich von 1871, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, 44 (1992), 241-262. Zu
Fragen rund um die Auflésung des katholischen Milieus siche beispielsweise: Damberg,
Abschied vom Milieu? (wie Anm. 11); Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm.
9), hier 343-390; oder ferner auch: Alfred Dubach, Nivellierung der konfessionellen
Kulturren in der Schweiz ?, in: Urs Altermatt (Hg.), Schweizer Katholizismus im Umbruch
1945-1990, Freiburg 1993, 237-250.



214 Wilfried Marxer/Martina Sochin

starke innere Geschlossenheit verfligten, die jedoch anders als in anderen Lén-
dern als selbstverstindliches staatlich unterstiitztes Kulturelement'> galt und
nicht in Abgrenzung zu anderen Religionsgruppen geschaffen worden war. Auf-
grund der kleinrdumigen Verhiltnisse stimmten im Falle des Fiirstentums bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein die Landesgrenzen mit den Grenzen einer katho-
lischen Werte- und Kommunikationsgemeinschaft iiberein.'* Dem Miinsteraner
«Arbeitskreis fuir kirchliche Zeitgeschichte» folgend, der fiir das Deutschland des
19. Jahrhunderts drei Modelle katholischer Vergesellschaftung unterscheidet,
kann im Falle Liechtensteins von einer katholischen Region mit traditioneller ka-
tholischer Lebenswelt und schwachem Vereinswesen gesprochen werden."” Par-
teigriindungen, die in der Schweiz teilweise auch konfessionellen Trennlinien
entlang verliefen, kdnnen fiir Liechtenstein nicht festgestellt werden. Weder die
eine noch die andere der beiden Grossparteien griindeten sich 1918 in Abgren-
zung oder Anlehnung an ein bestehendes soziokulturelles Milieu. Christlich-ka-
tholische Grundlagen waren in Liechtenstein Anfang des 20. Jahrhunderts derart
verbindlich, dass eine katholische Ausrichtung der Parteien grundséatzlich klar
war und nicht in Frage gestellt wurde. Wie flir Liechtenstein nicht von einem ka-
tholischen Milieu im herkdmmlichen Sinne gesprochen werden kann, so sind
auch Prozesse der Auflosung des katholischen Milieus differenziert zu betrach-
ten. Wohl haben sich aber seit Mitte des 20. Jahrhunderts Tendenzen zur Auflo-
sung des zuvor sehr kohidrenten katholischen Kommunikations- und Wertesys-
tems bemerkbar gemacht, die sich wihrend eines gleichzeitig stattfindenden Pro-
zesses der Sdkularisierung und religiosen Pluralisierung durch gesellschaftliche
und staatliche Loslosungsprozesse von der katholischen Kirche manifestierten.

Unter dem Begriff «katholisches Milieu» kann somit im Falle Liechtensteins
nicht ein konfessionelles Milieu im Sinne der Schweiz oder Deutschlands ver-
standen werden, sondern eine von der katholischen Wertekultur und Lebenswelt
gepriagte Gesellschaft, die bis Mitte des 20. Jahrhunderts {iber eine starke innere
Geschlossenheit verfligte.

Das nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzende starke Wirtschaftswachstum
leitete eine bis in die Gegenwart anhaltende Zuwanderung von Arbeitskriften
ein. Im Zeichen zunehmender Mobilitat auch der lokalen Bevolkerung — geogra-
fische Mobilitdt, Bildungsmobilitdt, Arbeitsplatzmobilitdt usw. — kam es gleich-

" Unter Kultur wird hier im Folgenden in Anlehnung an Urs Altermatt «ein System von Zei-
chen, Symbolen und Verhaltensweisen» verstanden, «mit deren Hilfe ein Volk, eine Reli-
gionsgemeinschaft, ein Dorf oder eine [soziale] Klasse die Wirklichkeit deutet, soziale Be-
ziehungen untereinander herstellt und sich nach aussen abgrenzt». Siehe Altermatt, Katholi-
zismus und Moderne, (wie Anm. 9), 88.

Insbesondere zu Osterreich und Belgien konnen hier Parallelen gezogen werden. Siche dazu:
Ernst Bruckmiiller, Osterreich — eine «katholische» Nation?, in: Urs Altermatt/Franziska
Metzger (Hg.), Religion und Nation. Katholizismen im Europa des 19. und 20. jahrhunderts,
Stuttgart 2007, 69-93; Emiel Lamberts, Religion and National Identities in Belgium, in: Al-
termatt/Metzger, Religion und Nation (wie Anm. 14), 37-49; auch: Urs Altermatt, Katholi-
zismus und Nation. Vier Modelle in europdisch-vergleichender Perspektive, in: Alter-
matt/Metzger, Religion und Nation (wie Anm. 14), 15-33.

Siehe Paul Vogt, Briicken zur Vergangenheit, Vaduz 1990, 200. Erste Vereinsgriindungen
kénnen in Liechtenstein erst fiir das letzte Drittel des 19. Jahrhunderts festgestellt werden.
Siehe AKKZG, Konfession und Cleavages (wie Anm. 12).



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 215

zeitig verstirkt zu grenziiberschreitenden und binationalen Heiraten. Die Zuwan-
derung der Nachkriegszeit stimulierte daher nicht nur eine soziologische Diffe-
renzierung der Gesellschaft, sondern miindete auch in eine zunehmende Durch-
mischung der Gesellschaft sowohl in religioser Hinsicht als auch die Nationalité-
ten betreffend.'® Die religiése Pluralisierung beschrinkte sich bis in die 1970er
Jahre durch die hauptsdchliche Immigration aus Lindern des Mittelmeerraumes,
der Schweiz, Deutschland und Osterreich weitgehend auf eine Ausdifferenzie-
rung der christlichen Glaubensbekenntnisse.'’

Erst seit den 1970er Jahren kam es verstiarkt zu einem Zuzug von Auslinde-
rinnen und Auslidndern nicht-christlicher Religionen aus Jugoslawien bzw. des-
sen Nachfolgestaaten und der Tirkei." Die islamische Bevolkerung hat daher in
Liechtenstein seit jener Zeit zahlenmissig und anteilsméssig stark zugenommen.
Bei der Volkszdhlung im Jahr 2000 wurden 267122 Katholiken (78,4 Prozent),
2°760 Protestanten (8,3 Prozent), 1’593 Muslime (4,8 Prozent), 365 Orthodoxe
(1,1 Prozent), 26 jidische und 1’066 andere Konfessionsangehorige oder Kon-
fessionslose erhoben.'” 1970 dagegen hatten in Liechtenstein schitzungsweise
erst 20 Muslime gelebt, 1980 rund 200.* Die Zunahme erfolgte nicht nur wegen
des ungebremsten Bedarfs der Wirtschaft an Arbeitskriften. Entscheidend war
auch die Erleichterung und Ausweitung der Familienzusammenfiihrung nach
dem Beitritt Liechtensteins zum Européischen Wirtschaftsraum im Jahr 19957

Trotz des vergleichsweise sehr hohen Auslidnderanteils von rund 35 Prozent
seit den 1970er Jahren ist es in Liechtenstein bis dato kaum zu ausldnderfeind-
lichen Ubergriffen gekommen. Ebenso hat sich bisher — nicht zuletzt dank der

' Seit 1974 haben sich nicht nur interkonfessionell geschlossene Ehen im Vergleich zu gleich-

konfessionell geschlossenen Ehen erhoht. Auch fand eine erhebliche Erweiterung von Ehe-
schliessungen unterschiedlichster europidischer und nichteuropidischer Nationalititen statt.
Gemiss eigener Erhebungen aus den Eheregistern von 1974 bis 2003.

Veronika Marxer-Gsell/Claudia Heeb-Fleck, Die liecchtensteinische Migrationspolitik im
Spannungsfeld nationalstaatlicher Interessen und internationaler Einbindungen 1945-1981,
Schaan 2002. Ferner siche Peter Geiger, Die Ausldnder in der Geschichte des F. Liechten-
stein, in: Jahrbuch des Historischen Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein 74, (1974), 7—
49; Peter Meusburger, Die Auslidnder in Liechtenstein. Eine wirtschafts- und sozialgeogra-
phische Untersuchung, Innsbruck 1970.

Wilfried Marxer, Migration und Integration — Geschichte, Probleme, Perspektiven. Studie
zuhanden der NGO-Arbeitsgruppe «Integration» (Mitarbeit: Manuel Frick). Bendern 2007;
Janine Dahinden/Etienne Piguet, Immigration und Integration in Liechtenstein, Ziirich 2004;
Amt fiir Auswirtige Angelegenheiten (Hg.), Integration der ausldndischen Bevélkerung in
Liechtenstein. Bestandesaufnahme zu den Fakten, Ursachen, Massnahmen und zum integra-
tionspolitischen Handlungsbedarf, Vaduz 2007.

Amt fiir Volkswirtschaft (Hg.), Statistisches Jahrbuch 2007/2008, (wie Anm. 7), 76.

Die islamische Glaubenszugehorigkeit wird erst seit der Volkszidhlung von 1990 separat er-
fasst. Die Schitzzahlen (eigene Schitzung) fir die Zeit davor ergeben sich aus der Grosse
der in den Volkszdhlungen ausgewiesenen Kategorie der «anderen und ohne Konfession»
(Maximalgrosse) unter Beriicksichtigung der Staatsbiirgerschaft der Einwohnerinnen und
Einwohner.

Zum Familiennachzug in der liechtensteinischen Gesetzgebung sieche Marxer-Gsell/Heeb-
Fleck, Die liechtensteinische Migrationspolitik, (wie Anm. 17), 66-68; Veronika Marxer,
Fordern und Fordern. Perspektiven der liechtensteinischen Integrationspolitik, Bendern
2008, 17.

19
20



216 Wilfried Marxer/Martina Sochin

Bindungskraft der etablierten Parteien® — keine rechtspopulistische Partei mit
ausldnderfeindlicher Stossrichtung etabliert, wie dies in vielen anderen Staaten
Europas der Fall ist. Die kleinraumigen Verhiltnisse in Liechtenstein mit darauf
basierendem Konventionsdruck und sozialer Kontrolle in Kombination mit einer
allgemeinen Wohlstandsentwicklung wirken einer ideologischen Radikalisierung
generell entgegen.

In religiéser Hinsicht hatte Liechtenstein also in den vergangenen zwei Jahr-
hunderten zwei massgebliche Zuwanderungsbewegungen mit nicht-katholischem
Hintergrund erfahren: Protestantische Zuwanderung aus deutschsprachigen Lén-
dern seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts — verstirkt allerdings erst seit
dem Zweiten Weltkrieg — und islamische Zuwanderung aus der Tiirkei sowie
dem Balkanraum seit dem letzten Viertel des 20. Jahrhunderts. Neben allgemei-
nen Aspekten zur Integration kam mit der Zuwanderung von Protestanten und
Muslimen auch eine religiose Komponente ins Spiel. Wihrend Muslime heute
fur offentliche Diskussionen tiber Gebetsstitten, die Zulassung von religidsen
Fihrern (Imame, Prediger), diec Moglichkeit einer muslimischen Bestattung,
einen islamischen Religionsunterricht an den Schulen und dhnliche Themen sor-
gen, stellten Protestanten Mitte und Ende des 19. Jahrhunderts einen vermeint-
lichen Fremdkérper in der Gesellschaft Liechtensteins dar. In den folgenden bei-
den Abschnitten sollen der Organisationsverlauf der Protestanten und Muslime
und ihr Eingliederungs- bzw. Partizipationsprozess am gesellschaftlichen und
sich im Zeitverlauf wandelnden katholischen Werte- und Kommunikationssys-
tem Liechtensteins rekonstruiert und dabei insbesondere Fragen der Wahmeh-
mung und Akzeptanz der beiden Religionsgemeinschaften analysiert werden.

Protestanten im 19. Jahrhundert: Ausldander, Nicht-Katholiken, Fabrikler

Wie oben dargestellt, war die erste Industrialisierungsphase in Liechtenstein ab
ca. 1860 stark mit aus der Schweiz stammenden Industriellen verkniipft, was da-
zu fiihrte, dass mit der Ubernahme der Weberei in Triesen durch Enderlin & Jen-
ny ab 1869 vermehrt auslidndische und gleichzeitig evangelische Fachkrifte in
die Liechtensteiner Gemeinde kamen.*® Nur sechs Jahre nach der Ubernahme der
Weberei durch die Schweizer Industriellen waren in Triesen schon etwa 50
Evangelische gemeldet, was einem Anteil von rund 10 Prozent der Triesner
Wohnbevélkerung entsprach.™

** Hier wirkt sich der fast hegemoniale Einfluss der beiden dominierenden Volksparteien
Fortschrittliche Biirgerpartei und Vaterldndische Union — aus, die es bisher verstanden ha-
ben, die Stromungen links und rechts der Mitte weitgehend an sich zu binden. Zu den Griin-
den fiir dieses sehr schmale Parteienspektrum siche Wilfried Marxer, Wahlverhalten und
Wahlmotive im Firstentum Liechtenstein, Vaduz 2000, 95-105.

** Nach nur wenigen Jahren erfolgte die Loslosung von Enderlin und 1885 der Zusammen-
schluss zur Firma Jenny & Spoerry. Zur Geschichte der Firma Jenny & Spoerry siche insbe-
sondere Ospelt, Wirtschaftsgeschichte, (wie Anm. 5), hier 271-276.

** Siche Mohl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 71-102, hier 71; Joset Biichel,
Geschichte der Gemeinde Triesen, Bd. 1, Triesen 1988, 291.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 217

Die Betreuung der protestantischen Bewohner der Diasporagemeinde in
Triesen wurde von Anfang an durch den evangelischen Pfarrer der benachbarten
Schweizer Gemeinde Sevelen sichergestellt.”” Die relativ rasche innere Organi-
sation der Diasporagemeinde fiihrte dazu, dass der Pfarrer von Sevelen schon
1875 bei der liechtensteinischen Regierung die Abhaltung eines zwei Mal mo-
natlich stattfindenden Gottesdienstes beantragte.” Die Organisation der Evange-
lischen in Triesen erfolgte in kurzer Zeit und konnte so seit den Anfingen der
Gemeinschaft der Aufrechterhaltung einer konfessionellen Identitdt in der Dias-
pora dienen. Innerhalb von fiinf Jahren hatten sie sich ab 1880 einen eigenen pro-
testantischen Religionsunterricht fiir ihre Kinder und einen Betsaal geschaffen
sowie eine Kirchenordnung®’ verfasst und 1885 schliesslich konnte sich die pro-
testantische Gemeinde mit finanzieller Unterstiitzung schweizerischer und deut-
scher Hilfsvereine ein Haus fiir die Abhaltung ihres Gottesdienstes kaufen,”™ was
den Riickschluss auf eine libergeordnete organisatorische Einbettung in schwei-
zerische und deutsche Verhiltnisse zuldsst. Diese innere — religiose Belange be-
treffende — Organisation darf jedoch nicht verwechselt werden mit einer gleich-
zeitig angestrebten Organisation des weiteren kulturellen Lebens. Obwohl die
zugewanderten Protestanten Engagement bei Vereinsgriindungen zeigten, blie-
ben diese Vereine im Gegensatz zu den Muslimen, die hundert Jahre spiter nach
Licchtenstein kamen, nicht selbstexklusiv und es konnen keinerler Bestrebungen
einer sich aufgrund der Religionszugehorigkeit selbstausschliessenden Gruppe
bemerkt werden.”’

Der mit dem Ersten Weltkrieg einhergehende Riickschlag des wirtschaftlichen
Aufschwungs zeigte sich unter anderem auch am Wegzug von Evangelischen,
die Jahre zuvor auf der Suche nach Arbeit nach Liechtenstein gekommen waren.
Mit dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges erlagen die Aktivititen der zuvor so
rasch organisierten evangelischen Gemeinde in Triesen; viele Protestanten ver-
liessen die Gemeinde und Liechtenstein.’’ Eine katholische Hegemonie in der
liechtensteinischen Gesellschaft liess sich dadurch aber nicht wieder herstellen.
Ende der 1930er Jahre und Anfang der 1940er Jahre entstanden in Vaduz und
Mauren neue protestantische Gemeinden, die sich aus Evangelischen, die aus
verschiedensten Griinden nach Liechtenstein gekommen waren, zusammensetz-
ten.’! Vor allem in der Gemeinde Mauren befanden sich zahlreiche protestan-
tische Schweizer Grenzwichter, die seit dem Zollvertrag Liechtensteins mit der
Schweiz 1923 an der 6sterreichisch-liechtensteinischen Grenze ihren Dienst
taten.

* Siche deshalb ferner: Briitsch, Die Evangelische Kirchgemeinde, (wie Anm. 6).

: Siehe Mohl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 71.

" Siche LLA, PA 006/016, Kirchenordnung fur die evangelische Gemeinde in Triesen, ge-
druckte Ausgabe, Buchs 1885.

** Siehe Mahl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 84-85.

* Von Protestanten getragene Vereinsgriindungen wie beispielsweise der Minnerchor in Trie-
sen blieben keine rein von der Religionszugehdorigkeit geprigten Vereine. Siehe dazu Mahl,
100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 92.

" Siche LLA, PfAT A 10, Fiirstliche Regierung an Pfarramt Triesen, 15. Dezember 1880;
Mohl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 91-92.

*! Siehe Méhl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 93-94.



218 Wilfried Marxer/Martina Sochin

Obwohl 1943 mit der Griindung des Evangelischen Vereins Eschen/Mauen™
und ein Jahr spidter mit derjenigen des «Verein der Evangelischen» in Vaduz
weitere Vereine entstanden, wurden die mittlerweile — zusammen mit Triesen —
drei bestehenden protestantischen Kirchgemeinden Liechtensteins weiterhin nicht
zusammengeschlossen, sondern waren nach wie vor in die oOrtlich gegliederten
Gruppen Triesen, Vaduz und Eschen/Mauren aufgeteilt und wurden dementspre-
chend auch von jeweils unterschiedlichen Pfarrern betreut.” Urspriingliche Ab-
sichten, die Reformierten in Liechtenstein zu einer einzigen Gemeinde zusam-
menzuschliessen, wurden nie verwirklicht und fanden nach Streitigkeiten um die
Anstellung eines eigenen evangelischen Pfarrers fiir Liechtenstein Anfang der
1950er Jahre ein endgiiltiges Ende mit der organisatorischen Ausrichtung der
liechtensteinischen Protestanten in zwei Gruppen. Wihrend in Kreisen rund um
den umstrittenen Pfarrer 1954 die «Evangelisch-Lutherische Kirche im Firsten-
tum Liechtenstein» gegriindet wurde, formierten sich die anderen in Liechten-
stein wohnhaften Protestanten als «Evangelische Kirche im Fiirstentum Liech-
tenstein»** und verfiigten ab 1956 iiber einen eigenen, vollamtlich angestellten
Pfarrer.”> Ab 1956 besass die «Evangelisch-Lutherische Kirche im Fiirstentum
Liechtenstein» und ab 1963 dann schliesslich auch die «Evangelische Kirche im
Fiirstentum Liechtenstein» ein eigenes Gotteshaus.*

Bestrebungen, in Liechtenstein als Kirchgemeinde offentlich-rechtlich aner-
kannt zu werden, verfolgten beide evangelischen Gruppen schon seit Mitte der
1950er Jahre. Von einer offentlich-rechtlichen Anerkennung erhofften sie sich
auch finanzielle Bethilfen des Staates und/oder die Erlaubnis zur Erhebung von
Kirchensteuern von ihren Mitgliedern.”” «Einen Teil der Steuereingiinge fiir die
Bediirfnisse der evangelischen Kirchgemeinde abzuzweigen»™, war fiir die
«Evangelische Kirche im Fiirstentum Liechtenstein» durchaus vertretbar, da ja

* Der Evangelische Verein Eschen/Mauren zihlte 1943 insgesamt 111 Griindungsmitglieder
(Erwachsene und Kinder). Sieche dazu Mohl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6),
94.

* Siehe Mahl, 100 Jahre EvangellsLhc Kirche, (wie Anm. 6), 94-98.

«Evangclmche Kirche im Firstentum Liechtenstein» ist der heutige Name der Kirchge-
meinde. Nach der Griindung Anfang der 1950er Jahre lautete der Name vorerst: «Verein der
Evangelischen im Furstentum Liechtenstein».

Siehe Daub, Riickblick auf 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche im Fiirstentum Liech-
tenstein, (wie Anm. 6), 8 Mohl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wiec Anm. 6), 99-100. So
waren und sind denn auch die beiden evangelischen Kirchen Liechtensteins in Bezug auf
thre Mitglieder nicht klar getrennt. Die Evangelischen in Liechtenstein waren seit thren An-
fingen eine Gruppe mit verschiedenen evangelischen Bekenntnissen. In der «Evangelischen
Kirche im Fiirstentum Liechtenstein» finden sich ebenso evangelisch-lutherische Religions-
angehorige, die von der Bezeichnung her eigentlich der «Evangelisch-Lutherischen Kirche»
angehdren miissten, wie umgekehrt.

Siehe Daub, Riickblick aut 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche im Fiirstentum Liech-
tenstein, (wie Anm. 6), 3-4; Mé5h!, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 101-103.
In der Landtagssitzung vom 28. Mai 1963 hatte das liechtensteinische Parlament (Landtag)
beschlossen, fiir den Bau der Kirche der «Evangelischen Kirche im Fiirstentum Liechten-
stein» eine Subvention von 30 Prozent zu sprechen, was einem Betrag von 150°000 Franken
entsprauh Siehe dazu LLA, RF 266/232, Landtag an Regierung, 6. Juni 1963.

" Siehe LLA, RF 266/232, Ev angelisch-lutherische Kirchgemeinde an Regierung, 22. Novem-
ber 1958.

" LLA, RF 266/232, Verein der Evangelischen an Fiirstliche Regierung, 25. Oktober 1955,

34

35

36



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 219

auch die Ausgaben der katholischen Kirche bis anhin zu einem nicht unwesent-
lichen Teil durch die Steuerbeitrige der in Liechtenstein wohnhaften Protes-
tanten mitgetragen worden seien.’” Die liechtensteinische Regierung zeigte sich
gegeniiber der finanziellen Bethilfe nicht abgeneigt und ersuchte die Gemeinden
um eine Stellungnahme, wobei sich diese jedoch mit mehr oder weniger ausge-
pragter Vehemenz gegen die Leistung eines Kultusbeitrages an die Protestanten
aussprachen. Als ablehnender Grund wurde namentlich auf die starke Benachtei-
ligung der katholischen Diasporagemeinde im Kanton Ziirich hingewiesen und
dies mit einer Unterstiitzung der Protestanten in Liechtenstein als unvereinbar
empfunden.*” Eine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung erlangten die beiden evan-
gelischen Kirchgemeinden Liechtensteins bis heute nicht. In der nicht-6ffent-
lichen Landtagssitzung kam das Liechtensteiner Parlament im Mai 1963 zum
Schluss, dass es aufgrund der Komplexitit der Sachlage unméglich wire, in ab-
schbarer Zeit ein entsprechendes Gesetz zu erarbeiten und verwies die Angele-
genheit zuriick an die Regierung, um eine «praktische Losung» dafiir zu finden.*
Die praktische Losung bestand ab 1964 darin, dass an die beiden evangelischen
Gemeinden ein jdhrlicher Kultusbeitrag ausbezahlt wurde, an den jede liechten-
steinische Gemeinde im Verhiltnis zu ihrer protestantischen Einwohnerzahl
ihren Beitrag zu leisten hatte.** Der neue Gesetzesentwurf aus dem Jahr 2008,
der im Zusammenhang mit der Neuordnung des Staatskirchenrechts erarbeitet
wurde, sicht fiir die beiden evangelischen Gemeinden Liechtensteins nun nach
iiber 125jihrigem Bestehen eine offentlich-rechtliche Anerkennung vor.*’

Muslime im 20. Jahrhundert: Fremdsprachige, Nicht-Christen, Gastarbeiter

Wihrend Migranten protestantischer Konfession seit iber hundert Jahren zum
Alltagsleben Liechtensteins gehoren, stellen Migranten muslimischer Konfes-
sion, wic oben dargestellt, eine Erscheinung jingeren Datums dar. Nichtsdesto-
trotz verlief deren Organisation seit der Ankunft der ersten Muslime Ende der
1960¢r Jahre sehr rasch und strukturiert. Allgemein kann festgestellt werden,
dass die Gruppe der Muslime Liechtensteins — obwohl aus unterschiedlichsten
Nationalititen bestehend — vor allem tiber tiirkische Staatsangehorige organisiert
wurde und wird.** Die zwei heute bestehenden Vereine — «Tiirkische Vereini-

* Siche LLA, RF 266/232, Verein der Evangelischen an Fiirstliche Regierung, 25. Oktober
1955.

* Siehe LLA, RF 266/232, G. J. Ebers, Rechtsgutachten iiber die Stellung der Protestanten im
Firstentum Liechtenstein, 1. Juni 1957, 13. Siehe auch LLA RF 266/232, Gemeindevorste-
hung Triesen an Fiirstliche Regierung, 1. Mirz 1956; LLA, RF 266/232, Gemeindevorste-
hung Mauren an Fiirstliche Regierung, 18. Februar 1956; LLA RF 266/232, Gemeindevor-
stechung Schaan an Firstliche Regierung, 10. Mérz 1956.

“! Siehe Landtagsprotokoll (nicht 6ffentliche Sitzung) vom 28. Mai 1963, 50.

** Siehe Landtagsprotokoll (nicht 6ffentliche Sitzung) vom 29. Dezember 1964, 428.

* Regierung des Fiirstentums Liechtenstein, Vernehmlassungsbericht betreffend Neuordnung
des Staatskirchenrechts vom 10. Juni 2008, 35-38, 111.

* Auch Baumann und Stolz halten fest, dass sich Zuwanderer meist gemiss ihrer sprachlichen
und national-kulturellen Herkunft organisieren. Siche Martin Baumann/Jérg Stolz, Religiose
Vielfalt in der Schweiz. Zahlen, Fakten, Trends, in: Martin Baumann/Jorg Stolz (Hg.), Eine



220 Wilfried Marxer/Martina Sochin

gung im Fiirstentum Liechtenstein» und «Islamische Gemeinschaft im Firsten-
tum Liechtenstein» — sehen sich zwar als Vertreter fiir alle Muslime Liechten-
steins, entstammen aber einer tiirkischen Tradition, die im Vereinsleben prisent
ist und sich beispielsweise durch das weitgehende Fehlen muslimischer Besucher
anderer Nationalititen in den jeweiligen Gebetsriumen bemerkbar macht.* Laut
Volkszdhlung 2000 besassen von den 1593 mehrheitlich sunnitischen Muslimen
in Liechtenstein 818 die tiirkische Nationalitit, 373 die jugoslawische (serbisch-
montenegrinische), 201 die bosnisch-herzegowinische, 76 die mazedonische, 66
die liechtensteinische. Die restlichen 59 verteilten sich jeweils im einstelligen
Bereich auf verschiedene weitere Nationalititen.*

Ahnlich wie bei den protestantischen Zuwanderern Ende des 19. Jahrhunderts,
organisierten sich die nach Liechtenstein gekommenen Muslime nur wenige Jah-
re nach dem Eintreffen der ersten Muslime Mitte der 1970er Jahre in einem Ve-
rein. Dieser «Tiirkische Verein» stellte in den Anfangsjahren aber cher eine An-
laufstation fiir soziale Kontakte von neu nach Liechtenstein kommenden Tiirken
dar, als dass der Religionsfaktor bei der Griindung des Vereins eine wesentliche
Rolle gespielt hitte. Erst mit der vermehrten Immigration von Tiirken nach
Liechtenstein ab Ende der 1970er Jahre und dem spater folgenden Familiennach-
zug gewann das Bedirfnis nach religiosen Aktivitdten des Vereins an Bedeu-
tung, welchem der Tiirkische Verein 1981 mit der Nutzung eines alten Wasser-
werkes in der Gemeinde Eschen als Vereins- und gleichzeitig Gebetsraum
(«Griine Moschee») entsprechen konnte.*” Im Gegensatz zu den Protestanten En-
de des 19. Jahrhunderts sind hier Ansitze einer tiber die Religionszugehorigkeit
hinausgehenden Selbstexklusionsfunktion erkennbar, da nicht nur religiése, son-
dern auch andere gesellschaftliche Aktivititen vornehmlich im Kontext des Ver-
eins stattfanden und -finden.

Politische und ideologische Differenzen zwischen Mitgliedern des Tiirkischen
Vereins fiihrten in den folgenden Jahren zur Spaltung unter den Muslimen. Der
Tirkische Verein bestand als Rumpfverein weiter, wihrend sich die neu gegriin-
dete «Islamische Gemeinschaft im Fiirstentum Liechtenstein»™ davon abspaltete.
Bis zur zwangsweisen Schliessung und dem Abbruch des Gebetsraums im alten
Wasserwerk in Eschen aus Sicherheitsgriinden im Jahr 1997 befanden sich die
Raumlichkeiten des Tiirkischen Vereins weiterhin dort, seither im Industriege-
biet der Gemeinde Triesen. Der Verein wurde 2000 zum Zeichen eines neuen

Schweiz — viele Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens, Bielefeld 2007, 39—
66, hier 49.

* In Buchs im Kanton St. Gallen befindet sich ein weiterer Gebetsraum in unmittelbarer Nihe,
in dem sich vornehmlich aus Bosnien-Herzegowina und Albanien stammende Muslime tref-
fen.

*® Originaldaten der Velkszihlung 2000.

*" Siehe das Gespriach mit Suat Turkyillmaz, Vizeprisident der Tiirkischen Vereinigung im
Fiirstentum Liechtenstein vom 7. Mai 2008.

* Unklar ist, wann genau sich die Islamische Gemeinschaft vom Tiirkischen Verein abspaltete.
Der Verein liess sich 1995 ins Offentlichkeitsregister eintragen, wahrscheinlich existierte die
Islamische Gemeinschaft, als privatrechtlicher Verein organisiert, aber schon einige Jahre
zuvor. Siche: Statuten der Islamischen Gemeinschaft im Fiirstentum Liechtenstein, 16. Mai
1995.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 22]

Aufbruchs als «Tiirkische Vereinigung im Firstentum Liechtenstein» neu ge-
griindet.”” Die Islamische Gemeinschaft fand nach eciner vergeblichen Suche
nach geeigneten Raumlichkeiten zuerst in der benachbarten Schweiz Platz, dann
ab 1996 im Industriegebiet Tricscn‘;”_und seit 2006 im Industriegebiet’' des Orts-
teils Nendeln der Gemeinde Eschen.™

Sowohl die Tiirkische Vereinigung als auch die Islamische Gemeinschaft sind
als privatrechtliche Vereine organisiert. Beide wiirden sich aber eine 6ffentlich-
rechtliche Anerkennung durch das Land Liechtenstein wiinschen, gerade weil sie
sich dadurch eine vermehrte Akzeptanz der islamischen Religionsgemeinschaft
in der Bevolkerung erhoffen.™ Das im Zusammenhang mit der Neuordnung des
Staatskirchenrechts entworfene Religionsgesetz sieht noch keine o6ffentlich-
rechtliche Anerkennung der muslimischen Religionsgemeinschaften vor, behilt
sich aber vor, dass privatrechtlich organisierte Religionsgemeinschaften ein Ge-
such um o6ffentlich-rechtliche Anerkennung stellen konnen, das einer Entschei-
dung durch das liechtensteinische Parlament (Landtag) bedarf. Bestimmte Krite-
rien wie beispielsweise eine Mindestanzahl von 200 Mitgliedern oder das Beste-
hen in Liechtenstein seit mindestens zwanzig Jahren miissen dabei erfiillt sein.™
Seit dem Jahr 2006 erhalten die beiden Vertretungen der muslimischen Religions-
gemeinschaften staatliche finanzielle Unterstiitzung, wie es bei den beiden evan-
gelischen Kirchgemeinden seit 1964 der Fall ist.” Die Auszahlung des Betrages

* Siche dazu die Statuten des Vereins: Statuten der Tiirkischen Vereinigung i Fiirstentum
Liechtenstein, 7. November 2000.

 Siche Gemeinderatsbeschluss der Gemeinde Triesen vom 12. November 1996.

*! Der Einzug der Islamischen Gemeinschaft im Herbst 2006 fiihrte aufgrund einer Ablehnung
des Umnutzungsgesuchs (Umnutzung Industrierdaumlichkeit in Vereinslokal) durch den Ge-
meinderat Eschen zu Spannungen zwischen der Gemeinde Eschen, der Islamischen Gemein-
schaft und dem Vermieter der betreffenden Riumlichkeit. Erfolglos blieben die von der Isla-
mischen Gemeinschaft bei der Beschwerdekommission fiir Verwaltungsangelegenheiten,
dem Verwaltungsgerichtshof und schliesslich in letzter Instanz beim Staatsgerichtshof einge-
reichten Beschwerden. Siehe dazu StGH 2007/91; Protokoll des Gemeinderates Eschen vom
6. Dezember 2006. Es deutet nun alles darauf hin, dass die Islamische Gemeinschaft die In-
dustrierdumlichkeiten im Ortsteil Nendeln zu verlassen hat.

Gespriach mit Suat Tiirkyilmaz, Vizeprisident der Tiirkischen Vereinigung, vom 7. Mai 2008;
Gesprich mit Halit Orgen, Islamische Gemeinschaft, vom 1. April 2008.

Gespriach mit Suat Tirkyilmaz, Vizeprisident der Tirkischen Vereinigung, vom 7. Mai 2008;
Gesprich mit Halit Orgen, Islamische Gemeinschaft, vom 15. April 2008.

Regierung des Fiirstentums Liechtenstein, Vernehmlassungsbericht (wie Anm. 43), 117. In
der Schweiz nimmt der Kanton Waadt in dem Sinne eine Vorreiterrolle ein, als dass er seit
2003 eine offentlich-rechtliche Anerkennung weiterer nicht christlicher Religionsgemein-
schaften unter Erfiillung bestimmter Kriterien fiir die Zukunft offen lisst, wihrend in ande-
ren Kantonen bis anhin nur evangelisch-reformierte, romisch-katholische und in einzelnen
Féllen auch christkatholische und jiidische Gemeinschaften offentlich-rechtlich anerkannt
sind. Im Kanton Ziirich beispielsweise wurde 2003 eine Vorlage zur 6ffentlich-rechtlichen
Anerkennung von nicht christlichen Religionsgemeinschaften verworfen. Siche Martin Bau-
mann/Jorg Stolz, Religiose Vielfalt und moderne Gesellschaft, in: Baumann/Stolz (Hg.),
Eine Schweiz — viele Religionen, (wie Anm. 44), hier 77; Samuel M. Behloul/Stéphane La-
thion, Muslime und Islam in der Schweiz. Viele Gesichter einer Weltreligion, in: Bau-
mann/Stolz (Hg.), Eine Schweiz — viele Religionen, (wie Anm. 44), 193-207, hier 206.

Im Jahr 2007 war fiir die beiden Vertreter der muslimischen Religionsgemeinschaft zusam-
men 25000 Franken budgetiert. Die Evangelische Kirche im Fiirstentum erhielt 40°000

50

34



222 Wilfried Marxer/Martina Sochin

an die Muslime Liechtensteins wurde von der liechtensteinischen Regierung je-
doch an die Bedingung gekniipft, einen verbindlichen Ansprechpartner fiir alle in
Liechtenstein wohnhaften Muslime zu benennen, weshalb bis anhin nur eine
Teilauszahlung des Betrages erfolgte.’® Die Schaffung einer einheitlichen musli-
mischen Gemeinschaft gestaltet sich jedoch aufgrund der oben genannten Diffe-
renzen, die in fritheren Jahren zur Spaltung in die beiden Gemeinschaften gefiihrt
haben, als schwierig.

Gerade die in Liechtenstein aktuelle Diskussionen zur Trennung von Staat
und Kirche, die im Zusammenhang mit einer in Zukunft moglich werdenden
offentlich-rechtlichen Anerkennung der muslimischen Religionsgemeinschaften
und damit verbundenen Themen wie dem Islamunterricht an 6ffentlichen Schu-
len oder der Schaffung von muslimischen Friedhéfen stehen, lassen Fragen zur
Wahrnehmung und Akzeptanz anderer, nicht-katholischer Religionsgruppen
durch die liechtensteinische Bevolkerung autkommen. Dabei ist jedoch nicht nur
das heutige Wahrnehmungs- und Akzeptanzspektrum in Bezug auf die Muslime
von Interesse, sondern ebenso dasjenige gegeniiber anderen Religionsgruppen
wie beispielsweise den Protestanten, die schon seit dem 19. Jahrhundert in
Liechtenstein ansidssig sind.

Wandel von Wahrnehmung und Akzeptanz fremder Religionsgruppen

In einer Zeit nach Liechtenstein gekommen, als dieses noch iiber eine homogen
romisch-katholische Struktur verfiigte, vermochten sich die Protestanten ihre
eigenen Rdume zur Ausiibung ihrer Religion zu schaffen. Obwohl Christoph
Mohl in seiner Chronik schreibt, dass die ersten Mitglieder der evangelischen
Gemeinde in den 1880er Jahren in dreifacher Hinsicht — als Ausldnder, Nicht-
Katholiken und Fabrikler’” — gemiedene Leute gewesen seien und sie in diesem
Sinne weder in religidser noch das Arbeitsumfeld betreffender Hinsicht wirklich
in die katholische und biuerliche liechtensteinische Gesellschaftsstruktur pass-
ten, kann aufgrund der fast reibungslos funktionierenden Korrespondenz zwi-
schen Protestanten, Regierung und katholischem Klerus in Fragen der Religions-
ausiibung der Evangelischen davon ausgegangen werden, dass ein Nebeneinan-
derherleben der inferioren protestantischen Gruppe und der dominierenden ka-
tholischen Bevolkerung weder im religiosen noch im gesellschaftlichen Bereich

Franken, die Evangelisch-Lutherische Kirche 30'000 Franken, wihrend an die Katholische
Kirche von Seiten des Staates 300’000 Franken entrichtet wurden. Wiéhrend die muslimi-
schen Religionsgemeinschaften von den Gemeinden bis anhin noch keine finanziellen Bei-
trage erhalten, wurden den beiden evangelischen Kirchen im Jahr 2007 von Seiten der Ge-
meinden zusammen ungefdhr 185’000 Franken ausbezahlt. Siehe dazu: Amt fur Auswirtige
Angelegenheiten (Hg.), Integration der ausldndischen Bevolkerung in Liechtenstein, (wie

~ Anm. 17), 91.

*® Mitteilung von Dr. Martin Frick, Ressortsekretir des Regierungschefs, vom 10. Juni 2008.
Eine Forderung, wie sie auch in anderen europidischen Lindern iiblich ist und in gleichem
Masse wie in Liechtenstein — durch die Vielfalt und Unterschiedlichkeit muslimischer Or-

__ ganisationen bedingt — auf Hindernisse stosst.

*" Siehe Mahl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 104,



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 223

grossere Probleme verursachte. Gut vierzig Jahre vorher hatten in der stark nach
innen gerichteten katholischen Lebenswelt in Bezug auf Personen nicht-katho-
lischer Konfession sowohl auf Gesetzesebene als auch in gesellschaftlicher Hin-
sicht noch andere Regeln gegolten. Die «Instruction an das Oberamt die Aufnah-
me fremder Unterthanen in den liechtensteinischen Staatsverband betreffend»
aus dem Jahr 1843 verbot eine Ehe eines Liechtensteiners mit einer «Akatholi-
kin» zwar nicht, stellte aber fest, dass «derlei Ehen, obwohl in politischer Bezie-
hung nicht verboten, [...] nicht wiinschenswert und nur dann zu begiinstigen
[sind], wenn sich die Akatholikin und mit ihr kiinftiger Ehegatte rechtsformlich
erklirt, dass sie die Kinder ohne Unterschied des Geschlechts in der Staats-, d.1.
in der katholischen Religion erzichen lassen werden»™. Zwei Jahre spiter wurde
in einer Supplementsbestimmung zu der genannten Instruktion in dem Sinne ein
Verbot aufgenommen, als dass sich religidse nun mit nationalen Fragen ver-
kniipften. In der Supplementsbestimmung hiess es, dass «ein Auslinder Protes-
tant, welcher dem deutschen Bund nicht angehort, in den Staatsverband nicht
aufzunechmen ist»"”. Die Gemeinde Balzers war bestrebt, ihre Katholizitit als
[dentitdtsmerkmal mittels der gewiinschten Erhaltung einer in sich geschlossenen
katholischen Dorfgemeinde aufrechtzuerhalten, indem sie versuchte, Nichtkatho-
liken, die aufgrund von Eheschliessungen nach Balzers hitten kommen konnen,
aus der Gemeinde fernzuhalten. So beschloss sie 1850, «dass unter keinen Um-
stinden je zu einer parititischen Ehe die Einwilligung gegeben wird»®’. Protes-
tanten, die Mitte des 19. Jahrhunderts in Liechtenstein wohnhaft waren, wie beis-
pielsweise Ludwig von Falkenhausen, ein aus Bayern stammender Oberleutnant
beim liechtensteinischen Militdr, vermerkte die fehlende Akzeptanz seiner Fami-
lie aufgrund der Zugehérigkeit zur protestantischen Konfession.®' Die zu dieser
Zeit noch sehr vereinzelt auftretenden Andersgldubigen wurden so in einem
exklusiven Sinne vor allem an den Sonn- und Feiertagen als «Andere» und «Frem-
de» erkennbar, wenn das ganze Dorf einem gesellschaftlichen Konformitits-
druck folgend zur katholischen Messe, die in diesem Zusammenhang als «Pro-
duktionsstitte sozialer Identitdt» verstanden werden kann, zusammenkam und sie
dabei fehlten.*

** Siche Instruction an das Oberamt die Aufnahme fremder Unterthanen in den liechtensteini-
schen Staatsverband betreffend vom 15. Januar 1843, abgedruckt in: Herbert Wille, Staat

~und Kirche im Fiirstentum Liechtenstein, Freiburg 1972, 362-364.

* Siehe Supplementsbestimmung zur Instruction an das Oberamt die Aufnahme fremder Un-
terthanen in den liechtensteinischen Staatsverband betreffend aus dem Jahr 1845, abgedruckt
in: Wille, Staat und Kirche (wie Anm. 58), 368.

* Siehe Paul Vogt, Balzers, in: Historisches Lexikon fiir das Fiirstentum Liechtenstein, er-
scheint 2009.

®' Sieche Rupert Quaderer, ... wird das Contingent als das Ungliick des Landes angesehen.
Liechtensteinische Militargeschichte von 1814 bis 1849, in: Jahrbuch des Historischen Ve-
reins fiir das Fiirstentum Liechtenstein, 90 (1990), 1-281, hier 206.

®* Zu den sozialen Implikationen der Sonntagspraxis siche beispielsweise Altermatt, Katholi-
zismus und Moderne, 281-291, (wie Anm. 9). Zur Begriftlichkeit der «Produktionsstitte so-
zialer Identitdt» sieche Werner Gephart, Zur Bedeutung der Religionen fiir die Identitétsbil-
dung, in: Werner Gephart/Hans Waldenfels (Hg.), Religion und Identitit. Im Horizont des
Pluralismus, Frankfurt am Main 1999, 266.



224 Wilfried Marxer/Martina Sochin

In der Offentlichkeit wahrnehmbare Unterschiede zwischen Evangelischen
und Katholischen zeigten sich in Liechtenstein vom Ende des 19. Jahrhunderts
bis in die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts in erster Linie, wenn es um konfessio-
nelle Rituale wie Trauungen oder Beerdigungen ging und wo kirchliche Obrig-
keiten aneinander gerieten. In einer geschlossenen und kleinrdumigen katholi-
schen Lebenswelt, wie sie in Liechtenstein bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts
bestanden hatte, konnte sich iiber Art und Ort der Ausiibung der konfessionellen
Rituale jeder iiber die Zugehorigkeit oder Nichtzugehorigkeit des Nachbarn zum
katholischen Wertesystem bewusst werden.

Beerdigungen von Evangelischen wurden bis Anfang des 20. Jahrhunderts auf
eine fast selbstverstindliche Art und Weise nicht auf liechtensteinischen (katho-
lischen) Friedhofen, sondern in der benachbarten Schweizer Gemeinde Sevelen
durchgefiihrt. So sah auch die Kirchenordnung der evangelischen Kirchgemeinde
Triesen von Anfang an vor, die Leichen nach Sevelen zu iiberfiihren.”> Schon
kurze Zeit nach dem Eintreffen der ersten protestantischen Fabrikarbeiter in
Liechtenstein hatte der Bischof von Chur 1875 veranlasst, dass «die Leichen pro-
test. Einwohner wie bis dahin nach Sevelen zur Beerdigung tberfiihrt werden,
und dass in Fillen, wo dies unmdéglich wire, eine besondere Vereinbarung zwi-
schen der fiirstlich. Regierung und dem bischofl. Ordinariate beziiglich Beerdi-
gung dieser Leichen auf dem Friedhof in Triesen erzielt werden solle»™ und er-
wirkte so eine bei Bestattungen geltende konfessionelle Trennung, die nicht in
letzter Konsequenz greifen sollte, durchaus Spielraum fiir zukiinftige neue Lo-
sungen offen hielt, aber dennoch die Verhiltnisse zugunsten eines klaren Be-
kenntnisses Liechtensteins zur katholischen Identitit regelte. Die konfessionelle
Trennung im Tod zwischen romisch-katholischen und evangelischen Glaubigen
fand im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts ihr Ende und kann als Zeichen eines
langsam einsetzenden Auflosungsprozesses der einheitlichen katholischen Wer-
tekultur von Staat, Kirche und Gesellschaft gewertet werden. Ein Beispiel aus
dem Jahr 1925 zeigt, dass sich in vereinzelten Situationen der Dorfpfarrer noch
gegen die Beerdigung von Protestanten «in der Reihe»®® wehrte und ihnen einen
Platz am Rande des Friedhofs zuordnen wollte, was jedoch vom damaligen Re-
gierungschef Gustav Schiadler, der als Vertreter einer eher kritischen Haltung der
Kirche gegeniiber gesehen werden kann, nicht goutiert und nach Diskussionen
auch vom zustindigen Pfarrer nicht durchgefiihrt werden durfte.

Vor der Schaffung des Zivilstandsamtes 1974 im Zusammenhang mit der Re-
vision des Ehegesetzes® stellte auch eine Trauung nicht-katholische Paare, die in
Liechtenstein lebten, vor eine Herausforderung, da der katholische Pfarrer in sei-
ner Funktion gleichzeitig auch Standesbeamter war. So kam es, dass liechtenstei-
nische, katholische Ehepartner ihren evangelischen Ehepartner hdufig an dessen

* Siche LLA. PA 006/C16, Kirchenordnung fiir die evangelische Gemeinde in Triesen, ge-
druckte Ausgabe, Buchs 1885.

* Siche LLA, PfAT A 10/262, Bischofliches Ordinariat an Landesverweser von Hausen am 25.

Juni 1875.

** Siehe dazu Rupert Quaderer, Geschichte Liechtensteins vom Ersten Weltkrieg bis zur innen-
politischen Krise von 1926, Forschungsprojekt am Liechtenstein-Institut, Bendern/FL, Publi-
kation in Vorbereitung.

* Siehe dazu LGBI. Nr. 28 vom 10. Mai 1974,



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 225

Heimatort in der Schweiz oder anderswo heirateten oder umgekehrt der evange-
lische Partner zur Konversion angehalten wurde.®” Waren beide Partner protes-
tantisch, so war — wie fiir Bestattungen auch — die benachbarte Gemeinde Seve-
len als Losung gedacht. Tatsache ist, dass gemischtkonfessionelle Ehen zwischen
Katholiken und Protestanten in den 1950er Jahren noch alles andere als iiblich
waren, die Gesellschaft jedoch anfing, sich daran zu gewo6hnen. Die gesellschaft-
liche Anerkennung einer interkonfessionellen Ehe war dabei stark abhdngig von
der Einstellung des amtierenden Dorfpfarrers.”® Die spite Einfithrung der Zivil-
che 1974 hinkte der gesellschaftlichen Entwicklung allerdings hinterher.

Seit der Schaffung des Zivilstandsamtes 1974 hat sich der Anteil an Ehen, bei
denen beide Partner katholischer Konfession waren, stetig weiter verringert. Wa-
ren zwischen 1974 und 1983 noch bei gut 72 Prozent aller in Liechtenstein ge-
schlossenen Ehen beide Partner katholisch, so waren es zwischen 1994 und 2003
noch knapp 66 Prozent.”” Insgesamt nahm der Anteil gleichkonfessioneller Ehen
- rein romisch-katholische, rein evangelische, rein muslimische oder Ehen zwi-
schen anderen Konfessionsangehéorigen oder Konfessionslosen — in diesen bel-
den Perioden allerdings nur unwesentlich von 75,0 auf 71,4 Prozent ab. Die Ab-
nahme erfolgte nicht zugunsten katholisch-evangelischer Ehen, denn deren An-
teil sank ebenfalls von 21,0 auf 16,7 Prozent. Die interkonfessionellen Ehen zwi-
schen Christen und Muslimen nahmen zwar zu, machen aber weniger als zwei
Prozent aus. Zugenommen hat dagegen der Anteil von Ehen mit Konfessionslo-
sen oder anderen Religionsangehérigen. In diesem Zusammenhang miissen auch
fiir Liechtenstein verdnderte Gesellschaftsbedingungen im Rahmen einer religio-
sen Pluralisierung und Individualisierung konstatiert werden.”” Bedeutungsver-
luste der katholischen Kirche fiir die liechtensteinische Gesellschaft, die sich seit
der Mitte des 20. Jahrhunderts bemerkbar machen, zeigen sich unter anderem
auch an der steigenden Anzahl an Konfessionslosen. Wihrend die Konfessions-
losen in den 1930er bis 1970er Jahren weit unter einem Prozent der Wohnbevol-
kerung ausmachten, bewegte sich deren Anteil im Jahr 2000 bei rund drei Pro-

Gespriich mit Frau A. vom 17. April 2008 (Frau A. heiratete als Liechtensteiner Katholikin
Anfang der 1950er Jahre einen auslindischen Protestanten); Karin Ritter, Kirche fiir alle
Fille — die Kasualien gestern und heute, in: Jaquemar/Ritter (Hg.), Frohe Botschaft und kriti-
sche Zeitgenossenschaft (wie Anm. 6), 117-132, hier 123. Allgemein zum Spannungsver-
hdltnis von interkonfessionellen Ehen siche auch Christof Kaufmann, Und sie trauten sich
doch. Konfessionsverschiedene Ehen im Entlebuch im 20. Jahrhundert, Freiburg 2007; Sil-
via Hell, Die konfessionsverschiedene Ehe. Vom Problemfall zum verbindenden Modell,
Freiburg i.Br. 1998.

Gesprich mit Frau A. vom 17. April 2008; Ursula Schlegel, Gliick und Gottes Segen zum
80. Geburtstag. Unsere herzlichen Gliickwiinsche gehen heute zu Georg Hanselmann nach
Triesenberg, in: Liechtensteiner Volksblatt, 1. Juni 2002;

Eigene Erhebungen aus dem liechtensteinischen Eheregisters von 1974 bis 2003. Die Erhe-
bung aus dem Eheregister seit ca. 1870 bis 1973 steht noch aus. Es kann davon ausgegangen
werden, dass der zu erwartende «Bruch» in der vermehrten Eheschliessung zwischen Katho-
liken und Protestanten schon vor den 1970er Jahren stattgefunden hat.

Zur Analyse dieser Prozesse in der Schweiz und Deutschland sieche beispielsweise Alfred
Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion. Zweite Schweizer Sonderfallstudie —
Herausforderung fiir die Kirchen, Ziirich 2005; Michael N. Ebertz, Erosion der Gnadenan-
stalt? Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche, Frankfurt am Main 1998.

o8

70



226 Wilfried Marxer/Martina Sochin

zent.”' Dieser Wandel beziiglich des religiosen Spektrums lisst sich auch anhand
der in Liechtenstein vollzogenen Trauungen nachvollziehen: Wihrend sich zwi-
schen 1974 und 1983 erst zwei Prozent der heiratenden Frauen als konfessions-
los beeichneten, waren dies zwischen 1994 und 2003 bereits neun Prozent (bei
den heiratenden Minnern 2,3 bzw. sieben Prozent). Zusammenfassend kann man
feststellen, dass Ehen nach wie vor mehrheitlich innerhalb der konfessionellen
Lager stattfinden, dass sich aber im Zuge einer Sikularisierung,”” religiésen Plu-
ralisierung und Individualisierung die Konfessionsgrenzen aufweichen und ins-
besondere der Anteil an Ehen, bei denen Konfessionslose beteiligt sind, zu-
nimmt. Die jiingere Heiratsstatistik weist zudem auf einen zusétzlichen nationali-
titenbezogenen Charakter dieser Befunde hin: Gemaiss Heiratsstatistik haben zwi-
schen 1999 und 2006 insgesamt 55,4 Prozent der heiratenden liechtensteinischen
Mainner eine Ausldnderin geheiratet, 48,7 Prozent der liechtensteinischen Frauen
einen Auslinder.” Religiose Offnung und nationalititeniibergreifende Verbin-
dungen gehen Hand in Hand.

Wurden die protestantischen Fabrikarbeiter Ende des 19. Jahrhunderts von
Anfang an als Personen mit einem anderen religiosen Hintergrund angesehen,
der zwar offensichtliche Unterschiede aufwies und sich im gesellschaftlichen Le-
ben auch bemerkbar machte, aber aufgrund der nie aufscheinenden Gefihrdung
der Dominanz des katholischen Kommunikations- und Wertesystems keine gros-
seren gesellschaftlichen Spannungen entstehen liess, so hatte die Wahrnehmung
der ersten Tiirken, die Ende der 1960er Jahre nach Liechtenstein kamen, vorerst
einen nur auf die Nationalitdt bezogenen Charakter. Erst das mit dem vermehrten
Zuzug von tiirkischen Staatsangehorigen und mit dem darauf folgenden Fami-
liennachzug seit Beginn der 1980er Jahre verstirkte Bedurfnis zur Religionsaus-
iibung brachte eine religiose Dimension mit ins Spiel.” Wihrend sich bei den
Evangelischen, wie weiter oben gezeigt, vornehmlich in Situationen des religio-
sen Alltags Unterschiede zu den ansidssigen Katholiken zeigten, waren die Musli-
me des Landes teilweise — und hier seien vor allem die Kopftuch tragenden Frau-
en genannt — schon in ihrem normalen Alltag als Personen wahrnehmbar, die
nicht der gleichen Religion an- und nicht einer christlichen Wertekultur zugehd-
ren. Seit gut einem Jahrzehnt 16st die Einrichtung von Gebetsrdumen, in neuerer
Zeit die Einfiihrung von islamischem Religionsunterricht und die Bestattung auf

" Amt fiir Volkswirtschaft (Hg.), Statistisches Jahrbuch (wie Anm. 7), 76. Es muss beriick-
sichtigt werden, dass in der Volkszdhlung 1980 in der Kategorie «ohne Konfession und an-
dere» auch noch Muslime und Christlich-Orthodoxe mitgezihlt wurden. Seit 1990 werden
diese getrennt ausgewiesen, was aufgrund der in den letzten Jahren enorm gestiegenen Zah-
len vor allem von Muslimen eine differenziertere Sicht auf die Zahlen zur Kategorie «ohne
Konfession und andere» zuldsst.

7* Unter Sikularisierung wird hier in Anlehnung an Detlef Pollack «ein Prozess der Abnahme
der gesellschaftlichen Bedeutung von Religion, der in irgendeiner, genauer zu spezifizieren-
den Weise mit Modernisierungsprozessen im Zusammenhang steht» verstanden. Siehe dazu
und kritisch zum Sidkularisierungskonzept: Detlef Pollack, Sikularisierung — ein moderner
Mythos?, Tiibingen 2003, hier 5.

" Amt fiir Volkswirtschaft, Zivilstandsstatistik 2006, Vaduz 2007.

™ Siche zum Zusammenspiel von Ethnizitdt und Religion auch: Joérg Stolz/Martin Baumann,
Religiose Vielfalt. Kulturelle, soziale und individuelle Formen, in: Baumann/Stolz (Hg.),
Eine Schweiz — viele Religionen, (wiec Anm. 44), 21-38, hier 31-32.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 227

liechtensteinischen Friedhofen, Diskussionen aus, die allem Anschein nach von
den pragmatischen Losungen, die fiir die Protestanten Ende des 19. und Anfang
des 20. Jahrhunderts gefunden wurden, abweichen.

Wihrend ein Pilotprojekt zur Einfithrung von islamischem Religionsunterricht
an liechtensteinischen Primarschulen im Schuljahr 2007/08 erfolgreich und ohne
grosse Wellen zu werfen initiiert wurde,” boten vor allem Gebetsraume in den
letzten zehn Jahren Anlass zu Diskussionen. Die Muslime Liechtensteins — offi-
ziell vertreten durch die Islamische Gemeinschaft und die Tiirkische Vereinigung
— bekunden Miihe, geeignete Raumlichkeiten fiir thre religiosen Vereinsaktivita-
ten zu finden. Von Seiten der Gemeinden vorgebrachte Griinde, die in erster
Linie Bau- oder Zonenvorschriften als Argument gegen eine Einmietung anbrin-
gen, konnen auf Seiten der muslimischen Vertreter oft nicht nachvollzogen wer-
den.” Diese Erkenntnisse stehen in neuester Zeit teilweise auch im Gegensatz zu
verschiedenen Studien,” die eine weitgehend offene und tolerante Haltung in der
liecchtensteinischen Bevdlkerung feststellen.

Wie in anderen katholischen, ldandlich geprigten Gegenden der Schweiz und
Deutschlands ist auch in Liechtenstein die Auflosung des bestehenden katholi-
schen Kommunikations- und Wertesystems und die Einheit von Kirche, Staat
und Gesellschaft seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts feststellbar. Dies
dussert sich durch eher subtile Merkmale wie beispielsweise eine vermehrte Los-
losung der Gldaubigen von der Institution Kirche oder ganz konkret durch die
Neuorganisation verschiedener staatlicher Aufgaben, die die Kirche bis dahin
ganz oder teilweise {ibernommen hatte, wie etwa im Schul- oder im Zivilstands-
wesen. Nicht zuletzt die wirtschaftliche Abhidngigkeit Liechtensteins vom aus-
lindischen Arbeitspersonal seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges fiihrte zu
einer Offnung in der liechtensteinischen Gesellschaft — gerade auch anderen Re-
ligionen gegeniiber.”® Was iiber Jahre allgemein als Tendenz wahrgenommen
werden konnte, liegt seit dem Frithjahr 2008 in einer Umfrage zu Religion und
Religiositit in Liechtenstein dokumentiert vor. Eine grosse Mehrheit pladiert fur
eine Anndherung der verschiedenen Kirchen, attestiert vielen Religionen Grund-
wahrheiten und spricht sich fiir eine Gleichstellung aller Religionsgemeinschaf-

”* Siehe Michael Benvenuti, Islamunterricht wird verlingert, in: Liechtensteiner Volksblatt, 31.
Mai 2008. Nur sehr vereinzelt dussern sich Privatpersonen in Leserbriefen in den beiden
Landeszeitungen negativ zum Pilotprojekt Islamunterricht an Primarschulen. Siehe Hans
Gassner, Einfach zum Nachdenken, in: Liechtensteiner Vaterland, 3. Juni 2008.

Gespriche mit Halit Orgen, Islamische Gemeinschaft, vom 1. und 15. April 2008. Siche

dazu auch das Protokoll des Gemeinderats Schaan vom 26. Januar 2000 sowie der aktuelle

_ Fall der Gemeinde Eschen laut StGH 2007/91 (wie Anm. 51).

" Wir stiitzen uns hier wesentlich auf eine reprisentative Umfrage iiber die nationale Identitit
aus Anlass der 200-Jahrfeier der liechtensteinischen Souverinitit im Herbst 2005 sowie eine
Umfrage tber Religion und Religiositdt im Frithjahr 2008 ab. Siehe dazu Wilfried Marxer,
Nationale Identitdt. Eine Umfrage aus Anlass 200 Jahre Souverdnitét des Fiirstentums Liech-
tenstein, in: Jahrbuch des Historischen Vereins fiir das Firstentum Liechtenstein 105,
(2006), 197-235; Wilfried Marxer, Religion in Liechtenstein. Umfrage im Auftrag der Re-
gierung des Fiirstentums Liechtenstein iiber Glauben, Religiositit, religiose Toleranz und das
Verhiltnis von Staat und Religionsgemeinschaften, Bendern 2008.

® Zur wirtschaftlichen Entwicklung Liechtensteins im 20. Jahrhundert siehe: Christoph Maria
Merki, Wirtschaftswunder Liechtenstein. Die rasche Modernisierung einer kleinen Volks-
wirtschaft im 20. Jahrhundert, Ziirich/Vaduz 2007.

76



228 Wilfried Marxer/Martina Sochin

ten und deren Respektierung aus.”” Dies ist in einem Staat, in dem im Jahr 2008
die katholische Kirche rechtlich immer noch eine privilegierte Stellung geniesst
und in dem mehr als drei Viertel der Bevolkerung katholisch sind, nicht selbst-
verstidndlich. Trotz toleranter Grundstimmung wird allerdings deutlich, dass die
islamischen Gemeinschaften eher auf Vorbehalte stossen als die anderen. Es
spricht sich zwar eine Mehrheit von 55 Prozent der Befragten fiir eine Moschee
fiir die Menschen mit muslimischem Glauben aus, 54 Prozent fiir eine Bestattung
von Muslimen auf den bestehenden Friedhéfen sowie 51 Prozent fiir den Islam-
unterricht fiir muslimische Kinder in den Schulen. Gleichzeitig weisen aber 32
Prozent der Befragten eine eher negative oder sehr negative Einstellung zum
[slam auf. Im Vergleich dazu sind es beim christlichen Glauben 8 Prozent, beim
hinduistischen 13 Prozent, beim buddhistischen 7 Prozent und beim jiidischen
Glauben 17 Prozent, die eine eher negative oder sehr negative Einstellung diesen
Religionsgemeinschaften gegeniiber aufweisen.™

Gerade aber die Muslime in Liechtenstein erhoffen sich, wie weiter oben kurz
erwihnt, von einer allfilligen zukiinftigen 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung
durch den Staat die gesellschaftliche Anerkennung, die sie nach eigenen Anga-
ben nicht nur im religiésen Bereich, sondern auch im gesellschaftlichen Leben —
sei es im Arbeitsleben oder auf Wohnungssuche®' — teilweise vermissen. Zusitz-
lich erschweren sich die Muslime den Umgang mit den Behorden Liechtensteins
in gewisser Weise selbst. Die Forderung nach einer verbindlichen Ansprechper-
son unter den Muslimen ldsst sich nach Ansicht der beiden muslimischen Reli-
gionsgemeinschaften Liechtensteins aufgrund fritherer Differenzen nicht so
leicht erflillen. Wihrend bei den Diskussionen bei den Protestanten in Bezug auf
die offentlich-rechtliche Anerkennung Ende der 1950er und Anfang der 1960er
Jahre die Tatsache, dass auch die Evangelischen Liechtensteins nicht alle einer
einzigen Kirchgemeinde angehdorten, kein Problem fiir die Ausbezahlung des
Kultusbeitrags darstellte, wird bei den Muslimen von Seiten der Regierung ganz
klar diese Forderung erhoben. Der Entwurf zur Neuordnung des Staatskirchen-
rechts sieht die 6ffentlich-rechtliche Anerkennung von anderen als der romisch-
katholischen Religionsgemeinschaft als «Resultat eines geschichtlichen Prozes-
ses» an.* Insofern kann daraus geschlossen werden, dass die beiden evange-
lischen Religionsgemeinschaften von den staatlichen Behorden als in die ur-
spriinglich rein romisch-katholische liechtensteinische Gesellschaft integriert an-
gesehen werden und ihnen nun mit einer 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung
diese Integration attestiert wird. Gleichzeitig scheint der Integrationsprozess des
Islam von der Zeitdauer her noch zu wenig lang zu sein, um ihr von den Behor-
den momentan schon eine 6ffentlich-rechtliche Anerkennung zuzubilligen. Fiir
siec wird eine Gesetzesregelung vorgesehen, die zu einem spéteren Zeitpunkt —
und gewisse Voraussetzungen erfiillend — eine offentlich-rechtliche Anerken-

" W. Marxer, Religion in Liechtenstein, (wie Anm. 77), 38, 54, 63-64.

Y W. Marxer, Religion in Liechtenstein, (wie Anm. 77), 51.

*' Siehe Gespriche mit verschiedenen Vertretern von Muslimen in Liechtenstein. Siehe beis-
pielsweise auch: Wohnungsinserat «nur an Inldnder» in der Liechtensteiner Woche vom 19.
September 2005.

= Regierung des Fiirstentums Liechtenstein, Vernchmlassungsbericht (wie Anm. 43), 35.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 229

nung ermoglichen soll, wihrend fiir die katholische Kirche und die beiden evan-
gelischen Gemeinschaften eine offentlich-rechtliche Anerkennung auf Verfas-
sungsstufe vorgesehen ist.™

Parallelen und Unterschiede im Integrationsprozess von Protestanten und Mus-
limen

Wie das Beispiel des Tiirkischen Vereins in Liechtenstein zeigt, stand in einem
ersten Organisationsprozess die Rolle als primdre Anlaufstelle zur Kniipfung von
sozialen Kontakten von Immigranten im Vordergrund, wihrend religiose Aspek-
te erst mit dem vermehrten Familiennachzug an Bedeutung gewannen.™ Sowohl
die Protestanten Ende des 19. Jahrhunderts als auch die Muslime Ende des 20.
Jahrhunderts organisierten sich relativ rasch in Bezug auf religiose Aktivititen
und boten thren Angehdorigen so eine Anlaufstelle zur religiosen Identititsbil-
dung oder —aufrechterhaltung in der Diaspora an.

In Fragen der Abhaltung von religidsen Ritualen stellten sich beiden Reli-
gionsgruppen Hindernisse — wenngleich unterschiedliche — in den Weg. Wih-
rend Protestanten bis Ende der 1960er Jahre durch das Fehlen eines staatlichen
Zivilstandsamtes fiir Trauungen ins Ausland mussten, trat diese Problematik bei
den Muslimen in Liechtenstein aufgrund ihrer mehrheitlichen Zuwanderung
nach der Schaffung des Zivilstandsamtes 1974 nicht mehr auf. Umgekehrt zeigt
sich beispieisweise die Situation beim Thema Beerdigungen: Obwohl dem ka-
tholischen Klerus eine Beerdigung von Protestanten auf den liechtensteinischen
Friedhofen bis Anfang des 20. Jahrhunderts nicht immer genehm war, wurde
diese Frage eher pragmatisch und von der katholischen Kirche aus grossziigig
behandelt. Dem Themenkreis Friedhof, Bestattung und Muslime wird hingegen
in der liechtensteinischen Offentlichkeit in den letzten Jahren grossere und zu-
meist negative Aufmerksamkeit zuteil.

Obwohl festgestellt werden kann, dass eine Sakularisierung bzw. eine religio-
se Pluralisierung und Differenzierung spatestens seit dem Zweiten Vatikanum
auch in der Gesellschaft Liechtensteins stattgefunden hat und man in diesem Zu-
sammenhang vermuten konnte, dass das Thema Religion damit an Bedeutung
bzw. an gesellschaftlicher Wichtigkeit verloren hat und Migranten heute eher in
Bezug auf ihre Nationalitit denn auf ithre Religionszugehorigkeit wahrgenom-
men werden, kann bei den Muslimen Liechtensteins der umgekehrte Schluss ge-
zogen werden.” Wihrend sich die aus vornehmlich deutschsprachigen Lindern
wie der Schweiz oder Deutschland stammenden Protestanten Ende des 19. Jahr-

* Regierung des Fiirstentums Liechtenstein, Vernehmlassungsbericht (wie Anm. 43), 75-76,
111.

** Siehe dazu auch Martin Baumann, Migration — Religion — Integration. Buddhistische Vietna-

~ mesen und hinduistische Tamilen in Deutschland, Marburg 2000, 18-19.

** Zum Umbruch von Religion in der Zeit seit dem Zweiten Vatikanum siche beispielsweise
Franz-Xaver Kaufmann/Amold Zingerle (Hg.), Vatikanum Il und Modernisierung. Histo-
rische, theologische und soziologische Perspektiven, Paderborn 1996; Ebertz, Erosion der
Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche (wie Anm. 70); Roland J. Cam-
piche, Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung, Ziirich 2004; Du-
bach/Fuchs, Ein neues Modell von Religion (wie Anm. 70).



230 Wilfried Marxer/Martina Sochin

hunderts unter Ausklammerung der religiosen Bereiche relativ problemlos in die
katholische Lebenswelt eingliedern konnten, macht es den Anschein, dass dies
bei Muslimen in jiingster Zeit weniger der Fall ist. Obwohl Faktoren der Natio-
nalitit, Fremdsprachigkeit und allgemeine kulturelle Unterschiede bei der Immi-
gration der ersten Personen aus der Tiirkei und Ex-Jugoslawien primére Distink-
tionsmerkmale waren, ist in den vergangenen Jahren der religiose Hintergrund,
nicht zuletzt aufgrund intermationaler Ereignisse, auf der Wahrnehmungsskala
nach oben geriickt.

Insgesamt kann fiir die Zeit seit der ersten Zuwanderung von Protestanten ge-
gen Ende des 19. Jahrhunderts bis in die Gegenwart festgestellt werden, dass der
hegemoniale Einfluss der katholischen Kirche auf die Kultur in Liechtenstein
riicklaufig war. Entsprechend stellten die (christlichen) Protestanten im 19. Jahr-
hundert religios betrachtet in nicht weniger starker Weise Eindringlinge in eine
damals geschlossene romisch-katholische Kommunikations- und Wertestruktur
dar als dies die Muslime Ende des 20. Jahrhunderts in einer pluralisierten und
sikularisierten Gesellschaft tun. Mit der Neuordnung des Staatskirchenrechts ist
nunmehr nach iiber 125-jihriger Prisenz von Protestanten in Liechtenstein eine
Gleichstellung der evangelischen Gemeinschaften mit der katholischen Kirche
absehbar. Den islamischen Gemeinschaften wird diese Gleichstellung wohl noch
nicht sofort zugestanden. Es zeichnete sich durch die aktuell stattfindenden Dis-
kussionen aber ab, dass fiir sie die Religionsausiibung, einschliesslich isla-
mischem Religionsunterricht in den Schulen, Beerdigungen nach muslimischen
Riten, finanzieller Unterstiitzung der Religionsgemeinschaften u.d., schneller
moglich sein wird, als dies bei den Protestanten der Fall war.

Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts — Integration vor dem Hintergrund religioser Pluralisierung

Seit Mitte des 19. Jahrhunderts hat das katholische Liechtenstein zwei massgebliche Zu-
wanderungsbewegungen mit nicht-katholischer Pragung erfahren. Zum einen war dies im
Zuge einer ersten Industrialisierungswelle eine protestantische Zuwanderung aus deutsch-
sprachigen Lindern seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts. Zum anderen verzeich-
net Liechtenstein eine muslimische Zuwanderung aus der Tiirkei sowie dem Balkanraum
seit dem letzten Viertel des 20. Jahrhunderts, die im Zusammenhang von Arbeits- und
Fliichtlingsmigration steht. Der Organisationsverlauf der beiden nicht-katholischen Reli-
gionsgemeinschaften sowie ihr Eingliederungs- bzw. Partizipationsprozess am gesell-
schaftlichen Leben Liechtensteins werden nachgezeichnet und dabei insbesondere Fragen
der Wahrnehmung und Akzeptanz von Protestanten und Muslimen im liechtensteinischen
Kontext analysiert. Muslimen in Liechtenstein — so die These des Beitrags — scheint die
Moglichkeit zur Austibung ihrer Religion am Anfang des 21. Jahrhunderts vor dem Hin-
tergrund einer religios pluralisierten Gesellschaft schneller zugestanden zu werden, als
dies bei den protestantischen Zuwanderern Ende des 19. Jahrhunderts der Fall war.

Les immigrations protestante et musulmane au Liechtenstein des la moiti¢ du [9eme
siecle — intégration sur fond de pluralisation religieuse

Depuis la moitié du 19¢me siécle, le Liechtenstein catholique a vécu deux vagues d’immi-
gration déterminantes, d’empreinte non catholique. D’une part, une immigration protes-
tante de pays germanophones eut lieu depuis le dernier tiers du 19¢me siecle, dans 1'¢lan
d’une premiére industrialisation. D’autre part, le Liechtenstein enregistre, depuis le der-
nier quart du 20¢me siécle, une immigration musulmane de la Turquie et des Balkans, liée
a la migration de travailleurs et de réfugiés. L’ article retrace I'organisation des deux com-
munautés religieuses non catholiques, ainsi que le processus de leur insertion, respective-



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 231

ment de leur participation a la vie sociale au Liechtenstein. L’analyse porte notamment
sur la perception et ’acceptation des protestants et des musulmans dans le contexte liech-
tensteinois. Selon la these de 'article, la pluralité religieuse de la société liechtensteinoise
du début du 21éme siécle permettrait plus rapidement aux musulmans d’exercer leur reli-
gion que cela n’a ¢té le cas pour les immigrants protestants a la fin du 19éme siecle.

Protestant and Muslim immigration into Liechtenstein after the middle of the 19th century
— integration in a context of religious pluralisation

After the middle of the nineteenth century Catholic Liechtenstein experienced two impor-
tant waves of immigration by non-Catholics. The first was a wave of protestant immigra-
tion from German-speaking territories in the course of industrialisation which began in the
last third of the nineteenth century. The second was a wave of immigration by Muslims
from Turkey and the Balkans which began in the last quarter of the twentieth century and
comprised migrant workers and refugees. In this article we analyse how these two non-
Catholic religious communities organized themselves and how they integrated and
participated in Liechtenstein’s social life. Thereby we examine especially questions of the
perception and acceptance of Protestants and Muslims in the Liechtenstein context. Our
thesis is that in the context of a religiously pluralised society the possibility to practice
their religion was given more rapidly to the Muslims at the beginning of the 21st century
than had been the case with the Protestants who had migrated to Liechtenstein at the end
of the nineteenth century.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Liechtenstein, muslimische Zuwanderung — immigration musulmane — Muslim 1mmi-
gration, protestantische Zuwanderung — immigration protestante — protestant immigration,
Industrialisierung — industrialisation — industrialization, Fabrikarbeiter — ouvriers — facto-
ry workers, Gastarbeiter — travailleurs immigrés — migrant workers, Diaspora — diaspora —
diaspora, 6ffentlich-rechtliche Anerkennung — reconnaissance de droit public — public and
legal recognition, zivilstandsamtliche Trauung — mariage civil — civil marriage, Beer-
digung — enterrement — burial, Religionsunterricht — instruction religieuse — religious edu-
cation, Kultusbeitrag — contribution aux institutions religieuses — contribution to religious
institutions, katholisches Kommunikations- und Wertesystem — systéme catholique de
communication et de valeurs — catholic system of communication and values, religidse
Pluralisierung — pluralisation religieuse — religious pluralization, religiose Toleranz —
tolérance religieuse — religious tolerance

Wilfried Marxer, Dr., Forschungsbeauftragter am Liechtenstein-Institut, Bendern (FL).

Martina Sochin, lic.phil., Doktorandin am Liechtenstein-Institut, Bendern (FL).



	Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein seit der Mitte des 19. Jahrhunderts - Integration vor dem Hintergrund religiöser Pluralisierung

