
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts - Integration vor dem Hintergrund religiöser
Pluralisierung

Autor: Marxer, Wilfried / Sochin Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Protestantische und muslimische Zuwanderung
in Liechtenstein seit der Mitte des 19. Jahrhunderts -
Integration vor dem Hintergrund religiöser Pluralisierung

Wilfried Marxer/Martina Sochin

Das Fürstentum Liechtenstein, eingebettet zwischen dem katholischen Österreich
und der bikonfessioncllen Schweiz, wies über Jahrhunderte hinweg eine homogen

katholische Ausrichtung auf, deren Wurzeln bis ins 5. Jahrhundert n. Chr.
zurückreichen.' Zur Zeit der Reformation vermochte der neue Glaube nicht in
Liechtenstein Fuss zu fassen, damals noch aufgeteilt in die Herrschaft Schellenberg

und die Grafschaft Vaduz und von aufeinander folgenden Grafendynastien
regiert." Auch die seit 1699 sich etablierende Herrschaft des hochadligen
Fürstenhauses von Liechtenstein änderte daran nichts, zumal die am Wiener Hof
einflussreichen Liechtensteiner selbst dem katholischen Glauben angehörten. Auf
der anderen Rheinseite im Schweizer Rheintal dagegen konnte sich je nach

obrigkeitlicher Zuständigkeit, kleinräumig differenziert, der reformierte Glaube
durchsetzen. Andere Glaubensgemeinschaften waren mit Ausnahme des

jüdischen Glaubens, der in verschiedenen jüdischen Gemeinschaften in der Region
gepflegt wurde, kurzzeitig auch in Liechtenstein, bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein zahlenmässig unbedeutend.

Siehe Anton Frommelt. Das Fürstentum Liechtenstein im Bistumsverband, in: Richard Gutz-
wiler (Hg.), 1500 Jahre Bistum Chur. Zürich 1950. 211-220, hier 212; Albert Gasser,
Geschichte Liechtensteins als Teil des Bistums Chur, in: Herbert Wille/Georges Bauer (Hg.),
Staat und Kirche. Grundsätzliche und aktuelle Probleme, Vaduz 1999, 175-191; auch: Klaus
Biedermann. Das Dekanat Liechtenstein 1970-1997. Eine Chronik des kirchlichen Lebens,
Vaduz 2000. 18-20.
Peter Kaiser erwähnt, dass 1524 das benachbarte Fläsch als erste Bündner Gemeinde einen
reformierten Pfarrer hatte, zu dem auch viel Volk aus der Grafschaft Vaduz hingegangen sei.
Graf Rudolf von Sulz unterband jedoch die Aufweichung des katholischen Glaubens in
seinem Herrschaftsbereich. Siehe Peter Kaiser. Geschichte des Fürstentums Liechtenstein.
Nebst Schilderungen aus Chur-Rätien's Vorzeit, neu herausgegeben von Arthur Brunhart,
Vaduz 1989, 354-355 (orig. 1847). Siehe auch Otto Seger, Die Grafschaft Vaduz in der Zeit
der Bündner Wirren 1620-1637. in: Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum
Liechtenstein 67. (1967), 65-110, hier 73; femer Wilfried Marxer. Zensur im Gebiet des

heutigen Fürstentums Liechtenstein. Bestimmungen, Massnahmen, Einflüsse, in: Jahrbuch des
Historischen Vereins für das Fürstenrum Liechtenstein 104, (2005), 137-174, hier 146-147.
Siehe Karl Heinz Burmeister. Liechtenstein als Zufluchtsort der aus Sulz vertriebenen Juden

SZRKG. 102(2008). 211-231



212 Wilfried Marxer/Martina Sochin

Die lange andauernde Dominanz des katholischen Glaubens in Liechtenstein
und die damit verbundene Integrations- und Identitätskraft der katholischen Kirche

hängt mit der obrigkeitlichen Festlegung des Glaubens zusammen, welcher
zur festen kulturellen und religiösen Tradition wurde und aufgrund geringer
sozialer Durchmischung nicht mehr in Frage gestellt wurde. Als wirtschaftlich
unattraktive Region zog Liechtenstein bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts kaum
Zuwanderer an. Im Gegenteil führten die verbreitete Armut und die
Ressourcenknappheit, namentlich auch des landwirtschaftlich nutzbaren Bodens, zu
Auswanderungswellen, vielfach mit dem Ziel Amerika.4 Erst der Zollvertrag mit
Österreich im Jahr 1852 leitete eine erste Industrialisierung in Liechtenstein ein,
welche mehrheitlich von schweizerischen Textilunternehmern ausging, die sich

Exportmöglichkeiten nach Österreich versprachen und die brachliegenden
Arbeitskräfte- und Wasserkraftressourcen des Landes gewinnbringend nutzen
wollten.5

Mit dieser bescheidenen Industrialisierangswelle ging im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts eine Bevölkerungsbewegung einher, die einen moderaten
Zustrom an Arbeitskräften aus der benachbarten Schweiz brachte, womit auch die
protestantische Konfession und die erste protestantische Gemeinschaft in
Liechtenstein Einzug hielt.6 Bei der Volkszählung 1930 wurden 262 Protestanten (2,6
Prozent der Wohnbevölkerung), 9681 Katholiken (97,3 Prozent) und fünf andere
registriert.7

Die protestantische Zuwanderung änderte wegen ihrer geringen Zahl nichts an
der Dominanz der katholischen Konfession in Liechtenstein, welche sich nicht
nur auf Glaubensfragen beschränkte. Ein Grossteil des kulturellen Lebens war in

1745/47, in: Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein 86, (1986),
327 345; Karl Heinz Bunncister, Die jüdische Gemeinde am Eschnerberg 1637-1651, in:
Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein 89. 1989), 153 176.
Siehe Norbert Jansen, Nach Amerika! Geschichte der liechtensteinischen Auswanderung
nach den Vereinigten Staaten von Amerika, Vaduz 1976; Norbert Jansen. Pio Schurti, Nach
Amerika! Auswanderung im 19. und 20. Jahrhundert, Vaduz/Zürich 1998.
Siehe diverse Beiträge in: Hansjörg Frommelt (Hg.), Fabriklerleben. Industriearchäologie
und Anthropologie, Zürich 1994; Alois Ospelt, Wirtschaftsgeschichte des Fürstentums
Liechtenstein im 19. Jahrhundert. Von den napoleonischen Kriegen bis zum Ausbruch des
Ersten Weltkriegs, Schaan 1974.
Zur Geschichte der evangelischen Gemeinde in Liechtenstein siehe Hans Jaquemar/André
Ritter (Hg.). Frohe Botschaft und kritische Zeitgenossenschaft. 125 Jahre Evangelische Kirche

im Fürstentum Liechtenstein (1880-2005), Triesen 2005; Christoph Möhl, 100 Jahre

Evangelische Kirche im Fürstentum Liechtenstein (1880-1980), in: Jaquemar Ritter (Hg).
Frohe Botschaft und kritische Zeitgenossenschaft, (wie Anm. 6). 71-104; Christoph Möhl.
Mit den Fabriken kamen die Evangelischen. Die Geschichte der evangelischen Kirche in
Liechtenstein, in: Frommelt (Hg.). Fabriklcrleben, (wie Anm. 5), 121-125: Gottfried Daub.
Rückblick auf 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche im Fürstentum Liechtenstein, [Vaduz

1996]. Aufgrund der Nähe der liechtensteinischen protestantischen Gemeinde zur
evangelischen Kirchgemeinde Sevelen siehe auch: Daniel Brütseh. Die Evangelische Kirchgemeinde

Sevelen von 1882 bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, hg. von Evangelische Kirchgemeinde

Sevelen, durchgesehen und bereinigt von Ulrich Friedrich Hagmann. Locarno 1976.

Allgemein zur Geschichte protestantischer Frömmigkeit siehe feiner Lucian Hölscher.
Geschichte der protestantischen Frömmigkeit in Deutschland. München 2005.
Amt für Volkswirtschaft (Hg.), Statistisches Jahrbuch 2007/2008, Vaduz 2008, 76.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 213

Liechtenstein bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts vom katholischen
Glauben und einer konfessionell definierten Identität geprägt. Der Einfluss zeigte
sich in der Strukturierung des Jahres mit den religiös motivierten Festen und

Feiertagen, wirkte sich in der Schulbildung aus und reichte bis in die Politik und
die Gesetzgebung des Landes hinein.8 In Anlehnung an Urs Altermatt, der unter
dem Begriff «Volkskirche» von einer mit der sie umgebenen Gesellschaft mehr
oder weniger deckungsgleichen Institution Kirche ausgeht, kann für Liechtenstein

von einer Volkskirche gesprochen werden. Im Gegensatz zur Situation in

verschiedenen Kantonen der Schweiz - Liechtenstein gehörte bis 1997 zum
Bistum Chur befanden sich die Katholiken in der Geschichte Liechtensteins nie
in einer Minderheitcnstellung und hatten sich im politischen und sozioökono-
mischen Bereich nicht gegen Protestanten durchzusetzen.10 Im Gegenteil:
Nichtkatholische Religionsgruppen, die seit Ende des 19. Jahrhunderts auch im
Fürstentum ansässig wurden, hatten sich in ihrer klaren Inferioritätsstcllung gegen die
«Übermacht Katholizismus» zu behaupten. Es kann in Liechtenstein nicht von
einer katholischen Subgesellschaft die Rede sein, wie beispielsweise im Falle der
Schweiz, Deutschlands und der Niederlande." Jedoch gilt es festzuhalten, dass

für Liechtenstein in einem erweiterten und veränderten Sinne von einem
Milieukatholizismus1" gesprochen werden kann, da die Katholiken des Landes über eine

Zur kulturellen Hegemonie des Katholizismus in Liechtenstein ausführlicher: Martina
Sochin. «Du Mägdlein höre!» Das Höhere Töchterinstitut St. Elisabeth 1935 1994. Freiburg
2007, 19 28.

^ Siehe Urs Altcnnatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 21991. 79 81.

" Zur Minderheitcnstellung der Schweizer Katholiken siehe insbesondere: Urs Altennatt, Der
Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der nationalen
Volksorganisation im Schweizer Katholizismus 1848 1919, Freiburg M 995.

" Zum Entwurf des Konzepts der katholischen Subgesellschaft in der Schweiz siehe: Urs
Altennatt, Katholische Subgesellschaft. Thesen zum Konzept der «katholischen Subgesellschaft»

am Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Karl Gabriel/Franz-Xaver Kaufmann
(Hg.). Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980, 145-165; auch: Urs Altermatt/Franziska

Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus,

in: Urs Altermatt (Hg), Katholische Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und

Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus im 20. Jahrhundert, Freiburg 2003, 15-36;
siehe auch: Wilhelm Damberg, Abschied vom Milieu? Katholizismus im Bistum Münster
und in den Niederlanden 1945-1980, Paderborn 1997.

12 Zum Begriff des konfessionellen Milieus siehe Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann,
Religion in Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende

Erforschung religiöser Mentalitäten und Milieus; Arbeitskreis für kirchliche Zeitgeschichte
(AKKZG), Konfession und Cleavages im 19. Jahrhundert. Ein Erklärungsmodell zur

regionalen Entstehung des katholischen Milieus in Deutschland, in: Historisches Jahrbuch, 120

(2000), 364-372; Josef Mooser, Milieus und Bildungselitcn im Wilhelminischen Deutschland.

Über politische Lernprozesse und deren Grenzen - eine Skizze, in: Michael Gra-
etz/Aram Mattioli (Hg.), Krisenwahrnehmung im Fin de siècle. Jüdische und katholische
Bildungseliten in Deutschland und der Schweiz, Zürich 1997, 41-53; Michael Klöcker, Das
katholische Milieu. Grundüberlegungen in besonderer Hinsicht auf das Deutsche Kaiserreich

von 1871. in: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte, 44 (1992), 241-262. Zu
Fragen rund um die Auflösung des katholischen Milieus siehe beispielsweise: Damberg,
Abschied vom Milieu? (wie Anm. 11 ); Altermatt, Katholizismus und Moderne (wie Anm.
9), hier 343-390; oder ferner auch: Alfred Dubach, Nivellierung der konfessionellen
Kulturren in der Schweiz in: Urs Altermatt (Hg.), Schweizer Katholizismus im Umbruch
1945-1990, Freiburg 1993, 237-250.



214 Wilfried Marxer/Martina Sochin

starke innere Geschlossenheit verfügten, die jedoch anders als in anderen
Ländern als selbstverständliches staatlich unterstütztes Kulturelement' galt und
nicht in Abgrenzung zu anderen Religionsgrappen geschaffen worden war.
Aufgrund der kleinräumigen Verhältnisse stimmten im Falle des Fürstentums bis

weit ins 20. Jahrhundert hinein die Landesgrenzen mit den Grenzen einer
katholischen Werte- und Kommunikationsgemeinschaft überein.14 Dem Münsteraner
«Arbeitskreis für kirchliche Zeitgeschichte» folgend, der für das Deutschland des

19. Jahrhunderts drei Modelle katholischer Vergesellschaftung unterscheidet,
kann im Falle Liechtensteins von einer katholischen Region mit traditioneller
katholischer Lebenswelt und schwachem Vereinswesen gesprochen werden.15

Parteigründungen, die in der Schweiz teilweise auch konfessionellen Trennlinien
entlang verliefen, können für Liechtenstein nicht festgestellt werden. Weder die
eine noch die andere der beiden Grossparteien gründeten sich 1918 in Abgrenzung

oder Anlehnung an ein bestehendes soziokulturelles Milieu. Christlich-katholische

Grundlagen waren in Liechtenstein Anfang des 20. Jahrhunderts derart
verbindlich, dass eine katholische Ausrichtung der Parteien grundsätzlich klar
war und nicht in Frage gestellt wurde. Wie für Liechtenstein nicht von einem
katholischen Milieu im herkömmlichen Sinne gesprochen werden kann, so sind
auch Prozesse der Auflösung des katholischen Milieus differenziert zu betrachten.

Wohl haben sich aber seit Mitte des 20. Jahrhunderts Tendenzen zur Auflösung

des zuvor sehr kohärenten katholischen Kommunikations- und Wertesystems

bemerkbar gemacht, die sich während eines gleichzeitig stattfindenden
Prozesses der Säkularisierung und religiösen Pluralisierung durch gesellschaftliche
und staatliche Loslösungsprozesse von der katholischen Kirche manifestierten.

Unter dem Begriff «katholisches Milieu» kann somit im Falle Liechtensteins
nicht ein konfessionelles Milieu im Sinne der Schweiz oder Deutschlands
verstanden werden, sondern eine von der katholischen Wertekultur und Lebenswelt
geprägte Gesellschaft, die bis Mitte des 20. Jahrhunderts über eine starke innere
Geschlossenheit verfügte.

Das nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzende starke Wirtschaftswachstum
leitete eine bis in die Gegenwart anhaltende Zuwanderung von Arbeitskräften
ein. Im Zeichen zunehmender Mobilität auch der lokalen Bevölkerung - geogra-
fische Mobilität, Bildungsmobilität, Arbeitsplatzmobilität usw. - kam es gleich-

1

Unter Kultur wird hier im Folgenden in Anlehnung an Urs Altermatt «ein System von
Zeichen. Symbolen und Verhaltensweisen» verstanden, «mit deren Hilfe ein Volk, eine
Religionsgemeinschaft, ein Dorf oder eine [soziale] Klasse die Wirklichkeit deutet, soziale
Beziehungen untereinander herstellt und sich nach aussen abgrenzt». Siehe Altermatt. Katholizismus

und Moderne, (wie Anm. 9). 88.
14 Insbesondere zu Österreich und Belgien können hier Parallelen gezogen werden. Siehe dazu:

Ernst Bruckmüller. Österreich - eine «katholische» Nation?, in: Urs Altermatt/Franziska
Metzger (Hg.). Religion und Nation. Katholizismen im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts,
Stuttgart 2007, 69-93: Emiel Lamberts. Religion and National Identities in Belgium, in:

Altermatt/Metzger. Religion und Nation (wie Anm. 14). 37 49; auch: Urs Altermatt. Katholizismus

und Nation. Vier Modelle in europäisch-vergleichender Perspektive, in: Alter-
matt/Metzgcr. Religion und Nation (wie Anm. 14). 15-33.

1

Siehe Paul Vogt. Brücken zur Vergangenheit. Vaduz 1990. 200. Erste Vereinsgründungen
können in Liechtenstein erst für das letzte Drittel des 19. Jahrhunderts festgestellt werden.
Siehe AKKZG. Konfession und Cleavages (wie Anm. 12).



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 215

zeitig verstärkt zu grenzüberschreitenden und binationalen Heiraten. Die Zuwanderung

der Nachkriegszeit stimulierte daher nicht nur eine soziologische
Differenzierung der Gesellschaft, sondern mündete auch in eine zunehmende
Durchmischung der Gesellschaft sowohl in religiöser Hinsicht als auch die Nationalitäten

betreffend.16 Die religiöse Pluralisierung beschränkte sich bis in die 1970er
Jahre durch die hauptsächliche Immigration aus Ländern des Mittelmeerraumes,
der Schweiz, Deutschland und Österreich weitgehend auf eine Ausdifferenzierung

der christlichen Glaubensbekenntnisse.17

Erst seit den 1970er Jahren kam es verstärkt zu einem Zuzug von Ausländerinnen

und Ausländem nicht-christlicher Religionen aus Jugoslawien bzw. dessen

Nachfolgestaaten und der Türkei.lx Die islamische Bevölkerung hat daher in
Liechtenstein seit jener Zeit zahlenmässig und anteilsmässig stark zugenommen.
Bei der Volkszählung im Jahr 2000 wurden 26'122 Katholiken (78,4 Prozent),
2'760 Protestanten (8,3 Prozent), 1'593 Muslime (4,8 Prozent), 365 Orthodoxe
(1,1 Prozent), 26 jüdische und 1'066 andere Konfessionsangehörige oder
Konfessionslose erhoben.19 1970 dagegen hatten in Liechtenstein schätzungsweise
erst 20 Muslime gelebt, 1980 rund 200.20 Die Zunahme erfolgte nicht nur wegen
des ungebremsten Bedarfs der Wirtschaft an Arbeitskräften. Entscheidend war
auch die Erleichterung und Ausweitung der Familienzusammenführung nach

dem Beitritt Liechtensteins zum Europäischen Wirtschaftsraum im Jahr 1995."'

Trotz des vergleichsweise sehr hohen Ausländeranteils von rund 35 Prozent
seit den 1970er Jahren ist es in Liechtenstein bis dato kaum zu ausländerfeindlichen

Übergriffen gekommen. Ebenso hat sich bisher - nicht zuletzt dank der

16 Seit 1974 haben sich nicht nur interkonfessionell geschlossene Ehen im Vergleich zu
gleichkonfessionell geschlossenen Ehen erhöht. Auch fand eine erhebliche Erweiterung von
Eheschliessungen unterschiedlichster europäischer und nichteuropäischer Nationalitäten statt.
Gemäss eigener Erhebungen aus den Eheregistern von 1974 bis 2003.

17 Veronika Marxer-Gsell/Claudia Heeb-Fleck, Die liechtensteinische Migrationspolitik im
Spannungsfeld nationalstaatlicher Interessen und internationaler Einbindungen 1945-1981,
Schaan 2002. Ferner siehe Peter Geiger, Die Ausländer in der Geschichte des F. Liechtenstein,

in: Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein 74, (1974), 7-
49: Peter Meusburger, Die Ausländer in Liechtenstein. Eine wirtschafts- und sozialgeographische

Untersuchung, Innsbruck 1970.
18 Wilfried Marxer, Migration und Integration - Geschichte, Probleme, Perspektiven. Studie

zuhanden der NGO-Arbeitsgruppe «Integration» (Mitarbeit: Manuel Frick). Bendern 2007;
Janine Dahinden/Etienne Piguet, Immigration und Integration in Liechtenstein, Zürich 2004;
Amt für Auswärtige Angelegenheiten (Hg.), Integration der ausländischen Bevölkerung in
Liechtenstein. Bestandesaufnahme zu den Fakten, Ursachen, Massnahmen und zum
integrationspolitischen Handlungsbedarf, Vaduz 2007.

19 Amt tur Volkswirtschaft (Hg.), Statistisches Jahrbuch 2007/2008, (wie Anm. 7), 76.
:" Die islamische Glaubenszugehörigkeit wird erst seit der Volkszählung von 1990 separat er-

fasst. Die Schätzzahlen (eigene Schätzung) für die Zeit davor ergeben sich aus der Grösse
der in den Volkszählungen ausgewiesenen Kategorie der «anderen und ohne Konfession»
(Maximalgrössc) unter Berücksichtigung der Staatsbürgerschaft der Einwohnerinnen und
Einwohner.

"' Zum Familiennachzug in der liechtensteinischen Gesetzgebung siehe Marxer-Gsell/Hceb-
Fleck, Die liechtensteinische Migrationspolitik, (wie Anm. 17), 66-68; Veronika Marxer,
Fordern und Fördern. Perspektiven der liechtensteinischen Integrationspolitik, Bendern
2008,17.



216 Wilfried Marxer/Martina Sochin

Bindungskraft der etablierten Parteien"" - keine rechtspopulistische Partei mit
ausländerfeindlicher Stossrichtung etabliert, wie dies in vielen anderen Staaten

Europas der Fall ist. Die kleinräumigen Verhältnisse in Liechtenstein mit darauf
basierendem Konventionsdrack und sozialer Kontrolle in Kombination mit einer
allgemeinen Wohlstandsentwicklung wirken einer ideologischen Radikalisierung
generell entgegen.

In religiöser Hinsicht hatte Liechtenstein also in den vergangenen zwei
Jahrhunderten zwei massgebliche Zuwanderungsbewegungen mit nicht-katholischem
Hintergrund erfahren: Protestantische Zuwanderung aus deutschsprachigen Ländern

seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts - verstärkt allerdings erst seit
dem Zweiten Weltkrieg - und islamische Zuwanderung aus der Türkei sowie
dem Balkanraum seit dem letzten Viertel des 20. Jahrhunderts. Neben allgemeinen

Aspekten zur Integration kam mit der Zuwanderung von Protestanten und
Muslimen auch eine religiöse Komponente ins Spiel. Während Muslime heute
für öffentliche Diskussionen über Gebetsstätten, die Zulassung von religiösen
Führern (Imamc, Prediger), die Möglichkeit einer muslimischen Bestattung,
einen islamischen Religionsunterricht an den Schulen und ähnliche Themen
sorgen, stellten Protestanten Mitte und Ende des 19. Jahrhunderts einen vermeintlichen

Fremdkörper in der Gesellschaft Liechtensteins dar. In den folgenden beiden

Abschnitten sollen der Organisationsverlauf der Protestanten und Muslime
und ihr Eingliederangs- bzw. Partizipationsprozess am gesellschaftlichen und
sich im Zeitverlauf wandelnden katholischen Werte- und Kommunikationssystem

Liechtensteins rekonstruiert und dabei insbesondere Fragen der Wahrnehmung

und Akzeptanz der beiden Religionsgemeinschaften analysiert werden.

Protestanten im 19. Jahrhundert: Ausländer. Nicht-Katholiken. Fabrikler

Wie oben dargestellt, war die erste Industrialisierangsphase in Liechtenstein ab

ca. 1860 stark mit aus der Schweiz stammenden Industriellen verknüpft, was dazu

führte, dass mit der Übernahme der Weberei in Triesen durch Enderlin & Jenny

ab 1869 vermehrt ausländische und gleichzeitig evangelische Fachkräfte in
die Liechtensteiner Gemeinde kamen." Nur sechs Jahre nach der Übernahme der
Weberei durch die Schweizer Industriellen waren in Triesen schon etwa 50

Evangelische gemeldet, was einem Anteil von rund 10 Prozent der Triesner
Wohnbevölkerung entsprach.24

Hier wirkt sich der fast hegemoniale Einfluss der beiden dominierenden Volksparteien
Fortschrittliche Bürgerpartei und Vaterländische Union - aus, die es bisher verstanden
haben, die Strömungen links und rechts der Mitte weitgehend an sich zu binden. Zu der. Gründen

für dieses sehr schmale Parteienspektrum siehe Wilfried Marxer. Wahlverhalten und
Wahlmotive im Fürstentum Liechtenstein. Vaduz 2000. 95-105.
Nach nur wenigen Jahren erfolgte die Loslösung von Enderlin und 1885 der Zusammen-
schluss zur Firma Jenny & Spoerry. Zur Geschichte der Firma Jenny & Spoerry siehe
insbesondere Ospelt. Wirtschaftsgeschichte, (wie Anm. 5). hier 271-276.
Siehe Möhl. 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6). 71-102. hier 71: Josef Büchel.
Geschichte der Gemeinde Triesen. Bd. 1. Triesen 1988.291.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 217

Die Betreuung der protestantischen Bewohner der Diasporagemeinde in
Triesen wurde von Anfang an durch den evangelischen Pfarrer der benachbarten
Schweizer Gemeinde Sevelen sichergestellt."^ Die relativ rasche innere Organisation

der Diasporagemeinde führte dazu, dass der Pfarrer von Sevelen schon
1875 bei der liechtensteinischen Regierung die Abhaltung eines zwei Mal
monatlich stattfindenden Gottesdienstes beantragte."' Die Organisation der Evangelischen

in Triesen erfolgte in kurzer Zeit und konnte so seit den Anfängen der
Gemeinschaft der Aufrechterhaltung einer konfessionellen Identität in der Diaspora

dienen. Innerhalb von fünf Jahren hatten sie sich ab 1880 einen eigenen
protestantischen Religionsunterricht für ihre Kinder und einen Betsaal geschaffen
sowie eine Kirchenordnung" verfasst und 1885 schliesslich konnte sich die
protestantische Gemeinde mit finanzieller Unterstützung schweizerischer und
deutscher Hilfsvereinc ein Haus für die Abhaltung ihres Gottesdienstes kaufen,28 was
den Rückschluss auf eine übergeordnete organisatorische Einbettung in
schweizerische und deutsche Verhältnisse zulässt. Diese innere - religiöse Belange
betreffende - Organisation darf jedoch nicht verwechselt werden mit einer gleichzeitig

angestrebten Organisation des weiteren kulturellen Lebens. Obwohl die

zugewanderten Protestanten Engagement bei Vercinsgründungen zeigten, blieben

diese Vereine im Gegensatz zu den Muslimen, die hundert Jahre später nach
Liechtenstein kamen, nicht selbstexklusiv und es können keinerlei Bestrebungen
einer sich aufgrund der Religionszugehörigkeit sclbstausschliessenden Gruppe
bemerkt werden."'

Der mit dem Ersten Weltkrieg einhergehende Rückschlag des wirtschaftlichen
Aufschwungs zeigte sich unter anderem auch am Wegzug von Evangelischen,
die Jahre zuvor auf der Suche nach Arbeit nach Liechtenstein gekommen waren.
Mit dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges erlagen die Aktivitäten der zuvor so
rasch organisierten evangelischen Gemeinde in Triesen; viele Protestanten ver-
liessen die Gemeinde und Liechtenstein.30 Eine katholische Hegemonie in der
liechtensteinischen Gesellschaft liess sich dadurch aber nicht wieder herstellen.
Ende der 1930er Jahre und Anfang der 1940er Jahre entstanden in Vaduz und
Mauren neue protestantische Gemeinden, die sich aus Evangelischen, die aus
verschiedensten Gründen nach Liechtenstein gekommen waren, zusammensetzten.

' Vor allem in der Gemeinde Mauren befanden sich zahlreiche protestantische

Schweizer Grenzwächter, die seit dem Zollvertrag Liechtensteins mit der
Schweiz 1923 an der österreichisch-liechtensteinischen Grenze ihren Dienst
taten.

Siehe deshalb ferner: Briitsch, Die Evangelische Kirchgemeinde, (wie Anm. 6).
"'' Siehe Möhl. 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 71.
"' Siehe LLA, PA 006/016, Kirchenordnung für die evangelische Gemeinde in Triesen,

gedruckte Ausgabe, Buchs 1885.
8 Siehe Möhl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6). 84-85.

" Von Protestanten getragene Vereinsgründungen wie beispielsweise der Männerchor in Triesen

blieben keine rein von der Religionszugehörigkeit geprägten Vereine. Siehe dazu Möhl.
100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6). 92.
Siehe LLA. PfAT A 10. Fürstliche Regierung an Pfarramt Triesen, 15. Dezember 1880;
Möhl. 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 91 92.
Siehe Möhl. 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 93-94.



218 Wilfried Marxer/Martina Sochin

Obwohl 1943 mit der Gründung des Evangelischen Vereins Eschen/Mauen32

und ein Jahr später mit derjenigen des «Verein der Evangelischen» in Vaduz
weitere Vereine entstanden, wurden die mittlerweile - zusammen mit Triesen -
drei bestehenden protestantischen Kirchgemeinden Liechtensteins weiterhin nicht
zusammengeschlossen, sondern waren nach wie vor in die örtlich gegliederten
Gruppen Triesen, Vaduz und Eschen/Mauren aufgeteilt und wurden dementsprechend

auch von jeweils unterschiedlichen Pfarrern betreut.33 Ursprüngliche
Absichten, die Reformierten in Liechtenstein zu einer einzigen Gemeinde zusam-
menzuschliessen, wurden nie verwirklicht und fanden nach Streitigkeiten um die
Anstellung eines eigenen evangelischen Pfarrers für Liechtenstein Anfang der
1950er Jahre ein endgültiges Ende mit der organisatorischen Ausrichtung der
liechtensteinischen Protestanten in zwei Gruppen. Während in Kreisen rund um
den umstrittenen Pfarrer 1954 die «Evangelisch-Lutherische Kirche im Fürstentum

Liechtenstein» gegründet wurde, formierten sich die anderen in Liechtenstein

wohnhaften Protestanten als «Evangelische Kirche im Fürstentum
Liechtenstein»

4 und verfügten ab 1956 über einen eigenen, vollamtlich angestellten
Pfarrer.35 Ab 1956 besass die «Evangelisch-Lutherische Kirche im Fürstentum
Liechtenstein» und ab 1963 dann schliesslich auch die «Evangelische Kirche im
Fürstentum Liechtenstein» ein eigenes Gotteshaus.36

Bestrebungen, in Liechtenstein als Kirchgemeinde öffentlich-rechtlich
anerkannt zu werden, verfolgten beide evangelischen Gruppen schon seit Mitte der
1950er Jahre. Von einer öffentlich-rechtlichen Anerkennung erhofften sie sich
auch finanzielle Beihilfen des Staates und/oder die Erlaubnis zur Erhebung von
Kirchensteuern von ihren Mitgliedern.37 «Einen Teil der Steuereingänge für die
Bedürfnisse der evangelischen Kirchgemeinde abzuzweigen» war für die
«Evangelische Kirche im Fürstentum Liechtenstein» durchaus vertretbar, da ja

32 Der Evangelische Verein Eschen/Mauren zählte 1943 insgesamt 111 Gründungsmitglieder
(Erwachsene und Kinder). Siehe dazu Möhl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6),
94.
Siehe Möhl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6). 94 98.

«Evangelische Kirche im Fürstentum Liechtenstein» ist der heutige Name der Kirchgemeinde.

Nach der Gründung Anfang der 1950er Jahre lautete der Name vorerst: «Verein der
Evangelischen im Fürstentum Liechtenstein».

35 Siehe Daub, Rückblick auf 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche im Fürstentum
Liechtenstein, (wie Anm. 6), 8; Möhl. 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 99-100. So

waren und sind denn auch die beiden evangelischen Kirchen Liechtensteins in Bezug auf
ihre Mitglieder nicht klar getrennt. Die Evangelischen in Liechtenstein waren seit ihren
Anfängen eine Gruppe mit verschiedenen evangelischen Bekenntnissen. In der «Evangelischen
Kirche im Fürstentum Liechtenstein» finden sich ebenso evangelisch-lutherische
Religionsangehörige, die von der Bezeichnung her eigentlich der «Evangelisch-Lutherischen Kirche»
angehören mussten, wie umgekehrt.
Siehe Daub, Rückblick auf 40 Jahre Evangelisch-Lutherische Kirche im Fürstentum
Liechtenstein, (wie Anm. 6), Ï-4; Möhl, 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6), 101- 103.
In der Landtagssitzung vom 28. Mai 1963 hatte das liechtensteinische Parlament (Landtag)
beschlossen, für den Bau der Kirche der «Evangelischen Kirche im Fürstentum Liechtenstein»

eine Subvention von 30 Prozent zu sprechen, was einem Betrag von 150'000 Franken
entsprach. Siehe dazu LLA, RF 266 232, Landtag an Regierung. 6. Juni 1963.

37 Siehe LLA, RF 266/232, Evangelisch-lutherische Kirchgemeinde an Regierung, 22. November

1958.

LLA, RF 266/232, Verein der Evangelischen an Fürstliche Regierung, 25. Oktober 1955.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 219

auch die Ausgaben der katholischen Kirche bis anhin zu einem nicht unwesentlichen

Teil durch die Steuerbeiträge der in Liechtenstein wohnhaften Protestanten

mitgetragen worden seien. Die liechtensteinische Regierung zeigte sich

gegenüber der finanziellen Beihilfe nicht abgeneigt und ersuchte die Gemeinden

um eine Stellungnahme, wobei sich diese jedoch mit mehr oder weniger
ausgeprägter Vehemenz gegen die Leistung eines Kultusbeitrages an die Protestanten

aussprachen. Als ablehnender Grund wurde namentlich auf die starke Benachteiligung

der katholischen Diasporagemeinde im Kanton Zürich hingewiesen und
dies mit einer Unterstützung der Protestanten in Liechtenstein als unvereinbar
empfunden.4" Eine öffentlich-rechtliche Anerkennung erlangten die beiden
evangelischen Kirchgemeinden Liechtensteins bis heute nicht. In der nicht-öffentlichen

Landtagssitzung kam das Liechtensteiner Parlament im Mai 1963 zum
Schluss. dass es aufgrund der Komplexität der Sachlage unmöglich wäre, in
absehbarer Zeit ein entsprechendes Gesetz zu erarbeiten und verwies die Angelegenheit

zurück an die Regierung, um eine «praktische Lösung» dafür zu finden.
Die praktische Lösung bestand ab 1964 darin, dass an die beiden evangelischen
Gemeinden ein jährlicher Kultusbcitrag ausbezahlt wurde, an den jede
liechtensteinische Gemeinde im Verhältnis zu ihrer protestantischen Einwohnerzahl
ihren Beitrag zu leisten hatte.42 Der neue Gesetzesentwurf aus dem Jahr 2008,
der im Zusammenhang mit der Neuordnung des Staatskirchenrechts erarbeitet
wurde, sieht für die beiden evangelischen Gemeinden Liechtensteins nun nach

über !25jährigem Bestehen eine öffentlich-rechtliche Anerkennung vor.4

Muslime im 20. Jahrhundert: Fremdsprachige. Nicht-Christen, Gastarbeiter

Während Migranten protestantischer Konfession seit über hundert Jahren zum
Alltagsleben Liechtensteins gehören, stellen Migranten muslimischer Konfession,

wie oben dargestellt, eine Erscheinung jüngeren Datums dar. Nichtsdestotrotz

verlief deren Organisation seit der Ankunft der ersten Muslime Ende der
1960er Jahre sehr rasch und strukturiert. Allgemein kann festgestellt werden,
dass die Gruppe der Muslime Liechtensteins - obwohl aus unterschiedlichsten
Nationalitäten bestehend - vor allem über türkische Staatsangehörige organisiert
wurde und wird.44 Die zwei heute bestehenden Vereine - «Türkische Vereini-

Siehe LLA, RF 266/232, Verein der Evangelischen an Fürstliche Regierung. 25. Oktober
1955.
Siehe LLA. RF 266/232. G. J. Ebers. Rechtsgutachten über die Stellung der Protestanten im
Fürstentum Liechtenstein. 1. Juni 1957. 13. Siehe auch LLA RF 266/232. Gemeindevorste-
hung Triesen an Fürstliche Regierung. 1. März 1956: LLA. RF 266/232. Gemeindevorste-
hung Mauren an Fürstliche Regierung. 18. Februar 1956: LLA RF 266/232. Gemeindevor-
stehung Schaan an Fürstliche Regierung. 10. März 1956.

Siehe Landtagsprotokoll (nicht öffentliche Sitzung) vom 28. Mai 1963. 50.
Siehe Landtagsprotokoll (nicht öffentliche Sitzung) vom 29. Dezember 1964, 428.

Regierung des Fürstentums Liechtenstein. Vernehmlassungsbericht betreffend Neuordnung
des Staatskirchenrechts vom 10. Juni 2008. 35-38. 111.

Auch Baumann und Stolz halten fest, dass sich Zuwanderer meist gemäss ihrer sprachlichen
und national-kulturellen Herkunft organisieren. Siehe Martin Baumann/Jörg Stolz. Religiöse
Vielfalt in der Schweiz. Zahlen. Fakten, Trends, in: Martin Baumann'Jörg Stolz (Hg.). Eine



220 Wilfried Marxer/Martina Sochin

gung im Fürstentum Liechtenstein» und «Islamische Gemeinschaft im Fürstentum

Liechtenstein» - sehen sich zwar als Vertreter für alle Muslime Liechtensteins,

entstammen aber einer türkischen Tradition, die im Vereinsleben präsent
ist und sich beispielsweise durch das weitgehende Fehlen muslimischer Besucher
anderer Nationalitäten in den jeweiligen Gebetsräumen bemerkbar macht.45 Laut
Volkszählung 2000 besassen von den 1593 mehrheitlich sunnitischen Muslimen
in Liechtenstein 818 die türkische Nationalität, 373 die jugoslawische
(serbischmontenegrinische), 201 die bosnisch-herzegowinische, 76 die mazedonische, 66
die liechtensteinische. Die restlichen 59 verteilten sich jeweils im einstelligen
Bereich auf verschiedene weitere Nationalitäten.46

Ähnlich wie bei den protestantischen Zuwanderern Ende des 19. Jahrhunderts,
organisierten sich die nach Liechtenstein gekommenen Muslime nur wenige Jahre

nach dem Eintreffen der ersten Muslime Mitte der 1970er Jahre in einem
Verein. Dieser «Türkische Verein» stellte in den Anfangsjahren aber eher eine
Anlaufstation für soziale Kontakte von neu nach Liechtenstein kommenden Türken
dar, als dass der Religionsfaktor bei der Gründung des Vereins eine wesentliche
Rolle gespielt hätte. Erst mit der vermehrten Immigration von Türken nach
Liechtenstein ab Ende der 1970er Jahre und dem später folgenden Familiennachzug

gewann das Bedürfnis nach religiösen Aktivitäten des Vereins an Bedeutung,

welchem der Türkische Verein 1981 mit der Nutzung eines alten Wasserwerkes

in der Gemeinde Eschen als Vereins- und gleichzeitig Gebetsraum

(«Grüne Moschee») entsprechen konnte.47 Im Gegensatz zu den Protestanten Ende

des 19. Jahrhunderts sind hier Ansätze einer über die Religionszugehörigkeit
hinausgehenden Selbstexklusionsfunktion erkennbar, da nicht nur religiöse,
sondern auch andere gesellschaftliche Aktivitäten vornehmlich im Kontext des Vereins

stattfanden und -finden.
Politische und ideologische Differenzen zwischen Mitgliedern des Türkischen

Vereins führten in den folgenden Jahren zur Spaltung unter den Muslimen. Der
Türkische Verein bestand als Rumpfverein weiter, während sich die neu gegründete

«Islamische Gemeinschaft im Fürstentum Liechtenstein»48 davon abspaltete.
Bis zur zwangsweisen Schliessung und dem Abbruch des Gebetsraums im alten
Wasserwerk in Eschen aus Sicherheitsgründen im Jahr 1997 befanden sich die
Räumlichkeiten des Türkischen Vereins weiterhin dort, seither im Industriegebiet

der Gemeinde Triesen. Der Verein wurde 2000 zum Zeichen eines neuen

Schweiz viele Religionen. Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld 2007. 39
66. hier 49.

45 In Buchs im Kanton St. Gallen befindet sich ein weiterer Gebetsraum in unmittelbarer Nähe,
in dem sich vornehmlich aus Bosnien-Herzegowina und Albanien stammende Muslime treffen.

4* Originaldaten der Volkszählung 2000.
Siehe das Gespräch mit Suat Türkyilmaz. Vizepräsident der Türkischen Vereinigung im
Fürstentum Liechtenstein vom 7. Mai 2008.
Unklar ist. wann genau sich die Islamische Gemeinschaft vom Türkischen Verein abspaltete.
Der Verein liess sich 1995 ins Öffentlichkeitsregister eintragen, wahrscheinlich existierte die
Islamische Gemeinschaft, als privatrechtlicher Verein organisiert, aber schon einige Jahre

zuvor. Siehe: Statuten der Islamischen Gemeinschaft im Fürstentum Liechtenstein. 16. Mai
1995.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 221

Aufbruchs als «Türkische Vereinigung im Fürstentum Liechtenstein» neu
gegründet.4'' Die Islamische Gemeinschaft fand nach einer vergeblichen Suche

nach geeigneten Räumlichkeiten zuerst in der benachbarten Schweiz Platz, dann
ab 1996 im Industriegebiet Triesen'" und seit 2006 im Industriegebiet1 des Orts-
tcils Nendcln der Gemeinde Eschen/"

Sowohl die Türkische Vereinigung als auch die Islamische Gemeinschaft sind
als privatrechtliche Vereine organisiert. Beide würden sich aber eine öffentlichrechtliche

Anerkennung durch das Land Liechtenstein wünschen, gerade weil sie

sich dadurch eine vermehrte Akzeptanz der islamischen Religionsgemeinschaft
in der Bevölkerung erhoffen.' Das im Zusammenhang mit der Neuordnung des

Staatskirchenrechts entworfene Religionsgesetz sieht noch keine öffentlichrechtliche

Anerkennung der muslimischen Religionsgemeinschaften vor, behält
sich aber vor, dass privatrechtlich organisierte Religionsgemeinschaften ein
Gesuch um öffentlich-rechtliche Anerkennung stellen können, das einer Entscheidung

durch das liechtensteinische Parlament (Landtag) bedarf. Bestimmte Kriterien

wie beispielsweise eine Mindestanzahl von 200 Mitgliedern oder das Bestehen

in Liechtenstein seit mindestens zwanzig Jahren müssen dabei erfüllt sein.
Seit dem Jahr 2006 erhalten die beiden Vertretungen der muslimischen
Religionsgemeinschaften staatliche finanzielle Unterstützung, wie es bei den beiden
evangelischen Kirchgemeinden seit 1964 der Fall ist. Die Auszahlung des Betrages

Siehe dazu die Statuten des Vereins: Statuten der Türkischen Vereinigung im Fürstentum
Liechtenstein, 7. November 2000.
Siehe Gemcinderatsbeschluss der Gemeinde Triesen vom 12. November 1996.

'] Der Einzug der Islamischen Gemeinschaft im Herbst 2006 führte aufgrund einer Ablehnung
des Umnutzungsgcsuchs (Umnutzung Industrieräumlichkeit in Vereinslokal) durch den
Gemeinderat Eschen /u Spannungen zwischen der Gemeinde Eschen, der Islamischen Gemeinschaft

und dem Vermieter der betreffenden Räumlichkeit. Erfolglos blieben die von der
Islamischen Gemeinschaft bei der Beschwerdekommission für Verwaltungsangelegenheiten,
dem Verwaltungsgerichtshof und schliesslich in letzter Instanz beim Staatsgerichtshof
eingereichten Beschwerden. Siehe dazu StGH 2007/91; Protokoll des Gemeinderates Eschen vom
6. Dezember 2006. Es deutet nun alles darauf hin, dass die Islamische Gemeinschaft die
Industrieräumlichkeiten im Ortsteil Nendeln zu verlassen hat.

'" Gespräch mit Suat Türkyilmaz. Vizepräsident der Türkischen Vereinigung, vom 7. Mai 2008;
Gespräch mit Halit Örgen. Islamische Gemeinschaft, vom 1. April 2008.

v Gespräch mit Suat Türkyilmaz. Vizepräsident der Türkischen Vereinigung, vom 7. Mai 2008;
Gespräch mit Halit Örgen. Islamische Gemeinschaft, vom 15. April 2008.

'4
Regierung des Fürstentums Liechtenstein, Vernehmlassungsbcricht (wie Anm. 43), 117. In
der Schweiz nimmt der Kanton Waadt in dem Sinne eine Vorreiterrolle ein, als dass er seit
2003 eine öffentlich-rechtliche Anerkennung weiterer nicht christlicher Religionsgemeinschaften

unter Erfüllung bestimmter Kriterien für die Zukunft offen lässt, während in anderen

Kantonen bis anhin nur evangelisch-reformierte, römisch-katholische und in einzelnen
Fällen auch christkatholische und jüdische Gemeinschaften öffentlich-rechtlich anerkannt
sind. Im Kanton Zürich beispielsweise wurde 2003 eine Vorlage zur öffentlich-rechtlichen
Anerkennung von nicht christlichen Religionsgemeinschaften verworfen. Siehe Martin
Baumann/Jörg Stolz, Religiöse Vielfalt und moderne Gesellschaft, in: Baumann/Stolz (Hg.),
Eine Schweiz - viele Religionen, (wie Anm. 44), hier 77; Samuel M. Behloul/Stéphane La-
thion. Muslime und Islam in der Schweiz. Viele Gesichter einer Weltreligion, in:
Baumann Stolz (Hg.), Eine Schweiz viele Religionen, (wie Anm. 44), 193-207. hier 206.

" Im Jahr 2007 war für die beiden Vertreter der muslimischen Religionsgemeinschaft zusammen

25'000 Franken budgetiert. Die Evangelische Kirche im Fürstentum erhielt 40'000



222 Wilfried Marxer/Martina Sochin

an die Muslime Liechtensteins wurde von der liechtensteinischen Regierung
jedoch an die Bedingung geknüpft, einen verbindlichen Ansprechpartner für alle in
Liechtenstein wohnhaften Muslime zu benennen, weshalb bis anhin nur eine

Teilauszahlung des Betrages erfolgte.56 Die Schaffung einer einheitlichen
muslimischen Gemeinschaft gestaltet sich jedoch aufgrund der oben genannten
Differenzen, die in früheren Jahren zur Spaltung in die beiden Gemeinschaften geführt
haben, als schwierig.

Gerade die in Liechtenstein aktuelle Diskussionen zur Trennung von Staat
und Kirche, die im Zusammenhang mit einer in Zukunft möglich werdenden
öffentlich-rechtlichen Anerkennung der muslimischen Religionsgemeinschaften
und damit verbundenen Themen wie dem Islamunterricht an öffentlichen Schulen

oder der Schaffung von muslimischen Friedhöfen stehen, lassen Fragen zur
Wahrnehmung und Akzeptanz anderer, nicht-katholischer Religionsgruppen
durch die liechtensteinische Bevölkerung aufkommen. Dabei ist jedoch nicht nur
das heutige Wahrnehmungs- und Akzeptanzspektram in Bezug auf die Muslime
von Interesse, sondern ebenso dasjenige gegenüber anderen Religionsgruppen
wie beispielsweise den Protestanten, die schon seit dem 19. Jahrhundert in
Liechtenstein ansässig sind.

Wandel von Wahrnehmung und Akzeptanz fremder Religionsgruppen

In einer Zeit nach Liechtenstein gekommen, als dieses noch über eine homogen
römisch-katholische Struktur verfügte, vermochten sich die Protestanten ihre
eigenen Räume zur Ausübung ihrer Religion zu schaffen. Obwohl Christoph
Möhl in seiner Chronik schreibt, dass die ersten Mitglieder der evangelischen
Gemeinde in den 1880er Jahren in dreifacher Hinsicht - als Ausländer,
NichtKatholiken und Fabrikler - gemiedene Leute gewesen seien und sie in diesem
Sinne weder in religiöser noch das Arbeitsumfeld betreffender Hinsicht wirklich
in die katholische und bäuerliche liechtensteinische Gesellschaftsstraktur pass-
ten, kann aufgrund der fast reibungslos funktionierenden Korrespondenz
zwischen Protestanten, Regierung und katholischem Klerus in Fragen der Religionsausübung

der Evangelischen davon ausgegangen werden, dass ein Nebcneinan-
derherleben der inferioren protestantischen Gruppe und der dominierenden
katholischen Bevölkerung weder im religiösen noch im gesellschaftlichen Bereich

Franken, die Evangelisch-Lutherische Kirche 30'000 Franken, während an die Katholische
Kirche von Seiten des Staates 300'000 Franken entrichtet wurden. Während die muslimischen

Religionsgemeinschaften von den Gemeinden bis anhin noch keine finanziellen
Beiträge erhalten, wurden den beiden evangelischen Kirchen im Jahr 2007 von Seiten der
Gemeinden zusammen ungefähr 185'000 Franken ausbezahlt. Siehe dazu: Amt für Auswärtige
Angelegenheiten (Hg.). Integration der ausländischen Bevölkerung in Liechtenstein, (wie
Anm. 17). 91.

'6 Mitteilung von Dr. Martin Frick. Ressortsekretär des Regierungschefs, vom 10. Juni 2008.
Eine Forderung, wie sie auch in anderen europäischen Ländern üblich ist und in gleichem
Masse wie in Liechtenstein - durch die Vielfalt und Unterschiedlichkeit muslimischer
Organisationen bedingt auf Hindernisse stösst.

' Siehe Möhl. 100 Jahre Evangelische Kirche, (wie Anm. 6). 104.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 223

grössere Probleme verursachte. Gut vierzig Jahre vorher hatten in der stark nach
innen gerichteten katholischen Lebenswelt in Bezug auf Personen nicht-katholischer

Konfession sowohl auf Gesetzesebene als auch in gesellschaftlicher
Hinsicht noch andere Regeln gegolten. Die «Instruction an das Oberamt die Aufnahme

fremder Unterthanen in den liechtensteinischen Staatsverband betreffend»
aus dem Jahr 1843 verbot eine Ehe eines Liechtensteiners mit einer «Akatholi-
kin» zwar nicht, stellte aber fest, dass «derlei Ehen, obwohl in politischer Beziehung

nicht verboten, [...] nicht wünschenswert und nur dann zu begünstigen
[sind], wenn sich die Akatholikin und mit ihr künftiger Ehegatte rechtsförmlich
erklärt, dass sie die Kinder ohne Unterschied des Geschlechts in der Staats-, d.i.
in der katholischen Religion erziehen lassen werden»>s. Zwei Jahre später wurde
in einer Supplementsbestimmung zu der genannten Instruktion in dem Sinne ein
Verbot aufgenommen, als dass sich religiöse nun mit nationalen Fragen
verknüpften. In der Supplementsbestimmung hiess es, dass «ein Ausländer Protestant,

welcher dem deutschen Bund nicht angehört, in den Staatsverband nicht
aufzunehmen ist» Die Gemeinde Balzers war bestrebt, ihre Katholizität als
Identitätsmcrkmal mittels der gewünschten Erhaltung einer in sich geschlossenen
katholischen Dorfgemeinde aufrechtzuerhalten, indem sie versuchte, Nichtkatho-
liken, die aufgrund von Eheschliessungen nach Balzcrs hätten kommen können,
aus der Gemeinde fernzuhalten. So beschloss sie 1850, «dass unter keinen
Umständen je zu einer paritätischen Ehe die Einwilligung gegeben wird»60. Protestanten,

die Mitte des 19. Jahrhunderts in Liechtenstein wohnhaft waren, wie
beispielsweise Ludwig von Falkenhausen, ein aus Bayern stammender Oberleutnant
beim liechtensteinischen Militär, vermerkte die fehlende Akzeptanz seiner Familie

aufgrund der Zugehörigkeit zur protestantischen Konfession.61 Die zu dieser
Zeit noch sehr vereinzelt auftretenden Andersgläubigen wurden so in einem
exklusiven Sinne vor allem an den Sonn- und Feiertagen als «Andere» und «Fremde»

erkennbar, wenn das ganze Dorf einem gesellschaftlichen Konformitätsdruck

folgend zur katholischen Messe, die in diesem Zusammenhang als
«Produktionsstätte sozialer Identität» verstanden werden kann, zusammenkam und sie
dabei fehlten.62

Siehe Instruction an das Oberamt die Aufnahme fremder Unterthanen in den liechtensteinischen

Staatsverband betreffend vom 15. Januar 1843, abgedruckt in: Herbert Wille, Staat
und Kirche im Fürstentum Liechtenstein, Freiburg 1972. 362 364.
Siehe Supplementsbestimmung zur Instruction an das Oberamt die Aufnahme fremder
Unterthanen in den liechtensteinischen Staatsverband betreffend aus dem Jahr 1845. abgedruckt
in: Wille. Staat und Kirche (wie Anm. 58). 368.
Siehe Paul Vogt, Balzers. in: Historisches Lexikon für das Fürstentum Liechtenstein,
erscheint 2009.
Siehe Rupert Quaderer, wird das Contingent als das Unglück des Landes angesehen.
Liechtensteinische Mihtärgeschichtc von 1814 bis 1849, in: Jahrbuch des Historischen
Vereins für das Fürstentum Liechtenstein, 90 1990). 1-281. hier 206.

" Zu den sozialen Implikationen der Sonntagspraxis siehe beispielsweise Altermatt. Katholizismus

und Moderne, 281-291. (wie Anm. 9). Zur Begrifflichkeit der «Produktionsstätte
sozialer Identität» siehe Werner Gephart, Zur Bedeutung der Religionen für die Identitätsbildung,

in: Werner Gephart/Hans Waldenfels (Hg.). Religion und Identität. Im Horizont des

Pluralismus, Frankfurt am Main 1999, 266.



224 Wilfried Marxer/Martina Sochin

In der Öffentlichkeit wahrnehmbare Unterschiede zwischen Evangelischen
und Katholischen zeigten sich in Liechtenstein vom Ende des 19. Jahrhunderts
bis in die 60er Jahre des 20. Jahrhunderts in erster Linie, wenn es um konfessionelle

Rituale wie Trauungen oder Beerdigungen ging und wo kirchliche Obrigkeiten

aneinander gerieten. In einer geschlossenen und kleinräumigen katholischen

Lebenswelt, wie sie in Liechtenstein bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts
bestanden hatte, konnte sich über Art und Ort der Ausübung der konfessionellen
Rituale jeder über die Zugehörigkeit oder Nichtzugehörigkeit des Nachbarn zum
katholischen Wertesystem bewusst werden.

Beerdigungen von Evangelischen wurden bis Anfang des 20. Jahrhunderts auf
eine fast selbstverständliche Art und Weise nicht auf liechtensteinischen
(katholischen) Friedhöfen, sondern in der benachbarten Schweizer Gemeinde Sevelen

durchgeführt. So sah auch die Kirchenordnung der evangelischen Kirchgemeinde
Triesen von Anfang an vor, die Leichen nach Sevelen zu überführen.63 Schon
kurze Zeit nach dem Eintreffen der ersten protestantischen Fabrikarbeiter in
Liechtenstein hatte der Bischof von Chur 1875 veranlasst, dass «die Leichen
protest. Einwohner wie bis dahin nach Sevelen zur Beerdigung überführt werden,
und dass in Fällen, wo dies unmöglich wäre, eine besondere Vereinbarung
zwischen der fürstlich. Regierung und dem bischöfl. Ordinariate bezüglich Beerdigung

dieser Leichen auf dem Friedhof in Triesen erzielt werden solle»64 und
erwirkte so eine bei Bestattungen geltende konfessionelle Trennung, die nicht in
letzter Konsequenz greifen sollte, durchaus Spielraum für zukünftige neue

Lösungen offen hielt, aber dennoch die Verhältnisse zugunsten eines klaren
Bekenntnisses Liechtensteins zur katholischen Identität regelte. Die konfessionelle
Trennung im Tod zwischen römisch-katholischen und evangelischen Gläubigen
fand im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts ihr Ende und kann als Zeichen eines

langsam einsetzenden Auflösungsprozesses der einheitlichen katholischen
Wertekultur von Staat, Kirche und Gesellschaft gewertet werden. Ein Beispiel aus
dem Jahr 1925 zeigt, dass sich in vereinzelten Situationen der Dorfpfarrer noch

gegen die Beerdigung von Protestanten «in der Reihc»6> wehrte und ihnen einen
Platz am Rande des Friedhofs zuordnen wollte, was jedoch vom damaligen
Regierungschef Gustav Schädler, der als Vertreter einer eher kritischen Haltung der
Kirche gegenüber gesehen werden kann, nicht goutiert und nach Diskussionen
auch vom zuständigen Pfarrer nicht durchgeführt werden durfte.

Vor der Schaffung des Zivilstandsamtes 1974 im Zusammenhang mit der
Revision des Ehegesetzes66 stellte auch eine Trauung nicht-katholische Paare, die in
Liechtenstein lebten, vor eine Herausforderung, da der katholische Pfarrer in seiner

Funktion gleichzeitig auch Standesbeamter war. So kam es. dass liechtensteinische,

katholische Ehepartner ihren evangelischen Ehepartner häufig an dessen

63 Siehe LLA. PA 006/016. Kirchenordnung für die evangelische Gemeinde in Triesen.
gedruckte Ausgabe. Buchs 1885.

64 Siehe LLA. PfAT A 10 262. Bischöfliches Ordinariat an Landesverweser von Hausen am 25.
Juni 1875.

6 Siehe dazu Rupert Quaderer. Geschichte Liechtensteins vom Ersten Weltkrieg bis zur
innenpolitischen Krise von 1926. Forschungsprojekt am Liechtenstein-Institut. Bendern FL.
Publikation in Vorbereitung.

"" Siehe dazu LGB1. Nr.^28 vom 10. Mai 1974.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 225

Heimatort in der Schweiz oder anderswo heirateten oder umgekehrt der evangelische

Partner zur Konversion angehalten wurde.67 Waren beide Partner
protestantisch, so war - wie für Bestattungen auch - die benachbarte Gemeinde Sevelen

als Lösung gedacht. Tatsache ist, dass gemischtkonfessionelle Ehen zwischen
Katholiken und Protestanten in den 1950er Jahren noch alles andere als üblich
waren, die Gesellschaft jedoch anfing, sich daran zu gewöhnen. Die gesellschaftliche

Anerkennung einer interkonfessionellen Ehe war dabei stark abhängig von
der Einstellung des amtierenden Dorfpfarrers.6S Die späte Einführung der Zivilehe

1974 hinkte der gesellschaftlichen Entwicklung allerdings hinterher.
Seit der Schaffung des Zivilstandsamtes 1974 hat sich der Anteil an Ehen, bei

denen beide Partner katholischer Konfession waren, stetig weiter verringert. Waren

zwischen 1974 und 1983 noch bei gut 72 Prozent aller in Liechtenstein
geschlossenen Ehen beide Partner katholisch, so waren es zwischen 1994 und 2003
noch knapp 66 Prozent.64 Insgesamt nahm der Anteil glcichkonfessioneller Ehen

- rein römisch-katholische, rein evangelische, rein muslimische oder Ehen
zwischen anderen Konfessionsangehörigen oder Konfessionslosen in diesen beiden

Perioden allerdings nur unwesentlich von 75,0 auf 71,4 Prozent ab. Die
Abnahme erfolgte nicht zugunsten katholisch-evangelischer Ehen, denn deren Anteil

sank ebenfalls von 21,0 auf 16,7 Prozent. Die interkonfessionellen Ehen
zwischen Christen und Muslimen nahmen zwar zu. machen aber weniger als zwei
Prozent aus. Zugenommen hat dagegen der Anteil von Ehen mit Konfessionslosen

oder anderen Religionsangchörigen. In diesem Zusammenhang müssen auch

für Liechtenstein veränderte Gesellschaftsbedingungen im Rahmen einer religiösen

Pluralisierung und Individualisierung konstatiert werden.70 Bedeutungsverluste

der katholischen Kirche für die liechtensteinische Gesellschaft, die sich seit

der Mitte des 20. Jahrhunderts bemerkbar machen, zeigen sich unter anderem
auch an der steigenden Anzahl an Konfessionslosen. Während die Konfessionslosen

in den 1930er bis 1970er Jahren weit unter einem Prozent der Wohnbevölkerung

ausmachten, bewegte sich deren Anteil im Jahr 2000 bei rund drei Pro-

Gespräch mit Frau A. vom 17. April 2008 (Frau A. heiratete als Liechtensteiner Katholikin
Anfang der 1950er Jahre einen ausländischen Protestanten); Karin Ritter. Kirche für alle
Fälle die Kasualien gestern und heute, in: Jaquemar/Ritter (Hg.). Frohe Botschaft und kritische

Zeitgenossenschaft (wie Anm. 6). 117 132. hier 123. Allgemein zum Spannungsverhältnis

von interkonfessionellen Ehen siehe auch Christof Kaufmann. Und sie trauten sich
doch. Konfessionsverschiedene Ehen im Entlebueh im 20. Jahrhundert. Freiburg 2007; Silvia

Hell. Die konfessionsverschiedene Ehe. Vom Problemfall zum verbindenden Modell.
Freiburg i.Br. 1998.

Gespräch mit Frau A. vom 17. April 2008; Ursula Schlegel. Glück und Gottes Segen zum
80. Geburtstag. Unsere herzlichen Glückwünsche gehen heute zu Georg Hanselmann nach

Triesenberg. in: Liechtensteiner Volksblatt. 1. Juni 2002:
Eigene Erhebungen aus dem liechtensteinischen Eheregisters von 1974 bis 2003. Die Erhebung

aus dem Eheregister seit ca. 1870 bis 1973 steht noch aus. Es kann davon ausgegangen
werden, dass der zu erwartende «Bruch» in der vermehrten Eheschliessung zwischen Katholiken

und Protestanten schon vor den 1970er Jahren stattgefunden hat.

Zur Analyse dieser Prozesse in der Schweiz und Deutschland siehe beispielsweise Alfred
Dubach/Brigitte Fuchs. Ein neues Modell von Religion. Zweite Schweizer Sonderfallstudie -
Herausforderung für die Kirchen. Zürich 2005: Michael N. Ebertz. Erosion der Gnadenanstalt?

Zum Wandel der Sozialaestalt von Kirche. Frankfurt am Main 1998.



226 Wilfried Marxer/Martina Sochin

zent.71 Dieser Wandel bezüglich des religiösen Spektrums lässt sich auch anhand
der in Liechtenstein vollzogenen Trauungen nachvollziehen: Während sich
zwischen 1974 und 1983 erst zwei Prozent der heiratenden Frauen als konfessionslos

beeichneten, waren dies zwischen 1994 und 2003 bereits neun Prozent (bei
den heiratenden Männern 2,3 bzw. sieben Prozent). Zusammenfassend kann man
feststellen, dass Ehen nach wie vor mehrheitlich innerhalb der konfessionellen
Lager stattfinden, dass sich aber im Zuge einer Säkularisierung,72 religiösen Plu-
ralisierang und Individualisierung die Konfessionsgrenzen aufweichen und
insbesondere der Anteil an Ehen, bei denen Konfessionslose beteiligt sind,
zunimmt. Die jüngere Heiratsstatistik weist zudem auf einen zusätzlichen
nationalitätenbezogenen Charakter dieser Befunde hin: Gemäss Heiratsstatistik haben
zwischen 1999 und 2006 insgesamt 55,4 Prozent der heiratenden liechtensteinischen
Männer eine Ausländerin geheiratet, 48,7 Prozent der liechtensteinischen Frauen
einen Ausländer.73 Religiöse Öffnung und nationalitätenübergreifende Verbindungen

gehen Hand in Hand.
Wurden die protestantischen Fabrikarbeiter Ende des 19. Jahrhunderts von

Anfang an als Personen mit einem anderen religiösen Hintergrund angesehen,
der zwar offensichtliche Unterschiede aufwies und sich im gesellschaftlichen
Leben auch bemerkbar machte, aber aufgrund der nie aufscheinenden Gefährdung
der Dominanz des katholischen Kommunikations- und Wertesystems keine
grösseren gesellschaftlichen Spannungen entstehen liess, so hatte die Wahrnehmung
der ersten Türken, die Ende der 1960er Jahre nach Liechtenstein kamen, vorerst
einen nur auf die Nationalität bezogenen Charakter. Erst das mit dem vermehrten
Zuzug von türkischen Staatsangehörigen und mit dem darauf folgenden
Familiennachzug seit Beginn der 1980er Jahre verstärkte Bedürfnis zur Religionsausübung

brachte eine religiöse Dimension mit ins Spiel.74 Während sich bei den

Evangelischen, wie weiter oben gezeigt, vornehmlich in Situationen des religiösen

Alltags Unterschiede zu den ansässigen Katholiken zeigten, waren die Muslime

des Landes teilweise - und hier seien vor allem die Kopftuch tragenden Frauen

genannt - schon in ihrem normalen Alltag als Personen wahrnehmbar, die
nicht der gleichen Religion an- und nicht einer christlichen Wertekultur zugehören.

Seit gut einem Jahrzehnt löst die Einrichtung von Gebetsräumen, in neuerer
Zeit die Einführung von islamischem Religionsunterricht und die Bestattung auf

Amt für Volkswirtschaft (Hg.). Statistisches Jahrbuch (wie Anm. 7). 76. Es muss berücksichtigt

werden, dass in der Volkszählung 1980 in der Kategorie «ohne Konfession und
andere» auch noch Muslime und Christlich-Orthodoxe mitgezählt wurden. Seit 1990 werden
diese getrennt ausgewiesen, was aufgrund der in den letzten Jahren enorm gestiegenen Zahlen

vor allem von Muslimen eine differenziertere Sicht auf die Zahlen zur Kategorie «ohne
Konfession und andere» zulässt.

" Unter Säkularisierung wird hier in Anlehnung an Detlef Pollack «ein Prozess der Abnahme
der gesellschaftlichen Bedeutung von Religion, der in irgendeiner, genauer zu spezifizierenden

Weise mit Modernisierungsprozessen im Zusammenhang steht» verstanden. Siehe dazu
und kritisch zum Säkularisicrungskonzept: Detlef Pollack. Säkularisierung ein moderner
Mythos?. Tübingen 2003. hier 5.

73 Amt für Volkswirtschaft. Zivilstandsstatistik 2006. Vaduz 2007.
Siehe zum Zusammenspiel von Ethnizität und Religion auch: Jörg Stolz Martin Baumann.
Religiöse Vielfalt. Kulturelle, soziale und individuelle Formen, in: Baumann/Stolz (Hg.).
Eine Schweiz - viele Religionen, (wie Anm. 44). 21 38, hier 3 1-32.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 227

liechtensteinischen Friedhöfen, Diskussionen aus, die allem Anschein nach von
den pragmatischen Lösungen, die für die Protestanten Ende des 19. und Anfang
des 20. Jahrhunderts gefunden wurden, abweichen.

Während ein Pilotprojekt zur Einführung von islamischem Religionsunterricht
an liechtensteinischen Primarschulen im Schuljahr 2007/08 erfolgreich und ohne

grosse Wellen zu werfen initiiert wurde, " boten vor allem Gebetsräumc in den
letzten zehn Jahren Anlass zu Diskussionen. Die Muslime Liechtensteins - offiziell

vertreten durch die Islamische Gemeinschaft und die Türkische Vereinigung
- bekunden Mühe, geeignete Räumlichkeiten für ihre religiösen Vereinsaktivitäten

zu finden. Von Seiten der Gemeinden vorgebrachte Gründe, die in erster
Linie Bau- oder Zonenvorschriften als Argument gegen eine Einmietung anbringen,

können auf Seiten der muslimischen Vertreter oft nicht nachvollzogen werden.

' Diese Erkenntnisse stehen in neuester Zeit teilweise auch im Gegensatz zu
verschiedenen Studien,77 die eine weitgehend offene und tolerante Haltung in der
liechtensteinischen Bevölkerung feststellen.

Wie in anderen katholischen, ländlich geprägten Gegenden der Schweiz und
Deutschlands ist auch in Liechtenstein die Auflösung des bestehenden katholischen

Kommunikations- und Wertesystems und die Einheit von Kirche, Staat
und Gesellschaft seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts feststellbar. Dies
äussert sich durch eher subtile Merkmale wie beispielsweise eine vermehrte
Loslösung der Gläubigen von der Institution Kirche oder ganz konkret durch die

Neuorganisation verschiedener staatlicher Aufgaben, die die Kirche bis dahin

ganz oder teilweise übernommen hatte, wie etwa im Schul- oder im Zivilstandswesen.

Nicht zuletzt die wirtschaftliche Abhängigkeit Liechtensteins vom
ausländischen Arbeitspersonal seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges führte zu
einer Öffnung in der liechtensteinischen Gesellschaft - gerade auch anderen
Religionen gegenüber.78 Was über Jahre allgemein als Tendenz wahrgenommen
werden konnte, liegt seit dem Frühjahr 2008 in einer Umfrage zu Religion und

Religiosität in Liechtenstein dokumentiert vor. Eine grosse Mehrheit plädiert für
eine Annäherung der verschiedenen Kirchen, attestiert vielen Religionen
Grundwahrheiten und spricht sich für eine Gleichstellung aller Religionsgemeinschaf-

" Siehe Michael Benvenuti, Islamunterricht wird verlängert, in: Liechtensteiner Volksblatt, 31.
Mai 2008. Nur sehr vereinzelt äussern sich Privatpersonen in Leserbriefen in den beiden
Landeszeitungen negativ zum Pilotprojekt Islamunterricht an Primarschulen. Siehe Hans
Gassner. Einfach zum Nachdenken, in: Liechtensteiner Vaterland, 3. Juni 2008.
Gespräche mit Halit Örgen. Islamische Gemeinschaft, vom 1. und 15. April 2008. Siehe
dazu auch das Protokoll des Gemeinderats Schaan vom 26. Januar 2000 sowie der aktuelle
Fall der Gemeinde Eschen laut StGH 2007/91 (wie Anm. 51).
Wir stützen uns hier wesentlich auf eine repräsentative Umfrage über die nationale Identität
aus Anlass der 200-Jahrfeier der liechtensteinischen Souveränität im Herbst 2005 sowie eine

Umfrage über Religion und Religiosität im Frühjahr 2008 ab. Siehe dazu Wilfried Marxer,
Nationale Identität. Eine Umfrage aus Anlass 200 Jahre Souveränität des Fürstentums
Liechtenstein, in: Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum Liechtenstein 105,

(2006). 197-235; Wilfried Marxer. Religion in Liechtenstein. Umfrage im Auftrag der
Regierung des Fürstentums Liechtenstein über Glauben, Religiosität, religiöse Toleranz und das

Verhältnis von Staat und Religionsgemeinschaften, Bendern 2008.
78 Zur wirtschaftlichen Entwicklung Liechtensteins im 20. Jahrhundert siehe: Christoph Maria

Merki, Wirtschaftswunder Liechtenstein. Die rasche Modernisierung einer kleinen
Volkswirtschaft im 20. Jahrhundert, Zürich/Vaduz 2007.



228 Wilfried Marxer/Martina Sochin

ten und deren Respektierung aus.79 Dies ist in einem Staat, in dem im Jahr 2008
die katholische Kirche rechtlich immer noch eine privilegierte Stellung geniesst
und in dem mehr als drei Viertel der Bevölkerung katholisch sind, nicht
selbstverständlich. Trotz toleranter Grandstimmung wird allerdings deutlich, dass die
islamischen Gemeinschaften eher auf Vorbehalte stossen als die anderen. Es

spricht sich zwar eine Mehrheit von 55 Prozent der Befragten für eine Moschee
für die Menschen mit muslimischem Glauben aus, 54 Prozent für eine Bestattung
von Muslimen auf den bestehenden Friedhöfen sowie 51 Prozent für den
Islamunterricht für muslimische Kinder in den Schulen. Gleichzeitig weisen aber 32
Prozent der Befragten eine eher negative oder sehr negative Einstellung zum
Islam auf. Im Vergleich dazu sind es beim christlichen Glauben 8 Prozent, beim
hinduistischen 13 Prozent, beim buddhistischen 7 Prozent und beim jüdischen
Glauben 17 Prozent, die eine eher negative oder sehr negative Einstellung diesen

Religionsgemeinschaften gegenüber aufweisen.80

Gerade aber die Muslime in Liechtenstein erhoffen sich, wie weiter oben kurz
erwähnt, von einer allfalligen zukünftigen öffentlich-rechtlichen Anerkennung
durch den Staat die gesellschaftliche Anerkennung, die sie nach eigenen Angaben

nicht nur im religiösen Bereich, sondern auch im gesellschaftlichen Leben -
sei es im Arbeitsleben oder auf Wohnungssuche81 - teilweise vermissen. Zusätzlich

erschweren sich die Muslime den Umgang mit den Behörden Liechtensteins
in gewisser Weise selbst. Die Forderung nach einer verbindlichen Ansprechperson

unter den Muslimen lässt sich nach Ansicht der beiden muslimischen
Religionsgemeinschaften Liechtensteins aufgrund früherer Differenzen nicht so
leicht erfüllen. Während bei den Diskussionen bei den Protestanten in Bezug auf
die öffentlich-rechtliche Anerkennung Ende der 1950er und Anfang der 1960er
Jahre die Tatsache, dass auch die Evangelischen Liechtensteins nicht alle einer
einzigen Kirchgemeinde angehörten, kein Problem für die Ausbezahlung des

Kultusbeitrags darstellte, wird bei den Muslimen von Seiten der Regierung ganz
klar diese Forderung erhoben. Der Entwurf zur Neuordnung des Staatskirchenrechts

sieht die öffentlich-rechtliche Anerkennung von anderen als der
römischkatholischen Religionsgemeinschaft als «Resultat eines geschichtlichen Prozesses»

an.82 Insofern kann daraus geschlossen werden, dass die beiden evangelischen

Religionsgemeinschaften von den staatlichen Behörden als in die
ursprünglich rein römisch-katholische liechtensteinische Gesellschaft integriert
angesehen werden und ihnen nun mit einer öffentlich-rechtlichen Anerkennung
diese Integration attestiert wird. Gleichzeitig scheint der Integrationsprozess des

Islam von der Zeitdauer her noch zu wenig lang zu sein, um ihr von den Behörden

momentan schon eine öffentlich-rechtliche Anerkennung zuzubilligen. Für
sie wird eine Gesetzesregelung vorgesehen, die zu einem späteren Zeitpunkt -
und gewisse Voraussetzungen erfüllend - eine öffentlich-rechtliche Anerken-

W. Marxer. Religion in Liechtenstein, (wie Anm. 77), 38. 54. 63-64.
W. Marxer. Religion in Liechtenstein, (wie Anm. 77), 51.
Siehe Gespräche mit verschiedenen Vertretern von Muslimen in Liechtenstein. Siehe
beispielsweise auch: Wohnungsinserat «nur an Inländer» in der Liechtensteiner Woche vom 19.

^
September 2005.

s"
Regierung des Fürstentums Liechtenstein, Vernehmlassungsberieht (wie Anm. 43), 35.



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 229

nung ermöglichen soll, während für die katholische Kirche und die beiden
evangelischen Gemeinschaften eine öffentlich-rechtliche Anerkennung auf
Verfassungsstufe vorgesehen ist.8"

Parallelen und Unterschiede im Integrationsprozess von Protestanten und
Muslimen

Wie das Beispiel des Türkischen Vereins in Liechtenstein zeigt, stand in einem
ersten Organisationsprozess die Rolle als primäre Anlaufstelle zur Knüpfung von
sozialen Kontakten von Immigranten im Vordergrund, während religiöse Aspekte

erst mit dem vermehrten Familiennachzug an Bedeutung gewannen.84 Sowohl
die Protestanten Ende des 19. Jahrhunderts als auch die Muslime Ende des 20.
Jahrhunderts organisierten sich relativ rasch in Bezug auf religiöse Aktivitäten
und boten ihren Angehörigen so eine Anlaufstellc zur religiösen Identitätsbildung

oder -aufrcchterhaltung in der Diaspora an.
In Fragen der Abhaltung von religiösen Ritualen stellten sich beiden

Religionsgruppen Hindemisse - wenngleich unterschiedliche - in den Weg. Während

Protestanten bis Ende der 1960er Jahre durch das Fehlen eines staatlichen
Zivilstandsamtes für Trauungen ins Ausland mussten, trat diese Problematik bei
den Muslimen in Liechtenstein aufgrund ihrer mehrheitlichen Zuwanderung
nach der Schaffung des Zivilstandsamtes 1974 nicht mehr auf. Umgekehrt zeigt
sich beispielsweise die Situation beim Thema Beerdigungen: Obwohl dem
katholischen Klerus eine Beerdigung von Protestanten auf den liechtensteinischen
Friedhöfen bis Anfang des 20. Jahrhunderts nicht immer genehm war, wurde
diese Frage eher pragmatisch und von der katholischen Kirche aus grosszügig
behandelt. Dem Themenkreis Friedhof, Bestattung und Muslime wird hingegen
in der liechtensteinischen Öffentlichkeit in den letzten Jahren grössere und
zumeist negative Aufmerksamkeit zuteil.

Obwohl festgestellt werden kann, dass eine Säkularisierung bzw. eine religiöse

Pluralisierung und Differenzierung spätestens seit dem Zweiten Vatikanum
auch in der Gesellschaft Liechtensteins stattgefunden hat und man in diesem
Zusammenhang vermuten könnte, dass das Thema Religion damit an Bedeutung
bzw. an gesellschaftlicher Wichtigkeit verloren hat und Migranten heute eher in
Bezug auf ihre Nationalität denn auf ihre Religionszugehörigkeit wahrgenommen

werden, kann bei den Muslimen Liechtensteins der umgekehrte Schluss

gezogen werden.85 Während sich die aus vornehmlich deutschsprachigen Ländern
wie der Schweiz oder Deutschland stammenden Protestanten Ende des 19. Jahr-

Regierung des Fürstentums Liechtenstein, Vernehmlassungsbericht (wie Anm. 43), 75-76,
111.

Siehe dazu auch Martin Baumann, Migration - Religion Integration. Buddhistische Vietnamesen

und hinduistische Tamilen in Deutschland, Marburg 2000, 18-19.
Zum Umbruch von Religion in der Zeit seit dem Zweiten Vatikanum siehe beispielsweise
Franz-Xaver Kaufmann/Arnold Zingerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung.
Historische, theologische und soziologische Perspektiven, Paderborn 1996; Ebertz, Erosion der
Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozialgestalt von Kirche (wie Anm. 70); Roland J.

Campiche, Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung, Zürich 2004; Du-
bach/Fuchs, Ein neues Modell von Religion (wie Anm. 70).



230 Wilfried Marxer/Martina Sochin

hunderts unter Ausklammerung der religiösen Bereiche relativ problemlos in die
katholische Lebenswelt eingliedern konnten, macht es den Anschein, dass dies
bei Muslimen in jüngster Zeit weniger der Fall ist. Obwohl Faktoren der
Nationalität, Fremdsprachigkeit und allgemeine kulturelle Unterschiede bei der
Immigration der ersten Personen aus der Türkei und Ex-Jugoslawien primäre Distink-
tionsmerkmale waren, ist in den vergangenen Jahren der religiöse Hintergrund,
nicht zuletzt aufgrund internationaler Ereignisse, auf der Wahrnehmungsskala
nach oben gerückt.

Insgesamt kann für die Zeit seit der ersten Zuwanderung von Protestanten

gegen Ende des 19. Jahrhunderts bis in die Gegenwart festgestellt werden, dass der

hegemoniale Einfluss der katholischen Kirche auf die Kultur in Liechtenstein

rückläufig war. Entsprechend stellten die (christlichen) Protestanten im 19.

Jahrhundert religiös betrachtet in nicht weniger starker Weise Eindringlinge in eine
damals geschlossene römisch-katholische Kommunikations- und Wertestraktur
dar als dies die Muslime Ende des 20. Jahrhunderts in einer pluralisierten und
säkularisierten Gesellschaft tun. Mit der Neuordnung des Staatskirchenrechts ist
nunmehr nach über 125-jähriger Präsenz von Protestanten in Liechtenstein eine

Gleichstellung der evangelischen Gemeinschaften mit der katholischen Kirche
absehbar. Den islamischen Gemeinschaften wird diese Gleichstellung wohl noch
nicht sofort zugestanden. Es zeichnete sich durch die aktuell stattfindenden
Diskussionen aber ab, dass für sie die Religionsausübung, einschliesslich
islamischem Religionsunterricht in den Schulen, Beerdigungen nach muslimischen
Riten, finanzieller Unterstützung der Religionsgemeinschaften u.a., schneller
möglich sein wird, als dies bei den Protestanten der Fall war.

Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein seit der Mitte des 19.

Jahrhunderts - Integration vor dem Hintergrund religiöser Pluralisierung
Seit Mitte des 19. Jahrhunderts hat das katholische Liechtenstein zwei massgebliche
Zuwanderungsbewegungen mit nicht-katholischer Prägung erfahren. Zum einen war dies im
Zuge einer ersten Industrialisierungswelle eine protestantische Zuwanderung aus
deutschsprachigen Ländern seit dem letzten Drittel des 19. Jahrhunderts. Zum anderen verzeichnet

Liechtenstein eine muslimische Zuwanderung aus der Türkei sowie dem Balkanraum
seit dem letzten Viertel des 20. Jahrhunderts, die im Zusammenhang von Arbeits- und
Flüchtlingsmigration steht. Der Organisationsverlauf der beiden nicht-katholischen
Religionsgemeinschaften sowie ihr Eingliederungs- bzw. Partizipationsprozess am
gesellschaftlichen Leben Liechtensteins werden nachgezeichnet und dabei insbesondere Fragen
der Wahrnehmung und Akzeptanz von Protestanten und Muslimen im liechtensteinischen
Kontext analysiert. Muslimen in Liechtenstein - so die These des Beitrags scheint die
Möglichkeit zur Ausübung ihrer Religion am Anfang des 21. Jahrhunderts vor dem
Hintergrund einer religiös pluralisierten Gesellschaft schneller zugestanden zu werden, als
dies bei den protestantischen Zuwanderern Ende des 19. Jahrhunderts der Fall war.

Les immigrations protestante et musulmane au Liechtenstein dès la moitié du 19ème
siècle - intégration sur fond de pluràlisation religieuse

Depuis la moitié du 19ème siècle, le Liechtenstein catholique a vécu deux vagues d'immigration

déterminantes, d'empreinte non catholique. D'une part, une immigration protestante

de pays germanophones eut lieu depuis le dernier tiers du 19ème siècle, dans l'élan
d'une première industrialisation. D'autre part, le Liechtenstein enregistre, depuis le dernier

quart du 20ème siècle, une immigration musulmane de la Turquie et des Balkans, liée
à la migration de travailleurs et de réfugiés. L' article retrace l'organisation des deux
communautés religieuses non catholiques, ainsi que le processus de leur insertion, respective-



Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein 231

ment de leur participation à la vie sociale au Liechtenstein. L'analyse porte notamment
sur la perception et l'acceptation des protestants et des musulmans dans ie contexte liech-
tensteinois. Selon la thèse de l'article, la pluralité religieuse de la société liechtensteinoise
du début du 2 lerne siècle permettrait plus rapidement aux musulmans d'exercer leur
religion que cela n'a été le cas pour les immigrants protestants à la fin du 19ème siècle.

Protestant and Muslim immigration into Liechtenstein after the middle of the 19th century
- integration in a context of religious pluralisation
After the middle of the nineteenth century Catholic Liechtenstein experienced two important

waves of immigration by non-Cathoiics. The first was a wave of protestant immigration

from German-speaking territories in the course of industrialisation which began in the
last third of the nineteenth century. The second was a wave of immigration by Muslims
from Turkey and the Balkans which began in the last quarter of the twentieth century and

comprised migrant workers and refugees. In this article we analyse how these two non-
Catholic religious communities organized themselves and how they integrated and

participated in Liechtenstein's social life. Thereby we examine especially questions of the
perception and acceptance of Protestants and Muslims in the Liechtenstein context. Our
thesis is that in the context of a religiously pluralised society the possibility to practice
their religion was given more rapidly to the Muslims at the beginning of the 21st century
than had been the case with the Protestants who had migrated to Liechtenstein at the end
of the nineteenth century.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Liechtenstein, muslimische Zuwanderung - immigration musulmane - Muslim
immigration, protestantische Zuwanderung - immigration protestante - protestant immigration,
Industrialisierung - industrialisation - industrialization, Fabrikarbeiter - ouvriers - factory

workers, Gastarbeiter - travailleurs immigrés - migrant workers, Diaspora - diaspora -
diaspora, öffentlich-rechtliche Anerkennung - reconnaissance de droit public - public and
legal recognition, zivilstandsamtliche Trauung - mariage civil - civil marriage,
Beerdigung - enterrement - burial, Religionsunterricht - instruction religieuse - religious
education, Kultusbeitrag - contribution aux institutions religieuses - contribution to religious
institutions, katholisches Kommunikations- und Wertesystem - système catholique de
communication et de valeurs - catholic system of communication and values, religiöse
Pluralisierung - pluralisation religieuse - religious pluralization, religiöse Toleranz -
tolérance religieuse - religious tolerance

Wilfried Marxer, Dr., Forschungsbeauftragter am Liechtenstein-Institut, Bendern (FL).

Martina Sochin. lic.phil., Doktorandin am Liechtenstein-Institut. Bendern (FL).


	Protestantische und muslimische Zuwanderung in Liechtenstein seit der Mitte des 19. Jahrhunderts - Integration vor dem Hintergrund religiöser Pluralisierung

