
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Zwischen Bethaus und Schänke - die religiöse Betreuung der deutsch-
evangelischen Kolonisten im Königreich Polen 1815-1914

Autor: Gawlitta, Severin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Bethaus und Schänke -
Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen
Kolonisten im Königreich Polen 1815-1914

Severin Gawlitta

Migrationen mit religiösem Hintergrund trugen seit dem Mittelalter wesentlich

zur Entstehung der multikulturellen Landschaften in Ostmitteleuropa bei. Sie
gestalteten und prägten die dortigen ethnisch-konfessionellen Lebensräume, indem
sie über Jahrhunderte das Spannungsverhältnis zwischen Bewahrung der Eigenart

und Anpassung an die vorgefundenen politischen, sozioökonomischen oder
kulturellen Gegebenheiten aufrechterhielten. Der letzte quantitativ bedeutende

Migrationsprozess im östlichen Europa des 19. Jahrhunderts betraf die Einwanderung

von deutschen Kolonisten ins Königreich Polen nach 1815. Die fast
ausschliesslich evangelischen Siedler halfen nicht nur bei der Modernisierung der

Wirtschaft, sondern initiierten zugleich eine Wiederbelebung des Protestantismus

in Polen und schufen dabei eine spezifische Form kirchlicher Organisation
und Seelsorge. Migration und Religion waren hier besonders eng miteinander

verknüpft, was sich sowohl in der Einwanderungs- und Integrationspolitik der

Regierungen niederschlug, als auch im Alltagsleben der Kolonisten ihren
Ausdruck fand.

Einwanderung nach Polen vor 1815

Bereits in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts begann eine Vielzahl begüterter
polnischer Adeliger, der Szlachta, in der Anwerbung und Ansetzung von auswärtigen

Kolonisten einen wirtschaftlichen Impuls und Vorteil fur ihre Güter zu
sehen. Die Ansiedlung von Ausländern ermöglichte es ihnen, auf ihrem Grundbesitz

die modernere Zinswirtschaft zu erproben, ohne dabei die bisherigen
Verhältnisse verändern zu müssen. Der grundbesitzende polnische Adel war
nämlich mehrheitlich nicht bereit, die einheimischen Bauern aus ihrer Erbuntertänigkeit

(Poddaristwo)1 zu entlassen, um mit ihnen anschliessend die fortschritt-

' Der Begriff poddahstwo kann sowohl mit «Erbuntertänigkeit» als auch mit «Leibeigenschaft»

übersetzt werden. Da in der deutschen einschlägigen Literatur «Leibeigenschaft»
zumeist für die persönliche Verfügbarkeit des Gutsherren über den Bauern (Kauf/Verkauf auch

SZRKG, 102(2008), 119-143



120 Sever in Gawlitta

licheren Zinsverträge abzuschliessen. Sie fürchteten den Verlust von praktisch
kostenlos verfügbaren Arbeitskräften für ihre Vollwerke und griffen deshalb
zunehmend auf ausländische Kolonisten zurück, die auf der Grundlage bäuerlicher
Neusiedlung, besonders in Gestalt von sog. «Holländereien», die Tendenz zur
Zinswirtschaft auf ihren Gütern verstärkten.2 Die Gutsbesitzer beliessen die
Fronbauern unverändert auf ihren bisherigen Stellen, nutzten aber die Ausländer
zur wirtschaftlichen Erschliessung und Nutzung bisher brachliegender, sumpfiger

oder bewaldeter Grundstücke. Die Aussicht auf Einnahmen aus bisher agrarisch

unkultivierten Flächen, die nach Ablauf der Freijahre durch die Ansiedler
zu erbringen waren, förderte in der Folgezeit die Gründung von Zinsdörfern. Dabei

reduzierte die Ansetzung von auswärtigen Siedlern das Risiko von
Fehlentwicklungen und Verlusten innerhalb der gesamten Gutswirtschaft im Falle des

Scheiterns einer solchen Unternehmung, denn das ökonomische Wagnis der
Einführung von Geldleistungen wurde auf die Ansiedler abgewälzt, ohne dass
dadurch die alteingesessenen Fronbauern tangiert worden wären.3 Die Ansiedler
brachten zudem technische Fertigkeiten, nicht selten auch bessere Arbeits- und
Wirtschaftsmethoden sowie Geld mit, wodurch modernere Stellen eingerichtet
und erprobt werden konnten. Dem Prozess der Ansetzung von «Holländern» kam
auch der Umstand entgegen, dass die Grundherren aus Gründen «politischer
Ordnung» eine Binnenwanderung der einheimischen Bauern nach Kräften zu
verhindern suchten und somit die ausländische Einwanderung stärker bevorzugten.4

Mit den politischen und ökonomischen Krisen der Jahre 1794/1815
schwächte sich die private Ansiedlung zunächst ab und konnte erst in den 1820er
Jahren wieder intensiviert werden.5

ohne Land) und speziell für die russischen Bauern des 19. Jahrhunderts reserviert ist, wird
hier der Begriff «Erbuntertänigkeit» benutzt. Hierzu ausführlicher Jörg K. Hoensch,
Sozialverfassung und politische Reform. Polen im vorrevolutionären Zeitalter, Köln/Wien 1973,
162ff.
Michael G. Müller, Polen zwischen Preussen und Russland, Berlin 1983, 207. Die
«Holländer» waren ein Rechstinstitut, unter dem seit der freüheren Neuzeit die Ansiedlung freier
Bauern gegen Pachtzins verstanden wurde. Sie waren an keine Ethnie gebunden. Ab Mitte
des 18. Jh. wurden als «Holländer» freie Landwirte bezeichnet, die ein rechtlich verbrieftes
Verhältnis mit den Grundherren eingingen. Ignacy Baranowski, Wsie holenderskie na zie-
miach polskich [Holländische Dörfer in polnischen Landen], in: Kwartalnik Historyczny, 19

(1913), 65-82, hier 70f; siehe auch Oskar Kossmann, Deutsche mitten in Polen. Unsere
Vorfahren am Webstuhl der Geschichte, Berlin/Bonn 1985, 90.
Irena Kostrowicka/Zbigniew Landau/Jerzy Tomaszewski, Historia Gospodarcza Polski w
XIX i XX wieku [Wirtschaftsgeschichte Polens im 19. und 20. Jh.], 2. erw. Aufl. Warszawa
1975, 102.

Danuta Rzepniewska, Imigracja do Warszawy. Osiedlehcy z poza Królestwa [Einwanderung
nach Warschau. Ansiedler von ausserhalb des Königreich], in: Spoleczcnstwo Królestwa
Polskiego, Bd. I, Warszawa 1965, 125-160, hier 125.

Kostrowicka/Landau/Zbigniew/Tomaszewski, Historia Gospodarcza Polski (wie Anm. 3),
98; Jarzy Piwek, Efektywnosc gospodarowania wielkiej wtasnosci ziemskiej na obszarze
miçdzy Wisla, a Pilica. w latach 1815-1864. [Wirtschaftliche Effektivität des

Grossgrundbesitzes im Gebiet zwischen den Flüssen Weichsel und Pilica in den Jahren

1815-1864], in: Aktywnosc gospodarcza ziemiahstwa w Polsce w XVIII-XX wieku [Wirt-



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 121

Die Grundherren sicherten den ausländischen Siedlern eine Reihe von Privilegien

zu. So erkannten sie die ländlichen Kolonisten als freie Bauern an und
garantierten ihnen in der Regel sechs Steuer- und abgabenfreie Jahre zum Aufbau
und zur Etablierung ihrer Stellen. Zudem wurden sie staatlicherseits von der

Militärpflicht ebenso befreit wie ihre Söhne. Da es sich bei den Einwanderern
aus den deutschen Staaten fast ausschliesslich um Lutheraner handelte, garantierten

die Gutsbesitzer auch die freie Ausübung ihrer Religion.6 Dort, wo die privaten

Grundherren bereit waren, Prediger zu unterhalten, entstanden nicht selten

auch neue Kirchspiele. Die Gutsbesitzer verpflichteten sich gegenüber den
Kolonisten, den Bau eines Gotteshauses zu unterstützen und ein jährliches Entgelt an
den Geistlichen zu zahlen oder für dessen Auskommen ein Stück Land zur
Verfügung zu stellen.

Die fortschreitende Gründung von «Holländereien» führte somit auch zur
vermehrten Schaffung von neuen protestantischen, ausschliesslich evangclisch-
augsburgischen Pfarrgemeinden. Die lutherischen Gemeindegründungen in der

altpolnischcn Zeit gingen also hauptsächlich auf Initiativen adliger Grundbesitzer

zurück, die auf ihren Gütern Ausländer evangelischer Konfession angesetzt
haben.7 Die Errichtung lutherischer Kirchengemeinden lag vornehmlich im
wirtschaftlichen Interesse der polnischen Grundherren begründet, da durch die
Gewährung von religiösen Freiheiten und durch die Sicherstellung der geistlichen
Betreuung wichtige Ansiedlungsanrcizc für die Einwanderer geschaffen werden
konnten.8 Bereits vor der zweiten Teilung Polens 1793 stieg die Zahl dieser
Gemeinden aufgrund von Einwanderung von zwei auf neun an.9

schaftliche Aktivität der Grundherrschaft in Polen vom 18. bis 20. Jh.], Red. Wiestaw Ca-

ban/Mieczyslaw Markowski, Kielce 1993, 70.

Frankfurter Journal, Nr. 76, vom 17. März 1841.
Eduard Kneifel. Die evangelisch-augsburgischen Gemeinden der Kalischer Diözese.
Forschungen zur Geschichte der evangelisch-augsburgischen Kirche in Polen, Bd. 1. Plauen/i.V.
1937. 133 u. 143; Julius Bursche, Die Evangelisch-Augsburgische Kirche in Polen, in:
Ekklesia, Bd. 5. Eine Sammlung von Selbstdarstellungen der christlichen Kirchen, hrsg. von
Friedrich Siegmund-Schulze. Leipzig 1938, 43-77. hier 47; E[duard] H[einrich] Busch,
Beiträge zur Geschichte und Statistik des Kirchen- und Schulwesens der Evangelisch-Augsburgischen

Gemeinden im Königreich Polen. Leipzig 1867. 104, 112, 193, 213.
Woldemar Gastpary. Historia Protestantyzmu w Polsce. Bd. I: Od polowy XVIII wieku do I

wojny swiatowej. [Die Geschichte des Protestantismus in Polen. Bd. I.: Ab Mitte des 18.

Jahrhunderts bis zum Ersten Weltkrieg], Warszawa 1977, 221 f.
Albert Breyer. Deutsche Gaue in Mittelpolen, in: Deutsche Monatshefte in Polen (weiter
DMP). 1 (1935), 400, 403f. u. 414: Otto Heike, Die Provinz Südpreussen. Preussische Aufbau-

und Verwaltungsarbeit im Warthe- und Weichselgebiet 1793-1806, Marburg/Lahn
1953,51.



122 Severin Gawlitta

Einwanderungspolitik der Regierung 1815-1864

«Wir sollten uns wünschen, dass durch garantierte rechtliche Sicherheiten eine
bedeutende Zahl von ausländischen Kolonisten zu uns übersiedelt und ein Teil von
ihnen durch Bemühungen der Regierung ansprechende Stellen findet. Dieses Land
braucht noch einiges an Bevölkerung. Die Wildnis und die verwachsenen Äcker
warten auf Hände, die sie in kultivierte Grundstücke verändern. Die ausländischen
Kolonisten bringen ihren Fleiß und ihre Industrie mit. Es ist zu hoffen, dass die
Einheimischen, sich mit ihnen verbindend, Nutzen aus ihren guten Beispielen ziehen
und sie in Landsleute verwandeln.»

Mit dieser Stellungnahme bestätigte die zweite Kammer des polnischen Sejm,
der Senat, die Richtigkeit und Zweckmässigkeit der von der Regierungskommission

in Warschau am 2. März 1816 und am 3. Mai 1817 erlassenen

Einwanderungsbestimmungen als einen wichtigen Beitrag zum Wiederaufbau des Landes.

Das 1815 auf dem Wiener Kongress unter dem Zepter des russischen Zaren
neugegründete Königreich Polen (auch Kongresspolen oder Russisch-Polen
genannt) hatte zu Beginn seines Bestehens mit enormen wirtschaftlichen Nöten und

Krisen zu kämpfen. Die napoleonische Herrschaft hatte ein weitgehend zerstörtes
und demografisch dezimiertes Land hinterlassen: Die Zahl der durch den Krieg
erlittenen Bevölkerungsverluste wurde mit 634.810 Personen angegeben." Dies

entsprach einem Rückgang von etwa 20% und verursachte einen Mangel an
Arbeitskräften in allen Regionen des Landes.12 Einquartierungen und Requisitionen
hatten den Ruin zahlreicher Dörfer zur Folge. Viele Ackerflächen blieben
ungenützt, da Zugvieh und Saatgut fehlten. Jede vierte Gutwirtschaft war zudem
bankrott.13 Angesichts dieser Zustände blieb die Landwirtschaft noch über Jahre

hinweg in einem beklagenswerten Zustand.14 Von der Ansetzung ausländischer
Siedler erhoffte sich die kongresspolnische Regierung einen konstruktiven Beitrag

zur (land)wirtschaftlichen Erholung des Staates. Die Regierung griff dabei

auf Muster und Erfahrungen der Einwanderungspolitik des Herzogtums
Warschau (1807-1815) und der preussischen Kolonisation in Süd- und Neuostpreus-

10
Uwagi Komisji Senatu czytane i przyjçte przez Senat w dniu 24 kwietnia (April) 1818 r. in:
Sejm Królestwa Polskiego o dzialalnosci rza.du i stanie kraju 1816-1830 [Der Sejm des

Königreiches Polen über die Tätigkeit der Regierung und über die Lage des Landes], hrsg.
von Janina Leskiewiczowa/Franciszka. Ramontowska, Warszawa 1995, 48.

" Raport Rady Stanu Królestwa Polskiego z dzialalnosci rza.du i stanu kraju w latach 1816-
1817, przedstawiony na posiedzeniu Sejmu dnia 28 marca 1818 r. [Bericht des Staatsrates
des Königreiches Polen über die Tätigkeit der Regierung und über die Lage des Landes in
den Jahren 1816-1817, vorgestellt in der Sejmsitzung vom 28. März 1818], vollständig
abgedruckt in: Obraz Królestwa Polskiego w okresie konstytucyjnym. Bd I. Raporty Rady
Stanu Królestwa Polskiego z dzialalosci rzadu w latach 1816-1828 [Das Bild des
Königreiches Polen in der Konstitutionsperiode. Berichte des Staatsrates des Königreiches Polen
über die Tätigkeit der Regierung in den Jahren 1816-1828], hrsg. von Janina
Leskiewiczowa/Franciszka Ramontowska. Warszawa 1984. 27-97, hier 52.

'" Historia Gospodarcza Polski, (wie Anm. 3), 92.
13

Ebenda, 93.
14

Raport Rady Stanu [Bericht des Staatsrates für die Jahre 1820-1823 und 1824-1828 an den

Sejm vom 14. Mai 1825 und vom 29. Mai 1830], in: Obraz Królestwa (wie Anm.l 1) 21 Of.

und 297f.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 123

sen (1793-1806) zurück.15 Letztere suchten ebenfalls mittels Ansiedlung von
Ausländern die Modernisierung des Landes voranzubringen und zugleich die
Staatseinnahmen zu steigern.

Ebenso wie die polnischen Grundherren war sich auch die Regierungskommission

des Zusammenhangs zwischen der angestrebten Anwerbung von
Ausländern und deren Glaubensbekenntnis bewusst. In einem Memorandum an den

Statthalter in Warschau von 1815 heisst es: «Das Wachstum der Industrieansiedlungen

und ihre weitere Entwicklung hängen stark von der Errichtung von
evangelischen Kirchen und der Befriedigung von gottesdienstlichen Wünschen [der
Einwanderer] ab.»1 In dieser Frage herrschte allgemeiner Konsens zwischen der

Regierungskommission und dem Sejm. Die Abgeordnetenkammer begrüsste die

fürsorgliche Kirchenpolitik der Regierung mit der Begründung:

«Die ins Land kommenden Fabrikanten und Ansiedler sind beinah alle
evangelisch-augsburgischen Bekenntnisses. Die Anwerbung dienlicher Ausländer zur
Ansiedlung in unserem Land wird um so erfolgreicher, wenn sie bei seelsorgerischen

Bedürfnissen eine ehrliche Fürsorge der Regierung erfahren.»17

Neben wirtschaftlichen Erwartungen an die Kolonisten gab es aber auch Überlegungen

gesellschaftspolitischer Natur, die ihr Einleben in Polen betrafen. In
einer an den Statthalter gerichteten Stellungnahme der Wojewodschaft Augus-
tów von 1819 heisst es dazu:

«Der katholische Pole reicht dem evangelischen Deutschen seine Hand zur Freundschaft,

er möchte ihn als seinen Mitbewohner haben, er lädt ihn zu sich ein und gibt
ihm sein Land. Doch obwohl gastfreundlich in jeder Beziehung, kann er es dabei
belassen? [Kann er es dabei belassen], dass in einer bedeutenden Anzahl in unserem
Land siedelnde Lutheraner und Reformierte keine geeigneten Orte für ihre religiösen

Riten entsprechend ihrer Liturgie haben? Gleichgültigkeit in dieser Beziehung
ist für ihn ein Unrecht, denn dadurch erfährt er wenig Aufmerksamkeit für seine
moralische Erziehung [...] oder bekommt Zweifel an der Güte ihrer Prinzipien.
Diese Beleidigung ist umso schwerwiegender, als es sich hierbei um den sensibelsten

Bereich des Menschen handelt. Von hier kommt die Abneigung und eine
unechte Bindung gegenüber dem von ihm bewohnten Land. [...]
Obwohl die hierfür [Gründung ev. Kirchengemeinden - S. G.] aufgebrachten Mittel
eine bedeutende Ausgabe des Staatsschatzes darstellen, werden diese in der Zukunft
reichlich entlohnt: durch Ansiedlung und Bindung der Einwanderer an das Land, in

is Antonius Pytlak, Die deutschen Kolonisationsbestrebungen auf den Staatsdomänen im
Königreiche Polen von 1793-1864, Boma-Leipzig 1917.
Zitiert nach Arthur Schmidt, Die Evangelisch-Augsburgische Kirche in Polen, in: Deutsches
Schicksal in Polen. Ein Rückblick auf das kirchliche, völkische und wirtschaftliche Schaffen
der Deutschen aus Mittel- und Ostpolen, hrsg. von Arthur Schmidt, Hannover 1953, 48-80,
hier 58f.
Sejm Królestwa Polskiego o dzialalnosci rzadu i stanie kraju 1816-1830 (wie Anm. 10).
Hier: Uwagi Komisji Izby Poselskiej, czytane i przyjçte przez Izbç na posiedzeniu w dniu
10. czerwca 1825 r. [Anmerkungen der Abgeordnetenkammer vorgetragen und angenommen
durch das Abgeordnetenhaus in der Sitzung vom 10. Juni 1825], 181-249, hier 248.



124 Severin Gawlitta

dem sie leben, durch deren stärkeren Zusammenschluss mit den Einheimischen,
durch Bekehrung ihrer Vorstellungen hin zum nationalen Denken und damit zu
ihrer schnelleren Naturalisierung.»

Die Regierungskommission machte sich diese Ansichten zueigen. Dies fand
seinen Ausdruck in der Einführung von Stipendien für angehende evangelische
Geistliche, die damit unter die Aufsicht der Kommission für Glaubensangelegenheiten

fielen." Die religiöse Betreuung der Kolonisten durch einheimische
evangelische Geistliche war auch dem Sejm wichtig. Bei etwaigen Engpässen bei der

Berufung von Pastoren wurde die Regierungskommission aufgefordert, diese zu
beheben.20

Die kongresspolnische Politik verfolgte gegenüber den lutherischen Kolonisten

demnach zwei Ziele. Zum einen galt es, durch den Ausbau des evangelischen
Kirchenwesens einen zusätzlichen Anreiz für den Zuzug von Ausländern zu
schaffen; zum anderen sollte mittels evangelischer Seelsorge die Integration der
Kolonisten gefördert werden. Durch die Gewährleistung von religiöser
Betreuung sollten Ausländer angezogen und ihnen gleichzeitig die Möglichkeit
gegeben werden, sich heimisch fühlen zu können. Welches Gewicht dem letzten

Aspekt tatsächlich beigemessen wurde, lässt sich nicht abschliessend klären. Fest

steht, dass es sich hierbei um eine langfristige Zielsetzung handelte und vorerst
der ökonomische Gesichtspunkt Priorität genoss. 1829 sah die Regierungskommission

des Innern die Frage der evangelischen Seelsorge nach wie vor durch
das Prisma der wirtschaftlichen Vorteile. Aus ihrer Sicht unterlag es keinem
Zweifel, «dass die ins Land gerufenen Ausländer [...] niemals dort dauerhaft
siedeln würden, wenn ihnen die Ausübung ihrer religiösen Riten nicht garantiert
worden wäre». Daher sei es angebracht, «alle möglichen Mitteln aufzubringen,
um dies zu erreichen»." Darüber hinaus wurde regierungsintern darauf
hingewiesen, dass gegenüber den eingewanderten Ausländern in dieser Frage Versprechungen

gemacht worden seien, die es einzuhalten gelte.

« [die Regierung] hat zur Kenntnis genommen, dass in den Städten Pultusk und
Lomza eine bedeutende Zahl von Unternehmern evangelischer Konfession
angesiedelt ist, und dass diese Zahl ständig größer wird. Doch aufgrund des Fehlens
einer Kirche steht diese Bevölkerung ohne die Möglichkeit der Ausübung ihrer
religiösen Pflichten da. Deshalb ist der Bau von Kirchen ihres Bekenntnisses in den

18 Archiwum Glówne Akt Dawnych [Hauptarchiv Alter Akten; weiter AGAD]. Centraine
Wladze Wyznaniowe [Zentrale Behörde für Konfessionsangelegenheiten; weiter
CWW], Sign. 1060, Schreiben des Bürgerrates der Wojewodschaft Augustów an den Königlichen

Statthalter im Staatsrat vom 3. Mai 1819, 33-35.
Raport Rady Stanu Królestwa Polskicgo z dzialalnosci rza_du i stanu kraju w latach 1818-
1819. przedstawiony na posicdzeniu Sejmu dnia 14. wrzesnia 1820 r. [Bericht des Staatsrates
des Königreiches Polen über die Tätigkeit der Regierung und über die Lage des Landes in
den Jahren 1818-1819. vorgestellt in der Sejmsitzung vom 14. September 1820], vollständig
abgedruckt in: Obraz Królestwa Polskiego (wie Anm.l 1), 99-183, hier 104.

Obraz Królestwa Polskiego (wie Anm. 11). 104; Sejm Królestwa Polskiego o dzialalnosci
rzadu i stanu kraju 1816-1830 (wie Anm. 10), 184.

21 AGAD. CWW. 1129. Schreiben der Komisja Rza.dowa Spraw Wewnetrznych i Duchowych
[Regierungskommission des Innern und der Geistlichen Angelegenheiten: weiter KRSWiD]
vom 31. Januar 1829, 15f.



Die religiöse Betreuung eler deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 125

oben erwähnten Städten sehr wichtig, sowohl um das Vertrauen der aus dem Ausland

einwandernden Unternehmer zu gewinnen, denen dies bei deren Ansiedlung
zugesichert worden war, als auch um das Gedeihen dieser Ansiedlungen zu gewährleisten

...»

Der Staat verstand sich jedoch nicht als Initiator von Gemeindegründungen,
sondern nur als Unterstützer solcher Projekte. Die Regierung war nicht bereit, die

vollständige Summe für den Unterhalt eines Kirchspiels zu übernehmen. Sie
bestand vielmehr darauf, dass «die Dinge so gehandhabt werden, dass die
Gemeindemitglieder die Kosten der Gründung und Erhaltung auf sich zu nehmen bereit
sind. Die Regierung kann ihnen nur mit Hilfeleistungen beistehen».2' Mindestens
50% der Unterhaltskosten waren von den Gläubigen selbst aufzubringen.
Lediglich bei der Bezahlung der Pastoren war die Kommission grosszügiger.
Hier übernahm sie vielfach mehr als die Hälfte des Jahrcsgchaltcs.24 Zudem kam

es dem Staat nicht so sehr auf den Bau von einzelnen Kirchen an, sondern
vielmehr auf die Errichtung von möglichst vielen Bethäusern sowie auf die Förderung

und den Unterhalt der evangelischen Geistlichkeit."^ Hierzu wurden ebenfalls

Zuschüsse aus der Staatskasse gebilligt."6

Die Struktur der evangelisch-lutherischen Kirche

Im Zuge der Einwanderung und aufgrund der staatlichen Unterstützung verzeichnete

insbesondere die lutherische Kirche einen starken Zuwachs an Mitgliedern
und Gemeinden. Seit 1810 erhöhte sich die Zahl der Protestanten in Polen von
125'694 auf insgesamt 29T254 im Jahre I860.27 Der mit Abstand grösste Teil
entfiel auf die evangelisch-augsburgische Kirche mit 281.748 Seelen."8 Dieser

Anstieg spiegelte vor allem die verstärkte Einwanderung seit Mitte der 1830er
Jahre wider. In dieser Zeit stieg auch die Zahl der lutherischen Kirchengemeinden

von 37 im Jahre 1828 auf 62 um 1865.29 Die deutsch-evangelischen Immigranten

erhöhten die Zahl der potenziellen Beitragszahler, so dass jetzt eine Reihe

von Kirchspielgründungen, deren Errichtung vorher verschoben worden war,

- AGAD, CWW. 1212. Schreiben der KRSWiD vom 5. Januar 1828, 4. - Siehe auch AGAD.
CWW, 1212, Schreiben der KRSWiD vom 23. Nov. 1829, 23.

Zitiert nach Schmidt, Evangelisch-Augsburgische Kirche in Polen (wie Anm. 16), 59f.
24 AGAD, CWW, 1362, Verzeichnis für die Staatskasse für 1848, 249ff.
25

AGAD, CWW, 1129, Schreiben der KRSWiD vom 31. Januar 1829, 15f.
Zwischen 1820 uns 1823 wurden aus der Staatskasse jährlich 100.000 Zloty für die beiden

evangelischen Kirchen im Königreich Polen ausgegeben; Sejm Królestwa Polskiego o

dzialalnosci rza.du i stanie kraju 1816-1830 (wie Anm. 10), 184.

Adolf Ròzanski, Pròba okreslenia liczby imigrantów niemieckich przybytych na teren
Królestwa Kongresowcgo [Versuch einer Bestimmung der Zahl deutscher Einwanderer auf dem
Gebiet Kongresspolens], in: Rocznik Dziejów Spolecznych i Gospodarczych, 10 (1948),
185-201, hier 189 Tab. IL; Busch, Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 50.
Busch. Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 72.

29 Busch. Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 72.



126 Severin Gawlitta

nachgeholt werden konnte. Damit erklärt sich auch, weshalb manche evangelische

Kirchengemeinde erst Jahre oder sogar Jahrzehnte nach der Ansiedlung
der ersten deutschen Kolonisten entstanden war.30

Die Regierung orientierte sich bei der Förderung evangelischer Gemeinden an
den Empfehlungen des evangelischen Konsistoriums, das sein Urteil von der
Anzahl künftiger Mitglieder abhängig machte.31 Daneben wurde auch deren materielle

Lage berücksichtigt. So sollte sichergestellt werden, dass die entstehende
Gemeinde von den Gläubigen auch langfristig getragen werden konnte. Besonders

in rückständigen ländlichen Regionen war die Bereitschaft der evangelischen

Bevölkerung zur Zahlung von Beiträgen äusserst schwach ausgeprägt.
Sie verliessen sich dabei völlig auf die Hilfsleistungen des Staates. Die Bildung
mancher Gemeinde musste daher auf spätere Zeit verschoben werden.32

Das Gemeindezentrum mit Kirche und Pfarrsitz entstand in der Regel in einer
Stadt oder in einer grösseren Ansiedlung. Doch in den flächenmässig sehr
ausgedehnten Gemeinden konnten nur wenige Mitglieder vom Zentrum aus betreut
werden. Den Siedlern in den vom Pastorat weit entlegenen Kolonistendörfern
war es nur selten möglich, Gottesdienste in der Stadt zu besuchen. Sie mussten
dabei grosse Entfernungen überwinden, was bei den schwierigen und z. T.

unpassierbaren Wegen eine enorme Anstrengung erforderte. Noch 1905 berichtete

das lutherische Konsistorium über die alltäglichen Hindernisse der Kolonisten

auf dem Weg zur Pfarrkirche:

«Die Mitglieder der evangelischen Kirche in Polen sind über weite Gebiete
verstreut. Mit Ausnahme der beiden Gemeinden in der Stadt Lodz, erstrecken sich alle
anderen über einige, und manche sogar über einige Dutzend [Quadrat]Meilen.
Fügen wir hinzu die an vielen Orten bemitleidenswerten Verkehrmittel und geradezu
unmöglichen Wege im Herbst oder Frühling, dann werden wir verstehen, dass viele
Mitglieder, trotz ehrlichsten Willens, die Kirche nicht besuchen können.»33

Die Folge dieser Verhältnisse war, dass die grosse Mehrheit der evangelischen
Gläubigen nur wenig Kontakt zum Gemeindezentrum hatte und die Gottesdienste

in der Pfarrkirche äusserst selten besuchte. Dennoch förderte die
Kommission für Glaubensangelegenheiten die Gründung weit ausgedehnter Gemeinden,

denn nur so war es möglich, die zerstreuten deutschen Kolonisten als potenzielle

Beitragszahler zu erfassen.34 Auf der anderen Seite achtete die Regierung
bei der Entstehung neuer Kirchspiele sehr genau auf die Grenzziehung, damit die

Gastpary, Historia Protestantyzmu, Bd. I (wie Anm. 8), 252 u. 266.

AGAD, CWW, 1060, Schreiben der Wojewodschaftskommission Masowien vom 16. März
1821, 71f.
AGAD, CWW, 1060, Schreiben der Wojewodschaftskommission Augustów vom 16. Febr.
1821.49.
Ksiazeczka pamia_tkowa na uroczystosc 25-lecia ogólnego Synodu Pastorów Okrçgu Kon-
systorskiego Ewangelicko-Augsburskiego [Gedenkbuch zur 25jährigen Jubelfeier der
allgemeinen Prediger-Synoden des Warschauer ev.-augsb. Konsistorialbezirks], Warszawa 1905.
35.
Pawel Fijalkowski, Ewangelicy na pofudniowo-zachodnim Mazowszu w XVIII i XIX wieku
[Die Protestanten im südwestlichen Masowein im 18. u. 19. Jahrhundert], in: Przegla.d Histo-
ryczny, 82 (1991), H. 1, 125-133, hier 129.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 127

evangelische Bevölkerung - zumindest annähernd - gleichmässig verteilt blieb.

Auf diese Weise verfestigte sich eine spezifische Struktur der evangelisch-augsburgischen

Kirchengemeinden, die durch die räumliche Distanz zwischen dem

Pastorat und den entlegenen Kolonien gekennzeichnet war und die bis zum
Ausbruch des Ersten Weltkriegs das kirchliche Leben der Kolonisten prägte. Trotz
dieser Defizite waren die Lutheraner für die staatliche Unterstützung dankbar.

Der erste Vorsitzende des evangelischen Generalkonsistoriums, Gottlieb Linde,
wies auf den gegenseitigen Nutzen hin, der sowohl für die ausländischen
Einwanderer als auch für den Staat durch die Förderung neuer evangelischer Kirchspiele

entstünde. Er unterstrich die «positive Entwicklung bei der Errichtung von
Kirchengemeinden für die zuziehenden Siedler» und die Massnahmen der Regierung

zur Regelung religiöser Bedürfnisse als «ein Mittel zur Verbesserung und
als Garantie aller anderen administrativen Absichten.»36 Ihre Dankbarkeit zeigten

auch die Evangelischen vor Ort, vor allem bei den Feierlichkeiten zur
Einweihung einer neuen Pfarrkirche.

«Während des [Einweihungs-]Gottesdienstes ermunterte Pastor Lauber in seiner auf
Deutsch und Polnisch gehaltenen Predigt die evangelische Gemeinde zur Dankbarkeit

gegenüber der Regierung, die so bedeutend zum Bau der Kirche ihres Bekenntnisses

in Przysnysz und zum Unterhalt des dortigen Pastors beigetragen hatte.
Schließlich sei erwähnt, dass nach dem Gottesdienst ein Essen seitens des
Kirchenkollegiums für mehrere Dutzend Personen gegeben worden war, während dessen

das allgemeine Echo der Dankbarkeit für die Regierung des Königreiches Polen zu
hören war.»37

Die Pastoren der evangelisch-augsburgischen Kirche in Russisch-Polen waren,
wie in den christlichen Konfessionen üblich, das Bindeglied zwischen der

Kirchenleitung und den Gläubigen vor Ort. Sie verkörperten demnach ihre Kirche
als solche, leiteten aber zugleich in eigener Verantwortung das religiöse Leben in

den Gemeinden. Ihr Verhältnis zu den Gemeindemitgliedern wurde sowohl
durch die Eigenarten des Kirchensystems selbst, als auch durch ihre Persönlichkeit

geprägt. Ihre soziale Herkunft, ihre Bildung sowie ihre Einstellung zu den

Gläubigen waren dabei ebenso von Bedeutung wie die territoriale Ausdehnung
des Kirchspiels oder die materielle Lage der Gemeindemitglieder.

Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts wanderten mit den deutschen

Ansiedlern auch einzelne evangelische Seelsorger nach Polen ein. Doch die aus
den deutschen Staaten stammenden Prediger wechselten häufig aus materiellen
Gründen die Gemeinde oder kehrten nach wenigen Jahren in ihre Heimat
zurück.38 Die kongresspolnische Regierungskommission versuchte zu Beginn der

35 Ebenda.
16 Rede des Gottlieb de Linde bei der Einsetzung des Generalkonsistoriums am 2. Juli 1828,

abgedruckt in: Monitor Warszawski 1828, Nr. 126 u. 128.
37 AGAD, CWW, 1206, Schreiben des Wojewodschaftskommissars im Bezirk Przasnysz vom

20. Juni 1826, 178f.
s Tadeusz Stegner, Pastorzy ewangeliccy w Królestwie Polskim w latach 1815-1914 [Die

evangelischen Pastoren im Königreich Polen], in: Inteligencja Polska XIX i XX wieku [Die
polnische Intelligenz im 19. u. 20. Jahrhundert], Red. R. Czepulis-Rastenis, Warszawa 1991,
108-145, hier 110.



128 Severin Gawlitta

1820er Jahre, durch Einführung von Stipendien für angehende evangelische
Geistliche, die Abhängigkeit von ausländischen Predigern zu verringern, doch
zunächst ohne nennenswerten Erfolg. Seit 1832 setzte die zaristische Verwaltung

in Kongresspolen für die Ausübung der geistlichen Tätigkeit in der
lutherischen Kirche den Abschluss eines Theologiestudiums an einer russischen
Universität voraus.

° Im Jahre 1849 wurde diese Bestimmung dahingehend
verschärft, dass nur noch russische Untertanen und zugleich Absolventen der
Hochschulen in Dorpat oder Helsingfors eine pastorale Tätigkeit im Königreich
aufnehmen durften.41 Damit wurde Ausländern praktisch verboten, als Prediger in
den evangelischen Kirchengemeinden Russisch-Polens aufzutreten. Die evangelischen

Pfarramts-Kandidaten aus Kongresspolen studierten vor allem an der
Universität in Dorpat.42 Trotz aller staatlichen Massnahmen (Gesetze, Stipendien)

blieb die Anzahl der einheimischen Theologiestudenten zu gering, um den
Bedarf an Pastoren decken zu können. Zum Theologiestudium wurden nur
Absolventen von Gymnasien zugelassen, die das entsprechende Reifezeugnis
erlangt hatten. Doch für viele war der Besuch einer weiterführenden Schule eine

kostspielige Angelegenheit, und wer dennoch den gymnasialen Abschluss
erreichte, der fühlte sich nicht immer für die Laufbahn eines Geistlichen berufen.
Etwa die Hälfte der Prediger stammte aus einer Pastorenfamilic; jeder Dritte war
der Sohn eines Lehrers, Kantors oder eines anderen Kirchenamtsdieners war. Der
Rest entfiel auf Nachfahren von eingewanderten Kolonisten, Handwerkern oder
Kaufleuten.43 Wie schwer der Pastorenmangel wog, zeigte die Entwicklung in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Während sich die lutherische Bevölkerung

in Russisch-Polen in den fünf Jahrzehnten vor dem Ausbruch des Ersten

Weltkrieges auf über 600'000 mehr als verdoppelt hatte, veränderte sich im selben

Zeitraum die Zahl der Gemeinden von 62 im Jahre 1865 auf lediglich 66

Kirchspiele im Jahre 1914, von denen zudem 17 unbesetzt waren.44

Bis 1828 konnten erst vier aus Kongresspolen stammende Kandidaten mit staatlicher
Unterstützung zu Predigern ausgebildet und in den Dienst der evangelisch-augsburgischen Kirche
aufgenommen werden. Rede Gottlieb Lindes bei der Einsetzung des Generalkonsistoriums
am 2. Juli 1828. abgedruckt in: Monitor Warszawski 1828, Nr. 126 u. 128.

40 AGAD, CWW, 1048, Allgemeine Verordnungen 1825-1865, zitiert nach Stegner, Pastorzy
ewangeliccy w Królestwie Polskim (wie Anm. 38), 11 OC; Eduard Kneifel, Geschichte der
Evangelisch-Augsburgischen Kirche in Polen. Niedermarschacht über Winsen/Luhe 1962,
122.

Dziennik Praw Królestwa Polskiego, Bd. 40, 13ff.; Stegner. Pastorzy ewangeliccy (wie
Anm. 38), 110.

" Bis 1832 studierten die evangelischen Geistlichen hauptsächlich in Königsberg, vereinzelt
auch in Berlin (seit 1810), Breslau und Halle. Etwa 50 Pastoren konnten ein Studium an
einer deutschen Universität vorweisen. Es handelte sich dabei ausschliesslich um eingewanderte

Deutsche. Nur wenige von ihnen stammten aus den Baltischen Provinzen. Stegner,
Pastorzy ewangeliccy (wie Anm. 38), 11 Of.; Eduard Kneifel, Die Pastoren der Evangelisch-
Augsburgischen Kirche in Polen. Eging'Niederbaycm 1967, 9.

Stegner, Pastorzy ewangeliccy (wie Anm. 38), 1 12.
44 Hausfreund. Volkskalender fur 1916, 120 125.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 129

Vor dem Hintergrund der grossen Ausdehnung der Gemeinden reduzierte sich
die Beziehung des Pastors zu den Kolonisten auf einige wenige Besuche in den

Kolonistendörfern pro Jahr. Abgeschnitten vom Mittelpunkt des Kirchspiels nahmen

sie kaum am kirchlichen Leben (in) der Gemeinde teil. Ganz anders gestaltete

sich die Lage der Evangelischen im Zentrum der Gemeinde und in den nahe

gelegenen Kolonien. Hier war das Verhältnis des Pastors zu den Gläubigen
intensiver. Nicht nur durch den regelmässigeren Besuch der Gottesdienste, sondern

auch über das Kirchenkollegium oder durch die Funktion des Pastors als Lehrer.
Somit kam es also zu einer «Zweitteilung» der Gemeinden. Die im Zentrum der
Gemeinde lebenden Lutheraner erfuhren eine bessere seelsorgerische Betreuung
durch den Pastor und nahmen das dortige religiös-kirchliche Geschehen unmittelbar

wahr. Dies hatte zur Folge, dass das kirchliche Leben in der Gemeinde vor
allem von den evangelischen Stadtbewohnern getragen wurde. Es war vor allem
ihrem Engagement zu verdanken, dass ein kirchliches Gcmeindeleben überhaupt
stattfand. Sic besetzten in der Regel auch das Kirchcnkollcgium und nahmen so

einen entscheidenden Einfluss auf die innere Entwicklung des Kirchspiels. So

organisierten sie u. a. die Pastorenwahl, kümmerten sich um die Finanz- und

Verwaltungsangelegenheiten der Gemeinde oder richteten Kirchenkreise ein.

Die evangelische Bevölkerung auf dem Land war von den Vorgängen im
Gemeindezentrum weitgehend abgekoppelt. Sie stand in einer losen Beziehung zum
Kirchenkollegium und hatte auch nur sporadischen Kontakt zum Pastor. Ein

etwas intensiveres Verhältnis zu den Gremien und Einrichtungen des Kirchspiels
hatten Kolonisten in den nahe am Zentrum gelegenen Dörfern und Kolonien.
Doch auch sie besuchten nur unregelmässig die Gottesdienste. An die Zugehörigkeit

zum Kirchspiel erinnerten die Kolonisten lediglich die wenigen jährlichen
Besuche des Pastors in ihren Kolonien und Dörfern und die vielfach als ungerecht

empfundene Zahlung von Kirchenbeiträgen. Neben den weiten

Entfernungen entstand zudem eine soziale Distanz zwischen dem Pastor und den

Mitgliedern der Gemeindevertretung auf der einen und den Kolonisten auf der anderen

Seite. Den akademisch ausgebildeten, meist aus städtischen Familien
stammenden Pastoren standen die z. T. nicht alphabetisierten Kolonisten gegenüber,
die den Pastor zwar als Autorität anerkannten, mit ihm aber nicht regelmässig
kommunizierten. Zudem zeigten die Mitglieder des Kirchenkollegiums wenig
Interesse an den Problemen und Sorgen der ländlichen Siedler.45 Aus praktischen
Gründen wählten die Gemeindemitglieder ihre Vertretung aus Kandidaten, die
im Zentrum des Kirchspiels oder in dessen Nähe wohnten. Auf diese Weise
konnte gewährleistet werden, dass die gewählten Repräsentanten der Kirchengemeinde

an den Sitzungen des Kirchenkollegiums regelmässig teilnahmen. Damit
aber fanden die Kolonisten kaum Eingang in diese Gremien.

Tadeusz Stegner, Rola kosciola ewangelickiego w zyciu kolonistów niemieckich w Królest-
wie Polskim 1815-1915 [Die Rolle der evangelischen Kirche im Leben der deutschen
Kolonisten im Königreich Polen], in: Niemieccy osadnicy w Królcstwie Polskim [Deutsche Siedler

im Königreich Polen] 1815-1915, Red.: Wieslaw Caban, Kielce 1999, 177-194, hier 182.



130 Severin Gawlitta

Kantoratswesen

Das Gros der Kolonisten blieb zwar offiziell in Kirchengemeinden organisiert,
regelte aber das religiöse Leben selbst und weitgehend unabhängig vom Pastorat.
Die Siedler errichteten in ihren Kolonien Bethäuser, in denen der Kantor aus der
Postille (falls eine solche vorhanden war) oder aus der Bibel vorlas. Diese Form
der Seelsorge war unter den lutherischen Kolonisten die Regel und bildete das

Spezifikum des evangelischen Kirchenwesens in Polen.

Für die Kolonisten war die Befriedigung ihrer seelsorgerischen Bedürfnisse
als Teil ihrer Selbstwahrnehmung und Identität von besonderer Bedeutung. Dies
wird u. a. belegt durch die Tatsache, dass bei jeder neuen Koloniegründung ein
Grundstück für das Bethaus, entsprechend seiner geläufigen Bezeichnung in das

Grundbuch als «Schule» eingetragen, eingeplant wurde.46 In den Kolonien, in
denen ein Bethaus erbaut wurde, wählten die Kolonisten einen Kantor, der den

Pastor «vertreten» sollte.4' Daneben unterrichtete er im Winter die Kinder. Zum
Kantor wählten die Kolonisten einen lese- und schreibkundigen Landwirt oder
Handwerker.48 Anfangs handelte es sich oft um zusammen mit den Kolonisten
eingewanderte Lehrer.49 In bereits etablierten Kolonien wurde ein Kantor von
ausserhalb angestellt. Zuvor jedoch verlangte man vom Bewerber eine Probeandacht.

Fiel diese für die Kolonisten zufriedenstellend aus, und sagte sein Äusseres

und sein sonstiges Auftreten ihnen zu, so galt er als gewählt. Die Aufwendungen

für den Kantor hingen von Grösse und Wohlstand der Kolonie ab. Die
Auszahlung der ohnehin kargen Besoldung des Kantors verlief jedoch nur selten

reibungslos. Nur mit Mühe, oft unter Zwang und mit viel Streit, konnten die
Beiträge für den Unterhalt der Kantoren eingetrieben werden.51 Das Bethaus befand
sich in der Regel in einer grösseren Kolonie, das auch von Evangelischen aus
den nahe liegenden kleineren Siedlungen genutzt wurde. So entstanden die sog.
Kantorate, die in manchen Fällen zwei oder mehr Kolonistendörfer umfassten.
Das Kantoratssystem war somit eine eigentümliche «Schöpfung» der deutschen
Siedler in Polen, die aller Wahrscheinlichkeit nach eine Zwischenform der
schwäbischen «Stunde» und des vorstaatlichen, privat geleiteten Schultypus
bildete. "

46 Manchmal wurde das Schul- und Bethaus sogar als erstes errichtet, noch bevor Wohnhäuser
und Wirtschaftsgebäude fertiggestellt waren. In der Regel jedoch bauten die Ansiedler ihr
Gotteshaus erst dann auf, nachdem sie sich etabliert und ein Auskommen gesichert hatten.
Ergo, Die Geschichte der deutschen Kantoratsschulen in Kongresspolen, in: Deutsche Blätter
in Polen, 6 (1929), 144-153, hier 143; Otto Heike, 150 Jahre Schwabensiedlungen in Polen
1795-1945, 3. Aufl., Leverkusen 1983, 31; Bursche. Evangelisch-Augsburgische Kirche in
Polen (wie Anm. 7), 54.
Kneifel, Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen Kirche (wie Anm. 40). 141.

* Ebenda. 55.

Heike, 150 Jahre Schwabensiedlungen (wie Anm. 46). 32.

Ergo, Geschichte der deutschen Kantoratsschulen (wie Anm. 46), 145.

Kneifel, Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen Kirche (wie Anm. 40), 1 14.
" Bursche, Evangelisch-Augsburgische Kirche in Polen (wie Anm. 7), 55.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 131

Das religiöse Leben in den evangelischen Dörfern und Kolonien beschränkte

sich auf die oben zitierten Lesegottesdienste und Erbauungsstunden, denen der

Kantor vorstand. Diese Praxis hatte bis in die 30er Jahre des 19. Jahrhunderts

Bestand und änderte sich erst mit der Bestimmung der Regierungskommission
des Innern und der Glaubensangelegenheiten von 1838. Danach durfte der

«evangelische Lehrer oder Kantor» den «weitentfernt wohnenden Gemeinde-

geistlichen bei kirchlichen Amtshandlungen ersetzen, die später vom Pastor zu
bestätigen»"3 waren. Vor allem Nottaufen waren jetzt ausdrücklich erlaubt.

Zugleich sollte das Amt des Kantors der Aufsicht des evangelischen Konsistoriums
unterstellt werden. Bis dahin Hessen die evangelischen Kolonisten ihre Kinder in

der nahe gelegenen katholischen Kirche taufen. Trotz dieser Besserstellung
blieben die Kantoren nach wie vor von den Kolonisten abhängig. Vor allem die

geringe sowie unrcgelmässige Bezahlung und der damit verbundene ständige

Kampf um die Existenzsicherung machten die Kantoren zum schwächsten Glied
innerhalb der Kolonistengemeinschaft. Noch 1906 hicss es hierzu:

«Es gibt in unserem Lande Gemeinden, die zuwenig bemittelt sind, um ein eigenes
Kirchensystem zu unterhalten, es gibt Ortschaften, in die der Pastor nur selten oder
auch gar nicht hinkommt, [...] es gibt Dörfer, wo kein Bethaus, keine Schule, kein
Kantorat \orhanden ist, oder falls vorhanden, nur ein kümmerliches Dasein fristen,
und wo unsere Kantoren des Öfteren am Hungertuche nagen [...]: Kein Wunder,
dass unter solchen Umständen viele Seelen unserer Kirche verloren gehen und ihr
den Rücken kehren, während andere in Gleichgültigkeit oder gar im Unglauben
versinken.»

Angesichts der schwierigen materiellen Lage der Kantoren überrascht es nicht,
dass sich meist Kandidaten aus niederen sozialen Schichten um dieses Amt
bewarben. Die Folge war, dass viele von ihnen ohne entsprechende Bildung und

Qualifikation ihren Dienst verrichteten - ein Zustand, über den sich insbesondere

die Pastoren beklagten, ohne jedoch daran etwas ändern zu können. Sie befürchteten

einen Verfall der Kantorate, «weil Lehrer mit der geforderten Qualifikation
nicht aufzutreiben sind. Die Kinder bleiben ohne Unterricht, die Erwachsenen

ohne Gottesdienst, ohne Befriedigung ihrer religiösen Bedürfnisse.» Doch
«dieselben aber zu entlassen würde wegen gänzlichen Mangels an anderen
Kandidaten nicht angehen, zumal das Gehalt ein sehr geringes ist und auch keine

AGAD. Kom. Woj. Kaliskiego [Wojewodschaftskommission Kaiisch], Sign. 2009. Schreiben

der KRSWiD an die Kalischer Gouvernementregierung vom 8./20. September 1838, o.
Sa.

AGAD. Kom. Woj. Kaliskiego, 2009, Schreiben der Kolonisten aus den Kolonien Danielów,
Spinelów und Aleksandrów an die KRSWiD von 1713. Dezember 1939, o. Sa.; AGAD,
CWW. 1164, Schreiben des Gemeindevorstehers von Bielawa an die KRSWiD vom 6./18.

August 1841. o. Sa.

Archiv der ev.-augsb. Gemeinde in Warschau, Nachlass Gastpary (nicht geordnet),
Rundschreiben des Generalsuperintendanten des Warschauer ev. -augsb. Konsistorialbezirks an
die Herren Lehrer und Kantoren vom 2./15. Nov. 1906, o. S.

Dokumentensammlung des Herder-Instituts Marburg (weiter DSHI) 100 Breyer, A., Nr. 278,
Jahresbericht des Pastors Wüstehube aus Radom (1876), 206.



132 Se verin Gawlitta

Aussichten auf Erhöhung vorhanden sind.»57 Warum dennoch vielen Kandidaten
der Beruf des Kantors als erstrebenswert erschien, lag hauptsächlich an der

Aufwertung von 1838/1839, die dem Kantor eine kirchlich gehobene Stellung
einräumte und damit den Anwärtern eine innere Genugtuung zu versprechen
schien.58 Darüber hinaus war das Kantoratssystem für die lutherische Kirche
Kongresspolens von grundlegender Bedeutung, denn sonst hätten ihre
Kirchengemeinden nicht existieren können. Dies verschaffte ihnen ein gewisses
Wohlwollen seitens des evangelischen Konsistoriums und der Geistlichkeit.59

Das Verhältnis der Kantoren zu den deutschen Kolonisten gestaltete sich

überwiegend spannungsreich. Zunächst erkannten die Kolonisten die mit ihnen

eingewanderten Lehrer und Kantoren als den geistigen Mittelpunkt ihres Dorfes
an und suchten bei ihnen Rat in allen möglichen Fällen.60 Dies änderte sich
jedoch in den darauffolgenden Jahrzehnten mit einer neuen Generation von Kanntoren,

die weder den Bildungsgrad noch das Einkommen und somit auch nicht
die Autorität ihrer Vorgänger erreichten. Sie gerieten in der Folge in eine immer
stärkere Abhängigkeit von den Kolonisten, was zu dauerhaften Konflikten führte.

Besonderns dort, wo sie aus der Sicht der deutschen Landwirte eine «anstös-

sige» Lebensführung an den Tag legten, verloren sie das letzte Quäntchen Achtung

innerhalb der Dorfgemeinschaft. Es war nicht leicht für die Kantoren, ein

gutes Verhältnis zu den Kolonisten aufzubauen. Manche wohlhabenden Landwirte

sahen in ihnen schon aufgrund ihrer geringen Entlohnung, «nur etwas
ähnliches wie einen besseren Knecht.»61 Nur selten gelang es den Kantoren, sich

Achtung und Anerkennung bei den Kolonisten zu verschaffen. Am ehesten dann,

wenn sie «manche Laune ihrer Kantoratsmitglieder» in Kauf und sich selbst
zurücknahmen, nicht überlegen auftraten und sich keine Blosse gaben. Der Kantor,
der allen Kantoratsmitgliedern diente, musste jedem «ein freundliches Gesicht
machen».6 Alle waren seine «Brotgeber und Wohltäter», ihnen musste stets die
tiefste Dankbarkeit gezeigt werden - dabei gab es in jedem Dorf oder Kantorat
sich befehdende Parteien und Familien.63

Das evangelisch-augsburgische Konsistorium und einige Geistliche versuchten

solcher Entwicklungen Herr zu werden, indem sie Vorgaben an die Kantoren
erliessen, von denen sie sich eine einheitliche Linie und Erscheinung der
Dorfprediger erhofften. Die Kantoren hatten keine theologische Vorbildung und waren

in der Regel Autodidakten, die bei der Vertretung des Pastors und der
Ausübung ihres Amtes zum Teil grobe Fehler machten.

" DSHI 100 Breyer. A.. Nr. 278. Jahresbericht des Pastors G. Gundlach aus Chetm (1876).
20e).

58 Kneifel. Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen Kirche (wie Anm. 40). 114.
9 Ebenda: Hierzu auch Bursche. Evangelisch-Augsburgischc Kirche in Polen (wie Anm. 7).

55.

Ergo. Geschichte der deutschen Kantoratsschulen (wie Anm. 46). 146.
61

Ergo. Geschichte der deutschen Kantoratsschulen (wie Anm. 46). 153.
6" Ebenda. 150 u. 153.
63 Ebenda. 150f.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 133

«Die unfähigen Kantoren sind eine echte Plage, denn was kann es Leidvolleres
geben, wenn der Gesang in der Kirche sich in ein widerspenstiges Chaos verwandelt,
und was für eine Pein für die Seele, wenn in der Schule den Kindern und Jugendlichen

der Kirchengesang nicht beigebracht wird. Die Vernachlässigung dieses
Aspekts, die Zeit des Verfalls der Kantorate aufgrund des Mangels begabter Kantoren,
fügte der Kirche einen nicht geringen Schaden zu...»64

Vor diesem Hintergrund begannen einige Pastoren, in dieser Angelegenheit
selbstständig auf eine Verbesserung hinzuarbeiten. Auf der Ebene der Gemeinden

riefen sie Kantorenkonferenzen zusammen, bei denen aktuelle Fragen der

Kolonistenbetreuung und die damit verbundenen Schwierigkeiten erörtert wurden.

5 Doch so gut gemeint diese Ansätze auch waren: Sie konnten die gegebenen

Verhältnisse nicht entscheidend ändern. Die Mehrheit der Pastoren hatte sich

um die Fortbildung und die Weiterentwicklung der Kantoren in ihren Gemeinden
nicht gekümmert. Vielmehr interessierten sich nur wenige für diese Fragen, die
meisten behandelten die Kantoren «wegwerfend und nichtachtend».66 1905

musste das lutherische Konsistorium daher selbstkritisch eingestehen:

«Mit Recht hat man die Kantorate das Schmerzenskind unserer Kirche genannt. Es

bereitet uns viel Kummer und Sorge. Aber wir dürfen es nicht verschweigen: Es ist

zum größten Teil unsere eigene Schuld, dass es so gekommen ist. Wir haben unser
Schmerzenskind hinsiechen lassen und es dem Sterben nahe gesehen und haben

lange nicht gefragt, was ihm denn eigentlich fehle und wie ihm geholfen werden
könne.»67

Relativ gut erging es den Kantoren hingegen in den Gemeindezentren oder in

den Städten. Dort zählte der Kantor, neben dem Organisten, Küster und
Kirchenschreiber, zu den Mitarbeitern der Kirche, die aus dem Gemeindehaushalt
bezahlt wurden.68 Darüber hinaus unterlagen die Kantoren am Amtssitz des Pastors

ständig seiner Aufsicht und seinen Anweisungen unterworfen. All dies trug zu

gesicherten sozialen Verhältnissen der Kantoren bei, und auch die Autorität des

Pastors färbte auf ihre Person ab. Die allermeisten ländlichen Kantoren konnten
daran jedoch nicht partizipieren. Die Annahme, wonach die Kantoren als

Seelsorger und Lehrer die Führungsposition unter den deutschen Kolonisten
eingenommen hätten, lässt sich ebenso wenig bestätigen, wie die Behauptung, dass sie

der Intelligenzschicht angehörten und die Verbindung zur zeitgenössischen
deutschen geistigen Bewegung aufrecht erhielten.69

64 Zwiastun Ewangeliczny, 17 (1878/79), Nr. 12, 287.
65 Zwiastun Ewangeliczny, 5 (1902), Nr. 11, 332ff; Unsere Kirche, 4 (1909), Nr. 44, 351, und

6(1911), Nr. 46, 364f.
Ergo. Geschichte der deutschen Kantoratsschulen (wie Anm. 46), 151.
Gedenkbuch zur 25jährigen Jubelfeier der allgemeinen Prediger-Synoden des Warschauer
ev.-augsb. Konsistorialbezirks. Warschau 1905, S. 61.
Busch, Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 54.
So wurden die Kantoren in den lutherischen Gemeinden Lipno, Pypin u. Ossówka charakterisiert.

Stanislaw W. Tylicki, Niemcy Ewangelicy w ziemi Dobrzyiiskiej [Die evangelischen
Deutschen im Dobriner Land], in: Praca (=Beilage für Biblioteka Warszawska), 8 (1908), 1 -

23; lOf.



134 Severin Gawlitta

Fasst man das kirchliche Leben der deutschen Kolonisten zusammen, so

ergibt sich ein Bild, das von Provisorium und Unzulänglichkeit bei der Seelsorge
bestimmt war. Die Herablassungen und Geringschätzung der Kantoren durch die
Kolonisten aber auch manche Pastoren sowie die Konzeptions- und Tatenlosigkeit

des lutherischen Konsistoriums bei deren Ausbildung lassen den Schluss zu,
dass die religiöse Betreuung durch die Kantoren in den deutschen Dörfern und
Kolonien nicht die Bedeutung für und den Einfluss auf die evangelischen Landleute

hatte, wie es allgemein anzunehmen wäre. Im Gegenteil: Das Fehlen geordneter

Verhältnisse in diesem Bereich provozierte die Ausbreitung von
Aberglaube, Sekten und Alkoholismus.

Die evangelische Geistlichkeit registrierte mit zunehmender Beunruhigung
die abergläubischen «Lebensweisheiten», die sich hartnäckig unter den
deutschen Kolonisten hielten. Pastor Schoeneich berichtete in seiner Chronik aus
dem Jahr 1913:

«Der Aberglaube begleitet die Leute von der Wiege bis zu Bahre. Wird ein Mädchen

geboren, so wird ihm ein Männerhemd angezogen, damit es später von den

Männern respektiert wird, einem Jungen ziehen sie ein Bauernhemd an, damit ihn
die Landwirte respektieren. Am Tage der Geburt darf man keine Gegenstände aus
Eisen verleihen, weil es Unglück bringt. Wenn das Kind während der Taufe schreit,
ist das ein gutes Zeichen, dass es gesund wachsen und nicht sterben wird. [...] Das

Moos an den Friedhofskreuzen ist ein wunderbares Mittel gegen Zahnschmerzen,
wenn man diesen um 12 Uhr Mittags auf den schmerzenden Zahn legt. [...] Wenn
der Braut es gelingt, dem Bräutigam beim Ausziehen seines Hochzeitshemdes die
Ärmel zuzubinden, wird sie niemals von ihm geschlagen werden.»70

Solche und ähnliche Entwicklungen wurden 1902 Gegenstand von Diskussionen
bei der Kantorenkonferenz der Lubliner Gemeinde. Schon damals berichteten die

Kantoren über «Aberglauben, Zauberei und Magie in den Dörfern».71 Der Lehrer
und Kantor Weiß aus der Kolonie Marianowo (Gem. Peisem) berichtete, dass

«grobe Ausschreitungen gegen die Sittlichkeit nur selten und vereinzelt vorkommen.

Dagegen kann man nicht genug gegen den Aberglauben ankämpfen». " Da

diese Entwicklung in einigen Kolonien ernst zu nehmende Ausmasse annahm
und vor allem die Jugendlichen «der Zauberei» anfällig waren, wurden die
Kantoren angewiesen, energisch über die Jugend zu wachen und den Älteren
«einzutrichtern, dass Aberglauben, Zauberei und Magie eine schwere Sünde seien».73

Doch wie die Eintragung in der Lubliner Gemeindechronik zeigt, waren diese

Aufrufe wenig erfolgreich. Das Fehlen an ausreichend vorgebildeten Kantoren
und die seltenen Besuche der Pastoren in den Kolonistendörfern begünstigten
den Aberglauben. So fand in der Gemeinde Przysnysz der Aberglaube eine grosse

Verbreitung, was ebenfalls auf den dortigen Mangel an kirchlicher Autorität
unter den deutschen Kolonisten zurückzuführen war.74

70 Chronik der ev. Gem. Lublin. Bd. I, 144f.
7' Zwiastun Ewangeliczny, 5 (1902), Nr. 11, 333f.
12 Brief des Kantors E. Weiß aus Marianowo, in: Unsere Kirche, 4 (1909), Nr. 2, 14.
73

74 Zwiastun Ewangeliczny, 8 (1905), Nr. 6, 186.
Zwiastun Ewangeliczny, 5 (1902), Nr. 11, 334.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 135

Der Aberglaube und die Anfälligkeit der Kolonisten gegenüber religiösen
Sekten lagen nicht weit von einander entfernt. Beides speiste sich letztlich aus

derselben Quelle, der unzureichenden religiösen Betreuung.

«Von religiöser Bewegung ist wenig zu spüren, da unter den Gemeindegliedern
noch sehr wenig religiöses Leben vorhanden ist. Hauptursache davon ist die
zerstreute Lage der Dörfer und Kolonien, die großen Entfernungen von der Kirche, die
nie von den Bewohnern entlegener Ortschaften besucht wird, und somit die dadurch
gelähmte Wirksamkeit des Predigers, welcher nur während seiner Fahrten durch das

Kirchspiel mit seinen Pfarrkindern in nähere Berührung kommt. Erst in neuester
Zeit haben sich die Baptisten die hiesige Gemeinde [Pultusk] zu ihrem Arbeitsfelde
erwählt. Am 18. November 1858 kam ein baptistischer Emissär des Auslandes hierher

und hielt einen öffentlichen Gottesdienst in der Kolonie Adamowo ab, wobei er
mehrere Erwachsene wiedcrtaufte und die Grundsätze seiner Sekte zu verbreiten
suchte. Ein für die Sekte gewonnener hiesiger Lehrer [...] benutzte jede Gelegenheit,

seiner Sekte Anhänger zu gewinnen, wählte sich aber bald ein größeres
Arbeitsfeld, indem er auch in die angrenzenden Parochien Ausflüge machte. [...] Ein
großer Eifer zeigt sich gewöhnlich bei den Neugewonnenen und jeder glaubt sich

zum Apostelamt berufen, die absurdesten Grundsätze verbreitend, jeden mit ihnen
nicht Übereinstimmenden verdammend und jede Disputation und Widerlegung
vermeidend, ja denselben mit Weinen und Klagen begegnend.»75

Die grössten Erfolge erzielten die Baptisten in den 1860er und 1870er Jahren in

den Landkreisen Mlawa, Sierpc, Gostynin, Gombin, Dqbie, Zduhska Wola und

Zyrardów.76 Es kam vor, dass ganze Kolonien zu den Baptisten übergingen, so

zum Beispiel in der Gemeinde Przasnysz.77 Ihre geografische Lage verrät, dass

diese im 18. Jahrhundert in England entstandene Glaubensgemeinschaft aus

Preussen nach Russisch-Polen übergeschwappt war.78 Die lutherische Kirche
reagierte auf diese Entwicklung hauptsächlich mit harschen Äusserungen und

Unterstellungen gegenüber den «Sektierern».79

Die lutherische Kirche besass kein Konzept, wie mit den Baptisten und anderen

Glaubensgemeinschaften umzugehen sei. Betreffend die missionarische

Betätigung der Herrnhuter beschränkte sie sich lediglich auf die Anweisung an
die Pastoren, sie nicht als Lehrer oder Kantoren anzustellen, da diese keinen
Einfluss auf die Jugend erlangen durften.80 Gegen die Sekten blieb also nur der
fromme Wunsch, durch Aufklärung der Gemeindemitglieder möglichen Austritten

vorzubeugen.

Busch, Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 199f.
6

Kneifel, Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen Kirche (wie Anm. 40), 142.

Bog Stegner, Protestantyzm, Polska. Biografia Pastora Leopolda Marcina Otto (1819-1882)
[Gott, Protestantismus, Polen. Biografie des Pastors Leopold Martin Otto], Gdansk 2000,
153.

78 Kneifel, Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen Kirche (wie Anm. 40), 141.
79 Zwiastun Ewangeliczny, 8 (1905), Nr. 6, 185.

«Auf die Anfrage des Superintendanten der Plocker Diözese, gibt das Konsistorium bekannt:
dass auf den Lehrer- und Kantoratsstellen keine Protestanten, die der Sekte der Herrnhuter
angehören, eingesetzt werden dürfen, denn diese könnten leicht Einfluss auf die glühende
Jugend ausüben und sie ihre Religionsrichtung übernehmen könnte». Archiv der ev.-augsb.
Gem. Warschau. Nachlass Gastpary. Schreiben des ev.-augsb. Konsistoriums an Pastor J.

Ludwig vom 6./18. Okt. 1859 (nicht inventarisiert), o. Sa.



136 Severin Geiwlitta

«Aufklärung ist die beste Waffe gegen die Sektengefahr, und diese Gefahr ist am
schlimmsten da, wo die Kirche mit dem Licht des reinen Wortes Gottes gar nicht
oder doch nur sehr wenig hinkommen kann, bei den Glaubensgenossen, die
zerstreut, weit von der Kirche und dem Pastor erreichbar, wohnen. [...] Manche Seelen,
welche die Sektierer abtrünnig zu machen verstanden haben, äußern schon ihr
Bedauern darüber, dass das Licht des reinen Evangeliums nicht früher zu ihnen
gedrungen ist, sie wären sonst nicht aus der Kirche ausgetreten. Es ist sicher eine
Lebensfrage für unsere Kirche, und besonders fur die Kirche auf dem Lande, dass wir
mehr Arbeitskräfte, und zwar richtig ausgebildete Arbeitskräfte, bekommen. Man
denke sich doch nur eine evangelische Familie, die drei-vier Meilen von der nächsten

Kirche entfernt wohnt, und vielleicht nicht einmal einen Betsaal oder eine Schule

in der Nähe hat. Wenn die sich von den Sendboten der Sektierer die Köpfe
verdrehen lässt, das ist wahrlich nicht so schwer zu verwundern. [...] Jeder wird zugeben

müssen, dass man dem elenden Treiben aller dieser Leute nicht anders

entgegentreten kann, als nur durch wahre Aufklärung des Volkes, und dazu sind aufgeklärte

Arbeitskräfte nötig ...»

Neben dem Übertritt zu einer Sektengemeinschaft gab es auch andere Formen
der Abwendung von der evangelischen Kirche. Einige Kolonisten versuchten
selbst ihre religiös-geistigen Bedürfnisse zu stillen und nahmen die seelsorgc-
rische Betreuung eigenverantwortlich in die Hand. So z. B. eine kleine Anzahl

von Mitgliedern der Grodzicer Gemeinde, die sich unter dem Namen «Erweckte»

von der lutherischen Kirche löste. Sie versammelten sich zu Erbauungsandachten

in privaten Häusern, meistens am Abend oder in der Nacht. «Jeder der

sich berufen fühlte, hielt Vorträge, und ein sechzehnjähriges Mädchen stand als

Prophetin in hohem Ansehen, weil sie im Zustand der Entzückung Mitteilungen
aus dem Reich der Seeligen machte.»82 Das evangelische Konsistorium versuchte,

die privaten Gebets- und Erbauungsstunden mit einem Verbot zu unterbinden.
Doch dies gelang nicht. Das Verlangen nach religiöser Gemeinschaft, die die
unzureichende Seelsorge in den ev.-augsb. Gemeinden nicht gewähren konnte, war
zu gross."

Das Fehlen einer starken kirchlichen Autorität in den deutschen Dörfern und

Kolonien begünstigte «den Verfall der Sitten, den Alkoholismus, die Ausschweifungen

und gewalttätige Auseinandersetzungen.»84 Dabei war die erste Generation

der Kolonisten dem Alkohol gegenüber weniger anfallig als ihre Nachkommen.

Nach der Landreform von 1864/66 nahm der Alkoholismus in den
deutschen Kolonien und Dörfern jedoch stetig zu. Mit der Landreform fiel das Monopol

der Grundherren, Alkohol herzustellen und ausschenken zu dürfen. " Es

überrascht daher nicht, dass fast alle Berichte über Alkoholismus in den deut-

^" Busch. Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 138f.
8

Kneifel, Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen Kirche (wie Anm. 40). 140.
84 Zwiastun Ewangeliczny, 8 (1905), Nr. 6, 184.

Dieses Recht der Grundherren wurde vielfach auch in Ansiedlungsverträgen festgeschrieben.
Wiestaw Sladkowski, Kolonizacja niemieeka w potudniowo-wschodniej czçsci Królestwa
Polskiego w latach 1815-1915 [Die deutsche Kolonisation im Südosten des Königreiches
Polen], Lublin 1969, 100; Adolf Eichler. Andrespol. Ein Ausschnitt aus der deutsehen

Ansiedlungsgeschichte in Kongresspolen, in: Deutsche Wissenschaftliche Zeitschrift in
Polen, 1 (1923), 50.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 137

sehen Kolonien aus der Zeit nach den Reformen der 1860er Jahre stammen. Die
ersten Hinweise auf die Trunksucht bei den deutschen Kolonisten liefert Busch

aus dem Kirchspiel Gostynin. Dort ist sie als ein «dunkler Schatten» neben
«ehelichen Zerwürfnissen» aufgetreten, was vor allem «der mangelhaften Mitwirkung
der Kirchenschulen» zuzurechnen war.86 1876 beklagte Pastor Wendt aus Rawa
in seinem Jahresbericht an das ev.-augsb. Konsistorium die «herrschende Trunksucht»

in seiner Gemeinde.87 Über die Mitglieder des Kirchspiels in Eomza hiess

es: «Im allgemeinen ist das hiesige Gemeindevolk anständig und fleißig. Es

kommt jedoch nicht ohne einige Personen aus, die dem Suff oder religiöser
Gleichgültigkeit verfallen sind».88 Pastor Schoeneich notierte bei der Übernahme
der Lubliner Kirchengemeinde in seiner Chronik: «In den Dörfern habe ich
ungeheure Trunksucht festgestellt, sogar zur Heiligen Kommunion traten manche

volltrunken an.»8'' Und an einer anderen Stelle berichtete er:

«In einigen Kolonien befinden sich noch [1889] zwei Schänken, daher die Trunksucht,

die alle guten Absichten und Vorsätze zunichte macht. In der größten Kolonie

der Lubliner Gemeinde, d. h. in Cyców, Kr. Chetm, unterhalten die Kolonisten
ein Wirtshaus, in dem sie ganze Tage und Nächte verbringen; dagegen bietet das
Bethaus ein Bild des Elends und der Verzweiflung.»

Noch nach 25 Jahren erinnerte sich der Lubliner Pastor über seine Anfänge in
der dortigen Gemeinde und die «häufigen Fälle, dass die Leute betrunken zur
Kommunion kamen, nach dem Mittagessen sich besaufen Hessen, bei Taufen,
Begräbnissen und Trauungen floss der Vodka in Strömen, in die Gemeindekanzlei

kamen die Kolonisten betrunken, die Kantoren tranken und begrüssten mich
mit Vodka bei meinen Besuchen».91 Von einigen Kantoraten der Nachbargemeinde

Kamieh wurde berichtet, dass die Armut viele Landwirte nicht daran
hinderte, sich «dem Trunk zu ergeben».92 Vor allem in der Nähe von Ortschaften,
wo eine Schänke existierte, war das «Saufen» alltäglich.93 Im Landkreis Dobrzyn
sollten um 1900 die dortigen deutschen Kolonisten nicht nur der «Sucht des

Vollsaufens mit Hoffmannstropfens» verfallen sein, sondern den Handel mit der

«Dröppe» im grossen Stil betrieben haben, sodass «diese Sucht langsam auf die
katholische Bevölkerung überzugehen» begann.94

«Unter den deutschen Kolonisten hierzulande hat sich im letzten Jahrzehnt ein für
die sittliche und leibliche Wohlfahrt recht gefährliches Übel festgesetzt: das Trinken

von Hoffmannstropfen. Es werden die selben auch in anderen Gegenden
getrunken, nirgends aber in solchen Maßen, wie in der Weichselniederung. Von War-

Busch, Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 207.
87

DSHI, 100 Breyer, A., Nr. 278, 207f.
Zwiastun Ewangeliczny, 5 (1902), Nr. 5, 138. - Ähnliches gilt für die Gemeinde Przasnysz.
Zwiastun Ewangeliczny, 8 (1905), Nr. 6, 185.

Chronik der ev. Gem. Lublin, Bd. I, 2.

Ebenda, 16.
91

Ebenda, 143.
" Pfarrchronik der ev.-augsb. Gem. Kamieh. Zitiert nach Kurt Lück, Die deutschen Siedlungen

im Cholmer und Lubliner Lande, Plauen/Vogtland 1933, 56.
93

Ebenda, 59.
94

Tylicki, Niemcy ewangelicy (wie Anm. 69), hier 22.



138 Severin Gawlitta

schau an bis an die preußische Grenze hin findet man fast kein Dorf, wo sich unsere
Kolonisten nicht an diesem Tropfen labten. Man meine nicht etwa, es sei der echte

Hoffmannstropfen, oder sie würden als Heilmittel gebraucht: nein, das Heilmittel
wurde zum Berauschungsmittel. Und leider ist es ein billiges Berauschungsmittel,
dem Ärmsten zugänglich und deshalb in seinen Folgen umso verderblicher. Jeder
der Gelegenheit hatte, durch die Kolonien der Weichselniederung zu reisen, fällt
der widrige Tropfengeruch auf, der von den Kolonisten und selbst schon von den
Häusern ausströmt. Der selbe widrige Geruch erfüllt die Bethäuser, wo man sich

versammelt, um sich am Worte Gottes zu erbauen, und wieder der selbe Geruch
haucht den Pastor oder den Kantor an, wenn sie, um eine Beerdigung zu vollziehen,
das Trauerhaus betreten. Natürlich sind nicht alle Kolonisten dem Fusel ergeben;
aber es gibt Dörfer, wo der Nichttrinkenden nur gar so wenige sind.»95

Die Trunkenheit stellte ein ernsthaftes Problem für die gesamte evangelische
Kirche in Kongresspolen dar, nicht nur für einzelne Gemeinden. Bei der

Pastorensynode 1892 wurde festgestellt, dass «die Trunksucht ein Krebsschaden

unserer Gemeinden sei und gegen diese scharfe Maßregeln zu ergreifen sind.»
Daraufhin beschloss die Synode, dass «1) die Pastoren den Familienvätern das

Versprechen abnehmen sollen, dass sie auf Hochzeiten, Taufen und Begräbnisfeiern

den Gästen keinen Brandtwein verabreichen. 2) Dass die Pastoren mit
gutem Beispiel vorangehen und an keinen Feiern teilnehmen, an denen Alkohol
getrunken und getanzt wird.»96 Auf der 8. Kantorenkonferenz der Gemeinde Grod-
ziec wurden die Kantoren aufgefordert,

«angesichts der Bemühungen vieler ernster Männer im Kampfe wider dem Alkoholismus

und im Hinblick auf die vor kurzem erfolgte Gründung des Antialkohol-
vereins, sich in die Reihen der Kämpfer zu stellen, da der Lehrerstand wie kein
anderer dazu berufen sei, das Volk über die Schädlichkeit des Alkoholgenusses
aufzuklären. Dass der Alkohol wie schleichendes Gift am Mark des Volkes zehrt und
dem sittlichen und materiellem Ruin entgegenführt [...] und [dass] es Pflicht eines

jeden Kantors [sei], bei allen Anlässen gegen den Alkoholismus aufs Schärfste ent-
97

gegenzutreten.»

Doch alle Versuche, die deutschen Ansiedler vom Alkoholmissbrauch abzubringen,

gestalteten sich schwierig. Pastor Schoeneich gelang es erst, «nach langen

Schwierigkeiten und Predigten die Kolonisten zum Verkauf eines ihrer beiden

Wirtshäuser zu überreden und für den Erlös das Bethaus in Cyców zu
restaurieren».98 Und 1913 musste er trotz seiner grossen Bemühungen in diesem
Bereich zugeben, dass, obwohl die Trunksucht bei den Gemeindemitgliedern
«bedeutend abnahm», sie «noch nicht vollständig verschwunden» ist.

Die geschilderte Entwicklung veranschaulicht, dass die schwache Aufstellung
der ev.-augsb. Kirche auf dem Lande mit ihren wenigen Pastoren sowie ungeeigneten

und stets gegenüber den Kolonisten in der Defensive stehenden Kantoren
vermochte der Verbreitung der Sucht nicht einmal ansatzweise etwas entgegen-

95 Brief des Kantors E. Elgert aus Hów, in: Unsere Kirche, 6 (1911), Nr. 25. 205.
96 Protokoll der XIII. Allgemeinen Prediger-Synode des Warschauer ev.-augsb. Konsistorial-

bezirkes 1892, Warschau 1893, 1 Of.
97 Bericht der 8. Kantorenkonferenz in Grodziec, in: Unsere Kirche. 6 1911 Nr. 46. 364.
98 Chronik der ev. Gem. Lublin. Bd. I, 16.
99

Ebenda, 143.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 139

zusetzen. Im Gegenteil. Einige Kantoren unterlagen sogar selbst der Versuchung.
Unfreiwillig und ungewollt begünstigten die kirchlichen Verhältnisse innerhalb
der evangelischen Bevölkerung Kongresspolens die Verbreitung von Alkoholismus,

von Sektengemeinschaften und von Aberglauben.

Integration und Desintegration

Einen wichtigen Impuls zur Integration der evangelischen Kolonisten sollte das

Zarendekret vom 26. Februar 1828 geben, das ein evangelisches Generalkonsistorium

berief und so die lutherische und reformierte Kirche in Russisch-Polen

organisatorisch vereinte.10" Nach der paritätischen Zusammensetzung des Genc-
ralkonsistoriums erhielten die vier Vertreter der rund 4.000 überwiegend
polnischen Reformierten die gleichen Stimm- und Beschlussrechte wie ihre vier
Kollegen der deutschsprachigen evangelisch-augsburgischcn Kirche mit ihren
knapp 180.000 Mitgliedern. Die Regierungskommission war zudem bestrebt, das

Generalkonsistorium in ihre Arbeit einzubinden, indem sie die Vertreter der

evangelischen Konfessionen bei ihren Beratungen zu Kirchenfragen heranzog.""
Doch schon zw ei Jahrzehnte nach seiner Gründung folgte am 20. Februar 1849

die Auflösung des Generalkonsistoriums durch den Zaren Nikolaus I. Zum einen

waren es interne Probleme des Konsistoriums, die zu diesem Beschluss führten.

"" Vor allem aber gaben politische Gründe den Ausschlag für diesen Schritt.
Nach der offenen Parteinahme des Generalkonsistoriums für die polnischen
Aufständischen während der Novembererhebung 1830/31 rückte die bisherige
Kirchenpolitik verstärkt in den Fokus der Aufmerksamkeit zaristischer Beamter.
Nach der Niederschlagung des Aufstandes und der Auflösung der kongresspolnischen

Autonomie lag es zunehmend im russischen Interesse, nichtpolnische
Minoritäten in der Bewahrung ihrer Eigenart zu unterstützen, um zu verhindern,
dass sich diese mit Polen identifizierten. Daher sollte die deutsch-evangelische
Bevölkerung vor Einflüssen geschützt werden, die eine Integration in die
polnische Gesellschaft fördern würden.103 So wurde 1837 in einem Memorandum an
den russischen Statthalter in Warschau. Paskievic, die Notwendigkeit der
Auflösung der Verwaltungsunion damit begründet, dass die Lutheraner von den Re-

'" Dziennik Praw Królestwa Polskiego. Bd. 12. S. 43-51; Kneifel. Geschichte der Evange-
lisch-Augsburgischcn Kirche. S.106: Gastpary. Historia Protestantyzmu. Bd. I (wie Anm.
8). 248.

Bestimmungen der Evangelischen Verwaltungsunion vom 3. Juli 1828. Erlassen von Gottes
Gnaden Kaiser Aller Russen. König von Polen u.s.w. Nicolaus I. (Art.8) Archiv der ev.-
augsb. Gem. Warschau. Nachlass Gastpary Akta dotycza.ee Organizacjii Jeneralnego Kosys-
torza 1828 (nicht inventarisiert), o. Sa.

" August Müller. Die Entstehung des evangelisch-lutherischen Kirchenwesens im ehemaligen
russischen Teilgebiet, in: DBP. 3 (1926), 245-265, hier 262. Busch spricht von Konfes-
sionslosigkeit. der Tür und Tor geöffnet gewesen sei. sowie von «grundsätzlich obwaltendem

Indifferentismus von Seiten Lutherischer Kirchenamtsträger» und suggerierte, dass die
Aufhebung der Union «diesem traurigen Zustande» abhelfen sollte. Busch. Kirchen- und
Schulwesen (wie Anm. 7). 48; Siehe auch Kneifel. Geschichte der Evangelisch-Augsburgischen

Kirche (wie Anm. 40). 116 u. 118.
103

Gastpary. Historia Protestantyzmu. Bd. I (wie Anm. 8), 271.



140 Severin Gawlitta

formierten majorisiert und verachtet würden. Die Reformierten, unter denen es

polnische adlige Familien gab, seien polnische Patrioten und Feinde Russlands
und in dieser Richtung würden sie die Lutheraner beeinflussen. Wenn es ihnen
bisher nicht gelungen sei, die Augsburgischen zu polonisieren, dann nur deshalb,
weil sie dazu nicht genügend Zeit gehabt hätten.104 Zu den eifrigsten Verfechtern
der Auflösung der bisherigen Verwaltungsunion gehörten die Vorsitzenden
sowohl der lutherischen wie auch der reformierten Kirche, Krusenstern und Ludwig.

Insbesondere der deutschbaltische Staatsrat und Senator Krusenstern, der
seit 1840 an der Spitze der evangelisch-augsburgischen Kirche im Königreich
Polen amtierte, hatte gezielt auf eine Trennung hingearbeitet. Krusenstern
behauptete, dass die Existenz eines gemeinsamen Konsistoriums die Gefahr der Po-

Ionisierung der evangelischen Deutschen durch die polnischen reformierten Brüder

geschaffen habe. Er schrieb: «Die reformierten Polen werden keine
Deutschen werden, aber sie versuchen, die lutherischen Deutschen in Polen
umzuändern».105 Am 26. August 1847 verordnete der Warschauer Bildungskurator
zudem die Auflösung aller gemischten deutsch-polnischen Elementarschulen und
die Schaffung jeweils getrennter Einrichtungen. Er begründete dies damit, dass

«die deutsche Sprache und der religiöse Geist unter den im Lande lebenden
Protestanten gestärkt werden» sollten.106 Das Kirchengesetz von 1849, das die
Aufhebung der evangelischen Verwaltungsunion besiegelte, ist also hauptsächlich in
diesem Licht zu sehen. Kirchenpolitisch markiert die Auflösung des Generalkonsistoriums

demnach eine Wende in der staatlichen Einstellung gegenüber den

Angehörigen der evangelisch-augsburgischen Konfession. Sollten bis dahin die

deutsch-evangelischen Einwanderer durch Fürsorge der Regierung in die
polnische Gesellschaft integriert werden, so war jetzt die Desintegration und

Abgrenzung von der einheimischen Bevölkerung das erklärte Ziel der russischen
Statthalterei. Die staatliche Kirchenpolitik gegenüber den evangelischen Christen
im Königreich Polen lässt sich damit in zwei Phasen gliedern: Bis zum Ausgang
der 1840er Jahre war diese Politik eng mit der Einwanderungspolitik verknüpft.
Sie versuchte, durch Gewährung von materiellen Hilfen bei Gemeindegründungen

und bei der Pastorenversorgung den Ansiedlern ein Stück Heimat zu geben,
um sie an das Land zu binden und auf diese Weise zu integrieren. Seit Mitte des

19. Jahrhunderts bestimmte dann die russische Teilungsmacht die Politik gegenüber

dem evangelischen Kirchenwesen in Polen. Sie unterwarf diesen Bereich
ihren innenpolitischen Zielen, indem sie eine Abgrenzung und Abschottung der

evangelischen Ausländer von der polnischen Gesellschaft herbeiführen und
erhalten wollte. Es galt, jegliche Integrationsansätze zu verhindern und so durch
die Förderung ethnisch-religiöser Minoritäten die polnischen Nationalbestrebungen

zu untergraben. Die deutsch-evangelischen Einwanderer sollten im
Schutze ihrer Religion ihre ethnische und kulturelle Eigenart bewahren. Dieser
Grundsatz gipfelte in der Aussage des zaristischen Statthalters Paskievic: «Wenn

Zitiert nach Bog Stegner. Protestantyzm Polska (wie Anm. 77). 27f.
' AGAD, CWW. 1049. Bildungskurator für den Bezirk Warschau an alle Gouverneure vom

16./26. August 1847, 19 ff; Busch, Kirchen- und Schulwesen (wie Anm. 7), 71.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 141

die Deutschen im Königreich Polen keine Russen werden können, dann sollen
sie Deutsche bleiben, Hauptsache sie werden keine Polen.»107 An dieser Prämisse

hielten die russischen Behörden im Königreich Polen bis zum Ersten Weltkrieg

fest.

Die Geschichte der lutherischen Einwanderer im katholischen Polen unter
russischer Herrschaft zeigt zweierlei: Der instrumentalistische Umgang mit der
konfessionellen Zugehörigkeit der Kolonisten verdeutlicht, dass Religion sowohl
zum Erreichen von wirtschaftlichen wie von gesellschaftlichen Zielen bemüht
werden kann. Die politischen Verantwortlichen verstanden den lutherischen
Glauben der Migranten als ein Mittel, mit dem je nach Bedarf eine konstruktive
wie destruktive Politik betrieben werden konnte. So wurde z. B. die
Einwanderungspolitik den religiösen Bedürfnissen der Ansiedler angepasst oder wie seit
den 1840er Jahren geschehen, den Erfordernissen der russischen Polenpolitik
unterstellt. Wie wirkungsvoll eine Angleichung der Konfessionalität an die aktuelle

politische Lage sein konnte, zeigte sich im Kriegswinter 1914/15, als die
russischen Militärs die deutschen Kolonisten aus ihrem Befehlsbereich, unter der

Anschuldigung von Spionage und anderer staatsfeindlicher Tätigkeit, zwangs-
evakuieren licssen. Sie bedienten sich dabei des weitverbreiteten Heterostereo-

typs evangelisch deutsch, katholisch polnisch. Auf diese Weise erfassten sie

allen Protestanten, so auch die Mitglieder der evangelisch-reformierten Kirche in

Polen. Letztere wehrten sich gegen die Deportation in die inneren Gouvernements

des Russischen Reiches mit dem Hinweis, dass die evangelisch-augsburgische

Kirche auf die Lehren Martin Luthers zurückgehe und seit dem 16.

Jahrhundert Verbreitung in den deutschen Staaten finde. Sie, die Reformierten,
hingegen beriefen sich auf den Schweizer Calvin, dessen Lehren in der Schweiz,
Frankreich, England und durch Hus in Böhmen Anhänger fänden; sie stünden
daher in keiner Beziehung zu Deutschland.108 Die russischen Behörden
erkannten diese Argumentation an und nahmen die Reformierten von der Deportation

aus.'09

Der zweite Befund gründet auf der Erkenntnis, dass die Intensität und Qualität
von religiöser Betreuung unter den Einwanderern abnahm, wenn letztere keine
bereits bestehenden Strukturen ihrer Kirche im Aufnahmeland vorfanden und
diese erst aufbauen mussten. So entwickelte sich das religiöse Leben unter den

Migranten meist zu einem Provisorium mit der Folge, dass die Vermittlung von
ethischen Inhalten unzulänglich blieb, die Autorität der Geistlichen schwächer
wurde und die Gläubigen ihre Seelsorge ausserhalb ihrer Kirche suchten. Letztere

fanden sie nicht selten in Sekten oder bei religiös-radikalen Gruppierungen.

Zitieret nach Wladyslaw Studnicki, Polityka Rosji wzgla_dem szkolnictwa zaboru rosyjskie-
go [Politik Russlands betreffend das Schulwesen im russischen Teilungsgebiet], Krakow
1906, 146.

108 Arch. m. st. Warszawa (Hautstädtisches Archiv Warschau). Kancelaria Gubernatora Wars-
zawskiego (Kanzlei des Warschauer Gouverneurs), Ref. I (Geheim), 594, Schreiben des

Konsistoriums der evangelisch-reformierten. Kirche in Königreich Polen an den
Warschauer Gouverneur vom 2./15. Febr. 1915. 53f



142 Severin Gawlitta

Zwischen Bethaus und Schänke - Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen
Kolonisten im Königreich Polen 1815-1914
Seit dem 18. Jahrhunderts wurden verstärkt ausländische Kolonisten in Polen angesiedelt.
Die Grundherren sicherten den meist evangelischen Siedlern aus den deutschen Staaten
eine Reihe von Privilegien zu, u. a. die freie Ausübung ihrer Religion. Die Errichtung
lutherischer Kirchengemeinden lag vornehmlich im wirtschaftlichen Interesse begründet,
da durch die Gewährung von religiösen Freiheiten und durch die Sicherstellung der
geistlichen Betreuung wichtige Ansiedlungsanreize fur die Einwanderer geschaffen werden
konnten. Auch die Regierung war sich des Zusammenhangs zwischen der angestrebten
Anwerbung von Ausländern und deren Glaubensbekenntnis bewusst und unterstützte
ebenfalls die Gründung von evangelischen Kirchspielen.

Doch in den flächenmässig sehr ausgedehnten Gemeinden konnten nur wenige
Mitglieder vom Zentrum aus betreut werden. Das Gros der Kolonisten musste das religiöse
Leben daher selbst und weitgehend unabhängig vom Pastorat regeln. Die Siedler errichteten

in ihren Kolonien Bethäuser, in denen der Kantor Lesegottesdienste und
Erbauungsstunden führte. Diese Form der Seelsorge war unter den lutherischen Kolonisten die
Regel und bildete das Spezifikum des evangelischen Kirchenwesens in Polen. Doch nur
selten gelang es den Kantoren, sich Achtung und Anerkennung bei den Siedlern zu
verschaffen. Die Kantoren hatten keine theologische Vorbildung und waren in der Regel
Autodidakten, die bei der Ausübung ihres Amtes zum Teil grobe Fehler machten. Das
Fehlen geordneter Verhältnisse in diesem Bereich provozierte die Ausbreitung von
Aberglauben. Sekten und Alkoholismus. Die schwache Aufstellung der ev.-augsb. Kirche auf
dem Lande mit ihren wenigen Pastoren sowie die ungeeigneten Kantoren vermochten dieser

Entwicklung nichts entgegenzusetzen.

Entre maison de prière et guinguette - L encadrement religieux des colons allemands
évangéliques elans le royaume de Pologne 1815-1914

L'établissement des colons étrangers en Pologne s'intensifia depuis le I8ème siècle. Les
seigneurs garantissaient une série de privilèges aux colons des états allemands, pour la
plupart évangéliques, tel que le libre exercice de leur religion. L'octroi de libertés
religieuses et la garantie d'un encadrement spirituel représentaient des attraits importants
pour les immigrants; en effet, l'établissement de paroisses luthériennes répondait surtout à

des intérêts économiques. Le gouvernement était conscient que pour atteindre son objectif
d'engager des étrangers, il devait respecter leurs croyances religieuses; il soutenait ainsi
également la fondation de paroisses évangéliques.

Le centre ne pouvait cependant s'occuper que d'un nombre restreint de membres en
raison de la superficie étendue des communes. La plupart des colons devaient, de ce fait,
s'occuper eux-mêmes, et indépendamment du pastorat, de la vie religieuse. Ils édifièrent
des maisons de prières où le cantor lisait des messes et animait des heures spirituelles.
Cette forme de pastorale était la règle chez les colons luthériens et représentait la spécificité

de l'Eglise évangélique en Pologne. Les cantors ne purent cependant que rarement
obtenir le respect et la reconnaissance des colons. N'ayant pas de formation théologique et
en général autodidactes, ils commettaient parfois de grossières erreurs dans l'exercice de
leurs fonctions. Ces conditions provoquèrent la propagation de la superstition, de sectes et
de l'alcoolisme. La faible présence en campagne de l'Eglise évangélique augsbourgeoise.
son nombre restreint de pasteurs et les cantors inappropriés ne purent rien faire pour
contrecarrer cette évolution.

Between the prayer house and the tavern - German Protestant immigrants in the
Kingdom ofPoland 1815-1914
From the 18th century onwards foreign settlers started to arrive in Poland in larger numbers.

The landowners accorded a range of privileges to these settlers, who were mosti)
Protestants from German-speaking territories, including freedom to practise their religion.
Lutheran parishes were set up. though principally for economic reasons, as this promise of
religious freedoms and ministry helped to attract further immigrants. The government,
too. aware of the link between the successful acquisition of the desired foreign settlers and
their confessional allegiance, also supported the establishment of protestant parishes.



Die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten in Polen 143

However these parishes were very large and only few church members could be
ministered from the central location. Most of the settlers had to organize their own
religious practices, and they did so largely without the help of a pastor. The settlers built
prayer houses in their villages, and a lay cantor led the church services and bible study.
This form of ministry became the rule amongst the Lutheran settlers and was a unique
characteristic of protestant church life in Poland. However, these cantors were rarely able
to gain respect and recognition among the settlers. They had no theological training, being
for the most part self-taught, and occasionally made severe errors when performing their
duties. The general lack of order led to the spread of superstition, sects, and alcoholism.
With few qualified priests and many unsuitable cantors, the protestant church in the
countryside was too weak to resist this development.

Schlüsselbegriffe Mots clés - Keywords

Einwanderungspolitik politique d'immigration - immigration policy, Deutsche Ostsiedlung

- Ostsiedlung allemande - German settlement in the east, Protestantismus in Polen -
protestantisme en Pologne - Protestantism in Poland, evangelisch-augsburgische Kirche -
Eglise évangélique de Augsbourg Augsburg Protestant Church, Kantoratswesen - can-
torat - cantorat. Integration/Desintegration - intégration/désintégration intégration/désintégration.

Sektenwesen sectes sects, Aberglauben superstition superstition,
Alkoholismus - alcoolisme alcoholism

Severin Gawlitta, Dr. des., 2007 Promotion mit dem Thema «Zwischen Einladung und
Ausweisung. Deutsche bäuerliche Siedler im Königreich Polen 1815-1915». Arbeitet zur
Zeit als freier Historiker.


	Zwischen Bethaus und Schänke - die religiöse Betreuung der deutsch-evangelischen Kolonisten im Königreich Polen 1815-1914

