
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Amerikanisierung, Religion und Migration - die amerikanisch-deutsche
katholische Erfahrung

Autor: Schulte-Umberg, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amerikanisierung, Religion und Migration -
Die amerikanisch-deutsche katholische Erfahrung

Thomas Schulte-Umberg

Die USA gelten als klassisches Einwanderungsland. Diese weit verbreitete
Auffassung beruht auf der Tatsache, dass es lange Zeit eine praktisch unbeschränkte

Möglichkeit zur Zuwanderung gab. Sie wurde seit den 1820er Jahren bis zum
Ersten Weltkrieg von Millionen von Europäern genutzt, die von den sozioökono-
mischen Möglichkeiten des Landes angezogen wurden.' Als Wanderungsmotiv
spielte Religion kaum eine Rolle. Das gilt auch für Zuwanderer katholischer
Konfession. Seit den 1830er Jahren stellten sie bis zum Ende der unbeschränkten

Zuwanderung in den 1920er Jahren etwa die Hälfte aller Zuwanderer. Durch sie

wurde die katholische Kirche in den USA im 19. Jahrhundert von einer im kulturellen

wie im quantitativen Sinne verschwindenden Minderheit zur - bis heute -
grössten Denomination mit einem Anteil von gut 20 Prozent an der Gesamtbevölkerung.

Die amerikanische katholische Kirche war eine Migrantenkirche, durch
die Zuwanderung vor allem mexikanischer Katholiken in den vergangenen
Jahrzehnten ist sie es - in veränderter Form - auch heute wieder." Genese und

Entwicklung des amerikanischen Katholizismus waren und sind nur zu verstehen,

wenn die Migrantenkirche als solche Gegenstand historischer Forschung ist.

1

Zu den Dimensionen der europäischen Massenauswanderung im 19. Jahrhundert vgl. Walter
Nugent. Crossings. The Great Transatlantic Migrations, 1870-1914, Bloomington/Indiana-
polis 1992: statistische Übersichten in US Bureau of the Census. Historical Statistics of the
United States: From Colonial Times to 1970, Washington (D.C) 1975, 90-101. - Im
folgenden verwende ich aus sprachlichen Gründen Amerika, USA und Vereinigte Staaten

von Amerika synonym. - Der Beitrag ist (Teil-)Ergebnis eines Forschungsprojekts zur
Beziehungsgeschichte von amerikanischem und deutschem Katholizismus, er basiert auf Quellen-

und Literaturrecherchen an der University of Notre Dame (Ind.) sowie in Chicago und

Washington (D.C.). Für Aufnahme und Förderung danke ich dem Cushwa Center for the

Study of American Catholicism der University of Notre Dame (Ind.) und dem German
Historical Institute Washington (D.C.), für Gespräche und Hinweise bin ich insbesondere Philip
Gleason und Timothy Matovina zu Dank verpflichtet.

" Vgl. Timothy Matovina/Gary Riebe-Estella (Hg.), Horizons of the Sacred. Mexican Traditions

in U.S. Catholicism, Ithaca/London 2002.
Als wichtige Einzelstudien vgl. u.a. Timothy J. Meagher, Inventing Irish America. Generation,

Class and Ethnic Identity in a New England City, Notre Dame 2000; Robert A. Orsi,

SZRKG. 102(2008), 81-104



82 Thomas Schiilte-Umberg

Im amerikanischen Kontext führte die vielfältige Herkunft der Zuwanderer
katholischer Konfession in Verbindung mit der ausgeprägten transnationalen
Identität des Katholizismus zu dauerhaften Verwerfungen. Sie betrafen in
unterschiedlicher Intensität und zu unterschiedlicher Zeitpunkten praktisch alle
Ebenen kirchlich-katholischen Lebens. Im Kern ging es dabei um das ob und wie
der Eingliederung in die «neue» Welt. War es, von nichtkatholischer Perspektive
her betrachtet, nicht um des Zusammenhalts der amerikanischen Gesellschaft
willen notwendig, dass die Katholiken einen vorhandenen Kanon amerikanischer
Werte annehmen? Und war es, von katholischer Perspektive her betrachtet, um
der Konstruktion eines amerikanischen Katholizismus willen tatsächlich
notwendig, durch Angleichung die Bindungen an die «alte» Welt zu relativieren?
Die Auseinandersetzungen um katholische Konfession und amerikanische Identität

wurden zwangsläufig zu einer Auseinandersetzung um katholische Werte
und Verhaltensweisen. Und zugleich wurde, wenn gefragt wurde, was es

eigentlich bedeute, in Amerika katholisch zu sein, implizit oder explizit
besprochen, was es eigentlich bedeute, amerikanisch zu sein. Die Frage nach

Amerikanisierung im Sinn einer historischen, d. h. wandelbaren, sich entwickelnden
und gegenseitig beeinflussenden Verhältnisbestimmung von katholischer und
amerikanischer Identität kann daher ein Schlüsselkonzept für die Erforschung
der Migrantenkirche sein.4

Von der amerikanischen Katholizismusforschung wird in jüngster Zeit erneut
betont, dass diese Verhältnisbestimmung, gleich ob es um antikatholische
Bewegungen oder innerkatholische Auseinandersetzungen ging, in einem transnationalen,

im 19. und bis weit in das 20. Jahrhundert hinein vor allem in einem
transatlantischen Horizont stattfanden.5 Für eine vertiefende Untersuchung bieten sich

Vergleiche des amerikanischen mit europäischen und aussereuropäischen
Katholizismen sowie transnationale Wechselbeziehungen analysierende Studien an.6 Die

The Madonna of 115th Street. Faith and Community in Italian Harlem, 1880-1950, New
Haven/London 1985. Zur «Migrantenkirche» in Überblicksdarstellungen vgl. Jay P. Dolan, The
American Catholic Experience. A History from Colonial Times to the Present, Garden City
1985, bes. 127 348; Jay P. Dolan, In Search of an American Catholicism. A History of Religion

and Culture in Tension. Oxford/New York 2002, bes. 47-190; James Hcnnesey SJ,

American Catholics. A History of the Roman Catholic Community in the United States,
Oxford/New York 1981, bes. 116-233.
Vgl. Philip Gleason, American Identity and Americanization, in: Stephen Thernstrom (Hg.).
Harvard Encyclopedia of American Ethnic Groups, Cambridge (Mass.VLondon 1980, 31

58,31,34.
Vgl. u.a. Deirdre M. Moloney, American Catholic Lay Groups and Transatlantic Social
Reform in the Progressive Era, Chapel Hill/London 2002; Peter D'Agostino, Rome in America.
Transnational Catholic Ideology from the Risorgimento to Fascism, Chapel Hill'London
2004; Vortrag John T. McGreevys «World War II and the Catholic Embrace of Democracy
and Religious Freedom», gehalten als Einleitungsreferat der Sektion «European Religious
Conflict and American Catholicism. Twentieth Century Catholic History in Transnational
Perspective» auf der Jahrestagung 2002 der «American Catholic Historical Association»
sowie John Mc Grcevy, Catholicism and American Freedom. A History, New York 2003.
Zum zeithistorischen Vergleich vgl. Wilhelm Damberg/Antonius Liedhegener (Hg.), Katholiken

in den USA und Deutschland. Kirche, Gesellschaft und Politik, Münster 2006 sowie An-



Amerikanisierung, Religion und Migration 83

hier vorgelegten Überlegungen wollen zeigen, dass eine Geschichte des interkulturellen

Transfers zwischen amerikanischem und deutschsprachigem Katholizismus

von den 1830er bis zu den 1960er Jahren mit Fokus auf die deutschsprachigen

katholischen Zuwanderer, ihre Eingliederung sowie Austauschprozesse
zwischen den beiden Katholizismen einen ausserordentlich vielversprechenden
Zugang bietet. Etliche Gesichtspunkte, die im Rahmen einer ausführlicheren

Darstellung zu berücksichtigen wären, wie das Verhältnis zu deutschsprachigen
protestantischen Zuwanderern und zu Katholiken anderer ethnischer Herkunft,
weiterhin der teils massive, fortdauernde Antikatholizismus in den USA sowie
die Folgen der Minderheitensituation des amerikanischen Katholizismus insgesamt

müssen dabei unberücksichtigt bleiben. Im folgenden werden im Sinn eines

ersten Überblicks einige zentrale Begriffe und der methodische Ansatz

dargestellt, Grundlinien der Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg skizziert
sowie für die noch weitgehend unerforschte Phase zwischen dem Ersten Weltkrieg
und den 1960er Jahren Fallstudien vorgestellt und schliesslich eine knappe

Einordnung in die Diskussion um Migration und Religion versucht.

Begriffe

Migration ist «ein umfassender Kultur- und Sozialprozess in und zwischen
geographischen und sozialen Räumen»7, der sich in drei Dimensionen gliedern lässt:

die Wanderungsentscheidung mit ihren Begleitumständen und Hintergründen;
die durchaus vielgestaltigen Bewegungen zwischen den Wanderungsräumen;
und schliesslich die Phase «der ganz unterschiedlich geprägten und zeitlich
dimensionierten Eingliederung in die Aufnahmegesellschaft»8, die im Fall dauerhafter

Zuwanderung möglicherweise Generationen umfassen kann. Die Eingliederung

«kann von der sozialen Akkomodation/Akkulturation bis zur kulturellen
und mentalen Assimilation reichen, aber auch zu vorübergehender oder auch

dauerhafter Bildung von Minderheiten bzw. Diasporasituationen führen.»9

Soziale Akkomodation bzw. Akkulturation stellen Minimalbedingungen für eine

Zuwanderung dar, da eine Anpassung an die Aufnahmegesellschaft in Form der
Übernahme einiger Regeln und Verhaltensweisen schon aus Subsistenzgründen
notwendig ist. Der damit begonnene Prozess der Integration ist weder individuell
noch auf Gruppenebene unumkehrbar und unmittelbar. Abgesehen von der
Möglichkeit zeitweiser oder dauerhafter Rückwanderung sowie der Diasporabildung

tonius Liedhegener. Macht, Moral und Mehrheiten. Der politische Katholizismus in den

USA und der Bundesrepublik Deutschland seit den 1960er Jahren, Baden-Baden 2006.
Klaus J. Bade u.a., Die Enzyklopädie: Idee - Konzept - Realisierung, in: Klaus J. Bade u.a.

(Hg.), Enzyklopädie der Migration in Europa. Vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart,
Paderborn u.a. 2007, 19-27.21.
Dirk Hoerder/Jan Lucassen/Leo Lucassen, Terminologien und Konzepte in der Migrationsforschung,

in: Klaus J. Bade u.a. (Hg.). Enzyklopädie der Migration in Europa. Vom 17.

Jahrhundert bis zur Gegenwart, Paderborn u.a. 2007, 28-53, 32.

Hoerder/Lucassen/Lucassen, Terminologien und Konzepte (wie Anm. 8), 32.



84 Thomas Schulte-Umberg

können im Rahmen der Aufnahmegesellschaft auf Basis der Herkunft
Gruppenidentitäten entstehen, die durch die Ausbildung einer Subgesellschaft mit eigener
Subkultur und Substruktur zunächst für ein oder mehrere Generationen die
Möglichkeit eines mehr oder minder intensiven Eigenlebens bieten.10 Solche Subge-
sellschaften können sich verändern, Verfallsprozesse erleben, sich aber auch

regenerieren. Unbeabsichtigt und langfristig können sie möglicherweise die
Integration bis hin zur vollständigen kulturellen und sozialen Assimilation befördern.

Die Eingliederung der Migranten ist stets von ihrem sozialen und kulturellen
«Gepäck» geprägt. Für die Beschreibung von Eingliederungsprozessen ist es

zunächst zentral zu beachten, wie sich die Aufnahmegesellschaft zu diesem
«Gepäck» verhielt. Das Bild der USA als Einwanderungsland ist bis heute davon
bestimmt, dass es bis in das 20. Jahrhundert hinein praktisch unbeschränkte
Einwanderungsmöglichkeiten gab, die dem Selbstbild der «neuen» Nation als befreit
von den Zwängen der «alten» Welt entsprachen." Als klassisch gilt in dieser
Hinsicht George Washingtons Formulierung von 1783: «America is open to
receive not only the Opulent and respectable Stranger, but the oppressed and persecuted

of all Nations and Religions.»12 Die Sorge eines anderen Gründervaters,
Benjamin Franklin, vor «Aliens [...] [becoming] so numerous as to Germanize us
instead of our Anglifying them»13 zeigt mit Blick auf die «Anderen» zugleich
eine Sorge vor dem Verlust eigener Identität wie sie auf die identitätsstiftende
Wirkung dieses Blicks verweist. Faktische Offenheit und Negation anderer
Identitätskonstruktionen schlössen sich auch im amerikanischen Fall nicht aus.
Entscheidend für Genese und Entwicklung des amerikanischen Katholizismus ist die

Formierung eines protestantischen, in sich durchaus differenzierten, nach aussen

prinzipiell geeinten antikatholischen «Mainstreams» seit den 1820er Jahren.14 In
religiöser und gesellschaftlicher Hinsicht ist die Verbindung von protestantisch-
evangelikalen Idealen, republikanischem politischen Gedankengut und
marktgesellschaftlichen Prinzipien zentral. Kern amerikanischer Identität ist danach die

10 Die Verwendung der Begriffe Subgesellschaft, Substruktur und Subkultur in diesem
Zusammenhang ist angeregt durch Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und
Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989.
Bis 1906 konnte jeder freie weisse Immigrant naturalisiert werden, wenn er schwor, er habe
sich seit fünf Jahren in den USA aufgehalten, er lege alle erblichen Titel ab, er habe keine
politische Bindung an einen anderen Staat, und er werde die US-Verfassung unterstützen.
Zur Immigrationspolitik vgl. Daniel J. Tichenor, Dividing Lines. The Policy of Immigration
Control in America, Princeton/Oxford 2002.

" Washington to Members of the Volunteer Association and Other Inhabitants of the Kingdom
of Ireland who have Lately arrived in the City of New York, 2.12.1783, in: John Clement
Fitzpatrick (Hg.), The Writings of George Washington from the original Manuscript
Sources, Vol. 27. Die Edition ist zugänglich über <etext.lib.virginia.edu/washington/fitz-
patricb.
Benjamin Franklin, Observations Concerning the Increase of Mankind (1751), in: Leonard
W. Labaree (Hg.), The Papers of Benjamin Franklin, Vol. 4, New Haven7London 1961, 234.

14
Vgl. Mark A. Noll, America's God. From Jonathan Edwards to Abraham Lincoln, Oxford
u.a. 2002, bes. 227-365; Philip Hamburger, Separation of Church and State, Cambridge
(Mass.VLondon 2002, bes. 193-251; Michael Hochgeschwender, Amerikanische Religion.
Evangelikaiismus, Pfingstlertum und Fundamentalismus, Frankfurt am Main/Leipzig 2007.
77-116.



Amerikanisierung. Religion und Migration 85

Autorität, Gleichheit und Unabhängigkeit der Einzelnen gegenüber Hierarchie,
Tradition und Gruppenbindung. Wer in Amerika als Amerikaner leben will, hatte

sich diese mit dem Katholizismus inkompatible Identität anzueignen.
Das älteste Modell, wie der Aneignungsprozess zu verstehen sei, wird als

«Anglo-Konformität» bezeichnet.15 Alle mitgebrachten kulturellen und
institutionellen Formen sollen eliminiert und die Standards des «Mainstreams»
vorbehaltlos übernommen werden. Diesem Modell entgegengesetzt war das zu Beginn
des 20. Jahrhunderts populär werdende, eingängige Bild vom «melting pot».
Danach wurden die besten Elemente jeder Einwanderergruppe von der bereits in
den USA vorhandenen Kultur absorbiert, die Unterschiede zwischen den

zahlreichen Einwanderern aus unterschiedlichen Ländern und Kulturen wurden

zu einer homogenen amerikanischen Identität eingeschmolzen, und etwas radikal

neues, durchaus amerikanisches entstand.16 In Modellen des «kulturellen
Pluralismus» wird die Existenz eines «Mainstreams» bzw. einer Mehrheitskultur
angenommen, deren Inhalt auch darin besteht, die Existenz verschiedener Sub-

gruppen unterschiedlicher Reichweite zu ermöglichen, und dies entspreche dem

Kern amerikanischer Identität. Dieses Modell dominiert in historisierter Form
die heutige Forschung zu Einwanderung und Einwanderern in den USA. Denn
der ursprünglich quasi essentialistisch gedachte Identitätskern wird selbst als

etwas Gewordenes betrachtet, der im Prozess der Eingliederung geformt wurde
und wird. Gleichzeitig wird nach einer Phase spürbarer Zurückhaltung bis Aversion

gegenüber der Möglichkeit von - auch weitgehender - Assimilation diese

angesehen als «decline of an ethnic distinction and its corollary cultural and

social differences. [...] To speak in terms of extremes, at one time an ethnic
distinction may be relevant for all the life chances of members of two different

groups [...] while at a later time it may have receded to the point where it is

observed only in occasional family rituals».17

Ethnizität ist auf dieser Folie ein soziales und kulturelles Konstrukt, also weder

eine hergebrachte, in eine Volksseele eingeschriebene oder gar biologische
Gegebenheit, noch eine rein symbolische Form der Selbstvergewisserung.18
Vielmehr inkorporiert, adaptiert und verändert der Prozess der Konstruktion eine

Gruppensolidarität, die ihre Basis in kulturellen Zuschreibungen und sozialen
Erfahrungen hat. Es handelt sich um einen konstanten Prozess, der in Relation zu

Entwicklungen in der Sendegesellschaft, innerhalb der Gruppe, anderen Gruppen

' Zum Anglo-Konformismus als Grundbestandteil protestantischer Elitendiskurse vgl. William
R. Hutchison, Religious Pluralism in America. The Contentious History of a Founding Ideal,
New Haven/London 2003, 30-169.

16 Hinweise zur älteren Literatur zum «melting pot» und kulturellen Pluralismus bei Willi Paul
Adams, Die USA im 20. Jahrhundert, München 2000, 133-135. Zur Begriffsgeschichte vgl.
die Studien in Philip Gleason, Speaking of Diversity. Language and Ethnicity in Twentieth-
Century America, Baltimore (Md.)/London 1992.
Richard Alba/Victor Nee, Remaking the American Mainstream. Assimilation and Contemporary

Immigration, Cambridge (Mass.)/London 2003, 11, zum Gesamtzusammenhang ebd.,
1-66.

18 Diese Bestimmung von Ethnizität folgt Kathleen Neils Conzen u. a., The Invention of Ethnicity.

A Perspective from the U.S.A., in: Journal ofAmerican Ethnic History, 12 (1992), 3-41.



86 Thomas Schulte-Umberg

und der Aufnahmegesellschaft stattfindet, die Beziehungen zwischen diesen zu
beachtenden Grössen können kooperativ, kompetitiv und konflikthaft sein.
Ethnische Gruppen müssen keineswegs homogen und spannungsfrei sein, ein Zweck
der Konstruktion von Ethnizität ist nach Innen gerade das Überbrücken von
Differenzen durch Rückgriff auf Verbindendes, während nach Aussen die
Versöhnung der alltäglich erlebten Dualität von Fremdheit und Zugehörigkeit wichtig

ist. In einer solchen Fassung lässt sich Ethnizität, obwohl die Verwendung
des Begriffs deutlich späteren Datums ist, selbst historisch verorten. Denn im
Kontext sich beschleunigenden kulturellen, sozialen und gesellschaftlichen Wandels

im 19. Jahrhundert konnte in einem von Einwanderung geprägten Land wie
den USA, der sich im Anteil der «Foreign Born» und ihrer Nachkommen
wiederspiegelt,19 die Frage nach der Zugehörigkeit durch die Konstruktion ethnischer

Gruppensolidaritäten Antworten finden, die im Interesse der Zuwanderer und des

«Mainstreams» lagen. Angesichts der unbeschränkten Einwandcrungsmöglich-
keiten im 19. Jahrhundert waren diese Antworten vor allem kulturell und ideologisch

aufgeladen, die Diskurse zentrierten sich um amerikanische Identität und
den Begriff «Americanization».20

Zeitgenössisch stand es in diesen Diskursen ausser Frage, die zahllosen

Migranten brächten Werte und Verhaltensweisen mit sich, die für amerikanische
Politik, Kultur und Gesellschaft Konsequenzen haben würden. Umgekehrt war
den Migranten bewusst, die Übersiedlung in die «neue» Welt bedeute für sie

selbst eine Veränderung, die durchaus weitreichende Folgen haben könne. Für
historisches Fragen ist es grundlegend, ein solches Verständnis der wechselseitigen

Beeinflussung anwendbar zu machen. Damit ist zwar nicht das Überwiegen
von Teilbeständen einer Kultur auszuschliessen, wohl aber der Gedanke, letztlich
handele es sich um einen einseitigen Angleichungsprozess an eine - gar global -
dominierende Kultur und deren Werte, Verhaltensstandards und Muster der

Lebensführung. Doch ist nicht zu übersehen, dass sich im 19. Jahrhundert und
darüber hinaus globale Vernetzungsprozesse vollziehen, die für Gegenstand und
Praxis historischer Forschung ihre Konsequenzen haben müssen.2' Das damit
verbundene Problem, entweder zu allgemein und damit für historisches Fragen
zu wenig konkret oder zu kleinräumig und damit für globale Entwicklungen zu

wenig aussagekräftig vorzugehen, liegt auf der Hand. Bei der Frage nach der

Der Anteil der im Ausland Geborenen an der US-Bevölkerung schwankte von 1860 bis 1920
zwischen 13% und 15%. Zu berücksichtigen sind darüber hinaus die zweite Generation
sowie die Tatsache, dass der Anteil in einzelnen Regionen weitaus höher liegen konnte. Quellen

und Daten sind übersichtlich zusammengestellt in Campbell Gibson Kay Jung. Historical
Census Statistics on the Foreign-Bom Population of the United States: 1850-2000. US Census

Bureau 2006. zugänglich über <www.census.gov/popuIation/rensusdata/hiscendata.html>.
Vgl. Gleason. American Identity and Americanization (wie Anm. 4. 34-37.

:i Vgl. Michael Geyer/Charles Bright. World History in a Global Age. in: AHR. 100 (1995).
1034-1060 sowie die Beiträge in Thomas Bender (Hg.). Rethinking American History in an
Global Age. Berkeley/Los Angeles/London 2002: Sebastian Conrad/Andreas Eckert/Ulrike
Freitag (Hg.). Globalgeschichte. Theorien. Ansätze. Themen. Frankfurt am Main u.a. 2007;
Patrick Manning. Navigating World History. Historians Create a Global Past. New
York/Basingstoke 2003.



Amerikanisierung, Religion und Migration 87

wechselseitigen Durchdringung von Gesellschaften und Kulturen und hier
speziell von Teilbereichen der amerikanischen und deutschen Gesellschaft und Kultur

wird ein Zugriff angewendet, der in jüngster Zeit unter dem Stichwort
«interkultureller Transfer» thematisiert wird. Dabei geht es nicht um einen Vergleich,
sondern um wechselseitige Beziehungen im historischen Verlauf.

«Beziehungsgeschichten» sollen danach die Formierung «kollektive[r]
Identitäten»" in den Blick nehmen, wie sie etwa im westeuropäischen Kontext seit
dem Ende des 18. Jahrhunderts entstanden. Dabei sei die Wahrnehmung anderer
Kulturen als ein «Prozess der produktiven Aneignung, nicht etwa eine[r] origi-
nalgetreuefn] Übertragung fremder Ideen und Einrichtungen» zu betrachten.
Kulturtransfer diente der Rechtfertigung und Kritik der eigenen Kultur und spielte

bei der Konstruktion von Identität eine ausschlaggebende Rolle.23 Zwar geht
es auch um die sogenannte Hochkultur. In erster Linie meint interkultureller
Transfer aber «nicht den Transfer von Kultur, sondern denjenigen zwischen
Kulturen.»" Kulturgüter im materiellen wie ideellen Sinne seien damit nicht aus-,
Personen sowie politische und soziale Institutionen aber ausdrücklich einzu-
schliessen. Es geht damit um Transfer im weitesten Sinne. Dieser kann, «wie
sich etwa an den Dimensionen von Amerikanisierung [...] zeigen lässt, einen

gesamtgesellschaftlichen Zusammenhang umgreifen».25 Das gilt auch hier. Das

Phänomen, um das es im folgenden weiter geht, ist nicht allein für das Verständnis

der Entwicklung des amerikanischen Katholizismus wichtig, sondern auch

für das Verständnis der amerikanischen Gesellschaft. Untersuchungen zur
Amerikanisierung des Katholizismus haben zu tun mit der Kompatibilität von
Katholizismus mit amerikanischen Werten und Institutionen, weiter mit den sozialen,
kulturellen und ideologischen Akkomodationen, welche die katholische Kirche
im Kontext des amerikanischen Umfelds zu machen hatte, und schliesslich den

Interaktionen von katholischen ethnischen Gruppen unter sich und mit der
Aufnahmegesellschaft.26 Dass die amerikanische Gesellschaft insgesamt dadurch
verändert wurde, zeigt schon die erwähnte Formierung des antikatholischen
protestantischen «Mainstreams».

" Johannes Paulmann. Internationaler Vergleich und interkultureller Transfer. Zwei
Forschungsansätze zur europäischen Geschichte des 18. bis 20. Jahrhunderts, in: Historische
Zeitschrift, 267 (1998), 649-685, 673.

"' Vgl. zusammenfassend Michel Espagne/Michael Werner, Deutsch-französischer
Kulturtransfer als Forschungsgegenstand. Eine Problemskizze, in: Michel Espagne/Michael Werner
(Hg.), Transferts. Les relations interculturelles dans l'espace franco-allemand (XVIIIe-XIX
siècle). Paris 1998, 11-34, 21-22; Johannes Paulmann, Interkultureller Transfer zwischen
Deutschland und Grossbntannien. Einführung in ein Forschungskonzept, in: Rudolf Muhs/Jo-
hannes Paulmann/Willibald Steinmetz (Hg.), Interkulturellcr Transfer zwischen Deutschland
und Grossbritannien im 19. und 20. Jahrhundert, Bodenheim 1998, 21—43.

"4 Paulmann, Transfer (wie Anm. 22), 678. Hervorhebung im Original.
"" Paulmann. Transfer (wie Ann. 22), 678 dies allerdings mit Blick auf Westeuropa vor allem

nach 1945. Vgl. in diesem Sinne auch Jürgen Osterhammel, Internationale Geschichte,
Globalisierung und die Pluralität der Kulturen, in: Wilfried Loth/Jürgen Osterhammel (Hg.),
Internationale Geschichte. Themen - Ergebnisse - Aussichten, München 2000, 387408,
405.

"6
Vgl. Gleason, Speaking of Diversity (wie Anm. 16), 273-274.



Thomas Schulte-Umberg

Methodischer Ansatz

Grundsätzlich ist bei Migrationsstudien ist «wegen der anzustrebenden
Tiefenschärfe gerade dann eine [...] exemplarische Spezifizierung [notwendig], wenn
relativ offen bezeichnete Gruppen [...] behandelt werden.»27 In forschungspragmatischer

Hinsicht bietet sich für eine Beziehungsgeschichte der amerikanischdeutschen

katholischen Erfahrung die Frage nach den sozialen Trägern interkulturellen

Transfers und ihrem Kontext an. Für die Beschreibung dieser zwischen
Individuen bestehenden Beziehungsgeflechte hat die Metapher «soziales
Netzwerk» eine längere Tradition.28 Zu fragen ist: Wer waren die Personen, die die

wechselseitigen Beziehungen gestalteten, in welchen Bahnen vollzog sich der
Austausch? Themen und argumentative Zusammenhänge müssen beachtet und
auf ihre Bedeutung für den Aneignungsprozess befragt werden. Weiter muss
nach transferierten Verhaltens- und Deutungsmustern ebenso wie nach der

Übertragung von Gütern im materiellen Sinn gefragt werden. Schliesslich muss die
historische Situation und der historische Raum für diesen Prozess genau
beobachtet werden. Denn die Bemühungen für die Gestaltung der eigenen Identität
bedeuten im Kontext von Transferprozessen in der Regel eine Umformung, die

nur verstanden und erklärt werden kann, wenn die jeweilige politische,
gesellschaftliche und kulturelle Situation einbezogen wird. Methodisch sind danach
drei Schritte zu unterscheiden:

- Eine Identifizierung von Teilnehmern am Transfer ist der erste Schritt.
- Um die Verläufe und Wirkungen zu erfassen, müssen in einem zweiten

Schritt die Handlungszusammenhänge und Kommunikationsstrukturen
untersucht werden.

- Schliesslich ist in einem dritten Schritt nach Themen sowie Vcrhaltens-
und Deutungsmustern zu fragen.

Grundlegend für Beschreibung und Verständnis der Eingliederung von
Migranten in eine Aufnahmegesellschaft mit Blick auf Religion ist es weiter, Religion

als unabhängige Grösse zu betrachten. Religion, Assimilation und
Gruppenzugehörigkeiten sind jedoch in einem komplexen Wechselspiel aufeinander

bezogen, in dem generationelle Übergänge und eine Vielzahl kontingenter historischer

Faktoren von Bedeutung sind. Für die inhaltliche Frage nach religiös
bestimmten Themen sowie Verhaltens- und Deutungsmustern ist also ein für
historisches Fragen anwendbares Vorverständnis eben dieser Themen sowie Verhaltens-

und Deutungsmuster Voraussetzung. Dieses Vorverständnis muss, wenn
die Einbeziehung der politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Situation
gelingen soll, Schnittstellen zu dieser Situation in Amerika aufweisen. Mit Blick
auf die Tatsache, dass Kirche eine transnationale Institution ist und Katholizismus

ein transnationaler Set von Werten und Verhaltensweisen zumindest war,

Klaus J. Bade u.a.. Die Enzyklopädie (wie Anm. 7). 26.

Vgl. einführend Franz Urban Pappi. Soziale Netzwerke, in: Bernhard Schäfers/Wolfgang
Zapf (Hg.). Handwörterbuch zur Gesellschaft Deutschlands. 2.. erw. u. aktual. Aufl.. Opladen

2001. 605-616.



Amerikanisierung. Religion und Migration 89

kann ein inhaltlicher Fragehorizont bestimmt werden, der bei der Konkretisierung

in einer historischen Detailstudie exemplarisch zu differenzieren und zu
präzisieren wäre.

Die massenhafte Einwanderung von Katholiken aus gemischtkonfessionellen
Gesellschaften Mitteleuropas in die USA seit den 1830er Jahren fällt zeitlich mit
der Formierungsphase von katholischen Milieus oder Subgesellschaften zusammen.

Die Diskussion um das katholische Milieu im deutschsprachigen Raum und
ihre Umsetzung in konkrete historische Detailforschung basiert auf der Annahme,

unter den Bedingungen sozioökonomischer, kultureller und politischer
Modernisierung im 19. und 20. Jahrhundert könne Religion aus historischer
Perspektive Grundlage für die Formierung von Gemeinschaften sein.29 Diese Annahme

hat den Gang der Katholizismusforschung für den deutschsprachigen Raum
in den letzten zwei Jahrzehnten wesentlich bestimmt. Von den erzielten Ergebnissen

her ist davon zu sprechen, dass es im Horizont einer kohärenten Weltdeutung,

der Beachtung darauf abgestimmter Verhaltensnormen und institutioneller
Rahmenbedingungen gelang, katholische Werte und Normen unter den

Bedingungen der Moderne lebbar zu machen. Dieser relative Erfolg über einen längeren

Zeitraum hinweg basierte auf einer Anpassungsfähigkeit an moderne
Verhältnisse, die innerkatholisch teilweise heftig umstritten war, ohne die aber die
erstaunliche Stabilität des Milieus bis in die 1960er Jahre nicht möglich gewesen
wäre.

Katholiken in den USA müssen nicht allein als eine durch ethnische Herkunft
und die Bedingungen der «neuen» Welt bestimmte Gruppe, sondern vor allem
als eine durch religiöse Inhalte und Praxis bestimmte Gruppe betrachtet werden.
Inhalte und Praxis wiesen zwar Besonderheiten, doch ebenso ein hohes Mass an

Übereinstimmung mit den Verhältnissen in Europa auf.30 Als Ausgangsdamm

Zur Diskussion um das katholische Milieu vgl. mit Literaturhinweisen Arbeitskreis für kirchliche

Zeitgeschichte (AKKZG), Münster, Katholiken zwischen Tradition und Moderne. Das
katholische Milieu als Forschungsaufgabe, in; Westfälische Forschungen, 43 (1993) 588-
654; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion in Geschichte und Gesellschaft.
Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende Erforschung religiöser Mentalitäten und
Milieus, in: Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im Kaiserreich.
Milieus, Mentalitäten, Krisen, Gütersloh 1996, 7-56; Christoph Kösters/Antonius Liedhegener,
Historische Milieus als Forschungsaufgabe. Zwischenbilanz und Perspektiven, in: Westfälische

Forschungen, 48 (1998), 593-691. Ein neuerer Überblick über die seit den 1990er Jahren

zahlreich erschienenen Detailstudien fehlt. Mit den Beispielen zwar auf Deutschland fo-
kussiert. aber mit Blick auf ganz Europa Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und
Postmoderne, Mainz 1992.
Neben der Ausrichtung des amerikanischen Katholizismus nach Rom - vgl. D'Agostino,
Rome in America (wie Anm. 5) sowie Gerald P. Fogarty, The Vatican and the American
Hierarchy from 1870 to 1965, Wilmington 1985 - spielte hier natürlich die Herkunft des

amerikanischen Klerus sowie des Grossteils der amerikanischen Katholiken aus dem
europäischen Raum eine ausschlaggebende Rolle. Eine ähnlich theoriegeladene Forschungsdiskussion,

wie sie in Deutschland um das katholische Milieu geführt wurde, ist für die
amerikanische Katholizismusforschung nicht feststellbar. Die transatlatische bzw. transnationale
Verbundenheit ist einer Vielzahl von Einzelstudien zu ermitteln und wurde durch
transatlantische Debatten geformt, wie sich durchgängig McGreevy, Catholicism and American
Freedom (wie Anm. 5) entnehmen lässt.



90 Thomas Schulte-Umberg

soll daher zunächst die Grundstruktur katholischer Weltdeutung, also eine
bestimmte Verschränkung von Transzendenz und Immanenz, deren Implikationen
für kirchliches Leben, katholische Lebensführung sowie gesellschaftliche und
kulturelle Praxis dienen.31 Kurz gefasst, galt das menschliche Leben als

Durchgangsphase und Probezeit.32 Allein vermittels der Kirche stand an seinem
individuellen und kollektiven Ende - dem «jüngsten Gericht» - das bei Einhaltung
bestimmter Standards erreichbare Ziel, der «Himmel» oder das ewige Leben. Diese
zentrale Perspektive sollte die Weltdeutung der Katholiken bestimmen und in

wichtigen Lebensbereichen ihr Verhalten prägen. Trotz aller Unterschiede sollten

sie durch die kollektive Ausrichtung der Lebensführung auf dieses Ziel hin
verbunden sein.

Kirchenpolitik und kirchlich-katholische Praxis waren in der «alten» und in
der «neuen» Welt davon bestimmt, diese Deutungskultur unter den Bedingungen
der Moderne zu bewahren und lebbar zu machen. Neben der Einhaltung
bestimmter Gebote - etwa der jährlichen Beichte, der Osterkommunion, den zehn
Geboten und deren Implikationen - und deren Einübung in Elternhaus und Schule

war die Ausbildung hin zur «Welt» vermittelnder Instanzen und deren weitere

Entwicklung grundlegend. Hierzu zählen katholische Vereine und Verbände
ebenso wie katholische Politik und die Ausdifferenzierung der katholischen Lehre

etwa durch die katholische Soziallehre. Insgesamt wichtig ist es zu beachten,
dass bei aller Zentralität der Institution Kirche und der Formierung von oben für
den Erfolg dieses Modells das Verhalten der einfachen Katholiken, in der

Kirchensprache der Laien grundlegend war. Hier ist für den transatlantischen Raum

insgesamt festzustellen, dass die Übereinstimmung zwischen kirchlicher Norm
und katholischer Praxis zwischen der Mitte des 19. und der Mitte des 20.
Jahrhunderts so gross war wie noch niemals zuvor in der Kirchengeschichte. Solche
Konformität und Transnationalität schloss allerdings weder beträchtliche
Abweichungen hinsichtlich der Dichte der katholischen Lebenswelt noch Abweichungen

in den tragenden Strukturen aus, wie gerade mit Blick auf das amerikanische
Verhältnis von Staat, Gesellschaft und Kirche deutlich wird.

Mit Blick auf die Frage nach Themen sowie Verhaltens- und Deutungsmustern

im transnationalen-katholischen Kontext sollen als vorläufige Orientierungspunkte

unterschieden werden:

- Kirche und katholische Organisationen (Papst, Bischöfe, Klerus;
kirchlichkatholische Strukturen; Organisationsformen von Kirche und Katholizismus;

Verhältnis Klerus und Laien);
- katholische Werte und Verhaltensweisen (Frömmigkeitsformen; Familie;

Schule und Erziehung; Jugend; Beruf; Lehre);

1

Das folgende greift zurück auf Arbeitskreis für kirchliche Zeitgeschichte (AKKZG). Münster.

Katholiken (wie Anm. 29). 601-621.
" Als plastische Beschreibung des katholischen Alltags am Schweizer Beispiel vgl. Altermatt,

Katholizismus und Moderne (wie Anm. 10); die im folgenden genannten Grundmuster und -

strukturen zusammenfassend Arbeitskreis für kirchliche Zeitgeschichte (AKKZG), Münster.
Katholiken (wie Anm. 29), 609 631.



Amerikanisierung, Religion und Migration 91

- Politik, Gesellschaft, Kultur (Staat und Kirche; Demokratie; Ideologien,
speziell Liberalismus, Kommunismus, Nationalsozialismus; Antisemitismus;

allgemeine gesellschaftliche Werte wie Freiheit und Gerechtigkeit).
Vom beabsichtigten systematischen Ertrag her gesehen sollte es gelingen,
strukturelle Analysen mit der Rekonstruktion von Identitätsdiskursen und Weltbildern
zu verknüpfen.

Grundlinien und Fallstudien

Bausteine einer Beziehungsgeschichte der amerikanisch-deutschen Erfahrung im
Horizont katholischer Subgesellschaften auf beiden Seiten des Atlantiks, zeitlich
also zwischen den 1840er Jahren und dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-
1965), liegen vor allem für das 19. und frühe 20. Jahrhundert in einigen Studien

vor. In Form eines Phasenmodells lassen sich auf dieser Basis Formierung,
Konsolidierung und relativer Verfall einer amerikanisch-deutschen katholischen
Subgesellschaft zwischen 1840 und dem Ersten Weltkrieg in Grundzügen erkennen.

Eine wesentliche Aufgabe zukünftiger Forschung dürfte es sein,

Trägergruppen des transatlantischen Transfers präziser zu beschreiben und ihre Praxis
wie ihre Diskurse im Kontext der Entwicklung von amerikanischer Gesellschaft
und Katholizismus zu verorten. Dass es nach dem Ersten Weltkrieg noch Reste

einer spezifisch amerikanisch-deutschen katholischen Kultur gab und auch heute
noch gibt, ist bekannt. Diese stand und steht jedoch unter dem generellen
Eindruck, der Erste Weltkrieg habe den Zerfall der Deutsch-Amerikaner als

abgrenzbarer ethnischer Gruppe herbeigeführt oder - so die Tendenz der jüngeren
Forschung - beschleunigt, so dass insgesamt von weitgehender Assimilation der

deutschsprachigen Zuwanderer zu sprechen sei.34 Mindestens aus Perspektive
einer transnationalen Beziehungsgeschichte der amerikanisch-deutschen katholischen

Erfahrung ist jedoch neben dem Weiterbestehen nicht unerheblicher
Restbestände von einer Restauration symbolischer Gruppensolidarität zu sprechen,

Als immer noch wichtige Einführungen zu den deutschsprachigen Einwanderern in die USA
vgl. Kathleen Neils Conzen, Germans, in: Stephen Themstrom (Hg.), Harvard Encyclopedia
of American Ethnic Groups, Cambridge (Mass.)/London 1980, 405-425 sowie die Hinweise
in Frederick C. Luebke, Austrians, in: ebd., 165-171 und Leo Scheiben, Swiss, in: ebd.,
981-987. Zu den Deutsch-Amerikanern sind zahlreiche Sammelbände erschienen, vgl. pars
pro toto Frank Trommler/Elhott Shore (Hg.), The German-American Encounter. Conflict
and Cooperation between Two Cultures 1800-2000, New York/Oxford 2001. Als
Überblicke zu deutschsprachigen Katholiken vgl. Kathleen Neils Conzen, German Catholics in
America, in: Michael Glazier/Thomas J. Shelley, The Encyclopedia of American Catholic
History, Collegeville 1997, 571-583; Kathleen Neils Conzen, Immigrant Religion and the
Public Sphere. The German Catholic Milieu in America, in: Wolfgang Helbich/Walter
Kamphoefner (ed.), German-American Immigration and Ethnicity in Comparative Perspective,

Madison 2004, 69-114; Kathleen Neils Conzen, Immigrant Religion and the Republic.
German Catholics in Nineteenth-Century America, in: Bulletin of the German Historical
Institute Washington (D.C.), Heft 35 (2004), 43-56; Colman J. Barry, The Catholic Church
and German Americans, Milwaukee 1953 behandelt vor allem den «Amerikanismusstreit».
Vgl. Russell A. Kazal, Becoming Old Stock. The Paradox of German-American Identity,
Princeton/Oxford 2004.



92 Thomas Schulte-Umberg

die im Kontext der Positionsbestimmung des amerikanischen Katholizismus bis

zum Zweiten Vatikanischen Konzil zu verorten ist. Im folgenden sollen mit
Blick auf dieses Gesamtbild Möglichkeiten für seine weitere Erforschung vorgestellt

werden.
Die Dimensionen deutscher Einwanderung in die USA sind auch aus heutiger

Perspektive eindrucksvoll: In den Dekaden zwischen 1830 und 1890 betrug der
Anteil an der Gesamteinwanderung nie weniger als ein Viertel, in den 1850ern

und 1860ern sogar ein Drittel an der gesamten Einwanderung. Auch in den

1890ern waren es immer noch 15,7 %, die allerdings zu grössten Teilen auf die
ersten Jahre der Dekade entfallen. Seitdem blieb der Anteil der Deutschen bis

zum Ende des Ersten Weltkriegs gering.35 Die geographische Verteilung spiegelte

insgesamt die jeweils besten Möglichkeiten wider. Hauptsiedlungsgebiete waren

die «Mittleren Atlantik»-Staaten (vor allem New York, Pennsylvania und
New Jersey) und der Mittlere Westen (vor allem Illinois, Indiana, Missouri, Ohio
und Wisconsin). Der Mittlere Westen bot Migranten bis zur Schliessung der
«frontier» in den 1890ern die Möglichkeit, mit zu vernachlässigendem finanziellen

Aufwand Land zu erwerben. Schon 1860 wohnten allerdings 37% der in
Deutschland geborenen in Städten mit mehr als 25.000 Einwohnern, 1890 dann
mehr als 40%, während der Anteil der in Amerika geborenen weit darunter lag.36

Die Anziehungskraft der Städte beruhte zunächst auf den Möglichkeiten, die sie

den ungelernten unter den Einwanderern boten, ihr Anteil war vor allem vor der
Wende zum 20. Jahrhundert sehr hoch. Das amerikanische Bild der Deutschen
im 19. Jahrhundert wurde allerdings vor allem davon geprägt, dass diese ein
traditionelles Handwerk (Bäcker, Zimmermann, Brauer) zur Perfektion beherrschten.

Neben solchen und ähnlichen Berufen fanden sich unter den Einwanderern

Kaufleute, Landwirte, Arbeiter und ein weites Spektrum von anderen Berufen.
Die Daten des US-Census lassen durchaus typische Entwicklungen für die
deutschen Einwanderer erkennen. Auf lange Frist lässt sich von einem moderaten
sozialen Aufstieg sprechen, der seine Grenzen vor allem in einer eher konservativen

Geschäftsmentalität hatte.37

Quantitativer Anteil, geographische und berufliche Verortung der
deutschsprachigen Katholiken im Rahmen des für die deutsche Einwanderung in die
USA skizzierten Gesamtbildes werden sich immer nur näherungsweise bestimmen

lassen. Die meist angeführte Schätzung geht von einem Anteil von etwa
einem Drittel an der deutschen Gesamteinwanderung aus, bis 1920 etwa 1,8

Millionen von 5,5 Millionen.38 Wenn vom Wachstum der katholischen Kirche

35
Vgl. US Bureau of the Census, Historical Statistics (wie Anm. 1), 105. Nach dem Ersten
Weltkrieg stieg der Anteil - begünstigt durch das neue amerikanische Quotensystem, das zu
insgesamt verringerten Zuwandererziffem führte - auf 9% (1920er), 17% (1930er), 14%

(1940er) und 23,1% (1950er).
36

Vgl. Conzen, Germans (wie Anm. 33), 412 f.
37 Zur beruflichen Situation vgl. die Materialien bei Niles Carpenter. Immigrants and Their

Children. A Study based on Census Statistics relative to the Foreign Born and the Native
White of Foreign or Mixed, Washington (D.C.) 1927/ND 1969.

38
Vgl. Gerald Shaughnessy. Has the Immigrant Kept the Faith? A Study of Immigration and
Catholic Growth in the United States 1790-1920, New York 1925, Tab. XVII-XXVL



Amerikanisierung. Religion und Migration 93

von einer im kulturellen wie im quantitativen Sinne verschwindenden Minderheit

zur grössten einzelnen Denomination in den USA im 19. Jahrhundert die Rede

ist, dann war dies auch auf die massenhafte Einwanderung von deutschsprachigen

Katholiken seit den 1830er Jahren zurückzuführen. Insgesamt waren von
der Herkunft her gesehen zunächst Iren, bis Anfang der 1890er Jahre dann

Katholiken deutschsprachiger Herkunft die zahlenmässig grösste Gruppe. Dabei

von Katholiken deutschsprachiger Herkunft und nicht von deutschen Katholiken
zu sprechen, ist notwendig, weil es eine deutsche Nation im späteren Sinne
zunächst nicht gab und für die Zuwanderer die gemeinsame Sprache als

Zugehörigkeitsmerkmal verwendet wurde. So wurden auch deutschsprachige Schweizer
Katholiken der Gruppe deutsch-amerikanische Katholiken zugerechnet.

Religion bzw. Konfession war nur selten der Wanderungsgrund, sie blieb oder
wurde in der «neuen Welt» identitätsstiftend. Für die alltägliche Ebene lässt sich

dies anhand von Auswandererbriefen anfänglich nachvollziehen.40 Die entscheidende

und zeitgenössisch viel diskutierte Frage war jedoch, wie unter amerikanischen

Bedingungen katholische Konfession dauerhaft gelebt werden konnte
und sollte. Unstrittig war dabei die Notwendigkeit, die seelsorglichc Betreuung
durch missionarisch tätige Orden und den Aufbau von Pfarreien und Diözesen zu
sichern. Das hierfür notwendige Personal, d. h. Ordensleute, -Schwestern und

Weltpriester, kam im 19. Jahrhundert grösstenteils aus Europa, und von ihnen

wiederum ein sehr grosser Teil aus dem deutschsprachigen Raum. Letztere
haben, wie eine Schätzung besagt, zeitweise ein Drittel des gesamten katholischen
Klerus in den USA gestellt.41 Wenn es darum geht, den Transfer zwischen
amerikanischem und deutschsprachigem Katholizismus näher zu untersuchen,

muss eine vorrangige Aufgabe eine genauere quantitative Beschreibung dieser

Gruppe sowie des Ausbaus seelsorglicher Strukturen sein. Zu leisten wäre neben

einer quantifizierenden Erfassung der Seelsorger insbesondere die Analyse von
Rekrutierungsvorgängen und Ausbildung diesseits wie jenseits des Atlantiks, die

Disziplinierung des Klerus sowie die allmähliche Genese eines autochthonen
Klerus. Gerade mit Bezug auf letzteren musste im Sinne einer transnationalen

Beziehungsgeschichte auch dem Umstand Rechnung getragen werden, dass

europäische Theologie und Ausbildung in Europa noch bis weit in das 20.

Jahrhundert hinein wesentlich waren.
Unter dem Stichwort «Sprache bewahrt den Glauben» wurde beim Ausbau

seelsorglicher Strukturen ein Zusammenhang zwischen dem Erhalt der deutschen

Sprache und der Treue zum Glauben gesehen, der neben den territorialen zur Er-

39 Das galt z. B. für den ersten Bischof der Diözese Milwaukee in Wisconsin, John Martin
Henni, und insbesondere für einen seiner Nachfolger, Sebastian Messmer.

40 Einzelne Beispiele u.a. in Wolfgang Helbich (Hg.), Briefe aus Amerika. Deutsche Auswanderer

schreiben aus der Neuen Welt 1830-1939, München 1988 sowie in der in Deutschland
über <www.nationallizenzen.de> zugänglichen Datenbank «North American Immigrant
Letters, Diaries and Oral Histories».

41
Vgl. Conzen, Immigrant Catholics (wie Anm. 33), 49.



94 Thomas Schulte-Umberg

richtung ethnischer Pfarreien führte.42 Diese trugen ebenso dem Orientierungsbedürfnis

und Siedlungsverhalten der Migranten Rechnung. Inwieweit das aus der

Heimat bekannte übertragen wurde und welche Veränderungen sich ergaben,
wäre besonders für den städtischen Raum näher zu untersuchen. Parallel zum
Aufbau eines Netzwerks von Vereinen und dem Entstehen einer deutschsprachigen

katholischen Presse wurde jedoch das Sprachverhalten der in den USA
geborenen Kinder der Migranten, der sogenannten zweiten Generation, mit Sorge

gesehen. Zwar sollte seit den 1880er Jahren jede katholische Pfarrei in den

USA ihre eigene Schule haben, in der nach dem zitierten Grundsatz in deutschen
ethnischen Pfarreien in deutscher Sprache unterrichtet wurde. Zumindest im
städtischen Raum war für die Kinder aber das Erlernen und die Verwendung des

Englischen zwingend notwendig. Daher wurde hier Deutsch oft nur für den

Religionsunterricht verwendet, während andere Fächer teils zweisprachig, teils nur in

englischer Sprache unterrichtet wurden.43 Eine vergleichbare Macht des Faktischen

zeigt sich für die Verwendung der deutschen Sprache in den Gottesdiensten.

Ein Jahr vor dem Kriegseintritt der Vereinigten Staaten gab es noch 206
katholische Pfarreien, in denen die Predigt ausschliesslich in deutscher Sprache
gehalten wurde, in mehr als 1.680 wurden jedoch Deutsch und Englisch verwendet.44

Solche Entwicklungen vor allem im städtischen Raum sowie der damit im
Zusammenhang stehende Niedergang der Presse werden als Zeichen zunehmender

Assimilation gewertet.
Als eher assimilationsresistent erwiesen sich Siedlungen im ländlichen Raum,

die seit einiger Zeit ein beliebter Ansatzpunkt für transnational angelegte Studien
sind.45 Weitaus eher als im städtischen Raum bietet sich die Möglichkeit der
Forderung nach einem transatlantischen Ansatz nachzukommen, der Verknüpfungen
zwischen Herkunftsgebieten und Siedlungsregionen herstellt, und einen relativ
begrenzten einen Personenkreis genau untersucht, auch konnten wirtschaftliche,
soziale und kulturelle Faktoren genauer beschrieben und Wechselwirkungen
zwischen Sende- und Aufnahmegesellschaft nachgegangen werden. Deutlich wurde
vor allem die Bedeutung von Kettenwanderung, d. h. Auswanderungskandidaten
den Wanderungsvorgang und die Eingliederung durch vorangegangene Migran-

Detailreich ist die Entstehung solcher Pfarreien zu verfolgen bei Steven M. Avella. In the
Richness of the Earth. A History of the Archdiocese of Milwaukee 1843-1958. Milwaukee
2002, 133-304. Als Überblick zur Geschichte der Pfarrei in den USA vgl. Jay P. Dolan
(Hg.), The American Catholic Parish. A History from 1850 to the Present, 2 Bde.. New
York/Mahwah 1987.

Vgl. Stephen J. Shaw. The Catholic Parish as a Way-Station of Ethnicity and Americanization.

Chicago's Germans and Italians. 1903 1939. Brooklyn 1991. 44.

Vgl. Department of Commerce Bureau of the Census. Religious Bodies 1916. Bd. 2: Separate

Denominations. History, Description and Statistics, Washington (D.C.) 1916. 654.

Wegweisend war Walter Kamphocfners Studie von 1978. die in erweiterter Form jüngst neu

aufgelegt wurde. Vgl. Walter Kamphoefner. Westfalen in der Neuen Welt. Eine Sozialgeschichte

der Auswanderung im 19. Jahrhundert. Göttingen 2006. mit einem Forschungsüberblick

229-245. Für deutschsprachige Katholiken vgl. speziell Kathleen Neils Conzen.
Making Their Own America. Assimilation Theory and the German Peasant Pioneer. New York
1990.



Amerikanisierung. Religion und Migration 95

46
ten sinnvoll erscheinen zu lassen und zu ermöglichen. ' Weiter zeigte sich,
welche grosse Bedeutung landsmannschaftliche und konfessionelle Unterschiede
bei der Siedlungsentstehung spielten. So wurden etwa drei Siedlungen im
ländlichen Ohio, das «katholische, «südoldenburgische» Minster, das lutherische,
zunächst überwiegend «hannoverische» New Bremen und das reformierte, «teck-

lenburgische» New Knoxville [...] in weitgehend konfessioneller und regionaler
Trennung gegründet und besiedelt, obwohl sie nur wenige Kilometer voneinander

entfernt lagen.»47 Trotz gemeinsamer nationaler und sozialer Herkunft
erwiesen sich Konfession und familiäre Bindungen als ausschlaggebende Faktoren.

Vielfaltig ist der Charakter dieser Siedlungen noch heute erhalten.48 Selbst der

Spracherhalt war im ländlichen Raum möglich.
Die - im Vergleich zu anderen Gruppen - relativ rasche Assimilation von

Migranten aus dem deutschsprachigen Raum wird auch durch das breite Spektrum
an regionalen Unterschieden erklärt. Diese können auf unterschiedliche Kontexte,

etwa politische Rahmenbedingungen, zurückgeführt werden. Zeitgenössisch
wie in der heutigen Forschung werden die Unterschiede mit Kategorien in
Verbindung gebracht, die auf eine Vermischung von quasi natürlichen Gegebenheiten

mit kulturellen Praktiken hinweisen. Der rheinländische, westfälische und

bayrische Katholizismus etwa unterscheiden sich, weil eine jede Gruppe eine
gemeinsame Herkunft aufweise und sich zugleich in bestimmter Weise verhalte.
Diese Orientierung an gemeinsamer regionaler Herkunft und Kultur gehörte
ebenfalls zum sozialen und kulturellen «Gepäck» der katholischen Einwanderer
aus dem deutschsprachigen Raum in die Vereinigten Staaten und prägte deren

Eingliederung. Katholiken aus den nordwestlichen Gegenden Deutschlands werden

von ihrem Pfarrer gelobt als «well instructed in religion at home and of so

home-loving, peaceable and calm a disposition as to cause one pleasure.» Im
Gegensatz dazu stünden «those people from the Rhineland and Southern Germany»
sie seien «prone to leave the Church», «more lighthearted, more inclined to be

skeptical, and all in all not so well instructed.»49 Auch der Klerus selbst war
nicht immun. So erwog ein Priester aus Franken sich von St. Louis nach Chicago
versetzen zu lassen, weil er eine Stadt, in der die Mehrheit des deutschen Klerus
und der Katholiken aus Niedersachsen komme, nicht als Heimat annehmen
könne.50 Spannungen bestanden auch zwischen aus dem oldenburgischen stammenden

Migranten und der weitgehend aus badischen, württembergischen und
schweizerischen Mitgliedern bestehenden Ordensgemeinschaft, von denen sie

pastoral betreut wurden.51

46
Vgl. Kamphoefner. Westfalen (wie Anm. 45), 84.
Anne Aengenvoort. Migration Siedlungsbildung - Akkulturation. Die Auswanderung
Nordwestdeutscher nach Ohio, 1830-1914, Stuttgart 1999, 15. Für den ländlichen Mittleren
Westen beschreibt Jon Gjerde, The Minds of the West. Ethnocultural Evolution in the Rural
Middle West, 1830-1917, Chapel Hill/London 1997 die Entstehung von ethnisch geprägten
Gruppensolidaritäten, aber auch von diese relativierenden bis sprengenden Konflikten.

K

Vgl. Aengenvoort, Auswanderung Nordwestdeutscher (wie Anm. 47), 249.

Concerning St. Joseph's Parish, St. Louis in 1849. A Letter of Father Hofbauer. November
16, 1849, in: Centralblatt and Social Justice Review. 27 (February 1935), 358.
Editorial, in: Centralblatt and Social Justice Review. 29 (February 1937), 350.

51
Vgl. Aengenvoort, Auswanderung Nordwestdeutscher (wie Anm. 47), 261.



96 Thomas Schulte-Umberg

Religiöse Praxis und institutionelle Verortung deutschsprachiger katholischer

Migranten waren zentrales Thema einer seit den 1880ern mit zunehmender
Schärfe geführten Auseinandersetzung, die vornehmlich im innerkatholischen
Raum geführt wurde und in die bald europäische Katholiken und Rom involviert
waren. Amerikanisierung und Amerikanismus waren Schlüsselbegriffe des

Konflikts, wobei es zu einer bemerkenswerten Deutungsverschiebung kam.52 Ging es

zunächst unter beiden Begriffen darum, wie die Eingliederung von Katholiken in
Bezug auf Sprache, Pfarrei und Schule verlaufen könne und solle, gelang es einer

Partei, «Amerikanismus» als Anpassung an liberale Prinzipien zu brandmarken
und die «Amerikanisierer» in den Verdacht zu stellen, diese Prinzipien zu befördern.

Der päpstliche Brief «Testern Benevolentiae» von 1899 verurteilte einen so
verstandenen Amerikanismus, und wurde, obwohl er eine Würdigung charakteristischer

amerikanischer Prinzipien beinhaltete, als Niederlage der «Amerikanisierer»

angesehen.53 Amerikanische Kirche und amerikanischer Katholizismus
wurden in den folgenden Jahrzehnten zwar einheitlicher, ob und in welcher Form
es sich jedoch um eine «Amerikanisierung» handelte, diese Frage wurde
entweder beschwiegen oder im Sinne eines «und» beantwortet.

Welchen Anteil deutschsprachige Katholiken auf beiden Seiten des Atlantiks
an diesen Konflikten hatten, ist für die Hierarchie und begrenzt für die Laieneliten

bekannt. Verlauf und Wirkungen des Konflikts auf alltäglicher Ebene sind

dagegen weitgehend unerforscht. Aus Perspektive des Herausgebers eines

«Schematismus der katholischen Geistlichkeit deutscher Zunge in den Vereinigten

Staaten vom Amerika» schlössen sich jedenfalls amerikanisch zu sein und

gleichzeitig Glaube und Herkunft treu zu bleiben keineswegs aus.54 Von dort aus

war es auch nur ein kleiner Schritt zu der ebenfalls häufig anzutreffenden
Auffassung, dass man selbst eigentlich ein besserer Amerikaner als jene dort geborenen

sei, die die Loyalität der Zugewanderten in Frage stellten. Ein Vertreter des

Deutsch-Amerikanischen Priestervereins erklärte 1891: «I am as good an American

as the most blue-blooded Yankee can be.» Der Verein sei «American above

all», da er nur möglich gewesen wäre «in the atmosphere of our glorious American

constitution, which guarantees liberty to all [...] liberty of thought [...] liberty
of association, liberty of religious worship.»56 Diejenigen, die katholische
Organisationen in ihrer Freiheit zu beschneiden versuchen würden, seien daher

«truly un-American». Eine Aussage wie diese über das Verhältnis von
amerikanischer Nation und katholischer Subgesellschaft war in Ursprung und

Konzeption amerikanisch. Denn sie setzte die amerikanische Freiheit als

5" Vgl. Philip Gleason, «Americanism» in American Catholic Discourse, in: Philip Glcason.
Speaking of Diversity. Language and Ethnicity in Twentieth-Century America. Baltimore
(Md.VLondon 1992, 272-300. 281.

Vgl. Fogarty, Vatican and Hierarchy (wie Anm. 30), 177 180. zum Amerikanismusstreit und
seinen Zusammenhängen mit Verweis auf die ältere Literatur ebenda. 27-194.
Vgl. Johannes Nep. Enzlberger. Schematismus der katholischen Geistlichkeit deutscher Zunge

in den Vereinigten Staaten Amerikas. Eine Festgabe zum Columbus-Jubiläum. Milwaukee

1892. III.
" Zit. nach Barry. Catholic Church (wie Anm. 33). 147.
56 Ebenda.



Amerikanisierung, Religion und Migration 97

Bedingung der Formen des Zusammenlebens der Migranten, in diesem Fall

speziell des Priestervereins. voraus. Die gleichzeitige Zugehörigkeit zu einer

imaginierten amerikanischen Nation und der katholisch-deutschen

Subgesellschaft konstituierte in diesem Sinn nicht einen Widerspruch, sondern

beide standen in einem ergänzenden Verhältnis zueinander.
Eine solche komplementäre Identität war auch unter den Katholiken irischer

Herkunft weit verbreitete War dort die Erfahrung britisch-protestantischer
Herrschaft über das Heimatland die Kontrastfolie, war es für die deutschen Katholiken

ein antipreussischer Effekt, der durch den bismarekschen Kulturkampf
enorm verstärkt wurde. Auswanderer hatten so - zumindest in der Sprache einer
Zeitschrift aus dem ländlichen Iowa «den Staub [Europas] abgeschüttelt und

die Gestade des [neuen] Kontinents erreicht um aufs Neue ein würdiges Leben

zu führen.»5* Die alte Heimat ist für deutsche Katholiken das «Land der Tyrannei.»

Die entsprechende Wertschätzung der neuen Heimat beruhte jedoch auf
der Freiheit, sich ethnisch und religiös vom Rest der Gesellschaft zu unterscheiden.

Die Inschrift eines Ecksteins einer katholischen Kirche, im Original in
lateinischer Sprache verfasst. verdeutlicht dies recht gut. Dort heisst es. während

«unser heiliger Glaube in unserer Heimat über zehn Jahre heimtückisch verfolgt
worden sei. können wir uns in diesem reichen und schönen Land eines vollständigen

Friedens und der wundervollsten religiösen Freiheit erfreuen.»' Doch
sollten die Nachkommen der ersten Generation gleichzeitig «Katholiken wie
bodenständige und aufrechte Deutsche bleiben». Inständig wurde um Gottes
beständigen Segen gebeten, der freilich für die grosse, durch einen hohen Turm
markierte Kirche nicht ausbleiben könne, da diese dem «blasierten und vom
Grunde auf materialistischen Yankee zeige was katholischer Glaube und
deutscher Opfergeist erreichen können».

Wie die zuvor aufgeführten Beispiele zeigen, konnte die Verhältnisbestimmung

von deutschsprachigen katholischen Einwanderern und amerikanischen
Charakteristika konflikthaft, kompetitiv, aber eben auch affirmativ und kooperativ

ausfallen. Insoweit dürfte die amerikanisch-deutsche katholische Subgesellschaft

nicht allein durch die verschiedentlich angesprochene Macht des
Faktischen, sondern auch durch eine Aneignung amerikanischer Werte und
Verhaltensstandards vor dem Ersten Weltkrieg teilassimiliert worden sein. Die Jahre

des Ersten Weltkrieg bewirkten jedoch hier eine kurzfristige, restaurative
Trendwende, die mit allgemeinen Tendenzen zusammenhing.61 Wie sich am Diözesan-
blatt der Erzdiözese Chicago, der New World, verfolgen lässt, lagen die Sympathien

bis zum Kriegseintritt der USA insgesamt auf Seiten des Deutschen Reichs

Vgl. Kerby A. Miller. Emigrants and Exiles. Ireland and the Irish Exodus to North America.
New York Oxford 1985.
Die Iowa. 7 July 1881.8.
Die Iowa. 30 May 1878.8.
Die Iowa. 4 May 1882. 5.

Vgl. allgemein Conzen u.a.. Invention of Ethnicity (wie Anm. 18). 16; Katja Wüstenbecker.
Die Deutsch-Amerikaner im Ersten Weltkrieg. US-Politik und nationale Identitäten im
Mittleren Westen. Stuttgart 2007.



98 Thomas Schulte-Umberg

und Österreich-Ungarns. Dies hatte zum Teil mit der antibritischen Haltung der
vornehmlich irisch-amerikanischen Redaktion des Blatts zu tun.62 Als Grundton
durchzieht zahlreiche Beiträge jedoch der Hinweis auf die langfristige Haltung
der im Krieg befindlichen europäischen Mächte gegenüber der katholischen
Kirche, die sich auch in einzelnen Handlungen widerspiegele. So stünden auf der
einen Seite das laizistische Frankreich, das katholikenfeindliche Grossbritannien
und das Zarenreich, von dem nichts Gutes zu erwarten sei. Auf der anderen Seite
sei von Österreich-Ungarn eine positive Lösung der römischen Frage zu erwarten,

während nach dem Ende des Kulturkampfs die katholische Kirche im
Deutschen Reich mit Unterstützung des Kaisers grosse Fortschritte gemacht habe. An
dieser grundsätzlichen Verteilung der Sympathien änderten auch die Zerstörung
der katholischen Universität in Löwen im September 1914 und der deutsche U-
Boot-Krieg nichts. Erst nachdem die Vereinigten Staaten seit dem 1. Februar
1917 einen unerklärten Seekrieg gegen das Deutsche Reich führten, stellte sich
hier eine Änderung ein. Die New World erklärte, die Loyalität zu Amerika habe

alle früheren Antipathien gegen Staaten, die nun Alliierte der Vereinigten Staaten

sind, in Vertrauen und Respekt umzuwandeln. «To continue at this time a

bitter condemnation of any power that chance may make our ally, is of the same
brand of disloyalty as clinging to a motherland that may be hostile to us.»63 Der
Leiter der Erzdiözese, der deutschstämmige George W. Mundelein wandte sich
dann in einer Ansprache den Unwägbarkeiten des Krieges zu, den Amerika
gerade begonnen habe. Die Kriegsdauer und die Opfer, die dieser verlangen würde,
seien völlig ungewiss. Doch jegliche Distanz war aufgehoben. Denn: «One thing
is certain, and I speak for myself, for 800 priests and for 1.000.000 Catholics -
the moment the President of the United States affixed his signature to the resolutions

of Congress, all differences of opinion ceased. We stand seriously, solidly
and loyally behind our President and his congress.»64

Wie schon erwähnt, ist die Phase vom Ersten Weltkrieg bis zu den 1960er
Jahren aus dem Blickwinkel einer amerikanisch-deutschen katholischen
Beziehungsgeschichte noch kaum untersucht worden. Ihr scheint zunächst der generelle

Eindruck entgegenzustehen, der Erste Weltkrieg habe den Zerfall der Deutsch-
Amerikaner als ethnisch abgrenzbarer Gruppe herbeigeführt oder beschleunigt,
so dass insgesamt von weitgehender Assimilation der deutschsprachigen Zuwanderer

zu sprechen sei.65 Das schliesse auch die Katholiken deutschsprachiger
Herkunft ein.66 Der relative Zerfall der amerikanisch-deutschen katholischen
Subgesellschaft scheint dies zu bestätigen. Aus Perspektive einer transnationalen

Beziehungsgeschichte ist jedoch zunächst das Weiterbestehen nicht unerheb-

Vgl. auch Jerry Dell Gimarc. Illinois Catholic Editorial Opinion during World War I. in:
Historical Records and Studies of the United States Catholic Historical Society. 48 (1960), 167

184.
63 New World, March 9 1917. 4.

George W. Mundelein. Two Crowded Years. Chicago 1918. 146-147.
65

Vgl. Kazal. Old Stock (wie Anm. 34).
Vgl. Conzen. Germans (wie Anm. 33). 419: «German Catholic gradually simply became
Catholic.»



Amerikanisierung. Religion und Migration 99

lichcr Restbestände der Subgesellschaft wichtig, dann die Intensität des

Austausches zwischen amerikanischem und deutschem Katholizismus nach dem Ersten

Weltkrieg bis zu Beginn der 1960er Jahre. Auf dieser Basis beruhte die

Konstruktion einer narrativen. symbolischen Gruppensolidarität, die im Kontext
der Positionsbestimmung des amerikanischen Katholizismus bis zum Zweiten
Vatikanischen Konzil zu verorten ist. Für ihre Analyse ist zu berücksichtigen,
dass Amerikanisierung sich sowohl auf ethnische als auch auf ideologische
Aspekte beziehen kann. d. h. zum einen auf die Eingliederung katholischer Migranten,

zum anderen auf die katholische Kirche als Institution und die Frage, wie
und ob sie ihre Leitlinien und Praktiken an amerikanische Verhältnisse anpassen
sollte. Obwohl diese beiden Aspekte aufeinander bezogen sind, können sie

unterschieden werden, ihr jeweiliges relatives Gewicht kann im Verlauf der Zeit ab-

bzw. zunehmen.67 Mit Bezug auf die (Re-)Formulierung amerikanischer katholischer

Identität lässt sich für die Zeit etwa ab 1900 fortschreitend zeigen, wie in

Diskursen und Praxis des amerikanischen Katholizismus der Umgang mit der

deutschsprachigen katholischen Zuwanderung sowie die Entwicklungen in

Deutschland selbst eine wichtige Säule kollektiver Gaippenidentität wurden. Die

Gesamtentwicklung lässt sich exemplarisch auf verschiedenen Ebenen beschreiben

und beobachten.

Unter den Bedingungen des Ersten Weltkriegs und der Nachkriegszeit vollzogen

sich Transferprozesse in einem stark veränderten politisch-kulturellen Umfeld,

die für ihn folgenreich waren. Gleichwohl gab es institutionelle, personelle
und thematische Kontinuitäten, die es aufzunehmen gilt. Paradigmatisch für die
Geschichte des amerikanisch-deutschen Katholizismus ist von den Anfängen in

der Mitte des 19. Jahrhunderts bis in die Zeit zwischen den Weltkriegen der
Catholic Central Verein of America (CV).68 Für die Zeit nach 1900 lässt sich bis in

die 1950er Jahre hinein unter Aufnahme bisheriger Erkenntnisse zeigen, wie die

weitere Entwicklung des CV den strukturellen Wandel des US-Katholizismus

widerspiegelt, der auch für die Gestaltung des Transfers in der Zwischenkriegszeit

folgenreich war. Trotz nachlassender Mitgliederbindung blieb der CV
durch sein Centralbureau in St. Louis und besonders durch die Person des

Geschäftsführers Frederick Kenkel als Vertretung von Konzepten des Sozialkatholizismus

in inneramerikanischen Diskursen präsent. Zur neben Kenkel wichtigsten

Person wurde dabei seit den frühen 1930er Jahren Aloysius Muench, der

spätere päpstliche Nuntius in Deutschland, dessen Konzepte sichtlich von CV-
Positionen beeinflusst waren.69

Der CV spielte mit seiner Zentralstelle in St. Louis als Anlaufstelle auch am
Rande eine Rolle für einige katholische Emigranten aus Deutschland. Allgemein
aussagekräftig für die Emigration deutscher Katholiken und deren Tätigkeit so-

Gleason. Speaking of Diversity (wie Anm. 16). 295 f.
6S

Vgl. Philip Gleason. The Conservative Reformers. German-American Catholics and the
Social Order. Notre Dame/London 1968.

69 Zu Muench vgl. Coiman S. Barry OSB. American Nuncio. Cardinal Aloisius Muench. Col-
legeville 1969; Suzanne Brown-Fleming. The Holocaust and Catholic Conscience. Cardinal
Aloisius Muench and the Guilt Question in Germany. Notre Dame (Ind.) 2006.



100 Thomas Schulte-Umberg

wie die Wechselbeziehungen zwischen beiden Katholizismen sind jedoch die
Kontakte eines Herausgebers der Zeitschrift «Commonweal» und späteren Land
Commissioners für Bayern, George N. Shuster, so mit Heinrich Brüning, Konrad
Adenauer und anderen,70 weiterhin die Lehr- und publizistische Tätigkeit
deutscher Emigranten an der University of Notre Dame, insbesondere Waldemar Gu-
rian und Friedrich A. Hermens.71 Letztere konnten über die von Gurian gegründete

«Review of Politics», die einflussreiche Jesuiten-Zeitschrift «America» und
die Kooperation mit der University of Chicago ein Umfeld ansprechen, das sich
nicht nur auf den katholischen Raum beschränkte. Ein über den amerikanischdeutschen

Transfer teilweise hinausführender, diesen aber auch mit einschlies-
senden Aspekt zeigt sich am Beispiel des deutsch-amerikanischen Priesters

Reymond Hillenbrand und dessen Verhältnis zu Konzepten sozialer Aktion und
der Liturgischen Bewegung.72 Letztere wurde durch Hillenbrand während seiner

Tätigkeit als Leiter der Priesterausbildungsstätte der Erzdiözese Chicago in den

1930er Jahren implementiert, durch ihn wurde Chicago zu einem der frühen
Zentren der liturgischen Reform in den USA. Hillenbrand griff dabei auf deutsche,

belgische und französische Erfahrungen zurück. Das von Hillenbrand mit
weitreichendem Einfluss seit den 1930er Jahren propagierte Konzept der sozialen

Aktion führte zu einer Veränderung bisheriger Konzepte des sozialen
Katholizismus, wobei die Erzdiözese Chicago auch hier eine Vorreitenolle spielte. Mit
Blick auf die Kontakte zu Kirche und Katholiken in Deutschland lassen sich hier
Entwicklungen aufzeigen, die zu einem geänderten Verhältnis führten.

Seit dem Ersten Weltkrieg entwickelte sich die National Catholic Welfare
Conference (N.C.W.C.) mit dem Office des General Secretary (OGS) in
Washington und dem Administrative Board, d.h. dem ständigen Ausschuss der

Bischöfe, zu einer Art Zentralbehörde der katholischen Kirche in den USA. Wie
die Auswertung von Beständen des Bestands N.C.W.C, zeigt, kann dabei der
lenkende Einfluss des General Secretary für die Regelung der Geschäfte der
Konferenz kaum überschätzt werden. Aufgrund der zunehmenden Fülle der
Aufgaben wurde dabei die Delegation von Teilbereichen an einzelne Departments
und Mitarbeiter zur Voraussetzung. Der Blick des Administrative Board, des

General Secretary und seiner Mitarbeiter sowie einzelner Bischöfe auf den

deutschsprachigen Katholizismus wurde dabei sichtlich von der Wahrnehmung
des deutschen Katholizismus in der NS-Zeit verändert. Allgemein lässt sich
festhalten, dass deutsche Kirche und Katholiken als Opfer und als resistent
wahrgenommen wurden. Dabei wurde von amerikanischer Seite auf die gemeinsame
Verbundenheit im Glauben sowie die gemeinsame Ablehnung von totalitären
und säkularen Ideologien rekurriert. Die für die Zeit seit den 1930er Jahren nach-

Zu Shuster vgl. Thomas E. Blantz CSC. George N. Shuster. On the Side of Truth, Notre
Dame (Ind.VLondon 1993.

Hinweise dazu bei Robert E. Bums. Being Catholic - Being American. Vol. 2: The Notre
Dame Story 1934-1952. Notre Dame (Ind.). 2000. 21-26.
Zu Hillenbrand vgl. Steven M. Avella. Reynold Hillenbrand and Chicago Catholicism, in:
Ellen Skerett/Edward R. Kantowicz/Steven M. Avella (Hg.). Catholicism. Chicago Style.
Chicago 1993.79 94.



Amerikanisierung. Religion und Migration 101

zuzeichnenden und auch für sich interessanten Entwicklungen können gezielt auf
die Entwicklung des amerikanischen Katholizismus in dieser Phase hin analysiert

werden. An einer Reihe von Themenfeldern - etwa Schule und Erziehung,
Verhältnis von Staat und Kirche, interkonfessionelle Fragen und Organisationsformen

von Kirche und Katholizismus, Austauschprogramme, der Rolle des

päpstlichen Gesandten Muench - lässt sich zeigen, wie der Blick auf den

deutschen Katholizismus die Werte und Vcrhaltensmuster von amerikanischer
Kirche und Katholiken widerspiegelt. Dies zeigt sich im Detail auch auf der
regionalen und lokalen Ebene, d. h. dem - sehr aussagekräftigen - Beispiel der
Erzdiözese Chicago.73 Die Analyse der Transferprozesse zeigt dabei eine Identität
im Wandel. Zwar standen in den 1940er und 1950er Jahren scheinbar
unveränderliche katholische Werte und Verhaltensweisen erstmals in der amerikanischen

Geschichte im Einklang mit scheinbar unveränderlichen Werten Amerikas.
Doch brachte gerade dieser Umstand Veränderungen mit sich. Nicht allein
rückblickend und zumal vor dem Hintergrund der 1960er Jahre - kann und

muss die Nachkriegszeit auch als Periode des Übergangs für den amerikanischen
Katholizismus betrachtet werden.74

Migration und Religion

Migration als Ab- und Zuwanderung ist in der europäischen Geschichte
langfristig ein «Normalfall». Das Bewusstsein für diese Tatsache ist heutzutage
jedoch eher schwach oder zumindest einseitig ausgeprägt. In vielen west- und

mitteleuropäischen Gesellschaften wie etwa der französischen, niederländischen,
schweizerischen oder deutschen wird Migration fast ausschliesslich unter dem

Aspekt der Zuwanderung wahrgenommen. Im Blickpunkt stehen dabei die
Repatriierten aus den ehemaligen Kolonialgebieten, die - so der in der alten
Bundesrepublik Deutschland geprägte Ausdruck - seit den 1960er Jahren millionenfach
zugewanderten «Gastarbeiter» und deren Nachkommen, weiter die unter dem

Terminus Asylanten subsumierten Flüchtlinge aus aller Welt, und schliesslich
die Armutsflüchtlinge jüngster Zeit vornehmlich aus Afrika. Gemeinsam ist diesen

auch in sich eigentlich heterogenen Gruppen aus Perspektive der Aufnahmegesellschaften

die Annahme, ihre Zuwanderung verursache insgesamt erhebliche
Probleme. Diese seien wirtschaftlicher und sozialer, vor allem jedoch kultureller Art.

7

Für die Erzdiözese Chicago vgl. Paul Shanabruch, Chicago's Catholics. The Evolution of an

American Identity. Notre Dame (Ind.(/London 1981: Edward R. Kantowicz, Corporation
Sole. Cardinal Mundelcin and Chicago Catholicism, Notre Dame (Ind.(/London 1983;
Stephen M. Avella, This Confident Church. Catholic Leadership and Life in Chicago, 1940-
1965. Notre Dame (Ind.)/London 1992.

Vgl. Patrick Allitt, Religion in America since 1945. A History, New York 2003, 65-67: zum
Weg der Katholiken in die Mitte der amerikanischen Gesellschaft anschaulich Charles R.

Morris, American Catholic. The Saints and Sinners Who built America's Most Powerful
Church, New York 1997, 255-281 sowie Michael Zöller, Zwischen Washington und Rom.
Der Katholizismus in der amerikanischen Kultur, Berlin 1995, 140-179.

' So für Deutschland Klaus J. Bade/Jochen Oltmer, Normalfall Migration. Deutschland im 20.

und frühen 21. Jahrhundert, Bonn 2004. Als Überblick fur Europa vgl. Klaus J. Bade, Europa

in Bewegung. Migration vom späten 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart, München 2000.



102 Thomas Schulte-Umberg

Noch vor dem Verweis, die eigenen Volkswirtschaften und sozialen Systeme
seien überlastet, könnten also die Zugewanderten und deren Nachkommen gar
nicht oder nur mit zu hohen Kosten absorbieren, steht derzeit ihre Beschreibung
als Andere und Fremde. Andere Wertesysteme und fremde Verhaltensweisen
würden ein gedeihliches Miteinander erschweren bis unmöglich machen. Gefragt
sei daher eine Anpassung der Zuwanderer und ihrer Nachkommen an die eigenen

Wertesysteme und Verhaltensmuster. Wie weit diese gehen müsse und geschehen

solle, wird bei näherem Besehen jedoch häufig unklar oder suspekt. Im
Mittelpunkt der aktuellen Diskurse um Anders- und Fremdheit von Zugewanderten
und deren Nachkommen steht in höchstem Masse deren Religion. Gemeint ist
damit die Fokussierung auf den Islam im allgemeinen und die Muslime in

Europa in den jeweiligen Aufnahmegesellschaften im besonderen. Religion wird
dabei keineswegs nur als bedrohliches Phänomen wahrgenommen. Religion und

der zwischenreligiöse Dialog werden als Chance wahrgenommen. Religion
befördere, so die Hoffnung, den Respekt vor der Andersheit von Menschen und
könne zu achtungsvollem Umgang führen.76 Die der Ermordung Theo van Goghs
2004 in den Niederlanden folgenden Vorgänge zeigen jedoch ebenso wie die

Sorge vor einheimischen Terroristen in Deutschland oder Grossbritannien wie
Toleranz in offenen Gesellschaften ins Wanken gerät.77

Der Blick in die eigene Geschichte lehrt nicht, kann aber andere Sichtweisen
vermitteln. Der Umgang mit Fremden und ihrer Religiosität ist in der
Christentumsgeschichte ein durchgängiges Thema.78 Seit der Reformation zielten
entsprechende Diskurse und Praktiken zu grossen Teilen auf Andersheit im
binnenchristlichen Raum ab. In den mehrkonfessionellen Gesellschaften Europas verloren

sie ihre letzte Schärfe erst in den beiden Jahrzehnten nach dem Ende des

Zweiten Weltkriegs. Trotz dieser zeitlichen Nähe muss von einer im heutigen
öffentlichen Diskurs in Europa vergessenen Vergangenheit gesprochen werden.
Diese vergessene Vergangenheit betrifft auch die Bedeutung von Religion im
Kontext des im 19. und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts dominierenden
euro-atlantischen Wanderungssystems.79

Es kann nicht oft genug betont werden, dass Religion zwar nur selten Motiv
für massenhafte Wanderungsbewegungen war, unter den Bedingungen der
Aufnahmegesellschaft jedoch zum organisierenden Prinzip bei der Bildung von
sozialen Zusammenhängen werden konnte, die den Zuwanderern in der «neuen»
Welt eine Heimat boten und ihre Eingliederung prägten. Jedenfalls im Fall der

katholischen Zuwanderer in die USA, auch der aus dem deutschsprachigen

76 Zum kulturgeschichtlichen Zusammenhang für Europa vgl. Friedrich Wilhelm Graf. Moses
Vermächtnis. Über göttliche und menschliche Gesetze. München 2006 sowie Friedrich
Wilhelm Graf. Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur. München 2004.

77 Zu den Niederlanden vgl. Ian Buruma. Murder in Amsterdam. The Death of Theo van Gogh
and the Limits of Tolerance. New York 2006.

78 Das ist ein Grundthema von Arnold Angenendt. Toleranz und Gewalt. Das Christentum
zwischen Bibel und Schwert, Münster 2007.
Zwischen 1914 und 1950 stagniert diese Wanderungsform zwar, sie wird in reduziertem
Umfang jedoch durch krisenbedingte Wanderungsbewegungen ergänzt und ersetzt.



Amerikanisierung. Religion und Migration 103

Raum, lässt sich beschreiben, als wie «fremd» diese im Detail mit Blick auf ihre

Religion wahrgenommen wurden - zum aktuellen Streit etwa um Moscheeneubauten

in Deutschland können durchaus Parallelfälle gefunden werden. Solche

Vergleichsmöglichkeiten wären ertragreich zu systematisieren. Mit Blick auf
Spracherwerb, institutionelle Verortung, Generationenfolge, Schule, soziale
Mobilität und Elitendiskurse sind allgemeine Kategorien vorhanden, die für die
jeweilige Religion oder auch Konfession im historischen Kontext zu beschreiben
und zu analysieren wären. Ein solcher Ansatz könnte für die Migrationsforschung

zum 19. und 20. Jahrhundert insgesamt ertragreich sein. Möglicherweise
ist gerade das komplexe Spannungsfeld von Religion und Migration nur in
vergleichenden und beziehungsgeschichtlichen Perspektiven zureichend zu er-
schliessen.

Amerikanisierung. Religion und Migration. Die amerikanisch-deutsche katholische Erfahrung

Katholiken aus dem deutschsprachigen Raum stellten im Zeitalter der transatlantischen
Massenmigration einen grossen Teil der katholischen Zuwanderer in die USA. Religion
war nur selten Wanderungsmotiv. Sie wurde jedoch zum organisierenden Prinzip bei der
Bildung von soziokulturellen Zusammenhängen. Dadurch veränderte sich auch die Auf-
nahmegesellschaft. Mit Bezug auf das Spannungsfeld Assimilation, Migration und Religion

stellt der Beitrag Wege und Möglichkeiten zur Beschreibung der amerikanisch-deutschen

katholischen Erfahrung vor. Ausgangsdatum ist die Formierung und Ausgestaltung
einer amerikanisch-deutschen katholischen Subgesellschaft in den USA seit den 1840er
Jahren. Zwar zeigte diese nach 1900 allmähliche, sich später beschleunigende
Auflösungserscheinungen. Darüber hinaus ist aber aus Perspektive der amerikanisch-deutschen
katholischen Erfahrung bis in die 1960er Jahre hinein neben dem Weiterbestehen von
Restbeständen der Subgesellschaft die Konstruktion einer narrativ vermittelten, symbolischen

Gruppensolidarität zu verfolgen. Sie steht im Kontext der Positionierung des
Katholizismus in der amerikanischen Gesellschaft.

Américanisation, religion et migration. L 'expérience germano-américaine catholique
A l'époque de la migration transatlantique massive, les catholiques de l'espace germanophone

représentaient une grande partie des immigrés catholiques aux USA. La religion
n'était que rarement motif de migration. Elle devint cependant le principe organisateur
lors de la formation de liens socioculturels, ce qui eut également un impact sur la société
d'accueil. L'article propose des descriptions de l'expérience germano-américaine catholique

sous le rapport de l'assimilation, de la migration et de la religion. La formation et le

développement d'une sub-société germano-américaine catholique aux USA dès les années
1840 en sont le point de départ. Bien que celle-ci révéla, après 1900, des signes de
dissolution, d'abord graduels, puis plus précipités, l'expérience germano-américaine catholique
donna naissance, jusque dans les années 1960 et parallèlement à la subsistance de restes
de cette sub-société, à une solidarité de groupe symbolique transmise sous forme narrative.

Ce phénomène se situe dans le contexte du positionnement du catholicisme dans la
société américaine.

Américanisation, religion and migration. The American-German catholic experience
In the period of mass transatlantic migration. Catholics from German-speaking territories
represented a large proportion of the Catholic immigrants to the United States. Though
religion was seldom the motive for emigration, it became the organizing principle in the
new construction of socio-cultural contexts and as a consequence the receiving community

was itself changed. This paper presents paths and possibilities toward a description of
the German-American Catholic experience focusing on the tensions between migration,
integration, and religion. The initial formation and development of a German-American



104 Thomas Schulte-Umberg

Catholic sub-society in the United States took place in the 1840s. This began to dissolve
after 1900, initially quite gradually but then with accelerating speed. However, while
remnants of this sub-society lingered on into the 1960s, beyond this sub-society a new
symbolic group solidarity was constructed, mediated by narratives of the German-American

Catholic experience and in the context of the positioning of Catholicism in US
society.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Amerikanisierung - Américanisation - Americanization, Migration - migration - migration,

Religion - religion - religion, Deutsch-amerikanische Katholiken - catholiques
germano-américains - German-American Catholics, 19. und 20. Jahrhundert - 19ème et
20ème siècles - 19th and 20th centuries, US-Katholizismus - catholicisme des Etats-Unis

- US-Catholicism, katholische Subgesellschaft - sub-culture catholique - Catholic sub-
society, Fallstudien - études de cas - case studies

Thomas Schulte-Umberg, Dr. theol., zur Zeit freier Wissenschaftler und Publizist.


	Amerikanisierung, Religion und Migration - die amerikanisch-deutsche katholische Erfahrung

