
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Der Schwarmgeist der Intoleranz - Deisten und Israeliten im Böhmen
des späten 18. Jahrhunderts

Autor: Steiner, Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schwarmgeist der Intoleranz -
Deisten und Israeliten im Böhmen
des späten 18. Jahrhunderts

Stephan Steiner

«Jeder Stern am Himmel hat seine eigene Natur und so auch
ieder Mensch auf dieser Erde.»'

«Aber sie werden sch[wei]gcn und daran scheint uns indessen]

Alles gelegen zu sein [...]»

Am 13. Oktober 1781 wurde das Toleranzpatent3 erlassen, das die Duldung von
Protestanten, Calvinisten und Nichtunierten verordnete.4 Die Länder der böhmischen

Krone haben in der Vorgeschichte dieser Manahme eine besondere Rolle
gespielt und sie wurden auch zum ersten Prüfstein für die neue Religionspolitik
des Staates.

In Mähren war es im Frühjahr 1777 zu heftigen Religionsunruhen gekommen,
die durch eine Finte von Ex-Jesuiten ausgelöst worden waren. Über das Land
ziehend stellten diese den Protestanten die Duldung in Aussicht, sofern sie sich

N.N., Geschichte der Abrahamiten Israeliten und Deisten in Böhmen nebst ihrem abgelegten
Glaubensbekenntniß. Ein Beytrag zur Toleranz Geschichte, o.O. 1783, 54.
A. Rezek/J. Simâk (Hg.), Listar k dëjinâm nâbozenskych blouznivcû ceskych v stolen' XVIII.
a XIX. Bd. 1: Do roku 1810, Prag 1927, 19f. (=48). Die in Klammer gestellte Zahl verweist
hier und im weiteren auf die Nummerierung der Aktenstücke innerhalb der jeweiligen
Editionen.

Ein knapper, pointierter Überblick über die umfangreiche, wissenschaftliche Literatur zur
Toleranzgesetzgebung findet sich in Josef Kandel, Die Toleranzpolitik Kaiser Josephs IL,
Gerungen 1985. Weiters seien aus der Fülle von Untersuchungen genannt: Gustav Frank,
Das Toleranz-Patent Kaiser Joseph II. Urkundliche Geschichte seiner Entstehung und seiner
Folgen. Wien 1882; Georg Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung. Archivali-
sche Beiträge zur Geschichte des Protestantismus in Österreich 1781-1861, Wien 1911;
Peter F. Barton (Hg.), Im Lichte der Toleranz. Aufsätze zur Toleranzgesetzgebung des 18.

Jahrhunderts in den Reichen Joseph IL, ihren Voraussetzungen und ihren Folgen. Eine
Festschrift, Wien 1981; Peter F. Barton (Hg.), Im Zeichen der Toleranz. Aufsätze zur
Toleranzgesetzgebung des 18. Jahrhunderts in den Reichen Joseph IL, ihren Voraussetzungen und
ihren Folgen. Eine Festschrift, Wien 1981. Der Originalwortlaut des Patentes ist wiedergegeben

in Frank, Toleranz-Patent (wie Anm. 3), 37-40.
Die Toleranzgesetzgebung gegenüber Juden erfolgte in separaten Patenten, deren Durchführung

sich für manche habsburgischen Länder bis ans Ende des Jahrzehnts erstreckten.

SZRKG, 102(2008), 59-79



60 Stephan Steiner

nur öffentlich zu ihrem Glauben bekennen würden. Da diese Versprechung aber

keinerlei Rückendeckung von Seiten des Staates hatte, wurden die Wortführer
der nun kenntlich gewordenen Bewegung hart bestraft: Statt die erwartete Toleranz

zu erlangen, wurden sie nach Ungarn deportiert. Die Härte dieser Massnahme

spaltete die obersten Staatsorgane und auch zwischen Maria Theresia und
Joseph IL entspann sich eine heftige ideologische Auseinandersetzung über diesen

Fall, im Zuge derer der Kaiser sogar seine Mitregentschaft zur Disposition stellte.

Spätestens mit dieser Debatte wurde auch den hartnäckigsten Befürwortern eines
streitbaren Katholizismus klar, dass der Stil der Glaubensverfolgung der

vorhergegangenen Jahrzehnte nun endgültig obsolet geworden war.
Unter dem Eindruck all dieser Ereignisse erliess Maria Theresia nicht ohne

starke innerliche Reserve schliesslich im November 1777 ein Patent, dass eine

heimliche Duldung der Protestanten vorsah und das als direkter Vorläufer der

josephinischen Toleranzgesetzgebung betrachtet werden muss.5 Als diese nach

dem Tod der Kaiserin zum offiziellen staatlichen Programm erhoben wurde,
zeigte sich sehr schnell, dass die Mühen der Ebenen äusserst zahlreich auf diese

neue Politik zukamen. Keine schlagartige Änderung der religiösen Verhältnisse
wurde durch das Toleranzpatent in Gang gesetzt, vielmehr wurde eine

Übergangsperiode eingeläutet, die neben der Chance auf eine Aussöhnung der religiösen

Differenzen auch zahlreiche schwerwiegende Unsicherheiten in sich barg.
Nicht umsonst stiess das autokratische Vorgehen des Kaisers im Staatsrat6 auf
einigen Widerstand. Die neuen Bestimmungen waren interpretationsbedürftig
und schufen etliche Konfusion: In gemischt-konfessionellen Gebieten kam es zu
Ausschreitungen von beiden Seiten; neue Pfarrstellen konnten nicht von einem

Tag auf den anderen mit Geistlichen besetzt werden; zeremonielle Fragen (Taufe,

Heirat, Begräbnis) waren für die Zeit dieses Interims noch weitgehend ungeklärt.

Christian d'Elvert, Die Religions-Unruhen im prerauer und hradischer Kreise im Jahre 1777
und in den folgenden, in: Notizen-Blatt der historisch-statistischen Section der kais. königl.
märisch-schlesischen Gesellschaft zur Beförderung des Ackerbaues, der Natur- und Landeskunde,

1 (1872), 1-5; Antonin Rezek, Dëjiny prostonârodniho hnuti nâbozenského v Cech-
âch od vydàni tolerancniho patentu az na nase easy, Prag 1887; Georg Loesche, Maria
Theresias letzte Massnahmen gegen die «Ketzer». Mit Benutzung archivalischer Quellen, in:
Zeitschrift des deutschen Vereines für die Geschichte Mährens und Schlesiens, 20/1-4
(1916), 198-219 und 411-444; Johann Gotzlirsch, Der Staatsrat Maria Theresias und die

Frage der Toleranz den Protestanten gegenüber (Diss., Wien 1925), 4-17; Frantisek Bednar,
The struggle of the Protestants in Moravia for religious liberty in the years 1777-1781, in:
ders., Zâpas moravskych evangelikâ o nabozenskou svobodu v letech 1777-1781. Prameny k

dëjinâm Tolerancniho Patentu, Prag 1931, 625-634; Ferdinand Maaß (Hg.). Der Josephinis-
mus. Quellen zu seiner Geschichte in Österreich 1760-1790 Amtliche Dokumente aus dem
Wiener Haus-, Hof- und Staatsarchiv. Bd. 2: Entfaltung und Krise des Josephinismus 1770—

1790, Wien 1953, 250 (=68c); Reinhold Joseph Wolny, Die josephinische Toleranz unter
besonderer Berücksichtigung ihres geistlichen Wegbereiters Johann Leopold Hay, München
1973,37-73.
Zu Geschichte, Funktion und Kompetenzen dieses 1760 von Maria Theresia ins Leben
gerufenen Organs: Carl von Hock/Hermann Ignaz Bidermann, Der österreichische Staatsrath

(1760-1848). Eine geschichtliche Studie, Wien 1879, besonders 335-394.



Deisten und Israeliten 61

In Böhmen, wo man das Toleranzpatent erst nur in deutscher Sprache
veröffentlichte, um dessen Verbreitung unter der Landbevölkerung zu verzögern,7
kam es in etlichen Landesteilen im Dezember 1781 und Jänner 1782 zu heftigen
Unruhen. Im Chrudimer Kreis etwa wurden Heiligenstatuen geschändet und
Katholiken bedroht,8 im Bidschower Kreis trugen Protestanten ihre katholischen
Mitbewohner gegen deren Willen in Listen ein, die ihr vermeintliches Bekenntnis

zur neu tolerierten Religion dokumentieren sollten.9 In diesem aufgeheizten
Klima galt es vor allem eine Frage zu entscheiden, die seit dem Mittelalter auf
eine Lösung drängte: Wie war mit dem immer noch vorhandenen Hussitismus zu
verfahren? Sollten Hussiten als Sektierer betrachtet oder in Absehung aller
gewichtigen dogmatischen Differenzen einfach unter die Lutheraner eingereiht und
damit geduldet werden? Joseph IL entschied sich im März 1782 für letzteres und
ordnete an, von jeglichen Bekehrungsversuchen bzw. Streitgesprächen Abstand
zu nehmen und einen etwaigen «mißverstand des toleranzpatentfs]» lediglich
durch «circularien» zu bekämpfen.10 In der Hoffnung auf eine allmähliche
Annäherung an den Katholizismus sollte Hussiten «tacite» der Kirchenbau, die
Anstellung von Schulmeistern und der Gebrauch des Kelches unter dem Schirmmantel

des Toleranzpatents gewährt werden."
Grundsätzlich hätte man damit den Weg für eine tolerante Behandlung auch

allerlei anderer abweichender religiöser Strömungen in Böhmen (Lampelbrüder,
Pikarden, Zwinglianer, Mennoniten) legen können.12 In Wirklichkeit war die

zwar mit einiger Überzeugung vorgetragene aufgeklärte Haltung aber keineswegs

gefestigt, wie sich schon kurze Zeit später an Religionsunruhen in der Diözese

Königgrätz zeigen sollte. Um deren Ursachen näher zu erforschen, wurde
der zuständige Bischof Johann Leopold Hay zum königlichen Kommissar
ernannt und mit der Untersuchung der Vorfälle vor Ort betraut.

Hay hatte sich bereits 1777 - damals noch als Propst - in der mährischen
Protestantenfrage engagiert und wurde nicht zuletzt aufgrund seiner damaligen
Verdienste 1780 zum Bischof von Königgrätz ernannt. Seine Weihe 1781 änderte
nichts an seiner sehr prononcierten Positionierung als liberaler, den Idealen der

Wolny, Die josephinische Toleranz (wie Anm. 5), 92.

Hock/Bidermann, Der österreichische Staatsrath (wie Anm. 6), 344.
Hermann Mcynert, Kaiser Joseph II. Ein Beitrag zur Würdigung des Geistes seiner Regierung.

Nach archivalischen Quellen, Wien 1862, 54.
10

Wien, HHStA, Kabinettsarchiv, Staatsratsprotokoll 1782/1, Nr. 1040. Allerdings hatte der
Kaiser noch im Januar 1782 «Secten als Herrenhüter, Lambelbrüder, Hussiten und dergleichen»

in einem Geheimbefehl noch dezidiert von der Toleranz ausgeschlossen. Vgl. Wolny,
Die josephinische Toleranz (wie Anm. 5), 121 Dokument 3).
Hofdekret v. 26. 3. 1782, abgedruckt in Peter Karl Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon im
Geistlichen, Religions= und Toleranzfache im Geistlichen, Religions= und Toleranzfache, wie
auch in Güter= Stiftungs= Studien= und Zensurssachen für das Königreich Böhmen von
1601 bis Ende 1800. Aus den Originalakten des k. k. Gubernialsarchivs ausgezogen und
geordnet. Bd. 5, Prag 1828, 154f.

" Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung (wie Anm. 3), 9!. Anders als die Mährer,
die Kontakte nach Ungarn und Teschen und damit zu einem geordneten protestantischen
Gemeindeleben gepflogen hatten, konnten die böhmischen Akatholiken nur schwer den Lutheranern

oder Reformierten zugeordnet werden.



62 Stephan Steiner

Aufklärung zugänglicher Kirchenmann.'3 Während etliche konservative
Spitzenvertreter der katholischen Hierarchie - wie etwa Giuseppe Garampi, der damalige

Nuntius in Wien - die religiösen Unruhen lediglich als einen Ausfluss des in
ihren Augen volllkommen verfehlten Toleranzpatents darstellten,14 begann Hay
durchaus unvoreingenommen seine Mission. Wie es von ihm erwartet wurde,
erkundete er die Lage, indem er Pfarre für Pfarre visitierte, und versuchte gleich
vor Ort Ordnung zu schaffen. Staatlicherseits war er dabei mit dem ausdrücklichen

Durchgriffsrecht ausgestattet, «menschenfeindliche» Seelsorger von ihren
Posten zu versetzen bzw. gänzlich zu entfernen.15

Während anfangs die ganze Angelegenheit durch eine Erhöhung pastoralen
Engagements recht einfach lösbar erschien, stand Hay schon bald vor unerwarteten

Herausforderungen: Statt mit revoltierenden Lutheranern oder Calvinisten
musste er sich nämlich mit Sektierergruppen auseinandersetzen, die bis dahin
unbekannt gewesen waren: Von einem lokalen Verwaltungsbeamten wurden ihm
42 Personen als sogenannte «Israeliten» angezeigt, die weder Juden waren, noch
einer der tolerierten christlichen Religionsgemeinschaften zugeordnet werden
konnten.

Auf Hay kam eine schwere Aufgabe zu, hatte er doch während seiner
Untersuchungen auf kaiserliche Leitlinien Rücksicht zu nehmen, die auf die Schaffung
eindeutiger Verhältnisse drängten und seiner eigenen liberalen Haltung deutliche
Grenzen setzten. Unmissverständlich und nicht ohne Härte machte Joseph IL
nämlich klar, dass für bislang unbekannte Sekten unter dem Schirm des

Toleranzpatents keinerlei Platz vorhanden war:

«[Es] wird, um desto sicherer den Endzweck zu erreichen, der Königgrätzer
Bischof mit dem Kreishauptmann sich selbst ad locum zu verfügen und diese Leute
wohl zu belehren haben. Sollten sie dessen ohngeachtet bei ihren Erklärung, dass
sie (Israeliten) sind, verbleiben, so müssen sich auch nach der Vorschrift des Gesetz
Moises behandelt und ihnen die Verbindlichkeit, sich alsogleich förmlich beschneiden

zu lassen, aufgelegt werden; welches vielleicht weit schneller ihre Bekehrung,
als alles weitere Zureden wirken wird. Sind sie aber schon wirklich beschnitten, so
sind sie Juden, und können nicht anders, als wie diese im Lande behandelt werden;
somit sind sie auch nicht mehr fähig Gründe eigenthümlich zu besitzen und müssen
daher gänzlich abgestiftet werden.» 6

17 Willibald Müller, Johann Leopold von Hay. Ein biographischer Beitrag zur Geschichte der
josefinischen Kirchenpolitik, Wien 1892, 57; Ernst Wangermann. Die Waffen der Publizität.
Zum Funktionswandel der politischen Literatur unter Joseph IL, Wien 2004, 51-55; Wolny,
Die josephinische Toleranz (wie Anm. 5), 123-125 Dokument 4).
Umberto Dell'Orto, La nunziatura a Vienna di Giuseppe Garampi 1776-1785, Città del Vaticano

1995, 394f; Eduard Winter, Die tschechische und slowakische Emigration in Deutschland

im 17. und 18. Jahrhundert. Beiträge zur Geschichte der hussitischen Tradition. Berlin
1955, 178f.
Wien, HHStA, Kabinettsarchiv, Staatsratsprotokoll 1782/1, Nr. 1040. Weil Joseph II. den
lokalen Er/bischof für zu alt und durchsetzungsschwach hielt, bestellte er Hay zum Kommissar.
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dcjinâm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 10

39).



Deisten und Israeliten 63

Unter diesen für eine unvoreingenommene Untersuchung ungünstigen
Rahmenbedingungen begab sich Hay in die vom Ketzertum befallene Region und musste
erschreckt feststellen, dass die Zahl der Sektierer weit grösser war als ursprünglich

vermutet: Neben den Nachbardörfern Rokytno und Chwojenec musste er

nun auch noch die unweit gelegene Ortschaft Sezcmice/Sezemitz, in der er 52

Familien vorgefunden hatte,17 die «Christum [...] und sein göttliches Gesetz
durchaus verwerfen», als Unruheherd melden.18 Auch aus dem etwas entfernteren

Chlumec nad Cidlinou/Chlumetz an der Zidlina traf schliesslich die Nachricht

ein, dass 29 Personen und vermutlich 12 kleinere Kinder sich zu einem
Glauben bekannten, der keiner bislang bekannten Richtung zuordenbar war.19

Mit welchen Glaubensvorstellungen sah sich Hay konfrontiert? Glücklicherweise

sind wir darüber sehr genau informiert, da «Der Teutsche Merkur» im
September 1783 eine - wohl auf einen Bericht des Bischofs selbst20 aufbauende -
Reportage veröffentlichte, die unter anderem auf ein Glaubensbekenntnis Bezug
nahm, wie es angeblich drei Männer im Namen einer ganzen Versammlung vor
Bischof Hay abgelegt hatten.21 Darin bekannten sie,

«daß sie an einen Gott, den Schöpfer des Himmels und der Erden, aber an die Drey-
einigkeit als Mehrgötterey nicht glauben; daß sie die Geschichte von Christus
annehmen, so wie die Geschichte eines Huß und mehrere dergleichen; daß sie glauben,

er sey eben so und nicht anders Gottes Sohn gewesen, als sie selbst es seyen
[...]. Daß aber ein Gott Mensch geworden, könnten sie eben so wenig glauben, als
daß ein Mensch Gott werde. An den Geist Gottes glauben sie, so wie sie glauben,
daß jeder Mensch seinen eigenen Geist habe; der göttliche Geist sey für sie der
Geist des guten Rathes und der Stärke, er leite und tröste sie; daß aber dieser Geist
eine ganz besondere Person in der Gottheit sey, könnten sie eben so wenig glauben,
als daß ihr Geist eine andere Person in ihnen ausmache. Sie glauben eine unsterbliche

Seele. Die auf dieser Welt geplagten, unschuldigen und gerechten Menschen
würden in der andern ihre Belohnung empfangen, ewig mit Gott seyn und ihn
lieben. Die ewigen Höllenstrafen glauben sie nicht, sie seyen gerade gegen die
unendliche Barmherzigkeit des besten Vaters. Die Sünder würden nach der Größe
ihrer Verbrechen gezüchtiget oder vernichtet werden.»22

Aufgrund derartiger Aussagen bezeichnete Hay die Sektierer als «Deisten», ein

Name, der sich auch in der Geschichtsschreibung für sie durchsetzte. In den

zeitgenössischen Quellen wird hingegen oft noch zwischen «Deisten» und «Israeliten»

Später werden diese 52 Familien immer in den Dörfern Rokytno und Chwojenec verortet.
18 Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 13f.

,9(=45)--
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 17

46). Schon Jahre zuvor hatte im Zuge harter Verfolgungsmassnahmen gegenüber mährischen
Protestanten der örtliche Pfarrer festgestellt, dass die Ortschaft Chlumetz zu drei Viertel aus
Ketzern bestünde; Bekehrungsversuche erachtete er deshalb schon damals als sinnlos (Antonin

Rezek. Dëjiny prostonârodniho hnuti nâbozenského v Cechâch (wie Anm. 5), 142).
Ausschnitte des Berichtes Hays, dessen zentrale Argumentationsstruktur und oft auch Wortlaut

von zahlreichen publizierten Beiträgen übernommen wurde, findet sich in Gerson Wolf,
Josephina (Zum Toleranzpatente - Deisten), in: JGPÖ, 8 (1887), 169-171.
Es ist gut möglich, dass Bischof Hay selbst diesen Artikel lancierte.
N.N., Etwas von den Deisten in Böhmen, in: DerTeutsche Merkur, 3. Vj. (1783), 252f.



64 Stephan Steiner

unterschieden, allerdings meist unscharf und schwer nachvollziehbar.23 Mit der

philosophisch-theologischen Bewegung gleichen Namens hatten jedenfalls dieser

von Hay apostrophierte «Deismus» nur wenig zu tun, wenn es auch naheliegend
erscheint, dass seine gründliche philosophisch-theologische Bildung den Bischof
dazu veranlasste, gerade diesen reich konnotierten Begriff zu verwenden.'4

Das Selbstverständnis der böhmischen Deisten speiste sich aus einem hetero-
doxen und eklektizistischen Zugang zu verschiedensten Glaubensvorstellungen
und -praktiken, der zwar einige (besonders ethische und moralische) Fundamente
mit dem Christentum teilte, jedoch andere - wesentliche - Grundüberzeugungen
desselben ablehnte. Die Zehn Gebote oder das Vater Unser waren gemeinsames

Glaubensgut, aber schon die Fragen der Sakramentenlehre oder der Anerkennung
der Dreifaltigkeit entfernten sich die Deisten sowohl von katholischen als auch

von protestantischen Grundüberzeugungen. Verschiedene Quellen scheinen in
die ganz und gar nicht einheitliche deistische Bewegung Eingang gefunden zu
haben: ein Rest-Hussitismus ebenso wie einem Rumpf-Judentum,25 ein naiver
Pantheismus ebenso wie eine volkstümliche Aufklärung,26 ein Anti-Feudalismus
ebenso wie ein sozialrevolutionärer Impetus.27 Zeitgenossen bezeichneten die
Deisten auch als «Abrahamiten» oder «Adamiten», «wegen der Sehnsucht nach

1793 definierte Hay die Unterschiede folgendermassen: «Es kam hervor, dass die Rokitnoer
und Chwognetzer, sowohl als die Zizelitzer keine Christen waren; die ersten nach ihrer Art
reinere Begriffe von bloss natürlicher Religion ruhig äusserten, die letztem aber auch
unchristliche, aber schwärmerische Meinungen statt ihren Bekenntnissen mit einer Art von
Wildheit ausstiessen.» Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû
ceskych (wie Anm. 2), 142 309).
Zum Deismus als religionsphilosophischen Begriff: Leopold Zscharnack, Deismus, in:
Hermann Gunkel'Leopold Zscharnack (Hg.), Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch

für Theologie und Religionswissenschaft, Tübingen 21927, Sp. 1804-1816.
Beispielsweise bezeichneten sie sich als Anhänger des Alten Testamentes und sagten von
sich: «[...] wir sind an unsern Herzen beschnitten» Vgl. N.N., Kurze Geschichte des im
vorigen Jahre im Chrudimer Kreise ausgebrochenen Deismus, in: Ephemeriden der Menschheit
2 (1783), 455f. Hay vermutete, dass das Naheverhältnis zwischen Juden und Deisten bzw.
Israeliten aus einer lokalen Kooperation erwachsen sein musste, die irgenwann im Laufe des
18. Jahrhunderts entstanden war, um Leseverbote zu umgehen. Während nämlich Juden zu
allen Zeiten die Lektüre des Alten Testaments erlaubt war, nahm man Sektierern wieder und
wieder ihre Bücher ab. Vielleicht, so die Vermutung Hays, hatte ein aufgeschlossener Rabbi
die Deisten durch gemeinsame Bibellektüre in seinen Bann gezogen, vgl. Wolny, Die
josephinische Toleranz (wie Anm. 5), 94.

' Bischof Hay gegenüber beriefen sich die Deisten mit Nachdruck auf ihren Verstand und
erklärten dezidiert, «daß sich diese Religion für uns Bauern am besten schickt», vgl. N.N., Von
den Deistengemeinden in Böhmen, Auszug aus einem Schreiben von Prag an den Herausgeber

vom 6ten Januar 1783, in: Historische Litteratur für das Jahr 1 (1783 / Erstes Stück.
Januar), 93; ein schönes Beispiel für eine ländliche Spielform von Autldärung: vgl. Stephan
Steiner, Im protestantischen Herrgottswinkel. Mutmassungen über ländliche Aufklärung, in:
Martin Scheutz/Wolfgang Schmale/Dana Stefanovâ (Hg.), Orte des Wissens, Bochum 2004,
225-238.
So erklärten sie nach ihrem Verhältnis zur Obrigkeit befragt: «Es ist Menschcnerfindung,
daß die Vorsteher, besonders jene die ihre Gewalt mißbrauchen, gerade von Gott eingesetzt
seyen.» vgl. N.N., Etwas von den Deisten in Böhmen (wie Anm. 23), 255.



Deisten und Israeliten 65

einer Unschuld wie zu Adams Zeit»28. Wohl auch aus dieser Vorstellung nährte
sich ein immer wieder (auch in der wissenschaftlichen Literatur) geäusserter
Vorwurf, der die Deisten mit sexuellen Ausschweifungen und urkommunistischen

Grundüberzeugungen in Verbindung brachte.29

Bischof Hay empfahl den Deisten gegenüber eine Mischung aus Zwang und

Erziehung: Ihre Anführer Kaspar und Prowaznik30 sollten «entfernt» werden,
Ehen untereinander wollte der Bischof untersagen und Kinder aus verdächtigen
Familien ausserhalb der Haushalte unterrichtet wissen. Ansonsten setzte er auf
Zeit, wenn er etwa im September 1782 schrieb: «Sie werden freilich da[durch]
noch nicht bekehrt sein, dieses kann nur durch eine Wirkung der göttlichen
[Gnajde, der Zeit und eines stufenweis[en] Unterrichtes sein. Aber sie werden

sch[wei]gen und daran scheint uns indefssen] Alles gelegen zu sein [...], damit
[dem] Ärgernisse und der Verführung [einjhaltende Dämme entgegen gesetzt
werden.»31

Oft hat man Hay die Hauptschuld an der späteren Fortschaffung der Deisten

angelastet, im Lichte dieser Aussagen lässt sich eine derartige Rolle jedoch nur
schwerlich erhärten. Seine Einschätzung der Sektiererbewegung war voll von
Ambivalenzen, aber es scheint, als habe er lediglich gegenüber ihren Anführern
harte Massnahmen befürwortet, die Masse der Sektierer hingegen durch sanfte

Belehrung zur Rückkehr in den Schoss einer der anerkannten Glaubensrichtungen

bewegen wollen.32

Im Staatsrat wurde Hays Bericht äusserst kontrovers diskutiert, Anhänger
einer Duldung und Vertreter harten Durchgreifens meldeten sich zu Wort,
schliesslich beendete der Kaiser aber die Debatte, indem er am 10. Oktober 1782

eine ausgesprochen harte Massnahme zur Lösung der Krise ins Auge fasste: Die

Loesche, Von der Duldung zur Gleichberechtigung (wie Anm. 3), 92. Auch der bedeutende
Slavist Josef Dobrovsky, der schon über die Adamiten des Mittelalters geschrieben hatte,
interessierte sich für die Anschauung von deren vermeintlichen Erben; durch seinen Freund
Augustin Helfert, der Sekretär bei Bischof Hay war, liess sich Dobrovsky über die Deisten
informieren, vgl. Vaclav Reznicek, Jan Leopold Hay, biskup krâlovéhradecky XV, in: Ca-

sopis Musea Krâlovstvi Ceského, 79 (1905), 402; Joseph Dobrowsky, Geschichte der
Böhmischen Pikarden und Adamiten, in: Abhandlungen der Böhmischen Gesellschaft der
Wissenschaften auf das Jahr 1788,4 (1789), 300-343.

1

Gute Beispiele dafür sind Josef Svàtek, Adamiten und Deisten in Böhmen, in: ders., Cultur-
historische Bilder aus Böhmen, Wien 1879, 95-117 und Gustav Trautenberger, Im Josefinischen

Zeitalter, in: JGPÖ, 21 (1900), 202-217. Dagegen hielt bereits Joseph Alexander von
Helfert, O tak fecenych blouznivcich nàbozenskych v Cechâch a na Morave za cisafe Josefa

II, in: Casopis Musea Krâlovstvi Ceského, 51 (1877), 201-227 und 533-557 sowie dass. 53

(1879) 212 258 fest, dass ihm keinerlei aktenmässige Zeugnisse ausschweifenden
Lebenswandels untergekommen seien.

1

Mit ihnen hatte Hay eine längere Unterhaltung gehabt, nach der er sie als Wortführer eingestuft

hatte; alle weiteren Deisten seien bloss «das Echo dieser zweyen» gewesen, vgl. N.N..
Anmerkungen, Ueber die böhmischen Deisten, von einem Katholischen Seelsorger in Böhmen

geschrieben im J. 1783, in: Archiv der Geschichte und Statistik, insbesondere von Böhmen.

Bd. 3, Dresden 1795, 429.
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 19f.

(=48).
Wolny, Die josephinische Toleranz (wie Anm. 5), 95.



66 Stephan Steiner

Deportation der Deisten.33 Hartnäckig in ihren religiösen Vorstellungen Verharrende

sollten demnach nach Siebenbürgen gebracht werden, «wo die recipirten
Arianer mit ihrem Glauben mehr Aehnlichkeit» hätten. Ihr Grundvermögen sollte

ihnen nach Abzug von Kontributionen ausbezahlt werden, für ihre Reisekosten
sollten sie jedoch selbst aufkommen müssen.34

Noch war die Deportation eine Drohgebärde und es spricht einiges dafür, dass

Joseph IL diese als eine Art Schreckschuss verstanden wissen wollte. Ganz in
diesem Sinne wollte er, dass die Deisten über die Konsequenzen eines Beharrens
auf ihren Vorstellungen im Vorhinein zu informieren wären. Damit sollte ihnen
offensichtlich ein kleiner zeitlicher Spielraum eröffnet werden, in dem sie ihr Be-
kennertum und dessen in den Raum gestellte Folgen noch einmal überdenken
konnten. Als diese Taktik jedoch nicht fruchtete und sich die deistische Bewegung

nicht von selbst auflöste, konnte der Kaiser seine Generallinie nicht mehr
ändern und wurde gleichsam zu einem Gefangenen seiner selbst. «[Wjenn man
einmal von dem wahren Weg abirret», schrieb er mit erstaunlicher Gabe zur
Selbstbeobachtung, entferne «man sich immer weiter von Maasnehmung zu
Maasnehmung von dem Ziel im Taumel»35.

Im Dezember 1782 wurde angeordnet, zuerst die sogenannten Rädelsführer,
«welche gefährliche Enthusiasten zu sein scheinen, alsogleich mit dem Schub
und einem obachtsamen Auge» ausser Landes zu bringen. Die übrigen Deisten
sollten erst zu Beginn des kommenden Frühjahres «ganz frei und nur mittels
Beigebung eines Wegweisers von Ort zu Ort nacher Siebenbürgen» nachfolgen. Die
Auszahlung ihrer Vermögen nicht schon bei Abreise, sondern erst nach ihrer
Ankunft in Siebenbürgen, sollte sicherstellen, dass dem Abwanderungsbefehl auch
tatsächlich Rechnung getragen würde. Der gesamte Transport sollte nicht auf
einmal, sondern «truppweis» abgehen.36

Dann kam es mit Jahresbeginn 1783 zu einer überraschenden Wende und es

begann so auszusehen, als hätte die angedrohte kaiserliche Härte bei den Deisten

gefruchtet. Ein von 49 Personen unterzeichnetes Memorial traf in Wien ein, in
denen die Sektierer sich selbst als «Akatholikcn» (und damit mit einem der
damals für Protestanten in Verwendung stehenden Begriff) bezeichneten, zweifelsohne

ein Zugeständnis von Seiten der Deisten, das wiederum den Kaiser zu
konzilianterem Vorgehen und zu Konzessionen veranlasste. Bereits von ihren
Gütern Abgestiftete sollten nun ihren Besitz zurückerhalten und auf ihren
Wirtschaften weiterarbeiten dürfen. Ja, selbst gegen einen Empfang von vier
Deputierten in Wien hatte Joseph IL nichts einzuwenden, weil «wenn Ich selbst mit

Hock/Bidermann. Der österreichische Staatsrath (wie Anm. 6). 347.
Rezek/Simàk (Hg.). Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 21

„51)-
' Rezek/Simàk (Hg.). Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 23

51).
Rezek/Simàk (Hg.). Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 21

23 51). Vorbereitungen für den Verkauf der Liegenschaften wurden bereits ab Dezember
1782 vor Ort getroffen, vgl. Karel Vàcslav Adâmck (Hg.). Listiny k dëjinàm lidového hnuti
nâbozenského na ceském vychodë v XVIII. a XIX. vëku. Ze sveho archivu. Bd. 1: Z let 1750

az 1782. Prag 1911.278.



Deisten und Israeliten 67

diesen [...] hier ganz kurz Mich bespräche, auch alle anderen für sich sowohl als

für den Staat könnten gerettet werden» Die Unterredung fand tatsächlich statt,
dürfte aber die endgültigen Entscheidung in dieser vom Lavieren geprägten
Materie gebracht haben: Im Zuge des Gesprächs hatten sich wohl die Standpunkte
erneut verhärtet und im Februar 1783 forderte der Kaiser ein unumwundenes
Bekenntnis der Deisten zu einer der tolerierten Religionen, das viele unter
ihnen nicht zu leisten bereit waren. Spätestens ab diesem Zeitpunkt konkretisierten

sich die Deportationspläne.
Im Vorfeld dieser Massnahme waren weitreichende Fragen zu klären. So

bereitete die Vorgangsweise gegenüber den Kindern aus deistischen Familien den
Behörden erhebliches Kopfzerbrechen. Während die Lokalverwaltung beantragte,

den Deisten zumindest ihre kleineren Kinder abnehmen zu dürfen, verfügte
man von Wien aus vorerst, dass die Familien intakt gelassen werden sollten.39

Aber auch hier kann der der dauernde Wechsel der kaiserlichen Positionen nur
als Schlingerkurs bezeichnet werden, der schliesslich in eine nun wieder gänzlich
anderslautende Resolution mündete, wonach unmündige Kinder unter 15 Jahren
kurzerhand als Waisen zu behandeln wären. Häuser und Habseligkeiten ihrer
fortzuschaffenden Eltern sollten ihnen verbleiben und als finanzielle Grundlage
dienen, um sie «bei guten christlichen und ehrlichen ansässigen Bauern vertheil-
ter» erziehen zu lassen bzw., falls dies nicht möglich wäre, sie «nach Prag in das

[...] Wälsche Spital» abgeben zu können. Tatsächlich kam es dann im Zuge der

Deportationen zu einigen Familienzerreissungen, die allerdings nicht auf staatliche

Order erfolgten, sondern darauf zurückzuführen waren, dass sich Frauen

explizit zur katholischen Religion bekannten und ihren deistischen Männern
nicht nachzufolgen gesonnen waren.4'

Bis in den Februar 1783 hinein wurden Deisten verhört, wobei man von Wien
aus zu grösster Behutsamkeit riet, «massen sonsten, je mehr derselben vorgeruf-
fen werden, auch wahrscheinlicherweise ihre Anzahl sich vermehren, und eine

Art Fanatismus unter diese Leute gebracht werden dürfte»42. Um diese Zeit
meldeten sich auch wieder «Israeliten» zu Wort und forderten ihre Anerkennung -
diesmal als Juden. Da sie aber bei ersten Einvernahmen diese Identität noch
abgeleugnet und keine Beschneidung gefordert hatten, wurde ihnen eine derartige

Handbillet v. 21. 1. 1783, abgedruckt in: Meynert, Kaiser Joseph II. (wie Anm. 9), 58f.
Handbillet v. 9. 2. 1783. abgedruckt in: Meynert, Kaiser Joseph II. (wie Anm. 9), 59;
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 142

309).
Rezek/Simâk (Hu.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 21

Rezek/Simàk (Hg), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 59f.
153); Cenck Zibrt, O ceskych blouznivcich nàbozenskych odvedenych k vojsku r. 1783.

in: Vëstnik krâlovské ceské spolecnosti nàuk/Sitzungsbcrichte der königlich böhmischen
Gesellschaft der Wissenschaften. Klasse für Philosophie. Geschichte und Philologie. Jg. 1904

(1905). 15.

Rezek/Simâk (Hg). Listäf k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 30

^
80).

" Hofdekret v 6. 2. 1783. abgedruckt in: Jaksch (Hg.). Gesetzlexikon im Geistlichen. Reli-
gions= und Tolcranzfache (wie Anm. I 1 157.



68 Stephan Steiner

Konversion ausdrücklich verwehrt. Im Falle eines hartnäckigen Beharrens auf
ihrer Forderung sollten sie hinkünftig mit gleicher Strenge wie die Deisten
behandelt werden.43 Ihre unmündigen Kinder wurden ihnen abgenommen.44

Im März 1783 legte der Hofkriegsrats-Präsident Hadik die Rahmenbedingungen

für die Deportation fest: Männliche Deisten sollten wie herkömmliche
Rekruten ausgehoben werden, wobei keinerlei «Rücksicht auf Alter, Grösse und
Gebrechlichkeit» zu nehmen wäre. In einem Schnellverfahren wollte man die
Männer an einem bestimmten Tag vor das Oberamt in Pardubitz berufen und sie

dort sofort dem Militär zuteilen. Den Frauen sollten ihre Kinder noch vor Ort,
also in jedem einzelnen Dorf, von Soldaten weggenommen werden, ehe sie sich
ihren Männern zuzugesellen hätten. Unnötiges Verbreiten von Angst wurde
untersagt; Milde wurde aber auch dezidiert ausgeschlossen, wenn Hadik schrieb:
«Solten einige von dieser Behandlung abgeschrecket zu der Katholischen oder
einer anderen recipirten Religion sich bekennen, so ist ihnen zu bedeuten, dass es

zu spät wäre, und dass sie alle, die aufgezeichnet sind, Alt und junge, auf ihre
Bestimmungsorte übersetzt werden müssen, wo sie als dann wahre Beweise ihrer
Bekehrung auch in den Orthen, wohin sie übersezt werden, erst werden zu geben
haben, wenn Sie jemals hoffen wollen, wieder zurück zu kommen»45.

Ende März wurden die Deportationspläne dann in die Tat umgesetzt und eine
erste Gruppe von Deisten und Israeliten setzte sich aus Böhmen in Marsch. Über
Brunn traf man in Pressburg ein, wo bis zum 18. April verweilt wurde.46 Diese

Gelegenheit nutzte ein protestantischer Geistlicher, um mehr über die Deisten zu
erfahren, indem er mit ihnen ein längeres Gespräch führte.47 Von Pressburg aus
erreichte man Ofen, wo die Aufteilung auf verschiedenste Heereseinheiten
erfolgte: Fiume, Slavonien, Siebenbürgen, Galizien, das Banat und die Bukowina
waren als Endziele festgelegt.48 Verglichen mit vorangegangenen Verschik-
kungsmassnahmen im Habsburgerreich4 war diese durch die Besonderheit ge-

43 Hofdekret v 17. 3. 1783, abgedruckt in Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon im Geistlichen, Reli-
gions= und Toleranzfache (wie Anm. 11), 159.

Hofdekret v 20. 3. 1783, abgedruckt in Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon im Geistlichen, Reli-
gions= und Toleranzfache (wie Anm. 11), 159.

" Schreiben Hadiks v. 10. 3. 1783, ediert in Zibrt, O ceskych blouznivcich, 6 1). Eine
diesbezügliche Abschrift eines Dekrets findet sich in Wien, ÖStA, AVA, Alter Cultus, K. 29.
Fasz. 16 in genere (1558-1824) Toleranz, Sekten, Kindererziehung, Religionsübertritt, Aka-
tholiken: Dekret an das böhmische Gubemium v. 8. 3. 1783.

N.N., Auszug eines Schreibens aus Augspurg vom 26. Julius 1783 [2. Beilage], in: Aligemeine

Deutsche Bibliothek, 54 / 2 1783), 629.

Wiedergegeben in N.N., Auszug eines Schreibens aus Augspurg vom 26. Julius 1783 (wie
Anm. 46), 629-633.

48 Schreiben Hadiks v. 10. 3. 1783 und Schreiben des HKR v. 30. 3. 1783. ediert in Zibrt, O

ceskych blouznivcich, 6 1) und 14 7).
Die frühesten nachweisbaren Deportationsmassnahmen im Habsburgerreich der österreichischen

Linie stellten die beiden «Abschaffungen» der Uskoken 1601 und 1618 dar. Nach
diesem Vorspiel wurde das 18. Jahrhundert geradezu zu einem Zeitalter der Deportation: In
den sogenannten Karolinischen und Theresianischen «Transmigrationen» aus dem Salzkammergut,

der Steiermark, Kärnten und Oberösterreich im Zeitraum von 1734 bis 1737, 1752
bis 1757 und 1773 bis 1776 wurden Protestanten aus den Erblanden nach Siebenbürgen ver-



Deisten und Israeliten 69

kennzeichnet, dass sie eine Mischung aus Zwangsrekrutierung und Deportation
darstellte. Die Männer wurden in kleinen Gruppen auf verschiedenste Bataillone
und Regimenter verteilt und hatten dort als Soldaten zu dienen, ihre Ehefrauen
durften bei ihnen bleiben. Ledige Frauen und Witwen hatten sich hingegen als

Dienstboten auf den Arbeitsmarkt zu begeben und wurden über verschiedene

Grenzregionen zerstreut und dort der Zivilverwaltung unterstellt. Obwohl die

Hauptabsicht des Kaisers nicht darin bestand, neue Soldaten zu gewinnen, wurden

die Tauglichen dennoch für den Waffendienst ausgebildet, die Untauglichen
mussten als Krankenwärter im Spital arbeiten. Jegliche Entfernung von den

Truppen war ihnen untersagt, laufende Unterweisung in religiösen Fragen gehörte

zum «Umerziehungsprogramm».5
Eine Besonderheit stellte die Bekehrung einer Gruppe von Deisten dar, die am

24. Mai in Tcmesvar eingetroffen waren, um von dort aus weiter verteilt zu werden.

Nach der einzigen detaillierteren Nachricht, die wir über diesen Vorfall
besitzen, waren die Hintergründe folgende:

«Ermüdungen von den unaufhörlichen Anmahnungen der katholischen Geistlichen,
und Furcht vor den künftigen Behandlungen, welche von den transportirenden so
wohl als allen Geistlichen mit vielem Vorbedachte noch schrekklicher vorgespiegelt

wurden, als sie in der That waren - machten, daß ihnen der Rath einiger
katholischer Geistlichen: sie können ia denken, was sie wollen, sie dürfen sich ia nur
äußerlich zur katholischen Religion bekennen, es sei ia ohnehin dem Deisten eins,
ob er diese oder iene Zeremonie mitmache, die Religion des Deisten sei ia ohnehin
nur innerlich, man werde sie gewiß nicht weiter um ihre innem Gesinnungen und

Meinungen befragen, wenn sie sich nur äußerlich zur katholischen Religion beken-

frachtet. Der «Temcsvarer Wasserschub» brachte von 1744 bis 1768 unzählige straffällige
bzw. déviante Personen oft zweimal im Jahr aus Wien in das Banat. Etwa 1000 Spanier aus
verschiedensten gesellschaftlichen Schichten, die nach dem Verlust des Erbfolgekriegs mit
Karl VI. nach Wien gekommen waren, wurden, um deren Pensionen nicht mehr bezahlen zu
müssen, in den Jahren 1735 36 in das Banat transportiert. Revoltierende Bauern (etwa die
Salpetcrer im Schwarzwald) und politische Insurgenten (etwa kroatische Aufständische)
wurden ebenfalls zu Opfern dieser Zwangsmassnahme. Eine Zusammenschau und Interpretation

all dieser Deportationsereignisse sowie Literaturhinweise finden sich in Stephan Steiner,

Ein vergessenes Kapitel europäischer Gewaltgeschichte. Deportationen im Habsburgerreich

der Frühen Neuzeit im Kontext, in: Frédéric Rousseau/Burghart Schmidt (Hg.),
Kriegsverbrechen vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart/Les dérapages de la guerre du
XVIe siècle à nos jours, Hamburg 2009 [im Druck] und ders.. Der Augenblick der Gefahr
und die Lange Dauer der Geschichte. Die Geburt der Deportation, in: Südost-Forschungen.
63/64 (2004/2005), 170-187. Der Verfasser bereitet gerade eine Geschichte der Deportation
im Habsburgerreich der Frühen Neuzeit vor. Finanziert wird dieses Projekt aus den Mitteln
der Hamburger Stiftung zur Förderung von Wissenschaft und Kultur, der an dieser Stelle
gedankt sei.

Schreiben Hadiks v. 10. 3. 1783, ediert in Zibrt, O ceskych blouznivcich, 6-9 1). Im Banat

setzte man den aus Böhmen stammenden Schuldirektor Karlicky, in Galizien den Dom-
scholasten von Lemberg als Glaubensinstruktoren ein [Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm
nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 142f. 309)].



70 Stephan Steiner

nen würden. - daß ihnen, sage ich, dieser Rath, die Vorschläge, die ihnen unterwegs

von allen Geistlichen wiederholt, und denen stäts noch mehrere hinzugefügt
wurden, annehmlicher schienen.»51

Diese Umstände reichten jedoch noch nicht aus, um zu einer tatsächlichen
Bekehrung zu führen. Deshalb griff der Distriktschulinspektor von Temesvar, der

schon auf der Durchreise der Deisten durch Pest sein missionarisches Talent
erprobt hatte, zu einer List: Nach dem Prinzip «divide et impera» versuchte er erst

die Frauen von einer Rückkehr zum Katholizismus zu überzeugen, um dann

durch deren Einfluss auch die Männer zu gewinnen. Diese Taktik war erfolgreich
und 18 Deisten unterschrieben das von ihnen geforderte Bekenntnis.52

Der Zufall fügte es, dass sich der Kaiser genau zu dieser Zeit ebenfalls in der
Stadt befand.53 Er liess die Bekehrungswilligen zu sich kommen und wünschte
ihnen Glück und Standhaftigkeit in ihrem Versuch zu einer Umkehr. Der
Schulinspektor erhielt den Auftrag, sie weiter zu unterrichten und am 17. Juni legten
sie in der Temesvarer Pfarrkirche vor versammelter Militärbesatzung und
etlichen Honoratioren der Stadt das katholische Glaubensbekenntnis ab. Eine Ehefrau

entschied sich - mit Einverständnis ihres deistisch verbleibenden Mannes
und nicht ohne tiefemotionale Bewegtheit - ebenfalls für die «alleinseligmachende»

Religion.54

Zwangsweise Belehrung und oktroyierter Unterricht standen auch für die in

Böhmen verbliebenen Sympathisanten des Deismus auf dem Programm. Hatte

man mit der Durchführung der Deportationen eigentlich Ruhe erwartet, trafen
schon wenig später aus dem Tschaslauer Kreis Nachrichten vom neuerlichen
Auftauchen von 94 Deisten ein. Joseph II. hielt sich diesmal vor vorschnellen
Reaktionen zurück und befahl, die Sektierer von Seelsorgern über einen
Zeitraum von sechs Wochen instruieren zu lassen. Erst wenn dies erfolglos bliebe,
sollten sie verschickt werden.5 Im Juni machten die Behörden vollkommen
enerviert von Joseph und Wenzel Poskoczill Meldung, die beide der genannten
Umerziehung zugeteilt worden waren, jedoch vollkommen erfolglos wieder ent-

N.N. [= Peter Adolph Winkopp], Geschichte der Böhmischen Deisten nebst freimüthigen
Bemerkungen über die Grundsäzze und Duldung der Deisten. Leipzig 1785. 30.

N.N. [= Peter Adolph Winkopp], Geschichte der Böhmischen Deisten (wie Anm. 51), 30-33.
Folgende Personen werden genannt: a) aus Rokytno die Ehepaare Johann und Dorothée Ma-
zurak. Matthias und Magdalene Hawliczek. Mathias und Magdalene Kossina. Jakob und
Dorothée Rubin und die Witwe Elisabethe Mazurowa: b) aus Chwojenec Johann und Anna
Pischa. Franz und Dorothée Kolin samt Tochter Katharine. Stephan und Katharine Kunzcra
sowie Stephan Labia: c) aus Zizelitz: Anne Werbirzkvn.
Diese Darstellung Winkopps findet ihre Bestätigung in P. v. Radies Die Reisen Kaiser
Joseph II. und die Volkswirthschaft in Oesterreich-Ungarn. Zum 100. Gedenktag seines Todes
am 20. Februar 1790 und aus Anlass der grossen land- und forstwirtschaftlichen Ausstellung
in Wien 1890. Wien 1890. 60.
N.N. [= Peter Adolph Winkopp]. Geschichte der Böhmischen Deisten (wie Anm. 51 32f.
Rezek Simâk (Hg.). Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 27
29 (=80).



Deisten und Israeliten 11

lassen werden mussten, «weil ihre ausserste Dummheit und Hartnäckigkeit
gegen alle Grunde alle Möglichkeit ausschliesset, einem zusammenhaengenden
Beweis einzubringen und sie von ihrer Irrlehre abzuwenden»'6.

Derartige Nachrichten bewirkten einen neuerlichen Sinneswandel des Kaisers.

Als wäre es nicht schon des Lavierens genug gewesen, geriet Joseph IL nun über

eine Fortsetzung der Unterdrückungsmassnahmen, zu denen er sich gerade erst

durchgerungen hatte, erneut in Zweifel. Ein einheitlicher Kurs war nirgendwo zu
erkennen, Entscheidungen waren aber notwendig, da schon seit April auch im
Chrudimer Kreis wieder Deisten zum Vorschein gekommen waren.57 Anstatt den

Weg der Toleranz einerseits oder den Weg der Deportation andererseits konsequent

durchzuführen, streckte der Kaiser nun in einem kuriosen Gesetzestext die

Waffen und führte mit einer nachgerade lächerlichen Anordnung den ganzen
Duldungsgedanken ad absurdum. In einem Dekret erklärte er:

«Wenn ein Mann, ein Weib, oder wer immer bei einem Ober= oder Kreisamte als

Deist. Israelit, oder als sogenannter Lampclbruder sich meldet, dem sollen ohne
weitere Rückfrage 24 Prügel oder Karbatschstreiche auf den Hinter gegeben, und
hiemit wieder nach Hause geschickt, auch dieses so oft wiederhohlet werden, als er
sich neuerdings melden kömmt; nicht weil er Deist ist, sondern weil er sagt, das zu
sein, was er nicht weiß, was es ist. Jener aber, der einen Deisten in der Gemeinde
nennet, oder angibt, der soll von dem Ober= oder Kreisamte mit 12 Stockstreichen

beleget werden; da es durch die von Sr. Majestät demialen selbst untersuchte, und
bereits in Hungarn befindliche derley Leute sattsam bewiesen ist: daß solche keine
Deisten und Israeliten sind, und diese Männer und Weiber theils aus Dummheit und
Unwissenheit, theils aber aus Leichtsinn und Wanderungslust, auch durch die
Verfolgung gesteift dazu sind verleitet worden, sie es auch wirklich erkennen, und viele
davon sich erklären, daß sie katholisch leben und sterben wollen; daher Sr. Majestät
Willensmeinung ist, daß diese mißbrauchte Benennung gänzlich ausgerottet werde.»

Der Kaiser glaubte anscheinend wirklich, «durch ein Todtschweigen des Namens
auch die Sache selbst auszurotten. [...] Selbst Derjenige, der einen Deisten in der

Gemeinde nenne oder angebe, sollte, blos weil er dadurch den Namen und so

gewissermassen den Bestand der Sache selbst anerkenne, bestraft werden [...]»59.

Wenig später erliess Joseph IL eine gleichermassen genaue wie skurrile
Ausführungsbestimmung: «Wenn bei irgend einigen Deisten weiblichen Geschlechts sich

durch vorausgegangene chyrurgische Visitazion bewähret, daß sie zu schwach

seyn, 24 Karbatschstreiche auszuhalten, so sind diese in eben so viel gemessene

Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 31 87).
Karel Vâcslav Adàmek (Hg.), Listiny k dëjinàm lidového hnuti nàbozenského na ceském vy-
chodë v XVIII. a XIX. vëku. Ze sveho archivu. Bd. 2: Z let 1782 az 1870, Prag 1922. 29.

Hofdekret 10. 6. 1783, abgedruckt in Jaksch (Hg.). Gesetzlexikon im Geistlichen, Religions=
und Toleranzfache (wie Anm. 11), 160. Mit leicht veränderten Wortlaut auch abgedruckt in
N.N. [= J. Kropatschek], Handbuch aller unter der Regierung des Kaisers Joseph des II. für
die K.K. Erbländer ergangenen Verordnungen und Gesetze in einer Sistematischen Verbindung

enthält die Verordnungen und Gesetze vom Jahre 1780. bis 1784. 2. Bd., Wien 1785,
465.

Meynert, Kaiser Joseph II. (wie Anm. 9), 61.



72 Stephan Steiner

Ruthenstreiche zu verwandeln; bei wirklich schwanger befundenen Weibspersonen

aber ein und andere Strafe bis nach vollbrachten Wochenbette und völlig
erlangter Gesundheit zu verschieben.»6

Prügel statt Toleranz, Unter-den-Tisch-kehren statt Offenheit.61 Diese

arrogante, besserwisserische Haltung wandelte sich schliesslich in vollkommene
Gleichgültigkeit der Frage gegenüber, indem der Kaiser im Juni 1783 anordnete,
weitere sich meldende Deisten einfach ungefragt als Protestanten einzustufen
und damit hinfort zu dulden.62 Was von allem Anfang als Lösung bereit gestanden

wäre, nun wurde es nach einer Odyssee aus bürokratischen Irrläufen und

menschlichen Zerreissproben endlich umgesetzt.
Im Lichte dieser Neuinterpretation der Lage mussten die bereits erfolgten

Deportationen auch dem Monarchen als überzogenene Massnahmen erscheinen und

es nimmt nicht Wunder, dass Rückkehrbestrebungen der Verschickten ab nun
mit ständig wachsendem Wohlwollen behandelt wurden. Es scheint auch, dass

sich zurückgebliebene Deisten um Beistand an den preussischen König gewandt
und diesen gebeten hatten, das Corpus Evangelicorum in ihre Angelegenheit
einzuschalten.63

Die erste Erleichterung wurde denjenigen Verschickten zuteil, die bereit
waren, sich zum Katholizismus zu bekennen. Ihre Fälle sollten nach Verstreichen
einer Jahresfrist und bei anhaltendem Eifer für die katholische Religion erneut
aufgerollt werden. Eine Liste von deistischen Konvertiten vom Juni 1783

verzeichnet 66 Personen.64

Im Sommer 1784 war es dann endlich soweit: einige Deportiertengruppen
durften - mit Ausnahme besonders unbekehrbarer «Verführer»65 - an ihre
Herkunftsorte zurückkehren. Im Juli 1784 traf eine erste Gruppe von «geweste[n]
sogenannte[n] Deisten und Israeliten» aus Galizien in Wien ein. Insgesamt 69

Personen (32 Männer, 19 Ehefrauen, 13 Witwen und 5 Kinder66) wurden in

Hofdekret v. 18. 9. 1783, abgedruckt in Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon im Geistlichen, Rcli-
gions= und Toleranzfache (wie Anm. 11 160f.
Pastoren etwa wurden ausdrücklich aufgefordert keine Ausforschung von Deisten zu betreiben

[Hofdekret v. 28. 10. 1784, abgedruckt in Jaksch (Hg), Gesetzlexikon im Geistlichen,
Religions= und Toleranzfache (wie Anm. 11 161f.].
Trautcnberger, Im Josefinischen Zeitalter (wie Anm. 29), 216. Dass die Prügelstrafe
allerdings auch ein Jahr später noch in Geltung stand und ohne weitere Anhörungen und
Belehrungen schon bei der blossen Selbstanzeige eines Deisten praktiziert wurde, zeigt ein Hofdekret

v. 13. 4. 1784, abgedruckt in Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon im Geistlichen, Rcligions=
und Toleranzfache (wie Anm. 11), 161.

In einem allerdings erst 1833 erschienen Text wird ein solcher, angeblich an Friedrich den
Grossen gerichteter Appell widergegeben [N.N.. Die Wallfahrer und - [sie!] Deisten in Böhmen,

in: Joseph von Hormayr (Hg.), Taschenbuch für die vaterländische Geschichte, Neue
Folge 4 (1833), 96-98].
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 33

35 (=99).
Namentlich genannt wurden Franz und GeorgVerbitzky, Stephan Labik, Mathes Caspar und
(ohne Vornamen) Prowasnik und Uhlirz. vgl.Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych

blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 50f. 149).
Zwei von diesen Kindern waren auf der Reise nach Wien geboren worden.



Deisten und Israeliten 73

einem Militärgebäude am Heumarkt untergebracht.67 Hier mussten sie für einige
Tage ausharren, in denen es ihnen allerdings ausdrücklich erlaubt war, «frei
herumzugehen».68 Ebenfalls in Wien traf wenig später ein Transport aus Ungarn
ein, der 26 Personen umfasste (12 Männer, 8 Ehefrauen, 2 Witwen, vier ledige
Frauen). Beide Gruppen wurden nach einer kurzen Wartezeit mit einem

Vorspann «unter militärischer Escorte nach Pardubitz und so weiters in ihre Geburtsorte»

überstellt.69

Voraussetzung für eine derartige Rückkehr blieb allerdings das Bekenntnis

zur katholischen Religion. Bekehrungsunwillige blieben weiterhin an ihre
Deportationsorte gebunden und wurden sogar einer verschärften Kontrolle unterzogen.

Von anderen Glaubensgenossen abgesondert, durften lediglich Ehepartner
zusammenbleiben, ihre Kinder wurden ihnen jedoch weggenommen, «weil
solches vielleicht ein Mittel zu ihrer leichteren Bekehrung sein wird». Erst im
Erwachsenenalter sollten diese - so sie es dann noch wollten - eventuell wieder
nach Böhmen zurückkehren dürfen.70

Im Juli 1784 werden folgende Gruppen genannt, denen eine Heimkehr bis dato

verweigert worden war: in Siebenbürgen 8 (nach anderer Quelle 11) Männer mit
ihren Familien, in Galizien 6 Männer mit ihren Familien, in der Bukowina 5 Männer

mit ihren Familien und im Banat zwei ledige Frauen.71 Wie hartnäckig man
sich besonders gegenüber mutmasslichen oder tatsächlichen ehemaligen Rädelsführern

verhielt, zeigt das Beispiel des Joseph Uhlirz. Dieser als «Rabbiner»
eingestufte, 47jährige Mann, der aus Chwojenec stammte und mit seiner Frau und
seinen beiden Söhnen nach Siebenbürgen deportiert worden war,72 hatte angeblich

bereits 1783 auf seiner Durchreise durch Temesvar ein katholisches
Glaubensbekenntnis abgelegt. Trotzdem wurde ihm auf ausdrücklichen Wunsch
Bischof Hays eine Rückkunft nach Böhmen verweigert, einer seiner Söhne wurde
ihm weggenommen.7' Einem anderen bekehrten Anführer, Johann Caspar, wurde
erst im Juli 1785 die Rückreise gestattet, sein Namensvetter Matthias Caspar hin-

Eine genaue Namensliste findet sich in Rezek/Simàk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych
blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 55 149)

68 Rezek/Simàk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 52

149).
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 52

149) und 56 153).
70 Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 59

153) und 67 (=167)
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 59

153). Aus Siebenbürgen existiert eine Liste mit 11 Männern, vgl. ebenda, 60/61 Faltblatt).
" Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 60/61

Faltblatt).
Zudem verhinderte Schlamperei die Weitelmeldung der durchaus glaubwürdigen Bekehrung
des Joseph Uhlirz [Rezek/Simàk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych
(wie Anm. 2), 66-71 167)].



74 Stephan Steiner

gegen hatte - nach einem negativen Gutachten Hays - auch weiterhin in Temes-

var zu verbleiben.74 Er und Stephan Labik konnten erst im Herbst 1786 nach

Böhmen zurückkehren.75

Generell wurde eine faire Behandlung der Heimkehrer verordnet: Mit ihrem
Eintreffen in den betreffenden böhmischen Ortschaften sollten ihnen ihre
Liegenschaften zurückerstattet und ihre Kinder zurückgegeben werden.76 Selbst die

Erträge, die in der Zeit ihrer Abwesenheit aus ihrem Vermögen erwirtschaftet
worden waren, sollten ihnen - nach Abzug der Kosten für die Verpflegung der

im Lande vebliebenen Kinder - ausgehändigt werden. Kontrolle war aber durchaus

weiterhin erwünscht: «Uebrigens aber wird auf die Handlungen dieser Leute
immer ein obachtendes Auge zu tragen sein»77. Allerdings bestand nur wenig
Grund, weitere Schwierigkeiten zu befürchten; Hay vermerkt, dass sich die
Heimkehrer «seit ihrer Rückkunft ruhig und sittsam» verhielten, «[mjehrere von
ihnen erscheinen in dem kathol. Gottesdienste und schicken nach Möglichkeit
ihre Kinder in die Schulen»78. Einige der Zurückgekehrten setzten sich im
Einvernehmen mit dem Bischof sogar dafür ein, ihre ehemaligen Glaubensgenossen

zur Konversion zu bewegen.79

Bisweilen entstand durch die Wiederaufnahme von Zurückgekommenen
jedoch erhebliche Unruhe in den Gemeinden, die nichts mit Glaubensfragen zu

tun, sondern einen finanziellen Hintergrund hatte. So beklagte etwa der «Schutz-

jud» Nachmet Löbel, der das Gut eines deportierten Deisten auf 20 Jahre gepachtet

hatte, dass er selbiges wieder an diesen zurückstellen musste und dadurch in

«gänzlichefn] Ruin und Verderben» gebracht worden sei.80

Die allgemeine Ermattung in der Auseinandersetzung mit der Frage des Dies-

mus ging auch an Bischof Hay nicht spuros vorbei. Auch er war nicht mehr
bereit, sich weiterhin so intensiv zu engagieren, wie er es bislang getan hatte. Seine

moderate Haltung gegenüber dem Sektierertum hatte ihm in Wien letztlich nur
Misstrauen eingebracht, dass sich dadurch noch weiter verstärkte, dass Hays

Rezek/Simâk (Hg.). Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 73

176).
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 82f.

(=197).
Eine im Juli 1783 ergangener Befehl, «die katholisch erzogenen Kinder der Revertenten, wegen

der Verführungsgefahr, nicht zurückzustellen, sondern hierwegen die schon bestehenden
Vorsichten zu beobachten» [Meynert. Kaiser Joseph II. (wie Anm. 9), 62], wurde mit der

neuen Richtlinie zurückgenommen.
Gerson Wolf, Josefina, Wien 1890. 103.

Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 143

(=309).
Rezek/Simàk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2). 144

(=309).
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 85f.

(=205).



Deisten und Israeliten 75

Schwager Joseph von Sonncnfels just zu dieser Zeit in einen Bereicherungsskandal
verwickelt war. Für Joseph IL Grund genug, seinen Widerwillen gegen

Sonncnfels auch auf dessen gesamtes Umfeld zu übertragen.81

Mit der Rückkunft der überwiegenden Mehrheit der Deportierten war aber

lediglich eine Phase in der Geschichte des Deismus beendet, das Gesamtphänomen

wirkte hingegen weiterhin fort.82 Das Drohpotential, das von den Deportationen

ausging, bestand über Joseph IL Tod hinaus,8" auch wenn es nicht mehr in
die Realität umgesetzt wurde. Zur Ruhe kam die religiöse Situation in Böhmen
noch lange nicht: Seltsame, bis dahin vollkommen unbekannte religiöse
Gruppierungen meldeten sich immer wieder zu Wort, eine «Kirche des Christi»,84 ein

«Sionische[r] Glauben»,' antifeudale und atheistische Schwärmereien86 und
nicht zuletzt der altbekannte Deismus. In den Ämtern Rychmburk/Richenburg,
Litomysl/Leitomischl, Vysokc Myto/Hohenmauth und einigen weiteren gelangten

immer wieder Zeichen eines untergründigen Deismus an die Oberfläche.87

Die obligaten Prügel galten nun für einige Zeit als Allheilmittel und auch andere
Leibesstrafen scheinen von Beamten des Öfteren als Drohgebärde ins Spiel
gebracht worden zu sein.88

Vaclav Reznicek, Jan Leopold Hay, biskup krâlovéhradecky XVIII, in: Casopis Musea
Krâlovstvi Ceského, 80 (1906) 491 494. Hay soll in dieser Zeit die religiöse Vielfalt mit einer
Tabakdose verglichen haben, in der der Edelstein in ihrer Mitte zwar der Katholizismus sei,

jedoch alles andere drumherum ebenfalls nicht von der Seeligkeit ausgeschlossen wäre.
Noch aus dem Jahre 1807 existiert ein Erlass des Staatministeriums, der sich dieser Frage
widmet, vgl. Gustav Trautenberger, Schwarmgeister in Böhmen und Mähren, in: JGPÖ, 6

(1885), 33-39.
Ein Hofdekret v. 2. 3. 1788 drohte denjenigen Sektierern, die ihre Wirtschaften
vernachlässigten, mit einer Abstiftung und Zuteilung zum Militär, vgl. Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon
im Geistlichen. Religions= und Toleranzfache (wie Anm. 11), 162]. Kaiser Franz II. drohte
noch 1792 und 1793 Hartnäckigen, die nicht bereit waren, sich entweder zum Katholizismus
oder zu einer der tolerierten Religionen zu bekennen, die Ausschaffung aus dem Land an
bzw. forderte sie unmissverständlich zur Auswanderung auf. Um heimliche Zusammenkünfte

zu verhindern, ordnete er das Gasthaus als einzig erlaubten Ort des Beisammenseins an.
Im übrigen setzte man ganz auf eine Erziehung der Jugend, vgl. Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon
im Geistlichen, Religions^ und Toleranzfache (wie Anm. 11), 162 164]
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 71 f.

5(=173)-
3 Rezek/Simàk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 75

184) und 78-81 188-192).
So erkannte eine Gruppe von Schwärmern keinerlei Autorität an, verweigerte die Arbeit und
erklärte auch das Band der Ehe und die Verpflichtung zur Kindererziehung für obsolet. Der
latent in diesen Standpunkten enthaltene Atheismus bereitete den Behörden dabei das grösste
Kopfzerbrechen. So warnte man von Wien aus: «Der Hang zum Nichtglauben und der Ent-
schluss dieser von der echten Glaubenslehre Abgefallenen, selbst zu keiner der tolerirten
Religionen sich bekennen, sondern ohne aller Religionsübung fortleben zu wollen, ist aber
bedenklicher, weil er, wie die Erfahrung zeiget, der Ausbreitung fähig ist [...]» Rezek/Simâk
(Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 91 (=217). Vgl.
auch Meynert. Kaiser Joseph II. (wie Anm. 9), 63.
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 143

ss(=309).
Sebastian Brunner, Die theologische Dienerschaft am Hofe Joseph II. Geheime Correspon-
denzen und Enthüllungen zum Verständnis der Kirchen= und Profangeschichte in Oestercich
von 1770-1800, aus bisher unedierten Quellen der k. k. Haus=, Hof=, Staats= und Ministerial-



76 Stephan Steiner

In den kommenden Jahren wichen derart angedrohte oder auch ausgeführte

Züchtigungen einer nun als Mittel der Wahl angesehenen Hospitalisierung: 1788

erliess der Kaiser eine Verordnung, in der er festlegte, dass sektiererische
Rädelsführer kurzerhand «als Narren zu behandeln, und in das für Wahnsinnige
bestimmte Ort einzusperren» seien.

Als in den 1790er Jahren immer wieder Sektierer in Böhmen (z.B. in Luzec
nad Cidlinou/Luzetz auf der Herrschaft Chlumec/Chlumetz) auftauchten, meldete

sich Bischof Hay ein letztes Mal in dieser Angelegenheit zu Wort. Er, der

grundsätzlich immer schon moderat eingestellt gewesen war und sich nur selten

zur Befürwortung gewalttätiger Massnahmen hinreissen hatte lassen, vertrat
noch bis zu seinem Tod 1794 eine unumwunden humanistische Zugangsweise:

«Bei den bestehenden hoch. Toleranzgesetzen, bei dem Umstände, dass diese

unglückliche Menschen von der Kirche Gottes ganz getrennet sind, den Priester und
seinen Unterricht fliehen, und bei der inniglichen Überzeugung, dass Verfolgung in
Religions begriffen nie bekehrt, immer empört, Nichts als Gleissner, Märtyrer oder
Widerspenstige hervorbringt, könnte der Bischof seinen untergebenen Geistlichen
keine andere Leitung geben, als sie immer ganz und unüberwindlich zur einladender

Liebe, Sanftmut.[sie!] Wohltätigkeit und Geduld zu bilden. Er ist vollkommen
überzeugt, dass den Priestern mit diesen Menschen kein anderes Mittel übrig ist, als
durch diese Wege sich erst in ihr Herz einzuschleichen, ihr Vertrauen durch eine

zur schicksamen Zeit angebrachte Wohltat zu gewinnen, selbst die heil. Religion
immerzu schweigen zu machen, damit sie durch Handlungen desto nachdrücklicher
wirke, und auf solche Art diese unfruchtbare Erde zur Aufnahme des guten Samens
vorzubereiten.»90

Nur im Falle von «Proselytenmacher[n] und Verführern]» fand dieser bischöfliche

Humanismus ein Ende, den weltlichen Behörden empfahl er derartige
«Rädelsführer» kurzerhand von ihren Anwesen zu entfernen. Für die überwiegende
Mehrheit der Sektierer jedoch setzte er auf Zeit: «Wenn man auch die gegenwärtige

Generation dieser unglücklichen Ungläubigen der Barmherzigkeit Gottes
überlassen muss, so könnte doch auf solche Art die zweite, itzt noch alles Guten

empfängliche, eines Besseren belehrt und gerettet werden.»91

Der böhmische Deismus setzte die Toleranzpolitik Josephs IL einer ersten,
harten Probe aus, die der Monarch zweifelsohne nicht bestand und aus der er mit
einer deutlichen Beschädigung seiner Reputation hervorging. Denn die Deportation

der Deisten wurde schon unmittelbar nach ihrer Durchführung zu einem

Medienereignis, in zahlreichen wichtigen der Aufklärung verpflichteten Zeitschrif-

archive, Wien 1868, 440. So dürfte wohl Kreisamtsverweser den Deisten das Nasen- und
Ohrenabschneiden angedroht haben, denn er wurde aufgrund dieses Vorfalles entlassen.
Hofdekret v. 2. 3. 1788. abgedruckt in Jaksch (Hg.), Gesetzlexikon im Geistlichen, Reli-
gions= und Toleranzfache (wie Anm. 11), 162. Bereits 1785 war der Religionsschwärmer
Wenzel Grill für irre erklärt und zur Kur in das Prager Arbeitshaus überstellt worden, vgl.
Meynert, Kaiser Joseph II. (wie Anm. 9). 63.
Rezek/Simâk (Hg.). Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 144

(=309).
Rezek/Simâk (Hg.), Listar k dëjinàm nàbozenskych blouznivcû ceskych (wie Anm. 2), 144f.

(=309).



Deisten und Israeliten 11

ten wogten Pro und Contra heftig hin und her, Pamphlete und gelehrte Abhandlungen

widmeten sich der Debatte und selbst in der Belletristik fand sie ihren

Niederschlag. " Sogar die Grenzen des deutschen Sprachraums übersprang die
Kontroverse,93 die erst etwa ein Jahrzehnt nach dem Tod Josephs IL ein wenig
zum Stillstand kam. «Das literarische Echo auf die Behandlung der böhmischen

92
Vgl. N.N., Von den Deistengemeinden in Böhmen (wie Anm. 26), 92f; N.N., Neuigkeiten
aus Böhmen, die sogenannten Deisten und andere Gegenstände betreffend. Aus einem
Schreiben von Prag an den Herausgeber vom 21ten May 1783, in: Historische Littcratur für
das Jahr 1783 1 (1783/Fünftes Stück. May), 508-510; N.N., Deisten und Israeliten in
Böhmen, in: Stats-Anzeigen, 17 (1783), 7-11; N.N., Etwas von den Deisten in Böhmen, (wie
Anm. 23) 250 266; N.N. [=Wilhelm Gottlieb Becker], Von den sogenannten Abrahamiten,
Adamiten oder Deisten in Böhmen, in: Ephemeriden der Menschheit, 2 (1783), 69-84; N.N.,
Kurze Geschichte des im vorigen Jahre im Chrudimer Kreise ausgebrochenen Deismus, in:
Ephemeriden der Menschheit, 2 (1783) 449—463; N.N., Auszug eines Schreibens aus Augspurg

vom 26. Julius 1783, in: Allgemeine Deutsche Bibliothek, 54/2 (1783), 615-633; N.N.,
Geschichte der Abrahamiten Israeliten und Deisten in Böhmen nebst ihrem abgelegten Glau-
bensbekenntniß. Ein Beytrag zur Toleranz Geschichte, o.O. 1783; Christian Wilhelm Dohm.
Ueber die bürgerliche Verbesserung der Juden. Bd. 2, Berlin/Stettin 1783, 182-185 und
363-376; Johann Georg Schlosser, Ueber die Duldung der Deisten. An Herrn Geheimen
Rath Dohm in Berlin. Basel 1784; N.N. [=Wilhelm Gottlieb Becker], Ueber die Vertreibung
der Deisten aus Böhmen. An den Hrn. geheimen Rath Dohm in Berlin, in: Ephemeriden der
Menschheit, 1 (1784), 409^118; N.N., Deisten und Israeliten in Böhmen, nichts mer und
nichts weniger, als Misgeburten der ehemaligen Intoleranz, in: Stats-Anzeigen, 8 (1785)
124-127; N.N., Faustins Reise im philosophischen Jahrhundert. Neue sehr verbesserte und
vermehrte Ausgabe des zweiten Bändchens von Faustin, o.O. I 785; N.N. [= Peter Adolph
Winkopp], Geschichte der Böhmischen Deisten (wie Anm. 51); N.N., Leipzig in der Joh.
Gottfr. Müllerschen Buchhandlung: Geschichte der böhmischen Deisten, nebst freymüthigen
Bemerkungen über die Grundsätze und Duldung der Deisten. 1785. 9 Bogen 8. [Rezension],
in: Allgemeine Literatur-Zeitung, 30 (1785), 130f.; N.N., Haben die Christen Ursache, so
sehr wider den Deismus zu eifern? In: Braunschweigisches Journal, 2/5 (1789), 9-36;
Johann Georg Schlosser, Ueber die Apologie des Predigtamtes des Deismus in dem
Braunschweiger Journal. V. Stück für 1789, Frankfurt a. M. 1789; N.N., Freymüthige Gedanken
über Religionsduldung überhaupt, besonders über Duldung der Deisten, o.O. 1792; Sa.,

Freymüthige Gedanken über Religionsduldung überhaupt, besonders über Duldung der Deisten.

Deutschland. 1792. 136 Seiten in 8 [Rezension], in: Neue allgemeine deutsche Bibliothek,

2 (1793), 405^411 ; N.N., Nachricht von den böhmischen Deisten. Von einem
böhmischen Prälaten, in: Deutsches Magazin, 10 (1795), 493-512; N.N., Anmerkungen, Ueber
die böhmischen Deisten, von einem Katholischen Seelsorger in Böhmen geschrieben im J.

1783, in: Archiv der Geschichte und Statistik, insbesondere von Böhmen. Bd. 3 (Dresden
1795), 428^130; Ignaz Cornova, Leben Josephs des Zweyten. Aus Stransky's Staat von Böhmen

(Prag 1801), 167-178; Christian Wilhelm von Dohm, Denkwürdigkeiten meiner Zeit
oder Beiträge zur Geschichte vom lezten Viertel des achtzehnten und vom Anfang des
neunzehnten Jahrhunderts 1778 bis 1806. Bd. 2. (Lemgo/Hannover 1815), 276-282; N.N., Die
Wallfahrer und - [sie] Deisten in Böhmen, in: Joseph von Hormayr (Hg.), Taschenbuch für
die vaterländische Geschichte. Neue Folge 4 (1833), 90-98.
Wangermann, Die Waffen der Publizität (wie Anm. 13), 105-107 hat einige dieser Schriften
in den Blickpunkt des Interesses gerückt. In meiner oben erwähnten, in Arbeit befindlichen
Studie zur Deportation werden alle diese Titel ausführlich besprochen.
So setzte sich etwa die «New Review with Literary Curiosities and Literary Intelligence»
1786 mit dem Fall auseinander und der in der Französischen Revolution so aktive Marquis
de Mirabeau verbreitete das Wissen um den Deismus im französischen Sprachraum, vgl.
Honoré-Gabriel de Riquetti de Mirabeau, Lettre du Comte de à M... sur M. M. Cagliostro et
Lavater (Berlin 1786) und ders., Schreiben des Grafen von Mirabeau an *** die Herren von
Cagliostro und Lavater betreffend. Aus dem Französischen übersetzt, Berlin/Libau 1786.



78 Stephan Steiner

Sektierer war stark und überwiegend negativ. Da Joseph seinen Ruf in der Welt
als aufgeklärter Herrscher nicht zuletzt dem Toleranzedikt verdankte, wurde sein

Bild in der öffentlichen Meinung dadurch stark verdunkelt.»94 Allerdings war
auch die Herausforderung, die der Deismus an eine gerade erst sich öffnende
Gesellschaft stellte, enorm. Das Gemisch aus naiver Religiosität und eiskaltem

Rationalismus, das ihn kennzeichnete, überforderte seine Mitwelt, stürzte selbst

bedeutende Geister in erhebliche Konfusion und trieb auch einen Monarchen, der

sich wie keiner vor ihm für religiöse Duldung engagierte, über seine höchst
persönliche Toleranzschwelle hinaus, so sehr, dass Stringenz und Kohärenz in der

Gesetzgebung darüber zuschanden gingen und die Deportation ganzer
Bevölkerungsgruppen ein letztes Mal im 18. Jahrhundert als ultima ratio - man ist fast

versucht zu sagen: widerwillig - zum Einsatz gebracht wurde.

Der Schwarmgeist der Intoleranz - Deisten und Israeliten im Böhmen des späten 18.
Jahrhunderts

Nach dem Erlass des Toleranzpatentes am 13. Oktober 1781 trat in Böhmen eine Gruppe
von Sektierern in Erscheinung, deren Glaubensvorstellungen nicht nur christliche,
sondern auch jüdische, pantheistische und aufklärerische Elemente in sich vereinte. Weil ihre
Argumentation stark vernunftgeleitet war, bezeichnete sie der Bischof von Königgrätz als

„Deisten", während sie selbst sich oft lieber als «Israeliten» deklarierten. Kaiser Joseph II.
war zu keiner Duldung unter dem Schirm der Toleranzgesetzgebung bereit und Hess die
als hartnäckig Eingestuften - nach erfolglosen Bekehrungsversuchen - im März 1783 in
verschiedene Grenzregionen des Habsburgerreiches deportieren. Trotz ihrer späteren
weitgehenden Rücknahme widersprach diese Massnahme einer neuen, liberaleren
Religionspolitik grundsätzlich und führte letztlich die Toleranzidee ad absurdum. Durch die
breite zeitgenössische mediale Diskussion wurde Joseph IL Image als aufgeklärter
Monarch nachhaltig beschädigt.

L'esprit de 1 "intolérance - déistes et Israélites en Bohème à la fin du 18ème siècle

Après que l'édit de tolérance eût été décrété le 13 octobre 1781, un groupe de sectaires se
manifesta en Bohême. Leur conception de la foi réunissait non seulement des éléments
chrétiens, mais également des éléments juifs, panthéistes et rationalistes. Leur argumentation

était fermement guidée par la raison, ce qui leur valut la qualification de «déistes» par
Leveque de Königgrätz, alors qu'eux-mêmes préféraient se déclarer «israélites». L'empereur

Joseph II ne montrait aucune indulgence dans le cadre de la législation sur la
tolérance et, après de vains efforts de conversion, il fit déporter ceux qu'il taxa d'opiniâtres
vers diverses régions frontalières du royaume habsbourgeois en mars 1783. Bien que cette
mesure fut retirée en grande partie par la suite, elle contestait fondamentalement la
nouvelle politique religieuse libérale et rendit finalement absurde l'idée de tolérance. L'envergure

du débat médiatique de l'époque fit considérablement pâlir l'image de monarque
éclairé de Joseph II.

The spirit of intolerance - Deists and Israelites in late 18th century Bohemia

After the toleration order on 13th October 1781 a group of sectarians appeared in Bohemia
whose beliefs combined Christianity with elements from Judaism, Pantheism and the
Enlightenment. With their close reliance on reason, they referred to the Bishop of Königgrätz

(Hradec Krâlové) as a «Deist», while they often preferred to declare themselves
«Israelites». Kaiser Joseph II did no accept them within the laws on toleration and, efforts
at getting them to recant having failed, they were exiled as recalcitrants to various border
regions of the Habsburg empire in March 1783. Although most of them were later

Wangermann, Die Waffen der Publizität (wie Anm. 13), 105.



Deisten und Israeliten 79

allowed to return, this measure made a mockery of the new liberal policy on religion,
leading the idea of tolerance ad absurdum. Widespread contemporary comment in the
media permanently damaged the reputation of Joseph II as an enlightened monarch.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Toleranzgesetzgebung - législation sur la tolérance - legislation of tolerance. Joseph IL.
Sekten - sectes - sects, Deisten - déists - deists, Israeliten - israélites - Israelites.
Böhmen - La Bohème Bohemia, Deportation - déportation - deportation, Johann
Leopold Hay. Aufklärung - les lumières - enlightenment

Stephan Steiner. Dr.. Historiker, Essayist und Kritiker. Lehrt an der Sigmund-Freud-Privatuniversität

Wien.


	Der Schwarmgeist der Intoleranz - Deisten und Israeliten im Böhmen des späten 18. Jahrhunderts

