
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 102 (2008)

Artikel: Von der Toleranz zur Assimilation : das Refuge der Waldenser in
Südwestdeutschland

Autor: Schäufele, Wolf-Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Toleranz zur Assimilation
Das Refuge der Waldenser in Südwestdeutschland

Wolf-Friedrich Schaufele

Unter «Toleranz» verstehen wir heute eine Gesinnung oder Tugend, die auf die
Wahrung und Durchsetzung der Menschenrechte auf Religions-, Meinungs- und
Gewissensfreiheit und freie Entfaltung der Persönlichkeit abzielt. Dieser
Sprachgebrauch geht auf die Aufklärung zurück. In der Frühen Neuzeit war «Toleranz»
in erster Linie ein politischer und juristischer Terminus, der die Duldung religiöser

Minderheiten bezeichnete. Im staatsrechtlichen Diskurs des Heiligen Römischen

Reiches ging es dabei um die Angehörigen solcher religiöser Bekenntnisse,

die in dem vom Westfälischen Frieden festgesetzten Normahahr 1624 in
dem jeweiligen Territorium weder über ein öffentliches noch über ein privates
Religionsexerzitium verfügt hatten.' Das Osnabrücker Friedensinstrument von
1648 stellte den politischen Obrigkeiten frei, solche Personen auszuweisen, wie
es noch 1731/32 - allerdings unter Verletzung der vorgeschriebenen Fristen -
den Salzburger Protestanten widerfuhr, oder sie zu tolerieren; in diesem Fall war
ihnen der Hausgottesdienst (devotio domestica) zu gestatten, nach dem Ermessen
des Landesherrn konnte ihnen zusätzlich das Recht auf religiöse Kindererziehung

durch Hauslehrer eingeräumt werden (devotio domestica qualificata). Freilich

galt diese Option nur für Angehörige der zwei reichsrechtlich anerkannten
Bekenntnisse: für Katholiken und Augsburgische Konfessionsverwandte, zu
denen neben den Lutheranern seit 1648 auch die Reformierten gezählt wurden.
Eine Duldung anderer Bekenntnisse und Religionsgemeinschaften war rechtlich
ausdrücklich ausgeschlossen.

Vgl. zum Folgenden Karl Schwarz, Die Toleranz im Religionsrecht des Heiligen Römischen
Reiches Deutscher Nation in Brandenburg-Preussen und in Österreich, in: Manfred
Stolpe/Friedrich Winter (Hg.), Wege und Grenzen der Toleranz. Edikt von Potsdam 1685-1985,
Berlin 1987, 94-111; Wolf-Friedrich Schaufele, Die Konsequenzen des Westfälischen Friedens

für den Umgang mit religiösen Minderheiten in Deutschland, in: Günter Frank/Jörg
Haustein/Albert de Lange (Hg), Asyl, Toleranz und Religionsfreiheit. Historische
Erfahrungen und aktuelle Herausforderungen (=Bensheimer Hefte 95), Göttingen 2000, 121-139.

SZRKG, 102(2008), 13-33



14 Wolf-Friedrich Schaufele

Akut wurde die Frage der so verstandenen Toleranz überall dort, wo in einem

Territorium infolge von territorialen Zugewinnen, Zuzug oder Konversion
religiöse Minderheiten ohne das Recht auf ein eigenes Religionsexerzitium lebten.

Im Folgenden soll die Praxis der Gewährung religiöser Toleranz im Heiligen
Römischen Reich an einem besonders aufschlussreichen Beispiel betrachtet werden:
der Aufnahme reformierter waldensischer Glaubensflüchtlinge in lutherischen
Territorien Südwestdeutschlands am Ende des 17. Jahrhunderts und ihrer bis ins

19. Jahrhundert fortwährenden privilegierten Sonderexistenz. Anders als die
französischen Hugenotten, die vornehmlich von reformierten Reichsfürsten

aufgenommen wurden,2 fanden die aus dem Piémont vertriebenen reformierten
Waldenser vor allem im Herzogtum Württemberg und der Landgrafschaft Hessen-

Darmstadt Aufnahme - lutherischen Territorien, in denen ihre Gemeinden
konfessionelle Fremdkörper bildeten. Wie kam es dazu, und inwieweit trug diese

Kohabitation zur konfessionellen und politischen Modernisierung der
Aufnahmeländer bei?

Flucht und Zuflucht der Waldenser3

Auch wenn sich in der Situation des Refuge mancherorts Waldenser und
Hugenotten mischten, ist es grundsätzlich möglich und in unserem Zusammenhang
sinnvoll, zwischen beiden Gruppen zu unterscheiden. Sowohl die Waldenser
selbst als auch die Zeitgenossen pflegten diesen Unterschied zu machen, und er
wirkte sich auch erheblich auf die Aufnahmemöglichkeiten nach der Vertreibung
aus. Zwar waren die Waldenser - die letzten Nachfahren der mittelalterlichen
Wanderpredigerbewegung der «Armen von Lyon», die in den Cottischen Alpen
überdauert hatten - auf der sogenannten Synode von Chanforan 1532 zur
Reformation übergegangen und mittlerweile ebenso gute Calvinisten wie die
französischen Hugenotten; doch hatten sie das Bewusstsein ihrer vorreformatorischen
Wurzeln und ihrer eigenen Identität bewahrt und verstanden es, diese Einschätzung

auch den aufnehmenden Fürsten zu kommunizieren.

Lutherische Aufnahmeländer für Hugenotten waren die Markgrafschaften Brandenburg-Bayreuth
und Brandenburg-Ansbach (insgesamt ca. 4.000 Réfugiés), das Königreich Dänemark

(ca. 2.000) und die weifischen Herzogtümer Braunschweig-Lüneburg und Braunschweig-
Wolfenbüttel (zusammen ca. 1.500). Von diesen gewährten die weifischen Herzogtümer den
Exulanten erstaunlich weitgehende kirchliche Autonomierechte. Vgl. Barbara Dölemeyer.
Die Aufnahme der Hugenotten in deutschen Territorien. Allgemeine politische, wirtschaftliche

und rechtliche Rahmenbedingungen, in: Heidi Fogel/Matthias Loesch (Hg.), «Aus
Liebe und Mitleid gegen die Verfolgten». Beiträge zur Gründungsgeschichte Neu-Isenburgs,
Neu-Isenburg 1999, 21-81, hier: 38f.,66f„ 68-70.
Zum Folgenden vgl. Matthias Asche, Waldenser in Mitteleuropa seit der Frühen Neuzeit, in:
Klaus J. Badc/Pieter C. Emmer/Leo Lucassen/Jochen Oltmer (Hg.), Enzyklopädie Migration
in Europa. Vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Paderborn u.a. 2007. 1087 1090.



Waldenser in Südwestdeutschland 15

Politisch unterstanden die Waldenser in ihren heimatlichen Alpentälern zwei
Herren. Das obere Chisonetal, nach seinem Hauptort auch Pragela-Tal genannt,
gehörte als Teil des Dauphiné bis 1713 zur französischen Krone, das untere
Chisonetal oder Perosa-Tal unterstand als Teil des Piémont dem Herzog von Savoyen.

Ihre Sprache, das Alpenprovenzalische oder Patois, hatten die Waldenser
mit den Franzosen aus dem angrenzenden Qucyras gemein. Bereits am 7.5.1685,
also schon gut fünf Monate vor der Aufhebung des Edikts von Nantes, hatte der
französische König Ludwig XIV. entsprechend einem Beschluss des Parlaments

von Grenoble die reformierte Religion im Pragela-Tal verbotene Am 31.1.1686
crliess der Neffe des Sonnenkönigs, Herzog Viktor Amadeus II. von Savoyen,
auf französischen Druck ein entsprechendes Verbot für das Piémont. Es kam zu

Massenverhaftungen, ein Jahr darauf wurden die Überlebenden ins Ausland
abgeschoben. Die erste Zuflucht fanden die Vertriebenen in den protestantischen
Kantonen der Schweiz, die sich indessen ausserstande sahen, die Flüchtlinge
dauerhaft zu beherbergen.6 Stattdessen unterstützten sie die Waldenser bei der
Suche nach Aufnahmemöglichkeiten in anderen Ländern, vor allem innerhalb
des Reichs. Eher als dem reformierten Brandenburg, das grosszügige Asylangebote

machte, galt deren Augenmerk den protestantischen Fürstentümern
Süddeutschlands, die zwar lutherisch, aber der Heimat, in die die Exulanten bald
zurückzukehren hofften, näher gelegen waren. Nachdem eine Koloniegründung in

Brandenburg-Bayreuth trotz grosszügigstem Entgegenkommen des Markgrafen
gescheitert war, gelang es waldensischen Glaubensflüchtlingen, 1686/87 nicht
nur im reformierten Hessen-Kassel, sondern auch im lutherischen Hessen-Darm-
stadt Aufnahme zu finden, wo der junge Landgraf Ernst Ludwig am 26.9.1688
eine «Declaration en faveur de la Colonie Vaudoise» erliess. Auch ins Herzogtum

Württemberg wanderten insgesamt rund eintausend Flüchtlinge zu, ohne
dass dort die Aufnahmeverhandlungen bereits zu dem gewünschten Ergebnis
geführt hatten. Der Ausbruch des Pfalzischen Erbfolgekrieges mit dem Einfall
französischer Truppen ins rechtsrheinische Deutschland machte diesen Anfängen des

waldensischen Refuge im deutschen Südwesten ein Ende; die Waldenser flohen
zurück in die Schweiz. Im September 1689 gelang einer waldensischen Stoss-

armee von rund 900 Mann unter Führung des Pfarrers und Obersten Henri
Arnaud (1641-1721) die Rückkehr in die heimatlichen Täler, ein Unternehmen,

Daniele Tron. Die Waldenser im Chisonetal vom 13. bis zum 18. Jahrhundert, in: Albert de

Lange (Hg.). Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland. Herkunft und Geschichte. Mit
einem Führer durch die deutschen Waldenserorte. Karlsruhe 21999. 33-51.
Brigitte Köhler. Die Waldenser-Privilegien des Landgrafen Emst-Ludwig von Hessen-Darmstadt,

in: Archiv für Hessische Geschichte und Altertumskunde. 38 (1980). 181-234. hier
190.

Zur Rolle der Schweiz als Zwischenasyl der Waldenser vgl. Hans Ulrich Bächtold, Ein Volk
auf der Flucht. Die Schweiz als Refugium der Waldenser. in: Jahrbuch für Europäische
Geschichte. 7 (2006), 23-35; Markus Küng, Die Bernische Asyl- und Flüchtlingspolitik am
Ende des 17. Jahrhunderts (=Publikationen der Schweizerischen Gesellschaft für
Hugenottengeschichte 2), Genf 1993.
Ediert bei Theo Kiefner (Hg.), Die Privilegien der nach Deutschland gekommenen Waldenser.

2 Bde., Stuttgart 1990,1 192-202.



16 Wolf-Friedrich Schaufele

das als die «Grande Rentrée» in der waldensischen Memoria fortlebt; mit dem

Beitritt Savoyens zur antifranzösischen Koalition konnten dann nach 1690 alle

geflüchteten Waldenser (und mit ihnen etliche Hugenotten aus den angrenzenden
Regionen Südfrankreichs) legal ins Chisonetal zurückkehren.

Die Wiederansiedlung in der Heimat war indes nicht von Dauer. Nach dem

Frieden von Rijswijk wurden die piemontesischen Waldenser zum zweiten Mal
vertrieben. Gemäss einer Geheimklausel in dem bereits am 29.6.1696 abgeschlossenen

Separatfrieden zwischen Savoyen und Frankreich wies Herzog Viktor
Amadeus am 1.8.1698 alle auf französischem Staatsgebiet geborenen Waldenser
und Hugenotten aus; insgesamt waren davon ca. 3.000 Personen betroffen.
Abermals bot die evangelische Schweiz ein Zwischenasyl, abermals verwies man
die Flüchtlinge, die vor allem durch die niederländischen Generalstaaten und ihren

Sondergesandten für die Waldenseransiedlung, Pieter Valkenier (1641-1712),8
tatkräftig unterstützt wurden, auf Aufnahmemöglichkeiten in Deutschland.

Den grossen Durchbruch erzielten die Unterhändler - die Pfarrer Henri
Arnaud und Jacques Papon und der Hauptmann Jacques Pastre, denen Valkenier
zur Seite trat - in Darmstadt. Anknüpfend an seine erste Waldenserdeklaration

von 1688, unterzeichnete hier Landgraf Ernst Ludwig am 22.4.1699 eine ganz
ähnliche «Declaration en faveur des Vaudois»,9 die zum Vorbild für ähnliche

Privilegien in Hessen-Homburg, Isenburg-Büdingen und Nassau-Schaumburg
wurde. Unter dem Eindruck der Darmstädter Einigung wurden nach mühsamen

Verhandlungen am 4.9.1699 schliesslich auch in Württemberg grosszügige «Ar-
ticul worauff die Waldenser in das Herzogthum Württemberg recipirt worden»10

unterzeichnet.
Von den verschiedenen deutschen Territorien, die überhaupt Waldenser

aufnahmen, sollen im Folgenden die beiden herausgegriffen werden, in denen die
meisten der rund 3.000 Flüchtlinge dieser zweiten Welle Zuflucht fanden: das

Herzogtum Württemberg mit etwa 2.100 und die Landgrafschaft Hessen-Darmstadt

mit letztendlich noch etwa 300 waldensischen Exulanten; ausser Betracht
bleiben hier die Landgrafschaft Hessen-Kassel und die Markgrafschaft Baden-
Durlach."

Vgl. Albert de Lange/Gerhard Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier und das Schicksal der
Waldenser um 1700, Heidelberg 2004.
Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), I 670-705; Dieter Mempel (Hg.),
Gewissensfreiheit und Wirtschaftspolitik. Hugenotten- und Waldenserpnvilegien 1681-1699
(=Wissenschaftlich-didaktische Arbeitshefte zur Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit
3). Trier 1986.86-100.
Ediert bei Kiefner (Hg.). Privilegien (wie Anm. 7), II 748-782.
Über das waldensische Refuge in Deutschland insgesamt vgl. Albert de Lange (Hg.).
Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland. Herkunft und Geschichte. Mit einem Führer durch
die deutschen Waldenserorte, Karlsruhe 21999; Albert de Lange, Die religionspolitische
Bedeutung der Ansiedlung der Waldenser in Deutschland 1699 damals und heute, in: Günter
Frank/Jörg Haustein/Albert de Lange (Hg.), Asyl, Toleranz und Religionsfreiheit. Historische

Erfahrungen und aktuelle Herausforderungen (=Bensheimer Hefte 95). Göttingen
2000, 140-188.



Waldenser in Südwestdeutschland 17

Die konfessionelle Ausgangslage in Württemberg und Hessen-Darmstadt

Beide Territorien, das Herzogtum Württemberg und die Landgrafschaft Hessen-

Darmstadt, waren seit der Reformation von Konfessionswechseln verschont
geblieben und rein lutherisch, also konfessionell homogen.

Eine besonders starke Stellung hatte das Luthertum in Württemberg. Der
lutherische Konfessionsstand war hier in den sogenannten Landeskompaktaten
festgeschrieben, namentlich im Stuttgarter Landtagsabschied von 1565 und im

Prager Vertrag von 1599, mit dem die Ablösung der Lehnsabhängigkeit von
Österreich gelungen war; insofern genoss das Luthertum hier sozusagen
Verfassungsrang.'" Genau überwacht wurde die Einhaltung der Landeskompaktaten
von den Landständen - den Prälaten der landsässigen Klöster, den Abgeordneten
der Städte und Ämter und der Ritterschaft -, die seit dem Tübinger Vertrag von
1514 weitgehende Mitbestimmungsrechte besassen und diese am Ende des 17.

Jahrhunderts unter der Vormundschaftsregierung des Herzog-Administrators
Friedrich Karl (reg. 1677-1693) noch hatten ausbauen können. Als nach der

Aufhebung des Edikts von Nantes der Agent Joseph Auguste du Cros im
September 1685 in Stuttgart um die Aufnahme verfolgter Hugenotten nachsuchte,
lehnten die Oberräte, die Konsistorialräte und die Geheimen Regimentsräte dies

rundweg ab, da «Die Reception frembder Religionen wieder die Ordinatt. Eccle-
siast: Testamenta Ducalia undt gesambte Landscompactata, alß dieses Löbl: Her-

zogthumbs. fundamental Gesetzen» sei.13 Unter diesen Voraussetzungen waren
auch die Verhandlungen zwischen den waldensischen Deputierten und der
Stuttgarter Regierung im Jahre 1688 nicht zu einem positiven Abschluss zu bringen
gewesen.

Wie konnten die Waldenser und ihre Unterstützer angesichts dieser

Ausgangssituation überhaupt auf eine Aufnahme hoffen, und wie ist es zu erklären,
dass diese wirklich gelang und auf Dauer Bestand hatte?

Die Fiktion einer konfessionellen Sonderstellung der Waldenser

Anfangs setzten die Deputierten der Flüchtlinge ebenso wie manche ihnen

wohlgesonnene Politiker anscheinend auf die Strategie einer konfessionellen Abgrenzung

der Waldenser vom Reformiertentum. Die Waldenser, so versuchte man zu

Hermann Ehmer. Die verfassungsrechtlichen Probleme der Aufnahme der reformierten
Waldenser im lutherischen Württemberg, in: de Lange/Schwinge (Hg.). Pieter Valkenier (wie
Anm. 8), 201-214, hier: 202-204.
Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), 1410. Vgl. Theo Kiefner, Die Waldenser auf ihrem
Weg aus dem Val Cluson durch die Schweiz nach Deutschland 1532-1755, 4 Bde.,
Göttingen 1980 1996. II 210-212: Theo Kiefner, Ausländerfeindliches Württemberg? Eine
Untersuchung an Hand der Akten und Aufnahmeprivilegien für Waldenser- und Hugenotten-
Flüchtlinge in Württemberg zwischen 1685 und 1722, in: Blätter für Württembergische Kir-
chengcschichte, 88 (1988), 273-288, hier: 275f.; Ehmer, Die verfassungsrechtlichen Probleme

(wie Anm. 12), 205.



18 Wolf-Friedrich Schaufele

insinuieren, waren Angehörige einer vorreformatorischen Urkirche, als solche
älter als Luthertum und Calvinismus und jedenfalls von den beargwöhnten
Hugenotten zu unterscheiden.14

So pries bereits 1687 der Zürcher Ratsverwandte und Landvogt der Herrschaft
Eglisau Christoph Werdmüller (1650-1691) anlässlich seiner Gesandtschaft nach

Stuttgart «diese uhralte waldensische Kirche», die durch die Gewährung eines

Asyls in Württemberg «zu confusion des H. Evangelii feinden und freude der
Freunde gleichsam aus der Aschen wieder lebendig gemacht» werden könne.15

Ein Jahrzehnt später flochten Arnaud und Papon in ihre Denkschrift an Herzog
Eberhard Ludwig von Württemberg (reg. 1689-1733) vom 17.10.1698 mit
Bedacht die Bemerkung ein, ihre Religion sei von gleichem Alter wie diejenige der
Apostel.16 Im selben Sinne äusserten sie sich im Dezember 1698 in ihrer
Denkschrift für Landgraf Ernst Ludwig von Hessen-Darmstadt (reg. 1678-1739); er
werde den Ruhm davontragen, einen Teil jener Kirche bei sich aufzunehmen, die

von Lutheranern wie von Reformierten als ihre Mutter betrachtet werde.17 Auch
der niederländische Unterhändler Valkenier versäumte es nicht, die deutschen
Fürsten auf diese Sonderstellung der Waldenser hinzuweisen.'"

Man wird den Waldensern zugute halten dürfen, dass ihre Distanzierung von
den Reformierten nicht ausschliesslich politisches Kalkül war, sondern an ihrem
historischen Selbstverständnis Anhalt hatte. Einige Protagonisten haben den
vermeintlichen Unterschied beider Gruppen aber auch klar wider besseres Wissen
instrumentalisiert. So erschlich sich 1698 eine Gruppe von Hugenotten, die sich
fälschlich für Waldenser ausgaben, die Aufnahme durch Herzog Friedrich
August von Württemberg-Neuenstadt in Gochsheim.'9 Im April 1699 gab der
württembergische Herzog Eberhard Ludwig dem niederländischen Sondergesandten
Valkenier vertraulich zu verstehen, dass ihm daran gelegen sei, potente Manu-

Zum waldensischen Selbst- und Geschichtsverständnis vgl. Albert de Lange. Die
Ursprungsgeschichten der Waldenser in der Cottischen Alpen vor und nach der Reformation, in: Günter

Frank/Friedrich Niewöhner (Hg.), Reformer als Ketzer. Hétérodoxe Bewegungen von
Vorreformatoren (Melanchthon-Schriften der Stadt Bretten 8), Stuttgart-Bad Cannslatt 2004.
293-320; zur Funktion dieser Selbstdarstellung für die Asylgewährung in lutherischen
Territorien De Lange, Die religionspolitische Bedeutung (wie Anm. 11), 153-161.
Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), I 430f; vgl. Ehmer, Die verfassungsrechtlichen
Probleme (wie Anm. 12), 207.

«... vn peuple dont la Religion est aussi ancienne que celle des apôtres»: Kiefner (Hg).
Privilegien (wie Anm. 7), I 574. Vgl. Valdo Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung bei den
Waldenser Flüchtlingen in Hessen-Darmstadt 1688-1699, in: Theologische Zeitschrift, 30
(1974), 152-162, 158f; Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie
Anm. 13), III 64; Ehmer, Die verfassungsrechtlichen Probleme (wie Anm. 12), 207.
«Elle [= son Altesse] aura la gloire de recueillir une partie de cette église que toutes les
protestants d'un et d'autre communion regardent comme leur mère et matrice»: Daniel Bonin.
Die Waldensergemeinde Pragela auf ihrer Wanderung ins Hessenland. Aktenmässige
Untersuchungen (=Wissenschaftliche Beilage zum Jahresbericht des Grossherzoglichen Gymnasiums

und der Realschule zu Worms 1900/01), Worms 1901, 49f. Vgl. Köhler, Die Walden-
ser-Privilegien (wie Anm. 5), 223.
Albert de Lange, Pieter Valkenier. Ein Überblick über sein Leben und Werk, in: de

Lange/Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier (wie Anm. 8), 61-107, hier 94.
Kiefner, Ausländerfeindliches Württemberg? (wie Anm. 13). 279f.



Waldenser in Südwestdeutschland 19

fakturisten und Kaufleute aus dem Kreis der französischen Hugenotten ins Land

zu ziehen; um die erwarteten Widerstände zu unterlaufen, mussten sich diese
aber nach aussen hin als Waldenser ausgeben.2"

Wirklich blieb die Selbststilisierung der Waldenser als Angehörige einer vor-
reformatorischen Urkonfession zunächst nicht ohne Eindruck auf die Behörden
der Aufnahmeländcr. Die Tübinger Juristenfakultät meinte in einem Auftragsgutachten

vom 6.7.1687, die Waldenser ständen dem Luthertum nahe, und es

bestehe die Hoffnung, sie mit der Zeit zur Annahme des lutherischen Glaubens

bewegen zu können." Konsistorium und Synodus der württembergischen Landeskirche

schrieben in ihrem Gutachten vom 10.8.1687, die Waldenser seien schon
mehrere hundert Jahre vor Luther evangelisch gewesen,"" und der Konsistorialdirektor

Andreas Bardili belürwortete die Aufnahme, da die Waldenser der
Confessio Augustana näherständen als die Reformierten." Insofern schien die
Aussicht auf eine Eingliederung der Waldenser in die lutherische Kirche gegeben.
Noch 1699 spielte der vermeintliche vorreformatorische Ursprung der Waldenser
bei den Aufnahmeverhandlungen in Württemberg eine wichtige Rolle.24

Auf Dauer verfing die Strategie, die Waldenser als Angehörige einer vorrefor-
matorischen Urkirche auszugeben, jedoch nicht. Tatsächlich war sie aus zwei
Gründen von vornherein zum Scheitern verurteilt. Erstens und vor allem
durchschauten die lutherischen Theologen rasch, dass es sich bei den Piemontesern um
echte Calviniste!! handelte. Die von ihnen beigebrachten Bekenntnistexte waren
keineswegs mit den alten Waldenserbekenntnissen - zu denen man auch die
Confessio Bohemica von 1525 rechnete - identisch. Das Bekenntnis, das die beiden

Waldenserpfarrer Jacques Papon Vater und Sohn 1688 in Darmstadt eingereicht

hatten,"' war in Wahrheit ein Auszug aus der Confessio Gallicana von
1559, der 1655 als Privatarbeit von dem Waldenserpastor Jean Léger oder
seinem Bruder Antoine angefertigt worden war;"6 das Bekenntnis, das die Ansiedler
in Gochsheim 1698 vorlegten, war ad hoc von dem reformierten Pfarrer Heil-

Hans Bots/Mcindcrt Evers. Pieter Valkenier und seine Bemühungen um die Sache der
Waldenser in den Jahren 1698 und 1699. Eine Analyse seiner Briefe an die Generalstaaten der
Republik der Vereinigten Provinzen, in: de Lange/Schwinge (Hg), Pieter Valkenier (wie
Anm. 8). 141 156. hier 154 mit Anm. 47.
Kiefner, Ausländerfeindliches Württemberg? (wie Anm. 13), 276.
Kiefner. Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), II 219.
De Lange. Die religionspolitische Bedeutung (wie Anm. I I 173f.

«Tegen-woordig heeft de Hertog met consent van den Geestelykheyt geresolveert een deel
Waldensers. maar heel geen Fransen in syne Allodiale landen op te neemen. om reedenen dat
d'eerste veele Eeuwen voor Luyter en Calvin, als van de Apostolische Religie bekent ge-
weest zyn. en dat d'andere eerst met Calvin souden hebben begonnen, en darom van de Luy-
tersen ook met den odieusen naam van Calvinisten genoemt worden» (Bericht Valkeniers an
die Generalstaatcn vom 25.3.1699. zitiert nach Bots/Evers. Pieter Valkenier (wie Anm. 20).
153 mit Anm. 44).
«Brieve Confession de Foj des vaudois qui sont présentement dans la ville de Hanau», in:
Daniel Bonin. Urkunden zur Geschichte der Waldensergemeinde Pragela. 3 Bde. (=Urkun-
denbücherdes Deutschen Hugenottenvereins). Magdeburg 1911-1914, II 8.

Vinay. Bekenntnis und Kirchenordnung (wie Anm. 16). 156; Köhler, Die Waldenser-Privile-
gien (wie Anm. 5). 199.



20 Wolf-Friedrich Schaufele

mann in Hilsbach abgefasst worden.27 Der württembergische Oberrat stellte denn

auch in seinem Gutachten vom 15.11.1698 fest, die Piemonteser seien «von der

alten Waldenser und Hussiten in Pöhmen confession zimlich abgegangen, und ob

Sie es schon nicht expresse bekennen wollen, denen reformirten, wo nicht per
omnia, doch in den mehisten [!] Puncten, beigetretten».28

Zum Anderen war die Abgrenzungsstrategie aber auch in der politischen Praxis

kontraproduktiv. Was aus kontroverstheologischer Perspektive eine charmante

Idee sein mochte, konnte staatskirchenrechtlich leicht zum Rohrkrepierer werden:

denn wenn die Waldenser weder Lutheraner noch Reformierte waren, dann

gehörten sie nicht zu den vom Westfälischen Frieden geschützten Konfessionen,
was ihre Tolerierung im Reich grundsätzlich unmöglich machte oder jedenfalls
erschwerte. Dementsprechend verpflichtete das württembergische Aufnahmeprivileg

vom September 1699 die Flüchtlinge denn auch gleich im ersten Artikel,
sich durch Vorlage eines Glaubensbekenntnisses als «Mit-Glieder einer von
denen im Heil. Rom. Reich bestättigten so genannten protestirenden Religion»
auszuweisen.29

Die Reaktion in den Aufnahmeländern

Trotz des Scheiterns der innerreformierten Abgrenzungsstrategie führten die

Aufnahmeverhandlungen letztendlich zum gewünschten Erfolg. Dabei spielten
verschiedene Motive eine Rolle. Vor allem wurden in den internen Gutachten
und Akten ebenso wie in den öffentlichen Verlautbarungen immer wieder das

christliche Mitleid und die Nächstenliebe beschworen. Im Übrigen mochte es für
die deutschen Mittelstaaten auch politisch reizvoll sein, durch die Aufnahme der
Waldenser einerseits dem verhassten Frankreich einen Tort zu tun und sich
andererseits die Dankbarkeit der Schweizer Kantone und der Seemächte zu erkaufen.
Vor allem aber knüpften die Regierungen an die Aufnahme der Waldenser
volkswirtschaftliche Hoffnungen. Durch den Dreissigj ährigen Krieg und den Pfälzischen

Erbfolgekrieg waren beide Territorien, ganz besonders aber Württemberg,
in Mitleidenschaft gezogen worden. Unter den Auspizien der merkantilistischen
Wirtschaftsanschauung war eine «Peuplierung» grundsätzlich wünschenswert.
Dazu kam die Hoffnung, Gewerbetreibende oder Manufakturisten ins Land zu
ziehen - eine Hoffnung, die im Falle der Waldenser freilich enttäuscht wurde.
Die Bergbauern und Kleinhandwerker aus den piemontesischen Bergtälern
vermochten ihren Aufnahmeländern keine wirtschaftlichen Impulse zu geben. Das

Experiment einer Maulbeerplantage im württembergischen Schönenberg bei
Ötisheim, aus dem eine Seidenraupenzucht und Seidenspinnerei hervorgehen
sollte, scheiterte; der Tabakanbau wurde wieder aufgegeben. Auch sind, anders

"' Kiefner. Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13). III 345.
~" Gutachten der Oberräte vom 15.11.1698. in: Kiefner (Hg.). Privilegien (wie Anm. 7). I 576

581. hier: 576. Vgl. Ehmer. Die verfassungsrechtlichen Probleme (wie Anm. 12). 210.
:i) Kiefner (Hg.). Privilegien (wie Anm. 7). II 751: Kiefner. Ausländerfeindliches Württemberg?

(wie Anm. 13), 283.



Waldenser in Südwestdeutschland 21

als früher behauptet, weder die Kartoffel noch die Luzerne von den Waldensern
nach Süddeutschland gebracht worden."1 Tatsächlich lebten die meisten waldensischen

Réfugiés bis zum Einsetzen der Industrialisierung im 19. Jahrhundert
hart an oder unter der Armutsgrenze.

Ungeachtet des erhofften volkswirtschaftlichen Gewinns war in den Auf-
nahmeländcrn die konfessionelle Problematik zu bedenken. Bahnbrechend hierfür

wurde das Gutachten, das Landgraf Ernst Ludwig von Hessen-Darmstadt
bereits anlässlich der ersten Aufnahmeverhandlungen im Jahre 1688 bei der
theologischen Fakultät der Universität Giessen angefordert hatte. ' In ihrer Stellungnahme

vom 4.9.1688 erklärten die beiden Professoren Philipp Ludwig Hanneken

(1637-1706) und Kilian Rudrauff (1627-1690), dass die Antragsteller zweifellos
Calvinisten seien, die vor allem hinsichtlich der Prädestination, aber auch der
Taufe und des Abendmahls irrigen Lehren anhingen. Gleichwohl sei die zentrale

Frage, «ob diese confessores salva conscientia von einem orthodoxo principe
können mit ihrem Rcligionsexercitio aufgenommen werden», zu bejahen. Allerdings

mussten bei einer derartigen Aufnahme bestimmte Bedingungen erfüllt
sein. So dürften die Réfugiés in ihren Versammlungen keineswegs das Luthertum

angreifen, sondern sollten vielmehr auch die lutherischen Gottesdienste
besuchen; vor allem aber müsse die oberste Herrschaftsgewalt des Landgrafen
einschliesslich des jus episcopale gewahrt bleiben. Im Hintergrund dieser
überraschend weitherzigen Stellungnahme stand freilich nicht eine gemeinprotestantische

Friedensgesinnung, sondern die Hoffnung, die Waldenser durch bessere

Belehrung binnen kurzem für das lutherische Bekenntnis gewinnen zu können.
Wie die Giessener Theologen, so erwartete auch Landgraf Ernst Ludwig die

freiwillige Eingliederung der Waldenser in seine Landeskirche und bestimmte
noch in seinem Testament, dass die Privilegien mit Rücksicht auf die Nähe der
Waldenser zur Confessio Augustana invariata zu verlängern seien. " Auch das

Konsistorium und kirchliche Amtsträger scheinen diese Erwartung einige Zeit
geteilt zu haben.33 Doch auch wenn sich das ursprüngliche Kalkül schliesslich als

trügerisch erweisen sollte - das Giessener Gutachten legte die Basis für das erste
darmstädtische Waldenserprivileg von 1688, das seinerseits die Vorlage für die
Deklaration von 1699 bildete.

In Württemberg bereitete die Konfessionsfrage aus den erwähnten
verfassungsrechtlichen Gründen weitaus grössere Probleme. Im Herbst 1685 hatte die

Regierung, wie erwähnt, die Aufnahme verfolgter Hugenotten unter Hinweis auf
die Landeskompaktaten abgelehnt. Aus demselben Grund sprach sich zwei Jahre

später der Tübinger Theologieprofessor und Universitätskanzler Johann Adam

Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 403^408.
Ediert bei Bonin, Die Waldensergemeinde Pragela (wie Anm. 17), 18-20. Vgl. Vinay,
Bekenntnis und Kirchenordnung (wie Anm. 16), 156f; Köhler. Die Waldenser-Privilegien (wie
Anm. 5), 199; Brigitte Köhler, Die Waldenserkolonien in Südhessen, in: de Lange (Hg.),
Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland (wie Anm. 11), hier 74f.
Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 87.
De Lange, Die religionspolitische Bedeutung (wie Anm. 11), 171.



22 Wolf-Friedrich Schaufele

Osiander (1622-1697) gegen eine Aufnahme von Waldensern aus.34 Dagegen
wies das bereits erwähnte Gutachten der juristischen Fakultät vom 6.7.1687
einen eleganten Ausweg. Zwar dürfe man Reformierten im Herzogtum Württemberg

an sich nicht die Ausübung ihrer Religion gestatten; doch könne man sie in
solchen Orten ansiedeln und zum Gottesdienst zulassen, die der Landschaft nicht
inkorporiert, also Teil des herzoglichen Eigenbesitzes und somit der Mitbestimmung

der Landstände entzogen waren. Im Übrigen sollten sie einem Superintendenten

und dem lutherischen Konsistorium unterstellt werden. Der Synodus, das

um die vier Generalsuperintendenten erweiterte Konsistorium, machte sich diese
Position im Wesentlichen zu eigen; man könne den Flüchtlingen auch erlauben,
sich in nahe gelegenen ritterschaftlichen Dörfern eigene Kirchen zu bauen.

Auch in den Verhandlungen der Jahre 1698/99 spielten die konfessionellen
Bedenken eine grosse Rolle und verzögerten einen erfolgreichen Abschluss.
Zwar wurden weder das Konsistorium, also die kirchliche Oberbehörde, noch die
Landstände, die über den lutherischen Konfessionsstand wachten, in die
Beratungen mit einbezogen. Doch schon der Oberrat als weltliche Behörde meldete
Bedenken an, dass die Zulassung der reformierten Religionsausübung «gar neu
anscheinen, eine speciem Syncretismj haben, und die puritatem religionis bej
ohne das auf schlechtem fuß, bej so vielen Dissensionen und controversien der
Theologorum stehenden Evangelischen wesen, und erloschenem Eifer, sehr tur-
bieren würden».36 Angesichts dieser Vorbehalte dachte man anfangs wiederum

an eine Unterbringung in der Landschaft nicht inkorporierten Orten mit
Gottesdienstbesuch im angrenzenden (kurpfälzischen oder ritterschaftlichen) Ausland.

Dass man sich seitens der württembergischen Regierung letztlich dazu
verstand, den Réfugiés in ihren württembergischen Ansiedlungsorten das öffentliche
Religionsexerzitium zu gewähren, war der Einflussnahme der Niederlande und
dem persönlichen Geschick ihres Sondergesandten Valkenier, aber auch dem
Eindruck zu verdanken, den das Vorpreschen Hessen-Darmstadts hinterliess.
Trotzdem hätten die Landstände vermutlich opponiert, wären sie nicht zur selben
Zeit durch einen ernsten Konflikt mit Herzog Eberhard Ludwig in ihrer
Handlungsfähigkeit eingeschränkt gewesen. Gegenstand des Streits war der Wunsch
des Herzogs nach Aufstellung eines stehenden Heeres; der am 29.9.1698
einberufene Landtag hatte sich diesem Ansinnen beharrlich widersetzt und war daraufhin

im Februar 1699 vom Herzog aufgelöst worden. Gleichsam im Windschatten
dieser Entwicklung konnte die herzogliche Regierung es wagen, die Aufnahme
der Waldenser im Alleingang zu beschliessen.

,4 Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), II 214.
Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), II 215; Kiefner,
Ausländerfeindliches Württemberg? (wie Anm. 13). 276f.

'' Kiefner (Hg.). Privilegien (wie Anm. 7), I 580.



Waldenser in Südwestdeutschland 23

Privilegien und Rechtsstellung der waldensischen Réfugiés

Wie die französischen Hugenotten bekamen in Deutschland auch die von lutherischen

Landesherren aufgenommenen Waldenser eine durch Privilegien abgesicherte

langfristige rechtliche Sonderstellung eingeräumt; in dieser Hinsicht
unterschieden sich die deutschen Aufnahmeterritorien signifikant von England, wo
man von Anfang an auf eine rasche Assimilierung und Naturalisation der

Glaubensflüchtlinge setzte, wie auch von den Niederlanden, wo die anfänglichen
rechtlichen Ausnahmetatbestände frühzeitig wieder abgebaut wurden.37

Freilich brachten die waldensischen Unterhändler ihrerseits schon detaillierte
und weitreichende Vorstellungen über die Bedingungen ihrer Aufnahme mit. So

hatten etwa 1688 die Flüchtlinge aus dem Pragela-Tal für die Verhandlungen an
den hessischen Höfen 29 «Anforderungspunkte» formuliert, in denen sie selbst-
bewusst ihre Wünsche darlegten. Darin forderten sie vor allem das Recht auf
freie und öffentliche Religionsausübung in französischer wie deutscher Sprache
gemäss ihren Traditionen und der reformierten Kirchenordnung (Discipline
ecclésiastique). Ihre Lehrer und Pfarrer wollten die Waldenser selbständig
berufen dürfen, der Bau von Kirchen und von Schulen sollte ihnen gestattet und
durch die Überlassung von Baumaterial und die Befreiung von Lasten und
Auflagen gefordert werden. Die Pfarrer sollten das Recht zur Seelsorge an Kranken
und Gefangenen sowie - ebenso wie die Ältesten (anciens) - ein
Zeugnisverweigerungsrecht haben. Auf dem Gebiet der Rechtspflege forderten die Petenten
dieselben Selbstverwaltungsrechte, wie sie sie seit der Transactio generalis von
1343 im Rahmen des heimatlichen «Grand Escarton de Briançonnais» genossen
hatten. Im Übrigen wollten sie dieselben bürgerlichen Rechte wie die eingesessenen

Untertanen erhalten.

Brigitte Köhler hat in einer detaillierten Analyse gezeigt, wie diese

Anforderungspunkte Regelungen aus der Transactio generalis, aber auch aus der
sogenannten Hanauer Kapitulation von 1597 und der Waldenserdeklaration von
Markgraf Ernst-Christian von Brandenburg-Bayreuth von 168739 aufnehmen.
Interessant ist nun zu sehen, wie weitgehend schon die Darmstädter Deklaration
von 1688 den Forderungen der Waldenser entgegenkommt. In ihrem 15. Artikel
räumt sie ihnen ausdrücklich das Recht der öffentlichen Religionsausübung in
französischer, aber auch, falls gewünscht, in deutscher Sprache gemäss ihrer

Dölemeyer. Die Aufnahme der Hugenotten (wie Anm. 2), 35-38; Matthias Asche,
Hugenotten, in: Klaus J. Bade/Pieter C. Emmer/Leo Lucassen/Jochen Oltmer (Hg.). Enzyklopädie
Migration in Europa. Vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Paderborn u.a. 2007, 635-
643, hier: 638.
«Daß ihnen auch erlaubt sei, in allen Örtern. allwo sie sich setzen werden, frei und öffentlich
ihre Exercitia Religionis sowohl in französischer als in teutscher Sprach, wie sie es für gut
befinden werden, vermög ihrer uralten waldensischen Freyheiten und Gebrauch zu üben und
zu halten in eben solcher Form wie es ihre Väter von undenklichen Zeiten und folglich die
französische reformierte Kirchen ihrer Kirchen-Disciplin gleichförmig practiciret haben»
(Punkt 2; bei Köhler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5). 201).
Köhler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 195.



24 Wolf-Friedrich Schaufele

eigenen Liturgie und ihrer eigenen Kirchenordnung ein40. Ja, Landgraf Ernst
Ludwig ging sogar noch über die Punkte der Waldenser hinaus, indem er
ausdrücklich die Abhaltung von Versammlungen von Pastoren, Ältesten und Diakonen

- also von Kolloquien (colloques) und Synoden (synodes) im Sinne der
Discipline ecclésiastique - gestattete (Art. 17) und zusicherte, dass die Réfugiés
unter keinen Umständen zur Übernahme von Gebräuchen und Leitungsstrukturen

verpflichtet würden, die ihrer Kirchenordnung fremd seien (Art. 18).41

Auch in den weiteren Einzelforderungen entsprach der Landgraf vollständig den

Vorstellungen der Waldenser - ausgenommen allein die Forderung nach

vollständig freier Wahl und Entlassung der Pfarrer. Hier behielt sich der Fürst als

Inhaber des ius episcopale ein Bestätigungsrecht vor (Art. 16).
Obwohl es 1688 nicht zu einer dauernden Ansiedlung von Waldensern in

Hessen-Darmstadt kam, setzte die damalige Waldenserdeklaration die Standards
für die späteren Aufnahmeprivilegien. Das Darmstädter Waldenserprivileg vom
22.4.1699 übernahm inhaltlich und streckenweise sogar wörtlich die
Bestimmungen von 1688, die an einzelnen Punkten noch Erweiterungen und Präzisierungen

erfuhren.42 Auch das am 4.9.1699 unterzeichnete württembergische
Waldenserprivileg4 orientierte sich im Wesentlichen an diesem Vorbild. Gegenüber
den württembergischen Aufnahmekonditionen von 1688 bedeutete es einen
erheblichen Fortschritt.44 In einzelnen Punkten ging die neue württembergische
Regelung sogar noch weiter als die darmstädtische, so etwa, indem den Waldensern

- im Zeitalter des Territorialstaats höchst ungewöhnlich - ausdrücklich
gestattet wurde, bei ihren Synoden «einige von denen Waldenser=Gemeinen / welche

in andern nechstgelegenen Teutschen Provincie(n) stabiliret seynd / dazu mit
einzuladen»45 - eine Erlaubnis, von der die Réfugiés bis 1759 auch wirklich
Gebrauch machten.

Insgesamt waren die gefundenen Regelungen sehr grosszügig. Ohne dass dies

von der Normaljahrsregelung des Westfälischen Friedens gedeckt gewesen wäre,
räumten die lutherischen Fürsten in Hessen-Darmstadt und in Württemberg den
reformierten Waldensern nicht nur die devotio domestica oder das exercitium

«Ils pourront faire en toute liberté et sans qu'aucun les inquiète et moleste toutes les fonctions

de leur religion publiquement et particulièrement en la lange française et en l'Allemagne

[sic] s'ils jugeront a propos, administrants les sacraments, benisssants les mariages et
se servants de leur liturgie chrétienne et accoutumée suivant les règles de leur discipline»
(bei Köhler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 201).
«Les dits vaudois ne pourront être contraints sous quelque prétexte que ce soit de reconnaître
aucunes coutumes ni aucun gouvernement ecclésiastique que celui de leur discipline, et lors
qu'il s'agira d'assembler le peuple ils le pourront faire au son de la cloche à l'heure qu'ils
voudront» (bei Köhler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 202f).

" Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung (wie Anm. 16), 155f. Köhler. Die Waldenser-Privilegien

(wie Anm. 5), 227.
Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), II 748-782.
Theo Kiefner, Die Waldenser in Württemberg, in: Frédéric Hartweg/Stefi Jersch-Wenzel
(Hg.), Die Hugenotten und das Refuge: Deutschland und Europa. Beiträge zu einer Tagung
(=Einzelvcröffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin 74), Berlin 1990, 165
177, hier: 170f.

" Art. IV: Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), II 754.



Waldenser in Südwestdeutschland 25

privatum, sondern das exercitium publicum ihrer Religion ein, selbst wenn dies -
wie in Württemberg - gegen die Landesverfassung verstiess. Dabei wurde ihnen

sogar das - praktisch allerdings nicht wahrgenommene - Recht auf
deutschsprachigen Gottesdienst eingeräumt, von dem argwöhnische Lutheraner eine
Gefahr für die Landeskonfession ausgehen sahen.46 Anders als in den lutherischen
Landeskirchen üblich, erhielten die Kolonisten das Recht, ihre Pfarrer und Lehrer

selbst zu wählen; der Summepiskopat des Landesherrn fand allein in seinem

Bestätigungsrecht Ausdruck. Die anfangs erwogene Unterstellung der Waldenser
unter die lutherischen Konsistorien unterblieb, stattdessen wurde ihnen eine

weitgehende presbyterial-synodale Selbstverwaltung im Sinne der hugenottischen

Kirchenordnung zugestanden. In dieser Hinsicht waren die Aufnahme-
und Ansiedlungsbedingungen, die den reformierten Waldensern in den beiden
lutherischen Territorien gewährt wurden, grosszügiger als diejenigen in
reformierten Territorien wie Brandcnburg-Preussen und Hessen-Kassel, wo keine

Synoden stattfinden durften. In Hessen-Kassel wurden die Gemeinden der
Hugenotten (und Waldenser) der Aufsicht eines «Inspecteur» unterworfen und dem
deutschen Konsistorium unterstellt; ja, zur Vermeidung von Verwechslungen mit
der kirchlichen Oberbehörde hatte man ihnen sogar die Bezeichnung der örtlichen

Presbytérien als «consistoire» untersagt.47

Auch in der bürgerlichen Verwaltung und Rechtspflege genossen die Waldenser

eine Reihe von Sonderrechten. In Württemberg wurde - ähnlich wie in

Brandcnburg-Preussen und in Hessen-Kassel für die hugenottischen Réfugiés4" - eine
besondere Regierungsbehörde für die Kolonisten geschaffen: die sogenannte
Waldenserdcputation, die, bereits im Mai 1687 als Ad-hoc-Ausschuss eingerichtet,

am 8.6.1699 als dauernde Einrichtung bestätigt wurde; sie bestand aus zwei
Oberräten, einem Kirchenrat und einem Beamten der Rentkammer, die neben

ihren eigentlichen Amtsgeschäften die Belange der Waldensergemeinden zu
regeln und die obrigkeitlichen iura circa sacra wahrzunehmen hatten.49

Die grosszügigen Aufnahmebedingungen mit der Gewährung weitgehender
kirchlicher Autonomie waren freilich nicht Ausdruck einer allgemeinen
Toleranzpolitik, sondern Ergebnisse konkreter fürstlicher Tolerierungsakte, die mit
der Schaffung eines auf Privilegien gestützten Ausnahmerechts einhergingen.
Mit dem Bestreben der frühneuzeitlichen Landesherrschaft nach Homogenisierung

des Untertanenverbandes war ein solches Ausnahmerecht an sich nicht zu
vereinbaren; doch entsprach es der Tendenz zur Herrschaftskonzentration beim
absoluten Fürsten, der sich mit seinen Privilegien über Herkommen, Verfassung

Vgl. etwa das Gutachten der Tübinger Juristenfakultät vom 6.7.1687 (Kiefner, Ausländerfeindliches

Württemberg? (wie Anm. 13), 276f).
Jürgen Weitzel, Landesherrliche Administrationsmassnahmen zur Eingliederung hugenottischer

Flüchtlinge, in: Heinz Duchhardt (Hg.), Der Exodus der Hugenotten. Die Aufhebung
des Edikts von Nantes 1685 als europäisches Ereignis (=Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte

24), KölnAVien 1985, 121-140. hier: 136f.; Kiefner, Ausländerfeindliches
Württemberg? (wie Anm. 13), 286.
Weitzel, Landesherrliche Administrationsmassnahmen (wie Anm. 47), 130.

Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 274.



26 Wolf-Friedrich Schaufele

und die Kompetenzen der lokalen und regionalen Partikulargewalten
hinwegsetzte.50 Wie andere Privilegien dieser Art blieben die Waldenserprivilegien an
die Person des Fürsten gebunden; bei jedem Regierungswechsel bedurften sie

der Bestätigung durch den Nachfolger. Allerdings waren die Waldenserprivilegien

von 1699 nicht einfach einseitige Gnadenerweise, sondern hatten auch

Vertragselemente; indem sie von dem Sondergesandten der Generalstaaten
unterzeichnet wurden, erhielten sie den Charakter verbindlicher staatsrechtlicher
Verträge, für die die Niederlande als Garantiemacht fungierten.51

Hermann Ehmer hat auf die Modernisierungsimpulse hingewiesen, die -
unbeschadet der vergleichsweise geringen Zahl der Réfugiés - von der
Aufnahme der Waldenser und ihrer rechtlichen Privilegierung ausgingen.52 In
konfessioneller Hinsicht durchbrach die Zulassung der reformierten Religionsausübung

die vom Augsburger Religionsfrieden vorgesehene konfessionelle Einheit
des Untertanenverbandes und wies bereits auf den paritätischen Staat des 19.

Jahrhunderts voraus. Mit ihrer presbyterial-synodalen Verfassung nahmen die

Réfugiés die kirchliche Verfassungsentwicklung im Luthertum des 19. Jahrhunderts

vorweg. Auch die Gestaltung der bürgerlichen Rechtsstellung der Waldenser

war zukunftsweisend, indem sie - gemäss dem Brauch ihrer Heimat - gegen
die Zahlung einer jährlichen Rekognitionsabgabe von der Leibeigenschaft befreit
wurden. Als wie modern die im Fall der Waldenser praktizierte vertragsrechtliche

Regelung des Verhältnisses zwischen Untertanen und Obrigkeit von den

Zeitgenossen empfunden wurde, geht aus dem Urteil des Staatsmanns und
Historiographien der württembergischen Waldenserflüchtlinge Friedrich Carl von Moser

(1723-1798) hervor, der in den Privilegien eine Verkörperung des Rousseau-
schen Gesellschaftsvertrags erkannte.53 Unter dem Gesichtspunkt des
Kulturtransfers betrachtet, blieb die Gesamtwirkung des waldensischen Refuge in den

lutherischen Aufnahmeländern Südwestdeutschlands allerdings gering. Zu
unmittelbaren Einwirkungen der waldensischen Glaubensauffassungen,
Gottesdienstpraxis und Kirchenorganisation auf das landeskirchliche lutherische
Kirchenwesen kam es nicht. Doch auch nennenswerte religiöse Konflikte mit den
einheimischen Lutheranern waren nicht zu verzeichnen.54 Indem die Privilegien
die Waldenser in einen ausnahmerechtlichen Reservatbereich einwiesen, ermög-

50 Andreas Reinke, Die Kehrseite der Privilegierung: Proteste und Widerstände gegen die
hugenottische Niederlassung in den deutschen Territorialstaaten, in: Thomas Höpel/Katha-
nna Middell (Hg.), Réfugiés und Emigrés. Migration zwischen Frankreich und Deutschland
im 18. Jahrhundert (=Comparativ. Leipziger Beiträge zur Universalgeschichte und
vergleichenden Gesellschaftsforschung Jg. 7, H. 5/6), Leipzig 1997. 39-55. hier: 41.

Vgl. Barbara Dölemeyer. Privileg oder Vertrag? Valkeniers Verhandlungen mit den
deutschen Fürsten, in: de Lange/Schwinge (Hg.). Pieter Valkenier (wie Anm. 8), 159-174. bes.

168-170.
" Hermann Ehmer, Die Waldenser in Württemberg und Baden (1699-1823), in: de Lange

(Hg.), Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland (wie Anm. 11). hier 104, 107.

«der wahre und würkliche gesellschaftliche Vertrag»: Dölemeyer, Privileg oder Vertrag?
(wie Anm. 51), 170; Ehmer. Die Waldenser in Württemberg und Baden (wie Anm. 52), 104.

Ulrich Niggemann, Konflikte um Immigration als «antietatistischc Proteste»? Eine Revision
der Auseinandersetzungen bei der Hugenotteneinwanderung, in: Historische Zeitschrift, 286
(2008), 37-61, bes. 60.



Waldenser in Südwestdeutschland 27

lichten sie ein im Allgemeinen schiedlich-friedliches Nebeneinander, verhinderten

aber auch einen wirklichen religiös-kulturellen Austausch oder gar eine
Integration der Zuwandcrer.

Politische und konfessionelle Assimilation der Waldenser im 19. Jahrhundert

Bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts wahrten die waldensischen Flüchtlinge in
Hessen-Darmstadt und in Württemberg ihre durch die Privilegien abgesicherte
Sonderstellung. Innerhalb der Aufnahmeländer bildeten die Waldensergemein-
den auch nach zwei Jahrhunderten vielfach noch Fremdkörper. Dafür war zum
einen die geschlossene Ansiedlung der einzelnen Flüchtlingsgruppen in eigenen
Kolonien verantwortlich, zum anderen das Festhalten der Waldenser am Französischen

als Sprache von Kirche und Schule und am Alpenprovenzalischen als

Umgangssprache. Zwar hatte - namentlich dort, wo Waldenser in engeren
wirtschaftlichen oder Siedlungszusammenhängen mit Einheimischen standen - auch
das Deutsche bereits Einzug gehalten, und durch Nachzug deutscher Siedler in

Waldenserkolonien sowie durch Eheverbindungen hatten sich die Kontakte
vermehrt. Doch so wie die Waldenser auf die Einhaltung der ihren Vorfahren
gegebenen Privilegien pochten - 1759 gab die württembergische Waldensersynode
einen Nachdruck des Privilegs von 1699 in Auftrage -, so hüteten sich auch die
staatlichen und sogar mehr noch die Organe der lutherischen Landeskirchen, die

Sonderstellung der Waldenser anzutasten.5''

In einem merkwürdigen Widerspruch zum Beharren der Waldenser auf ihren

Privilegien steht die Tatsache, dass sie von einem ihrer wichtigsten Sonderrechte
auf kirchlichem Gebiet, nämlich der synodalen Kirchenleitung, bald keinen
Gebrauch mehr machten. In Hessen-Darmstadt fanden schon seit 1702 keine colloques

oder Synoden mehr statt.5 In Württemberg wurden die anfangs regelmässig
oder jedenfalls häufig abgehaltenen Synoden der Waldensergemeinden nach dem
Tod Henri Arnauds im Jahre 1721 sehr viel seltener. Seit 1759 blieben die
badischen Gemeinden fern, und 1769 fand in Dürrmenz die letzte Synode
überhaupt statt.

s Zu diesem Erlöschen der Synodaltätigkeit trugen sicherlich der

Geldmangel und der sich rasch verschlechternde Bildungsstand bei;59 doch kann

man darin auch ein Indiz dafür sehen, dass es nicht mehr in erster Linie die
Konfession und die reformierte Kirchenordnung waren, über die die Waldenser ihre
Identität definierten.

Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 283.
Adolf Markt, Die württembergischen Waldensergemeinden 1699-1899. Eine Festschrift zur
Feier ihres 200jährigen Bestehens, Stuttgart 1898, 38: «In übertriebener Achtung der den
Kolonien einst verliehenen Privilegien hatte es die Regierung vermieden, in die inneren
Angelegenheiten der welschen Gemeinden einzugreifen, so daß diese fast kleine Republiken im
Herzogtum geworden waren».
Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 95-98.
Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 321-330.
Markt, Die württembergischen Waldensergemeinden (wie Anm. 56), 35f.



28 Wolf-Friedrich Schaufele

Parallel zum Niedergang der Synodalverfassung war ein erheblicher Verlust
an religiöser und geistiger Substanz zu verzeichnen - verursacht einerseits durch
die Schwierigkeit, fähige Pfarrer und, mehr noch, Schulmeister zu finden und

angemessen zu besolden, aber auch durch das Problem, dass viele alpenproven-
zalisch sprechende Waldenser dem auf Französisch gehaltenen Gottesdienst und

Unterricht nur schwer folgen konnten. Angesichts dieser Probleme wurden in der

- vielfach aus der Schweiz oder der Kurpfalz stammenden - Pfarrerschaft der
Waldenserkolonien Stimmen laut, die auf verstärkte Eingriffe der staatlichen
Behörden in die Pfarrerberufung und auf Abschaffung der französischen Sprache
drängten. In Württemberg sprach sich etwa der ehemalige Pfarrer von Neuheng-
stett Andreas Keller (1765-1835) in seinem «Kurzen Abriß der Geschichte der

wirtembergischen Waldenser» (1796) sehr deutlich in dieser Richtung aus.60 So

stellten nun die Waldenserpfarrer selbst notgedrungen wesentliche Zugeständnisse

der alten Privilegien zur Disposition.
Diese Tendenzen trafen sich mit entsprechenden Bestrebungen der

Regierungen, die rechtliche Sonderstellung der Waldenser zu beseitigen. Infolge der

territorialen Umschichtungen und Zugewinne der napoleonischen Epoche waren
sowohl das jetzige Grossherzogtum Hessen-Darmstadt als auch das jetzige
Königreich Württemberg endgültig konfessionell gemischt. Im Zuge der
staatlichen Neuordnungs- und Homogenisierungsbestrebungen wurden nun einerseits
Recht und Verwaltung landeseinheitlich angeglichen und zentralistisch
ausgestaltet; andererseits versuchte man durch die Gewährung konfessionelle Parität
und ggf. durch innerprotestantische Unionen auch die Konfessionsverhältnisse
auf einen möglichst einheitlichen Fuss zu setzen. So verfügte etwa Herzog Friedrich

II. von Württemberg, der spätere König Friedrich I. (reg. 1797-1816, Kg.
1806-1816), bereits am 14.2.1803 in einem Religionsedikt für die neuwürttem-
bergischen Gebiete die Parität der drei Hauptkonfessionen. Anders gesagt:
religiöse Toleranz wurde nun - im Sinne verfassungsrechtlich garantierter
Religionsfreiheit - zum Prinzip der allgemeinen Staats- und Rechtsordnung und
sollte und konnte nicht mehr das Ergebnis ausnahmerechtlicher Privilegierung
sein.61

Der Abbau rechtlicher und sozialer Diskriminierung in den modernen Staaten

ging allerdings regelmässig mit gesellschaftlicher Nivellierung und der Assimilation

von Sondergruppen einher: «Der Preis der Freiheit» war «die Aufgabe der
Identität. Traditionsverlust, das Schwinden von sozialen Strukturen, die der

Gruppe als Gruppe und auch den einzelnen Mitgliedern bis dahin das Überleben

Siegfried Heimle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche im 19. Jahrhundert, in:
Blätter für Württembergische Kirchengeschichte, 101 (2001), 70-113, hier: 75-77.
Wolfgang von Rimscha, Die Grundrechte im süddeutschen Konstitutionalismus. Zur Entstehung

und Bedeutung der Grundrechtsartikel in den ersten Verfassungsurkunden von Bayern.
Baden und Württemberg (=Erlanger Juristische Abhandlungen 12), Köln u.a. 1973, bes. 21 f.,
32f, 148-150; Christoph Schäfer, Staat, Kirche, Individuum. Studie zur süddeutschen Publizistik

über religiöse Toleranz von 1648 bis 1819, Frankfurt a. M. u.a. 1992, 52-54, 207-213.



Waldenser in Südwestdeutschland 29

gewährleistet hatten».62 In diesem Sinne kam es jetzt auch zur Beschneidung und
schliesslich zur Beseitigung der Vorrechte der deutschen Waldenser.63 Ab 1803

verloren die meisten Waldenserkolonien ihre bisherigen politischen
Selbstverwaltungsrechte; zuletzt traf es 1821 mit der hessen-darmstädtischen Gemeindereform

die dortigen Kolonien Walldorf und Rohrbach-Wembach-Hahn. Im
gleichen Jahr endete auch die kirchliche Autonomie der beiden Gemeinden, die mit
der Einführung der Union in die neu gegründete «Landeskirche von Hessen»

eingegliedert wurden; dabei hielt die Gemeinde von Rohrbach an ihrem reformierten

Bekenntnisstand fest, während sich die Waldenser von Walldorf mit den

Lutheranern zu einer unierten Gemeinde zusammenschlössen.64 Interessanterweise

war es aber nicht so sehr die Einführung der Union als vielmehr die Forderung

nach Preisgabe der französischen Sprache, die den Unmut der hessischen
Waldenser erregte; in Rohrbach-Wembach-Hahn kam es hierüber seit 1820 zu
heftigen Protesten.

In Württemberg setzte die Aufhebung der kirchlichen Autonomie der Waldenser

bereits deutlich früher ein.65 Im Zuge der Verwaltungsvercinheitlichung der
alt- und neuwürttembergischen Gebiete und der Durchsetzung der absoluten
Herrschaft des Königs wurde hier im März 1806 das gesamte evangelische
Kirchen- und Schulwesen unter die Aufsicht eines neu geschaffenen Oberkonsistoriums

gestellt. Auch die Waldenser wurden nun dieser - ausschliesslich mit
lutherischen Räten besetzten - Behörde unterstellt, die Waldenserdeputation am
18.3.1806 aufgehoben.

Nachdem 1807 der Hof- und Finanzrat Christian Heinrich von Mylius (1751-
1822), ein ehemaliges Mitglied der Waldenserdeputation, einen alarmierenden

Inspektionsbericht über die Zustände in den Waldenserkolonien vorgelegt
hatte,66 schlug das Oberkonsistorium dem Herzog am 19.5.1809 die Ernennung
eines Dekans für alle reformierten Gemeinden des Landes - neben den
Waldenserkolonien waren dies die 1699 hinzugekommene französisch-reformierte
Gemeinde in Cannstatt mit Stuttgart und Ludwigsburg und die 1722 gegründete
deutsch-reformierte Gemeinde in Neubärental - vor. Anstatt das alte Instrument
der reformierten Synoden, deren Fortfall das Oberkonsistorium beklagte,
wiederzubeleben, griff man damit auf ein Element der lutherischen Kirchenverfassung
zurück. Wirklich ernannte der König am 30.5.1809 den reformierten Cannstatter

Bernd Roeck. Aussenseiter, Randgruppen, Minderheiten. Fremde im Deutschland der frühen
Neuzeit (-Kleine Vandenhoeck-Reihe 1568), Göttingen 1993. 143.

" Zum Folgenden Albert de Lange, Die deutschen Waldenser im 19. und 20. Jahrhundert, in:
de Lange (Hg.), Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland (wie Anm. 11), hier: 113-118.
De Lange, Die deutschen Waldenser im 19. und 20. Jahrhundert (wie Anm. 63), 115f.
Zum Folgenden vgl. Markt. Die württembergischen Waldensergemeinden (wie Anm. 56),
43-56; Hermle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60); De
Lange. Die deutschen Waldenser im 19. und 20. Jahrhundert (wie Anm. 63), 116f.

" Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 331-333;
Hermle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 77f.



30 Wolf-Friedrich Schaufele

Pfarrer Jean Anhäuser (1767-1824) zum reformierten Dekan; im Jahr darauf
wurde Anhäuser angewiesen, die sukzessive Ablösung der französischen durch
die deutsche Sprache in Kirche und Schule zu betreiben.67

Trotzdem war anscheinend nicht daran gedacht, die kirchliche Selbständigkeit
der Reformierten zu beseitigen. Der königliche Verfassungsentwurf von 1817

garantierte in seinen Paragraphen 141 und 142 sogar ausdrücklich den Fortbestand

der durch die «Synodal-Artikel bestimmten Kirchen=Verfassung» der
reformierten Konfession, und noch 1818 und 1819 schlugen das Oberkonsistorium

und der Innenminister übereinstimmend die Einrichtung eines eigenen
reformierten Kirchenleitungsgremiums vor.68 Während so das lutherische
Konsistorium die Autonomie der Reformierten stärken wollte, schlug König Wilhelm
I. (reg. 1806-1864) zur gleichen Zeit den entgegengesetzten Weg ein. In der

Verfassungsurkunde von 1819 hiess es nur noch unverbindlich, dass die
kirchlichen und schulischen Einrichtungen der reformierten Gemeinden verbessert
werden sollten.69 Tatsächlich strebte der König eine vollständige Eingliederung
der reformierten Gemeinden in die lutherische Landeskirche - eine Konsensunion

kam angesichts der Zahlenverhältnisse von 950.000 Lutheranern gegenüber

2.000 Reformierten nicht in Betracht - an. Der reformierte Dekan Anhäuser
unterstützte das Vorhaben.70 Da die Reformierten in Deutschland die doppelte
Prädestination nie gelehrt hätten und mittlerweile viele Lutheraner das Abendmahl

in reformierter Weise verständen oder sogar feierten, gebe es keine ernsten
Lehrdifferenzen mehr. Alle Unterschiede beträfen allein Äusserlichkeiten. Freilich

sei dem fanatischen Eigensinn der Gemeinden Rechnung zu tragen. Anhäuser

empfahl daher, ohne vorherige Erörterung oder Ankündigung die lutherische

Liturgie und das lutherische Gesangbuch einzuführen und nur bei Taufe und
Abendmahlsfeier weiterhin den reformierten Ritus zu praktizieren.

Auch der lutherische Synodus kam zu dem Ergebnis, dass die Unterschiede in
der Glaubenslehre kein Hindernis darstellten und ein unterschiedliches
Abendmahlsverständnis eine gemeinsame Feier nicht ausschliesse; man könne den
Reformierten ihren eigenen Abendmahlsritus lassen, doch sollten die verschiedenen
Feiern dann in getrennten Gottesdiensten stattfinden. Unbedingt müsse nur die

Abschaffung der französischen Sprache betrieben werden. Immerhin könne auch

die lutherische Kirche durch die Eingliederung der Reformierten gewinnen;
brächten diese doch das Prinzip der freien Wahl der Predigttexte mit ein.71

Heimle. Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60). 78-82.
Hermle. Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60). 82-88.
§ 83. Ediert bei Kiefner (Hg.). Privilegien (wie Anm. 7). II 784; Rimscha. Die Grundrechte
(wie Anm. 61). 224.

7,1
Heimle. Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60). 93f.

71
Heimle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 94 96.



Waldenser in Südwestdeutschland 31

Mit dem Gutachten des Synodus war die inhaltliche Linie der vorgesehenen
Eingliederung vorgegeben; der König ordnete an, «das Augenmerk darauf zu
richten, daß bei der Vereinigung durchaus kein Gewissenszwang namentlich rük-
sichtlich [!] des Gebrauchs des Abendmahls eintrete, und daß die französische

Sprache aus dem Gottesdienste der Reformirten unfehlbar entfernt werde».72

Allein zu dem Zweck, die Eingliederung der reformierten Gemeinden in die
lutherische Kirche und damit den Verlust ihrer bislang durch das Aufnahmeprivileg

von 1699 garantierten Autonomierechte zu besiegeln, sollte noch ein letztes
Mal eine reformierte Synode zusammentreten.7' Vom König für den 28.1.1823
nach Stuttgart berufen, hatte dieses Gremium, dem neben drei königlichen
Kommissaren sechs Pfarrer und zehn Gemeindevertreter angehörten, keine eigentlichen

Entscheidungen zu treffen; förmliche Abstimmungen fanden denn auch

nicht statt. Da Dekan Anhäuser und die übrigen reformierten Pfarrer die Ziele
der königlichen Religionspolitik ohnehin teilten, bestand der Zweck der
Veranstaltung im Wesentlichen darin, auch die Laiensynodalen auf Kurs zu bringen.
Es erscheint bezeichnend, dass von den drei Tagesordnungspunkten der wichtigste

und theologisch brisanteste - die kirchliche und schulische Vereinigung mit
den Lutheranern - am wenigsten strittig war. Eine eigentliche theologische
Debatte kam gar nicht erst zustande. Doch auch die Frage der Kirchenverfassung
und der Beibehaltung von Elementen der presbyterial-synodalen Kirchenordnung
wurde nicht thematisiert, weder von den Pfarrern noch von den Vertretern der
Gemeinden. Die wenigen Monita, die zu diesem Tagesordnungspunkt überhaupt
vorgebracht wurden, zielten auf die vom König ja bereits in Aussicht gestellte
Rücksichtnahme auf die angestammten Formen der Abendmahlsfeier. Als deutlich

schwieriger erwies es sich dagegen, die Synodalen zum Verzicht auf die
französische Sprache zu bewegen. Anscheinend definierten die Waldenser zu
Beginn des 19. Jahrhunderts ihre Identität eher sprachlich und kulturell als
konfessionell.74 Symptomatisch erscheint das Votum des Abgeordneten Barai aus

Pinache, wonach die Waldenser jede Veränderung und auch die Vereinigung mit
der lutherischen Kirche gerne hinnehmen wollten, «wenn sie nur ihre alten Rechte

und die französische Sprache behielten».75 Auch der letzte Tagesordnungspunkt,

der Verzicht auf das Pfarrerwahlrecht, führte noch zu heftigen Diskussionen.

Letztlich aber konnten sich die Synodalen dem nachdrücklich vorgetragenen
Willen des Königs nicht versagen.

Am 7. September 1823 wurde die kirchliche Eingliederung der Waldensergemeinden

durch eine königliche EntSchliessung förmlich verfügt.76 Danach sollten
die französische Sprache und die freie Wahl der Pfarrer und Schulmeister
abgeschafft werden. Die reformierte Abendmahlsfeier sollte erhalten und neben der

~ Zitiert nach Hermle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 97.
Zum Folgenden Heimle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60),
98-106.

74
Vgl. Gabriel Audisio, Migrations vaudoises, in: Hartweg/Jersch-Wenzel (Hg.), Die
Hugenotten und das Refuge (wie Anm. 44), 179-185, hier: 185.

Zitiert nach Heimle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 103.

Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), II 785f.



32 Wolf-Friedrich Schaufele

lutherischen weiterhin praktiziert werden. In Einzelheiten der Kirchen- und

Schulvereinigung und der Sprachenfrage wurde mit Übergangsregelungen den

Wünschen der Gemeinden Rechnung getragen.
Trotzdem erwies sich die Durchführung der Beschlüsse in der Praxis als

schwierig.77 Mehrere Gemeinden leisteten vor allem in der Sprachenfrage
erbitterten Widerstand, wobei sich die Gemeindebasis gegen die eigenen Pfarrer
stellte. In Stuttgart und Cannstatt hatte die Vereinigung keinen dauernden
Bestand; 1837 kam es hier zur Neugründung einer selbständigen reformierten
Gemeinde, die zehn Jahre später vom König approbiert wurde und bis heute
besteht. Im Übrigen wurde die kirchliche Vereinigung durch den unerwarteten Tod
des reformierten Dekans Anhäuser am 8.7.1824 beschleunigt, insofern nun die
reformierten Gemeinden den lutherischen Dekanen unterstellt wurden. Im Jahre
1827 waren nach dem Abschlussbericht des Konsistoriums alle Waldensergemeinden

mit den Lutheranern vereinigt. Die kulturelle Assimilation folgte der

politischen und kirchlichen Eingliederung mit einer Phasenverschiebung um ein

Halbjahrhundert. Um 1870, fast zwei Jahrhunderte nach ihrer Aufnahme, waren
die Waldenser in der Gesellschaft ihrer deutschen lutherischen Aufnahmeländer
«angekommen».

Von der Toleranz zur Assimilation

1840 schrieb Goethe in seinen «Maximen und Reflexionen»: «Toleranz sollte

eigentlich nur eine vorübergehende Gesinnung sein: sie muss zur Anerkennung
führen. Dulden heisst beleidigen».78 Unser Überblick über die Geschichte des

waldensischen Refuge in den lutherischen Territorien Südwestdeutschlands kann
den Blick für die Ambivalenz des Verhältnisses von Toleranz und Anerkennung
schärfen. In knapp 120 Jahren schlug die Rechtsstellung der waldensischen
Exulanten von einem ins andere Extrem um: von der Toleranz auf der Basis einer
durch fürstliche Privilegien begründeten Ausnahmegesetzgebung zur
verfassungsrechtlich garantierten Parität. Beides entsprach unter jeweils zeitspezifisch
veränderten Bedingungen derselben neuzeitlichen Fundamentaltendenz zur
Verdichtung von Staatlichkeit, hatte aber für die Lebensbedingungen der Réfugiés
sehr verschiedene Konsequenzen. Dabei war es gerade die vermeintlich
minderwertige, ja beleidigende Toleranz in den anderskonfessionellen Aufnahmeländern,

die es den Waldensern gestattete, eine rechtlich und kirchlich weitgehend
autonome Existenz zu führen. «Die obrigkeitliche Privilegienpolitik bildete den

Ersatz für eine weder von den Waldensern noch von den Landesherren gewollte
Integration in das fremdsprachliche, fremdkonfessionelle und fremdkulturelle

Hermle, Das Ende der württembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60). 108-111.
Johann Wolfgang von Goethe, Werke, hg. von Erich Trunz (Hamburger Ausgabe). Bd. 12:

Schriften zur Kunst und Literatur. Maximen und Reflexionen. München 1998, 385. Vgl.
Stefi Jersch-Wenzel. Toleranz und Ökonomie im 18. Jahrhundert, in: Hartwcg/Jersch-Wen-
zel (Hg.), Die Hugenotten und das Refuge (wie Anm. 44), 147-157, 151f.



Waldenser in Südwestdeutschland 33

Umfeld».79 Mit der Gewährung rechtlicher Parität wurden die Réfugiés dagegen
einem bislang unbekannten Assimilationsdruck ausgesetzt, der ihrer Selbständigkeit

und ihren angestammten Freiheiten ein rasches Ende setzte.

Von der Toleranz zur Assimilation Das Refuge der Waldenser in Südwestdeutschland

Die aus Frankreich geflohenen calvinistischen Hugenotten fanden im Heiligen Römischen
Reich gewöhnlich in calvinistischen Territorien Zuflucht. Im Gegensatz dazu wurden die
1685/86 und erneut 1698 aus den Alpentälern des Piémont vertriebenen Waldenser,
obwohl ebenfalls Calvinisten, mehrheitlich von lutherischen Fürsten in Südwestdeutschland
aufgenommen, besonders vom Herzog von Württemberg und vom Landgrafen von
Hessen-Darmstadt. In ihrer neuen Heimat genossen die Flüchtlinge eine blosse Duldung auf
Grund fürstlicher Privilegien, mit denen für sie ein Ausnahmerecht geschaffen wurde.
Doch gerade diese Ausnahmestellung ermöglichte es den waldensischen Exulanten, fast
120 Jahre lang eine weitreichende politische und religiöse Autonomie zu behaupten. Erst
die Verkündung religiöser Parität im frühen 19. Jahrhundert zwang die Nachfahren der
Waldenser zur kulturellen und konfessionellen Assimilation.

De la tolérance à 1 assimilation Le refuge eles Vaudois en Allemagne du Sud-Ouest

Dans le Saint Empire romain, les Huguenots calvinistes fuyant la France trouvaient
habituellement refuge dans des territoires calvinistes. Contrairement aux Vaudois chassés des
vallées des Alpes piémontaises en 1685/86 et derechef en 1698: bien que calvinistes
également, ils étaient majoritairement reçus par des princes luthériens en Allemagne du
Sud-Ouest, notamment par le duc de Württemberg et par le landgrave de Hesse-Darm-
stadt. Les réfugiés étaient tolérés dans leur terre d'accueil uniquement grâce à un droit
d'exception concédé par des privilèges princiers. Ce fut néanmoins précisément cette
situation exceptionnelle qui permit aux exilés vaudois d'affirmer une autonomie politique et

religieuse importante pendant près de 120 ans. La déclaration de la parité religieuse au
début du 19ème siècle força finalement les descendants des Vaudois à l'assimilation culturelle

et confessionnelle.

From toleration to assimilation - The refuge of the Walelensians in south-west Germany
The Calvinist Huguenot refugees from France normally found asylum in Calvinist
territories within the Holy Roman Empire. But the Waldensians driven from the alpine valleys
of Piedmont in 1685/86 and again in 1698, though also Calvinists, were received mainly
by Lutheran Princes in south-west Germany, principally by the Duke of Württemberg and
the Landgrave of Hesse-Darmstadt. There, the refugees were only tolerated on the basis of
privileges given to them by the prince in the form of exceptional law. But with this
extraordinary position the Waldensian exiles were able to maintain a wide degree of
political and religious autonomy for nearly 120 years. It was only after the declaration of
confessional equality in the early nineteenth century that the descendants of the Waldensian

immigrants could no longer escape cultural and confessional assimilation.

Schlüsselbegriffe - Mots clés - Keywords

Konfessionsmigration - migration confessionelle - confessional migration. Waldenser -
Vaudois - Waldensians. Württemberg, Hessen-Darmstadt, Privilegien - privilèges -
privileges, Toleranz - tolerance - toleration, Religionsfreiheit - liberté religieuse - freedom

of religion, Assimilation - assimilation - assimilation

Wolf-Friedrich Schaufele, Prof. für Kirchengeschichte an der Philipps-Universität
Marburg.

79
Asche, Waldenser (wie Anm. 3), 1089.


	Von der Toleranz zur Assimilation : das Refuge der Waldenser in Südwestdeutschland

