Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 102 (2008)

Artikel: Von der Toleranz zur Assimilation : das Refuge der Waldenser in
Sudwestdeutschland

Autor: Schaufele, Wolf-Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der Toleranz zur Assimilation
Das Refuge der Waldenser in Siidwestdeutschland

Wolf-Friedrich Schiufele

Unter «Toleranz» verstehen wir heute eine Gesinnung oder Tugend, die auf die
Wahrung und Durchsetzung der Menschenrechte auf Religions-, Meinungs- und
Gewissensfreiheit und freie Entfaltung der Personlichkeit abzielt. Dieser Sprach-
gebrauch geht auf die Aufklarung zuriick. In der Frithen Neuzeit war «Toleranz»
in erster Linie ein politischer und juristischer Terminus, der die Duldung religi6-
ser Minderheiten bezeichnete. Im staatsrechtlichen Diskurs des Heiligen Romi-
schen Reiches ging es dabei um die Angehorigen solcher religioser Bekennt-
nisse, die in dem vom Westfilischen Frieden festgesetzten Normaljahr 1624 in
dem jeweiligen Territorium weder Uber ein Offentliches noch tber ein privates
Religionsexerzitium verfiigt hatten.' Das Osnabriicker Friedensinstrument von
1648 stellte den politischen Obrigkeiten frei, solche Personen auszuweisen, wie
es noch 1731/32 — allerdings unter Verletzung der vorgeschriebenen Fristen —
den Salzburger Protestanten widerfuhr, oder sie zu tolerieren; in diesem Fall war
thnen der Hausgottesdienst (devotio domestica) zu gestatten, nach dem Ermessen
des Landesherrn konnte ihnen zusitzlich das Recht auf religiose Kindererzie-
hung durch Hauslehrer eingerdumt werden (devotio domestica qualificata). Frei-
lich galt diese Option nur fiir Angehorige der zwei reichsrechtlich anerkannten
Bekenntnisse: fiir Katholiken und Augsburgische Konfessionsverwandte, zu de-
nen neben den Lutheranern seit 1648 auch die Reformierten gezahlt wurden.
Eine Duldung anderer Bekenntnisse und Religionsgemeinschaften war rechtlich
ausdriicklich ausgeschlossen.

Vgl. zum Folgenden Karl Schwarz, Die Toleranz im Religionsrecht des Heiligen Romischen
Reiches Deutscher Nation in Brandenburg-Preussen und in Osterreich, in: Manfred Stol-
pe/Friedrich Winter (Hg.), Wege und Grenzen der Toleranz. Edikt von Potsdam 1685-1985,
Berlin 1987, 94-111; Wolf-Friedrich Schiufele, Die Konsequenzen des Westfdlischen Frie-
dens fir den Umgang mit religiosen Minderheiten in Deutschland, in: Giinter Frank/Jorg
Haustein/Albert de Lange (Hg.), Asyl, Toleranz und Religionsfreiheit. Historische Erfah-
rungen und aktuelle Herausforderungen (=Bensheimer Hefte 95), Gottingen 2000, 121-139.

SZRKG, 102 (2008), 13-33



14 Wolf-Friedrich Schaufele

Akut wurde die Frage der so verstandenen Toleranz iiberall dort, wo in einem
Territorium infolge von territorialen Zugewinnen, Zuzug oder Konversion reli-
giose Minderheiten ohne das Recht auf ein eigenes Religionsexerzitium lebten.
Im Folgenden soll die Praxis der Gewéhrung religioser Toleranz im Heiligen R6-
mischen Reich an einem besonders aufschlussreichen Beispiel betrachtet werden:
der Aufnahme reformierter waldensischer Glaubensfliichtlinge in lutherischen
Territorien Siidwestdeutschlands am Ende des 17. Jahrhunderts und ihrer bis ins
19. Jahrhundert fortwihrenden privilegierten Sonderexistenz. Anders als die
franzdsischen Hugenotten, die vornehmlich von reformierten Reichsfiirsten auf-
genommen wurden,” fanden die aus dem Piemont vertriebenen reformierten Wal-
denser vor allem im Herzogtum Wiirttemberg und der Landgrafschaft Hessen-
Darmstadt Aufnahme — lutherischen Territorien, in denen ihre Gemeinden kon-
fessionelle Fremdkorper bildeten. Wie kam es dazu, und inwieweit trug diese
Kohabitation zur konfessionellen und politischen Modernisierung der Aufnah-
meldnder bei?

Flucht und Zuflucht der Waldenser’

Auch wenn sich in der Situation des Refuge mancherorts Waldenser und Huge-
notten mischten, ist es grundsétzlich moglich und in unserem Zusammenhang
sinnvoll, zwischen beiden Gruppen zu unterscheiden. Sowohl die Waldenser
selbst als auch die Zeitgenossen pflegten diesen Unterschied zu machen, und er
wirkte sich auch erheblich auf die Aufhahmemoglichkeiten nach der Vertreibung
aus. Zwar waren die Waldenser — die letzten Nachfahren der mittelalterlichen
Wanderpredigerbewegung der «Armen von Lyon», die in den Cottischen Alpen
iberdauert hatten — auf der sogenannten Synode von Chanforan 1532 zur Refor-
mation iibergegangen und mittlerweile ebenso gute Calvinisten wie die franzo-
sischen Hugenotten; doch hatten sie das Bewusstsein ihrer vorreformatorischen
Wurzeln und ihrer eigenen Identitidt bewahrt und verstanden es, diese Einschit-
zung auch den aufnehmenden Fiirsten zu kommunizieren.

5]

Lutherische Aufnahmelédnder fiir Hugenotten waren die Markgrafschaften Brandenburg-Bay-
reuth und Brandenburg-Ansbach (insgesamt ca. 4.000 Réfugiés), das Konigreich Ddnemark
(ca. 2.000) und die welfischen Herzogtiimer Braunschweig-Liineburg und Braunschweig-
Wolfenbiittel (zusammen ca. 1.500). Von diesen gewihrten die welfischen Herzogtiimer den
Exulanten erstaunlich weitgehende kirchliche Autonomierechte. Vgl. Barbara Délemeyer,
Die Aufnahme der Hugenotten in deutschen Territorien. Allgemeine politische, wirtschaft-
liche und rechtliche Rahmenbedingungen, in: Heidi Fogel/Matthias Loesch (Hg.), «Aus
Liebe und Mitleid gegen die Verfolgten». Beitrige zur Griindungsgeschichte Neu-Isenburgs,
Neu-Isenburg 1999, 21-81, hier: 38f., 66f., 68-70.

Zum Folgenden vgl. Matthias Asche, Waldenser in Mitteleuropa seit der Frithen Neuzeit, in:
Klaus J. Bade/Pieter C. Emmer/Leo Lucassen/Jochen Oltmer (Hg.), Enzyklopéddie Migration
in Europa. Vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Paderborn u.a. 2007, 1087-1090.



Waldenser in Siidwestdeutschland 15

Politisch unterstanden die Waldenser in ihren heimatlichen Alpentélern zwei
Herren.* Das obere Chisonetal, nach seinem Hauptort auch Pragela-Tal genannt,
gehorte als Teil des Dauphiné bis 1713 zur franzésischen Krone, das untere Chi-
sonetal oder Perosa-Tal unterstand als Teil des Piemont dem Herzog von Savo-
yen. lhre Sprache, das Alpenprovenzalische oder Patois, hatten die Waldenser
mit den Franzosen aus dem angrenzenden Queyras gemein. Bereits am 7.5.1685,
also schon gut fiinf Monate vor der Authebung des Edikts von Nantes, hatte der
franzosische Konig Ludwig XIV. entsprechend einem Beschluss des Parlaments
von Grenoble die reformierte Religion im Pragela-Tal verboten.” Am 31.1.1686
erliess der Neffe des Sonnenkonigs, Herzog Viktor Amadeus II. von Savoyen,
auf franzosischen Druck ein entsprechendes Verbot fiir das Piemont. Es kam zu
Massenverhaftungen, ein Jahr darauf wurden die Uberlebenden ins Ausland ab-
geschoben. Die erste Zuflucht fanden die Vertriebenen in den protestantischen
Kantonen der Schweiz, die sich indessen ausserstande sahen, die Fliichtlinge
dauerhaft zu beherbergen.” Stattdessen unterstiitzten sie die Waldenser bei der
Suche nach Aufnahmemdoglichkeiten in anderen Lédndern, vor allem innerhalb
des Reichs. Eher als dem reformierten Brandenburg, das grossziigige Asylange-
bote machte, galt deren Augenmerk den protestantischen Fiirstentiimern Siid-
deutschlands, die zwar lutherisch, aber der Heimat, in die die Exulanten bald zu-
riickzukehren hofften, ndher gelegen waren. Nachdem eine Koloniegriindung in
Brandenburg-Bayreuth trotz grossziigigstem Entgegenkommen des Markgrafen
gescheitert war, gelang es waldensischen Glaubenstliichtlingen, 1686/87 nicht
nur im reformierten Hessen-Kassel, sondern auch im lutherischen Hessen-Darm-
stadt Aufnahme zu finden, wo der junge Landgraf Emst Ludwig am 26.9.1688
eine «Declaration en faveur de la Colonie Vaudoise» erliess.” Auch ins Herzog-
tum Wirttemberg wanderten insgesamt rund eintausend Fliichtlinge zu, ohne
dass dort die Aufnahmeverhandlungen bereits zu dem gewiinschten Ergebnis ge-
fithrt hatten. Der Ausbruch des Pfilzischen Erbfolgekrieges mit dem Einfall fran-
zosischer Truppen ins rechtsrheinische Deutschland machte diesen Anfingen des
waldensischen Refuge im deutschen Siidwesten ein Ende; die Waldenser flohen
zurlick in die Schweiz. Im September 1689 gelang einer waldensischen Stoss-
armee von rund 900 Mann unter Fithrung des Pfarrers und Obersten Henri
Arnaud (1641-1721) die Riickkehr in die heimatlichen Tiler, ein Unternehmen,

Daniele Tron, Die Waldenser im Chisonetal vom 13. bis zum 18. Jahrhundert, in: Albert de
Lange (Hg.), Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland. Herkunft und Geschichte. Mit
einem Fithrer durch die deutschen Waldenserorte, Karlsruhe 21999, 33-51.

Brigitte Kohler, Die Waldenser-Privilegien des Landgrafen Ernst-Ludwig von Hessen-Darm-
stadt, in: Archiv fiir Hessische Geschichte und Altertumskunde, 38 (1980), 181-234, hier
190.

Zur Rolle der Schweiz als Zwischenasyl der Waldenser vgl. Hans Ulrich Bichtold, Ein Volk
auf der Flucht. Die Schweiz als Refugium der Waldenser, in: Jahrbuch fiir Europiische Ge-
schichte, 7 (2006), 23-35; Markus Kiing, Die Bernische Asyl- und Fliichtlingspolitik am
Ende des 17. Jahrhunderts (=Publikationen der Schweizerischen Gesellschaft fiir Huge-
nottengeschichte 2), Genf 1993.

Ediert bei Theo Kiefner (Hg.), Die Privilegien der nach Deutschland gekommenen Walden-
ser, 2 Bde., Stuttgart 1990, I 192-202.



16 Wolf-Friedrich Schdufele

das als die «Grande Rentrée» in der waldensischen Memoria fortlebt; mit dem
Beitritt Savoyens zur antifranzdsischen Koalition konnten dann nach 1690 alle
gefliichteten Waldenser (und mit ihnen etliche Hugenotten aus den angrenzenden
Regionen Siidfrankreichs) legal ins Chisonetal zuriickkehren.

Die Wiederansiedlung in der Heimat war indes nicht von Dauer. Nach dem
Frieden von Rijswijk wurden die piemontesischen Waldenser zum zweiten Mal
vertrieben. Gemass einer Geheimklausel in dem bereits am 29.6.1696 abgeschlos-
senen Separatfrieden zwischen Savoyen und Frankreich wies Herzog Viktor
Amadeus am 1.8.1698 alle auf franzésischem Staatsgebiet geborenen Waldenser
und Hugenotten aus; insgesamt waren davon ca. 3.000 Personen betroffen.
Abermals bot die evangelische Schweiz ein Zwischenasyl, abermals verwies man
die Fliichtlinge, die vor allem durch die niederldndischen Generalstaaten und ihren
Sondergesandten fiir die Waldenseransiedlung, Pieter Valkenier (1641-1712)," tat-
kriftig unterstiitzt wurden, auf Aufnahmemaglichkeiten in Deutschland.

Den grossen Durchbruch erzielten die Unterhindler — die Pfarrer Henri
Armaud und Jacques Papon und der Hauptmann Jacques Pastre, denen Valkenier
zur Seite trat — in Darmstadt. Ankniipfend an seine erste Waldenserdeklaration
von 1688, unterzeichnete hier Landgraf Ernst Ludwig am 22.4.1699 eine ganz
dhnliche «Declaration en faveur des Vaudois»,” die zum Vorbild fir dhnliche
Privilegien in Hessen-Homburg, Isenburg-Biidingen und Nassau-Schaumburg
wurde. Unter dem Eindruck der Darmstidter Einigung wurden nach mithsamen
Verhandlungen am 4.9.1699 schliesslich auch in Wiirttemberg grossziigige «Ar-
ticul worauff die Waldenser in das Herzogthum Wiirttemberg recipirt worden»'’
unterzeichnet.

Von den verschiedenen deutschen Territorien, die iiberhaupt Waldenser auf-
nahmen, sollen im Folgenden die beiden herausgegriffen werden, in denen die
meisten der rund 3.000 Fliichtlinge dieser zweiten Welle Zuflucht fanden: das
Herzogtum Wiirttemberg mit etwa 2.100 und die Landgrafschaft Hessen-Darm-
stadt mit letztendlich noch etwa 300 waldensischen Exulanten; ausser Betracht
bleiben hier die Landgrafschaft Hessen-Kassel und die Markgrafschaft Baden-
Durlach."

 Vgl. Albert de Lange/Gerhard Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier und das Schicksal der Wal-
denser um 1700, Heidelberg 2004.

’ Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), [ 670-705; Dieter Mempel (Hg.), Gewis-
sensfreiheit und Wirtschaftspolitik. Hugenotten- und Waldenserprivilegien 1681-1699
(=Wissenschaftlich-didaktische Arbeitshefte zur Geschichte des Mittelalters und der Neuzeit
3). Trier 1986, 86-100.

' Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), II 748-782.

"' Uber das waldensische Refuge in Deutschland insgesamt vgl. Albert de Lange (Hg.). Drei-
hundert Jahre Waldenser in Deutschland. Herkunft und Geschichte. Mit einem Fiihrer durch
die deutschen Waldenserorte, Karlsruhe 21999; Albert de Lange, Die religionspolitische
Bedeutung der Ansiedlung der Waldenser in Deutschland 1699 damals und heute, in: Giinter
Frank/Jorg Haustein/Albert de Lange (Hg.), Asyl, Toleranz und Religionsfreiheit. Histo-
rische Erfahrungen und aktuelle Herausforderungen (=Bensheimer Hefte 95), Goéttingen
2000, 140-188.



Waldenser in Siidwestdeutschland 17

Die konfessionelle Ausgangslage in Wiirttemberg und Hessen-Darmstadt

Beide Territorien, das Herzogtum Wiirttemberg und die Landgrafschaft Hessen-
Darmstadt, waren seit der Reformation von Konfessionswechseln verschont ge-
blieben und rein lutherisch, also konfessionell homogen.

Eine besonders starke Stellung hatte das Luthertum in Wiirttemberg. Der
lutherische Konfessionsstand war hier in den sogenannten Landeskompaktaten
festgeschrieben, namentlich im Stuttgarter Landtagsabschied von 1565 und im
Prager Vertrag von 1599, mit dem die Ablésung der Lehnsabhingigkeit von
Osterreich gelungen war; insofern genoss das Luthertum hier sozusagen Verfas-
sungsrang.'” Genau iiberwacht wurde die Einhaltung der Landeskompaktaten
von den Landstinden — den Prilaten der landséssigen Kloster, den Abgeordneten
der Stddte und Amter und der Ritterschaft —, die seit dem Tiibinger Vertrag von
1514 weitgehende Mitbestimmungsrechte besassen und diese am Ende des 17.
Jahrhunderts unter der Vormundschaftsregierung des Herzog-Administrators
Friedrich Karl (reg. 1677-1693) noch hatten ausbauen konnen. Als nach der
Aufhebung des Edikts von Nantes der Agent Joseph Auguste du Cros im Sep-
tember 1685 in Stuttgart um die Aufnahme verfolgter Hugenotten nachsuchte,
lehnten die Oberrite, die Konsistorialrate und die Geheimen Regimentsrite dies
rundweg ab, da «Die Reception frembder Religionen wieder die Ordinatt. Eccle-
siast: Testamenta Ducalia undt gesambte Landscompactata, all} dieses Lobl: Her-
zogthumbs, fundamental Gesetzen» sei.”” Unter diesen Voraussetzungen waren
auch die Verhandlungen zwischen den waldensischen Deputierten und der Stutt-
garter Regierung im Jahre 1688 nicht zu einem positiven Abschluss zu bringen
gewesen.

Wie konnten die Waldenser und thre Unterstiitzer angesichts dieser Aus-
gangssituation iiberhaupt auf eine Aufnahme hoffen, und wie ist es zu erkldren,
dass diese wirklich gelang und auf Dauer Bestand hatte?

Die Fiktion einer konfessionellen Sonderstellung der Waldenser

Anfangs setzten die Deputierten der Fliichtlinge ebenso wie manche ihnen wohl-
gesonnene Politiker anscheinend auf die Strategie einer konfessionellen Abgren-
zung der Waldenser vom Reformiertentum. Die Waldenser, so versuchte man zu

"> Hermann Ehmer, Die verfassungsrechtlichen Probleme der Aufnahme der reformierten Wal-
denser im lutherischen Wiirttemberg, in: de Lange/Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier (wie

_ Anm. 8), 201-214, hier: 202-204.

" Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), [ 410. Vgl. Theo Kiefner, Die Waldenser auf ihrem
Weg aus dem Val Cluson durch die Schweiz nach Deutschland 1532-1755, 4 Bde., Go6t-
tingen 1980-1996, 11 210-212; Theo Kiefner, Auslinderfeindliches Wiirttemberg? Eine Un-
tersuchung an Hand der Akten und Aufnahmeprivilegien fiir Waldenser- und Hugenotten-
Fliichtlinge in Wiirttemberg zwischen 1685 und 1722, in: Blatter fiir Wiirttembergische Kir-
chengeschichte, 88 (1988), 273-288, hier: 275f.; Ehmer, Die verfassungsrechtlichen Proble-
me (wie Anm. 12), 205.



18 Wolf-Friedrich Schdufele

insinuieren, waren Angehdrige einer vorreformatorischen Urkirche, als solche il-
ter als Luthertum und Calvinismus und jedenfalls von den beargwohnten Huge-
notten zu unterscheiden."

So pries bereits 1687 der Ziircher Ratsverwandte und Landvogt der Herrschaft
Eglisau Christoph Werdmiiller (1650-1691) anlisslich seiner Gesandtschaft nach
Stuttgart «diese uhralte waldensische Kirche», die durch die Gewihrung eines
Asyls in Wiirttemberg «zu confusion des H. Evangelii feinden und freude der
Freunde gleichsam aus der Aschen wieder lebendig gemacht» werden konne."
Ein Jahrzehnt spiter flochten Amaud und Papon in ihre Denkschrift an Herzog
Eberhard Ludwig von Wiirttemberg (reg. 1689-1733) vom 17.10.1698 mit Be-
dacht die Bemerkung ein, ihre Religion sei von gleichem Alter wie diejenige der
Apostel.'® Im selben Sinne 4dusserten sie sich im Dezember 1698 in ihrer Denk-
schrift fur Landgraf Erst Ludwig von Hessen-Darmstadt (reg. 1678—1739); er
werde den Ruhm davontragen, einen Teil jener Kirche bei sich aufzunehmen, die
von Lutheranern wie von Reformierten als ihre Mutter betrachtet werde.'” Auch
der niederldndische Unterhidndler Valkenier versdaumte es nicht, die deutschen
Fiirsten auf diese Sonderstellung der Waldenser hinzuweisen.'®

Man wird den Waldensern zugute halten diirfen, dass ihre Distanzierung von
den Reformierten nicht ausschliesslich politisches Kalkiil war, sondern an ihrem
historischen Selbstverstindnis Anhalt hatte. Einige Protagonisten haben den ver-
meintlichen Unterschied beider Gruppen aber auch klar wider besseres Wissen
instrumentalisiert. So erschlich sich 1698 eine Gruppe von Hugenotten, die sich
falschlich fiir Waldenser ausgaben, die Aufnahme durch Herzog Friedrich Au-
gust von Wiirttemberg-Neuenstadt in Gochsheim.'” Im April 1699 gab der wiirt-
tembergische Herzog Eberhard Ludwig dem niederldndischen Sondergesandten
Valkenier vertraulich zu verstehen, dass ihm daran gelegen sei, potente Manu-

'* Zum waldensischen Selbst- und Geschichtsverstindnis vgl. Albert de Lange, Die Ursprungs-
geschichten der Waldenser in der Cottischen Alpen vor und nach der Reformation, in: Giin-
ter Frank/Friedrich Niewohner (Hg.), Reformer als Ketzer. Heterodoxe Bewegungen von
Vorreformatoren (Melanchthon-Schriften der Stadt Bretten 8), Stuttgart-Bad Cannstatt 2004,
293-320; zur Funktion dieser Selbstdarstellung fiir die Asylgewihrung in lutherischen Terri-
torien De Lange, Die religionspolitische Bedeutung (wie Anm. 11), 153-161.
Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), I 430f.; vgl. Ehmer, Die verfassungsrechtlichen
Probleme (wie Anm. 12), 207.
«... vn peuple dont la Religion est aussi ancienne que celle des apotres»: Kiefner (Hg.),
Privilegien (wie Anm. 7), I 574. Vgl. Valdo Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung bei den
Waldenser Fliichtlingen in Hessen-Darmstadt 1688-1699, in: Theologische Zeitschrift, 30
(1974), 152-162, 158f.; Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie
Anm. 13), Il 64; Ehmer, Die verfassungsrechtlichen Probleme (wie Anm. 12), 207.
«Elle [= son Altesse] aura la gloire de recueillir une partie de cette eglise que toutes les pro-
testants d’un et d’autre communion regardent comme leur mére et matrice»: Daniel Bonin,
Die Waldensergemeinde Pragela auf ihrer Wanderung ins Hessenland. Aktenmiissige Unter-
suchungen (=Wissenschaftliche Beilage zum Jahresbericht des Grossherzoglichen Gymna-
siums und der Realschule z7u Worms 1900/01), Worms 1901, 49f. Vgl. Kéhler, Die Walden-
ser-Privilegien (wie Anm. 5), 223.
'" Albert de Lange, Pieter Valkenier. Ein Uberblick iiber sein Leben und Werk, in: de
Lange/Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier (wie Anm. 8), 61-107, hier 94.
19 Kiefner, Auslidnderfeindliches Wiirttemberg? (wie Anm. 13), 279f.

16



Waldenser in Siidwestdeutschland 19

fakturisten und Kaufleute aus dem Kreis der franzosischen Hugenotten ins Land
zu ziehen; um die erwarteten Widerstinde zu unterlaufen, miissten sich diese
aber nach aussen hin als Waldenser ausgeben.*’

Wirklich blieb die Selbststilisierung der Waldenser als Angehorige einer vor-
reformatorischen Urkonfession zunichst nicht ohne Eindruck auf die Behorden
der Aufnahmelédnder. Die Tiibinger Juristenfakultit meinte in einem Auftragsgut-
achten vom 6.7.1687, die Waldenser stinden dem Luthertum nahe, und es be-
steche die Hoffnung, sie mit der Zeit zur Annahme des lutherischen Glaubens be-
wegen zu konnen.”' Konsistorium und Synodus der wiirttembergischen Landes-
kirche schrieben in threm Gutachten vom 10.8.1687, die Waldenser seien schon
mehrere hundert Jahre vor Luther evangelisch gewesen,” und der Konsistorialdi-
rektor Andreas Bardili befirwortete die Aufnahme, da die Waldenser der Con-
fessio Augustana niherstianden als die Reformierten.”” Insofern schien die Aus-
sicht auf eine Eingliederung der Waldenser in die lutherische Kirche gegeben.
Noch 1699 spielte der vermeintliche vorreformatorische Ursprung der Waldenser
bei den Aufnahmeverhandlungen in Wiirttemberg eine wichtige Rolle.™

Auf Dauer verfing die Strategie, die Waldenser als Angehorige einer vorrefor-
matorischen Urkirche auszugeben, jedoch nicht. Tatsichlich war sie aus zwel
Griinden von vornherein zum Scheitern verurteilt. Erstens und vor allem durch-
schauten die lutherischen Theologen rasch, dass es sich bei den Piemontesern um
cchte Calvinisten handelte. Die von ihnen beigebrachten Bekenntnistexte waren
keineswegs mit den alten Waldenserbekenntnissen — zu denen man auch die
Confessio Bohemica von 1525 rechnete — identisch. Das Bekenntnis, das die bei-
den Waldenserpfarrer Jacques Papon Vater und Sohn 1688 in Darmstadt einge-
reicht hatten,” war in Wahrheit ein Auszug aus der Confessio Gallicana von
1559, der 1655 als Privatarbeit von dem Waldenserpastor Jean Léger oder sei-
nem Bruder Antoine angefertigt worden war;*® das Bekenntnis, das die Ansiedler
in Gochsheim 1698 vorlegten, war ad hoc von dem reformierten Pfarrer Heil-

*’ Hans Bots/Meindert Evers, Pieter Valkenier und seine Bemiihungen um die Sache der Wal-
denser in den Jahren 1698 und 1699. Eine Analyse seiner Briefe an die Generalstaaten der
Republik der Vereinigten Provinzen, in: de Lange/Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier (wie
Anm. 8), 141156, hier 154 mit Anm. 47.

*! Kiefner, Auslinderfeindliches Wiirttemberg? (wie Anm. 13), 276.

2? Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), 1 219.

° De Lange, Die religionspolitische Bedeutung (wie Anm. 11), 173f.

4 «Tegen-woordig heeft de Hertog met consent van den Geestelykheyt geresolveert een deel
Waldensers, maar heel geen Fransen in syne Allodiale landen op te neemen, om reedenen dat
d’eerste veele Eeuwen voor Luyter en Calvin, als van de Apostolische Religie bekent ge-
weest zyn, en dat d’andere eerst met Calvin souden hebben begonnen, en darom van de Luy-
tersen ook met den odieusen naam van Calvinisten genoemt worden» (Bericht Valkeniers an
die Generalstaaten vom 25.3.1699, zitiert nach Bots/Evers, Pieter Valkenier (wie Anm. 20),

153 mit Anm. 44).

** «Briéve Confession de Foj des vaudois qui sont presentement dans la ville de Hanauy, in:
Daniel Bonin, Urkunden zur Geschichte der Waldensergemeinde Pragela. 3 Bde. (=Urkun-
denbiicher des Deutschen Hugenottenvereins), Magdeburg 1911-1914, 11 8.

26 Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung (wie Anm. 16), 156; Kéhler, Die Waldenser-Privile-
gien (wie Anm. 5), 199.

(]



20 Wolf-Friedrich Schéufele

mann in Hilsbach abgefasst worden.”” Der wiirttembergische Oberrat stellte denn
auch in seinem Gutachten vom 15.11.1698 fest, die Piemonteser seien «von der
alten Waldenser und Hussiten in P6hmen confession zimlich abgegangen, und ob
Sie es schon nicht expresse¢ bekennen wollen, denen reformirten, wo nicht per
omnia, doch in den mehisten [!] Puncten, beigetretten».*®

Zum Anderen war die Abgrenzungsstrategie aber auch in der politischen Pra-
xis kontraproduktiv. Was aus kontroverstheologischer Perspektive eine charman-
te Idee sein mochte, konnte staatskirchenrechtlich leicht zum Rohrkrepierer wer-
den: denn wenn die Waldenser weder Lutheraner noch Reformierte waren, dann
gehorten sie nicht zu den vom Westfélischen Frieden geschiitzten Konfessionen,
was ihre Tolerierung im Reich grundsitzlich unméglich machte oder jedenfalls
erschwerte. Dementsprechend verpflichtete das wiirttembergische Aufnahmepri-
vileg vom September 1699 die Fliichtlinge denn auch gleich im ersten Artikel,
sich durch Vorlage eines Glaubensbekenntnisses als «Mit-Glieder einer von de-
nen im Heil. Rom. Reich bestittigten so genannten protestirenden Religion» aus-
zuweisen.”

Die Reaktion in den Aufnahmeldndern

Trotz des Scheiterns der innerreformierten Abgrenzungsstrategie flihrten dic
Aufnahmeverhandlungen letztendlich zum gewiinschten Erfolg. Dabei spielten
verschiedene Motive eine Rolle. Vor allem wurden in den internen Gutachten
und Akten ebenso wie in den &ffentlichen Verlautbarungen immer wieder das
christliche Mitleid und die Nichstenliebe beschworen. Im Ubrigen mochte es fiir
die deutschen Mittelstaaten auch politisch reizvoll sein, durch die Aufnahme der
Waldenser einerseits dem verhassten Frankreich einen Tort zu tun und sich ande-
rerseits die Dankbarkeit der Schweizer Kantone und der Seemichte zu erkaufen.
Vor allem aber kniipften die Regierungen an die Aufnahme der Waldenser volks-
wirtschaftliche Hoffnungen. Durch den Dreissigjdhrigen Krieg und den Pfilzi-
schen Erbfolgekrieg waren beide Territorien, ganz besonders aber Wiirttemberg,
in Mitleidenschaft gezogen worden. Unter den Auspizien der merkantilistischen
Wirtschaftsanschauung war eine «Peuplierung» grundsitzlich wiinschenswert.
Dazu kam die Hoffnung, Gewerbetreibende oder Manufakturisten ins Land zu
ziehen — eine Hoffnung, die im Falle der Waldenser freilich enttduscht wurde.
Die Bergbauern und Kleinhandwerker aus den piemontesischen Bergtdlern ver-
mochten ihren Aufnahmeldndern keine wirtschaftlichen Impulse zu geben. Das
Experiment einer Maulbeerplantage im wiirttembergischen Schénenberg bei
Otisheim, aus dem eine Seidenraupenzucht und Seidenspinnerei hervorgehen
sollte, scheiterte; der Tabakanbau wurde wieder aufgegeben. Auch sind, anders

*’ Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), T1I 345.

** Gutachten der Oberriite vom 15.11.1698. in: Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), [ 576
581, hier: 576. Vgl. Ehmer, Die verfassungsrechtlichen Probleme (wie Anm. 12), 210.

** Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), Il 751; Kiefner. Auslinderfeindliches Wiirttem-
berg? (wie Anm. 13), 283.



Waldenser in Siidwestdeutschland 21

als frither behauptet, weder die Kartoffel noch die Luzerne von den Waldensern
nach Siiddeutschland gebracht worden.” Tatsichlich lebten die meisten walden-
sischen Réfugiés bis zum Einsetzen der Industrialisierung im 19. Jahrhundert
hart an oder unter der Armutsgrenze.

Ungeachtet des erhofften volkswirtschaftlichen Gewinns war in den Auf-
nahmeldndern die konfessionelle Problematik zu bedenken. Bahnbrechend hier-
fiir wurde das Gutachten, das Landgraf Ernst Ludwig von Hessen-Darmstadt be-
reits anldsslich der ersten Aufnahmeverhandlungen im Jahre 1688 bei der theolo-
gischen Fakultit der Universitit Giessen angefordert hatte.”’ In ihrer Stellung-
nahme vom 4.9.1688 erklirten die beiden Professoren Philipp Ludwig Hanneken
(1637-1706) und Kilian Rudrauff (1627-1690), dass die Antragsteller zweifellos
Calvinisten seien, die vor allem hinsichtlich der Pradestination, aber auch der
Taufe und des Abendmabhls irrigen Lehren anhingen. Gleichwohl sei die zentrale
Frage, «ob diese confessores salva conscientia von einem orthodoxo principe
konnen mit threm Religionsexercitio aufgenommen werden», zu bejahen. Aller-
dings miissten bei einer derartigen Aufnahme bestimmte Bedingungen erfullt
sein. So diirften die Réfugiés in thren Versammlungen keineswegs das Luther-
tum angreifen, sondern sollten vielmehr auch die lutherischen Gottesdienste be-
suchen; vor allem aber miisse die oberste Herrschaftsgewalt des Landgrafen ein-
schliesslich des jus episcopale gewahrt bleiben. Im Hintergrund dieser (ber-
raschend weitherzigen Stellungnahme stand freilich nicht eine gemeinprotestan-
tische Friedensgesinnung, sondern die Hoffnung, die Waldenser durch bessere
Belehrung binnen kurzem fiir das lutherische Bekenntnis gewinnen zu kénnen.

Wie die Giessener Theologen, so erwartete auch Landgraf Ernst Ludwig die
fretwillige Eingliederung der Waldenser in seine Landeskirche und bestimmte
noch in seinem Testament, dass die Privilegien mit Riicksicht auf die Nihe der
Waldenser zur Confessio Augustana invariata zu verlingern seien.”” Auch das
Konsistorium und kirchliche Amtstriger scheinen diese Erwartung einige Zeit
geteilt zu haben.” Doch auch wenn sich das urspriingliche Kalkiil schliesslich als
triigerisch erweisen sollte — das Giessener Gutachten legte die Basis fiir das erste
darmstddtische Waldenserprivileg von 1688, das seinerseits die Vorlage fiir die
Deklaration von 1699 bildete.

In Wiirttemberg bereitete die Konfessionsfrage aus den erwihnten verfas-
sungsrechtlichen Griinden weitaus grossere Probleme. Im Herbst 1685 hatte die
Regierung, wie erwihnt, die Aufnahme verfolgter Hugenotten unter Hinweis auf
die Landeskompaktaten abgelehnt. Aus demselben Grund sprach sich zwei Jahre
spéter der Tiibinger Theologieprofessor und Universititskanzler Johann Adam

* Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 403—408.

*! Ediert bei Bonin, Die Waldensergemeinde Pragela (wie Anm. 17), 18-20. Vgl. Vinay, Be-
kenntnis und Kirchenordnung (wie Anm. 16), 156f.; Kohler, Die Waldenser-Privilegien (wie
Anm. 5), 199; Brigitte Kohler, Die Waldenserkolonien in Siidhessen, in: de Lange (Hg.),
Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland (wie Anm. 11), hier 74f.

32 Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 87.

* De Lange, Die religionspolitische Bedeutung (wie Anm. 11), 171.



22 Wolf-Friedrich Schdufele

Osiander (1622-1697) gegen eine Aufnahme von Waldensern aus.>* Dagegen
wies das bereits erwdhnte Gutachten der juristischen Fakultit vom 6.7.1687
einen eleganten Ausweg. Zwar diirfe man Reformierten im Herzogtum Wiirttem-
berg an sich nicht die Ausiibung ihrer Religion gestatten; doch konne man sie in
solchen Orten ansiedeln und zum Gottesdienst zulassen, die der Landschaft nicht
inkorporiert, also Teil des herzoglichen Eigenbesitzes und somit der Mitbestim-
mung der Landstinde entzogen waren. Im Ubrigen sollten sie einem Superinten-
denten und dem lutherischen Konsistorium unterstellt werden. Der Synodus, das
um die vier Generalsuperintendenten erweiterte Konsistorium, machte sich diese
Position im Wesentlichen zu eigen; man kénne den Fliichtlingen auch erlauben,
sich in nahe gelegenen ritterschaftlichen Dorfern eigene Kirchen zu bauen.™

Auch in den Verhandlungen der Jahre 1698/99 spielten die konfessionellen
Bedenken eine grosse Rolle und verzogerten einen erfolgreichen Abschluss.
Zwar wurden weder das Kensistorium, also die kirchliche Oberbehérde, noch die
Landstinde, die iiber den lutherischen Konfessionsstand wachten, in die Bera-
tungen mit einbezogen. Doch schon der Oberrat als weltliche Behérde meldete
Bedenken an, dass die Zulassung der reformierten Religionsausiibung «gar neu
anscheinen, eine speciem Syncretismj haben, und die puritatem religionis bej
ohne das auf schlechtem ful}, bej so vielen Dissensionen und controversien der
Theologorum stehenden Evangelischen wesen, und erloschenem Eifer, sehr tur-
bieren ... wiirden».”® Angesichts dieser Vorbehalte dachte man anfangs wiede-
rum an eine Unterbringung in der Landschaft nicht inkorporierten Orten mit Got-
tesdienstbesuch im angrenzenden (kurpfilzischen oder ritterschaftlichen) Aus-
land. Dass man sich seitens der wiirttembergischen Regierung letztlich dazu ver-
stand, den Réfugiés in ihren wiirttembergischen Ansiedlungsorten das 6ffentliche
Religionsexerzitium zu gewihren, war der Einflussnahme der Niederlande und
dem personlichen Geschick ihres Sondergesandten Valkenier, aber auch dem
Eindruck zu verdanken, den das Vorpreschen Hessen-Darmstadts hinterliess.
Trotzdem hitten die Landstinde vermutlich opponiert, wiren sie nicht zur selben
Zeit durch einen ernsten Konflikt mit Herzog Eberhard Ludwig in ihrer Hand-
lungsfahigkeit eingeschriankt gewesen. Gegenstand des Streits war der Wunsch
des Herzogs nach Aufstellung eines stehenden Heeres; der am 29.9.1698 einbe-
rufene Landtag hatte sich diesem Ansinnen beharrlich widersetzt und war darauf-
hin im Februar 1699 vom Herzog aufgelost worden. Gleichsam im Windschatten
dieser Entwicklung konnte die herzogliche Regierung es wagen. die Aufnahme
der Waldenser im Alleingang zu beschliessen.

’4 Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), 11 214.

¥ Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), II 215; Kiefner,
Auslidnderfeindliches Wiirttemberg? (wie Anm. 13), 276f.

3 Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), I 580.



Waldenser in Siidwestdeutschland 23

Privilegien und Rechisstellung der waldensischen Réfugiés

Wie die franzdsischen Hugenotten bekamen in Deutschland auch die von lutheri-
schen Landesherren aufgenommenen Waldenser eine durch Privilegien abgesich-
erte langfristige rechtliche Sonderstellung eingerdaumt; in dieser Hinsicht unter-
schieden sich die deutschen Aufnahmeterritorien signifikant von England, wo
man von Anfang an auf eine rasche Assimilierung und Naturalisation der Glau-
bensflichtlinge setzte, wie auch von den Niederlanden, wo die anfinglichen
rechtlichen Ausnahmetatbestinde friihzeitig wieder abgebaut wurden.’’

Freilich brachten die waldensischen Unterhdndler ihrerseits schon detaillierte
und weitreichende Vorstellungen iiber die Bedingungen ihrer Aufnahme mit. So
hatten etwa 1688 die Fliichtlinge aus dem Pragela-Tal fiir die Verhandlungen an
den hessischen Hofen 29 «Anforderungspunkte» formuliert, in denen sie selbst-
bewusst thre Wiinsche darlegten. Darin forderten sie vor allem das Recht auf
freie und offentliche Religionsausiibung in franzosischer wie deutscher Sprache
gemdss ihren Traditionen und der reformierten Kirchenordnung (Discipline
ecclésiastique).™ Thre Lehrer und Pfarrer wollten die Waldenser selbstindig
berufen diirfen, der Bau von Kirchen und von Schulen sollte ihnen gestattet und
durch die Uberlassung von Baumaterial und die Befreiung von Lasten und Auf-
lagen gefordert werden. Die Pfarrer sollten das Recht zur Seelsorge an Kranken
und Gefangenen sowie — ebenso wie die Altesten (anciens) — ein Zeugnisver-
weigerungsrecht haben. Auf dem Gebiet der Rechtspflege forderten die Petenten
dieselben Selbstverwaltungsrechte, wie sie sie seit der Transactio generalis von
1343 im Rahmen des heimatlichen «Grand Escarton de Briangonnais» genossen
hatten. Im Ubrigen wollten sie dieselben biirgerlichen Rechte wie die eingeses-
senen Untertanen erhalten.

Brigitte Kohler hat in einer detaillierten Analyse gezeigt, wie diese Anforde-
rungspunkte Regelungen aus der Transactio generalis, aber auch aus der soge-
nannten Hanauer Kapitulation von 1597 und der Waldenserdeklaration von
Markgraf Ernst-Christian von Brandenburg-Bayreuth von 1687°° aufnehmen.
Interessant i1st nun zu sehen, wie weitgehend schon die Darmstiadter Deklaration
von 1688 den Forderungen der Waldenser entgegenkommt. In ihrem 15. Artikel
raumt sie thnen ausdriicklich das Recht der 6ffentlichen Religionsausiibung in
franzosischer, aber auch, falls gewiinscht, in deutscher Sprache gemiss ihrer

= Dolemeyer, Die Aufnahme der Hugenotten (wie Anm. 2), 35-38; Matthias Asche, Huge-
notten, in: Klaus J. Bade/Pieter C. Emmer/Leo Lucassen/Jochen Oltmer (Hg.), Enzyklopidie
Migration in Europa. Vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Paderborn u.a. 2007, 635-

643, hier: 638.

* «DaB ihnen auch erlaubt sei, in allen Ortern, allwo sie sich setzen werden, frei und 6ffentlich
ihre Exercitia Religionis sowohl in franzosischer als in teutscher Sprach, wie sie es fiir gut
befinden werden, vermog ihrer uralten waldensischen Freyheiten und Gebrauch zu iiben und
zu halten in eben solcher Form wie es ihre Viter von undenklichen Zeiten und folglich die
franzosische reformierte Kirchen ihrer Kirchen-Disciplin gleichférmig practiciret haben»
(Punkt 2; bei Kohler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 201).

** Kéhler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 195.



24 Wolf-Friedrich Schéufele

eigenen Liturgie und ihrer eigenen Kirchenordnung ein*’. Ja, Landgraf Ernst
Ludwig ging sogar noch iiber die Punkte der Waldenser hinaus, indem er aus-
driicklich die Abhaltung von Versammlungen von Pastoren, Altesten und Diako-
nen — also von Kolloquien (colloques) und Synoden (synodes) im Sinne der Dis-
cipline ecclésiastique — gestattete (Art. 17) und zusicherte, dass die Réfugiés
unter keinen Umstidnden zur Ubernahme von Gebriuchen und Leitungsstruk-
turen verpflichtet wiirden, die ihrer Kirchenordnung fremd seien (Art. 18).*
Auch in den weiteren Einzelforderungen entsprach der Landgraf vollstindig den
Vorstellungen der Waldenser — ausgenommen allein die Forderung nach voll-
standig freier Wahl und Entlassung der Pfarrer. Hier behielt sich der Fiirst als
Inhaber des ius episcopale ein Bestéitigungsrecht vor (Art. 16).

Obwohl es 1688 nicht zu einer dauernden Ansiedlung von Waldensern in
Hessen-Darmstadt kam, setzte die damalige Waldenserdeklaration die Standards
fir die spiteren Aufnahmeprivilegien. Das Darmstidter Waldenserprivileg vom
22.4.1699 iibernahm inhaltlich und streckenweise sogar wortlich die Bestim-
mungen von 1688, die an einzelnen Punkten noch Erweiterungen und Prizisie-
rungen erfuhren.*” Auch das am 4.9.1699 unterzeichnete wiirttembergische Wal-
denserprivileg” orientierte sich im Wesentlichen an diesem Vorbild. Gegeniiber
den wiirttembergischen Aufnahmekonditionen von 1688 bedeutete es einen
erheblichen Fortschritt.* In einzelnen Punkten ging die neue wiirttembergische
Regelung sogar noch weiter als die darmstédtische, so etwa, indem den Walden-
sern — 1m Zeitalter des Territorialstaats hochst ungewdhnlich — ausdriicklich ge-
stattet wurde, bei ihren Synoden «einige von denen Waldenser=Gemeinen / wel-
che in andern nechstgelegenen Teutschen Provincie(n) stabiliret seynd / dazu mit
einzuladen»*’ — eine Erlaubnis, von der die Réfugiés bis 1759 auch wirklich Ge-
brauch machten.

Insgesamt waren die gefundenen Regelungen sehr grossziigig. Ohne dass dies
von der Normaljahrsregelung des Westfilischen Friedens gedeckt gewesen wiire,
rdumten die lutherischen Fiirsten in Hessen-Darmstadt und in Wiirttemberg den
reformierten Waldensern nicht nur die devotio domestica oder das exercitium

* «lls pourront faire en toute liberté et sans qu’aucun les inquiéte et moleste toutes les fonc-

tions de leur religion publiquement et particulierement en la lange frangaise et en I’Alle-
magne [sic] s’ils jugeront a propos, administrants les sacraments, benisssants les mariages et
se servants de leur liturgie chretienne et accoutumée suivant les régles de leur discipline»
(bei Kohler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 201).

«Les dits vaudois ne pourront étre contraints sous quelque prétexte que ce soit de reconnaitre
aucunes coutumes ni aucun gouvernement ecclesiastique que celui de leur discipline, et lors
qu’il s’agira d’assembler le peuple ils le pourront faire au son de la cloche a I’heure qu’ils
voudront» (bei Kohler, Die Waldenser-Privilegien (wie Anm. 5), 202f)).

Vinay, Bekenntnis und Kirchenordnung (wie Anm. 16), 155f., Kohler. Die Waldenser-Privi-
legien (wie Anm. 5), 227.

Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), IT 748-782.

Theo Kiefner, Die Waldenser in Wiirttemberg, in: Frédéric Hartweg/Stefi Jersch-Wenzel
(Hg.), Die Hugenotten und das Refuge: Deutschland und Europa. Beitrige zu einer Tagung
(=Einzelveroffentlichungen der Historischen Kommission zu Berlin 74), Berlin 1990, 165
177, hier: 170f.

* Art. IV: Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), 11 754.

41

43
44



Waldenser in Siidwestdeutschland 25

privatum, sondern das exercitium publicum ihrer Religion ein, selbst wenn dies —
wie in Wiirttemberg — gegen die Landesverfassung verstiess. Dabei wurde ihnen
sogar das — praktisch allerdings nicht wahrgenommene — Recht auf deutsch-
sprachigen Gottesdienst eingerdumt, von dem argwdohnische Lutheraner eine Ge-
fahr fiir die Landeskonfession ausgehen sahen.*® Anders als in den lutherischen
Landeskirchen iiblich, erhielten die Kolonisten das Recht, thre Pfarrer und Leh-
rer selbst zu wihlen; der Summepiskopat des Landesherrn fand allein in seinem
Bestitigungsrecht Ausdruck. Die anfangs erwogene Unterstellung der Waldenser
unter die lutherischen Konsistorien unterblieb, stattdessen wurde ihnen eine
weitgehende presbyterial-synodale Selbstverwaltung im Sinne der hugenotti-
schen Kirchenordnung zugestanden. In dieser Hinsicht waren die Aufnahme-
und Ansiedlungsbedingungen, die den reformierten Waldensern in den beiden
lutherischen Territorien gewéhrt wurden, grossziigiger als diejenigen in refor-
mierten Territorien wie Brandenburg-Preussen und Hessen-Kassel, wo keine
Synoden stattfinden durften. In Hessen-Kassel wurden die Gemeinden der Huge-
notten (und Waldenser) der Aufsicht eines «Inspecteur» unterworfen und dem
deutschen Konsistorium unterstellt; ja, zur Vermeidung von Verwechslungen mit
der kirchlichen Oberbehérde hatte man ihnen sogar die Bezeichnung der ortli-
chen Presbyterien als «consistoire» untersagt.”’

Auch in der biirgerlichen Verwaltung und Rechtspflege genossen die Walden-
ser eine Reihe von Sonderrechten. In Wiirttemberg wurde — dhnlich wie in Bran-
denburg-Preussen und in Hessen-Kassel fiir die hugenottischen Réfugiés* — eine
besondere Regicrungsbehorde fiir die Kolonisten geschaffen: die sogenannte
Waldenserdeputation, die, bereits im Mai 1687 als Ad-hoc-Ausschuss eingerich-
tet, am 8.6.1699 als dauernde Einrichtung bestitigt wurde; sie bestand aus zwei
Oberriten, einem Kirchenrat und einem Beamten der Rentkammer, die neben
ihren eigentlichen Amtsgeschiften die Belange der Waldensergemeinden zu re-
geln und die obrigkeitlichen iura circa sacra wahrzunechmen hatten.*

Die grossziigigen Aufnahmebedingungen mit der Gewihrung weitgehender
kirchlicher Autonomie waren freilich nicht Ausdruck einer allgemeinen Tole-
ranzpolitik, sondern Ergebnisse konkreter fiirstlicher Tolerierungsakte, die mit
der Schaffung eines auf Privilegien gestiitzten Ausnahmerechts einhergingen.
Mit dem Bestreben der frithneuzeitlichen Landesherrschaft nach Homogenisie-
rung des Untertanenverbandes war ein solches Ausnahmerecht an sich nicht zu
vereinbaren; doch entsprach es der Tendenz zur Herrschaftskonzentration beim
absoluten Fiirsten, der sich mit seinen Privilegien iber Herkommen, Verfassung

* Vgl. etwa das Gutachten der Tiibinger Juristenfakultit vom 6.7.1687 (Kiefner, Auslinder-
feindliches Wiirttemberg? (wie Anm. 13), 276f.).

*7 Jiirgen Weitzel, Landesherrliche Administrationsmassnahmen zur Eingliederung hugenot-
tischer Fliichtlinge, in: Heinz Duchhardt (Hg.), Der Exodus der Hugenotten. Die Aufhebung
des Edikts von Nantes 1685 als europdisches Ereignis (=Beihefte zum Archiv fiir Kulturge-
schichte 24), Koln/Wien 1985, 121-140, hier: 136f.; Kiefner, Auslinderfeindliches Wiirt-
temberg? (wie Anm. 13), 286.

* Weitzel, Landesherrliche Administrationsmassnahmen (wie Anm. 47), 130.

* Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), 111 274.



26 Wolf-Friedrich Schdufele

und die Kompetenzen der lokalen und regionalen Partikulargewalten hinweg-
setzte.”> Wie andere Privilegien dieser Art blieben die Waldenserprivilegien an
die Person des Fiirsten gebunden; bei jedem Regierungswechsel bedurften sie
der Bestitigung durch den Nachfolger. Allerdings waren die Waldenserprivile-
gien von 1699 nicht einfach einseitige Gnadenerweise, sondern hatten auch Ver-
tragselemente; indem sie von dem Sondergesandten der Generalstaaten unter-
zeichnet wurden, erhielten sie den Charakter verbindlicher staatsrechtlicher Ver-
triige, fiir die die Niederlande als Garantiemacht fungierten.”'

Hermann Ehmer hat auf die Modernisierungsimpulse hingewiesen, die —
unbeschadet der vergleichsweise geringen Zahl der Réfugiés — von der Auf-
nahme der Waldenser und ihrer rechtlichen Privilegierung ausgingen.” In kon-
fessioneller Hinsicht durchbrach die Zulassung der reformierten Religionsaus-
tibung die vom Augsburger Religionsfrieden vorgesehene konfessionelle Einheit
des Untertanenverbandes und wies bereits auf den paritdtischen Staat des 19.
Jahrhunderts voraus. Mit ihrer presbyterial-synodalen Verfassung nahmen die
Réfugiés die kirchliche Verfassungsentwicklung im Luthertum des 19. Jahrhun-
derts vorweg. Auch die Gestaltung der biirgerlichen Rechtsstellung der Walden-
ser war zukunftsweisend, indem sie — geméss dem Brauch ihrer Heimat — gegen
die Zahlung einer jdhrlichen Rekognitionsabgabe von der Leibeigenschaft befreit
wurden. Als wie modern die im Fall der Waldenser praktizierte vertragsrecht-
liche Regelung des Verhiltnisses zwischen Untertanen und Obrigkeit von den
Zeitgenossen empfunden wurde, geht aus dem Urteil des Staatsmanns und Histo-
riographen der wiirttembergischen Waldenserfliichtlinge Friedrich Carl von Mo-
ser (1723-1798) hervor, der in den Privilegien eine Verkérperung des Rousseau-
schen Gesellschaftsvertrags erkannte.” Unter dem Gesichtspunkt des Kultur-
transfers betrachtet, blieb die Gesamtwirkung des waldensischen Refuge in den
lutherischen Aufnahmeldndern Siidwestdeutschlands allerdings gering. Zu un-
mittelbaren Einwirkungen der waldensischen Glaubensauffassungen, Gottes-
dienstpraxis und Kirchenorganisation auf das landeskirchliche lutherische Kir-
chenwesen kam es nicht. Doch auch nennenswerte religiose Konflikte mit den
einheimischen Lutheranern waren nicht zu verzeichnen.” Indem die Privilegien
die Waldenser in einen ausnahmerechtlichen Reservatbereich einwiesen, ermog-

" Andreas Reinke, Die Kehrseite der Privilegierung: Proteste und Widerstinde gegen die
hugenottische Niederlassung in den deutschen Territorialstaaten, in: Thomas Hopel/Katha-
rina Middell (Hg.), Réfugiés und Emigrés. Migration zwischen Frankreich und Deutschland
im 18. Jahrhundert (=Comparativ. Leipziger Beitrdge zur Universalgeschichte und verglei-
chenden Gesellschaftsforschung Jg. 7, H. 5/6), Leipzig 1997, 39-53, hier: 41.

*' Vgl. Barbara Dilemeyer, Privileg oder Vertrag? Valkeniers Verhandlungen mit den deut-
schen Fiirsten, in: de Lange/Schwinge (Hg.), Pieter Valkenier (wie Anm. 8), 159-174, bes.
168-170.

** Hermann Ehmer, Die Waldenser in Wiirttemberg und Baden (1699-1823), in: de Lange
(Hg.), Dreihundert Jahre Waldenser in Deutschland (wie Anm. 11), hier 104, 107.

** «der wahre und wiirkliche gesellschaftliche Vertragn: Délemeyer, Privileg oder Vertrag?
(wie Anm. 51), 170; Ehmer, Die Waldenser in Wiirttemberg und Baden (wie Anm. 52), 104,

** Ulrich Niggemann, Konflikte um Immigration als «antietatistische Proteste»? Eine Revision
der Auseinandersetzungen bei der Hugenotteneinwanderung, in: Historische Zeitschrift, 286
(2008), 3761, bes. 60.



Waldenser in Siidwestdeutschland 27

lichten sie ein im Allgemeinen schiedlich-friedliches Nebeneinander, verhinder-
ten aber auch einen wirklichen religios-kulturellen Austausch oder gar eine Inte-
gration der Zuwanderer.

Politische und konfessionelle Assimilation der Waldenser im 19. Jahrhundert

Bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts wahrten die waldensischen Fliichtlinge in
Hessen-Darmstadt und in Wiirttemberg ihre durch die Privilegien abgesicherte
Sonderstellung. Innerhalb der Aufnahmelidnder bildeten die Waldensergemein-
den auch nach zwei Jahrhunderten vielfach noch Fremdkérper. Dafiir war zum
einen die geschlossene Ansiedlung der einzelnen Fliichtlingsgruppen in eigenen
Kolonien verantwortlich, zum anderen das Festhalten der Waldenser am Franzo-
sischen als Sprache von Kirche und Schule und am Alpenprovenzalischen als
Umgangssprache. Zwar hatte — namentlich dort, wo Waldenser in engeren wirt-
schaftlichen oder Siedlungszusammenhingen mit Einheimischen standen — auch
das Deutsche bereits Einzug gehalten, und durch Nachzug deutscher Siedler in
Waldenserkolonien sowie durch Eheverbindungen hatten sich die Kontakte ver-
mehrt. Doch so wie die Waldenser auf die Einhaltung der ihren Vorfahren gege-
benen Privilegien pochten — 1759 gab die wiirttembergische Waldensersynode
einen Nachdruck des Privilegs von 1699 in Auftrag™ —, so hiiteten sich auch die
staatlichen und sogar mehr noch die Organe der lutherischen Landeskirchen, die
Sonderstellung der Waldenser anzutasten.™

In einem merkwiirdigen Widerspruch zum Beharren der Waldenser auf ihren
Privilegien steht die Tatsache, dass sie von einem ihrer wichtigsten Sonderrechte
auf kirchlichem Gebiet, nimlich der synodalen Kirchenleitung, bald keinen Ge-
brauch mehr machten. In Hessen-Darmstadt fanden schon seit 1702 keine collo-
ques oder Synoden mehr statt.”’” In Wiirttemberg wurden die anfangs regelmissig
oder jedenfalls hiufig abgehaltenen Synoden der Waldensergemeinden nach dem
Tod Henri Arnauds im Jahre 1721 sehr viel seltener. Seit 1759 blieben die
badischen Gemeinden fern, und 1769 fand in Diirrmenz die letzte Synode iiber-
haupt statt.”® Zu diesem Erloschen der Synodaltitigkeit trugen sicherlich der
Geldmangel und der sich rasch verschlechternde Bildungsstand bei;*’ doch kann
man darin auch ein Indiz dafiir sehen, dass es nicht mehr in erster Linie die Kon-
fession und die reformierte Kirchenordnung waren, iiber die die Waldenser ihre
Identitdt definierten.

* Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), 111 283.

® Adolf Mirkt, Die wiirttembergischen Waldensergemeinden 1699-1899. Eine Festschrift zur
Feier ihres 200jihrigen Bestehens, Stuttgart 1898, 38: «In iibertriebener Achtung der den
Kolonien einst verlichenen Privilegien hatte es die Regierung vermieden, in die inneren An-
gelegenheiten der welschen Gemeinden einzugreifen, so daB3 diese fast kleine Republiken im
Herzogtum geworden wareny.

" Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), 111 95-98.
Klefner Die Waldenser auf threm Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 321-330.

® Mirkt, Die wiirttembergischen Waldensergemeinden (wie Anm. 56), 35f.



28 Wolf-Friedrich Schéiufele

Parallel zum Niedergang der Synodalverfassung war ein erheblicher Verlust
an religioser und geistiger Substanz zu verzeichnen — verursacht einerseits durch
die Schwierigkeit, fahige Pfarrer und, mehr noch, Schulmeister zu finden und an-
gemessen zu besolden, aber auch durch das Problem, dass viele alpenproven-
zalisch sprechende Waldenser dem auf Franzosisch gehaltenen Gottesdienst und
Unterricht nur schwer folgen konnten. Angesichts dieser Probleme wurden in der
— vielfach aus der Schweiz oder der Kurpfalz stammenden — Pfarrerschaft der
Waldenserkolonien Stimmen laut, die auf verstirkte Eingriffe der staatlichen Be-
horden in die Pfarrerberufung und auf Abschaffung der franzésischen Sprache
dringten. In Wiirttemberg sprach sich etwa der ehemalige Pfarrer von Neuheng-
stett Andreas Keller (1765-1835) in seinem «Kurzen Abrifl der Geschichte der
wirtembergischen Waldenser» (1796) sehr deutlich in dieser Richtung aus.®® So
stellten nun die Waldenserpfarrer selbst notgedrungen wesentliche Zugestidnd-
nisse der alten Privilegien zur Disposition.

Diese Tendenzen trafen sich mit entsprechenden Bestrebungen der Regie-
rungen, die rechtliche Sonderstellung der Waldenser zu beseitigen. Infolge der
territorialen Umschichtungen und Zugewinne der napoleonischen Epoche waren
sowohl das jetzige Grossherzogtum Hessen-Darmstadt als auch das jetzige
Kénigreich Wiirttemberg endgiiltig konfessionell gemischt. Im Zuge der staat-
lichen Neuordnungs- und Homogenisierungsbestrebungen wurden nun einerseits
Recht und Verwaltung landeseinheitlich angeglichen und zentralistisch ausge-
staltet; andererseits versuchte man durch die Gewdhrung konfessionelle Paritit
und ggf. durch innerprotestantische Unionen auch die Konfessionsverhiltnisse
auf einen moglichst einheitlichen Fuss zu setzen. So verfligte etwa Herzog Fried-
rich II. von Wiirttemberg, der spitere Koénig Friedrich I. (reg. 17971816, Kg.
1806—1816), bereits am 14.2.1803 in einem Religionsedikt flir die neuwiirttem-
bergischen Gebiete die Paritét der drei Hauptkonfessionen. Anders gesagt: reli-
giose Toleranz wurde nun — im Sinne verfassungsrechtlich garantierter Reli-
gionsfreiheit — zum Prinzip der allgemeinen Staats- und Rechtsordnung und
sollte und konnte nicht mehr das Ergebnis ausnahmerechtlicher Privilegierung
sein.®’

Der Abbau rechtlicher und sozialer Diskriminierung in den modernen Staaten
ging allerdings regelmissig mit gesellschaftlicher Nivellierung und der Assimila-
tion von Sondergruppen einher: «Der Preis der Freiheity war «die Aufgabe der
Identitdt, Traditionsverlust, das Schwinden von sozialen Strukturen, die der
Gruppe als Gruppe und auch den einzelnen Mitgliedern bis dahin das Uberleben

*® Siegfried Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche im 19. Jahrhundert, in:

~ Blitter fiir Wiirttembergische Kirchengeschichte, 101 (2001), 70113, hier: 75-77.

°' Wolfgang von Rimscha, Die Grundrechte im siiddeutschen Konstitutionalismus. Zur Entste-
hung und Bedeutung der Grundrechtsartikel in den ersten Verfassungsurkunden von Bayern,
Baden und Wiirttemberg (=Erlanger Juristische Abhandlungen 12), Kéln u.a. 1973, bes. 21f.,
32f., 148-150; Christoph Schifer, Staat, Kirche, Individuum. Studie zur siiddeutschen Publi-
zistik Gber religitse Toleranz von 1648 bis 1819, Frankfurt a. M. u.a. 1992, 52-54, 207-213.



Waldenser in Siidwestdeutschland 29

gewihrleistet hatten».® In diesem Sinne kam es jetzt auch zur Beschneidung und
schliesslich zur Beseitigung der Vorrechte der deutschen Waldenser.”® Ab 1803
verloren die meisten Waldenserkolonien ihre bisherigen politischen Selbstver-
waltungsrechte; zuletzt traf es 1821 mit der hessen-darmstadtischen Gemeinde-
reform die dortigen Kolonien Walldorf und Rohrbach-Wembach-Hahn. Im glei-
chen Jahr endete auch die kirchliche Autonomie der beiden Gemeinden, die mit
der Einfiihrung der Union in die neu gegriindete «Landeskirche von Hessen» ein-
gegliedert wurden; dabei hielt die Gemeinde von Rohrbach an ihrem reformier-
ten Bekenntnisstand fest, wahrend sich die Waldenser von Walldorf mit den
Lutheranern zu einer unierten Gemeinde zusammenschlossen.® Interessanter-
weise war es aber nicht so sehr die Einfithrung der Union als vielmehr die Forde-
rung nach Preisgabe der franzdsischen Sprache, die den Unmut der hessischen
Waldenser erregte; in Rohrbach-Wembach-Hahn kam es hieriiber seit 1820 zu
heftigen Protesten.

In Wiirttemberg setzte die Aufhebung der kirchlichen Autonomie der Walden-
ser bereits deutlich frither ein.”” Im Zuge der Verwaltungsvereinheitlichung der
alt- und neuwirttembergischen Gebiete und der Durchsetzung der absoluten
Herrschaft des Konigs wurde hier im Mirz 1806 das gesamte evangelische Kir-
chen- und Schulwesen unter die Aufsicht eines neu geschaffenen Oberkonsisto-
riums gestellt. Auch die Waldenser wurden nun dieser — ausschliesslich mit
lutherischen Riten besetzten — Behdrde unterstellt, die Waldenserdeputation am
18.3.1806 aufgehoben.

Nachdem 1807 der Hof- und Finanzrat Christian Heinrich von Mylius (1751-
1822), ein ehemaliges Mitglied der Waldenserdeputation, einen alarmierenden
Inspektionsbericht iiber die Zustinde in den Waldenserkolonien vorgelegt
hatte,”® schlug das Oberkonsistorium dem Herzog am 19.5.1809 die Ernennung
eines Dekans fur alle reformierten Gemeinden des Landes — neben den Walden-
serkolonien waren dies die 1699 hinzugekommene franzosisch-reformierte Ge-
meinde in Cannstatt mit Stuttgart und Ludwigsburg und die 1722 gegriindete
deutsch-reformierte Gemeinde in Neubirental — vor. Anstatt das alte Instrument
der reformierten Synoden, deren Fortfall das Oberkonsistorium beklagte, wieder-
zubeleben, griff man damit auf ein Element der lutherischen Kirchenverfassung
zuriick. Wirklich ernannte der Kénig am 30.5.1809 den reformierten Cannstatter

> Bernd Roeck, Aussenseiter, Randgruppen, Minderheiten. Fremde im Deutschland der frithen

Neuzeit (=Kleine Vandenhoeck-Reihe 1568), Gottingen 1993, 143.

Zum Folgenden Albert de Lange, Die deutschen Waldenser im 19. und 20. Jahrhundert, in:

de Lange (Hg.), Dreithundert Jahre Waldenser in Deutschland (wie Anm. 11), hier: 113-118.

“ De Lange, Die deutschen Waldenser im 19. und 20. Jahrhundert (wie Anm. 63), 115f.

 Zum Folgenden vgl. Mirkt, Die wiirttembergischen Waldensergemeinden (wie Anm. 56),
43-56; Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60); De
Lange, Die deutschen Waldenser im 19. und 20. Jahrhundert (wie Anm. 63), 116f.

° Kiefner, Die Waldenser auf ihrem Weg nach Deutschland (wie Anm. 13), III 331-333;
Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 77f.

63



30 Wolf-Friedrich Schaufele

Pfarrer Jean Anhduser (1767-1824) zum reformierten Dekan; im Jahr darauf
wurde Anhduser angewiesen, die sukzessive Ablosung der franzosischen durch
die deutsche Sprache in Kirche und Schule zu betreiben.®’

Trotzdem war anscheinend nicht daran gedacht, die kirchliche Selbstindigkeit
der Reformierten zu beseitigen. Der konigliche Verfassungsentwurf von 1817
garantierte in seinen Paragraphen 141 und 142 sogar ausdriicklich den Fortbe-
stand der durch die «Synodal-Artikel bestimmten Kirchen=Verfassung» der
reformierten Konfession, und noch 1818 und 1819 schlugen das Oberkonsisto-
rium und der Innenminister iibereinstimmend die Einrichtung eines eigenen
reformierten Kirchenleitungsgremiums vor.*® Wihrend so das lutherische Kon-
sistorium die Autonomie der Reformierten stirken wollte, schlug Konig Wilhelm
[. (reg. 1806—1864) zur gleichen Zeit den entgegengesetzten Weg ein. In der
Verfassungsurkunde von 1819 hiess es nur noch unverbindlich, dass die kirch-
lichen und schulischen Einrichtungen der reformierten Gemeinden verbessert
werden sollten.” Tatsichlich strebte der Konig eine vollstindige Eingliederung
der reformierten Gemeinden in die lutherische Landeskirche — eine Konsens-
union kam angesichts der Zahlenverhiltnisse von 950.000 Lutheranern gegen-
iber 2.000 Reformierten nicht in Betracht — an. Der reformierte Dekan Anhduser
unterstiitzte das Vorhaben.”” Da die Reformierten in Deutschland die doppelte
Priadestination nie gelehrt hdtten und mittlerweile viele Lutheraner das Abend-
mabhl in reformierter Weise verstinden oder sogar feierten, gebe es keine ernsten
Lehrdifferenzen mehr. Alle Unterschiede betrifen allein Ausserlichkeiten. Frei-
lich sei dem fanatischen Eigensinn der Gemeinden Rechnung zu tragen. Anhiu-
ser empfahl daher, ohne vorherige Erérterung oder Ankiindigung die lutherische
Liturgie und das lutherische Gesangbuch einzufithren und nur bei Taufe und
Abendmabhlsfeier weiterhin den reformierten Ritus zu praktizieren.

Auch der lutherische Synodus kam zu dem Ergebnis, dass die Unterschiede in
der Glaubenslehre kein Hindernis darstellten und ein unterschiedliches Abend-
mahlsverstiindnis eine gemeinsame Feier nicht ausschliesse; man kénne den Re-
formierten ihren eigenen Abendmabhlsritus lassen, doch sollten die verschiedenen
Feiern dann in getrennten Gottesdiensten stattfinden. Unbedingt miisse nur die
Abschaffung der franzosischen Sprache betrieben werden. Immerhin kénne auch
die lutherische Kirche durch die Eingliederung der Reformierten gewinnen;
brichten diese doch das Prinzip der freien Wahl der Predigttexte mit ein.”"

°7 Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 78—82.

** Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 82-88.

9§ 83. Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), Il 784; Rimscha, Die Grundrechte
(wie Anm. 61), 224.

7o Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 93f.

"' Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 94-96.



Waldenser in Siidwestdeutschland 31

Mit dem Gutachten des Synodus war die inhaltliche Linie der vorgesehenen
Eingliederung vorgegeben; der Konig ordnete an, «das Augenmerk darauf zu
richten, dal} bei der Vereinigung durchaus kein Gewissenszwang namentlich riik-
sichtlich [!] des Gebrauchs des Abendmahls eintrete, und dal3 die franzosische
Sprache aus dem Gottesdienste der Reformirten unfehlbar entfernt werde».”

Allein zu dem Zweck, die Eingliederung der reformierten Gemeinden in die
lutherische Kirche und damit den Verlust ihrer bislang durch das Aufnahmepri-
vileg von 1699 garantierten Autonomierechte zu besiegeln, sollte noch ein letztes
Mal eine reformierte Synode zusammentreten.”” Vom Kdénig fiir den 28.1.1823
nach Stuttgart berufen, hatte dieses Gremium, dem neben drei kéniglichen Kom-
missaren sechs Pfarrer und zehn Gemeindevertreter angehorten, keine eigentli-
chen Entscheidungen zu treffen; formliche Abstimmungen fanden denn auch
nicht statt. Da Dekan Anhéduser und die tbrigen reformierten Pfarrer die Ziele
der koniglichen Religionspolitik ohnehin teilten, bestand der Zweck der Veran-
staltung im Wesentlichen darin, auch die Laiensynodalen auf Kurs zu bringen.
Es erscheint bezeichnend, dass von den drei Tagesordnungspunkten der wichtig-
ste und theologisch brisanteste — die kirchliche und schulische Vereinigung mit
den Lutheranern — am wenigsten strittig war. Eine eigentliche theologische De-
batte kam gar nicht erst zustande. Doch auch die Frage der Kirchenverfassung
und der Beibehaltung von Elementen der presbyterial-synodalen Kirchenordnung
wurde nicht thematisiert, weder von den Pfarrern noch von den Vertretern der
Gemeinden. Die wenigen Monita, die zu diesem Tagesordnungspunkt {iberhaupt
vorgebracht wurden, zielten auf die vom Konig ja bereits in Aussicht gestellte
Riicksichtnahme auf die angestammten Formen der Abendmahlsfeier. Als deut-
lich schwieriger erwies es sich dagegen, die Synodalen zum Verzicht auf die
franzosische Sprache zu bewegen. Anscheinend definierten die Waldenser zu
Beginn des 19. Jahrhunderts ihre Identitédt eher sprachlich und kulturell als kon-
fessionell.” Symptomatisch erscheint das Votum des Abgeordneten Baral aus
Pinache, wonach die Waldenser jede Verdnderung und auch die Vereinigung mit
der lutherischen Kirche gerne hinnehmen wollten, «wenn sie nur ihre alten Rech-
te und die franzosische Sprache behielten».”” Auch der letzte Tagesordnungs-
punkt, der Verzicht auf das Pfarrerwahlrecht, fithrte noch zu heftigen Diskussio-
nen. Letztlich aber konnten sich die Synodalen dem nachdriicklich vorgetragenen
Willen des Konigs nicht versagen.

Am 7. September 1823 wurde die kirchliche Eingliederung der Waldenserge-
meinden durch eine konigliche Entschliessung formlich verfiigt.”® Danach sollten
die franzdsische Sprache und die freie Wahl der Pfarrer und Schulmeister abge-
schafft werden. Die reformierte Abendmahlsfeier sollte erhalten und neben der

?2 Zitiert nach Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 97.

? Zum Folgenden Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60),
98-106.

™ Vgl. Gabriel Audisio, Migrations vaudoises, in: Hartweg/Jersch-Wenzel (Hg.), Die Huge-
notten und das Refuge (wie Anm. 44), 179-185, hier: 185.

7 Zitiert nach Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 103.

’® Ediert bei Kiefner (Hg.), Privilegien (wie Anm. 7), IT 785f.



32 Wolf-Friedrich Schdufele

lutherischen weiterhin praktiziert werden. In Einzelheiten der Kirchen- und
Schulvereinigung und der Sprachenfrage wurde mit Ubergangsregelungen den
Wiinschen der Gemeinden Rechnung getragen.

Trotzdem erwies sich die Durchfiithrung der Beschliisse in der Praxis als
schwierig.”” Mehrere Gemeinden leisteten vor allem in der Sprachenfrage erbit-
terten Widerstand, wobei sich die Gemeindebasis gegen die eigenen Pfarrer
stellte. In Stuttgart und Cannstatt hatte die Vereinigung keinen dauernden Be-
stand; 1837 kam es hier zur Neugriindung einer selbstindigen reformierten Ge-
meinde, die zehn Jahre spiter vom Konig approbiert wurde und bis heute be-
steht. Im Ubrigen wurde die kirchliche Vereinigung durch den unerwarteten Tod
des reformierten Dekans Anhduser am 8.7.1824 beschleunigt, insofern nun die
reformierten Gemeinden den lutherischen Dekanen unterstellt wurden. Im Jahre
1827 waren nach dem Abschlussbericht des Konsistoriums alle Waldenserge-
meinden mit den Lutheranern vereinigt. Die kulturelle Assimilation folgte der
politischen und kirchlichen Eingliederung mit einer Phasenverschiebung um ein
Halbjahrhundert. Um 1870, fast zwei Jahrhunderte nach ihrer Aufnahme, waren
die Waldenser in der Gesellschaft ihrer deutschen lutherischen Aufnahmelédnder
«angekommeny.

Von der Toleranz zur Assimilation

1840 schrieb Goethe in seinen «Maximen und Reflexionen»: «Toleranz sollte
eigentlich nur eine voriibergehende Gesinnung sein: sie muss zur Anerkennung
fiihren. Dulden heisst beleidigen».”® Unser Uberblick iiber die Geschichte des
waldensischen Refuge in den lutherischen Territorien Stidwestdeutschlands kann
den Blick fiir die Ambivalenz des Verhiltnisses von Toleranz und Anerkennung
schirfen. In knapp 120 Jahren schlug die Rechtsstellung der waldensischen Exu-
lanten von einem ins andere Extrem um: von der Toleranz auf der Basis einer
durch furstliche Privilegien begriindeten Ausnahmegesetzgebung zur verfas-
sungsrechtlich garantierten Paritit. Beides entsprach unter jeweils zeitspezifisch
veranderten Bedingungen derselben neuzeitlichen Fundamentaltendenz zur Ver-
dichtung von Staatlichkeit, hatte aber fiir die Lebensbedingungen der Réfugiés
sehr verschiedene Konsequenzen. Dabei war es gerade die vermeintlich minder-
wertige, ja beleidigende Toleranz in den anderskonfessionellen Aufnahmelén-
dern, die es den Waldensern gestattete, eine rechtlich und kirchlich weitgehend
autonome Existenz zu fiihren. «Die obrigkeitliche Privilegienpolitik bildete den
Ersatz fiir eine weder von den Waldensern noch von den Landesherren gewollte
Integration in das fremdsprachliche, fremdkonfessionelle und fremdkulturelle

"7 Hermle, Das Ende der wiirttembergischen Waldenserkirche (wie Anm. 60), 108-111.

7 Johann Wolfgang von Goethe, Werke, hg. von Erich Trunz (Hamburger Ausgabe). Bd. 12:
Schriften zur Kunst und Literatur. Maximen und Reflexionen, Miinchen 1998, 385. Vgl.
Stefi Jersch-Wenzel, Toleranz und Okonomie im 18. Jahrhundert, in: Hartweg/Jersch-Wen-
zel (Hg.), Die Hugenotten und das Refuge (wie Anm. 44), 147-157, 151f.



Waldenser in Siidwestdeutschland 33

Umfeld».” Mit der Gewihrung rechtlicher Paritit wurden die Réfugiés dagegen
cinem bislang unbekannten Assimilationsdruck ausgesetzt, der ihrer Selbstandig-
keit und ihren angestammten Freiheiten ein rasches Ende setzte.

Von der Toleranz zur Assimilation — Das Refuge der Waldenser in Stidwestdeutschland
Die aus Frankreich geflohenen calvinistischen Hugenotten fanden im Heiligen Rémischen
Reich gewohnlich in calvinistischen Territorien Zuflucht. Im Gegensatz dazu wurden die
1685/86 und erneut 1698 aus den Alpentilern des Piemont vertriebenen Waldenser, ob-
wohl ebenfalls Calvinisten, mehrheitlich von lutherischen Fiirsten in Stidwestdeutschland
aufgenommen, besonders vom Herzog von Wiirttemberg und vom Landgrafen von Hes-
sen-Darmstadt. In ihrer neuen Heimat genossen die Fliichtlinge eine blosse Duldung auf
Grund furstlicher Privilegien, mit denen fiir sie ein Ausnahmerecht geschaffen wurde.
Doch gerade diese Ausnahmestellung ermoglichte es den waldensischen Exulanten, fast
120 Jahre lang eine weitreichende politische und religiése Autonomie zu behaupten. Erst
die Verkiindung religioser Paritdt im frithen 19. Jahrhundert zwang die Nachfahren der
Waldenser zur kulturellen und konfessionellen Assimilation.

De la tolérance a | 'assimilation — Le refuge des Vaudois en Allemagne du Sud-Quest

Dans le Saint Empire romain, les Huguenots calvinistes fuyant la France trouvaient habi-
tuellement refuge dans des territoires calvinistes. Contrairement aux Vaudois chassés des
vallées des Alpes piémontaises en 1685/86 et derechef en 1698: bien que calvinistes
également, ils étaient majoritairement regus par des princes luthériens en Allemagne du
Sud-Ouest, notamment par le duc de Wiirttemberg et par le landgrave de Hesse-Darm-
stadt. Les réfugiés étaient tolérés dans leur terre d’accueil uniquement grace a un droit
d’exception concédé par des priviléges princiers. Ce fut néanmoins précisément cette si-
tuation exceptionnelle qui permit aux exilés vaudois d’affirmer une autonomie politique et
religieuse importante pendant prés de 120 ans. La déclaration de la parité religieuse au dé-
but du 19éme siécle for¢a finalement les descendants des Vaudois a ’assimilation cultu-
relle et confessionnelle.

From toleration to assimilation — The refuge of the Waldensians in south-west Germany

The Calvinist Huguenot refugees from France normally found asylum in Calvinist terri-
tories within the Holy Roman Empire. But the Waldensians driven from the alpine valleys
of Piedmont in 1685/86 and again in 1698, though also Calvinists, were received mainly
by Lutheran Princes in south-west Germany, principally by the Duke of Wiirttemberg and
the Landgrave of Hesse-Darmstadt. There, the refugees were only tolerated on the basis of
privileges given to them by the prince in the form of exceptional law. But with this
extraordinary position the Waldensian exiles were able to maintain a wide degree of po-
litical and religious autonomy for nearly 120 years. It was only after the declaration of
confessional equality in the early nineteenth century that the descendants of the Walden-
sian immigrants could no longer escape cultural and confessional assimilation.

Schliisselbegriffe — Mots clés — Keywords

Konfessionsmigration — migration confessionelle — confessional migration, Waldenser —
Vaudois — Waldensians, Wiirttemberg, Hessen-Darmstadt, Privilegien — privileges —
privileges, Toleranz — tolerance — toleration, Religionsfreiheit — liberté religieuse — free-
dom of religion, Assimilation — assimilation — assimilation

Wolf-Friedrich Schéufele, Prof. fiir Kirchengeschichte an der Philipps-Universitt
Marburg.

™ Asche, Waldenser (wie Anm. 3), 1089.



	Von der Toleranz zur Assimilation : das Refuge der Waldenser in Südwestdeutschland

