Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS






Rezensionen — Comptes rendus 531

Martianus Capella, Die Hochzeit der Philologia mit Merkur (De nuptiis Philologiae et
Mercurii), ibersetzt mit einer Einleitung, Inhaltsiibersicht und Anmerkungen versehen
von Hans Giinter Zekl, Wiirzburg, Kénigshausen & Neumann, 2005, 349 S.

Martianus Capella gehort zu jenen riickwirtsgewandten Autoren, welche die Zukunft
schufen. Denn dem Versuch dieses obskuren Verfassers, zu Beginn des 5. Jahrhunderts
nach Christus die traditionellen sieben Freien Kiinste in Vers und Prosa zu beschreiben,
war ein jahrhundertelanger grosser Erfolg beschieden. Der allegorische Rahmen — eben
die «Hochzeit Merkurs mit der Philologie» — trug entschieden zu seiner Popularitét bis in
die Frithe Neuzeit hinein bei. Spdter fand man an dieser sonderbaren Enzyklopéddie des
antiken Grundwissens keinen Gefallen mehr. Martianus Capella fiel aus dem Kanon. In-
zwischen ist auch der Kanon tot. Wozu sollte man also dieses Werk lesen? Einerseits als
Dokument der Bildungsgeschichte, andererseits als immer noch anregendes Zeugnis fiir
das Unterfangen, die Fundamente der eigenen Kultur in einem Buch zusammenzufassen.
Man wird dementsprechend die erste vollstindige deutsche Ubersetzung der «Hochzeit»
begriissen diirfen, welche einen solchen Schatz fiir den modernen Leser hebt. Doch ist der
Versuch nur teilweise erfolgreich. Zum einen hitte der Ubersetzer in der mageren Ein-
fithrung (7-21) nicht auf die Pointen (zumal sie selten ziinden), sondern auf solide Infor-
mation iiber Autor, Werk, Uberlieferung und Rezeption Wert legen miissen. Eine Biblio-
graphie hiitte auch nicht geschadet, ja sic hitte auch dem Ubersetzer weitergeholfen: Wem
z.B. das Wesen und die Struktur der antiken Grammatica derart fremd sind (14 f.), hitte
sich weniger an den «produktiven Anstossen» des Textes ergotzen als vielmehr ein paar
cinschligige Arbeiten lesen sollen. Was die Ubersetzung angeht, bemiiht sich Zekl um
grosstmogliche Treue zum lateinischen Text. Dass der Leser bisweilen Miihe hat, zu fol-
gen, mag also durchaus der Vorlage anzulasten sein. Auch Zekls Wiedergabe trigt aller-
dings kaum dazu bei, die Lektiire zu erleichtern: Zwar ist die Nachahmung des originalen
Duktus tiber weite Strecken gelungen, eine iiberméssige Orientierung an der Vorlage fiihrt
aber dennoch oft zu unnétigen Verkomplizierungen. Versuche der Paraphrasierung
wiederum geraten allzu umstéindlich. Beispielsweise lédsst sich die Junktur annuente love
(Mart. Cap. 1 96) in tretffender Kiirze durch einen Pripositionalausdruck fassen. Zekls
hypotaktische Auflosung (65) ist nicht notwendig und zeigt ausserdem einen fehlerhaften
Tempusgebrauch im Deutschen. Storend wirken zudem einige stilistische Eigenheiten des
Ubersetzers, wie die besonders hiufig wiederkehrende inverse Wortstellung, die teilweise
durch das lateinische Original keineswegs angezeigt ist (vgl. wiederum Mart. Cap. I 96:
«auf allen Mirkten und Wegkreuzungen machen bekannt den Leuten»). Vor allem ist be-
dauerlich, dass Zekl manch unterhaltsames Detail der artifiziellen Sprache Martians ent-
geht. Es wird kaum ein « Windhauch» (54) entstehen, wenn Merkur eine virga durch die
Luft sausen ldsst (Mart. Cap. I 26: his dictis Virtus praecedentis officio ac Mercurialis
uirgae perflatione concussa in caelum itura sustollitur; abgesehen davon diirfte die virga
Mercurialis hier keine «Gerte», sondern den Heroldsstab des Goétterboten bezeichnen, vgl.
Stat. Silv. I 1,189). So kann die Ubersetzung insgesamt einen nur unzureichenden Ein-
druck der Ideenfiille und der charmanten Einzelheiten, die trotz aller dem Autor gewohn-
lich zugeschriebenen Schwichen zu eigen sind, vermitteln. Die auf dem Titelblatt ange-
kiindigten «Anmerkungen» sind schliesslich nicht der Rede wert. Wer Martianus Capella
kennenlernen méchte und des Italienischen michtig ist, wird zur beispielhaften Uber-
setzung und Kommentierung der «Hochzeit» durch Ilaria Ramelli (Le nozze di Filologia ¢
Mercurio, Milano 2001) greifen. Allen anderen wird auch nach dieser Verdffentlichung
nichts anderes tibrig bleiben, als Latein zu lernen, um das sperrige Original zu bewiltigen.

Erlangen Michele C. Ferrari/Nina Irrgang

SZRKG, 101 (2007)



532 Rezensionen — Comptes rendus

Robert Bartlett, The Hanged Man. A Story of Miracle, Memory, and Colonialism in the
Middle Ages, Princeton, Princeton University Press, 2004 (Paperback 2006), XI+168 S.,
[1.

In der Einleitung zu seinem Meisterwerk Les rois thaumaturges (1924) entschuldigte sich
Marc Bloch noch dafiir, «aus dem, was bislang bloss Anekdote war», Geschichte gemacht
zu haben. Dass sich in sogenannten Anekdoten ganze Epochen spiegeln kdnnen, braucht
heute nicht mehr bewiesen zu werden. Ein schénes Beispiel fiir einen Ansatz, der das
Grosse im Kleinen sucht, ist Robert Bartletts The Hanged Man.

Die Geschichte («story»), die Anlass zu dieser mikrohistorischen Studie gegeben hat,
handelt von William Cragh, einem walisischen Strassenrduber bzw. Rebell — die Zeug-
nisse gehen auseinander —, der 1290 in Swansea gehidngt werden sollte, dem Tod aber
durch das Eingreifen des 1282 verstorbenen Thomas de Cantilupe, Bischof von Hereford,
entrann. Erhalten hat sich diese Geschichte in den Aussagen mehrerer direkt Beteiligter,
darunter William Cragh selbst, die 1307 in London und Hereford im Rahmen des
Kanonisierungsprozesses von Thomas de Cantilupe einvernommen wurden. Die zentrale
Frage, um die es dabei ging, lautete wie folgt: War William Cragh tatsdchlich am Galgen
gestorben? Wenn ja, so handelte es sich bei seiner anschliessenden Wiedererweckung um
ein Wunder, das dem vormaligen Bischof von Hereford zugeschrieben werden konnte und
ein Argument — unter vielen — fur seine Heiligsprechung darstellte. Letztere war von
Thomas’ ehemaligem Kaplan und Nachfolger Richard Swinfield gleichsam vorwegge-
nommen worden, als er 1287 die Gebeine seines Vorgédngers feierlich in ein neues Grab in
der Kathedrale von Hereford tiberfiihren liess. Dass seine Rechnung aufging, ldsst sich
daran ersehen, dass die Translation eine Welle von Wunderheilungen nach sich zog — und
nicht zuletzt auch die wundersame Rettung des William Cragh. Im selben Jahr 1290
erstattete Swinfield Papst Nikolaus IV. iiber die von Thomas bewirkten Wunder Bericht.
Bis es jedoch zur férmlichen Eréffnung eines Kanonisierungsprozesses kam, sollte es —
trotz unablédssiger Bemithungen Swinfields, der das englische Episkopat und die Krone fiir
sein Ziel zu mobilisieren wusste — noch sechzehn Jahre dauern, was Bartlett auf die be-
wegte Geschichte des Papsttums in den dazwischenliegenden Jahren zuriickfiihrt. Aber
auch danach zog sich das Verfahren noch vierzehn Jahre hin, bis Thomas de Cantilupe
schliesslich von Johannes XXII. 1320 heiliggesprochen wurde.

Die Geschichte des gehidngten und wieder ins Leben zuriickgerufenen Cragh — nur ein
Element aus den Kanonisierungsakten — er6ffnet einem einen unverhofften Blick in die
Welt des englisch-walisischen Grenzlandes (the «March of Wales») und seiner wechsel-
vollen Vergangenheit. Gleichzeitig beleuchtet der Autor anhand dieses Beispieles den
Verlauf eines Kanonisierungsprozesses im frithen 14. Jahrhundert, wobei er natiirlich die
auf dem Spiel stechenden «hoheren» Interessen anspricht. Seine eigentliche Neugier gilt
indes der konkreten «Feldarbeit» der papstlichen Kommissare, welche die fiir die Urteils-
findung benotigten Zeugenaussagen sammelten. Ein Problem, das sich ithnen im konkre-
ten Fall stellte, war sprachlicher Natur: Die aus Frankreich und England stammenden
Kommissare verstanden kein Walisisch und mussten zwei sprachkundige Franziskaner
aus dem Konvent von Hereford als Ubersetzer verpflichten.

The Hanged Man ist — unterhaltsam und unpritentios geschrieben — einer breiteren
Leserschaft zugedacht. Damit gehort die Studie in eine typisch angelsidchsische Kategorie
von klugen «Sachbiichern», die auch von den Fachleuten nicht verschmiht werden. Als
Konzession an das Zielpublikum wurden die Nachweise an den Schluss verbannt. Eine
Bibliographie fehlt, hingegen verfiigt das Biandchen iiber ein Register.

Miinchen Georg Modestin

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 533

Jacques Gélis, Les enfants des limbes. Mort-nés et parents dans |'Europe chrétienne,
Audibert, 2006, 396 S., Karten und Abb.

Das vorliegende Buch gewinnt unerwartete Aktualitit durch die Tatsache, dass die katho-
lische Internationale Theologenkommission auf Anregung von Papst Benedikt XVI., da-
mals noch Kardinal Ratzinger, am 20. April 2007 nicht den Pflichtzélibat, wohl aber den
Limbus fiir die Kinder abgeschafft hat, mit der Begriindung, dass dieser keine Glaubens-
wahrheit, sondern nur eine Hypothese darstelle. Der Limbus fiir die Kinder («limbus
puerorumy») war im 12. Jahrhundert flir die totgeborenen Kinder ohne Taufe erfunden
worden, in Analogie zum «Limbus patrum» fiir die Gerechten des Alten Testaments, die
die Taufe noch nicht hatten empfangen kénnen, weil es sie damals noch nicht gab, und im
Zusammenhang mit der Erfindung des Fegefeuers fiir die Biissenden (Gélis, 175f.). Im
Unterschied zum «Limbus patrum» und vor allem zum Fegefeuer war der Limbus der
Kinder nie richtig rezipiert worden und hatte sich nie richtig durchsetzen konnen; der
beste Beweis fiir diese «Nicht-Rezeption» sind die «sanctuaires a répit», die am Ende des
Spitmittelalters auftauchen und mit der katholischen Reform Ende des 16./Anfang des 17.
Jahrhunderts eine gewaltige Renaissance erlebten, und denen das vorliegende Buch ge-
widmet ist. Bei den «sanctuaires a répit» handelte es sich um Gnadenstitten, an denen tot-
geborene Kinder zum Leben erweckt wurden, nicht um weiterzuleben, sondern «le-
diglich» um die Taufe zu empfangen und dann wieder zu sterben und in geweihter Stitte
— nicht selten um die genannten «sanctuaires a répit» herum — beerdigt zu werden. Solche
«sanctuaires a répit» hat es im 6stlichen Frankreich, in Belgien, in Osterreich und um
Trient herum sowie in der Schweiz und im Aostatal gegeben (12f., 76, 194 und 212), in
der frithen Neuzeit nicht selten in Gebieten, in denen Katholiken und «Héretiker» (von
Gélis nicht in Anfithrungszeichen gesetzt) nebeneinander wohnten. Der Autor geht seinen
Gegenstand indessen weder geographisch noch historisch an, sondern gewissermassen ty-
pologisch: vom Aufbruch der Eltern (Kap. 2) bis zur Beerdigung des Kindes (Kap. 11),
mit gewichtigen «Exkursen» iiber die Kontroversen, welche die «sanctuaires a répit» zu
praktisch allen Zeiten ausgelost haben (Kap. 7), angefangen von der Kontroverse, die sich
im Jahr 1486 zwischen dem Bischof von Konstanz und dem Rat von Bern um den Wall-
fahrtsort Oberbiiren (bei Biiren an der Aare) entspann (Kap. 7), bis zur gewissermassen
wissenschaftlichen, medizinischen Untersuchung, die Eusebius Amort, ein aufgeklérter
Benediktinerménch, in der Mitte des 18. Jahrhunderts im Auftrag der Kurie im Wall-
fahrtsheiligtum Ursberg (in der Nidhe von Augsburg) anstellte (Kap. 8). Gélis fragt sich
aber auch, was man (und frau) dort mit den totgeborenen, ungetauften Kindern anstellte,
wo es, wie in Westeuropa und Italien, keine «sanctuaires a répit» gab, und stellt die ent-
sprechenden «rites de substitution» vor (Kap. 10). In einem letzten Kapitel (Kap. 13) fiihrt
er uns vor Augen, warum die Angste der Viter und Miitter, die ein bereits beerdigtes und
halb verwestes Kind wieder ausgruben und zu einem mehr oder weniger weit entfernten
«sanctuaire a répit» trugen, uns heute gar nicht so fremd sind, gerade weil wir uns Heutige
fiir totgeborene Kinder zwar nicht unbedingt mehr die Taufe und das ewige Leben, aber
doch einen Eintrag ins Familienbiichlein und ein anstdndiges Begridbnis wiinschen. Alles
in allem ein sehr lesenwertes, engagiertes Buch eines Autors, der sich seit Jahren mit dem
Thema befasst und jetzt die erwartete Synthese geschrieben hat.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 101 (2007)



534 Rezensionen — Comptes rendiis

Franck Mercier, La Vauderie d’Arras. Une chasse aux sorciéres a l'Automne du Moyen
Age, Rennes, Presses universitaires, 2006 (= Collection «Histoire»), 414 S.

Bei der «Vauderie» von Arras handelt es sich um eine Hexenverfolgung, die in den Jahren
1459-1460 die nordfranzosische Stadt Arras erschutterte, die damals zum Herzogtum
Burgund gehorte. Die Bilanz ist erschreckend: von rund 30 Angeklagten wurden, in drei
grossen Hinrichtungszeremonien (9. Mai, 7. Juli und 22. Oktober 1460) rund ein Dutzend
hingerichtet (Tabelle S. 287) und die anderen zum Teil mit harten Strafen belegt. Da die
Denunziationen in immer bessere Kreise reichten, appellierten die Bessergestellten an das
Parlament von Paris, das die Urteile schliesslich annullierte, erstmals 1469, aber damals
konnte das Parlament die Annullierung gar nicht durchsetzen, weil Arras noch zum Her-
zogtum Burgund gehorte. Nach dem Tod Herzog Karls des Kiihnen in der Schlacht von
Nancy 1477 liess der franzosische Konig Ludwig XI1. das Artois — und damit Arras — mili-
tarisch besetzen und 1491 konnten die «Hexer» und «Hexen» von 1459/1460 rehabilitiert
werden, ein dusserst seltener Vorgang in der Geschichte der grossen europdischen Hexen-
verfolgungen (Kap. 18). Dabei wurden die Prozessakten zerstort, so dass fiir die Rekon-
struktion der Verfolgung von 1459/1460 eigentlich nur sehr wenige und unspezifische
Quellen bleiben: die Chronik des Jacques Du Clercq, die zwischen Hof- und stédtischer
Historiographie anzusiedeln ist, sowie zwei Traktate, die im Zusammenhang mit der Ver-
folgung von 1459/1460 entstanden sind, der «Traktat gegen die Sekte der Waldenser» des
Jean Tinctor, der sehr rasch von der lateinischen in die franzosische Sprache iibersetzt
wurde («Traité du crisme de Vauderie»), sowie die «Recollectio casus, status et condicio-
nis Valdensium ydolatrarum ...», die wahrscheinlich von einem Mitglied des Inquisitions-
gerichts stammt. Beide Traktate nehmen in allerschirfstem Masse Partei gegen die ver-
folgten «Hexen» und «Hexer» (hier in der hédretischen Tradition der Verfolgungen als
«Waldenser» bezeichnet), wihrend der Chronist Jean Du Clercq sehr ambivalent und un-
durchschaubar bleibt (immerhin schreibt er erst nach dem Ende der Verfolgungen und
nachdem die zu Unrecht Verurteilten in Appellation gegangen waren, also bereits im Wis-
sen darum, dass die Urteile anfechtbar waren; siche Kap. 19). Quellenmissig keine be-
neidenswerte Ausgangslage!

Der Autor, Franck Mercier, geht seinen Gegenstand aut sehr unkonventionelle Weise
an; er gibt zwar am Anfang einen Uberblick iiber die Ereignisse nach der Chronik des
Jacques Du Clercq (9-13), aber dann geht er nicht chronologisch vor, sondern versucht in
einem ersten Teil herauszufinden, welche Rolle der Herzog von Burgund, damals Philipp
der Gute, in dieser Verfolgung gespielt hat. Bis zu Mercier war man (Huizinga) eher der
Meinung, dass der Herzog von Burgund gegen die Verfolgung war, was man ja von ihm,
einem guten Fiirsten, auch so erwartete. Dagegen stellt der Verfasser die These, dass der
Herzog die Verfolgungen unterstiitzt habe, weil mit der himmlischen zugleich die welt-
liche Majestét in Frage gestellt gewesen sei, eine These, die Mercier von seinem Lehrer,
Jacques Chiffoleau, iibernommen hat, der Ahnliches fiir den Herzog von Savoyen, Ama-
deus VIII., zu beweisen versuchte (Jacques Chiffoleau, Amédée VIII ou la Majesté im-
possible?, in: Amédée VIII — Félix V, premier duc de Savoie et pape [1383-1451], éd. par
B. Andenmatten et A. Paravicini Bagliani, Lausanne 1992, p. 19-49). Um seine These zu
unterstiitzen, widmet Mercier den zweiten Teil seines Buches einem Aufstand, der in den
1450er Jahren in der Stadt Gand stattfand, doch gelingt ihm seine Demonstration letztlich
nicht, auch wenn er versucht, die Quellen gegen den Strich zu lesen; die Haltung des Her-
zogs bleibt zumindest widerspriichlich — und die des Autors auch. Dagegen ist der dritte
Teil des Buches, wo Mercier aufgrund der spirlichen und zum gréssten Teil nicht juris-
tischen Quellen das Prozessverfahren von der Voruntersuchung bis zur Bestrafung und
schliesslich bis zur Rehabilitierung der Verurteilten rekonstruiert, ein wahres Meister-
stiick, das man mit viel Gewinn liest.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 535

Catherine Rider, Magic and Impotence in the Middle Ages, Oxford u.a., Oxford Univer-
sity Press, 2006.

Fiir den Frithneuzeitforscher ist die Verbindung zwischen Magie und Impotenz nichts
Neues, zihlt das die geschlechtliche Reproduktion verhindernde maleficium doch zum
eher géngigen Repertoire der Hexereivorwiirfe. Fiir die Erforschung des christlichen Mit-
telalters aber, das spitestens seit den viel rezipierten Ausfithrungen Augustinus’ und Isi-
dors Magie eng verbunden mit dimonischen Machten sah, ist dieses Feld noch weitest-
gehend terra incognita und werden die wenigen bekannten Schlaglichter oft cher als Ku-
riosititen wahrgenommen. Eine Ausnahme bildet die griindliche und von Rider trotz brei-
ter Verarbeitung auch deutschsprachiger Literatur leider nicht zur Kenntnis genommene
Arbeit von Josef Loffler (Die Storung des geschlechtlichen Vermdgens in der Literatur
der autorativen Theologie des Mittelalters, 1958). Ansonsten aber war man bisher noch
am ehesten geneigt, im Umfeld des viel diskutierten «Volksglaubens» solche Vorstel-
lungswelten als alltdglich hinzunehmen.

Dagegen geht die Vf. in ihrer an der Universitdt London entstandenen Dissertation den
gelehrten Konzepten von magisch bedingter Impotenz nach und betritt damit im Hinblick
auf die Breite und Tiefe ihrer Untersuchung durchaus noch Neuland. Drei akademische
Disziplinen werden dabei genauer untersucht: (kanonische) Jurisprudenz, Theologie und
Medizin. Gerade in der universitiren Welt des Mittelalters sind diese drei oft eng in per-
soneller und konzeptioneller, vor allem und durchweg aber in begrifflicher Hinsicht mit-
einander verwoben. Rider setzt aber bereits deutlich frither ein und kann nach einem kur-
sorischen Durchgang durch antike Ansichten und Praktiken Hinkmar von Reims als ersten
mittelalterlichen Theoretiker der Impotenzzauberei anfiithren, der im Jahre 860 den Schei-
dungswunsch Lothars II. mit dem Hinweis beschied, dessen Konkubine Waladrada habe
ihn durch Zauber dazu gebracht, seine Frau Theutberga abzulehnen. Einen grossen Teil
der Studie nehmen kanonistische Quellen und Busshandreichungen ein; eine Ubersicht
der tiberlieferten Fille vorgeblich magisch bedingter Impotenz zwischen 800 und 1450
wird bequem greifbar im Anhang (229-231) zusammengestellt. Die Darstellung kulmi-
niert um die Wende vom 14. auf das 15. Jahrhundert: «By 1400, magically-caused impo-
tence was a clearly defined phenomenon and the rules that governed cases were well es-
tablished.» (186) Zu Recht sieht Rider die Griinde fiir den Riickgang der gelehrten Aus-
einandersetzung mit magisch bedingter Impotenz im Aufkommen der stereotypen Hexe-
reivorstellung, die nun anstelle des Magiers trat. Sie argumentiert weiter, dass erst im Zu-
ge dieser gedanklichen Neuorientierung um 1400 die gelehrte Literatur einen in sich rela-
tiv geschlossenen Diskurs ohne engere Riickbindung an populédre Vorstellungen abbildet.
Diese an sich erst einmal bedenkenswerte These bedarf freilich noch intensiverer Unter-
suchung. Allzu kursorisch wird das 15. Jahrhundert, das ja gerade die Gegenfolie zum
Beweis der These liefern soll, durchschritten; Zweifel mag man auch an der tatsdchlichen
Beispielhaftigkeit mancher angefiihrter Schriften hegen.

Ob man den Optimismus der Vf. teilen mag, durch das Periskop gelehrter Traktatkul-
tur einen Blick auch auf die wahrlich ozeanischen Weiten der Praktiken und Vorstellungs-
inhalte populdrer Magie vor 1400 zu erheischen, bleibt dahingestellt. Auch ohne dies
bleibt Riders ausgesprochen materialreiche und griindliche Studie aber von allergrosstem
Wert fiir die Erforschung der Rolle magischer Vorstellungen in der Gedankenwelt des
christlichen Mittelalters. Sie leistet wichtige Grundlagenarbeit, die hoffentlich bald An-
bindung an weitere Forschungen finden wird.

Fiir eine knappe Zusammenfassung ihrer Thesen sei der interessierte Leser im Ubrigen
auf Riders Beitrag gleichen Titels im Newsletter der Societas Magica, Fall 2004, 1-4, hin-
gewiesen.

Bochum Hiram Kiimper

SZRKG, 101 (2007)



536 Rezensionen — Comptes rendus

Heresy and the persecuting society in the Middle Ages. Essays on the work of R. 1. Moore,
ed. by Michael Frassetto, Leiden-Boston 2006 (Studies in the history of Christian tradi-
tions, vol. 129), 338 S.

Michael Frassetto, Introduction (1-9), stellt die Grundgedanken von R. I. Moores wichtigs-
ten Biichern (The Origins of European Dissent, 1977; The Formation of a Persecuting
Society, 1987; The First European Revolution, c. 970-1215, 2000) dar. Fiir Moore ist das
Auftauchen von Héresien im frithen 11. Jahrhundert nicht auf fremde (bogomilische) Ein-
fliisse zuriickzufiihren, sondern auf Erfolge und Misserfolge der gregorianischen Reform.
Die Reaktion auf das Auftauchen von abweichenden religiosen Meinungen war die Bil-
dung einer «Persecuting Society», die das «Andere» als «Verschworung» wahrnahm und
zu eliminieren und dédmonisieren (stereotypisieren) versuchte. So bereitete Moore den
Weg fiir die heute weit verbreitete Auffassung, dass Héaretiker und Héresie ebenso sehr
von orthodoxen Kommentatoren wie von den mutmasslichen Héretikern selber konstruiert
worden sind. — Edward Peters, Moore’s Eleventh and Twelfth Centuries: Travels in the
Agro-Literate Polity (11-29), betrachtet Moores Gesamtwerk aus dem Blickpunkt von
«The First European Revolution» (2000) und stellt fest, dass die «Persecuting Society»
(1987) hier in den Dienst einer umfassenderen zentralisierenden und monopolisierenden
Gesellschaft gestellt wird. — Daniel F. Callahan, Ademar of Chabannes and the Bogomils
(31-41), meint aufgrund von Ademar von Chabannes (um 988-1034) zum grossen Teil
noch unpublizierten Predigten, dass im frithen 11. Jahrhundert in Aquitanien tatsdchlich
Bogomilen oder von diesen beeinflussten Individuen aufgetaucht seien. — Arthur Siegel,
Italian Society and the Origins of Eleventh-Century Western Heresy (43-72), fiihrt die
Hiresie, die sich 1028 in Monforte (bei Asti, im Piemont) dusserte, eher als auf irgend-
welche Bogomilen auf die Reformbewegung in Italien selber zuriick, die von starkem
Antiklerikalismus geprdgt war und Kreuz und Reliquien gewissermassen als Symbole
weltlicher Gewalt (der Bischofe) verwarf. Es ist aber auch nicht ganz auszuschliessen,
dass — wie R. I. Moore selber gemeint hat —, die Aufstindischen von Monforte vom Erz-
bischof von Mailand zu Haretikern gestempelt wurden, weil er sich ihres Kastells be-
méchtigen wollte. — Michael Frassetto, Pagans, Heretics, Saracens, and Jews in the Ser-
mons of Ademar of Chabannes (73-91), versucht zu zeigen, dass wenn Ademar von Cha-
bannes von den spitantiken und frithchristlichen Hiretikern spricht, er die zeitgends-
sischen (in seiner Heimat Aquitanien) meint und sie zu Recht als Manichier bezeichnet. —
Bernard Hamilton, Bogomil Influences on Western Heresy (93-114), fiihrt alle Argu-
mente ins Feld, die geeignet sind, Robert Moores Ansicht, das die mittelalterlichen Hére-
sien ein Produkt der autochthonen Reformen gewesen seien, in Zweifel zu ziehen. — Mal-
colm Barber, Northern Catharism (115-137), versammelt alle Zeugnisse tiber den Katha-
rismus in Nordfrankreich und am Niederrhein und kommt zum Schluss, dass dieser zwar
wohl auch externe Wurzeln hat, dass er aber in Nordfrankreich einen wesentlich weniger
giinstigen Néhrboden gefunden hat als der siidliche Katharismus im Languedoc und des-
halb in seinen Ausmassen nicht mit diesem verglichen werden kann. — Claire Taylor,
Authority and the Cathar Heresy in the Northern Languedoc (139-194), untersucht in Ent-
sprechung zu Robert Moores Maxime, dass die Héresie am besten in einem bestimmten
sozialen (und politischen) Kontext interpretiert werden soll, den Katharismus im nord-
lichen Langudoc (Agenais und Quercy) und kommt zum gleichen Schluss wie Moore:
dass die Repression hier in einem grossen Missverhiltnis zur eigentlichen Gefahr stand
(over-reaction, 194). Eine Karte wire von Nutzen gewesen. — Laurence W. Marvin, The
Massacre at Béziers, July 22, 1209: A Revisionist Look (195-225), analysiert das Mas-
saker von Béziers, das als eines der schlimmsten tiberhaupt gilt, mit der Schlussfolgerung,
dass der Terror (ausgedriickt in dem von Césarius von Heisterbach kolportieren «Tétet sie
alle, Gott wird die Seinen finden») gewollt war, weil dieser Auftakt des Albigenserkreuz-
zugs gelingen und die Kreuzfahrer selber von der Rechtmaéssigkeit ihres Beginnens tiber-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 337

zeugt werden mussten. — Mark Pegg, Heresy, Good Men, and Nomenclature (227-139),
fiihrt den Gebrauch von Bezeichnungen wie «gute Manner» und «gute Frauen» fiir die ka-
tharischen Perfekten auf die héfische (und doérfliche) Welt Stidfrankreichs zuriick. — Susan
Taylor Snyder, Cathars Confraternities, and Civic Religion: The Blurry Border between
Heresy and Orthodoxy (241 —251), kann anhand von Katharergldubigen, die der societas
devotorum (der um 1260 in Bologna gegen die Katharer gegriindeten Flagellantenbruder-
schaft) angehorten, ohne ihre religivsen Uberzeugungen zu verbergen, zeigen, dass fiir
diese Leute die Grenzen zwischen Orthodoxie und Hiresie keineswegs so feststehend wa-
ren wie fiir die Inquisitoren. — Carol Lansing, Idolatry and Fraud: the Case of Riperando
and the Holy Managlia (253-269), breitet die Geschichte eines Mannes aus, der im Mai
1300 von einem weltlichen Gerichtshof in Bologna zum Tod durch Verbrennen verurteilt
wurde, weil er hélzerne «managlie» hergestellt und vor allem an Frauen verkauft hatte,
doch wird nicht ganz klar, worauf sie hinaus will. — James Given, Chasing Phantoms:
Philip IV and the Fantastic (271-289), fiihrt die Hiresieprozesse, welche Philipp 1V. ge-
gen seine Feinde fiihrte, auf ein extremes Missverhéltnis zwischen einem sakralen Konig-
tums und seinen Durchsetzungsmoglichkeiten zuriick, das mit Terror kompensiert wurde,
ein Vorgehen, das von Erfolg gekront war, denn Philipp IV. galt und gilt als effizienter
Konig. — R. 1. Moore, Afterthoughts on The Origins of European Dissent (291-326),
schildert seinen eigenen Werdegang und denjenigen seines Erstlings und bettet die Artikel
des vorliegenden Bandes in die Entwicklung ein. Alles in allem ein dusserst anregender,
gewichtiger Band, der vieles von dem, was man als gesichert annahm, erneut in Frage
stellt, eine sehr sinnvolle Art von Festschrift.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Frauen im Galluskloster. Katalog zur Ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (20.
Mirz — 12. November 2006), St. Gallen, Verlag am Klosterhof, 2006, 152 S. und 31 IIL
Auslieferung durch die Stiftsbibliothek.

Die Stiftsbibliothek St. Gallen verfiigt Gber einzigartige, reiche Kulturschitze, die sie ab-
wechslungsweise einem interessierten Publikum prédsentiert. 2006 war die Ausstellung
dem Thema «Frauen im Galluskloster» gewidmet. Obschon die Benediktinerabtei ein
Minnerkloster war, ergaben sich durch ihr Alter und ihre Stellung im Reichsgefiige so
viele Beziehungen, dass sich daraus geniigend Gelegenheiten entwickelten, den Frauen
um das Galluskloster eine eigene Ausstellung zu widmen. Allen voran steht Maria, die
Patronin der Klosterkirche. Das Kloster an der Steinach war von Beginn an unter den
Schutz Mariens gestellt. Daneben gab es eine einheimische Heilige, Sankt Wiborada; sie
lebte in einer Zelle an der Kirche St. Georgen auf den siidlichen Hohen oberhalb des
Klosters. Andere Frauen folgten ihrem Beispiel. Im Schatten des Gallusklosters bildete
sich eine Gemeinschaft von Inklusinnen, d.h. in Zellen eingeschlossene Einsiedlerinnen.
Wiborada wurde die Begriinderin des Inklusentums, das hier bis zur Reformation weiter-
lebte. Sie wurde zur weiblichen Ratgeberin fiir Klerus, Adel und Volk St. Gallens und
Alemanniens. lhr wichtigster Rat erging an Abt Engilbert (925-933). Aufgrund einer Vi-
sion kiindigte sie ihm den Ungarneinfall fiir das kommende Friihjahr an und veranlasste
ihn, Bibliothek und Kirchenschatz rechtzeitig in Sicherheit zu bringen und fiir die Moénche
eine Fluchtburg zu errichten. Als dann die Ungarn am 1. Mai 926 ins Land fielen, weiger-
te sich die Inklusin, ihr Geliibde zu brechen und mit den andern zu fliehen. Sie wurde von
den beutegierigen Ungarn erschlagen.

In der Klosterbibliothek gibt es Werke liber hinaufstilisierte Frauentugenden wie Klug-
heit, Tapferkeit, Treue und Demut. Die in der héfischen Literatur besungene Frau riickte
in die Ndhe der Muttergottes und nimmt ihre Ziige an.

SZRKG, 101 (2007)



538 Rezensionen — Comptes rendus

Aber nicht nur heilige und heiligméssige Frauen beleben das Umfeld des Klosters.
Auch Brunichilde, die «vom Didmon besessene Gattin» des merowingischen Konigs Sigi-
bert, oder Fridiburga, die Tochter des Alemannenherzogs Cunzo, die vom heiligen Gallus
von ihrer Krankheit geheilt wurde, tauchen in den «Casus Sancti Galli» des Monchs
Ekkehard IV auf. Heiliges und Weltliches spielt sich in der Umgebung des Klosters ab.
Viele Handschriften aus den St. Galler Frauenklostern haben sich in der Stiftsbibliothek
erhalten und geben Kenntnis vom geistlichen Leben der Klosterfrauen im Mittelalter.

Aus Anlass der Supernova-Erscheinung vor tausend Jahren (1006) zeigte die Aus-
stellung die Reaktion auf diese aussergewohnliche Erscheinung, die auch in chinesischen
und arabischen Quellen sowie in Aufzeichnungen weiterer Kloster (Benevent, Lobbes,
Mousson) erwihnt wird.

Ein reiches Erbe findet sich im Bestand der Stiftsbibliothek, das es verdient, einer wei-
tern Offentlichkeit gezeigt zu werden. Theres Flury, Simone Mengis, Karl Schmuki, Ernst
Tremp sowie Kathrin Utz Tremp haben Beitrige zum Katalog der Ausstellung geliefert.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Franco Morenzoni, avec la collaboration d’Isabelle Jeger, Le prédicateur et l'inquisi-
teur. Les tribulations de Baptiste de Mantoue a Geneve en 1430, Lyon, Presses
Universitaires de Lyon, 2006 (Collection d’histoire et d’archéologie médiévales 19), 229
8.

Im vorliegenden Buch legt Franco Morenzoni, Professor fiir mittelalterliche Geschichte
an der Universitidt Genf, ein Dossier vor, das vor rund dreissig Jahren bereits sein Vor-
ginger, Louis Binz, vorgestellt hatte (Les prédications «hérétiques» de Baptiste de Man-
toue a Genéve en 1430, in: Pour une histoire qualitative. Etudes offertes a Sven Stelling-
Michaud, Genf 1975, 15-34). Das Dossier liegt im Archivio di Stato von Turin und wird
hier nun vollumfinglich veroffentlicht, versehen mit einer franzésischen Ubersetzung von
Isabelle Jeger. In der Einfithrung geht Morenzoni zunéchst der Biographie des Benedik-
tinermonchs und Predigers Baptista von Mantua nach, der 1430 in die Finge des West-
schweizer Inquisitors Ulrich von Torrenté geriet, und kann Baptista insbesondere der
oberitalienischen Benediktinerobservanz des Ludovico Barbo zuweisen. Baptista von
Mantua war ein sehr erfolgreicher, aber nicht ganz unbestrittener Prediger, der nicht nur
in Oberitalien, sondern auch in Siidfrankreich und Spanien gepredigt hatte. Auch in Genf,
wo er im Jahr 1430 innerhalb von zwei Monaten rund 60 Predigten hielt, hatte er zunichst
sehr viel Erfolg, selbst beim regierenden Fiirsten von Savoyen, Herzog Amadeus VIIIL.,
der zufillig — oder eben nicht zufillig — zur gleichen Zeit ebenfalls in Genf weilte und mit
Baptista sogar den Wohnort, das Franziskanerkloster, teilte. Zum Eklat kam es erst, als
diesem bei einer Predigt am 29. Juni ein Dominikanerménch namens Raphael von Cer-
dona ins Wort fiel, ein Schiiler des Wanderpredigers Vinzenz Ferrer, der nach dem Tod
seines Lehrers (1419) in den 1420er Jahren in der Westschweiz predigte. Raphael rief den
Dominikanerinquisitor Ulrich von Torrenté zu Hilfe, der unmittelbar vorher einen Prozess
gegen die Waldenser in Freiburg gefiihrt hatte und umso rascher nach Genf kam, als die
Inquisition dort zwischen Franziskanern und Dominikanern umstritten war. Sowohl der
Bischof von Genf, Frangois von Metz, als auch der Herzog von Savoyen, Amadeus VIII.,
setzten sich fiir Baptista von Mantua ein, der Herzog, weil er gerade damals seine Be-
mithungen verstérkte, die Stadt Genf in sein Herzogtum einzugiiedern und zur Hauptstadi
zu machen, und der Bischof, weil er verhindern musste, dass es zu einer Trennung der
Stadt zwischen ihm und dem Herzog kam. Auf Rat des Herzogs erméachtigte Baptista von
Mantua am 11. August 1430 einen Verteidiger, Jean Chauvin, einen Augustinereremiten
von Avignon, dem der Bischof am 23. August eine Untersuchung bewilligte. Jean Chau-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rencus 239

vin liess durch drei Genfer Notare Zeugenaussagen zugunsten von Baptiste aufnehmen,
die am 3. Oktober veriffentlicht wurden. Weiter wagten weder der Bischof noch der Her-
zog sich vor, wihrend der Inquisitor und Raphael von Cerdona an den Papst appellierten,
der sowohl den Bischof als auch den Herzog ermahnte, den Inquisitor zu unterstiitzen. Es
konnte sein, dass Baptista von Mantua 1431 oder 1432 in Genf verurteilt wurde, aber man
weiss es nicht mit Sicherheit. Er behielt indessen seinen Ruf als guter Prediger, und im
Jahr 1440, als er wahrscheinlich verstorben war, sang sein ehemaliger Lehrer, Ludovico
Barbo, sein Loblied in seiner «Epistola ad monachos congregationis de Observantia sanc-
tae Justinae». Das hier ver6ffentlichte Dossier ist vor allem deshalb so interessant, weil es,
selten genug, erlaubt, das Echo zu tiberpriifen, das einer von den zahlreichen spéatmittel-
alterlichen Wanderpredigern bei einem ganz bestimmten Publikum ausléste.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Rodrigo Guerizoli, Die Verinnerlichung des Géttlichen. Eine Studie iiber den Gottes-
geburtszyvklus und die Armutspredigt Meister Eckharts, Brill, Leiden/Boston 2006 (=Stu-
dien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Bd. 88), 232 S.

Das Ziel der 2004 von der Philosophischen Fakultdt der Universitidt Kéln angenommenen
Dissertation von Rodrigo Guerizoli ist es, eine systematische Darstellung der eckhart-
schen Lehre von der Seele und ihren Vermégen sowie der damit verbundenen Lehre von
der Vollendung des Menschen (Gliickseligkeitslehre) zu bieten. Diese Lehren beschreibt
Guerizoli nach einem Forschungsiiberblick (Kapitel I) mittels einer genauen Analyse von
Meister Eckharts Predigtzyklus Von der éwigen geburt (Gottesgeburtszyklus) innerhalb
der Predigten 101-104 des vierten Bandes der Stuttgarter Eckhart-Ausgabe unter Beriick-
sichtigung der philosophischen Diskussion iiber die Beziehung von Epistemologie und
Ethik im Mittelalter (Kapitel 1I-VI). Im Anschluss an die Analyse des geschlossenen
Gottesgeburtszyklus zeigt Guerizoli zudem, wie Meister Eckhart seine Lehren in der spi-
ter verfassten Predigt 52 (Armutspredigt) radikalisiert und darin ein erweitertes Gliick-
seligkeitsmodell entwirft (Kapitel VII). In den Schlussbetrachtungen leitet Guerizoli aus
den Analysen zusammenfassend drei Disjunktionen ab, die Eckhart in den dargelegten
Lehren zu tiberwinden versucht. Mit der Bibliographie, einem Namensregister sowie
einem Sachindex schliesst Guerizoli seine Arbeit ab.

In der systematischen Lektiire der vier Eckhart-Predigten zur Gottesgeburt im Men-
schen, die den Hauptteil der Arbeit bildet, entwirft Guerizoli folgendes Bild der eckhart-
schen Seelenkonzeption und Gliickseligkeitslehre: Die Gottesgeburt findet im Wesen der
Seele (Seelengrund) statt, welches im Kontrast zu den Seelenkriften (Verstand/Vernunft,
Erinnerung und Wille) steht, deren Wirken von der Vermittlung von Bildern des Kreatiir-
lichen abhéngig ist. Ohne eine solche Vermittlung kann sich im Seelenwesen bereits im
Diesseits eine vollkommene Vereinigung (Gliickseligkeitsvollzug) zwischen Wirkendem
(Gott) und Bewirktem (Seelenwesen) vollziehen. Bedingung fiir das unvermittelte Wirken
Gottes ist ein «Schweigen», ein «Sich-nach-innen-Kehren» der Seelenkrifte. Erst wenn
sich der Mensch auf diese Weise vom Kreatiirlichen 16st, ist die Seele in einem Zustand
der «Dunkelheit» bereit, Gott zu empfangen, wobei das Wahrnehmen des Wirkens Gottes
in der Seele durch die Vernunft ein gnadenhaftes Geschehen bleibt, welches nicht unbe-
dingt eintreten muss. Gewissheit iber den Vollzug der Gottesgeburt im Seelenwesen wird
erst im «Ausfliessen» des Gottlichen auf die Seelenkriifte erlangt, wodurch der Mensch
einen anderen Zugang zu den Kreaturen gewinnt,

Eine Umformung wesentlicher Aspekte der Gottesgeburtslehre stellt Guerizoli anhand
einer Analyse der Armutspredigt, in der es Eckhart um die vollkommene Befreiung des
Menschen von seinem eigenen Willen geht, dar: In der «Armut des Geistes» soll der

SZRKG, 101 (2007)



540 Rezensionen — Comptes rendus

Mensch von jeglichem Bezug zu sich selbst und zu Gott befreit sein, um so zum allein auf
sich bezogenen Ich, das eins ist mit Gott, zuriickzukehren. Dazu soll im Gegensatz zur
Lehre im Gottesgeburtszyklus auch der Wille des Menschen, Gottes Willen zu erfiillen,
sowie das Wissen um das Wirken Gottes in der Seele «gelassen» werden. Der «Ort» der
Gluckseligkeit ist nach der Armutspredigt nicht mehr der Seelengrund, sondern ein
«Etwas» der Seele, in dem Gott ganz in sich selbst wirkt und rein auf sich selbst bezogen
ist. Ein Verhiltnis zwischen Gott und dem Menschen wird dabei erst moglich, wenn das
Wirken Gottes im Menschen nicht vom Wirken Gottes in sich selbst abweicht, was aller-
dings nur dann geschehen kann, wenn der Mensch Gott nicht als «Gott in den Ge-
schopfen», sondern als ein in sich selbst wirkender Gott begreift. Die «Armut des Geis-
tes» meint folglich eine absolute Loslosung von jeglichem Bezug auf das Empirische zu-
gunsten einer unbeschrankten Vereinigung zwischen «Gott in sich selbst» und dem
menschlichen Geist. Hat Meister Eckhart im Gottesgeburtszyklus noch die Lehre einer der
Vernunft und dem Willen vorausgehenden géttlichen Instanz der menschlichen Seele ver-
treten, erfihrt das Gottliche gemiss Guerizoli in der Armutspredigt eine Steigerung im
Grad seiner Gottlichkeit.

Gemeinsam versuchen die zwei eckhartschen Lehren eine Alternative zur mittelalter-
lichen Debatte iiber das Erreichen der Gliickseligkeit zu bieten. Im Schlussteil seiner Ar-
beit skizziert Guerizoli diese Alternative anhand von drei Disjunktionen, die Eckhart in
seinen Lehren zu iiberwinden versucht. Es sind dies drei Momente der Verinnerlichung
des Géttlichen im Menschen, durch die eine ginzlich mit Gott vereinigte Instanz des
Menschen bestimmt werden kann: (1) In der Uberwindung der Disjunktion «dieses Leben
— jenes Leben» wird in Eckharts Lehre vom Seelengrund innerhalb des Gottesgeburts-
zyklus bereits im Diesseits etwas Gottliches auf den Menschen libertragen, wobei das flir
den Vollzug des Gliicks verantwortliche Vermogen keine Verdnderung erfihrt. (2) Die
Disjunktion «Vernunft — Wille» wird von Eckhart iiberwunden, indem er als «Ort» der
Vervollkommnung des Menschen den Seelengrund bestimmt, der nicht zur Ebene der auf
die Kreaturen bezogenen Seelenvermogen gehort, da er der Vernunft und dem Willen vor-
ausgeht. In einem dritten Schritt (3) der Verinnerlichung des Gottlichen tiberwindet Eck-
hart in der Armutspredigt die Disjunktion «Gott — Menschy», indem er den Unterschied
zwischen Gott und dem Seelengrund auflést und im Menschen ein Vermdgen ausmacht,
dessen ontologische Verfassung mit der Absolutheit Gottes zusammentillt.

Die Analysen der einzelnen Predigten und die daraus gewonnenen Ergebnisse werden
in Guerizolis sinnvoll aufgebauter Arbeit ausgewogen dargestellt und in den Schlussbe-
trachtungen systematisch ausgewertet. Ausgewogen ist auch die in der Bibliographie auf-
gefiihrte Forschungsliteratur, bei deren Auswahl lediglich erstaunt, dass die Arbeiten von
Alois M. Haas génzlich unberiicksichtigt bleiben. Insgesamt bietet die verstandlich ge-
schriebene Untersuchung eine exakte Analyse des fiir die Eckhart-Forschung erst kiirzlich
«wiedergewonnenen» Predigtzyklus von der ewigen Gottesgeburt im Menschen (vgl. da-
zu auch die gleichzeitig an der Theclogischen Fakultéat Freiburg/Schweiz vorgelegte Dis-
sertation von Caroline F. Mdsch) sowie der spiter verfassten Armutspredigt Meister Eck-
harts. Guerizolis Arbeit besticht durch die Ausfiihrlichkeit in der Darstellung von Eck-
harts Seelenkonzeption und von dessen Auseinandersetzung mit und Abgrenzung von den
gangigen Seelenlehren der scholastischen Erkenntnistheorie wie auch durch die liberzeu-
gende Darlegung dessen, was die eckhartsche Lehre innerhalb der philosophischen
«Gluckseligkeits-Diskussion» zu leisten vermag.

Das gesteckte Zicl, dic Seelenkonzeption und Gliickseligkeitslehre Meister Eckharts
mittels einer systematischen Lektiire umfassend darzustellen, hat Rodrigo Guerizoli mit
seiner Studie erreicht.

Freiburg Richard F. Fasching

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 541

Gabriel Audisio, Preachers by Night. The Waldensian Barbes (15th—16th Centuries),
tibersetzt von Claire Davison, Leiden—Boston, Brill, 2007, XIX+258 S., 11l. und Karten.

Gabriel Audisio, emeritierter Professor fiir Geschichte der Frithen Neuzeit an der Univer-
sit¢ de Provence und sicherlich bester Kenner des provenzalischen Waldensertums, legt
mit «Preachers by Night» ein Buch vor, das seinem Ruf als Syntheseschreiber alle Ehre
antut. Es konnte sich zu dem entwickeln, was Audisios 1989 erstmals erschienenes, wie-
deraufgelegtes und tibersetztes «Les vaudois» geworden sind, ndmlich ein Standardwerk.
Dabe1 handelt es sich bei «Preachers by Night» nicht um eine neu aufgegleiste Walden-
sergeschichte, auch wenn sich darin selbstredend Echos der angesprochenen Synthese
ausmachen lassen. Das den «nichtlichen Predigern» zugedachte Buch beschrinkt sich auf
die itineranten Waldenserapostel, die, von der Inquisition gejagt, von Waldensergruppe zu
Waldensergruppe zogen und im Schutze der Dunkelheit ihren verstreuten Anhédngern
geistlichen Trost spendeten, sie belehrten und thnen die Beichte abnahmen. Diese Predi-
ger waren es, die durch thre Armut und die — wenn auch heimliche — Verkiindigung von
Gottes Wort der urspriinglichen Bestimmung der waldensischen Bewegung treu blieben,
ndmlich der evangelischen Armut und der Laienpredigt, wihrenddem sich das Gros ihrer
Sympathisanten unter dem Druck der Verfolgung einer Lebensweise zuwandte, die sich
von aussen kaum von der ihrer rechtgldaubigen Nachbarn unterschied. Der Preis dafiir war
hoch: freiwillige Armut, Keuschheit und ein ruheloses Wanderleben — ganz zu schweigen
von der stdndigen Furcht vor Entdeckung.

Bei der Schilderung von Geschichte, Lebenswandel, Berufung und Ausbildung der
Prediger konzentriert sich der Autor auf die frithneuzeitlichen romanischen Waldenser im
Piemont, dem Dauphiné und in der Provence. Thre deutschsprachigen Glaubensbriider
werden hingegen vergleichsweise kursorisch abgehandelt, und das trotz eines Verbrei-
tungsraumes, der sich vom Rhein bis in die deutschen Siedlungsgebiete im ungarischen
Konigreich erstreckte. Der Grund fur diese ungleiche Beriicksichtigung ist quellenbe-
dingt: Wer sich mit deutschsprachigen Waldenserpredigern beschéftigt, wéhnt sich auf
der Jagd nach Phantomen. Zwar werden sie in den Aussagen ihrer Getreuen wiederholt er-
wihnt, bis auf ein Briefkorpus aus der Zeit um 1370, das seiner Auswertung harrt und uns
hier nicht weiter beschéftigt, scheinen sie aber keine direkten Spuren hinterlassen zu ha-
ben. Ganz anders présentiert sich die Quellenlage im Fall der «Barben» bzw. (piemonte-
sisch) «Onkel», wie die waldensischen Prediger im romanischen Sprachraum hiessen:
Zum einen sind mehrere Verhorprotokolle enttarnter Barben iiberliefert, zum anderen der
sogenannte «Morel-und-Masson-Bericht». Dieser ist nach den beiden Predigern Georges
Morel und Pierre Masson benannt, die 1530 im Rahmen einer «Studienreise» die
Reformatoren Johannes Oekolampad in Basel und Martin Bucer in Strassburg aufsuchten,
um Erkundigungen tiber deren Lehren einzuholen. Die gestellten Fragen wurden von Aus-
fiihrungen zu den entsprechenden waldensischen Praktiken begleitet und bieten eine ein-
zigartige, da direkte Innenansicht waldensischen Glaubenslebens.

Zwel Jahre nach dieser Reise beschlossen die in der Synode von Chanforan zusam-
mengekommenen Barben nach hitzigen Auseinandersetzungen die Ubernahme einer
Reihe protestantischer Glaubenssitze, deren Assimilierung durch die Glaubigen dem En-
de des mittelalterlichen Waldensertums gleichkam — samt seiner in Armut und Zélibat le-
benden itineranten Beichtviter und Prediger, die buchstiblich «ausgedient» hatten. Be-
zeichnenderweise konnte Gabriel Audisio unter den Pastoren der einst waldensischen,
nunmehr protestantischen Gemeinden keine ehemaligen Barben ausfindig machen.

Mit «Preachers by Night» ist dem Verfasser eine ebenso kenntnisreiche wie anschau-
lich geschriebene Ubersichtsdarstellung mit Handbuchcharakter gelungen. Bei allem Lob
sel dennoch ein Vorbehalt angebracht: Er betrifft den Abschnitt «The Synagogues» (169—
186), dessen Thematik Audisio eingestandenermassen Kopfzerbrechen bereitet hat. Laut
einigen wenigen Aussagen verhorter Waldenser (im Buch wird ein Anteil von 8% am Ge-

SZRKG, 101 (2007)



542 Rezensionen — Comptes rendus

samtbestand der zu Rate gezogenen Quellen genannt) hitten sich die in der Nacht ver-
sammelten Gldaubigen nach dem Loschen der Kerze einer sexuellen Orgie hingegeben. Bei
der Bewertung dieser Schilderungen will Audisio — im Gegensatz zu den von ithm so be-
titelten «Apologeten» — nicht ausschliessen, dass sie einen wahren Kern enthalten haben
konnten, wobei er vorschligt, diesen mit Hilfe eines anthropologischen Instrumentariums
als eine Art Initiationszeremonie zu interpretieren. Die Nédhe der problematischen Aussa-
gen zu solchen, wie sie in zeitgleichen Hexenprozessakten zu finden sind, ldsst uns hin-
gegen eine andere Spur postulieren, ndmlich die eines inquisitorischen Amalgams zwi-
schen der traditionellen Waldensersekte und der im 15. Jahrhundert autkommenden neuen
«Hexensekte», in deren Fall Anklagen und Eingestdndnisse sexueller Ausschweifungen
gang und gidbe waren. Wir kénnen hier nicht auf alle von Audisio ins Feld gefiihrten
Argumente eingehen. Daher nur soviel: Der Autor schreibt, die fraglichen Aussagen seien
ohne Folter zustande gekommen, was fiir thre Wahrheit spriche; zudem seien die Inqui-
sitoren auf der Suche nach Hiretikern gewesen, nicht nach Orgien («We should also recall
that the suspects had been summoned by courts which expected admissions of heresy, not
of sexual crimes. In the absence of proof or even clues, we cannot presume avowals to
have been obtained by force»; 182). Dazu gilt es zu sagen, dass unterschiedliche Formen
der Druckausiibung vorstellbar sind, von denen nicht alle einen schriftlichen Niederschlag
fanden. Was die Erwartungshaltung einzelner Inquisitoren betrifft, so illustriert gerade die
angebliche «Hexensekte», deren Mitglieder in franzosischsprachigen Gegenden vielfach
als «vaudois» bezeichnet wurden, wie Hiresie mit sexueller Ausschweifung in Verbin-
dung gebracht wurde.

Miinchen Georg Modestin

1l ricordo del futuro. Gioacchino da Fiore e il gioachimismo attraverso la storia. A cura
di Fabio Troncarelli, Bari, Mario Adda Editore 2006, 437 S., zahlreiche Farbabb.

Im Jahre 1982 wurde zu Ehren des Abtes Jochim von Fiore das Centro di studi gioachimi-
ti (CSG) in San Giovanni in Fiore gegriindet. Wihrend die Tatigkeit dhnlicher Institutio-
nen sich oft in provinzieller Nabelschau erschopft, hat sich das von profilierten Wissen-
schaftlern mitgetragene, international ausgerichtete CSG als eine lebendige Begegnungs-
stitte nicht nur fiir die Joachim-Spezialisten hervorgetan. Mehrere Publikationen, darunter
eine Zeitschrift (Florensia), sind aus dem Kreis des CSG hervorgegangen. Der hier ange-
zeigte Sammelband (mit beigegebener CD-ROM gleichen Inhalts) steht im Zusammen-
hang mit dem Joachim-Jubildaum von 2003. Es hat sich gelohnt, etwas langer auf diese
Veroffentlichung zu warten. In einem ersten Teil (13-158) stehen das Werk Joachims und
dessen Rezeption vom 13. bis zum 17. Jahrhundert im Mittelpunkt: Giancarlo Andenna:
«I Cistercensi in Europa (secoli XII-XIII)», 15-28; Hubert Houben: «I Cistercensi ¢ la
dinastia sveva», 29-32; Valeria De Fraja: «Dai Cistercensi ai Florensi», 33-40; Fabio
Troncarelli: «Un autografo di Luca di Cosenza», 41-46, sowie «Un autografo di Raniero
di Ponza», 47-53; Vito Sivo: «Le edizioni delle opere di Gioacchino da Fiore», 54-59;
Paola Guerrini: «II Liber figurarum», 63-74; Hubert Houben: «Federicoll come settima
testa del drago apocalittico», 75-79; Damien Ruiz: «Hugue de Digne provencal, francio-
cain et joachimite», 80-86; Franco-Lucio Schiavetto: «Dalla «grande speranza» al «<gran ri-
fiuto>. Gioacchino da Fiore e gli Ordini Mendicanti nella seconda meta dei Duecento»,
87-95; André Vauchez: «Avignon et le Joachimisme», 99- 105; Fabio Troncarelli: «Dante
e Gioacchino da Fiore», 106—-113; Maria Paola Saci: «Petrarca, Ildebrandino Conti e il
gioachimismo», 114-124; Paola Guerrini: «Escatologia ¢ gioachimismo in Telesforo da
Cosenzan, 125-132; Cesare Vasoli: «Pierleone Leoni da Spoleto e Gioacchino da Fiore»,
135-143; Anna Morisi Guerra: «Escatologia e gioachimismo nel Quattrocento: Beato

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 543

Amadeo, Benigno, Galatino», 144—147; Bernard McGinn: «Aspects of Joachimism in Re-
naissance Italy», 148—152; Ottavia Niccoli: «Le profezie cinquecentesche prima e dopo il
Sacco di Roma», 153—155; Germana Ernst: «Il ruolo profetico di Gioacchino da Fiore nel
pensiero di Tommaso Campanella», 156—158. Kernstiick des Bandes ist ein «La tradizio-
ne manoscritta dei testi gioachimiti» betiteltes Kapitel. Es handelt sich um ein ebenfalls
chronologisch strukturiertes illustriertes Verzeichnis von Handschriften, die auf knapp
250 Seiten ausfiihrlich beschrieben werden (159-407). Aus jedem Codex ist eine Seite in
Farbe wiedergegeben. Es schliessen sich ein niitzliches kommentiertes Verzeichnis der
Schriften Joachims (409-416) und eine Bibliographie (419-437) an. Das opulent gestalte-
te Buch bietet eine zuverldssige Bilanz der Joachim-Forschung der letzten Jahrzehnten
und ist auch als Einfilhrung in das Oeuvre des von Dante geschitzten «abate di spirito
profetico dotato» geeignet, wobei das Handschriftenverzeichnis eine wichtige For-
schungsleistung darstellt. Insgesamt betrachtet, ist der Band somit als ein Meilenstein in
der Joachim-Forschung anzusehen.

Erlangen Michele C. Ferrari

Georg Schmidt u.a. (Hg.): Kollektive Freiheitsvorstellungen im friihneuzeitlichen Euro-
pa (1400-1850), Peter Lang, Frankfurt a. M., 2006 (=Jenaer Beitrdge zur Geschichte, Bd.
8), 558 S.

Freiheit gehort zu den prominenten gedanklichen Konzepten ebenso der frithneuzeitlichen
Staatstheorie wie friihmoderner Massenbewegungen. Entsprechend reich sind die bislang
vorliegenden Forschungen, auf deren Schulter der vorliegende Sammelband zu stehen
kommt. Das (zumindest in dieser paneuropéischen Breite) grundsitzlich Neue dabei ist,
dass nun nicht mehr ldnger kumulierte Einzel- oder Teilfreiheiten betrachtet werden, wie
das bei traditionellen Konzepten wie dem der «Stiandefreiheit» der Fall war, sondern wie-
der Fragen ganz grundsatzlicher Art, nach politischer Partizipation und Machtkontrolle,
gestellt werden. Der Blick auf Privilegien und iiberkommene Rechte, mit denen die po-
litischen Akteure mitunter ihre Freiheitsvorstellungen zu verwirklichen und zu begriinden
suchten, ist dabei keineswegs ausgeschaltet, sondern vielmehr mit einer Metaebene poli-
tischer Willensbildung verwoben, auf der es — ganz gleich, ob diese, wie beispielsweise
im Reich, ein ideelles Konstrukt blieb — galt, solche Rechte nicht nur zu verteidigen, son-
dern wenn moglich zu monopolisieren und zu tendenziell unabhéngigen Partizipations-
faktoren auszuweiten. Solche Freiheitsentwiirfe wirkten nicht nur Identitét stiftend nach
innen, sondern in gleichem Masse auch trennend nach aussen. Nicht zuletzt deshalb
mogen solche Entwiirfe im Verlaufe der Neuzeit immer stirker auch national besetzt
worden sein.

Die insgesamt einunddreissig (!) Beitrdge im Einzelnen angemessen vorstellen zu
wollen, wire an dieser Stelle weder sinnvoll noch iiberhaupt méglich. Sie gruppieren sich
in vier Grosssektionen, die allerdings in ihrer Allgemeinheit grosstenteils noch immer
ausgesprochen heterogene Beitrdge unter sich vereinen. Der Frage nach der «Legiti-
mierung kollektiver Freiheitsentwiirfe» wendet sich die erste Sektion zu. Solchen Legiti-
mationsdruck kann beispielsweise der Beitrag von Klaus Dicke (S. 61-72) sinnfillig vor
Augen fiihren, der sich dem Problem friihneuzeitlicher Volkerrechtsideen in einer Welt
zuwenden, in der eine Vielzahl von Staaten jeweils fiir sich beanspruchten, die societates
perfectae darzustellen. Die zentrale Bedeutung der Antikenrezeption streichen dagegen
die Beitrige von Vielberg (S. 73-90), Manger (S. 91-104) und Miiller (S. 105-120)
heraus.

Der zweite, wahrhaft européisch ausgerichtete Teil des Bandes widmet sich nationalen
und vorstaatlichen Freiheitsdiskursen in threm Verhiltnis zur jeweiligen Verfassungsent-
wicklung. Besondere Beriicksichtigung findet dabei Ostmitteleuropa mit Beitragen bei-

SZRKG, 101 (2007)



544 Rezensionen — Comptes rendus

spielsweise zu Bohmen und Méhren (Buzek/Vybial, S. 239-250), Polen (Bomelburg, S.
191-222 und Opalinski, S. 223-238), Slowenien (Prunk, S. 279-284), oder Ungarn
(Varga, S. 267-278), finden daneben aber auch Skandinavien (Nordin, S. 145-158 und
Olden-Jorgensen, S. 285-294), Spanien (P. Schmidt, S. 295-313), die Eidgenossenschaft
(Maissen, S. 133-144) und das Alte Reich (G. Schmidt, S. 159-190). Diese Sektion fiihrt
besonders deutlich die Spannbreite der unterschiedlichen Diskurse in den européischen
Staaten der Frithneuzeit vor Augen: Wihrend beispielsweise in Osteuropa vor allem die
Stdndeauseinandersetzungen politische Dynamik in die Diskussion um den Freiheitsbe-
griffe einbrachten, scheint im Schweden des spéteren 17. Jahrhunderts sogar der stin-
dische Freiheitsdiskurs durch eine besondere Betonung der koniglichen Zentralgewalt
verdrangt worden zu sein.

Die dritte Sektion fragt nach Erscheinungsformen «kollektive[r] Freiheit und indivi-
duelle[r] Religionsfreiheit». Naturgeméss kommen hier vor allem Forschungen zu Re-
formation und Konfessionalisierung zu Wort. Es zeigt sich, wie vielfiltig die Verbin-
dungen religionspolitischer Forderungen mit weiterreichenden Freiheitskonzepten waren.
Besonders grundlegend behandelt das Joachim Whaley (S. 397-417), wenn er iiber «re-
ligiose Toleranz als Menschenrecht» handelt. Er stellt eine «eigentiimlich deutsche
Besonderheit» fest: Gerade durch die Einschrankung des Religionsausiibungsrechtes 1555
und 1648 sei — gleichsam positiv umgedeutet — die Frage nach dem Religionsbe-
stimmungsrecht seiner spezifischen Spannung beraubt worden. Luise Schorn-Schiitte (S.
329-352) fragt in ihrem pointierten Beitrag, inwieweit seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
von einem spezifisch protestantischen Freiheitsbegriff gesprochen werden kann. Andere
Beitrdge wenden sich der Konfessionsproblematik in England und Holland (Gelderen, S.
353-352), in Osterreich (Strohmeyer, S. 363-380) und in B6hmen (Bahlcke, S. 381-396)
zu, wihrend Volker Leppin (S. 317-328) eine an sich alte Frage neu bedenkt: Er deutet
Luthers Rezeption im Bauernkrieg als produktive Adaption auf die konkrete Lebenssitu-
ation der Bauern und setzt sich damit von bisherigen Bewertungen ab.

Im vierten und letzten Abschnitt wird «kollektive und biirgerliche» Freiheit und damit
vor allem das Aufkldrungszeitalter behandelt. In diese Zeit fillt namentlich die Kontu-
rierung und breite Durchsetzung der Idee einer verfassungsméssig garantierten Freiheit
des Einzelnen, die der Staat zu garantieren habe. Dabei bildet der Beitrag von Hans-
Werner Hahn (S. 515-536) einen gelungenen Abschluss, der am deutschen Beispiel noch
einmal die grundlegende Spannungen zwischen (der) plural verfassten «alten Frei-
heit(en)» und dem zu Beginn des 19. Jahrhunderts sich bahnbrechenden Gedanken der
Rechtsgleichheit aufnimmt.

Den Einzelbeitrigen geht eine umfingliche Einleitung der Herausgeber (S. 1-24)
voran, die versucht, die im Einzelfall doch sehr disparaten Beitrdge thematisch zu biindeln
und aufeinander zu beziehen — was nicht immer iiberzeugend gelingt. Vor allem aber ver-
mag diese Einleitung Perspektiven aufzuzeigen, bei denen nun anzusetzen sein wird.

Ein derartig substantieller Band wire sicher einer umfassenderen Indizierung wert ge-
wesen. So bleibt manches, wird zu fiirchten sein, verborgen. Das mindert freilich nicht die
tiberreiche Fiille von Informationen, die dem Forscher mit den hier versammelten Bei-
tragen nun vorliegt. Es bleibt allerdings zu hoffen, dass das hier versammelte ideenge-
schichtliche Potential und Material bald auch wieder starker synthetisicrend aufgegriffen
werden wird.

Bochum Hiram Kiimper

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 545

Frauke Volkland, Konfession und Selbstverstindnis: Reformierte Rituale in der ge-
mischt-konfessionellen Kleinstadt Bischofszell im 17. Jahrhundert, Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2005.

In threr Basler Dissertation untersucht Frauke Volkland einen Themenbereich, der in den
letzten Jahren eine historiographische Bliite kennt: konfessionelles Zusammenleben in der
Frithen Neuzeit. Die Griinde dieses Interesses liegen klar auf der Hand: es handelt sich zu-
nédchst um die gesellschaftliche Suche nach Mitteln, die Herausforderungen der heutigen
religiosen Koexistenz — v.a. mit dem I[slam — zu bewiltigen; in der Geschichtswissen-
schaft gibt es auch eine wachsende Unzufriedenheit mit dem Paradigma der Konfessiona-
lisierung, das in der deutschsprachigen Forschung der letzten Jahrzehnten dominiert hat.
Volklands Buch ist in beider Hinsicht aussagekriftig: anhand eines interdisziplindren Dia-
loges mit den anderen Sozialwissenschaften gibt sie interessante Aufkldrungen zu den
verschiedenen Zugehorigkeiten der frithneuzeitlichen Menschen; ihr Buch stellt auch eine
scharfe Kritik an Heinz Schillings Modell von konfessionellen Identitdten, die nach der
Reformation «von oben» durchgesetzt worden wiren und mit territorialen oder nationalen
Identitdten deckungsgleich gewesen wiren.

Untersuchungsfeld ist die Kleinstadt Bischofszell, im heutigen Kanton Thurgau: sie
war zugleich Gemeine Herrschaft der Eidgenossenschaft und Herrschaft des Bischofs von
Konstanz. Die Mehrheit der Bevolkerung war reformiert, aber die katholische Minderheit
nahm im Laufe des 17. Jh. nicht zuletzt durch Rekatholisierungspolitik des bischéflichen
Obervogtes zu. Die reformierte Konfession fand sich also in der Defensive, anders als in
den deutschen paritidtischen Reichsstidten.

Im einleitenden Kapitel stellt Volkland thre Methoden vor: es geht ihr darum, die Er-
fahrungen von historischen Subjekten mit ihrer Konfessionszugehorigkeit zu erlautern,
um die Bedeutung davon fiir ihr Selbstverstindnis zu erértern. Dazu hat sie eine Reihe
von verschiedenen Quellengattungen erschlossen: Korrespondenzen, Rats- und Gerichts-
protokolle, Bevélkerungs- und Pfarrbiicher, Selbstbiographien reformierter Pfarrer. In ei-
ner mikrogeschichtlichen Perspektive hat sie ihre Studie um drei Fallstudien zentriert,
welche in grossere Bezugsrahmen eingebettet werden.

Das erste untersuchte Ereignis ist ein Ritual, der Hohlensteintag. Bis zur Reformation
wurde an diesem Tag das Elend der Stadt im 15. Jahrhundert angedacht, aber danach fei-
erten beide Konfessionen das Fest getrennt; flir die reformierte Biirgerschaft war es An-
lass zur Selbstbehauptung gegeniiber der bischoflichen Macht. Mit der Verhdrtung der
konfessionellen Verhiltnisse im Laufe des 16. Jahrhunderts kriegte das Ritual eine neue
Dimension, diejenige der Riickbesinnung auf die Reformation und auf den Bildersturm.
Fiir die Reformierten ging es darum, den alten Glauben zu tiberwinden, indem ihr Ritual
im katholischen Zentrum der Stadt stattfand.

Im volgenden Kapitel wird ein «Anti-Ritual» analysiert: junge reformierte Biirger wur-
den von anti-rituellen Handlungen am Fronleichnahmfest 1677 angeklagt. Die Verfasserin
wendet zwei Methoden an: «dichte Beschreibung» des Geschehenes nach dem Vorbild
des Anthropologen Clifford Geertz zum einen, Kontextualisierung der Ereignisse zum an-
deren. Gemiss Volkland ldsst sich das anti-rituelle Handeln durch die Politik des bi-
schoflichen Obervogtes erkliren: letzterer versuchte, die Amterparitit zwischen Katholi-
ken und Reformierten einzufithren, und reformierte Biirger zur Konversion zu bewegen.
Die Akteure von 1677 waren namentlich mit der Rekatholisierungspolitik des Obervogtes
konfrontiert und erfuhren die Schwichung ihrer politischer Rolle als reformierte Biirger.
Dabei handelte es sich laut Volkland nicht um eine Abgrenzung von den Katholiken
seitens der Biirger, sondern um eine Abgrenzung von den Machtspielen des Obervogtes.
Im Vergleich zum nachbarschaftlichen Miteinander von Reformierten und Katholiken, so
im benachbarten Appenzell, habe das gemischtkonfessionelle Zusammenleben in Bi-
schofszell, so Volkland, dazu beigetragen, «dass sich die symbolische Ordnung ausgefeilt
und nicht so offensichtlich die andere Religion verunglimpfend présentierte» (137) — eine
interessante und wahrscheinliche Hypothese.

SZRKG, 101 (2007)



546 Rezensionen — Comptes rendus

Im letzten Kapitel behandelt die Autorin die Konversion eines reformierten Biirgers
zum Katholizismus im Jahre 1666. Hier will sie das Verhéltnis zwischen Konversion und
rituellem Handeln analysieren, sowie die Konversion in ihren interaktionistischen Kontext
einordnen. In diesem Falle geht es um Bezugsgruppen und soziale Identititen. Wahrend
die Verwandten des Konvertiten ihre Familie konfessionell definierten und die Kon-
version seine Ausschliessung aus der familidren Bindung verursachte, verstand er sich
selbst nach wie vor als Mitglied der Familie. Der Fall gibt Anlass zu allgemeineren Aus-
sagen zu den Konversionen in Bischofszsell und in den Gemeinen Herrschaften: sie be-
zeugen die Durchldssigkeit der konfessionellen Grenzen, aber auch, wie die Konfessions-
zugehorigkeit fiir spezifische Interessen instrumentalisiert wurde. Volkland untersucht
auch Fille von Mischehen — ein Thema, das fiir die Eidgenossenschaft noch kaum unter-
sucht ist. Anhand beider Phanomenen sei gemiss Volkland festzustellen, dass im Laufe
des 17. Jahrhunderts «die religiosen Grenzen prinzipiell schwimmend [blieben], sich aller-
dings zunehmend im engeren Kontext von Familie und Haushaltung [verharteten]» (187).

Schlussendlich stellt Volkland fest, dass Konfessionzugehorigkeit nur einen fiir die
personliche Identitat relevanten Lebenszusammenhang bildet, und dass sie zusammen mit
anderen Zugehorigkeitsformen — Mitgliedschaft in einer Stadgemeinschatt, einer sozialen
Gruppierung und einer Familie — untersucht werden muss. Weiter betont sie den Wert der
mikrohistorischen Methode: sie verdeutlicht die Unterschiede zwischen den Formen des
Zusammenlebens, gemdss ithrem paritédtischen oder nicht-paritidtischen Charakter, der An-
zahl der Konfession, usw. Der Fall Bischofszells zeigt, dass die Konfession in ihrer Funk-
tion gerade dort in den Hintergrund treten konnte, wo sie eine stdndige Reibungsfliche
darstellte.

Die tiefgreifende Analyse und sorgfiltige Kontextualisierung der Ereignisse veran-
schaulicht die verschiedenen Zugehorigkeitsformen, die politischen Gegensidtze zwischen
den reformierten Biirgern und den bischéflichen Vogten sowie die Verdnderungen der re-
ligiosen-politischen Rituale im Laufe der Zeit; damit tritt die Komplexitdt der kon-
fessionellen Verhiltnisse in den Gemeinen Herrschaften in den Vordergrund. Dabei gilt
es, einige Mingel festzustellen. Zunidchst werden vor allem die Standpiinkte der refor-
mierten Biirger und der katholischen Obrigkeiten hervorgehoben, aber zu wenig derjenige
der katholischen Biirger; vielleicht hdngt es mit der Quellenlage zusammen, aber die
Verfasserin hat sich vor allem fiir die zweitrangige Stellung der Reformierten interessiert.
Wihrend Volklands interdisziplindre Vorgehensweise vorbildhaft ist, scheinen mir man-
che theoretische Erorterungen (beispielsweise zum rituellen Drama, 24-28, und zur Re-
levanz der Untersuchung des rituellen Handelns fiir die Erforschung der Konversionen,
143-144) nicht unentbehrlich gewesen zu sein. Schlussendlich gilt es zu fragen, ob das
Paradigma der Konfessionalisierung, gegen welches die Verfasserin sich erhebt, vollig
iiberholt sei: anhand der Konversionen sowie der Rekatholisierungspolitik des Bischofes
von Konstanz stellt die Verfasserin fast, dass eine Verhirterung der konfessionellen Fron-
ten im Laufe des 17. Jahrhunderts stattgefunden hat; konfessionelle Konflikte und Kon-
fessionalismus waren also vorhanden. Volklands Buch stellt nichts desto weniger einen
wichtigen Beitrag zur Erforschung der religiosen Koexistenz in der Eidgenossenschaft
und im Europa der Frithen Neuzeit dar.

Amsterdam Bertrand Forclaz

Hubert Wolf, /ndex. Der Vatikan und die verbotenen Biicher, Miinchen, Verlag C. H.
Beck, 2. durchgesehene Auflage 2006, 303 S. und 10 Abb.

Biicherverbote geniessen heute keinen guten Ruf. Sie werden als Bevormundung freier
Menschen empfunden. Dabei vergessen die Kritiker, dass Biicherverbote in der frithen
Neuzeit ab dem 16. Jahrhundert bis zur Aufkldrung und der Franzosischen Revolution zu

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 547

den selbstverstindlichen Instrumentarien staatlicher und kirchlicher Ordnungspolitik ge-
horten. Druckerlaubnisse als Vorzensur, Biicherverbote oder Indizierungen als Nach-
zensur waren sozusagen der «Normalzustand», sowohl im England Heinrichs VIII oder in
Frankreich des Sonnenkonigs Ludwig XIV, ebenso in den verschiedenen Territorien des
Heiligen Romischen Reiches Deutscher Nation. Universitdten und Fakultdten unterzogen
Druckwerke einem genau so strengen Examen wie evangelische Konsistorien und Ober-
kirchenrite oder katholische Bischéfe und ihre Ordinariate. Bis ins 19. Jahrhundert
herrschte das Beschliisse- und Zensursystem Metternichs. Genau so verbot der Papst als
Oberhaupt der katholischen Kirche Bucher, die den katholischen Glauben zu gefihrden
schienen, Zuwiderhandlungen zogen ernsthafte Konsequenzen nach sich.

Der erste romische Index erschien 1559 mit vielen pauschalen und summarischen Indi-
zierungen. Der Index librorum prohibitorum sollte eine totale Kontrolle des Buchmarktes
erreichen. Das gelang jedoch nie. Verhasst waren die Undurchsichtigkeit der romischen
Buchzensur, das mangelnde Verteidigungsrecht der Angezeigten und die dort herrschende
Geheimniskrdmerei.

Seit 1998 sind die Archive der Indexkongregation und der Rémischen Inquisition der
Forschung zuginglich. Die Akten sind praktisch vollstindig vorhanden und fithren — was
dic Biicherzensur betrifft — bis zur Authebung des Index durch Paul VI im Jahre 1965.

Hubert Wolf von der Universitdt Minster, der Leiter des von der deutschen For-
schungsgemeinschaft finanzierten Langzeitprojektes «Romische Inquisition und Index-
kongregation», fiihrt in seiner Arbeit interessante Fille von Verhandlungen vor der rémi-
schen Zensurbehdrde an. So wurde der Benimmpapst Adolf Freiherr von Knigge (1751-
17796) zwei Jahrzehnte nach seinem Tode bei den romischen Zensurbehorden denunziert.
Knigge bot manche Angriffsflichen, da er als gefiihrlicher [lluminat galt. Die Indexkon-
gregation lehnte es jedoch ab, sich mit thm zu beschiftigen. Einen echten Nachteil erlebte
der fiihrende Ellwanger und spitere Tiibinger Theologe Johann Sebastian Drey (1777-
1853), der nicht zum ersten Bischof der neu gegriindeten wiirttembergischen Didzese Rot-
tenburg gewiéhlt wurde, da er in Rom denunziert worden war. Obwohl das beanstandete
Biichlein nicht auf dem Index landete, gentigte das blosse Gerticht eines gegen ihn hidngi-
gen Zensurverfahrens, um ihn als Bischofskandidaten zu verhindern. Hingegen gelangte
der Dichter Heinrich Heine 1836 auf den Index: Drei seiner Werke seien voller Irrtiimer,
Gottesldsterungen und Unanstindigkeiten und enthielten Grundsitze, die den Umsturz der
sozialen Ordnung beabsichtigten. Die Initiative zur Indizierung Heines ging vermutlich
von Metternich aus.

Einer der interessantesten Fille war jener des Oratorianerpaters Augustin Theiner. In
frithern Jahren wurde eines seiner Werke indiziert; spiter kam er nach Rom und wirkte
selbst als Zensor. Nach einigen Jahren wurde er Prifekt des Vatikanischen Geheim-
archivs, 1870 jedoch von Pius IX abgesetzt, weil er den Bischofen der Minoritit auf dem
Ersten Vatikanum die Geschiftsordnung des Tridentinums ausgehindigt hatte. Der be-
kannte Papsthistoriker Leopold von Ranke geriet ebenfalls in die Schusslinie der Index-
kongregation. Die Indizierung der von Ranke nicht autorisierten franzosischen Ausgabe
der «Pidpste» unterblieb, wihrend Rankes Originalausgabe auf Deutsch 1841 der Zensur
zum Opfer fiel: es ging dabei um den sogenannten «Historischen Primat», also um die ge-
schichtliche Entwicklung des Papsttums.

Onkel Toms Hiitte der amerikanischen Autorin Harriet Beecher Stowe und Karl Mays
«Winnetou» entgingen der Indizierung, ebenfalls der bekannte Bischof von Regensburg,
Johann Michael Sailer, der vierzig Jahre nach seinem Tode in eine undurchsichtige Intrige
im Zusammenhang mit dem Seligsprechungsprozess von Clemens Maria Hofbauer ver-
wickelt wurde. Aber die Konsultorenversammlung lehnte eine Verurteilung Sailers ab,
und die Akten verschwanden zeitweilig und konnten den zustdndigen Stellen nicht vorge-
legt werden.

SZRKG, 101 (2007)



548 Rezensionen — Comptes rendus

Der altkatholisch gewordene Priester Franz Xaver Reusch (1825—-1900) hatte in den
Jahren 1883 und 1885 ein Buch unter dem Titel «Der Index der verbotenen Biicher als
Beitrag zur Kirchen- und Literaturgeschichte» verfasst. Sein vorziigliches Werk wurde
zum Anlass fir eine grundlegende Reform der romischen Buchzensur und fiihrte zur
Indexreform unter Leo XIII.

Im Modernismusstreit erlebte der Index der verbotenen Biicher eine neue Renaissance.
Georg Tyrell (1861-1909), Alfred Loisy (1857-1940) und weitere Reformtheologen wur-
den mit ihren Werken verboten. In der Nazizeit gelangte Alfred Rosenberg mit dem «My-
thos des 20. Jahrhunderts» auf den Index, nicht jedoch Hitlers «Mein Kampf». Nach dem
Zweiten Weltkrieg ging die Zahl der Indizierungen stark zuriick. Der romische Bannstrahl
traf meist noch «progressive» katholische Theologen, z.B. Otto Karrer oder den Domini-
kaner Marie Dominique Chenu. Nach dem Zweiten Vatikanum léste Paul VI. das Prob-
lem, indem er den Index der verbotenen Biicher mit dem Erlass «Integrae serviendae»
vom 7. Dezember 1965 authob.

Anhand der dokumentierten Fille zeigt sich eine differenziertere Sicht der umstrit-
tenen Zensurbehorde. Einfache Aussagen sind dank der griindlichen Forschungen Hubert
Wolfs nicht mehr méglich.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Thomas Kaufmann, Konfession und Kultur. Lutherischer Protestantismus in der zweiten
Hiilfte des Reformationsjahrhunderts, (Spatmittelalter und Reformation Neue Reihe 29)
Tiibingen 2006.

Nach seiner Studie zu «Magdeburgs <Herrgotts Kanzlei>» befasst sich der Géttinger Kir-
chenhistoriker Thomas Kaufmann mit der lutherischen Konfessionskultur in der zweiten
Hilfte des 16. Jahrhunderts. Der Sammelband enthilt zehn Aufsitze, die seit 1999 ent-
standen sind. Die sechs bereits publizierten Artikel wurden fiir diese Publikation iiberar-
beitet.

Laut Kaufmann ist der lutherische Protestantismus der Frithen Neuzeit «eine ausser-
ordentlich bewegte religionskulturelle Konfiguration» (VII), die aus «den Kontexten und
Konflikten, in denen er sich <behauptete> und <entwickelte>» beschrieben wird. Auf dieser
Basisthese ruht die Studie. Kaufmann versteht Kirchen- und Christentumsgeschichte nicht
nur als «Geschichte bestimmter institutioneller und doktrinaler Sachverhalte und Forma-
tionen», sondern auch als «Geschichte unterschiedlicher sozialer Gruppen, Bewegungen
und Einzelpersonen, literarischer Formen und Traditionen, mentaler Dispositionen, rituel-
ler und kultureller Praktiken, die sich auf Traditionsbestinde christlicher oder christlich
adaptierter Uberlieferungen beziehen» (VIII).

Die zehn Beitrdge sind thematisch gruppiert unter den Titeln «Krisen» (Kapitel 2-4),
«Kontroversen» (Kapitel 5-6), «Konsolidierungen» (Kapitel 7-9) und «Kairos» (Kapitel
10). Das erste Kapitel ist ein programmatischer Aufsatz zur «Lutherische[n] Konfessions-
kultur in Deutschland», die Kaufmann als «eine spezifische kulturelle Konfiguration» (9)
versteht. Somit grenzt er sich von der Konfessionalisierungsthese mit ihrem modernisie-
rungstheoretischen und etatistischen Ansatz ab, desgleichen distanziert er sich von der
Epocheneinteilung in Reformation und «konfessionelles Zeitalter». Mit dem Begriff der
«lutherischen Konfessionskultur» wendet Kaufmann sich der lutherischen Binnenperspek-
tive zu, die in theologiegeschichtlicher Perspekiive vor allem Streitkuitur um das Erbe
Martin Luthers war und apokalyptische und ordnungstheologisch-konservative Tendenzen
aufwies. Als historische Grosse war die lutherische Konfessionskultur nicht abgeschlos-
sen, sondern im Werden.

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 549

Das zweite Kapitel befasst sich mit «Apokalyptik und politische[m] Denken im luthe-
rischen Protestantismus in der Mitte des 16. Jahrhunderts». Unter Apokalyptik versteht
Kaufmann eine «Deutungsmatrix» (33), die anhand apokalyptischer Texte der Bibel sich
auf das Ende der Weltzeit bezieht, die Zeichen seiner Ankiindigung deutet und die Folgen
seines Eintretens thematisiert. Die Apokalyptik ist ein Schliisselthema des 16. Jahrhun-
derts. Texte aus der Zeit des Schmalkaldischen Krieges belegen die These, dass das apo-
kalyptische Denken im Luthertum im Zusammenhang zur politiktheoretischen Diskussion
steht und an der Bewahrung der gottgewollten Ordnung festhilt.

Das dritte Kapitel thematisiert das Ringen um das geistige Erbe Luthers, geht auf die
verschiedenen Ausgaben von Luther-Schriften und Florilegien ein und weist darauf hin,
wie In innerprotestantischen Streitigkeiten der dltere gegen den jlingeren Luther ausgespielt
wurde und Worte Luthers aus dem Zusammenhang gerissen wurden. Um Missverstand-
nissen vorzubeugen gab der Luther-Schiiler Joachim Morlin 1565 als erster eine Anleitung
zum Lutherstudium heraus: «Wie die Biicher und Schrifften ... Lutheri niitzlich zu lesen».

«Die theologische Bewertung des Judentums im Protestantismus ... (1530-1600)» — so
der Titel des 4. Kapitels — blieb sich zwar gleich, allerdings dnderte sich der Umgang mit
den Juden. Hatte Luther 1523 versucht, die Juden fiir den christlichen Glauben zu gewin-
nen, starkte er in den Schriften von 1538 und 1543 die von jidischer Glaubenspropaganda
angefochtenen Christen. Spiter, als sich das landeskirchliche Regiment formte, mussten
die weltlichen Obrigkeiten und Geistlichen gegeniiber der Judenfrage Stellung beziehen.
Die Legende des Juden Ahasver diente den Christen zur piddagogischen Erziechung.

Der Beitrag zur «Bilderfrage im frithneuzeitlichen Luthertum» ordnet sich ein in neu-
ere Forschungen zum Thema. Theologisch erachtet Kaufmann die Bilder als Adiaphora,
die als Symbole christlicher Freiheit gewertet und als Ausdrucksmittel konfessionskultu-
reller Identitdt angesehen werden. Gerade in der Auseinandersetzung mit den Reformier-
ten konzentrierte sich die lutherische Kunst auf biblische, insbesondere christologische
Themen. Die interkonfessionellen Debatten fiihrten schliesslich dazu, dass die Bilder im
Luthertum dauerhaft heimisch wurden. Die Bilder weisen mehr als einen volkspéddago-
gischen und memorialtechnischen Nutzen auf, sie schliessen die Asthetik mit ein.

Im 6. Kapitel wird die «protestantische, vornehmlich lutherische Anti-Jesuitenpubli-
zistik zwischen 1536 und 1618» unter die Lupe genommen. Zunédchst bekdmpften die Lu-
theraner die Jesuiten, die Erfolge erzielten, primér mit theologischen Argumenten. Spéter,
veranlasst durch die Akkommodationsstrategie der Societas, fiirchteten sie sich vor dessen
so genanntem Vernichtungswillen, den sie als Angriff auf den Augsburger Religionsfrie-
den interpretierten, denn die Lutheraner sahen sich «als Garant der deutschen Reichsver-
fassung und der Friedenswahrung» (298). In ihrer Polemik griffen sie auch katholische Je-
suitenkritiken auf. Ums Jahr 1600 fithrten die Lutheraner dann einen Zwei-Fronten-Krieg
gegen Jesuiten, die zur Staatsgefahr schlechthin geworden waren, und Reformierte und
bereiteten publizistisch den Dreissigjéhrigen Krieg vor.

Im 7. Kapitel «Berufskulturelle Rahmenbedingungen des lutherischen Pastoren-
standes» zeigt Kaufmann auf, dass sich die universitire Ausbildung der Pfarrer erst mit
der Zeit durchsetzte. So waren z.B. in Mecklenburg erst um 1600 die Akademiker (etwa
75 %) in der Mehrheit. Zudem belegt Kaufmann, dass die Pastoren nicht aus dem Pfarrer-
stand rekrutiert wurden, sondern aus dem «fromme[n], bildungswillige[n] Stadtbiirgertum
als ganzes» (315). Die theologische Ausbildung war zugleich Personlichkeitsbildung.

Als Fortsetzung des Werks «Die Rostocker Theologieprofessoren» schreibt Kaufmann
iiber die «Gutachtertitigkeit der Theologischen Fakultdt Rostock». Er beschreibt das
Quellenmaterial (1558—1760) und charakterisiert die Quellengattung als solche. Anhand
einiger Fallbeispiele deckt er das Spektrum der Gutachten (Lehr- und Kirchenordnungs-
fragen, Ehe- und Personalfragen) ab. Die Rostocker Theologieprofessoren verstanden ihre
Gutachtertitigkeit als geistliches Amt «in den vielfiltigen, von rechtlichem und theologi-
schem Regulierungsbedarf betroffenen Kontexten des gesellschaftlichen und kulturellen
Lebens» (362).

SZRKG, 101 (2007)



550 Rezensionen — Comptes rendus

Im 9. Kapitel «Protestantische Reaktionen auf den Augsburger Religionsfrieden von
1555» legt Kaufmann dar, dass die Konfessionalisierungsprozesse und das Entstehen der
verschiedenen protestantischen Orthodoxien als Folgeerscheinungen des Reichsreligions-
rechts von 1555 zu deuten sind. Die lutherische Theologiegeschichte kann deshalb als
«Diskurs tiber die Bedeutung und die Interpretation der Confessio Augustana» (387) an-
gesehen werden und miindet in die Konkordienformel, ein Lehrdokument, das als Ausle-
gung der Confessio Augustana zu verstehen ist. Weil die Lutheraner von Reformierten
und Katholiken konkurrenziert wurden, dnderten sie ihre urspriingliche skeptische und
kritische Haltung gegeniiber dem Augsburger Religionsfrieden. Dieser wurde zu einem
Dokument des lutherischen Selbstverstindnisses.

Das 10. Kapitel zeigt auf, dass es um die Jahrhundertwende 1600 im Luthertum eine
vermehrte Publikation von Prophetien und Endzeitberechnungen gab und dass das apo-
kalyptische Wissen systematisiert wurde. Die apokalyptische Gegenwartsdiagnostik — die
bei den Lutheranern verbreiteter als bei den Reformierten und Katholiken war — vertiefte
das Interesse an der historischen Tradition, die apokalyptische Endzeitdiagnostik interpre-
tierte Phidnomene des natiirlichen und sozialen Lebens wie Unwetter, Kometen, Gestirns-
konstellationen usw. Dieses verstirkte Endzeitbewusstsein diente dazu, die Gemeinde zu
stirken und das Reformationsjahrhundert in die Heilsgeschichte einzuordnen.

Das Werk gibt einen ausgezeichneten Einblick in die vielfiltigen Phinomene der
lutherischen Konfessionskultur und ist trotz gewisser Uberschneidungen leicht lesbar. Im
ausfithrlichen Fussnotenapparat werden Quellen- und Literaturnachweise zu einzelnen
Personen, Stidten, Landern oder Sachverhalten gegeben, die durch Personen, Orts- und
Sachregister erschlossen werden kdnnen.

Wettingen Christine Stuber

Felix Ackermann, Christian Franz von Eberstein (1719-1797). Ein gelehrter Domherr
des Basler Domkapitels im 18. Jahrhundert hg. vom Verein Freunde des Domes zu
Arlesheim, Schwabe, Basel, 2004, 426 S.

Christian Franz von Eberstein kann als bedeutendste Personlichkeit und Gelehrter im
Basler Domkapitel des 18. Jahrhunderts bezeichnet werden. Eine eingehende Biographie
war ein langjihriges Desiderat. Felix Ackermann ist es mit seinem lesenswerten Werk ge-
lungen, ein facettenrciches Bild von Ebersteins offiziellem Wirken als Domherr, Archi-
diakon und schliesslich Dompropst zu zeichnen und gleichzeitig sein Leben als Privat-
mann, Gelehrter und Sammler zu schildern. Auch wenn Eberstein ein atypischer Domherr
der Reichskirche war, wird durch seine Person die Lebenswelt des Basler Domkapitels
von der Mitte des 18. Jahrhundert in Arlesheim bis zur Vertreibung und Flucht durch
franzosische Truppen im Jahr 1792/93 und dem folgenden Exil plastisch greifbar.

Der erstgeborene Adlige, aus urspriinglich friankischer Reichsritterschaft stammend,
entschied sich friih fiir die Klerikerlauftbahn, absolvierte seine hohere Ausbildung im Col-
legium Germanicum et Hungaricum in Rom und wirkte nach seiner Priesterweihe wih-
rend zweier Jahre als Pfarrer in Kipfenberg (bei Eichstitt). Da der Eichstétter Fiirstbischof
vordringlich seine eigenen Neffen versorgen wollte, verschlug es Eberstein aufgrund
seiner Romer Kontakte ins Basler Domkapitel, wo er sich schon bald als verfassungs-
rechtlicher Fachmann auszeichnete. Trotz seiner Zugehorigkeit zur deutschen Reichs-
kirche machte sich Eberstein fiir ein Biindnis des Fiirstbistums Basel mit der gesamten
Schweiz stark, scheiterte aber mit seinen Bemiithungen.

In Arlesheim baute Eberstein eine der bedeutendsten Privatbibliotheken im siiddeut-
schen Raum des 18. Jahrhunderts und ein Naturalienkabinett auf, die zu Anzichungs-
punkten fiir Gelehrte und adlige Reisende wurden. Seit 1764 unterhielt Eberstein intensive

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comples rendus 531

personliche und briefliche Kontakte zu Isaac Iselin, die bis zu dessen Tod 1782 dauerten.
Die Verbindung zu Abt Martin II. Gerbert von St. Blasien war gepriagt von gemeinsamen
kirchenhistorischen und literarischen Interessen. Bereits Heribert Raab hatte Ebersteins
Briefwechsel zum Mainzer Kirchenhistoriker und letzten Wormser Weihbischof Stephan
Alexander Wiirdtwein entdeckt. Beide verband ihre Beschéftigung mit den Konkordaten
der Reichskirche und anderen kirchenhistorischen Fragen.

Der Biographie tut allerdings einzig Abbruch, dass das Werk weder mit einem Index
noch mit einer ausfiihrlichen Angabe der benutzen Quellen versehen ist. Gerade weil die
Quellen zu diesem bemerkenswerten Domherr so verstreut sind, wire es dusserst wiin-
schenswert gewesen, nicht nur Verweise in den Fussnoten, sondern auch eine detaillierte
Auflistung der benutzten Bestidnde in den einzelnen Archiven aufzufiihren.

In verdankenswerter Weise wurden der Aufbau, die Inventarisierung der Bibliothek
von Therese Wollmann und ihr Schicksal nach dem franzdsischen Einmarsch ins Fiirst-
bistum von Benoit Girard erarbeitet. Ein kommentiertes Schriftenverzeichnis Ebersteins
und ein Glossar der in der Reichskirche gebriauchlichen Termini beschliessen das lesens-
werte Werk.

Fribourg Catherine Bosshart-Pfluger

Georg Pfleiderer/Ekkehard W. Stegemann (Hg.), Religion und Respekt. Beitrdge zu ei-
nem spannungsreichen Verhdltnis (Christentum und Kultur, Bd. 5), Theologischer Verlag
Ziirich, Ziirich 2006. 327 Seiten.

«Stiftet oder stért Religion eine Kultur des Respekts» (16)? Dieser Grundfrage widmen
sich vierzehn Autorinnen und Autoren, zur Hilfte christiich-theologischer Provenienz, an-
sonsten Religions- oder andere Kuitur- und Geisteswissenschafter/innen. An Aktualitéits-
bezug dieser Thematik fehlt es nicht, man denke etwa an die Folgen des 11. Septembers
2001 oder an den etwas jlingeren Karikaturenstreit rund um «Mohammedkarikaturen» in
der danischen Zeitung Jyllands-Posten. Ausser in einer abgedruckten Podiumsdiskussion
am Schluss des Sammelbandes sind allerdings nicht die genannten Ereignisse als solche
Gegenstand des Buches, sondern es steht die Diskussion religionskultureller Probleme in
allgemeinerer Form im Vordergrund. Aber nicht nur: Die Beitrige mochten, wie die
Herausgeber in der Einleitung deklarieren, solche Probleme «in gewissem Sinne auch zu
16sen helfen» (8).

Ein solches Vorhaben fithrt unweigerlich in den Bereich der Moral bzw. der Ethik,
weshalb Georg Pfleiderer zum Auftakt die Begriffe der Achtung, des Respekts und der
Toleranz unter die Lupe nimmt. Er definiert Achtung als eine Gesinnung, also eine
Grundhaltung der moralischen Be-Achtung der unveriusserlichen Wiirde der Person, un-
geachtet der empirischen Gestalt des konkreten Menschen. Diese nimmt erst der Respekt
in den Blick, welcher auf der Achtung griindet: Man iibt Respekt gegeniiber einer kon-
kreten Person. Toleranz schliesslich ist ein (in demokratischen Rechtsstaaten institutio-
nalisiertes) Ausnahmeverhalten des Stirkeren in Bezug auf den Schwiicheren.

Diese erhellenden Begriffsbestimmungen werden in den weiteren Artikeln des Buches
nicht oder nicht explizit aufgenommen, so ist beispielsweise Hartmut Raguses Begriff der
Toleranz viel eher im Rahmen der Respekt-Definition Pfleiderers anzusiedeln. Einige
Autoren l6sen tiberdies den zentralen Begriff «Respekt» von einer streng ethischen Be-
stimmung durch den etymologischen Hinweis auf das lateinische «respicere» (sich um-
sehen, zuriickschauen, beachten). Der Kirchenhistoriker Thomas Kaufmann beschreibt so
das griindliche «Zurtickschauen» auf die religios Fremden im 16. und 17. Jahrhundert.
Eine Mischung aus Angst und Verachtung 16ste das «respicere» auf die «fernen Fremden»
(d. h. vor allem auf die Tiirken) aus; ebenso wurden die «nahen Fremden» (die Juden) als

SZRKG, 101 (2007)



552 Rezensionen — Comptes rendus

Feinde Christi und die «nichsten Fremden» (Angehorige anderer christlicher Konfessio-
nen in der Nachbarschaft) genau in den Blick genommen. Von Respekt in einem ethi-
schen Sinne kann aber nicht die Rede sein. Ahnlich zeigt der historische Riickblick Ru-
dolf Brindles auf den Aufstieg des Christentums in der Spétantike, wie unterschiedlich in
einem ziemlich kurzen Zeitraum das Verhiltnis zwischen religidsen Gruppen sein kann.

Dass dieses Verhiltnis stets «spannungsreich» war und es auch heute noch ist, deutet
bereits der Untertitel des Buches an und wird unter anderem durch die Artikel von Alfred
Bodenheimer und Gudrun Schubert bestitigt. Wahrend ersterer das Problem von Respekt
und Kultur, wie es sich fiir Angehdrige des Judentums stellt, beleuchtet, widmet sich
Schubert dem Verhiltnis des Islam zu anderen Religionen, insbesondere zum Judentum
und dem Christentum. Sie zeigt an verschiedenen Suren des Korans auf, dass bereits im
Verlaufe des Lebens des Propheten Mohammed ein Haltungswechsel diesbeziiglich sicht-
bar ist, so dass es «im Lauf der Geschichte bis heute keinen Konsens unter den Muslimen
iiber die Stellung des Islam gegeniiber den anderen Religionen» (237) gab und gibt. Die
untersuchten Koranstellen konnten gegensétzlicher nicht sein, so dass Schubert folgert:
«Die islamische Religion stiftet und st6rt eine Kultur des Respekts. {...] Fiir beide sich so
strikt gegeniiberstehenden Uberzeugungen konnte und kann man sich auf eindeutige
Zeugnisse berufen» (242).

Unterschiedliche Auffassungen zum Umgang mit anderen Religionen innerhalb der glei-
chen Religionsgemeinschaft korrespondiert in «freien» Gesellschaften mit einer Vielheit klei-
nerer und grosserer religioser Gruppierungen {iberhaupt. Im freien Markt religiéser Anbieter
herrscht nicht immer ein Klima der Toleranz und des Respekts. Dies ist gemidss Hans G.
Kippenberg zumindest potentiell umso weniger der Fall, wenn der Staat den Religionsge-
meinschaften grossere Macht zugesteht. Kippenberg zeigt dies anhand der US-amerika-
nischen Wohlfahrtsreform von 1996, in der sich der Staat zwecks Senkung der Transaktions-
kosten aus dem Sozialhilfebereich zugunsten der Religionen teillweise verabschiedet.

Das Problem von Respekt und Toleranz tritt aber nicht nur zwischen verschiedenen
Religionen oder religiosen Uberzeugungen auf, sondern auch innerhalb derselben religié-
sen Gruppe. Darauf weist (in expliziter Form als einzige) Elisabeth Schiissler Fiorenza
hin, indem sie mangelnden Respekt christlicher Religion und Theologie gegeniiber Frauen
beklagt und analysiert. Frauen fungiert dabei als Sammelbegriff fiir alle untergeordneten
und unterdriickten Menschen.

Wie aber soll mit den genannten Problemen umgegangen werden? Worin bestehen die
in der Einleitung angesprochenen Losungshilfen religionskultureller Probleme? So viel-
faltig die in den verschiedenen Artikeln aufgezeigten Probleme sind, so bunt ist auch der
Strauss an Losungsvorschldgen, die es miteinander ins Gesprich zu bringen gilte.

Um mit Schiissler Fiorenza zu beginnen: Damit die systematische Unterdriickung von
Menschen zweiter Klasse durch Religion und Theologie {iberwunden werden kann, muss
die Rede von Gott verdndert werden. Das Thema der Achtung dieser Personen «als Men-
schenachtung [muss] zum Kernthema von Theologie und Geisteswissenschaften werden»
(175). Dies kann gleichsam als Verweis auf Pfleiderers Plidoyer zur Beachtung der unbe-
dingten Wiirde des Menschen gelesen werden. Davon ausgehend fordert Pfleiderer, die
Religionen sollen «ganz im Sinn und Geist der Aufklarung, in einen edlen Wettstreit un-
tereinander treten» (37). Ein solcher «edler Wettstreit» erfordert eine profunde Kenntnis
der eigenen, aber auch der fremden Position. In dem Sinne meint Kaufmann: «Das wahr-
nehmungstheoretische «<respicere» war und ist wohl eine wesentliche Voraussetzung des
sittlichen Respekts, auch in Bezug auf die Religionen» (172). Damit es zum sittlichen
Respekt kommen kann, gilt es gemiss Andrea Maihofer, die in der Aufkldrung grundge-
legte Idee der Gleichheit zu tiberwinden. Sie enthalte eine dialektische Struktur, durch die
Anerkennung qua Gleichheit wieder in Ausgrenzung umschlagen kann: Ist dem Juden
«sein dJude-Sein> wichtiger als sein Menschsein, fiithrt das fast unweigerlich zu seiner
Ausgrenzung und Stigmatisierung» (47). Sc fordert Maihofer eine Anerkennung des Un-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 553

gleichen anstatt eine Ausweitung der Idee der Anerkennung des Gleichen. Annemarie Pie-
per 16st dieses Problem iiber den Begriff der Freiheit, verkntipft mit einer ethischen Forde-
rung: Jeder hat die Freiheit des anderen zu respektieren, als sei es seine eigene, unab-
héingig von der religiosen Position. Ahnlich mutet Hartmut Raguse den Menschen zu, sie
sollen sich in einer «relativen Absolutheit», bzw. einer «toleranten Radikalitit» tiben. Fiir
die eigene Uberzeugung muss der einzelne absolut einstehen, gleichzeitig aber akzeptie-
ren, dass sie eben nur seine eigene Uberzeugung in einem Meer von anderen, auch ge-
gensitzlichen Meinungen darstellt. Hier erhebt Peter Schmid den Warnfinger: Religion
darf nicht als reine Privatsache abgetan werden, da Religion immer auch gesellschaftspo-
litisch relevant ist. Gerade in der Schweiz tut gemiss Schmid die Beantwortung einer ganzen
Rethe von Fragen Not: Wie steht es mit der korporativen Religionsfretheit? Muss der Staat
fiir die innere Struktur 6ffentlich anerkannter Religionsgemeinschaften die Durchsetzung
demokratischer Regeln verlangen? Welche Kriterien sollen angewandt werden?

Die Islamwissenschafterin schliesslich spielt den Ball zur Losung der angesprochenen
Probleme implizit den Theologen zu in der Bemerkung: «Moderne Theologen sind um ei-
ne neue, versdhnliche Interpretation [der widerspriichlichen Koranstellen zum Umgang
mit anderen Religionen, C. L.-M.] bemiiht. Sie fordern damit eine Entwicklung, die die
Grundlage fiir ein friedliches Zusammenleben der Religion unter verdnderten Machtver-
héltnissen bilden konnte» (243). Es bleibt also den Theologen iiberlassen sich zu fragen,
wic man sich auch methodisch mit einer neuen Interpretation vom alten Streit abheben
konnte, ohne bloss mit einer weiteren Deutung entsprechender Textstellen aufzuwarten;
Schubert widmet sich in ihrem Artikel diesen Fragen nicht. Bei Reinhold Bernhardt steh-
en solche Fragen aus christlicher Sicht in seinem Entwurf einer Theologie der Religionen
im Zentrum. Es geht ihm um den «Versuch, interreligiose Achtung aus den Zentralinhal-
ten der christlichen Tradition zu erschliessen» (207). Ob damit eine gewisse «Christen-
tumzentriertheit» iiberwunden werden kann (oder soll?), bliebe zu diskutieren.

Die vielen verschiedenen religionskulturellen Probleme und die entsprechenden Lo-
sungsansitze zu deren Uberwindung zeigen die Breite und die Komplexitit des gestellten
Themas auf. Der Preis hierfiir ist eine gewisse Unverbundenheit der einzelnen Artikel,
was aber auch eine Stdrke des Buches darstellt: Es wird auf die Frage «Stiftet oder stort
Religion eine Kultur des Respekts?» nicht eine Losung (und schon gar nicht die Losung)
préasentiert, sondern sehr lesenswerte Beitrige zur «kristallklaren Antwort» (288) Peter
Schmids geleistet: Es kommt darauf an...

Freiburg Claudius Luterbacher-Maineri

Reinhold Bernhardt/Thomas K. Kuhn (Hg.), Religionsfreiheit. Schweizerische Pers-
pektiven (Beitrage zu einer Theologie der Religionen 3), Ziirich, TVZ, 2007, 218 S.

Die Basler Professoren Reinhold Bernhardt und Thomas K. Kuhn steuern mit dem anzu-
zeigenden Sammelband einen bedeutenden Beitrag zu einem sehr aktuellen Thema, nim-
lich dem der Religionsfreiheit, bei. Der Band ist mit neun Beitrdgen kompakt, von denen
— unter Umstdnden mit einer einzigen Ausnahme — alle qualitativ hochwertig und gewinn-
bringend sind, nicht zuletzt, weil mit der obgleich facettenreichen Religionsfreiheit ein
thematischer roter Faden durchgehalten wird. Vielleicht sind die schweizerischen Pers-
pektiven nicht immer vorrangig, weil doch wie so oft — und das bestimmt auch zu Recht
(sieche z.B. 19) — die Rdume nach Nord-Nord-Osten sehr weit offen stehen. Zumindest gilt
dies in Zusammenhéingen des Vergleichs und der Referenz — ein oberflachlicher Blick in
das Personenregister zeigt z.B., dass am hdufigsten Wolfgang Huber, Jiirgen Habermas
und Immanuel Kant als personelle und ideelle Quellen (im Haupttext) herangezogen wer-
den. Unterdessen hétten man als Vergleichsfeld manchmal — so man im deutschsprachi-
gen Bereich verleiben mochte — doch auch hin und wieder z.B. 6sterreichische Verhilt-
nisse heranziehen konnen, u.a. in Bezug auf den konfessionell islamischen Unterricht in

SZRKG, 101 (2007)



554 Rezensionen — Comptes rendus

der offentlichen Schule (183). Aber das ist nur eine etwas pingelige Randbemerkung,
denn unumwunden steht die helvetische Konfoderation im Mittelpunkt der Diskussion:
Zuerst in einer historisch-genetischen Perspektive der Religionsfreiheit in der Schweiz,
mit einem Schwerpunkt auf die Zeit seit dem 18. Jahrhundert. Thomas K. Kuhn arbeitet
sich z.B. liber die Rezeption von Peter Ochs’ Toleranzverstidndnis aus der Zeit der Helve-
tik (24f) bis zur Errichtung des Bundesstaates und der Bundesverfassung 1874 vor, Maria-
no Delgado analysiert darauf folgend die jiingeren Entwicklungen bis hin zur neuen Bun-
desverfassung 1999, und resiimiert, dass diese «einen lédngst félligen Abschied vom kul-
turkdmpferischen Geist des 19. Jahrhunderts» (68) darstelle, aber noch nicht die neue Plu-
ralisierung der Gesellschaft — hier teilt die Bundesverfassung ein wenig das Schicksal die-
ses Bandes — widerspiegle: «Dazu wird ein (Religionsartikel> nétig sein, aber auch die be-
hutsame Offnung des 6ffentlich-rechtlichen Anerkennungssystems fiir die bisher «frem-
den> Religionen — mit grosser Flexibilitdt, aber auch mit deutlichen Auflagen.» (68). In
der historischen Entwicklung der sich herauskristallisierenden Religionsfreiheit war die
Trennung von «Recht und Moral» ein Durchbruch, wie u.a. Konrad Sahlfeld bemerkt (73,
siche auch 141 bei Anselm historische Beispiele der Vermischung, differenzierter bei Lie-
nemann 161-164). Zudem bringt Sahlfeld interessante Beispiele (vgl. auch seinen Beitrag
im Band Der Islam in Europa, hg. von U. Altermatt/M. Delgado/G. Vergauwen, Stuttgart
2006, 233-248) der Jurisprudenz, die die schweizerische Situation auszuleuchten vermo-
gen. Adrian Loretan wiederum geht auf den «Grundrechtsbedarf der Religionen» ein, er
denkt tiber eine kirchenrechtliche Anstrengung der Inkulturation in das neuzeitliche Men-
schenrechtssystem nach und fordert zusammen mit Gerhard Luf eine solche als «schopfe-
rische Transformation» ein, sodass die (individuelle) Freiheit der Christinnen und Chris-
ten innerkirchlich verstdrkt gesichert zu werden vermag (97f). Im Teil der systematisch-
theologischen Perspektiven betont der Herausgeber Bernhardt die «Religionsfreiheit als
Recht auf Differenz» (111), er versucht die «Dimensionen des Verhiltnisses von Religion
und Freiheit» (112) auszuleuchten. Bernhardt spricht u.a. davon, dass theologisch das
Postulat der Religionsfreiheit (im Nachhinein) gerechtfertigt, untermauert, aber nicht be-
griindet werden sollte, damit eine nétige Offenheit der rechtfertigenden Argumentation
bestehen bleibt. (Vgl. 126/127, spiter, nach Aufzéhlung verschiedener theologischer Zu-
ginge und zusammenfassend 134). Reiner Anselm beschreibt mittels ungewohnter Termi-
nologie in seinem Aufsatz dic moderne Emanzipationsgeschichte der Gesellschaft bzw.
des Staates von der Religion — «Religion» wird nicht gerade als positives Moment ge-
sehen (146) —, mit einem Pliddoyer fiir theologische Bildung und Ausbildung. Dem ist
vollauf zuzustimmen! Wolfgang Lienemann hingegen weist u.a. auch darauf hin, dass der
moderne Rechtsstaat, in dessen Geflecht sich Religionsfreiheit zentral ausbreitet, in seiner
Praxis mancherlei Gefahren unterliegt, dort, wo er ndmlich als Machtmittel in eigener
Sache gebraucht wird (159-161). Auch heikle Fragen der Mission und Konversion (bzw.
der Apostasie) werden in diesem Beitrag diskutiert (164—169), sowie das Faktum, dass
«Religionsfreiheit tendenziell delegitimierend» (174) wirkt, und somit ein Politikum ist.
Der letzte Teil des Bandes beschéftigt sich mit einem Praxis-Feld, ndmlich dem des Reli-
gionsunterrichts und bietet zwei sehr unterschiedliche Beitrdge: Katharina Frank versucht die
«Berechtigung» eines kulturkundlichen Religionsunterrichts aufzuzeigen, «oder gar seine
Notwendigkeit» (199), Kurt Schori weist auf die fiir Religion konstitutive Bekenntnisfrage
hin, die ein religionskundlich ausgerichteter Unterricht tendenziell unterschlage (209). Letzt-
endlich geht es in diesem Spannungsfeld auch und zentral um das, was Frank indirekt im
Abschlussabsatz ihres Beitrages erwihnt, ndmlich «konkrete Konkurrenz» (vgl. 199).

Der Band ist also eine enorme Bereicherung — dies gilt ohne grosse Abstriche fiir den
V. dieser Zeilen — und ihm ist, auch wenn er nicht unbedingt einen strengen Beitrag zur
Religionstheologie (vgl. Reihentitel) darstellt, eine weite Verbreitung zu wiinschen. Denn
das Werk trigt ganz wesentlich fiir ein Verstindnis von Religion und Freiheit in der
Schweiz bei und blickt zudem in die Zukunft.

Freiburg David Neuhold

SZRKG, 101 (2007)




Rezensionen — Comptes rendus 555

Jiirgen Birsch/Bernhard Schneider (Hg.), Liturgie und Lebenswelt. Studien zur
Gottesdienst- und Frommigkeitsgeschichte zwischen Tridentinum und Vatikan 1. Litur-
giewissenschaftliche Quellen und Forschungen, Bd. 95 (=Veroffentlichungen des Abt-
Herwegen-Instituts der Abtei Maria Laach), Miinster, Aschendorff Verlag, 2006, X und
582 8.

Der vorliegende Band behandelt das Verhiltnis zwischen Liturgie und Lebenswelt im Ver-
laufe von 400 Jahren zwischen dem Konzil von Trient (1545-1561) und dem Zweiten Vati-
kanischen Konzil (1962-1965). Kriegszeiten, radikal verinderte Lebensverhiltnisse, umwil-
zende geistige Stromungen und politische wie gesellschaftliche Umbriiche haben das gottes-
dienstliche Leben bertihrt. Wie reagierte die religiose Praxis auf diese massiven Umbriiche?

In 29 Beitragen versucht der Sammelband, erste Antworten auf diese Fragen zu bieten.
In einem interdisziplindren Austausch zwischen Liturgiewissenschaft, der historischen
Theologie, der Geschichtswissenschaft und den Kulturwissenschaften gehen Wissenschaf-
ter den sozialen und politischen Voraussetzungen, den kulturellen und mentalititsgeschicht-
lichen Bedingungen von Liturgie und Frommigkeit im neuzeitlichen Westeuropa nach. Es
geht immer um die Bewiltigung von Krisensituationen. Aber auch die Seelsorge am
Lebensende und die Frommigkeit im Angesichte von Leben und Tod werden untersucht.

Andreas Redtenbacher zeichnet die Entwicklung des Liturgiebegriffs vom Tridenti-
num bis zum Vorabend der liturgischen Bewegung nach. Papst Pius V. veréftentlichte
aufgrund der Trienter Konzilsbeschliisse im Jahre 1568 das emeuerte Breviarium Ro-
manum und 1570 das Missale Romanum und leitete damit einen starken Vereinheit-
lichungsprozess fiir die folgenden Jahrhunderte ein, obschon es vom 18. bis 20. Jahrhun-
dert massgebliche Liturgiereformer gegeben hat. Benedikt Kranemann untersucht die li-
turgische Sprache anhand von Feldpredigten aus der Zeit des Ersten Weltkrieges. Dabei
fallen oft ungewohnliche Vergleiche und Neuschopfungen auf, die uns heute merkwiirdig
vorkommen. Bischof Paul Wilhelm von Keppler (Rottenburg-Stuttgart) nennt Fron-
leichnam eine «Truppenbewegung der streitenden Kirche», die hl. Eucharistie wird zum
«sichersten Panzerturm». Aber diese Tendenz ist nicht neu fiir das 20. Jahrhundert. So hat
das Rosenkranzfest seine Wurzeln in der Seeschlacht von Lepanto, die im Oktober 1571
den Sieg einer christlichen Allianz iiber den tiirkischen Gegner brachte. Der Tag des Sie-
ges iiber die Tiirken (7. Oktober) wurde zu einem Marienfest erhoben. Bernhard Schnei-
der zeigt den geringen Einfluss des industriellen Umbruchs des 19. Jahrhunderts auf die
Ritualbiicher der einzelnen deutschen Didzesen auf. So enthielt das Rituale des Bistums
Paderborn Segensgebete fiir neue Eisenbahnlinien, das Rituale des Bistums Augsburg ei-
ne Segensformel fiir den Telegraphen, wihrend die Diézesen von Regensburg und Passau
Segnungen fiir Kalkofen und Hochéfen bzw. Ziegelbrennofen oder fiir einen Generator
(Benedictio machinae ad excitandum lucem electricam) enthielten. Viele andere Didzesen
nahmen jedoch die industrielle Revolution iiberhaupt nicht zur Kenntnis. Heinrich Weyers
untersucht die Kontakte zwischen den stiddtischen Weihnachtsmiarkten und den daraus
entstchenden Verbindungen zur Liturgie in Form von Weihnachtskonzerten und sogar
Gottesdienstangeboten. Jiirgen Béarsch geht den Ehejubilden nach und sucht nach Spuren
in den Didzesanritualien des deutschen Sprachgebietes, wihrend Winfried Haunerland
sich auf die Spurensuche zur liturgischen Feier von Priesterjubilden begibt.

Manfred Probst untersucht Exorzismushandlungen bei Maximilian von Eynatten
(1574/75-1631) im Kontakt der damaligen Lebenswelt. Der Mensch des vorwissenschaft-
lichen Zeitalters konnte viele Vorgédnge der Natur nicht kausal erkldren, hat daher an Zau-
berei und Besessenheit geglaubt und darunter gelitten.

Die meisten [nhalte dieses Rituale sind durch eine naturwissenschaftlich gepriagte Welt-
anschauung tiberholt. Doch heute noch hat die Kirche den Auftrag, die Menschen in der
Unwiigbarkeit des Lebens unter den Segen Gottes zu stellen. Werner Miiller-Geib_zeigt die
Entwicklung liturgischer Texte und deren Anpassung an die gesellschaftlichen Verdnderun-

SZRKG, 101 (2007)



556 Rezensionen — Comptes rendus

gen der letzten flinfzig Jahre auf. Franz Kohlschein verfolgt anhand des Bamberger Rituale
von 1724 die geistliche Begleitung der zum Tode Verurteilten. Es enthélt ausfiihrliche In-
struktionen fiir den Priester, der den zum Tode Verurteilten die letzten drei Tage bis zum
Schafott begleitet. Der Priester trostet den Verurteilten und hélt nach der Hinrichtung eine An-
sprache an das Volk und ermahnt es, Busse zu tun und fiir die Seele des Verurteilten zu beten.

Erfreulicherweise enthélt der reiche Sammelband auch zwei Beitrage von Professoren
der Universitit Freiburg/Schweiz. Martin Klockener befasst sich mit den Manuale-Ausga-
ben der Didzese Lausanne-Genf(-Freiburg) im 19. und 20. Jahrhundert. Im 19. Jahrhun-
dert erfolgte unter Bischof Marilley die konsequente Anpassung der Liturgie an das romi-
sche Rituale. Bruno Biirki schildert das Morgen- und Abendgebet in der evangelischen
Lebenswelt von Neuenburg/Neuchatel in der Schweiz. Dieses Gebetsleben beruht auf der
Tradition von Jean-Frederic Ostervald (17./18. Jh.). Heute wird in dieser Tradition auch
die Lectio divina aus der Schule von Kardinal C.M. Martini gepflegt, die in der reformier-
ten Kirche von Maladiére abgehalten wird.

Aus dem umfangreichen Band sind nur einige Kostproben herausgegriffen, die auf die
grosse Spannweite der vielen Forschungsarbeiten hinweisen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Norbert Fischer/Markwart Herzog (Hg.), Nekropolis: Der Friedhof als Ort der Toten
und der Lebenden, Stuttgart, Kohlhammer, 2005, 280 S.

Die Beitrige des vorliegenden Sammelbands sind das Ergebnis einer 2003 in Irsee durch-
gefiihrten, sehr interdisziplindr ausgerichteten Tagung. Nach einer kurzen Einleitung, in
welcher die Herausgeber die verschiedenen sich tberlagernden Diskurse aufzeigen,
welche die Geschichte der Friedhéfe vom Mittelalter bis in die Gegenwart priagten, zeich-
net Reiner Sorries das Bild des mittelalterlichen, neben der Kirche angelegten Friedhofs,
den er — der Abgrenzung von heutigen Kirchhofen zuliebe — als «Coemeterium» bezeich-
net haben will. Denn mit dem romantischen Kirchhof hatte das mittelalterliche Coeme-
terium wenig gemein. Nach Sorries muss es eher als wiister «Acker mit Massengribern»
(26) gedacht werden. Das Inventar, von der Friedhofsmauer iiber den «Beinbrecher» bis
zur Totenleuchte, diente dem Schutz der Lebenden vor den Toten, aber auch dem Schutz
der Toten selbst. Nicht Festhalten war die Funktion des Friedhofs, sondern die auch in den
Ritualen zentrale Trennung der Lebenden von den Verstorbenen.

Die folgenden Beitrige beschreiben die bereits vor der Reformation einsetzende und in
erster Linie aus hygienischen Griinden erfolgende Auslagerung aus der Stadt sowie die
Verinderungen in der Gestaltung der Begrabnisplitze. Die Aufkldarung verschrieb sich der
Umgestaltung der «barbarischen Gottesacker» in dsthetische, streng geometrisch angeord-
nete Girten (Barbara Happe), die Parkfriedhofsbewegung propagierte die mit «natiirli-
chen» Wasserflichen und geschlidngelten Wegen ausgestattete Parkanlage als letzte Ruhe-
stiitte (Barbara Leisner). Die Autorinnen setzen diese gestalterischen Neuerungen mit der
sich verindernden Einstellung zum Tod in Beziehung, der sich vermehrt als «Schlafes
Bruder» und nicht mehr als «Knochenmann» prisentierte, und heben Zusammenhinge
von Friedhofsgestaltung und gesellschaftlicher Ordnung hervor. So schlug sich das
Gleichheitsideal in namenlosen Reihengribern nieder, wobei sogar der republikanisierte
Friedhof des Frankreichs der 1790er Jahre nicht auf eine Galerie zu Ehren «verdienter
Minner» der Republik verzichten konnte (52). Von den Kirchenbestattungen iiber die
Privatfriedhéfe und Mausoleen des Adels und des Biirgertums (Michaela Henning) mar-
kierte die letzte Ruhestitte auch immer eine Differenz iiber den Tod hinaus.

Den Aussenseitern und Ausgegrenzten ist denn auch der zweite Teil des Buches ge-
widmet. Sylvina Zander schildert auf der Basis cines breiten Quellenmaterials «unehrliche
Begribnisse» vom 16. bis ins 19. Jahrhundert und zeigt, wie stark die Form der Bestat-
tung auch Zucht- und Disziplinierungsmittel sein konnte. Michael Prosser beschreibt den

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 557

Umgang mit ungetauft verstorbenen Kindern und die Wallfahrten der Angehoérigen, wel-
che in der Hoffnung auf ein Wunder die Sauglingsleichname in weit entfernte Gegenden
trugen. Norbert Fischer widmet sich dem Umgang mit angeschwemmten Strandleichen in
Norddeutschland, fiir die — nicht zuletzt vor dem Hintergrund eines aufblithenden Tou-
rismus und der regionalpatriotischen Mythologisierung der Nordsee — nach 1850 eigene
Namenlosen-Friedhofe eingerichtet wurden.

Der dritte Teil des Bandes wirft einen Blick auf neue Bestattungsrituale zu Beginn des 21.
Jahrhunderts, seien dies erstaunlich verbreitete Aschenstreuungen auf Fussballfeldern und an-
dere Rituale der Fussballvereinskultur (Markwart Herzog), Kreuze am Strassenrand (Andrea
Gerdau) oder «virtuelle Friedhofe» in der Form von Internetseiten flir Verstorbene (Ira
Spieker/Gudrun Schwibbe).

Die hier nicht vollstindig erwdhnten Beitrdge kénnen ohne weiteres einzeln gelesen
werden und bilden trotzdem ein zusammenhédngendes Ganzes. Hervorzuheben ist die rei-
che und instruktive Bebilderung. Insgesamt stellt der Band eine sehr lesenswerte Anni-
herung an den Gegenstand Friedhof aus kulturwissenschaftlicher Perspektive dar. Als ein-
ziger Makel kann angefiihrt werden, dass der Blick {iber das Christentum hinaus fehlt, ob-
wohl Gerhard R. Richter in seinem Ausblick auf den Friedhof der Zukunft festhilt, dass
dieser wohl ein multikultureller Beisetzungsort sein werde.

Bern David Luginbiihl

Michel Grunewald/Uwe Puschner in Zusammenarbeit mit Hans Manfred Bock
(Hg.), Le milieu intellectuel catholique en Allemagne, sa presse et ses réseaux (1871
1963). Das katholische Intellektuellenmilieu in Deutschland, seine Presse und seine Netz-
werke (1871-1963), Bern et. al., Peter Lang, 2006, 558 S.

Seit mehreren Jahren widmet sich das Centre d’études germaniques interculturelles de
Lorraine der Universitdt Metz den deutschen Intellektuellenmilieus vom ausgehenden 19.
bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Nach den sozialdemokratischen und den konservativen
thematisiert der neuste Sammelband die katholischen Intellektuellenmilieus und deren
Presse — ein vierter und letzter Band zum deutschen Protestantismus ist geplant. Theo-
retische Basis fiir die Studien ist zum einen die Milieutheorie nach Rainer M. Lepsius,
zum anderen der intellektuellensoziologische Ansatz nach Jean-Frangois Sirinelli. Das
Ziel besteht darin, die bekanntesten bzw. einflussreichsten Zeitschriften innerhalb des ka-
tholischen Milieus und die hinter thnen stehenden Netzwerke und Personlichkeiten zu
analysieren und insbesondere der Frage nachzugehen, welchen Beitrag diese zur Heraus-
bildung einer katholischen Identitdt geleistet haben. Die Fallstudien sollen auch den
milieuinternen Pluralismus aufzeigen, ein Ziel, das der Band zweifelsohne erreicht. Die
Publikation enthélt sowohl Beitrdge in Deutsch auch in Franzgsisch, mit kurzen Resumés
in der jeweils anderen Sprache.

Nach einleitenden Beitrdgen von Michel Grunewald und Wilfried Loth, der den heuti-
gen Stand der Forschung im Bereich der katholischen Subgesellschaft in Deutschland
wiedergibt, folgt ein erstes Kapitel zur Epoche des Kaiserreichs. Behandelt werden hier
etwa die «Historisch-politischen Blitter» (Hans-Christof Kraus), zeitweise das wohl ein-
flussreichste Organ des intellektuellen Katholizismus, oder «Der Katholik» (Philippe Ale-
xandre), das als Organ des Bischoflichen Priesterseminars in Mainz eine der wichtigsten
Stiitzen des Ultramontanismus in Deutschland darstellte. Neben diesen fiir die Milieubil-
dung zentralen Publikationen finden auch an der Grenze des Milieus anzusiedelnde Zeit-
schriften Erwdhnung, insbesondere solche mit vilkischer Tendenz. Gregor Hufenreuter
schildert die Versuche der Zeitschrift «Das Heilige Feuer», einen Briickenkopf zwischen
katholischem Milieu und vélkischer Bewegung zu bilden. Obwohl im «Heiligen Feuer»
auch radikal antisemitische Artikel abgedruckt wurden und der biologische Rassebegriff

SZRKG, 101 (2007)



558 Rezensionen — Comptes rendus

nicht grundsitzlich abgelehnt wurde, kann die Zeitschrift nach Hufenreuter letztlich nicht
als «volkisch» bezeichnet werden, da sie das Primat der Rasse {iber die Religion nicht
anerkannte. Von der Miinchner Zeitschrift «Odin» ldsst sich dies hingegen nicht be-
haupten. Stark mit den 6sterreichischen Alldeutschen verbunden, plidierte der «Odin» fiir
die Erneuerung einer germanischen Religion und rief die Leser gar zur Konversion zum
Protestantismus oder zum Altkatholizismus auf. Es stellt sich hier allerdings die Frage, ob
die Zeitschrift {iberhaupt noch zum katholischen Milieu gerechnet werden kann. Uwe
Puschner bejaht diese Frage und sieht im Kreis um den «Odin» ein Beispiel flir eine inter-
konfessionell agierende Subkultur im katholischen Milieu, deren Protagonisten sich zu-
mindest teilweise als Dissidenten verstanden.

Das zweite Kapitel ist der Zwischenkriegszeit gewidmet. Die zentrale Fragestellung ist
hier die Haltung der untersuchten Zeitschriften gegeniiber der Weimarer Republik und
dem Nationalsozialismus. Wie breit hier das Spektrum war, zeigt etwa ein Vergleich der
«Katholischen Friedenswarte» (ab 1928 «Der Friedenskdmpfer», Marie-Emmanuelle
Reytier) mit den «Gelben Heften» (Jens Flemming). Wihrend erstere als Organ des Frie-
densbunds Deutscher Katholiken von Beginn weg fiir eine positive Haltung gegentiber
dem Volkerbund pladierte, sich stark mit der franzdsischen Friedensbewegung beschif-
tigte und sich fiir Frieden mit Polen aussprach, bewegten sich die von Max Buchner ge-
leiteten «Gelben Hefte» rechts der Zentrumspartei. Buchner beurteilte den Schwenk der
Partei ins demokratische Lager als Siindenfall und trat der Deutschnationalen Volkspartei
bei. Die Hefte blieben trotzdem mit dem katholischen Milieu verbunden, im Beirat fanden
sich neben Deutschnationalen beispielsweise auch Vertreter der Bayrischen Volkspartei
und des Zentrums.

Fiir die Zwischenkriegszeit werden auch Zeitschriften aus Osterreich und Polen in die
Untersuchung mit einbezogen. Die stark antisemitische, von Josef Eberle gegriindete
«Schonere Zukunft» (Anita Ziegerhofer-Prettenthaler) verstand sich dabei seit 1932 als
Briickenbauerin zwischen osterreichischem Stidndestaat und Nationalsozialismus. Im Ge-
gensatz dazu stand die ebenfalls in Wien erscheinende, von Dollfuss als Konkurrenz zur
«Schoneren Zukunft» inspirierte Zeitschrift «Der Christliche Stindestaat» (Elke Seefried)
in Opposition zum Nationalsozialismus. Ihrer mehrheitlich deutschen Mitarbeiter wegen
kann diese Zeitschrift bis zu einem gewissen Grad auch der katholischen Exilpresse
zugeordnet werden, was nach Alexandra Gerstner auch fiir die Zeitung «Der Deutsche in
Polen» gilt, die sich nach der Spaltung des katholischen Lagers in Polen 1933 ins antina-
tionalsozialistische Lager stellte und ebenfalls stindestaatliche Ideen vertrat.

Abgeschlossen wird der Sammelband mit einem Kapitel zur Nachkriegszeit und zur
frithen Bundesrepublik. Ins Blickfeld riicken nun vermehrt die Erosionserscheinungen
innerhalb des katholischen Milieus. Der nach dem Krieg wieder ins Leben gerufene ka-
tholische Schiiler- und Akademikerverband «Neudeutschland» (Klaus Grofle Kracht)
kniipfte zwar an die Traditionen des politischen Katholizismus der Zwischenkriegszeit an
und trug diesen Geist auch in die Publizistik — etwa in den «Rheinischen Merkur» —
hinein. Mit den «Frankfurter Heften» (Michel Grunewald) und den «Werkheften katholi-
scher Laien» (Friedhelm Boll) entstanden aber auch Zeitschriften, die sich gegeniiber
linken Bewegungen &ffneten. Die « Werkhefte» gerieten in der Adenauer-Zeit auf Grund
ithrer «offenen Katholizitdt» in Gegensatz zur kirchlichen Hierarchie und gaben 1957 gar
eine Stellungnahme zugunsten der SPD ab.

Die insgesamt iiber zwanzig Beitrdge zeichnen ein sehr vielschichtiges Bild des
katholischen Intellektuellenmilieus zwischen der Zeit des Kulturkampfs und dem 2. Vati-
kanische Konzil. Interessant sind insbesondere die Beitridge zu Netzwerken, die zeitweilig
in Opposition zum dominanten Verbandskatholizismus standen. Zu kurz kommt leider die
Synthese. So muss sich der Leser die bestehenden Verbindungen der verschiedenen Zeit-
schriften und ihrer Trager weitgehend selber erschliessen.

Bern David Luginbiih!

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 559

Karsten Petersen, «/ch hire den Ruf nach Freiheit». Wilhelm Emmanuel von Ketteler
und die Freiheitsforderungen seiner Zeit, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Ferdinand
Schéningh, 2005. 404 S.

Bischof Wilhelm Emmanuel von Ketteler von Mainz (1811-1877) zihlt zu den wichtig-
sten Vertretern des politischen Katholizismus seiner Zeit in Deutschland. Bekannt ist er
heute vor allem wegen seines pionierhaften sozialen Engagements und wegen seiner Rolle
auf dem Ersten Vatikanischen Konzil als Anhidnger der Minoritdt. Sein Leben ist in zwei
grossen Biographien von Otto Pfiilf (1899) und Fritz Vigener (1924) beschrieben worden,
die insgesamt durch gegen 900 weitere kleinere und grossere Beitrdge zu verschiedenen
Aspekten ergianzt werden. Die Werke und Briefe Kettelers wurden von 1977 bis 2001 un-
ter der Leitung von Erwin Iserloh in etwa 9000 Druckseiten kritisch herausgegeben, die
Hirtenbriefe liegen in einer Ausgabe von 1904 vor, die Predigten in einer zweibdndigen
Ausgabe von 1878.

In seiner Kieler Dissertation tiber den Freiheitsbegrift bei Ketteler nutzt Karsten Peter-
sen die gute Quellenlage. Die Betrachtung des Wirkens des Bischofs von Mainz von 1848
bis 1877 wird zu einem informativen Gang durch drei Jahrzehnte Entwicklungsgeschichte
des politischen Katholizismus in Deutschland, die 1870 zur Griindung des «Zentrums»
fithrte. Der in Miinster geborene und aus einer westfdlischen Adelsfamilie stammende
Ketteler schlug zuerst eine juristische Laufbahn ein. Infolge der Haltung Preussens im
Kolner Kirchenstreit dnderte er jedoch seinen Lebensplan, studierte Theologie, wurde
1844 zum Priester geweiht und 1846 Pfarrer im westfilischen Hopsten. Mit seiner Wahl
zum Abgeordneten fiir die Frankfurter Paulskirche 1848 wurde er bekannt und schuf da-
durch die Grundlage fir den raschen Aufstieg in der Hierarchie. Er wurde 1849 Propst
von St.Hedwig in Berlin und schon 1850 — nach einigen Turbulenzen — Bischof von
Mainz, ein Amt, das er bis zu seinem Tod 1877 bekleidete.

Die Freiheit gehort zu den zentralen Werten des 19. Jahrhunderts. Das Ringen um sie
begleitete die Entstehung der modernen Demokratien. Fiir Ketteler war Freiheit ein Be-
griff, mit dem je nach Optik verschiedene Interessen verfolgt werden konnten. Seine Poli-
tik beruhte auf einem Kirchenbild, das stark von Adam Moéhler und seiner organischen
Auffassung der Kirche beeinflusst war, daneben aber auch den Einfluss der Neuscholastik
zeigte. Dementsprechend war fuir ihn Freiheit «die freie Selbstbestimmung des Menschen
zum Guten, verbunden mit freier Wahl und insbesondere mit der Moglichkeit der Wahl
des Bosen.» Er prizisierte aber: «Die sittliche Freiheit ist nicht ein Recht zum Bdésen, son-
dern die innere, freie Selbstbestimmung zum Guten, verbunden mit freier Wahl, mit der
Moéglichkeit des Bosen und mit Ausschluss des dusseren Zwangesy (64).

Zu den Faktoren, welche Kettelers Freiheitsbild priagten, gehorten auch gesellschaft-
liche Strukturen wie der Staat — fiir den er die Monarchie als Form bevorzugte — und die
Familie als Grundlage der Gesellschaft. Kettelers Weltbild zeigte romantisch-konserva-
tive Ziige. Die Neigung zur korporativen Selbstverwaltung war fiir thn typisch germa-
nisch, eine Ansicht, in der auch eine gewisse Abneigung gegeniiber Frankreich bzw. dem
Romanischen durchscheint. Wie die Romantiker idealisierte er das Mittelalter und be-
dauerte, dass es durch die Reformation zerstért worden sei. Absolutismus, Liberalismus
und Sozialismus lehnte er ab, wobei er den Sozialismus als eine konsequentere Form des
Liberalismus erachtete. Den Kapitalismus kritisierte er scharf, polemisch und gelegentlich
antisemitisch. Wertpapierhandel, Banken- und Borsenwesen bezeichnete er einmal als
«modernes Raubrittertum» (131).

Nach der soliden, manchmal etwas weit geschweiften Herausarbeitung der Grundlagen
fiir Kettelers kirchenpolitisches Denken wendet sich die Untersuchung seinen Argumen-
tationsmustern in den politischen und kirchenpolitischen Auseinandersetzungen der Zeit
zu. Dabei lassen sich vier Phasen unterscheiden.

SZRKG, 101 (2007)



560 Rezensionen — Comptes rendus

1848 ging Ketteler mit Begeisterung fiir die Freiheit und Einheit des deutschen Volks
in die Paulskirche. Es ging ihm um die Befreiung der Gesellschaft und der Kirche von der
obrigkeitlich-biirokratischen Beschrinkung. In den Diskussionen stellte er jedoch bald
test, dass die Gemeinsamkeit mit Liberalen und Demokraten gering war. Zwar argumen-
tierten alle mit der Freiheit, der Begriff war jedoch ein undifferenziertes Schlagwort.
Ketteler vertrat nicht wie die Mehrheit ein individuelles, der Moderne verpflichtetes Frei-
heitsbild, sondern ein konservativ-kooperatives. Als er bemerkte, dass er seine Vorstel-
lungen nicht verwirklichen konnte, trat er am 22. Januar 1849 zuriick.

Kettelers Amtsantritt als Bischof von Mainz fiel zeitlich mit der einsetzenden Reaktion
zusammen. Die Freiheitsthematik geriet in dieser zweiten Phase, die rund zehn Jahre dau-
erte, in den Hintergrund. Stattdessen arbeitete Ketteler realpolitisch erfolgreich mit den
staatlichen Machthabern zusammen.

Die dritte Phase setzte mit dem Aufschwung der italienischen Einigungsbewegung
1859 ein. Angesichts der Angriffe auf Kirche und Papst gewann der kirchliche Freiheits-
begriff neue Aktualitit. Dabei versuchte Ketteler, die Begriffe Gewissens- und Religions-
freiheit kirchlich umzudeuten, mit dem Ziel, die an sich eingeschrinkte Freiheit innerhalb
der Kirche als mit der Moderne und dem gemischtkonfessionellen Staat vereinbar darzu-
stellen. Dabei musste die Tatsache tiberdeckt werden, dass die innere Haltung der Kirche,
wie sie etwa im Syllabus zum Ausdruck kam, durchaus in fundamentalem Gegensatz zum
modernen Zeitgeist stand.

Ausgangspunkt der vierten und letzten Phase war die Schaffung des Deutschen Rei-
ches 1870. Es ging den Katholiken darum, sich im neuen, preussisch und damit protestan-
tisch gepragten Gebilde zu positionieren. Nach aussen versuchte Ketteler fiir die Kirche
staatlichen Schutz zu bekommen, nach innen, Freiheit im Sinn korporativer Selbstverwal-
tung zu sichern. Zentral in seinem Argumentationsmuster war die Gleichsetzung der kor-
porativen Freiheit als richtiger deutscher gegeniiber der individuellen Freiheit als falscher
franzosischer Vorstellung, wodurch er die deutschen Katholiken als Vertreter des wahr-
haft Deutschen darzustellen versuchte. Diese Strategie scheiterte im Kulturkampf, als der
Liberalismus gegen die Kirche vorging. Fiir Ketteler bedeutete dies die moralische Nie-
derlage des neuen Staates. In den letzten Lebensjahren dachte er deshalb folgerichtig tiber
eine Trennung von Kirche und Staat als ultima ratio nach.

Die Arbeit belegt das geradlinige Ringen Kettelers um einen sicheren Platz fiir die Kir-
che in Staat und Gesellschaft. Dabei ging es ihm vor allem um die Erhaltung der Selbstbe-
stimmung der Kirche nach innen, mit all ihren antimodernen Strukturen und Lehren. Als
Realpolitiker benutzte er in der kirchenpolitischen Diskussion je nach Zeitverhéltnissen
andere Argumentationsmuster, um ans Ziel zu kommen. Auch wenn Kettelers Ultramon-
tanismus im Vergleich mit anderen Kirchenvertretern gemissigt war, kann er keineswegs
als liberal betrachtet werden. Im Gegenteil hat er sich klug fiir das antimoderne Programm
der Kirche eingesetzt.

St. Gallen Cornel Dora

Elke Pahud de Mortanges, Philosophie und kirchliche Autoritdt. Der Fall Jakob Froh-
schammer vor der romischen Indexkongregation (1855-1804) (=R6mische Inquisition
und Indexkongregation, Band 4), Paderborn, Ferdinand Schéningh, 2005, 400 S.

Die Offnung der Archive des Heiligen Offiziums und der Indexkongregation erméglichen
der Forschung neue Einsichten in theologische Kontlikte, von denen bislang nur das Er-
gebnis romischer Zensurmassnahmen bekannt war. Elke Pahud de Mortanges unternimmt
mit ihrer Freiburger Habilitationsschrift, die sie als «historische Anndherung in systema-
tischer Absicht» (27) konzipierte, eine Rekonstruktion der Verfahren gegen den Miinche-
ner Philosophen Jakob Frohschammer (1821-1893). Detailliert stellt sie die einzelnen

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 561

Schritte dar, die zur Verurteilung mehrerer Schriften Frohschammers zwischen 1855 und
1863 fiihrten. Das Ergebnis mag iiberraschen: Mehrfach scheiterte eine geplante Indizie-
rung Frohschammers. Erst zusitzliche Gutachten fiihrten die Anklagen zum Erfolg. Die
internen Spannungen innerhalb der Indexkongregation kann Pahud de Mortanges anhand
der nunmehr zugédnglichen Unterlagen aufzeigen. Gleichzeitig leistet sie damit einen
wichtigen Beitrag zum Verstidndnis der Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts und zur
Vorgeschichte des Syllabus und des Ersten Vatikanischen Konzils.

Jakob Frohschammer, Priester, 1854 Extraordinarius und 1855 Ordinarius fiir Philoso-
phie an der Philosophischen Fakultdt der Universitdt Miinchen, hatte 1854 eine Schrift
«Ueber den Ursprung der menschlichen Seelen» verdftentlicht. Die darin vertretene Ge-
neratianismus-These nahm der Jesuit Joseph Kleutgen zum Anlass fiir ein Gutachten, in
dem es in einer zweiten Schicht um die Grundsatzfrage nach dem Verhéltnis von ordent-
lichem und ausserordentlichem Lehramt ging, Kleutgens Gutachten wurde abgelehnt. Erst
in einer zweiten Runde kam es aufgrund eines neuen Gutachtens des Jesuiten, gegen das
sich der Franziskaner-Konventuale Angelo Trullet aussprach, durch das dritte Gutachten
des irischen Benediktiners Bernard Smith zur Indizierung Frohschammers, der sich aller-
dings nicht unterwarf.

Die weiteren Schriften Frohschammers, vor allem die «Einleitung in die Philosophie
und Grundriss der Metaphysik zur Reform der Philosophie» (1858) und «Ueber die Frei-
heit der Wissenschaft» (1861), werden von der Autorin der vorliegenden Studie ausfiihr-
lich dargestellt und in den zustimmenden oder ablehnenden Reaktionen gewiirdigt. In bei-
den Schriften ging es Frohschammer um eine eigenstindige Rolle der Philosophie und da-
mit der Vernunft gegeniiber dem Glauben sowie um die Freiheit der Wissenschaften.

1860 wurde Frohschammer erneut denunziert. Jetzt witterte der Indexkonsultor Ferdi-
nando Mansi protestantische Tendenzen in der Philosophie des Miincheners. Doch das
Verfahren gegen die «Einleitung» wurde vertagt, ja in einer zweiten Runde sah der polni-
sche Konsultor Piotr Semenenko keine Veranlassung zur Indizierung. Die Indizierung
wurde wiederum vertagt. In einer dritten Runde kam dann die Schrift tiber die Freiheit auf
das Tableau. Wieder sprach sich Semenenko fiir einen Freispruch aus, wurde aber durch
zwel autorenmdssig nicht zuzuordnende Gegengutachten sowie negative Gutachten von
Smith und Kleutgen tiberstimmt. Doch auch im Frithjahr 1862 kam es zu einer Vertagung.

Erst als der Miinchener Erzbischof Gregor von Scherr im Mai 1862 Frohschammer
ultimativ zur Unterwerfung unter das Dekret von 1857 aufforderte, kam es zu einer réomi-
schen Reaktion, diesmal aber in Form des pépstlichen Breves «Gravissimas inter» vom
11. Dezember 1862. Frohschammer unterwarf sich auch jetzt nicht, worauthin am 08.
April 1863 seine Suspension erfolgte. Dass Theologiestudenten auch der Besuch der Vor-
lesungen Frohschammers verboten wurde, rief die bayerische Staatsregierung auf den
Plan, die freilich an der Position ihres Beamten-Professors nichts dndern konnte.

Frohschammer wurde in der Folgezeit immer mehr isoliert, nicht einmal zur Miinche-
ner Gelehrtenversammlung eingeladen. Das papstliche Schreiben «Tuas libenter» vom 21.
Dezember 1863, in der Literatur gerne als Reaktion auf die Gelehrtenversammlung bezeich-
net, greift allerdings ein zentrales Thema Frohschammers auf, ndmlich «die erkenntnistheo-
retisch eminent wichtige Frage des Umfangs und der Verbindlichkeit des hierarchischen
Lehramtes» (357). Auch im Syllabus vom 08. Dezember 1964 finden sich unter der Uber-
schrift «Rationalismus moderatus» sieben Sétze, die auf die Lehren Frohschammers zielen.

Pahud de Mortanges arbeitet in ihrer Studie heraus, dass es im Frohschammer-Konflikt
um das Verhiltnis von Kirche-Theologie und den sich emanzipierenden Wissenschaften,
besonders der Philosophie, ging, von ihm und den Zeitgenossen auch als Konflikt «rémi-
sche versus germanische Theologie» wahrgenommen. Pahud de Mortanges zeigt die Viel-
schichtigkeit dieser Beziehungen auf. Sie destilliert die Themen heraus, um die es in der
Auseinandersetzung ging: um Rationalismus und Traditionalismus, um Schépfung und

SZRKG, 101 (2007)



562 Rezensionen — Comptes rendus

Kirchenbild, um Offenbarung und Gotteserkenntnis, vor allem aber um Ratio und Lehr-
amt. Einer aktualisierenden Anwendung enthilt sich die Autorin. Fiir den kundigen Leser
sind die Gegenwartsbeziige offenkundig.

Vallendar Joachim Schmied!

Walter Brandmiiller, Briefe um das 1. Vaticanum. Aus der Korrespondenz des Konzils-
sektretdrs Bischof Fessler von St.Polten 1869-1872., Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich,
Ferdinand Schoningh, 2005. X, 178 S.

Seit einigen Jahrzehnten steht das Erste Vatikanische Konzil unter Kirchenhistorikern in
einer kontroversen Diskussion. Sie ist im deutschsprachigen Raum einerseits geprigt
durch die von manchen als sakrilegisch empfundenen papstkritischen Arbeiten des St.Gal-
ler Kirchenhistorikers August Bernhard Hasler und durch deren Gegner. Andrerseits ha-
ben die vertieften und differenzierten Studien von Klaus Schatz wichtige und weitgehend
ausgewogene Resultate erbracht. In der Kontroverse wird auch immer wieder spiirbar,
dass die vom Konzil 1870 schliesslich sanktionierte Unfehlbarkeit des Papsts bis heute bei
weiten Teilen des Kirchenvolks und auch der Historikerszene umstritten ist. Die Infallibi-
litdit hat damals zum Schisma des Altkatholizismus gefiihrt und den Kulturkampf in
Deutschland und der Schweiz ausgelost. Eine Reihe angesehener Bischofe insbesondere
aus Deutschland, Osterreich, Frankreich und den Vereinigten Staaten, leistete in der Kon-
zilsaula redliche aber letzlich vergebliche Gegenwehr.

Die Quellen zu den damaligen Ereignissen sind vielfiltig, umfangreich und oft nicht
einfach zu bewerten, da sie im Rahmen einer heftigen Kontroverse entstanden. Sie reichen
von der Konzilsedition Mansi iiber gedruckte Artikel und Streitschriften, bischofliche
Mandate, die Konzilsakten der Bischéfe sowie Berichte Beteiligter und Unbeteiligter bis
hin zu Briefsammlungen. Insbesondere die Quellen aus dem Umfeld der beteiligten Bi-
schofe sind bisher nur in geringem Umfang ausgewertet worden. Wie die in den letzten
Jahrzehnten erschienenen Ausgaben der Konzilsaufzeichnungen der Bischofe Tizzani und
Arrigoni sowie des Einsiedler Konzilstheologen Georg Ulber zeigen, enthalten sie viele
interessante Zusatzinformationen, die erhellendes Licht auf die damaligen Ereignisse und
insbesondere auf die Atmosphire in der Konzilsaula werfen.

Auch der Briefwechsel Bischof Joseph Fesslers (1813-1872) von St.Pélten von 1869-
1872 gehort in diese Quellengattung. Fessler war von Papst Pius [X. im Frithjahr 1869
zum Konzilssekretir berufen worden und hatte somit Zugang zum innersten Zirkel der
Macht. Als Osterreicher war er mit zahlreichen Gegnern der Unfehlbarkeit bekannt, ob-
wohl er deren Meinung personlich nicht teilte. Das ist an sich eine interessante Ausgangs-
lage. Die Erwartungen werden jedoch durch die Lektiire der von Walter Brandmiiller ge-
leiteten Briefausgabe nicht vollkommen erfiillt. Zum einen beschrinkt sich die Edition auf
die im Di6zesanarchiv von St.P6lten vorliegenden Dokumente, weshalb fast ausschliess-
lich die Briefe an Fessler (79 Stiick) und nur sechs Konzepte von ihm an seine Korres-
pondenten abgedruckt sind. Der Einbezug der brieflichen Gegenstiicke wire erhellend ge-
wesen. Zum andern fehlt der Korrespondenz der Charme und die Intimitdt des person-
lichen Austauschs weitgehend, da Fessler wie es scheint auch von alten Bekannten doch
mehr als Vertreter der Kurie denn als Freund wahrgenommen wurde.

Fessler war zwar Infallibilist, spielte jedoch nach dem Konzil eine insofern massigen-
de Rolle, als er in der mehrfach aufgelegten Schrift Die wahre und die falsche Unfehlbar-
keit der Pdpste 1871 das Dogma zurlickhaltend interpretierte. Bischof Karl Joseph von
Hefele von Rottenburg dankte ihm dafiir brieflich und regte an, fiir diese Auslegung eine
pépstliche Approbation einzuholen (Nr. 54). Uberhaupt ragen die Briefe einiger Unfehl-
barkeitsgegner aus den ansonsten vor allem durch Formalitidt gekennzeichneten Stiicken

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 563

hervor. Dazu zu zdhlen sind neben Hefele (Nr. 54, 57, 69) insbesondere Bischof Dinkel
von Augsburg (Nr. 50, 79), Bischof Greith von St.Gallen (Nr. 55), Erzbischof Deinlein
von Bamberg (Nr. 71) sowie Bischof Strossmaier von Djakovo (Nr. 83, 85). Zwar unter-
warfen sich schliesslich alle Minoritiatsbischofe dem Konzilsentscheid, doch konnten etwa
Hefele und Greith trotzig festhalten, dass die negativen Folgen, die sie befiirchtet hatten,
eingetreten seien.

Konzilhistorisch interessant sind die Uberlegungen des Mainzer Domkapitulars und
Konzilsberaters Christoph Moufang iiber die Aufnahme parlamentarischer Methoden in
die Debatte (Nr. 14). Besonders aufschlussreich flir den Papsthistoriker sind die 15 Briefe
von Johannes de Montel von Treuenfest. Er berichtete aus erster Hand iiber die letzten Ta-
ge des Kirchenstaats und Diskussionen um eine mogliche Flucht des Papstes, aber auch
iiber die in Rom nach Konzilsende fortlaufend eintreffenden Unterwerfungserkldrungen
der Minorititsbischofe.

Die Einfuhrung Brandmiillers ist knapp gehalten, die Einordnung ins Umfeld eher ma-
ger. Dic lapidare Bemerkung, dass die ehemaligen Definitionsgegner nach Konzilsende
«in unbezweifelbarer Loyalitit zu Papst und Konzil standen», greift zu kurz. Insbesondere
Hefele, Greith und Strossmaier hitten aufgrund ihrer durchaus interessanten Korrespon-
denzen cine differenziertere Beurteilung verdient. Thre Loyalitit war durchaus erlitten und
die Erfahrung des Konzils liess tiefe Frustrationen zurtick. Auch die Begriindung fiir das
Fehlen von Briefen der Kardinile Rauscher und Schwarzenberg ist nicht vollstdandig tiber-
zeugend. Lag hier nicht doch eine personliche Aversion vor?

Schwichen zeigt die Publikation in formaler Hinsicht. Zunéchst fehlen Angaben tiber
die Editionsprinzipien. Beispielsweise ist der Unterschied zwischen «Autograph» und
«Original» nicht klar, ebenso die Verwendung der Klammern in den Texten. Auch die Be-
nutzerfreundlichkeit ldsst zu wiinschen tibrig. Bei den Anmerkungen zu den Personen
wird auf frithere Fussnoten verwiesen, was umstindliches Bléttern erfordert. Hilfreich wé-
re wenigstens eine kurze Namensnennung. Fiir verschiedene Briefe wire es wichtig, die
Einstellung des Korrespondenten zur Unfehlbarkeit zu kennen. Entsprechende Angaben
werden nur selten und dann willkiirlich gegeben, beispielsweise zu Nr. 34. Niitzlich wire
schliesslich ein grobes Itinerar zu Fessler mit Angaben, wann er in Rom und wann in
St.Pélten war. Die Edition hitte zudem an Substanz gewonnen, wenn auch Gegenbriefe
ermittelt und soweit sinnvoll publiziert worden wiren.

Fiir eine Edition enthilt der Band etwas viele Fehler. Im Brief von Bischof Greith (Nr.
55) wird Rheinfelden falsch als Theinfelden gelesen, was bei einer Konsultation des Stan-
dardwerks von Peter Stadler iiber den Kul/turkampf in der Schweiz wohl nicht passiert wi-
re. Dass die Denkschrift der Schweizer Bischofe an die Bundesversammlung von 1871
nicht ermittelt werden konnte, verwundert und wire bei der Durchsicht von Stadlers Buch
ebenfalls nicht geschehen. Dieses fehlt denn auch in der Bibliographie, ebenso wie Au-
gust Bernhard Haslers Untersuchungen. Bei Nr. 69 wird auf einen Abdruck durch Brand-
miiller hingewiesen, der sich aufgrund der ungeniigenden bibliographischen Angaben
nicht eruieren ldsst. Weitere Ungenauigkeiten sind das orthographisch falsche Zitieren
von Actons Konzilsschrift (S. 99, Anm. 8, richtig: Zur Geschichte des vaticanischen
Conciles), ein falscher Verweis vom Namen des Korrespondenten Leonrod in Nr. 46, die
fehlende Ortsangabe bei Nr. 74, obwohl der Brieftext selber einen Ort enthilt, und
schliesslich bei Bischof Strossmaier (Nr. 83, 85) die Anmerkung, dass er sich selber
Strossmair schreibe, wihrend die Edition des Autographs einige Zeilen dariiber Stross-
maier lautet.

Es ist zu hoffen, dass neue interessante Quelleneditionen zusétzliche Differenzie-
rungen in der wissenschaftlichen Beurteilung des I. Vatikanums ermoglichen. Allerdings
lasst sich die Editionskultur gegeniiber dem vorliegenden Band noch verbessern.

St. Gallen Cormel Dora

SZRKG, 101 (2007)



564 Rezensionen — Comptes rendus

Rebecca Heinemann, Familie zwischen Tradition und Emanzipation. Katholische und
sozialdemokratische Familienkonzeptionen in der Weimarer Republik, Miinchen: Olden-
burg Verlag, 2004, 349 S.

Heinemann setzt sich in threm Buch, das aus ihrer Dissertation an der Universitit Augs-
burg hervorgegangen ist, mit den katholischen und sozialdemokratischen Positionen iiber
die Familie in der Weimarer Republik auseinander. In fiinf Kapiteln behandelt sie die
schidlichen Folgen des Ersten Weltkrieges fiir die Familie, den Konflikt zwischen den
Erwartungen der heimkehrenden Soldaten und den von wirtschaftlicher Not aus dem Lot
gebrachten Familien ein. Das zweite Kapitel behandelt die Weimarer Reichsverfassungs-
diskussion in Bezug auf die Familie, welche als Resultat den Schutz der Ehe, der Familie,
der Mutterschaft und der Rechte des nichtehelichen Kindes zeitigte. Im dritten Kapitel
analysiert Heinemann die Grundlagen des katholischen und des sozialdemokratischen
Familienbegriffs. Um 1920 wird in den katholischen Quellen die Familie meist als Keim-
zelle des Staates angesehen, wihrend in den sozialdemokratischen Positionen zwar die
«biirgerliche» Familie abgelehnt, aber die Familie als natiirliche Gemeinschaft von Eltern
und Kindern mehrheitlich befiirwortet wird. Im vierten Kapitel erldutert Heinemann die
katholischen und sozialdemokratischen Diskussionen zur Ehe, zur Liberalisierung des
Scheidungsrechts und zur Nichtehelichenfrage und schliesslich wendet sie sich dem Wan-
del der Familienstruktur seit der Jahrhundertwende zu und den verschiedenen Positionen
zur Bevolkerungspolitik zu. Das Buch zeichnet sich durch grossen Quellenreichtum und
feinsinnige Analyse aus, wenn auch die Familie vor allem als Institution und weniger in
ihrer geschlechtsspezifischen Struktur zum Tragen kommt.

Fribourg Catherine Bosshart-Pfluger

Hubert Wolf/Klaus Unterberger (Bearbeiter), Fugenio Pacelli. Die Lage der Kirche in
Deutschland 1929 (=Veroffentlichungen der Kommission fiir Zeitgeschichte, Reihe A:
Quellen, Band 50), Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Ferdinand Schéningh, 2006, 287 S.

Eugenio Pacelli (1876-1958) war von 1917 bis 1929 Nuntius in Deutschland, bevor er als
Kardinalstaatssekretir nach Rom berufen und schliesslich 1939 als Pius XII. den Papst-
thron bestieg. Wihrend zwolf Jahren hatte er als Nuntius, zuerst in Miinchen, dann in Ber-
lin, die Situation des deutschen Katholizismus kritisch betrachtet. Fast tdglich berichtete
Pacelli seinem Vorgesetzten, Kardinalstaatssekretdr Pietro Gasparri, iiber die deutsche Si-
tuation.

Als erste Frucht der Forschungen im Vatikanischen Archiv im Rahmen der Offenle-
gung der Quellen unter Pius XI. (1922-1939) erscheint aus der Feder von Hubert Wolf
Pacellis Schlussrelation, die er kurz nach der Riickkehr nach Rom 1929 verfasst hat. Es ist
die Zusammenfassung seiner Erfahrungen und Beobachtungen aus zwo6lf in Deutschland
verbrachten Jahren. Sie wird in einer kommentierten italienisch-deutschen Edition vorge-
legt. Eine ausfiihrliche Einleitung bietet eine erste Auswertung.

1916 wurde der bisherige papstliche Nuntius in Miinchen, Andreas Frithwirth, als Ku-
rienkardinal nach Rom zurlickberufen. Nachfolger wurde der bisherige Nuntius in Brasi-
lien, Giuseppe Aversa (1862-1917), der allerdings bereits am 9. April 1917 an Herz-
schwiche starb. Fiir Aversa war an der Kurie eine Generalinstruktion verfasst worden, die
auf den Berichten Friithwirts basierte. Diese wurde als Instruktion auch dem Nachfolger
Aversas, Eugenio Pacelli, unverdndert tibergeben. Die Instruktion basierte auf der un-
bedingten Neutralitit des Apostolischen Stuhles (Un- und Uberparteilichkeit) insbeson-
dere gegen Deutschland, das sich im Ersten Weltkrieg die Feindschaft fast der ganzen
Welt zugezogen hatte.

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 565

Wichtig fiir die Forschung sind die Hauptinstruktion und die Finalrelation zu Beginn
und am Ende einer Nuntiatur. Unter dem Signum AES Germania 1922-1930, Pos. 511
P.O. Fasc. 24 findet sich eine ausfiihrliche Relazione sulla situazione della Chiesa cattoli-
ca in Germania vom 18. November 1929, gerichtet an Kardinal Carlo Perosi, Sekretdr der
Konsistorialkongregation, Rom. Sie gibt einen zusammenfassenden Uberblick iiber die
gesamtdeutsche katholische Kirche mit Ausnahme Bayerns, fiir das seit 1925 Nuntius Al-
berto Vasallo di Torregrossa zustindig war.

Pacelli beriicksichtigte in seinem Bericht den Frageraster der Konsistorialkongrega-
tion, ging aber sonst sehr selbstidndig vor. Er dusserte sich ausfiihrlich iiber den deutschen
Episkopat. Jeder einzelne Bischof wird eingehend charakterisiert. Im besondern werden
folgende Themenkreise beriicksichtigt: Ausbildung und Reinheit der Lehre, b) Ergeben-
heit gegeniiber dem HI. Stuhle und seiner Vertreter vor Ort (Nuntius) und ¢) Charakter,
Lebensfithrung und Umgangsformen.

Nur 4 von 18 charakterisierten Bischifen haben ihre Ausbildung am Collegium Ger-
manicum in Rom erhalten. Die iibrigen hatten in Miinster, Wiirzburg, Miinchen oder
Eichstitt studiert; Tuibingen und Freiburg i.Br. hatten nur je ihren eigenen Ortsordinarius
hervorgebracht. Ein Studium an einer staatlichen katholisch-theologischen Fakultit er-
schien Pacelli von vorneherein suspekt. Er versuchte diesen Zustand zu dndern und for-
cierte in der Folge die Emennung von Germanikern oder von Absolventen einer andern
Jesuitenfakultdt (Innsbruck) als neue Bischofe.

Pacelli beanstandete bei den Theologieprofessoren an den staatlichen Fakultdten deren
finanzielle Unabhingigkeit von der kirchlichen Hierarchie, ferner deren ibergrosse
Kritiksucht, ihren Stolz und Hochmut sowie ihren Unfehlbarkeitsdiinkel. Diese akade-
mischen Lehrer seien zu einseitig an der Wissenschaft orientiert, woraus ein schédlicher
Einfluss auf die Priesteramtskandidaten resultiere. Nicht wenige Studenten wiirden an die-
sen staatlichen theologischen Fakultidten von einem Geist des Misstrauens gegeniiber dem
HI. Stuhl erfiillt (193). Das Theologiestudium sollte vermehrt im romischen Sinne betrie-
ben werden, d.h. mehr Latein, zwei volle Jahre scholastische Philosophie, stirkere Ge-
wichtung der spekulativen scholastischen Theologie gegentiber der sog. positiven Theolo-
gie. Die universitire Theologie sollte durch die deutschen Bischofe starker tiberwacht
werden, indem die Bischofsstithle gezielt durch neuscholastisch-jesuitisch ausgebildete
Bischife besetzt werden sollten. Ein positives Verhiltnis zur deutschen Staatstheologie
scheint Pacelli nicht gefunden zu haben. Er favorisierte das Modell einer innerkirchlichen
Ausbildung der Priester in einem geschlossenen «tridentinischen» Priesterseminar.

Grosses Gewicht legte der scheidende Nuntius auf die Wahrung der katholischen Be-
kenntnisschule. Dazu gehorte auch eine streng konfessionelle Lehrerbildung, die er vor
allem bei den ménnlichen Volksschullehrern gefahrdet sah.

Zwischen dem Zentrum, der Partei der deutschen Katholiken, und der Rémischen Ku-
rie bestand seit dem 19. Jahrhundert nie ein ganz spannungsfreies Verhiltnis. Das Zent-
rum setzte alles daran, seine Unabhéngigkeit von der kirchlichen Hierarchie zu wahren.
Trotz aller Spannungen hielt jedoch Pacelli das Zentrum als einzige zuverldssige Stiitze
im deutschen Parteienspektrum. Kritik dusserte der Nuntius auch an einigen Mitgliedern
des katholischen Frauenbundes, die im Zusammenhang mit der Abtreibungsdiskussion
eine vom kirchlichen Lehramt abweichende Meinung vertraten.

Skeptisch dusserte sich der diplomatische Vertreter gegeniiber der katholischen Ju-
gendbewegung «Quickborn», weniger jedoch gegeniiber dem 1919 gegriindeten Bund
Neudeutschland. Den Volksverein beurteilte er als zu unabhingig von der kirchlichen
Hierarchie, obschon er sich im 19. Jahrhundert grosse Verdienste erworben hatte.

Wie weit war Pacelli durch seine zwolf in Deutschland verbrachten Jahre gepragt? In
der Schlussrelation war fiir ihn der innerkirchliche Standpunkt wesentlich und nicht etwa,
wie frither noch geglaubt wurde, der politisch bedingte Standpunkt. Sein Blickwinkel war

SZRKG, 101 (2007)



566 Rezensionen — Comptes rendus

von der romisch-neuscholastischen Optik geprigt. Wichtig waren fiir ihn die Konkordate,
um die Interessen der Kirche gegeniiber Staat und Gesellschaft zu sichern. Die Konkor-
date mit Bayern und Preussen waren Pacellis grosste diplomatische Erfolge. Zu weiten
Kreisen des deutschen Episkopates besass er ein eher distanziertes Verhéltnis, insbeson-
dere zu Kardinal Bertram, dem Vorsitzenden der Fuldaer Bischofskonferenz. Sein Ge-
wihrsmann war Graf Preysing, den Pacelli 1932 als Bischof von Eichstitt ernennen liess
und den er drei Jahre spiter als Bischof von Berlin durchsetzte. Seine Erfahrungen als
Nuntius waren fiir seine spitere Tétigkeit als Staatssekretér und Papst pragend. So nahm
er das Kulturkampftrauma, das bei den deutschen Katholiken iiber die Jahrhundertwende
hinaus nachwirkte, intensiv wahr. Im Kulturkampf waren Christen ohne den Trost der Sa-
kramente und ohne priesterlichen Beistand gestorben, weil der Staat Priester und Ordens-
leute ins Exil gezwungen hatte und Pfarreien dadurch verwaist waren. Die Seelsorge mus-
ste daher auf jeden Fall gesichert werden. Deswegen wurde auch am Reichskonkordat von
1933 festgehalten, obschon klar wurde, dass Regierung und Partei das Konkordat immer
wieder brachen. Die Erfahrung Pacellis mit dem Fehlschlag der Friedensinitiative Bene-
dikts XV. im Jahre 1917 fithrte moglicherweise zur Haltung Pius’ XII., dass der Seelsorge
nichts vorgezogen werden diirfe, auch nicht die Aufgabe der Kirche als Anwiltin aller
Menschen und auch der Menschenrechte (93).

Der Herausgeber Hubert Wolf sagt deshalb unmissverstandlich: «Wer Pacelli versteh-
en will, der braucht ¢ine griindliche Analyse und (Auswahl-)Edition seiner rund 3’000
Nuntiaturberichte, die er zwischen 1917 und 1929 aus Miinchen und Berlin nach Rom ge-
schickt hat. Sie zeigen Pacelli ohne den Schatten des Holocaust» (93). Hier liegt mog-
licherweise der Schliissel zur Behebung vieler Missverstindnisse in der Beurteilung der
Politik Pius’ XII.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Joachim Kuropka (Hg.), Streitfall Galen. Studien und Dokumente. Aschendorff Miins-
ter. 2007, 541 S. und mehr als 40 Abb.

Clemens August Graf von Galen, Bischof von Miinster (1933—1946) nimmt eine bedeu-
tende Stellung im deutschen Episkopat wihrend der Nazizeit ein. Er hatte den Mut, 1941
— mitten im Zweiten Weltkrieg — in der iiberfiillten Lambertikirche zu Miinster in West-
falen die nationalsozialistische «Euthanasie» als Mord zu brandmarken. Dabei 16ste er tu-
multartige Proteste bei seinen Zuhdrern aus. Wenn es nach Goebbels gegangen wiire,
hitte er am aufmiipfigen Bischof ein Exempel statuiert. Aber das NS-Regime wich
zuriick: Kaum drei Wochen nach der Brandpredigt des Bischofs befahl Hitler den Stopp
der «Aktion T4» und beendete so die Massenvergasung erwachsener Psychiatriepatienten.

Pius XII. ernannte zu Weihnachten 1945 den mutigen Bischof neben Erzbischof Frings
(K6ln) und Bischof Preysing (Berlin) zum Kardinal. Kaum war er am 16. Médrz 1946 von
Rom nach Miinster zuriickgekehrt, starb er am 22. Mirz unerwartet an den Folgen einer
Bauchfellentziindung. Bischof Galen genoss hohes Ansehen in der Bevolkerung. So war
es nicht verwunderlich, dass schon 1956, zehn Jahre nach seinem Tode, der Selig-
sprechungsprozess erdffnet wurde, der schliesslich am 9. Oktober 2005 in der feierlichen
Seligsprechung auf dem Petersplatz in Rom seinen Hoéhepunkt fand.

Freilich unbestritten verlief der Prozess nicht. In den 1970er und 1980er Jahren wurde
die Frage einer moglichen Niahe Galens zum Nationalsozialismus, sein Verhiltnis zu den
Juden und seine Steilung in der deutschen Bischofskonferenz wihrend der Kriegsjahre
stark diskutiert. Massive Opposition gegen Galens Seligsprechungsprozess erhoben unter
andern die sattsam bekannte Uta Ranke-Heinemann und der (inzwischen aus der Kirche
ausgetretene) Theologe Eugen Drewermann. Die Quellenlage, auf die sich beide beriefen,
war hochst zweifelhaft. Rudolf Willenborg, Verfasser einer wertvollen Studie im vor-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 567

liegenden Sammelband, hat sie minutids untersucht und dabei festgestellt, dass die Galen
zugeschriebenen Aussagen von ihm nicht gedussert wurden. Ebenso entpuppte sich seine
angebliche Unterstiitzung des deutschen Eroberungsfeldzuges gegen Russland als genau
das Gegenteil, namlich als Friedensgebet. In dhnlicher Weise erwies sich ein Galen zuge-
schriebenes antienglisches Wort als bosartige Falschung. Sowohl Uta Ranke-Heinemann
als auch Eugen Drewermann verwendeten in verantwortungsloser Art und Weise von
ihnen nicht tiberpriifte Quellen, um das Ansehen von Clemens August von Galen zu ver-
unglimpfen.

Der vorliegende Band enthilt 16 Aufsdtze und eine Dokumentationssammlung, die
von Galens Denken erhellen. Die Aufsitze beruhen auf Vortrdgen, die auf einer Tagung
in der katholischen Akademie Kardinal von Galen in Cloppenburg-Stapelfeld im Friithjahr
2006 gehalten wurden.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Michael Hirschfeld/Maria Anna Zumholz (Hg.), Oldenburgs Priester unter NS-Terror
1932-1945. Herrschaftsalltag in Milieu und Diaspora. Festschrift fiir Joachim Kuropka
zum 65. Geburtstag, Miinster, Aschendorft, 2006, 818 S., 75 Illustrationen und 9 Tabel-
len.

Im kleinen Gebiet von Oldenburg-Siid, dem katholischen Teil Oldenburgs, wurde in den
letzten Jahren mit grosser Sorgfalt den unzihligen Schikanen, Verleumdungen, Ein-
schiichterungsversuchen, Verhaftungen, Verfolgungen und teilweise Verurteilungen des
katholischen Klerus und auch vieler Laien in der Zeit der Naziherrschaft 1932-1945 nach-
gegangen und dokumentarisch aufgearbeitet. In Oldenburg begann die Naziherrschaft
schon 1932. Es entstand daraus ein diisteres Bild des nationalsozialistischen Terrors. Der
Klerus von Oldenburg bewies eine bewunderungswiirdige Standfestigkeit. Kaum ein
Priester lief zu den Nazis iiber; der Zusammenhalt innerhalb des Klerus war auffallend
stark. Das wirkte sich auch auf die ihm anvertraute Bevolkerung aus, die ihrerseits den
Widerstand mittrug und die Priester gegen starken Druck von Seiten der Gestapo und der
verschiedenen Naziorganisationen unterstiitzte. Mehrmals mussten sich die Staatsorgane
zuriickhalten, weil sie Aufstinde seitens der Bevolkerung befiirchteten. Sogar Hitler be-
fahl, sich in der Verfolgung der katholischen Kirche Zuriickhaltung aufzuerlegen, bis der
Endsieg errungen sei. Dann erst sei es Zeit, die Kirche zu zerschlagen.

Der umfangreiche Band ist dem gebiirtigen Schlesier Professor Joachim Kuropka zu
seinem 65. Geburtstag gewidmet, den es nach Flucht und Vertreibung zuerst nach Ober-
franken verschlagen hatte. Seine Eltern liessen sich dann in Miinster in Westfalen nieder.
Nach seiner Promotion fand Kuropka eine Stelle als Akademischer Rat an der damaligen
Abteilung Vechta der Universitit Osnabriick (seit 1995 Hochschule Vechta). Die tber
vierzig Autoren sind Schiiler bzw. Angehoérige des Kolloquiums Katholizismusforschung
von Professor Joachim Kuropka.

Grosse Aufmerksamkeit erregte die Ausstellung {iber den «Léwen von Miinster», Bi-
schof Clemens August von Galen, die seit 1992 bis heute in iber 30 Stidten gezeigt wer-
den konnte. Kuropkas Ausstellungskatalog hat wesentlich dazu beigetragen, den positiven
Ausgang des vom Bistum Miinster gefiihrten Seligsprechungsprozesses fiir Kardinal von
Galen zu befordern. Dessen Seligsprechung am 9. Oktober 2005 im Petersdom in Rom
bildete den Hohepunkt dieser Bemiihungen.

Diese Forschungen sind bedeutsam, um den zdhen Widerstandskampf von Klerus und
Bevolkerung einer ganzen Region sorgfiltig zu dokumentieren, damit den periodisch
immer wieder vorkommenden Verdichtigungen und Verleumdungen gegen die Kirche
ein deutliches Zeichen entgegengesetzt werden kann.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG, 101 (2007)



568 Rezensionen — Comptes rendus

Lucia Scherzberg (Hg.) in Zusammenarbeit mit Werner Miiller, Theologie und Ver-
gangenheitsbewdiltigung. Eine kritische Bestandsaufnahme im interdisziplindren Ver-
gleich, Paderborn u. a.: Schoningh, 2005.

Der zu besprechende Sammelband dokumentiert die Beitrige einer Fachtagung, die im Ja-
nuar 2005 in Saarbriicken stattgefunden hat. Der Buchtitel «Theologie und Vergangen-
heitsbewiltigung» ist dabei etwas ungliicklich gewihlt, bleibt er doch einerseits zu vage
und ist andererseits zu eng gefasst. Das Titelbild — eine graphische Realisierung des als
Titel beliebten Begriffspaars «Kreuz und Hakenkreuz» — verdeutlicht, dass es sich bei der
Vergangenheit, die es zu bewiltigen gilt, um die NS-Zeit handelt. Mit Theologie ist fast
ausschliesslich katholische Theologie gemeint. Die zwolf Beitrdge verteilen sich auf drei
Teile des Bandes: «Katholische Kirche und Theologie im Nationalsozialismus», «Aufar-
beitung der Vergangenheit in anderen Kulturwissenschaften», «<Erinnerung» und «Schuld>
in theologischer Reflexion und pastoraler Praxis».

Im ersten Teil geht es nur ganz am Rande um Vergangenheitsbewiltigung, im Mittel-
punkt steht hier vielmehr die katholische Theologie im Dritten Reich, dargestellt anhand
ausgewihlter Theologen: Kevin Spicer stellt mit dem Augsburger Pfarrer Philipp Haeuser
den typischen Fall eines «braunen Priesters» vor, der schon vor 1933 aktive Propaganda
fiir den Nationalsozialismus betrieb und selbst nach 1945 weitgehend unbelehrbar blieb.
Leider verfolgt Spicer Haeusers Weg im Nationalsozialismus nur bis 1936, obwohl es
interessant wiare zu verfolgen, ob sich seine Haltung im Verlauf des Dritten Reiches, vor
allem unter dem Eindruck des nationalsozialistischen Kirchenkampfes, verdndert hat. An-
tonia Leugers behandelt in ihrem Beitrag einmal mehr das Verhalten der deutschen Bi-
schofe im Nationalsozialismus, ergidnzt durch einige Schlaglichter auf die Rezeption die-
ses Verhaltens in der Geschichtswissenschaft und Kirchengeschichte seit 1945. Lucia
Scherzberg befasst sich ebenso wie Spicer mit «pro-nationalsozialistischen Theologen»
anhand der kirchenreformerischen Vorstellungen von Theologen wie Karl Adam, Michael
Schmaus und dem geistlichen Studienrat Richard Kleine. Ihr Interesse bestand in der Ver-
einbarung von katholischer Theologie und nationalsozialistischer Weltanschauung auf
theoretischer Ebene. lhrer weiteren Karriere nach 1945 tat dies freilich keinen Abbruch.
Die drei Beitrdage tiber katholische Theologen werden ergénzt durch Rainer Buchers Blick
auf die gegnerische Seite mit seinem Aufsatz tiber «Hitlers Theologie», der er eine «gera-
dezu verbliiffende Konstanz» bescheinigt. Es wire im Anschluss daran aufschlussreich,
Buchers Erkenntnisse iiber die «Theologie» des Fiihrers in Bezichung zu den Ergebnissen
der Forschung iiber seine praktische Kirchenpolitik zu setzen.

Kommt im ersten Teil des Buches die Vergangenheitsbewiltigung zu kurz, fehlt im
zweiten die Theologie (was wohl durch den Untertitel des Buches aufgefangen werden
soll. Der Vergleich bleibt allerdings dem Leser tberlassen und diirfte diesem aufgrund der
vOllig unterschiedlichen Fragestellungen der Beitrage sehr schwer fallen): August H. Leu-
gers-Scherzberg zeichnet unter dem Titel «Unwillige Historiker» die Auseinandersetzung
um die NS-Verstrickung von Historikern wie Hans Rothfels, Theodor Schieder und Wer-
ner Conze seit den 1990er Jahren nach. Ingo Haar stellt den Fall des Siidosteuropa- und
Vertriebenenforschers Friedrich Valjavec vor, dessen Karriere ihre Wurzeln im Sicher-
heitsdienst der SS hatte. Gerhard Sauder beleuchtet die Vergangenheitsbewiltigung inner-
halb der Germanistik anhand der Entstehungs- und Rezeptionsgeschichte des «Internatio-
nalen Germanistenlexikons», in dem die Lebensldufe fithrender Germanisten vor und
nach 1945 dargestellt sind. Weder um Theologie noch um Vergangenheitsbewiltigung
geht es schliesslich in dem Aufsatz von Jutta Held tiber den Kunsthistoriker «Hans Jant-
zen an der Miinchner Universitit (1935-1945)».

Der stirkste Teil des Sammelbandes ist zweifellos der dritte, dessen Beitridge nicht nur
dem Titel am nidchsten kommen, sondern auch den grossten Erkenntnisgewinn beinhalten
dirften. Rainer Karmpiing analysiert die «Gedanken zur judischen Frage», die Romano

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 569

Guardini 1952 an der Tibinger Universitét vorstellte, und verdeutlicht daran exemplarisch
den Umgang katholischer Denker mit der Shoa. Kampling kann tiberzeugend herausarbei-
ten, dass Guardini der Konkretisierung und Individualisierung von Schuld und Verant-
wortung auswich und statt dessen das Konzept einer «Kollektivverantwortung» vertrat,
wobei er die katholische Kirche nicht einmal benannte. Die Ambivalenz von Guardinis
Haltung zur «jiidischen Frage» zeigt sich u. a. darin, dass er die Ausgrenzung der Juden,
obwohl als Wurzel der Shoah erkannt und kritisiert, in seiner Rede sprachlich fortsetzte.
Am Beispiel der Theologen Jiirgen Moltmann, Dorothee Sélle und Johann Baptist Metz
befasst sich Norbert Reck mit «Theologien nach Auschwitz als Form der Vergangenheits-
bewiltigung» und fragt dabei kritisch nach Tendenzen, die NS-Zeit im Sinne eines Ruhig-
stellens zu «bewiltigen». Reck plddiert fir eine Fokussierung auf die Téter und deren
Verantwortung in der Gottesrede nach Auschwitz. Dazu mochte er die Perspektive des
Widerstands in die Uberlegungen einbezichen, die verdeutliche, dass Gott in Auschwitz
nicht abwesend gewesen sei, sondern gekdmpft habe und besiegt worden sei. Es sei also
nicht die kritische Frage an Gott zu richten, warum er Auschwitz zugelassen habe, son-
dern an die Téter, warum sie Gott bekdmpft hitten.

Katharina von Kellenbach liefert ein sehr anregendes «protestantisches Pliadoyer fiir
eine revitalisierte Busslehre». Sie kritisiert, dass christliche Seelsorger in den Internierten-
lagern NS-Titern allzu schnell die Absolution erteilt hitten, ohne thnen Bussleistungen
abzuverlangen, und dass sie dadurch auf Kosten der Opfer die Schlussstrich-Mentalitit
der Tater gefordert hitten. Fraglich bleibt dabei allerdings, ob (empirisch ibrigens nur
schwer fassbare) Beichtgespriche mit einzelnen Hinrichtungskandidaten als Beurteilungs-
massstab fiir den gesellschaftspolitischen Umgang von Katholiken mit der NS-Ver-
gangenheit taugen. Hier scheint an eine seelsorgliche Handlung ein Massstab angelegt zu
werden, den sie nicht nur in ihrer spezifischen Auspriagung nach 1945, sondern von threm
grundsitzlichen Selbstverstindnis her nicht zu erfiillen vermag. Wie hitte ein zum Tode
verurteilter NS-Téter noch Wiedergutmachung fiir seine Verbrechen leisten sollen? Ott-
mar Fuchs entwickelt schliesslich «Elemente einer Pastoraltheologiec nach Auschwitz»,
die er sich «leidempfindlich, schuldsensibel und stihnebereit» wiinscht. Im Zentrum seines
Konzepts stehen die Auseinandersetzung mit Siinde und Schuld und die damit einher-
gehende Handlungsorientierung: Durch die Einnahme einer Perspektive der Gerechtigkeit
sollen Nachgeborene in die Lage versetzt werden, in vergleichbaren, wenn auch zunichst
ungleich harmloser erscheinenden Situationen Unrecht zu erkennen, damit sie nicht selbst
zu Schuldigen werden.

Eine viel versprechende Anregung fiir weiterfiihrende interdisziplindre Forschungen
beinhaltet der haufige kontrastierende Gebrauch der Begriffe «Téter» und «Opfer» im
dritten Teil des Sammelbandes: In der Geschichtswissenschaft ist im Hinblick auf die NS-
Zeit seit einiger Zeit weniger von klar unterschiedenen Tétern und Opfern als von Ge-
mengelagen und Ambivalenzen die Rede. Es wird interessant sein zu beobachten, ob und
inwiefern auch die Theologie diese neuere Sichtweise aufgreift und in thre Konzepte in-
tegriert.

Bonn Annette Mertens

Peter Van Kemseke, Towards an Era of Development. The Globalization of Socialism
and Christian Democracy 1945-1965, Leuven 2006.

Bei ithren Bemiihungen, sich nach dem Zweiten Weltkrieg international in der neu ent-
standenen Ordnung zu positionieren, nehmen die Sozialistische Internationale (SI) und die
Christdemokratischen Nouvelles Equipes Internationales (NEI) mit Schwesterparteien
ihrer jeweiligen Ideologie in Asien, Lateinamerika und Afrika Kontakt auf. Die Motiva-

SZRKG, 101 (2007)



570 Rezensionen — Comptes rendus

tion, einen globalen Blickwinkel einzunehmen und sich in aussereuropiischen Gebieten
zu engagieren war primir europdischen bzw. nationalen Ursprungs und die eigentlichen
Ziele, die die beiden Lager hinaus in die Welt gefiihrt hatten, konnten nur beschrinkt er-
reicht werden. Was sie aber bei ihrem Blick iiber die europédischen Grenzen entdeckten,
war ein neues politisches Themenfeld: die Entwicklungspolitik.

Die Situation nach Ende des Zweiten Weltkriegs bedeutete fiir die christdemokra-
tischen und die sozialistischen Parteien Europas, zwei der fiihrenden politischen Rich-
tungen der Nachkriegszeit, eine Chance und die Hoffnung, mit ihren Ideen und Ansichten
die entstehende internationale Ordnung zu beeinflussen. Um ihre Krifte europaweit zu
biindeln, organisierten sich die Christdemokraten mit den Nouvelles Equipes International
(NEI 1948) und die Sozialisten mit der Sozialistischen Internationalen (SI 1951) auf euro-
péischer Ebene.

Wie Peter Van Kemseke in seinem Buch «Towards an Era of Developement. The Glo-
balization of Socialism and Christian Democracy 1945-1965» aufzeigt, verliessen beide
Lager in den zwei Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg Schritt fiir Schritt thre west-
europdische [Heimbasis, um ihre Politik vermehrt global auszurichten.

Sowohl die Sozialistische Internationale wie auch die christdemokratischen NEI ver-
folgten in der Zeit unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg die Idee, ein Europa als dritte
Kraft zwischen den beiden Superméchten USA und UdSSR aufzubauen. Diese Idee der
dritten Kraft scheiterte aber schon kurz nach Kriegsende an der Realpolitik des einsetzen-
den kalten Krieges. Die stark von der British Labour Party geprigte Sozialistische Inter-
nationale stellte sich klar hinter die USA und die Nato (Die Solidaritit mit der im Krieg
stark belasteten sowjetischen Arbeiterklasse riickte rasch in den Hintergrund). Geprigt
von der Idee des abendldndischen Europas, der Unterstiitzung eines unabhingigen Euro-
pas mit dem Vatikan als wichtiges Zentrum und durch die Bemiihungen der innerhalb der
NEI dominierenden franzosischen Equipe des Mouvement Républicain Populaire (MRP),
einen dritten Kréftepol zu bilden, hielten die NEI ldnger an der Idee eines dritten Weges
fest. Mit zunehmender Unterdriickung des Christentums in der UdSSR verdringte der
Antikommunismus aber auch im christdemokratischen Lager zusehends die 1dee eines un-
abhiingigen Europas zwischen den Blocken. Wie Van Kemseke in seiner Analyse der SI
und der NEI in der Phase direkt nach dem Krieg aufzeigt, erwies sich die Idee, sich aus
dem bipolaren Spannungsfeld auszuklinken und sich darauf zu konzentrieren, die Schaf-
fung eines unabhingigen Europas mit der jeweils eigenen Ideologie zu beeinflussen, als
nicht umsetzbar. Man fand sich eingespannt in ein weltweites politisches System und
wollte man die eigenen Ideen vorantreiben, war weltweites und nicht nur europédisches
Denken notig.

Wie Van Kemseke darlegt, basierten sowohl die Zusammenarbeit im Rahmen der SI
wie auch diejenige bei den NEI urspriinglich auf der Idee einer europédischen Kooperation.
In ihrer Entwicklung hin zu einer globalen Politik und Sichtweise gingen die beiden La-
ger, trotz dhnlichen Themen, sehr unterschiedliche Wege. Besonders im Falle der SI ge-
lingt es Peter Van Kemseke, die Entwicklung innerhalb der SI und ihr Denken und Han-
deln gegeniiber Partnern ausserhalb Europas nachzuzeichnen. Schwieriger und im Ver-
gleich zur Entwicklung der SI weniger klar nachvollziehbar gestaltet sich hingegen Van
Kemsekes Darstellung des Weges der NEI von der’eurozentristischen hin zur globalen
Kooperation christdemokratischer Equipen. Dies insbesondere deshalb, weil sich die NEI
sehr lange auf Europa fokussierten und sich erst gegen Ende des von Van Kemseke
untersuchten Zeitraums — und dies auch nur in eineim beschrankten Umfang — gegentiber
aussereuropidischen Themen und Partnern ernsthaft zu 6ffnen begannen.

Wie Peter Van Kemseke im zweiten Teil aufzeigt, gibt es durchaus Parallelen, wie die
beiden européischen Parteienkooperationen auf die Herausforderung einer sich aufdrang-
enden globalen Ausrichtung reagierten. So war der Kampf gegen den internationalen

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 571

Kommunismus fiir beide Lager ein entscheidender Treiber fiir die internationale Koope-
ration. Auch waren sowohl bei der SI wie auch bei den NEI nationale Interessen eine der
Hauptmotivationen, mit gleichgesinnten Partnern auf anderen Kontinenten in Kontakt zu
treten. Gleichzeitig stellte das Thema Dekolonisation sowohl fiir die Sozialisten wie auch
die Christdemokraten eine Belastung zwischen ithnen und den aussereuropdischen Part-
nern dar. Van Kemseke, der den Entwicklungen der SI und der NEI im zweiten Teil je ein
eigenes Kapitel widmet, arbeitet innerhalb der erwihnten Themenfelder aber auch zahlrei-
che Unterschiede heraus. So war zwar der Antikommunismus als Thema beiden Organisa-
tion gemein, doch die antikommunistische Uberzeugung der beiden Lager manifestierte
sich in ihrer Haltung gegeniiber Gebicten ausserhalb Europas sehr unterschiedlich. Kon-
zentrierten sich die NEI auf die europidische Integration, die ihrer Meinung nach der beste
Schutz vor dem internationalen Kommunismus bieten konnte, wihlte die Sozialistische
Internationale ihren Fokus bewusst global, da fiir sie die europdische Integration bloss die
Einheit der Nato hinterfragen, Deutschland teilen und damit das westliche Biindnis insge-
samt schwichen musste. Angetrieben von der dominierenden British Labour Party (BLP)
versuchte die SI zuerst in Asien, spéter auch in Afrika und Lateinamerika durch die Griin-
dung, Unterstiitzung und Einbindung aussereuropidischer sozialistischer Parteien, dem
Kommunismus in dieser Region entgegenzutreten. Diese Versuche brachten missigen Er-
folg und die SI hatte auf allen Kontinenten Miihe, die Partnerparteien auf eine einheitliche
Linie zu bringen und regionalistische Tendenzen zu vermeiden.

Die NEI beschrinkten ihre internationale Politik mit wenigen Ausnahmen aut Europa
und die curopidische Integration. Die vereinzelten Kontakte oder der Informationsaus-
tausch mit der lateinamerikanischen und der osteuropdischen Vereinigung christdemokra-
tischer Parteien (ODCA* bzw. CDUCE*), die Van Kemseke als einzelne Offnungsbemii-
hungen der NEI auffithrt, waren vor allem deren Werben um die westeuropdische Unter-
stiitzung zuzuschreiben. Erst im Zusammenhang mit den Fragen, wie Uberseegebiete in
die europiische Wirtschaftsgemeinschaft (EWG) integriert werden konnten und wie die
Dekolonisation in Afrika fiir die europdischen Lénder einfach umzusetzen wire, kamen
vermehrt aussereuropidische Themen in die NEI. Aber auch diese Themen wurden vor
allem in der soziokulturellen Kommission der NEI und nicht in den hochsten Gremien der
christdemokratischen Parteienkooperation diskutiert.

Wic erwihnt, kann Peter Van Kemseke auch aufzeigen, dass bei den Kontakten der
NEI und der SI mit Schwesterparteien ausserhalb Europas hdufig die Wahrung nationaler
oder europdischer Interessen eine Rolle spielte. So habe die dominierende British Labour
Party die internationalen Kontakte tiber die SI genutzt, um britische Interessen in ehema-
ligen Einflussgebieten zu wahren. Auch innerhalb der NEI kann Van Kemseke Beispiele
auffithren, die zeigen, wie die internationalen christdemokratischen Verbindungen fiir na-
tionale Interessen eingesetzt wurden. So delegierte die franzosische MRP einen Vertreter
an eine Konferenz mit der lateinamerikanischen christdemokratischen Verbindung
ODCA, um dort fiir die Unterstiitzung der franzosischen Politik in Algerien zu werben.
Dass die internationale Kooperation mit aussereuropéischen Partnern stark von nationalen
Interessen der europdischen Parteien abhing, zeigt sich auch daran, dass die européischen
Parteien, sobald sie in eine Regierung eingebunden waren, im internationalen Handlungs-
spielraum stark eingeschrinkt waren und sehr haufig nationale Positionen vertraten.

Den dritten Teil seines Buches widmet Peter Van Kemseke den Konsequenzen auf die
Inhalte innerhalb der SI und der NEI, die die Ausweitung des Blicks auf die globale Ebe-
ne fiir die beiden Lager mit sich brachten. Ausgeriickt, um in Asien, Lateinamerika und
Afrika Anhinger fiir ihre europdischen Sichtweisen auf die Entwicklung der Welt zu ge-
winnen, den Kommunismus zu bekdmpfen oder nationale Interessen zu verteidigen, ent-
deckten beide Lager eine neues politisches Themenfeld: die Entwicklungspolitik. Diese
Entwicklung gipfelte fiir Van Kemseke ab1965 in einer neuen Ara der Weltpolitik, in der

SZRKG, 101 (2007)



372 Rezensionen — Comptes rendus

die Unterentwicklung aussereuropédischer Regionen zu einem politischen Thema in Euro-
pa wurde. Neu seien Entwicklungsfragen systematisch mit Theorien und Strategien ange-
gangen worden, die Unterentwicklung reduzieren oder gar auftheben wollten. Als Resultat,
dass sich die Parteien weltweit ausgerichtet haben, beackerten sie jetzt auch globale poli-
tische Themen wie die Entwicklungsdebatte. Der Kontakt mit «Ausser-Europa» und sei-
nen Problemen habe die Dritte Welt erst ins Bewusstsein geriickt. Ein neues politisches
Thema sei entstanden, das Einfluss auf die Inhalte und Ideologien der beiden internationa-
len Kooperationen gehabt habe.

Bern Bernhard Salzmann

Emil Brix/Ernst Bruckmiiller/Hannes Stekl (Hg.), Memoria Austriae I-1II (Bd. I: Men-
schen, Mythen, Zeiten;, Bd. II: Bauten, Orte, Regionen; Bd. IlI: Unternehmer, Firmen,
Produkte), Wien, Verlag fiir Geschichte und Politik, 2004-2005, 584 S., 476 S_, 394 S.

An die eineinhalb Tausend Seiten uinfasst das 3-bandige Werk zur «Memoria Austriaen,
das sich im Gefolge der Arbeiten von Pierre Nora, Etienne Frangois und Hagen Schulze in
analoger Weise dem «kulturellen Gedéchtnis» Osterreichs annimmt.

Die Herausgeber versuchten vorerst auf empirischem Wege knapp vor der Jahr-
tausendwende (1998) herauszufinden, was von den Osterreicherinnen und Osterreichern
als erinnerungswiirdig erachtet wird. Die Antworten auf die Frage, was «typisch fiir
Osterreich» sei, waren tendenziell «keine distinkten Ereignisse, keine genauen Erinne-
rungsfiguren», sondern «die tdglich erlebte Umwelt, die zugleich symbolisch tberh&ht
scheint.» (I, 13). Mehr als die Hilfte der befragten Personen wiesen auf «Berge und Seen»
hin — insofern scheint die Bundeshymne («Land der Berge») von Paula von Preradovi¢
noch immer den Nerv der Zeit und das Gemiit der Leute zu treffen. Die Bundeshauptstadt
Wien — fernab des alpinen Raumes — hingegen beweist ihre «emotionale Zentralfunk-
tion»; bei den konkreten Nennungen (ohne Vorgaben) besass der Stephansdom («Steffl»)
mit 37% den hochsten Werk. (vgl. I, 13).

Es wurde 1998 zudem erkennbar, dass in Osterreich das «historische Bewusstsein im
Allgemeinen offenbar weder tief noch sehr elaboriert» ist — die Herausgeber sprechen spé-
ter von einer «erstaunlichen Gegenwartsbezogenheit der Osterreicher/innen» (I, 23) — und
sich die Nennungen von bedeutenden Figuren und Ereignissen auf die Zeit der Zweiten
Republik konzentrieren. (vgl. I, 14). Wohl im Unterschied zur Schweiz spielen Unterneh-
men und Firmen nur eine geringe Rolle fiir das aktuelle Osterreich-Verstindnis und das
nationale Selbstbild (I, 17); ein altes Osterreich-Stereotyp, das abgefragt wurde, niimlich
das des «christlichen» bzw. «katholischen» Osterreichs spiegelt den Editoren der Binde
zu Folge «jenen tiefgehenden Sikularisierungsprozess wider, der insbesondere die euro-
péische Gesellschaft so stark erfasst hat» (I, 18), denn es spielt so gut wie keine Rolle
mehr. Daneben war der empirischen Untersuchung eine — bereits bekannte — starke Ab-
lehnung von Politikern und der «Politik» iiberhaupt zu entnehmen. Der ehemalige Wiener
Ordinarius und Politikwissenschaftler Heinrich Schneider sprach einmal von einem «ver-
spiteten Revanchismus» gegeniiber einem lange Zeit wihrenden (dualen) Parteienstaat.
Die Parteien wirkten zudem (top down) iiber mehrere Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts
massiv in den gesellschaftlichen Bereich hinein.

Diese grob in ihren Ergebnissen skizzierte und offene Meinungsumfrage diente als
Ausgangspunkt fiir die drei Bande zur 6sterreichischen Erinnerungsiandschaft: Band I be-
fasst sich nun mit «Menschen, Mythen und Zeiten», Band II mit «Orten der Erinnerung»
in einem engeren Sinne und der I1I. Band bezieht sich auf den 6konomischen Bereich
(«Unternehmer, Firmen, Produkte»). Diese wollen mit einem breiten und renommierten
Autorenkreis einen Beitrag zur dsterreichischen Memoria-Forschung darbieten. Es scheint

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus &3

das auch gut gelungen zu sein, wenn man sich auf die methodische Voraussetzung einer
empirischen Umfrage als Basis und Ausgangspunkt historischer Analysen einlédsst. Dies
wurde schon anderenorts kritisiert (z.B. von Joachim Riedl in der Die Zeit, Nr. 51 [2005]),
spielt aber meines Erachtens fiir die einzelnen Beitrdge nur eine geringe Rolle (ndmlich
als Aufhénger, auch fiir das osterreichische Dreifach-Jubildumsjahr 2005, mit Kriegsende,
Staatsvertrag und EU-Beitritt) und stellt zudem den Versuch dar, die Geschichtswissen-
schaft ndher an den Mann bzw. die Frau zu bringen. Nun aber zu einigen Beitrdgen — in
einem eher kursorischen Vorgehen:

Werner Suppanz, der in der letztjdhrigen Ausgabe der SZRKG einen eindriicklichen
Beitrag zum «katholischen Osterreich» geliefert hat (siche SZRKG 100 [2006] 155-175),
geht z.B. auf Kaiserin Maria Theresia als Symbolfigur ein (I, 26-47), Gernot Gruber auf
thren Zeitgenossen, den zeitlosen «Shooting-Star» Wolfgang A. Mozart (I, 48-78) und
Dieter A. Binder auf Julius Raab und Leopold Figl als den «Saulenheiligen der Volkspar-
tei» (I, 79—-104). Auch die behandelten Bruno Kreisky (Bundeskanzler) und Franz Konig
(Erzbischof von Wien) verweisen in die Nachkriegszeit, wobei Irene Etzersdorfer eher bei
den geschichtlichen Ereignissen rund um den &sterreichischen «Sonnenkénig» verbleibt
(I, 105-132), Wolfgang Bahr jedoch fiir Franz Kardinal Konig einen stirkeren Akzent auf
die Rezeption und Mythologisierung der Gestalt Konigs legt (I, 133—-163; vgl. aber auch
Abbildung in: 1II, 383, die in einem anderen Kontext die Bedeutung Konigs als Wiener
Metropoliten aufzeigt). Die Zeichnung von Sporthelden wie etwa des Skildufers Karl
Schranz, der 1972 eine nationale Massenhysterie ausloste (I, 183) beendet den Abschnitt
«Menschen» des I. Bandes, der sich insgesamt in drei Teile gliedert. Konrad Paul Liess-
mann, einer der derzeit profiliertesten Philosophen in der Nachbaralpenrepublik, steuert
mit seinem Aufsatz «Topoi. Konturen einer politischen Mythologie» einige grundlegende
Reflexionen zur Geddchtnis-Thematik bei, die er etwa am Heldenplatz als «Gedichtnisort
par excellence» (I, 204) exemplifiziert. Er priludiert damit den Teil «Mythen», der auch
die Themenkreise der Musik, des Essens («Wiener Schnitzel»), des Tourismus, sowie den
Topos der «osterreichischen Gemiitlichkeit» und der Politik («Immerwiahrende Neutralitit
nach Schweizer Vorbild») umfasst. Der dritte Teilbereich des I. Bandes beackert das wei-
te Gebiet gewichtiger bzw. als bedeutend erachteter historischer Epochen und geht etwa
auf das Barock, die Wiederaufbauszeit und die Errichtung von Kriegerdenkmalern in neu-
erer Zeit ein. Er kann hier wegen der Materialfiille nur gestreift werden — der Umfang
bringt das Werk insgesamt manchmal in Gefahr, dass es ein wenig auseinander bricht,
auch wenn sich die einzelnen Beitrige v.a. in «politischer Hinsicht» gewinnbringend le-
sen, weil der Zusammenhang von Geschichte und Politik zumindest fiir das gestellte The-
menfeld eines kulturellen und nationalen Gedéchtnisses ein sehr enger zu sein scheint,
wie es nicht zuletzt der Name des Verlags dieses Sammelwerkes zum Ausdruck bringt.

Fiir den 11. Band des Triptychons («Bauten, Orte, Regionen») seien drei Beitrdge unter
dem Blickpunkt von Religion und Kultur stellvertretend erwéhnt und hervorgehoben,
namlich der von Ernst Bruckmiiller zum «Steffl» («Der Brand des Domes [im April 1945,
V{] war fiir alle Zeitgenossen, die ihn erlebten, die Katastrophe schlechthin.»; II, 63;
weiters u.a. [II, 109f), der von Ermnst Hanisch zur Wiener Ringstrasse (II, 75-104) sowic
jener von Christian Stadelmann erstellte zum Wallfahrtsort Mariazell (II, 303-335). Sta-
delmann schreibt restimierend mit Blick auf das osterreichische Pendant zu Einsiedeln:
«Einen Kampf ums Gedichtnis in dem Sinne, dass unterschiedliche Ideen sich auf den Ort
bezogen und dort in Konkurrenz zueinander gestanden wiren, hat es in Mariazell nicht
gegeben.» (II, 330) Wohingegen die Wiener Ringstrasse die zwei Pole der osterreichi-
schen Kultur deutlich widerzuspiegeln vermag: Gegenreformatorisches Barock und etatis-
tische Aufkldarung, wie Hanisch sie nennt. An dieser Stelle ist anzumerken, dass die de-
zente (manchmal freilich etwas blasse) Bebilderung der Bénde eine wohltuende Abwechs-
lung fiir das Auge sowie eine bereichernde Ergdnzung zur Lektiire schafft, ohne sich je-

SZRKG, 101 (2007)



574 Rezensionen — Comptes rendus

doch zu dominant in den Vordergrund zu dridngen. Interessant ist indes, dass im II. Band
der enge (geografische) Horizont Osterreichs gesprengt wird, wenn etwa mit Bozen und
Meran die «osterreichische Herzenssache» (Leopold Figl) Sidtirol unter die Lupe ge-
nommen (Hubert Mock, II, 370-410) oder das Grenzland von Osterreich-Ungarn (Karin
Liebhart / Andreas Pibersky, 11, 411-441) in seiner Briickenfunktion vermessen wird, die
in 6konomischen Kategorien eine zunehmende Konkurrenz-Situation der Stidte Wien und
Budapest zur Folge hat, wobei freilich Wien aufgrund der sprachlichen Situation einen
Vorteil innchaben kénnte.

Der 3. Band setzt mit dem Untertitel «Unternehmer, Firmen, Produkte» einen 6kono-
mischen Schwerpunkt im Feld einer eher vagen und unterkiihlten ésterreichischen «Wirt-
schaftsmentalitity (111, 25f), historisch gesehen in einem «Eldorado der Kleinbetriebe»
(II, 26) mit einer bestimmten Skepsis gegeniiber der Macht des Kapitals und mit (weiter-
hin bestehenden) sozialen Grundsignaturen, die u.a. auch im konfessionellen Erbe wur-
zeln kénnten — zwei Autoren bringen dazu Beitrage ein, ndmlich Oliver Kithschelm und
André Pfoertner. Der zuletzt genannte ist Mitarbeiter der Eidgendssischen Bankenkom-
mission in Bern und behandelt mit den industriellen Betrieben VOEST («Flaggschiff der
verstaatlichten Industrie», vgl. I, 261-310), Steyr-Daimler-Puch («Der Traum vom
dsterreichischen Automobily», vgl. III, 311-351) und OMV («Unser Erddl muss dsterrei-
chisch bleiben», vgl. III, 352-394) die ehemaligen «staatlichen Paradeunternchmen» der
oOsterreichischen Wirtschaft. Sie erlebten allesamt in der zweiten Hélfte der 1980er Jahre
eine Kurskorrektur und leiteten eine «Entaustrifizierung» (Manfred Prisching) im 6kono-
mischen Bereich ein bzw. vollzogen sie mit — der osterreichische Sonderweg der II. Re-
publik unter Verstdndigung von Sozialismus/Sozialdemokraktie und Volkspartei (mit so
manchen Impulsen aus der christlichen Soziallehre) scheint Vergangenheit zu sein, nicht
zuletzt tiber den EU-Beitritt 1995, die «Wirtschaftsethik [...] unterliegt einem langsamen,
aber doch stetigen Wandel hin zu mehr Liberalismus und einer Aufwertung des individua-
listischen Gewinnstrebens.» (II, 34) Dies macht sich neuerdings in der politischen Kultur
und der «représentativen» Elite bemerkbar.

Im Gesamten ist man von diesem reichhaltigen und vielschichtigen wissenschaftlichen
Grossprojekt beeindruckt und als Forschender ob des finanziellen Aufwands, das ein sol-
ches Unterfangen erfordert, beeindruckt, um nicht zu sagen, fast ein wenig neidisch. Eher
storend fiir den wissenschaftlichen Leser sind die als Endnoten konzipierten Anmerkung-
en, wenn sie auch fiir den breiten Leserkreis von Vorteil sein mogen.

Dem 3-béndigen Werk ist nicht zuletzt im 10. Bundesland (d.h. von Osterreich aus ge-
schen im Ausland) eine weite Verbreitung zu wiinschen, weil es einen guten Eindruck
dieser jungen Republik und des «historischen Gedachtnisses» ihrer Bevolkerung liefert.

Freiburg David Neuhold

Jan De Maeyer/Hans-Heino Ewers/Rita Ghesquiére/Michel Manson/Pat Pinsent/
Patricia Quaghebeur (Hg.), Religion, Children’s Literature and Modernity in Western
Europe 1750-2000, Leuven, Leuven University Press, 2005, 535 S.

Welche Rolle spielte die Herausbildung einer eigenen Gattung an Kinderliteratur fiir die
religiose Sozialisierung von Kindern und fiir die Portierung der Moderne? Der hier anzu-
zeigende Sammelband weist in drei Hauptteilen zu «Religion and Children’s Literature»,
«Genres» und «Publishing» grundsitzlich darauthin, dass sich Religion und Modeme in
der Kinderliteratur nicht ausschlossen: Im Gegenteil. Um vorweg einen der innovativen
Aspekte dieses Literaturzweigs herauszunehmen: Kinderbibeln und Katechismen sowie
auch Comics und Cartoons existierten schon frith im hier untersuchten Zeitraum neben-
einander (wie es heute immer noch der Fall ist). Es ist somit keine lineare Entwicklung
von der einen zur anderen Gattung zu verzeichnen.

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 575

Die Idee der Kinderbibel war seit Luther im 16. Jahrhundert nicht neu. Neu war die
zunechmende Massenproduktion und Diversifizierung, womit Kinder- und Jugendliteratur
seit der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts immer mehr auch fiir breitere Schichten zu-
ginglich sowie zum Medium fiir die Transmission von moralischen und religiosen Werten
wurde. Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts bekam die katholische und protestantische Li-
teratur eine antimodernistische Ausrichtung, die in Deutschland als «Tendenzliteratur»
bezeichnet wurde. Der bereits im 19. Jahrhundert eingeleitete politische Demokratisie-
rungs- und Liberalisierungsprozess bereitete den Wechsel von der Moralisierung und reli-
giosen Didaktisierung zu einer Pddagogisierung (educationalisation) von Kinderliteratur seit
der zweiten Hiilfte des 20. Jahrhundert vor. Religionsvermittlung fiir das Kindes- und Ju-
gendalter war somit bis dahin auf verschiedenen Ebenen modern und antimodern zugleich.

Das von der kultursoziologischen und religionshistorischen Forschung seit den 1990er
Jahren vertretene interaktive Konzept einer religiosen Modernisierung postulierte eine
Abkehr vom Ansatz eines antagonistischen Verhiltnisses von Religion und Moderne. Da-
fiir pladiert auch Jan De Maeyer in seinem konzeptionellen, den ersten Hauptteil einlei-
tenden Beitrag zum Verhiltnis von Religion und Moderne am Beispiel der Kinderlitera-
tur. Die Herausbildung und Entwicklung von Kinderliteratur ist ein Teil dieser religiésen
Modernisierung innerhalb des funktionalen Differenzierungsprozesses in der westeuro-
pdischen Gesellschaft. Dazu zeigt eine erste Reihe an Forschungsbeitragen aus verschie-
denen Regionen und Ldndern Westeuropas die nationalen und konfessionellen unter-
schiedlichen Faktoren und Besonderheiten auf, die innerhalb der Modernisierungsprozes-
se zu unterschiedlichen Entwicklungen fithrten. Dabei wird die Notwendigkeit einer ne-
ben der konfessionell-kulturellen auch politisch-nationalen Kontextualisierung deutlich.
Ebenfalls zentrale Faktoren spielen in diesen Prozessen die soziokulturellen und sozio-
okonomischen Verhiltnisse zur Verankerung und Verbreitung entsprechender literari-
scher Erzeugnisse. So zeigt insbesondere das Beispiel von Spanien im Beitrag von Celia
Véazquez Garcia und Veljka Ruzicka Kenfel, dass der verbreitete Analphabetismus und
die darmlichen Verhiltnisse breiter Bevolkerungsteile diese Prozesse im Vergleich mit an-
deren westeuropdischen Landern verlangsamten. Es zeigt weiter die politisch verzogern-
den Faktoren im 20. Jahrhundert, die durch den Biirgerkrieg (1936-1939) und insbeson-
dere durch das Franco-Regime die seit Ende des 19. Jahrhunderts einsetzende Moderni-
sierung von Kinderliteratur noch bis zu Francos Tod im Jahr 1975 unterbrachen. Die Arti-
kel zu den deutschsprachigen Lindern zeigen die Interrelation zwischen religiésen Identi-
tatskonstruktionen und der entsprechenden Entwicklung von Kinderliteratur unter konfes-
sionell bedingten Hegemonien wie in Teilen von Osterreich-Ungarn Ende des 18. Jahrhun-
derts (Ernst Seibert) oder der Schweiz im 19. Jahrhundert (Verena Rutschmann). In
Deutschland wurde die spezifische Herausbildung des literarischen Zweigs von Kinder- und
Jugendliteratur innerhalb der jidischen Minderheit zu einem wesentlichen Teil der Selbst-
beschreibung und der iiberlebensstrategischen Prozesse, die jiidische Teilidentititen {iber
kulturelle und religidse Initialimplikationen im Kindesalter konsolidierten (Annegret Vélpel).

Die jeweilige politische und konfessionelle Lage hatte direkte Einfliisse auf die Funk-
tionalisierung von Kinderliteratur als Medium von antimodernistischem oder modernem
Gedankengut. Dazu zeigen verschiedene Untersuchungen, dass die bekannten und tradi-
tionellen religidsen Literaturgattungen mit teils varierenden, teils fest zugeteilten Moder-
nismen oder Antimodernismen verkniipft sind: So die antimodernistische Vermittlung des
katholischen Katechismus im sdkularisierten Frankreich (Isabelle Saint-Martin, Annie Re-
nonciat), die jiidischen religiosen Erziehungsbiicher, die eine Modemisierung der jiidi-
schen Gemeinschaft in Deutschland seit der Aufkldarung unterstiitzten (Annegret Volpel)
oder die deutsche protestantische Kinderbibel im spéten 18. Jahrhundert als Subgattung
von aufkldrerischem und philanthropischem Schriftgut der Erwachsenenkultur (Gottfried
Adam). Weiter zeigt dazu die Untersuchung zu Belgien und den Niederlanden eine Syn-

SZRKG, 101 (2007)



576 Rezensionen — Comptes rendus

these zwischen Moderne und Antimoderne, die am Beispiel des Missionarsromans als
modernes Medium fiir antimodernistische Transmission ausgefithrt wird (Carine Dujar-
din). Damit wird iiber die didaktische Umformung von Konfessions- und Bildungslitera-
tur der Erwachsenenwelt zur Erziehungs- und Kinderliteratur ebenfalls die Kontrastierung
zwischen den sozialen Schichten deutlich. Dazu ist insbesondere der Katechismus als So-
zialisationsmittel vor allem fiir Arbeiterklassen anzufiihren. Kinder- und Jugendliteratur
diente auch als didaktische Plattform fiir religionspolitische Auseinandersetzungen zwi-
schen nationalen und regionalen Parteien wie das besonders im Irlandkonflikt bis zum
ausgehenden 20. Jahrhundert der Fall ist (Pat Pinsent).

Der Einbezug des visuellen Faktors fiir eine Analyse von Kinderliteratur unter dem re-
ligionspadagogischen Aspekt scheint mir unverzichtbar. Insofern, als konfessionelle Bild-
investition fiir die Vermittlung von ideologischen Inhalten im Vorschulalter vor der
Alphabetisierung von zentraler Bedeutung ist, knipfen die Beitrige von Isabelle Saint-
Martin und Sandy Brewer an die Ansétze des «iconic turn» oder «visual turn» an. Ein par-
tieller Einbezug von kunsthistorischen Methoden und Fragestellungen wire auch fiir wie-
tere pidagogisch und textanalytisch angelegte Untersuchungen dieses Bands als fruchtba-
re Ergdnzung zu den historischen und linguistischen Arbeitsweisen moglich und hie und
da wiinschenswert gewesen.

Die Regionen Westeuropas reflektieren sich als kommunikative religidse und nationa-
le Systeme auch in der Kinderliteratur. Deren Verhiltnis zur Moderne steht in einem
Spannungsverhiltnis zwischen Asthetik, Ethik und kultureller Autonomie. Dabei spielte
Religion nicht nur als Glaubenssystem und als kirchliche Institution eine zentrale Rolle.
Insbesondere der autonome Aspekt zeigt auch die Bedeutung der 6konomischen Seite von
Religion und Kommunikationsgemeinschaft an. Der Band zeigt in seinem dritten Teil die
Rolle von Verlegern, Verlagshidusern sowie von Herausgebern innerhalb der religiosen
Modernisierung, die iiber Netzwerke von Evangelisierungspraktiken im 19. Jahrhundert
bis zu koeditorischer Vermarktung im 20. Jahrhundert reichten und unter anderem fiir
eine massenmediale Verbreitung von konfessionell-ideologischer Kinderliteratur sorgten.
Verena Rutschmann weist im Hauptteil ihrer Analyse zur Schweiz und zu Deutschland
(die sich aber im ersten Teil befindet) auf die Differenzierung des Verlagssystems im 19.
Jahrhundert in verschiedene religiés und konfessionell ausgerichtete Verlagsgruppierung-
en, die noch keine spezifischen Kinderbuchverleger aufwiesen und sich erst zu solchen
entwickelten.

Der Sammelband zeigt somit, dass neben der typologisch-stilistischen auch die 6kono-
mische Differenzierung rund um Produktion, Vermittlung und Distribution von Kinderli-
teratur in engem Zusammenhang mit der Moderne steht und ein vielschichtiges Merkmal
dieses Literaturzweigs bildet. Die interdisziplinire Herangehensweise der Herausgebe-
rinnen und Herausgeber dieses Kompendiums, das auf ein gleichnamiges internationales
Kolloquium vom Mai 2002 in Leuven zuriickgeht, leistet einen substantiellen und innova-
tiven Beitrag zur Debatte um Ausdifferenzierung und Pluralisierung. Es ist aber insbeson-
dere das grosse Verdienst dieses Sammelbandes, das von der (religionshistorischen) For-
schung bisher wenig beachtete Kindes- und Jugendalter als generationelle und intergene-
rationelle Untersuchungskategorie aufgegriften und ihm einen eigenen Band gewidmet zu
haben. Gerade fiir Forschungsarbeiten zur religidsen Sozialisierung innerhalb ideologi-
scher Gemeinschaften ist diese Kategorie fiir die Analyse von Text und Bild von eminen-
ter Bedeutung.

St. Gallen Esther Vorburger-Bossart

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 577

Daniel Ficker Stiahelin, Kar! Barth und Markus Feldmann im Berner Kirchenstreit 1949-
1951, Zirich, Theologischer Verlag Ziirich, 2006, 160 S.

In seiner vergleichenden, breit recherchierten Arbeit stellt Ficker Stahelin den Theologen
und Philosophen Karl Barth dem nachmaligen Bundesrat Markus Feldmann gegeniiber,
die zwar in ihrer Jugend viele Gemeinsamkeiten teilten, deren Wege und Standpunkte in
der Folge aber auseinander gingen.

Beide wandten sich vom anfinglich strengen Pietismus, der ihr Elternhaus geprégt und
thnen im Gymnasium vermittelt worden war, ab. Obwohl politisch nicht die gleiche Rich-
tung einschlagend — Barth schloss sich den Sozialdemokraten an, Feldmann trat der BGB
bei — kidmpften beide in der «Aktion Nationaler Widerstand» gegen den Nationalsozia-
lismus. Das Christentum zeichnete sich fiir Feldmann im ethischen Aspekt ab, Barth aber
ersah darin Dogmatik und ein biblisch-reformatorisches Menschenbild.

Barth Iehnte eine einseitige politische Ausrichtung des Evangeliums ab, fiir Feldmann
sollte es im Kampf gegen den Kommunismus Farbe bekennen, sodass dariiber es im
Kanton Bern zu einem grossen Streit kam.

Im West-Ostkonflikt, zu Anfang des Kalten Krieges also, ging es um die Haltung der
Kirche. Sollte sie als Landeskirche das Evangelium von Jesus Christus ungeachtet der
Stromungen verkiinden oder die zeitgenossische politische Gesinnung und Weltlage in
Betracht zichen? Der Autor ermittelt aus den Quellen anderseits ein Bild, «dass Barths
Theologie auch dort politisch war, wo sie nichts anderes als sachgerechte Theologie sein
wollte.»

Dieser war als einer der bedeutendsten Theologen denn auch politischer Ethiker. In
Bern aufgewachsen nahm er dort das Theologiestudium auf mit Stationen in Berlin, Tii-
bingen und Abschluss in Marburg. Im Gegensatz zu seinem konservativen Vater dachte er
demokratisch und liberal. Von seinen liberalen theologischen (deutschen) Lehrern wandte
er sich ab als diese die Kriegspolitik Kaiser Wilhelms II unterstiitzten und mit der Kon-
zentration auf das Wort Gottes sah er die Notwendigkeit einer theologischen Neuorientie-
rung, aus der sein Kommentar zum Rémer Brief hervorging, die zu einer an sich unbeab-
sichtigten Professur in Goéttingen, aber vor allem Neubesinnung und Wende der Theologie
im 20. Jahrhundert fiihrte.

Abhold jeder Ideologie wies er eine Vermischung von Politik und Religion ab. Gottes-
erkenntnis ist nur durch Gotteserfahrung moglich.

Bern Adolf W. Knépfel

Kirche, religiése Bewegungen, Volksfrommigkeit im mittleren Alpenraum. Schriftenreihe
der Arbeitsgemeinschaft Alpenldnder, hg. von der Kommission Kultur und Gesellschaft.
Historikertagung in Sigmaringen 11.-13. Mai 2000. Im Auftrag des Landes Baden-
Wiirttemberg redigiert von Rainer Loose, Stuttgart 2004, 266 S. mit 21 111

Die ARGE ALP Historikertagung fand vom 11.-13. Mai 2000 in Sigmaringen statt. Auf
der Suche nach einer gemeinsamen Thematik hatten sich die Experten der Mitgliedsldander
auf den Frage- und Problemkreis «Kirche, religiose Bewegungen, Volksfrommigkeit im
mittleren Alpenraum» geeinigt. Zu dieser Materie sollte jedes Mitglied einen Beitrag leis-
ten konnen, also auch jene Lander, wie Baden-Wiirttemberg, die keinen unmittelbaren
Anteil an den Alpen haben, sondern nur Anrainer alpiner Regionen sind. Rolf Christian
Schiller (Tiibingen) wies als Vertreter Baden-Wiirttemberg auf die historisch-multilate-
ralen Beziehungen kirchlicher Institutionen in Oberschwaben und am Bodensee zum Al-
penraum hin. Als Beispiele fiihrte er die Heilig-Blut-Verehrung im Martinskloster zu
Weingarten an, die schon iiber 900 Jahre andauert und noch immer Pilger aus den angren-
zenden Alpenldndern Tirol, Vorarlberg und St. Gallen anzulocken vermag. Als weiteres
Beispiel gilt der heilige Fidelis von Sigmaringen, der iiberall dort verehrt wird, wo Kapu-

SZRKG, 101 (2007)



578 Rezensionen — Comptes rendus

ziner sich niederliessen. Zudem besitzt die Beuroner Schule einen alpeniiberschreitenden
Ruf; konnten doch anlisslich des 1400-jdhrigen Gedéchtnisses des Ordensgriinders Bene-
dikt den Beuroner Monchen die Ausmalung der Torretta, des éltesten Teils des Klosters
Monte Cassino, anvertraut werden. Dieser Hohepunkt der Beuroner Malschule ist bei den
Kidmpfen um Monte Cassino im Zweiten Weltkrieg unwiederbringlich zerstort worden.
Hans-Ulrich Rudolf (Weingarten) widmete seine Ausfiihrungen der Weingartner Heilig-
Blut-Verehrung unter besonderer Berticksichtigung des Alpenraumes. Die Tradition ist
noch so stark, dass sie 1994 zu einer europédischen Stadtepartnerschaft zwischen Mantua
und Weingarten gefiihrt hat, wiahrend durch das Beispiel des hl. Fidelis von Sigmaringen
1996 eine Stadtepartnerschaft zwischen Sigmaringen und Feldkirch im Vorarlberg zu-
stande kam. Andreas Otto Weber (Erlangen) und Annibale Zambarbieri (Parma) sprachen
tiber «Heilige Berge» in ithren Gegenden (Andechs am Ammersee und Monte Sacro di
Matterello bei Domodossola).

Paolo Ostinelli (Bellinzona) beschreibt die Organisation der Pfarreien und der Seelsor-
ge in den nordlichen Alpentilern des Kantons Tessin. Mit dem Bevolkerungswachstum
und der hochmittelalterlichen Siedlungstétigkeit musste sich auch die altere Pfarreiorgani-
sation (Pievi) den verdnderten rdurnlichen Gegebenheiten anpassen. Gerade einfache Leu-
te, die weitab von der Pfarrkirche wohnten und wegen schlechter Witterung am sonntég-
lichen Kirchgang gehindert wurden, griindeten Seelsorgestiftungen, um einen eigenen
Pfarrer zu bekommen. So wurden Fakten geschaffen, denen spiter die kirchenrechtliche
Bestidtigung durch die Abtretungen der neuen «Pfarreien» von den alten Mutterpfarreien
tolgte. Fiir die Bildung des Pfarreisystems im Kanton Tessin ist dieser Aufsatz von beson-
derer Bedeutung.

Wilfried Beimrohr (Innsbruck) und Max Siller (Bozen) behandeln das religios moti-
vierte Schauspiel aus unterschiedlichem Blickwinkel. Max Siller untersucht einen Text
mit dem Titel «Die zween Stendt», worin unter dem Einfluss der von Luther verbreiteten
Reformationsideen subtile Kritik an den kirchlichen Verhiltnissen im Tirol geiibt wird.
Wilfried Beimrohr dussert sich zu den geistlichen Spielen in Tirol als Mittel der religiésen
Unterweisung. Thre Tradition hat sich in den Passionsspielen von Erl bis heute erhalten.

Ulrike Kammerhofer-Aggermann (Salzburg) schildert die Reformen des Salzburger
Erzbischofs Hieronymus Graf Colloredo am Ende des 18. Jahrhunderts. Sie markieren das
Ende des Barockkatholizismus. Gabriele Tschallener (Bregenz) beschiiftigt sich mit den
Formen der Volksfrommigkeit wihrend des letzten Lebensabschnittes, bei «Sterben und
Tod», in weiten Teilen Vorarlbergs. Christliche Riten haben sich dabei mit heidnischen
Vorstellungen vermischt. Durch die Erschliessung der hochgelegenen Téler durch den
modernen Verkehr verschwinden diese Briuche.

Der evangelische Pfarrer und Kirchenhistoriker J. Jiirgen Seidel (Chur-Ziirich) geht
den Spuren des Geistlichen Daniel Willi und des Pietismus in Graubiinden im 18. Jahr-
hundert nach, wihrend sich Emanuela Renzetti (Trient) mit dem Kult des hl. Julian auf
der Alpe von Caderzone/Rendenatal beschiftigt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Franz Xaver Bischof, Stephan Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre 1. Vatikanum. Zur
Wirkungsgeschichte der Konzilstexte, Wiirzburg, Echter Verlag GmbH, 2004, 424 S,

Vierzig Jahre nach Abschluss des Zweiten Vatikanums (1962-1965) dringt es sich auf,
Bilanz tiber die Erfahrungen zu ziehen, die mit den Konzilstexten gemacht wurden. Weit-
herum ist die damalige Begeisterung einer gewissen realistischen Niichternheit gewichen.
Es sind sich wohl alle Beobachter einig, dass die Rezeption der Konzilstexte noch nicht
abgeschlossen ist. Dazu kommt, dass die kirchlichen und gesellschaftlichen Bedingungen
sich in der Zwischenzeit stark verindert haben, unter denen die konziliare Erneuerung
verwirklicht werden soll.

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 579

Der vorliegende Sammelband stellt die 16 vom Konzil verabschiedeten Dokumente
vor (4 Konstitutionen, 9 Dekrete, 3 Erkldrungen) in ithrem Entstehen, in thren Hauptinhal-
ten und in ihrer Wirkungsgeschichte.

Ohne auf alle 16 behandelten Dokumente einzugehen, beschrianken wir uns auf einige
ausgewihlte Texte. Bischof Kurt Koch von der Ditzese Basel dussert sich zum Dekret
iiber die Hirtenaufgabe der Bischofe (Christus Dominus): Das Bischofsamt wird «ver-
netzt» gesehen. Das Dekret betont die Mitsorge zur Universalkirche und zur Ortskirche.
Der Ortsbischof ist Briickenbauer zum Bischof von Rom, aber auch zu den kirchlichen
Mitarbeitenden, zu den Ordensleuten, aber auch zu allen Getauften. Zwei Dimensionen
prigen heute das Bischofsamt, einerseits die katholische Gliedschaft des Bischofs im
weltweiten Bischofskollegium, anderseits der apostolische Dienst in der Ortskirche. Bi-
schot Koch kann nicht zuletzt aufgrund schmerzlicher Erfahrungen in der eigenen Didze-
se die nicht immer gliickliche Einmischung staatlicher Obrigkeiten auf Bischofsernen-
nungen hinweisen, und er legt dem Staat nahe, auf Mitwirkungsrechte zu verzichten. Al-
lerdings stellt der Bischof auch fest, dass oft Teile des Volkes Gottes den Verzicht auf sol-
che Rechte ablehnen, bis auch in den Teilkirchen Mitwirkungsrechte bei der Bestellung
ithrer Hirten realisiert werden.

Ludwig Madl, Spiritual am Herzoglichen Georgianum in Minchen, befasst sich aus-
fiihrlich mit dem Dekret iiber die Ausbildung der Priester (Optatam totius) und mit jenem
tiber Dienst und Leben der Priester (Presbyterorum ordinis). Er greift in seiner Kritik die
totale Abhingigkeit des Priesters von den Bischofen auf: «Vor allem dringt das versteckte
Interesse durch, die Priester in der Abhédngigkeit der Bischofe zu halten . Ins Bild vom
Schachspiel gebracht heisst das: Die Priester soll in jedem Fall Bauern bleiben, da die Bi-
schofe sich selbst als Springer, Laufer und Tiirme definiert haben». Und nicht sehr hoft-
nungsvoll fihrt der erfahrene Md6dl weiter: «Man hat oft festgestellt, das Konzil ginge
letztlich zu Lasten der Priester. Das Amt des Bischofs erfuhr gegentiber der vorkonzilia-
ren Lehre eine erhebliche Aufwertung. Das kirchliche Amt wird nun insgesamt wieder
vom Bischofsamt her verstanden und interpretiert. Zudem wurde den Laien das bis dahin
dem Priester zugeordnete priesterliche, konigliche und prophetische Amt Christi zuge-
sprochen und von thnen wurde gesagt, sie seien die «wahren Apostel», ja sie seien «vom
Herrn selbst mit dem Apostolat betraut». Was bleibt dann zwischen den aufgewerteten Bi-
schéfen und den aufgewerteten Laien ekklesiologisch noch fiir den Priester? Médl zieht
daraus die harte Schlussfolgerung: «Die grossen Probleme in der heutigen Priesterschaft
und der erschreckende Priestermangel diirften durchaus auch von da gespeist werden».

Wenn man zusitzlich den Beitrag von Hubert Filser tiber das Laienapostolat
(Apostolicam actuositatem) dazu nimmt, dann wird die ganze Sprengkraft der Konzils-
texte ersichtlich. Spannungen, die sich im deutschsprachigen Raum abzeichneten, werden
verstandlich. An der kirchlichen Fiihrung wird es liegen, wieder klare Verhiltnisse zu
schaffen und Verwischungen, die sich eingeschlichen haben, zu kléren.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Benediktinisches Monchtum. Ausstellung zum Gedenken an die Aufhebung der Fiirstabtei
St. Gallen vor 200 Jahren. Stiftsbibliothek St. Gallen (6. Dezember 2004 - 13. November
2005). Ausstellungsfithrer von Ernst Tremp, Karl Schmuki und Theres Flury, mit einem
Beitrag von Lukas Schenker. St. Gallen, Verlag am Klosterhof, 2005. Auslieferung durch
die Stiftsbibliothek. 144 S., 32 Abb.

Vor 200 Jahren, am 8. Mai 1805, hob der Grosse Rat des noch jungen Kantons St. Gallen
die Fiirstabtei St. Gallen auf. Die mehr als tausendjahrige Geschichte des Gallusklosters
fand ein abruptes Ende. Der katholische Konfessionsteil, die Triagerschaft der Stiftsbi-

SZRKG, 101 (2007)



580 Rezensionen — Comptes rendus

bliothek, fiihrte im Gedenkjahr unter dem Titel «Firstabtei — Untergang und Erbe
1805/2005» eine Reihe von Anlédssen durch. Fiir das Jahr 2005 veranstaltete die Stiftsbi-
bliothek eine Ausstellung iiber «Benediktinisches Monchtumy». Gliicklicherweise richtete
sich der Blick nicht bloss auf die End- und Wendezeit um 1800. Die Ausstellung der
Handschriften der Stiftsbibliothek aus dem 5. bis 18. Jahrhundert umfasste einzigartige
Zeugnisse des Monchtums: Darin hat sich ein Jahrtausend benediktinischen Lebens
bewahrt: von 747, als der heilige Otmar die Benediktusregel in St. Gallen einfiihrte bis
zum Untergang der Abtei im Zeitalter der Franzosischen Revolution.

Eréffnet wurde die Ausstellung durch einen Vortrag von P. Lukas Schenker OSB, Abt
des Klosters Mariastein, zum Thema «Vom Werden und Vergehen der Kloster». In einem
Uberblick versuchte er, Griindung und Untergang so vieler Kloster im Abendland nachzu-
vollziehen und letztlich Gott auch das unterschiedliche Schicksal so vieler klosterlicher
Gemeinschaften anzuvertrauen.

In zehn Vitrinen versuchten Emst Tremp, Karl Schmuki und Theres Flury den ganzen
kulturellen und religiosen Reichtum des Klosters St. Gallen darzustellen und der Offent-
lichkeit zu prisentieren: St. Gallen in Ansichten, Beschreibungen und Karten (Vitrine 1).
Die Vitrine 2 stellte die Griindungsheiligen Gallus und Otmar vor. Nicht umsonst meinte
Johannes Duft, St. Gallen verdanke seinen Namen dem HI. Gallus, seinen Bestand aber
dem HI. Otmar. Die 3. Vitrine war dem Hl. Benedikt und der Benediktinerregel gewid-
met. St. Gallen besitzt eine authentische Abschrift der Regel des Mdnchsvaters. Die 4. Vi-
trine richtete den Blick auf den einzelnen Moénch. Hier waren vor allem die Eintrdge aus
dem iltesten Professbuch der Abtei St. Gallen vom Jahre 804 zu sehen. Die Geliibde der
Moénche stellten nicht nur einen Akt der Frommigkeit und geistlicher Hingabe, sondern
auch eine rechtliche Verpflichtung dar. Die Klostergemeinschaft erinnerte sich ihrer verstor-
benen Mitglieder und Wohltiter jeweils an deren Sterbetag und betete fiir sie in der Liturgie.
Man trug die Namen eines Verstorbenen in ein Totenverzeichnis (Nekrologium) ein.

Vornehmste und wichtigste Aufgabe der Benediktiner Monche ist seit jeher der ge-
meinschaftlich vollzogene Gottesdienst im tédglichen Stundengebet und in der morgend-
lichen Eucharistiefeier, wie es die 5. Vitrine aufzeigte. (Benedikt von Nursia, Kap. 43:
Dem Gottesdienst soll nichts vorgezogen werden). Im Zentrum benediktinischen Lebens
steht die Heilige Schrift, sei es im tidglichen Psalmengebet, sei es wihrend der morgend-
lichen Eucharistiefeier, der gemeinsamen oder der persénlichen Lectio. (Vitrine 6).

In Vitrine 7 tauchen berithmte St. Galler Monche und Abte auf. Die Ausstellung ver-
suchte, sechs der wichtigsten oder beriihmtesten Ménner auszuwihlen, die das Gallusklos-
ter in seiner 1100-jahrigen Geschichte hervorgebracht hatte. Aus dem Friihmittelalter
umfasste die Auswahl Notker den Stammler, den Kiinstler Tuotilo und den Sprachschéop-
fer Notker den Deutschen; ferner Fiirstabt Diethelm Blarer von Wartensee, den Abt italie-
nischer Herkunft Célestin 1. Sfondrati, den einzigen St. Galler Abt, der den Kardinalshut
erhielt, und den Offizial Iso Walser, dessen vielseitiges Wirken die katholische Volks-
frommigkeit nachhaltig prigte. In der 8. Vitrine fand die Verkiindigung des Glaubens
thren Ausdruck: ein wichtiges Instrument der Glaubensverkiindigung ist seit jeher die Pre-
digt. Sie hiess Homilie, wenn sie sich Satz fiir Satz an die verlesenen Bibeltexte hielt; der
Begriff Sermo bedeutete Verkiindigung in freier Form. Die Stiftsbibliothek ist noch heute
im Besitz zahlreicher Homilien aus dem frithen Mittelalter. In der 9. Vitrine prédsentierte
sich das Kloster St. Gallen und sein Schulunterricht. Eine der zentralen Aufgaben eines
Klosters ist die optimale Ausbildung des Ordensnachwuchses. Die Klosterschulen waren
bis ins 10. Jahrhundert die einzigen Bildungsstitten. Ausbildungsprogramm war der Lehr-
plan des Cassiodor, cines Zcitgenossen des Ordensgriinders Benedikt. Grundlagen des
breiten Allgemeinwissens bildeten die Septem artes liberales mit Latein als Grundlage.

Die 10. Vitrine enthielt den karolingischen Klosterplan. Er ist eine der beriihmtesten
Kostbarkeiten der Stiftsbibliothek und erfreut sich grosser Beachtung der Gelehrten. Ver-
schiedene wissenschaftliche Tagungen dariiber haben in den letzten Jahrzehnten stattge-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 581

funden. Der Klosterplan stammt vermutlich aus dem Jahre 819, und er wurde von gelehr-
ten Monchen der Abtei Reichenau im Umkreis um den Lehrer und Bibliothekar Reginbert
entworfen. Der Plan wurde fiir St. Gallen geschaffen, aber beim Bau der neuen Klosteran-
lage unter Abt Gozbert nicht getreulich in die Tat umgesetzt.

Es ist hochst verdienstvoll, dass durch die Stiftsbibliothek das religiose und kulturelle
Erbe der 1806 aufgehobenen Fiirstabtei gepflegt und wieder ins Bewusstsein einer breiten
Offentlichkeit getragen wird. Der instruktiv gestaltete Ausstellungsfiihrer hilft dazu mit.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Sabine Schreiber, Hirschfeld, Strauss, Malinsky. Jiidisches Leben in St. Gallen 1803 bis
1933, Ziirich, Chronos Verlag, 2006 (=Beitrdge zur Geschichte und Kultur der Juden in
der Schweiz, hg. vom Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund, Bd. 11), 401 S.

Mit diesem Buch von Sabine Schreiber liegt nun, wie dies auch Jacques Picard in seinem
Geleitwort betont, eine Sozial-, Wirtschafts-, Kultur- und Alltagsgeschichte der jiidischen
Einwohner St. Gallens vor. Indem sie zahlreiche Aspekte zu Migration, innerjiidischer
Organisation und Kommunikation, kulturellen und politischen Aktivitaten sowie Famili-
engeschichte beleuchtet, vermag die St. Galler Historikerin in ihrer lokalgeschichtlich ori-
entierten Dissertation eine differenzierte Analyse des jiidische Lebens vorzunehmen und
die soziokulturellen und lebensweltlichen Gegebenheiten in hervorragender Weise heraus-
zuarbeiten. Sabine Schreibers Buch ist als 11. Band der Schriftenreihe des «Schweizeri-
schen Israelitischen Gemeindebunds» erschienen. Die Reihe wendet sich mit diesem Band
sozial- und kulturgeschichtlichen Themen zu, wihrend bisher eine Fokussierung auf Anti-
semitismus und die schweizerische Fliichtlingspolitik vor dem Hintergrund der Schoah
bestanden hatte.

Bei ihre Suche nach Spuren jiidischer Menschen in St. Gallen konzentriert sich Sabine
Schreiber auf den Zeitraum von 1803 (Griindung des Kantons St. Gallen) bis 1933 und
stellt bewusst nicht den Zeitraum der Jahre 1933 bis 1945 ins Zentrum. Insofern kommt
ithre Untersuchung nicht zuletzt einer Geschichte der jiidischen Migration nach St. Gallen
gleich, die nach Jahrhunderten, in welcher eine Niederlassung von Juden rechtlich verun-
maoglicht war, wieder jiidisches Leben in der Stadt schufen. Methodisch orientiert sich die
Historikerin am Modell sozialer Netzwerke, welches nach Qualitdt und Inhalt der Bezie-
hung einzelner oder kollektiver Akteure fragt. Die Analyse personlicher und struktureller
Netzwerke machen deshalb einen betrachtlichen Anteil der Arbeit aus. Sabine Schreiber
stiitzt sich in ihrer Untersuchung auf eine umfangreiche Recherche in stidtischen, kanto-
nalen und privaten Archiven.

Das Buch gliedert sich in fiinf Teile. Im ersten, kontextuellen Teil beschreibt Sabine
Schreiber die Schritte hin zur im europaweiten Vergleich spéten gesetzlichen Gleichstel-
lung der Juden in der Schweiz und in St. Gallen. 1860 verfassten Juden aus dem Ausland,
die vor allem aus beruflichen Griinden schon linger nach St. Gallen reisten, eine Petition
zur Gewidhrung der Niederlassung. Die Hiirde zur Niederlassung fiel schliesslich mit dem
kantonalen Emanzipationsgesetz von 1863 auf der Basis der neuen Kantonsverfassung.
Sabine Schreiber verortet fiir den Untersuchungszeitraum drei Einwanderungsphasen:
(1) die Zuwanderung bis zur Emanzipation; (2) von 1863 bis in die 1890er Jahre sowie
(3) die Zeit nach den 1890er Jahren. Fiir die einzelnen Immigrationsphasen war insbe-
sondere die unterschiedliche Herkunft der Juden charakteristisch, was der Titel des Bu-
ches versinnbildlichen soll. Im ersten Teil der Dissertation wird auch eine Analyse der
Sozialstruktur der St. Galler Juden vorgenommen, die mit den biographischen Schilderun-
gen 1m flinften Teil und im Anhang einen sehr persénlichen Einblick in das Leben der
judische Bevolkerung St. Gallens gewihrt.

SZRKG, 101 (2007)



582 Rezensionen — Comptes rendus

Die Teile zwei bis vier setzen sich mit der innerjiidischen Selbstorganisation ausein-
ander. Ausflihrlich wird hier die Herausbildung der jiidischen Gemeinden, Betgemein-
schaften, Schulen sowie der sozialen Wohlfahrt und der verschiedenen Vereine beschrie-
ben. Von besonderem Interesse ist die Darstellung der Ausdifferenzierung der Gemein-
destrukturen in zwei getrennte Organisationen vor dem Hintergrund der Migration von
osteuropdischen Juden nach St. Gallen. Die Existenz zweier jiidischer Gemeinden ver-
deutlicht die Heterogenitit der jidischen Bevélkerung der Stadt. Diese Situation war ty-
pisch fiir grossere Schweizer Stidte und macht den exemplarischen Wert der Untersu-
chung der St. Galler Historikerin fur die Geschichte jiidischer Gemeinschaften in der
Schweiz deutlich. Sabine Schreiber beleuchtet in diesem Teil des Buches auch die politi-
schen Aktivititen der jiidischen Einwohner St. Gallens. Hierbei fokussiert die Autorin auf
den Zionismus, die {iberregionale Vernetzung der jiidischen Gemeinden (Bezichungen
zum «Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund») sowie die Reaktion auf die recht-
liche Einschriankung der Kultusfreiheit (Schéchtverbotsfrage) und die antisemitischen An-
feindungen. Dass grosstenteils eine sehr zuriickhaltende politische Betdtigung der jiidi-
schen Korperschaften detektiert wurde, tiberrascht nicht, deckt sich dies doch mit Er-
kenntnissen zu den Handiungsparadigmen beispielsweise des «Schweizerischen Israeliti-
schen Gemeindebundes». Mehrere St. Galler Juden betétigten sich allerdings aktiv in der
kantonalen und lokalen Politik. Eine breitere Darstellung ihres Wirkens fehlt jedoch.

Im fiinften und letzten Teil ihrer Dissertation wendet sich Sabine Schreiber Bio-
graphien einzelner jiidischer Einwohner und Familien zu. Sich auf Pierre Bourdieus Kon-
zept des sozialen Raumes und sozialen Feldes beziehend, zeichnet sie Herkunft, Zuwan-
derung, berufliche Betitigung, soziale und gesellschaftliche Stellung sowie die verwandt-
schaftlichen Beziehungen nach und vergleicht im Besonderen Exponenten der ersten und
dritten Einwanderungsphase. Hierbei werden die Unterschiede zwischen den gut in die
Gesellschaft integrierten westeuropéischen Juden, von denen einige einen beachtlichen
sozialen Aufstieg schafften, und den erst spéter zugezogenen Juden aus Osteuropa deut-
lich. Stadtgeographisch fiihrte dies dazu, dass sich die oft in bescheidenen bis drmlichen
Verhiltnissen lebenden jiidischen Familien aus Osteuropa auf die Arbeiterquarticre im
schattigen Talgrund der Stadt konzentrierten. Die biographische Erfassung der jiidischen
Einwohner St. Gallens durch die Autorin dussert sich auch in diversen Tabellen im Haupt-
text und im Anhang, die allerdings fast schon zu viel von den Personen preisgeben.

Das Buch ist reich bebildert und gibt seltenes Fotomaterial wieder, da die Autorin
unter anderem bisher nicht gesichtete Bestdnde aus privaten und staatlichen Archiven
konsultiert hat. Die Bilder liefern sehr personliche Einblicke in das Leben der Jiidinnen
und Juden in St. Gallen. Aus stadthistorischer Sicht sind zudem die Abbildungen zu den
Synagogen und den jiidischen Friedhofen, die in Ausfithrungen tiber die Bedeutung dieser
Orte als kollektive Rdume fiir die St. Galler Juden eingebettet sind, sehr wertvoll.

Sabine Schreiber priasentiert mit ihrem Buch «Hirschfeld, Strauss, Malinsky. Jiidisches
Leben in St. Gallen 1803 bis 1993» ein Stiick St. Galler Stadtgeschichte. Es {iberzeugt
durch seine aufwindig und breit recherchierte Quellenbasis und seine saubere Analyse,
was es zu einem bedeutungsvollen Werk fiir die Geschichte der Juden in der Schweiz im
Allgemeinen macht.

Freiburg Thomas Metzger

David Luginbiihl, Vom «Zentralorgan» zur unabhdingigen Tageszeitung? Das «Vater-
landy und die CVP 1955-1991, Freiburg/Schweiz, Academic Press, 2007 (= Reihe Reli-
gion — Politik — Gesellschaft in der Schweiz, Bd. 45), 168 S.

David Luginbiihl zeichnet in seinem Werk die wechselseitigen Beziehungen zwischen
dem «Vaterland» und der CVP in der Zeit von 1955 bis 1991 nach. Auf drei Ebenen, auf
aer personellen, der inhaltlichen sowie der strukturellen, waren Verflechtungen vorhan-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 583

den, deren Intensitét sich verdnderte, dies nicht zuletzt im Zuge der Auflosung des Milieu-
katholizismus und der Offnung der katholischen Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil.

Auf der personellen Ebene waren die Beziehungen zwischen «Vaterland» und CVP bis
Mitte der 1980er Jahre eng. Die Vaterland AG und ihre Nachfolgegesellschaften wurden
vorwiegend von Personen getragen, welche «der Partei nahe standen und ihre finanzielle
Beteiligung als politisches Engagement betrachteten», so Luginbiihl. Der Verwaltungsrat
wurde weitgehend von katholisch-konservativen Parteieliten gestellt, so etwa von den
spdteren Bundesriten Hans Hiirlimann und Alphons Egli. Zu Beginn der 1980er Jahre
wurde mit Hans Richenberger zum ersten Mal ein Direktor gewéhlt, welcher bis zu die-
sem Zeitpunkt keine Verbindungen zur CVP gepflegt hatte und gedachte, wirtschaftliche
Kriterien stirker als parteipolitische zu gewichten. Die Parteileitung der CVP-Luzern for-
derte in der Folge die Absetzung Richenbergers. Wegen personeller Fragen kam es gar zu
einem «Aufstand der Aktionére» an der Generalversammlung von 1987, welcher sich gegen
Richenberger und die gelockerte Parteibindung des «Vaterland» richtete. Die Opposition
trug schliesslich Friichte, Richenberger rdaumte den Sessel fiir CVP-Grossrat Erwin Bach-
mann. Ein Zuriick zur engen CVP-Bindung blieb indes auch unter der neuen Direktion aus.

Bis in die 1970er Jahre blieb die Redaktion ebenfalls der Partei verbunden. Namen wie
Karl Wick (Nationalrat), Franz Karl Zust (ehemaliger Stinderat) oder Martin Rosenberg
(Generalsekretdr der KCVP Schweiz) zeugen davon. Doch bereits die nachfolgende Ge-
neration pflegte nurmehr eine «wohlwollend kritische Zusammenarbeit» mit der Partei.
Diesen Umbruch in der Redaktion signalisierte 1970 die Wahl des erst 37-jdhrigen Otmar
Hersches zum neuen Chefredaktor. Trotz Anfechtungen, Interventionen und Proteststim-
men aus dem rechten Parteifliigel wurde der eingeschlagene Kurs gewahrt, eine konserva-
tive Wende blieb aus. Mit der Wahl Hermann Schlapps zum Chefredaktor 1982 wurde die
Loslosung von der Partei nochmals verschérft. Dennoch kam es auch unter seiner Leitung
noch vor, dass Redaktoren auch Parteifunktionen wahrnahmen. Erst 1990, unter Chefre-
daktor Réllin, wurden ihnen politische Mandate verboten.

Auf der inhaltlichen Ebene zeigte sich diese langsame Erosion der Parteibindung eben-
falls. Bei den Parlamentswahlen 1955 fungierte das «Vaterland» noch als Sprachrohr der
offiziellen Partei-Position, was sich unter anderem in der einwéchigen Berichterstattung
tiber den Parteitag der Schweizerischen Konservativen Volkspartei Schwyz manifestierte.
Das Blatt unterstiitzte die offiziellen CVP-Stinderatskandidaten und machte mobil gegen
den populéren liberalen Gegenkandidaten, Christian Clavadetscher, — allerdings vergeblich.

Die «enge Kampfgemeinschaft von Zentralorgan und Partei» wurde in der Folge lang-
sam gelockert, wobei dieses Phdnomen in allen politischen Lagern zu beobachten war.
Dieser Prozess ging zudem mit einer Verdnderungsphase innerhalb des katholischen Mi-
lieus und mit der Statutenrevision der CVP einher. Gleichzeitig mit der Emanzipation von
der Partei folgte auch jene von der Kirche, besonders nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Durch das Verschieben der Bezeichnung «Zentralorgan» vom Titel ins Impres-
sum 1971 wurde diese Emanzipation auch &usserlich manifest. Indes positionierte sich das
«Vaterland» nach wie vor «auf dem Boden des Christentums» und als Vertretung der ihm
nahe stehenden Partei — so war es in den Statuten festgeschrieben.

Bei der Bundesratswahl von 1973 wagte es das Blatt, die Nominierung von Enrico
Franzoni durch die CVP-Fraktion in Frage zu stellen und eine Kandidatur Schiirmanns zu
favorisieren. Es war dadurch zum Sprachrohr der parteiinternen Opposition geworden —
zum Arger der CVP-Parlamentarier, die in der Folge vergeblich eine Absetzung des Chef-
redaktors forderten.

Zweil Tagungen zum einzuschlagenden Kurs des «Vaterland» bestitigten schliesslich
den Emanzipationskurs, wenn auch die unterschiedlichen Positionen offensichtlich wur-
den. In der Folge kam es 1974 zur Festlegung eines Redaktionsstatutes, welches festhielt,

SZRKG, 101 (2007)



584 Rezensionen — Comptes rendus

dass das «Vaterland» Zentralorgan fiir die CVP bleibe und deren Grundsitze und Ziele
unterstiitze. Die Mitsprache der Partei jedoch wurde deutlich eingeschrinkt. «Mitte der
1970er Jahre hatte sich das Zentralorgan auf inhaltlicher Ebene von einem Parteiblatt zu
einem parteigerichteten Blatt gewandelt», stellt Luginbiihl fest. Diese Ausrichtung hatte
auch in den 1980er Jahren, unter den Chefredaktoren Theiler und Hartmann, Bestand. Die
CVP behielt indes weiterhin ihren «Triblinenplatz» im «Vaterland» bis unter Hermann
Schlapp, ab 1982 hatte er die Redaktionsleitung inne, der endgiiltige Wandel von der Par-
tei- zur Gesinnungspresse gelang. Unter ihm fiel die Bezeichnung «Zentralorgan» génz-
lich weg. Obschon mit der Parteispitze abgesprochen, kam es deswegen von Seiten der
CVP Luzemn zu Protesten, eine «frostige Atmosphére» zwischen Partei und Zeitung war
die Folge. Der Nachfolger Schlapps, Rollin, konnte die Wogen glétten, einen Kurswech-
sel indes nahm er nicht vor.

Auch auf der strukturellen Ebene weist Luginbiihl Verflechtungen zwischen Partei und
Zeitung nach, die anfiinglich vor allem darin bestanden, dass die «Gesinnungsfreunde»
der CVP einen grossen Teil des Aktienkapitals der Maihof AG zeichneten und sich die
Parteisekretariate fiir Werbemassnahmen zur Abonnentengewinnung einspannen liessen.
Diese Tatsache war mit ein Grund, weshalb der Emanzipationskurs des «Vaterland» von
vielen Parteimitgliedern als Treuebruch empfunden wurde.

Auch der, hauptsichlich durch die Rezession bedingte, Zwang zur Kooperation mit
CVP-nahen Zeitungen in den 1970er Jahren wird von Luginbiihl aufgezeigt. Eine grosse
katholische Tageszeitung, wie sie mancherorts angestrebt wurde, kam trotz verschiedener
Bemiihungen nicht zustande. Stattdessen zwang eine verdnderte Praxis des Schweizer In-
serentenverbandes das «Vaterland» zur Kooperation mit dem politischen Gegner, mit dem
«Luzerner Tagblatty., 1971 wurde ein «Tandem» Wirklichkeit, welches den Inseratenteil
der beiden Zeitungen beinhaltete. Doch auch dieser Schritt vermochte die 1991 erfolgende
Fusion der beiden einst so unterschiedlichen Blétter zur «Luzerner Zeitung» nicht aufzu-
halten. Der endgiiltige Schritt von der Gesinnungs- zur Forumspresse war hiermit getan.
Der Name «Vaterland» verschwand aus der Schweizer Presselandschatft.

David Luginbiihls institutionsgeschichtliche Analyse vermag es, auf wenigen Seiten in
klarer und fliissiger Sprache Aufschluss zu geben tber die zunehmende aber nie ganz ge-
lungene Emanzipation des «Vaterland» von der CVP. Verweise auf die zeitgleich stattfin-
dende und die Entwicklung beeinflussende Erosion der katholischen Sondergesellschaft
und die damit einhergehende sozial- und mentalititsgeschichtliche Verdnderung berei-
chern die Lektiire zusétzlich.

Bern Nadine Ritzer

Nadine Ritzer, Alles nur Theater? Zur Rezeption von Rolf Hochhuths «Der Stellvertre-
ter» in der Schweiz 1963/1964, Fribourg 2006 (Band 41 der Reihe Religion — Politik —
Gesellschaft in der Schweiz), 252 S., 8 Abb.

In der vorliegenden Lizentiatsarbeit, eingereicht bei Urs Altermatt an der Universitit Frei-
burg Schweiz, untersucht Nadine Ritzer die gesellschaftlichen Reaktionen auf den «Stell-
vertreter» Rolf Hochhuths. Dieses Drama markierte als «Dokumentationstheater» mit sei-
ner «Kunstfigur» Papst Pius XII. eine Abkehr von der existentialistischen «Realitdtsver-
dringung» eines Ionesco oder Beckett. Bei Hochhuth stand eine konkrete moralische An-
klage im Zentrum. Im Sinne eines Tribunals wurde Pius XII. vorgeworfen, er habe nie in
aller Deutlichkeit und 6ffentlich Stellung bezogen gegen den Holocaust und sei durch das
Unterlassen einer Intervention mitschuldig geworden. Auf den Brettern, die die Welt
bedeuten, liess Hochhuth den Papst demonstrativ die Hiande (in Unschuld) waschen. Im
Verbund mit der Anspielung «Mit brennender Sorge» wirkte diese Geste noch drastischer.

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 585

Das Theater (doch) als moralische Anstalt? Hochhuths Erstling «Der Stellvertreter»,
uraufgefithrt am 20. Februar 1963 in Berlin, gilt nicht als literarisches Meisterwerk. Den-
noch loste das «ungemiitliche» Schauspiel ein gesellschaftspolitisches Erdbeben aus. Die
mentale Erschiitterung erfasste rasch den deutschsprachigen Raum und zog weitere Krei-
se. Basel stand nach der schweizerischen Erstauffiihrung vom 24. September 1963 «im
Banne Hochhuths». In Zofingen, Olten und Aarau kam es zu «aufwiihlenden Gastvorstel-
lungen», die sich zwischen Zensur und Demokratie bewegten und teils von jugendlichen
Chaoten begleitet wurden, die Stinkbomben und Eier warfen. Bereits in Basel war nach
Drohungen und handfester Randale Polizeischutz angeordnet worden. In Ziirich wurde
darauthin die Theaterauffithrung durch 6ffentliche Debatten ersetzt, in Bern ging am 11.
Dezember 1963 cine entschirfte Version iiber die Blihne. Ein Theaterskandal ohne-
gleichen. Alles nur Theater? Nadine Ritzer legt iberzeugend dar, dass dem Drama Hoch-
huths ein kritisches Potential inhdrent war, das weit tiber eine Beurteilung des Verhaltens
von Papst Pius XII. gegeniiber dem Holocaust hinaus reichte. «Es erwuchs daraus eine
Konfrontation der Christen mit dem Schicksal der Juden, eine Konfrontation der Schweiz
mit der eigenen Politik wihrend des Zweiten Weltkriegs, eine Konfrontation der Katholi-
ken mit dem Antijudaismus, kurz: eine Konfrontation der Menschen mit ihrer jliingsten
Geschichte.»

Diese Wirkmaéchtigkeit ist nur im historischen Kontext erklarbar. In den 1950er Jahren
hatten die Entschiadigungsverfahren der aus Russland heimkehrenden Kriegsgefangenen
eine grosse Zahl ungesiihnter Verbrechen von Deutschen ans Licht gebracht. Die Auswir-
kungen waren einem Dammbruch vergleichbar. 1961 wurde Adolf Eichmann in Jerusa-
lem zum Tode verurteilt. Ende 1963 begann in Frankfurt am Main der grosste Strafpro-
zess der deutschen Nachkriegsgeschichte gegen Mitglieder der Lagermannschaft von Au-
schwitz. Was damals im Zusammenhang mit Hochhuths Drama teils als verstérendes Sa-
krileg erachtet wurde, erscheint aus der Distanz des niichternen Betrachters von heute
nicht allein als opportun, sondern im Sinne einer umfassenden historischen Aufarbeitung
— etwa mit Blick auf Wehlers historische Fundamentaldimensionen — als geradezu un-
verzichtbar: Auch die Rolle der Kirche und ihrer Entscheidungstréger in der Zeit des Ho-
locausts ist der kritischen historischen Analyse zu unterziehen. Papst Pius, dessen langes
Pontifikat (1939-1958) unmittelbar vor Kriegsbeginn einsetzte und dreizehn Jahre iiber
das Kriegsende hinaus reichte, bot sich fiir eine Auseinandersetzung nach dramaturgi-
schen Gesetzen auf der Biihne geradezu an.

Nadine Ritzer lanciert ihre Studie mit einer griffigen Exposition und Problemstellung.
Im Kapitel «Gesellschaftliche Hintergriinde» wird anschliessend mit grosser Sorgfalt der
historische Untergrund abgesteckt. Die Vergangenheitsdebatte zur Geschichte der
Schweiz im Zweiten Weltkrieg sowie die erhellende Rekonstruktion des langen Wegs der
Schweizer Katholiken aus dem Ghetto prigen diesen Teil. Auf dieser Grundlage werden
in der Folge faktenreich die Aktionen und Reaktionen gegen den «Stellvertreter» nachge-
zeichnet. Das Schwergewicht der Arbeit bildet schliesslich — mit den Worten der Autorin
— die Untersuchung der inhaltlichen Begriindungsmuster fiir die Ablehnung des «Stell-
vertreters» sowie deren kontradiktorische Plausibilisierung; in einem diskursanalytischen
Vorgehen werden die antagonistischen Argumentationsmuster aus verschiedenen Quellen
herausgearbeitet und systematisiert.

Die Griindlichkeit, Umsicht und Differenziertheit, mit der die «iiberlebensfidhigen Dis-
kurse», wie sie Nadine Ritzer nennt, dargestellt und erortert werden, sind ein Charakteris-
tikum dieser Arbeit. Der Anklage («schuldig»!) wird die Verteidigung («nicht schuldig!»)
gegeniiber gestellt, ergianzt mit vermittelnden und ausweichenden Positionen. Neben Gra-
benkdmpfern gab es auch Briickenbauer. Fiir viele Katholiken waren moralisch-ethische
Fragen zum Verhalten Pius’ XII. im Zweiten Weltkrieg iibrigens legitim; man wehrte sich
allerdings gegen die als polemische Verzerrung des Papstbildes empfundene Darstellung

SZRKG, 101 (2007)



586 Rezensionen — Comptes rendus

durch Hochhuth. Zu beachten ist in diesem Zusammenhang ferner die Koinzidenz der
«Stellvertreter»-Debatte mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, das 1962 begonnen
hatte. Das forderte die Auseinandersetzung mit der Tradition des christlichen Antijuda-
ismus. Die Tatsache, dass die Angriffe auf Pius XII. teils auf die katholische Kirche und
auf die Christenheit insgesamt tibertragen wurden, brachte die Katholiken in Bedréngnis.
Gleichzeitig bewirkte das anklagende Verdikt einen Schulterschluss. In die Defensive ge-
dringt von der freisinnigen Katholizismus-Kritik, «stand das katholische Milieu noch
einmal zusammen und stellte sich scheinbar als einheitliche Front dem ,Stellvertreter’ und
dessen Beflirwortern entgegen.» Verbandskatholiken, besonders die Jungmannschaften,
Mitglieder der Amtskirchen, Vertreter des politischen Katholizismus traten als relativ ge-
einte Front auf, wobei der Schreckensruf von einer Neuauflage des Kulturkampfes gemiiss
Nadine Ritzer kaum mehr als ein Schlagwort war.

Fiir die Geschichtswissenschaft ist der Indikativ, die Analyse, Darstellung und Deu-
tung «wie es war», Herausforderung genug. Der Konjunktiv — «was wére gewesen,
wenn...» — ist dagegen keine Kategorie der Geschichte, liegt prinzipiell ausserhalb der
fachhistorischen Reichweite. Man wird es jedoch den Historikerinnen und Historikern
kaum verargen, wenn sie, ausnahmsweise und bloss fiir einen kurzen Moment, die Tiire
zum Konjunktiv einen Spalt breit 6ffnen. Unter diesen Vorzeichen ldsst sich im Sinne
Hochhuths fragen, was der «Stellvertreter Christi» als universale moralische Instanz mit
einem Protest gegen die Entrechtung, Verfolgung und Vernichtung der Juden hétte be-
wirken konnen. Was hitte allenfalls sogar eine kompromisslose Bereitschaft des Papstes
zum Martyrium ausgelost? Nadine Ritzer stellt dem ersten Hauptkapitel ihrer Studie eine
dezidierte Erklarung der Schweizer Bischofskonferenz voran: «Weder Theologen noch
christliche Publizisten, weder Religionslehrer noch Vertreter der Kirchenleitung haben
sich in dieser Zeit entschieden gegen den religiésen Antijudaismus gewandt und erst recht
nicht den schleichenden, aus verschiedenen Quellen gespeisten Antisemitismus im
Schweizervolk verurteilt. So kam eine Stimmung zustande, die in der allgemeinen Ab-
wehrhaltung der damaligen Schweiz auch die Abwehr von Fliichtlingen an der Schweizer-
grenze zumindest als notwendiges Ubel hinnahm.» Ein bemerkenswertes Eingestindnis.
Bemerkenswert auch das Datum: 14. April 2000.

Der systematisch-perspektivische Zugriff auf das Thema, die gehaltvolle diskursive
Darstellung und Erérterung sowie die souverdne kernige Bilanz in den Schlussthesen die-
ser Studie belegen insgesamt, dass die Richter-Skala nach oben offen ist, was die Qualitit
von Lizentiatsarbeiten betriftt.

Emmenbriicke Kurt Messmer

Guy P. Marchal, Schweizer Gebrauchsgeschichte. Geschichtsbilder, Mythenbildung und
nationale ldentitdt, Basel, Schwabe Verlag 2006, 551 S.

Mit der «Schweizer Gebrauchsgeschichte» legt Guy P. Marchal ein umfassendes Werk
vor, das auf seiner langjdhrigen Auseinandersetzung mit und Forschung zur Thematik auf-
baut. Der Autor will mit der bis anhin selten verwendeten Begrifflichkeit den «ausge-
sprochen utilitaristischen Charakter des Umgangs mit Geschichte» (13) akzentuieren. Ge-
brauchsgeschichte macht primir Aussagen iiber die Zeit, in der sie verwendet worden ist
und da die Schweizer Gebrauchsgeschichte stark von Vorstellungen tiber das Mittelalter
geprigt ist, setzt der Autor den zeitlichen Schwerpunkt seines Buches im Spétmittelalter
und in der frithen Neuzeit an.

Das Buch zeichnet sich durch die beispielhaften Beziige sowie die schlanken metho-
dischen Hinweise aus, in denen Begrifflichkeiten wie Geschichtsbild oder das nationale
«imaginaire historique» herausgearbeitet werden. Ebenso vermittelt das Werk einen de-
taillierten bibliographischen Einblick in das Geschichtsbild von den Alien Eidgenossen,

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 587

Wilhelm Tell, Winkelried, den «Schweizer Bauern» und den «Alpen». Die einzelnen Ka-
pitel stiitzen sich auf teils schon existiecrende Aufsitze ab und lassen sich gut einzeln le-
sen. Damit verbunden sind gewisse Repetitionen, die jedoch kaum stérend wirken. Es ist
das grosse Verdienst Guy P. Marchals, hier im Kontext der internationalen Forschungen
zu «Erinnerung», «lieu de mémoire» oder dem Aspekt der Geschichtskultur den schwei-
zerischen Aspekt einzubringen und Spezifititen wie auch Parallelen herauszuarbeiten. Fiir
das schweizerische Selbstverstindnis, das hochgradig von einem nationalpolitischen Ge-
schichtsbild geprégt ist, liegt nun ein umfassendes Nachschlagewerk vor, das sich nicht
allein mit der Historiographie, sondern auch mit dem Traditionsbewusstsein befasst.

Das Buch fiihrt sechs Aspekte auf: Einen grossen Anteil nimmt das Kapitel zum sich
wandelnden Geschichtsbild von den «Alten Eidgenossen» ein. Bei aller Konstanz, so die
Folgerungen, haben sich die Vorstellungen von den Alten Eidgenossen den Zeitumstéin-
den entsprechend gewandelt und gerade dadurch ihre Funktion bewahren kénnen. Mar-
chal betont denn auch verschiedentlich die Differenz von Traditionsbewusstsein und Ge-
schichte und verweist darauf, wie wichtig ersteres fiir den mentalitidtsméssigen wie auch
kulturell vielfaltigen Kleinstaat als integrative Klammer geworden sei. Traditionsbewusst-
sein und Geschichte folgen dabei einem grundsitzlich anderen Diskurs, wenn auch gegen-
seitige Einfliisse nicht ausbleiben. In diesem Sinne ldsst sich auch die Schlussfolgerung
Marchals einordnen, dass Wilhelm Tell keine Sache des Historikers sei. Die Geschichts-
wissenschaft kénne aber das Werden und den Wandel sowie die Beweggriinde und Funk-
tionen wie auch Instrumentalisierungen der im Traditionsbewusstsein mitgefiithrten Vor-
stellungen offen legen und folglich auch deren politisch-ethische Begriindungsdiirftigkeit
aufzeigen (170).

Der Bedeutung vielfdltig kantonaler Kollektiverinnerungen, die sich angesichts einer
langen und praktisch absoluten Dominanz des nationalen Geschichtsbildes im Vorfeld der
Jubildumsfeierlichkeiten 1998 in den Debatten der eidgendssischen Rite manifestiert hat-
ten, gehen die Beitrdge zur «kollektiven Erinnerung der Schweiz: 1898 — 1948 — 1998»
nach. Offen bleibe hier, wie der Prozess der Selbstvergewisserung weiter verlaufen werde.
Marchal spricht von einer schweizerischen Geschichtskultur, die sich in einem stets wech-
selnden Kriftespiel zwischen dem Hochhalten der vermeintlich unhinterfragbaren Tradi-
tion und dem Aufbruch zu neuen Ufern bewege (202). Dies fiihrt zum Kapitel der «Tradi-
tionen der schweizerischen Nationalgeschichtsschreibung», die sich in die beiden Ent-
wicklungsphasen der «alten Eidgenossenschafty mit dem «Corpus Helveticum» bis 1798
und jene des modernen Bundesstaates ab 1848 unterteilen ldsst. Hier leuchtet der Autor
die pragenden Linien und Entwicklungen der Geschichtsschreibung aus und betont das er-
kennbare Bediirfnis, die Stellung und Aufgabe der Schweiz in Europa aus ihrer Geschich-
te und politischen Eigenart heraus zu definieren (223). An diesen Teil fligen sich Bild-
kommentare zu exemplarisch ausgewéhlten bedeutenden Bildtafeln an.

In den Kapiteln III und IV erfasst und vergleicht Guy P. Marchal die das schweize-
rische Traditionsbewusstsein lange Zeit dominierenden Figuren «Wilhelm Tell» und
«Winkelried». So dhnlich sich diese mythologischen Figuren sind, so ungleich sind sie in
Bezug auf die Analyse der Konstruktion. Tell wurde mit der Verschriftlichung fiir die
Nachwelt geboren und seit Ende des 15. Jahrhundert haben seine Geschichte und jene der
«Befreiung der Waldstitte» Eingang im kollektiven Geschichtsbewusstsein gefunden.
Tell wechselte im Laufe der Zeit verschiedentlich sein Gewand und schliipfte in viele
Rollen. Am Beispiel des Falles «Tell» zeigt Marchal detailliert auf, welchen Stellenwert
«Erzihlungen» bzw. miindliche Uberlieferungen als Quelle haben kénnen. Die lange Zeit
geltende Vorstellung, welche die miindliche Uberlieferung in einer nahezu schriftlosen
und auf das Gedédchtnis angewiesenen Zeit als Konstante und tatsachengetreue Darlegung
von Tatsachen zu begreifen trachtete, widerlegt der Autor minutiés am historischen Bei-
spiel. Er macht damit deutlich, dass es sich bei solchen Uberlieferungen nicht um
«wahre» Berichte handelt, sondern um Uberlieferungen, wie sie aus der Zeit und am Ort

SZRKG, 101 (2007)



588 Rezensionen — Comptes rendus

der schriftlichen Fixierung entstanden sind. Und wenn man {iberhaupt von einem «histori-
schen Kern» sprechen wolle, so sei dieser in den bewusstseinsméssigen Integrationsvor-
gingen des 15. Jahrhunderts zu suchen.

Anders als bei Tell ldsst sich am Beispiel Winkelrieds die Herausbildung des Mythos
gleichsam als Zudichtung entlang schriftlicher Quellen nachweisen. Bedeutsam ist auch
dessen Funktion. Indem sich der Mythos des Erzihlens von Geschichtlichem bemichtigt,
gewinnt er den Anschein von Historizitdt, was seine Stirke gegeniiber den historischen
Erkenntnissen ausmacht. Die Geschichtswissenschaft, so eine weitere Folgerung, kdnne
sich mit dem Mythos nur befassen, indem sie ihn selbst zum Untersuchungsobjekt wihle
und seinen Stellenwert in der Geschichte priife (331). Ist historische Forschung «staatsge-
fihrdend» (345)? Mit dieser Frage verweist Guy P. Marchal auf den Verlauf der Debatte
in der breiten Offentlichkeit und folgert daraus: «Und wenn noch heute Auseinander-
setzungen um Tell oder auch Winkelried liberraschend heftig ausfallen kénnen, so be-
stimmt nicht weil sie historisch sind, (...) sondern weil sie offensichtlich noch immer le-
ben» (302-303).

In den Kapiteln V (Die «Schweizer Bauern») sowie VI (Die Alpen) erfasst der Autor
zwel weitere bedeutsame Aspekte. Marchal bilanziert, dass die Schweiz wohl das ausge-
priigteste Beispiel dafiir sei, dass es nicht nur eine «invention of tradition» gebe, sondern
auch eine «tradition of invention», wie er am Beispiel des «Schweizer Bauern» zeigt. Die
mittelalterlichen Eidgenossen erschienen als Inbegriff eines ausgesprochen positiv konno-
tierten Bauerntums (414). Dabei handelt es sich um eine ideologische Reprisentations-
ideologie, die insbesondere auch von den dominanten Stidteorten gepflegt wurde und im
Kontext der christlichen Stindeordnung unterstellte, dass allein in der Schweiz die Stin-
deordnung umgekehrt worden und der Bauer an die Stelle des Adels getreten sei. Die
siegreichen Schlachten wurden als Gottesurteile gedeutet und das Pauluswort von den
Kleinen, die Gott auserwihlt habe, um die Grossen zu beschimen, verweist auf friihe
Ansitze eines Sonderfallbewusstseins. Die Sdkularisierung vom Bewusstsein einer beson-
deren Gottauserwihltheit zum ontologischen schweizerischen Sonderfall fand dann im 19.
Jahrhundert statt. Im abschliessenden Kapitel wird das «Schweizer Alpenland» als imago-
logische Bastelei durchleuchtet. Im 18. Jahrhundert wurde die Besonderheit der Schweiz,
wie sie sich in der Tradition prisentierte, zusechends auf ihre alpine Lage zurtickgefiihrt
und «naturwissenschaftlich» gedeutet. Das fiihrte dazu, dass, obwohl es mehrere Alpen-
staaten gibt, es nirgendwo zu einer dermassen wirksamen Kombination von Geschichte
und Alpen wie in der Schweiz gekommen ist (440). Die Hinweise am Schluss zur Rezep-
tion einer entzauberten Alpenwelt der Gegenwart lassen vieles offen. Das Schwergewicht
der Darstellungen liegt bei den spatmittelalterlichen und frithneuzeitlichen Analysen, die
zeitgeschichtlichen Entwicklungen bleiben anskizziert.

Guy P. Marchal legt hier ein eigentliches Handbuch einer «Schweizer Gebrauchsge-
schichte» vor und unterstreicht damit sein Pladoyer fiir einen vergleichenden Ansatz der
Nationalgeschichtsschreibung: «Es wire gewiss hilfreich fiir das Verstindnis der Kon-
struktion von Nationalgeschichten, wenn eine gewisse Systematisierung der Motive und
anderen Komponenten bewerkstelligt werden konnte, die den «Text> der Nationalge-
schichten organisieren (229).»

Horw Markus Furrer

Alfred Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion. Zweite Schweizer Son-
derfallstudie — Herausforderung fiir die Kirchen, Ziirich, Theologischer Verlag Ziirich,
2005, 253 S.

Zehn Jahre nach der ersten Sonderfallstudie, die im Rahmen des Nationalen Forschungs-
programms 51 «Kulturelle Vielfalt und nationale Identitdt» 1989 durchgefiihrt worden
war, kann der Religionssoziologe Alfred Dubach in der zweiten Schweizer Sonderfall-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen — Comptes rendus 589

studie neue Erkenntnisse zur religiosen Lage der Schweiz prisentieren. Das Zahlenma-
terial der beiden Sonderfall-Studien erméglicht zum ersten Mal die Analyse des religidsen
Wandels in der Schweiz aus der Perspektive der religiosen Selbsteinschitzung der Bevdol-
kerung.

Die Datenauswertung und Interpretation durch Dubach erfolgt im ersten Teil des Bu-
ches, der gut zwei Drittel des Werkes ausmacht. Darin werden die wichtigsten Erkennt-
nisse zur Religiositit und Kirchenbindung der Schweizer Bevolkerung prisentiert. Gleich-
zeitig wird ein Vergleich zu den Zahlen von 1989 vorgenommen. Ein erhohtes Augen-
merk legt Dubach auf die Datenergebnisse und Verdnderungen der Zahlen von 1999 zu
1989 bei den Jugendlichen und jungen Erwachsenen. Laut Autor lisst sich hier vorzugs-
weise beobachten, «welche Ausformungen die Religiositdt unter den Bedingungen der ge-
genwirtigen Gesellschaft annimmt» (10).

Grundsitzlich konstatiert Dubach eine neue Art des Umgangs mit Religion in der
Schweiz, in der sich eine religidse Pluralitit bemerkbar mache. Dieser neue Umgang mit
Religion ldsst laut Dubach jedoch keineswegs Riickschliisse auf eine areligiose Gesell-
schaft zu. Im Gegenteil: In der Schweizer Gesellschaft gelte es als weitgehend normal,
sein Leben religios zu deuten. Ebenso stelle das von den Kirchen repriasentierte Christen-
tum den immer noch mit Abstand wichtigsten Bezugspunkt der Schweizer Bevolkerung —
mit Ausnahme der Jugendlichen — dar. Die religiose Topographie der Schweiz versucht
der Religionssoziologe anhand von fiinf Religionstypen — den exklusiven Christen, syn-
kretistischen Christen, Neureligiosen, religiosen Humanisten und den Areligidsen — zu
konkretisieren. Dabei bemerkt er den markantesten Wandel im Riickgang der exklusiven
Christen hin zu den synkretistischen Christen und einer esoterisch-neureligidsen Daseins-
auffassung. Die feststellbaren Verschiebungen zwischen den Religionstypen wiirden sich
jedoch keineswegs zugunsten einer areligiosen Lebenshaltung manifestieren. Dabei wie-
derholt er immer und immer wieder, dass weder von einem Ende des Christentums noch
vom Ende einer religiosen Gesellschaft in der Schweiz gesprochen werden kénne und
bringt es auf den Merksatz: «Die Religion ist unter den Strukturbedingungen der entfalte-
ten Moderne weder bedroht noch in Auflésungy» (85). Fiir die Schweizer Bevolkerung zei-
ge sich eine anhaltende Transzendenzoffenheit; die Religion verschwinde nicht, 16se sich
aber immer mehr von ihren Festlegungen durch die Kirchen.

Dass die Rolle der Kirche bei den Jugendlichen bzw. der jungen Generation den wun-
den Punkt darstellt, wird schon allein durch die spezielle Aufmerksamkeit, die Dubach
dem Thema schenkt, hervorgehoben. Die Ergebnisse der zweiten Sonderfallstudie machen
deutlich, dass ein Riickgang der institutionell-kirchlichen Einbindung bei den Jugend-
lichen festzustellen ist. Kirchen wiirden im Leben der jungen Generation eine immer ge-
ringere oder gar iiberhaupt keine Rolle mehr spielen, so Dubach, und bemerkt gleichzeitig
eine deutliche Bevorzugung der individuell erlebten und gelebten Religiositét.

Genau diesem Problembereich widmet sich die Pastoraltheologien Brigitte Fuchs im
zweiten Buchteil und versucht die schon im Titel des Buches erwihnte Herausforderung
der Kirchen fiir die Zukunft zu skizzieren.

Es bleibt zu hoffen, dass weitere Sonderfallstudien dieser Art auch in Zukunft erarbei-
tet werden und die Untersuchungen tiber Verdnderungen der religiosen Lage in der
Schweiz fortgesetzt werden.

Mauren Martina Sochin

SZRKG, 101 (2007)



	Rezensionen = Comptes rendus

