
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 531

Martianus Capella, Die Hochzeit der Philologia mit Merkur (De nuptiis Philologiae et

Mercurii). übersetzt mit einer Einleitung, Inhaltsübersicht und Anmerkungen versehen

von Hans Günter Zekl, Würzburg. Königshausen & Neumann, 2005, 349 S.

Martianus Capella gehört zu jenen rückwärtsgewandten Autoren, welche die Zukunft
schufen. Denn dem Versuch dieses obskuren Verfassers, zu Beginn des 5. Jahrhunderts
nach Christus die traditionellen sieben Freien Künste in Vers und Prosa zu beschreiben,
war ein jahrhundertelanger grosser Erfolg beschieden. Der allegorische Rahmen - eben
die «Hochzeit Merkurs mit der Philologie» - trug entschieden zu seiner Popularität bis in
die Frühe Neuzeit hinein bei. Später fand man an dieser sonderbaren Enzyklopädie des

antiken Grundwissens keinen Gefallen mehr. Martianus Capella fiel aus dem Kanon.
Inzwischen ist auch der Kanon tot. Wozu sollte man also dieses Werk lesen? Einerseits als
Dokument der Bildungsgeschichte, andererseits als immer noch anregendes Zeugnis für
das Unterfangen, die Fundamente der eigenen Kultur in einem Buch zusammenzufassen.
Man wird dementsprechend die erste vollständige deutsche Übersetzung der «Hochzeit»
begrüssen dürfen, welche einen solchen Schatz für den modernen Leser hebt. Doch ist der
Versuch nur teilweise erfolgreich. Zum einen hätte der Übersetzer in der mageren
Einführung (7-21) nicht auf die Pointen (zumal sie selten zünden), sondern auf solide
Information über Autor, Werk, Überlieferung und Rezeption Wert legen müssen. Eine
Bibliographie hätte auch nicht geschadet, ja sie hätte auch dem Übersetzer weitergeholfen: Wem
z.B. das Wesen und die Stniktur der antiken Grammatica derart fremd sind (14 f.), hätte
sich weniger an den «produktiven Anstössen» des Textes ergötzen als vielmehr ein paar
einschlägige Arbeiten lesen sollen. Was die Übersetzung angeht, bemüht sich Zekl um
grösstmögliche Treue zum lateinischen Text. Dass der Leser bisweilen Mühe hat, zu
folgen, mag also durchaus der Vorlage anzulasten sein. Auch Zekls Wiedergabe trägt
allerdings kaum dazu bei, die Lektüre zu erleichtern: Zwar ist die Nachahmung des originalen
Duktus über weite Strecken gelungen, eine übermässige Orientierung an der Vorlage führt
aber dennoch oft zu unnötigen Verkomplizierungen. Versuche der Paraphrasierung
wiederum geraten allzu umständlich. Beispielsweise lässt sich die Junktur annuente love
(Mart. Cap. I 96) in treffender Kürze durch einen Präpositionalausdruck fassen. Zekls
hypotaktische Auflösung (65) ist nicht notwendig und zeigt ausserdem einen fehlerhaften
Tempusgebrauch im Deutschen. Störend wirken zudem einige stilistische Eigenheiten des

Übersetzers, wie die besonders häufig wiederkehrende inverse Wortstellung, die teilweise
durch das lateinische Original keineswegs angezeigt ist (vgl. wiederum Mart. Cap. I 96:
«auf allen Märkten und Wegkreuzungen machen bekannt den Leuten»). Vor allem ist
bedauerlich, dass Zekl manch unterhaltsames Detail der artifiziellen Sprache Martians
entgeht. Es wird kaum ein «Windhauch» (54) entstehen, wenn Merkur eine virga durch die
Luft sausen lässt (Mart. Cap. I 26: his dictis Virtus praecedentis officio ac Mercurialis
uirgae perflatione concussa in caelum itura sustollitur; abgesehen davon dürfte die virga
Mercurialis hier keine «Gerte», sondern den Heroldsstab des Götterboten bezeichnen, vgl.
Stat. Silv. II 1,189). So kann die Übersetzung insgesamt einen nur unzureichenden
Eindruck der Ideenfulle und der charmanten Einzelheiten, die trotz aller dem Autor gewöhnlich

zugeschriebenen Schwächen zu eigen sind, vermitteln. Die auf dem Titelblatt
angekündigten «Anmerkungen» sind schliesslich nicht der Rede wert. Wer Martianus Capella
kennenlernen möchte und des Italienischen mächtig ist, wird zur beispielhaften
Übersetzung und Kommentierung der «Hochzeit» durch Ilaria Ramelli (Le nozze di Filologia e

Mercurio, Milano 2001) greifen. Allen anderen wird auch nach dieser Veröffentlichung
nichts anderes übrig bleiben, als Latein zu lernen, um das sperrige Original zu bewältigen.

Erlangen Michele C. Ferrari/Nina Irrgang

SZRKG, 101 (2007)



532 Rezensionen - Comptes rendus

Robert Bartlett, The Hanged Man. A Story of Miracle, Memory, and Colonialism in the
Middle Ages. Princeton, Princeton University Press, 2004 (Paperback 2006), XI+168 S.,
111.

In der Einleitung zu seinem Meisterwerk Les rois thaumaturges (1924) entschuldigte sich
Marc Bloch noch dafür, «aus dem, was bislang bloss Anekdote war», Geschichte gemacht
zu haben. Dass sich in sogenannten Anekdoten ganze Epochen spiegeln können, braucht
heute nicht mehr bewiesen zu werden. Ein schönes Beispiel für einen Ansatz, der das

Grosse im Kleinen sucht, ist Robert Bartletts The Hanged Man.
Die Geschichte («story»), die Anlass zu dieser mikrohistorischen Studie gegeben hat,

handelt von William Cragh, einem walisischen Strassenräuber bzw. Rebell - die Zeugnisse

gehen auseinander -, der 1290 in Swansea gehängt werden sollte, dem Tod aber
durch das Eingreifen des 1282 verstorbenen Thomas de Cantilupe, Bischof von Hereford,
entrann. Erhalten hat sich diese Geschichte in den Aussagen mehrerer direkt Beteiligter,
darunter William Cragh selbst, die 1307 in London und Hereford im Rahmen des

Kanonisierangsprozesses von Thomas de Cantilupe einvernommen wurden. Die zentrale
Frage, um die es dabei ging, lautete wie folgt: War William Cragh tatsächlich am Galgen
gestorben? Wenn ja, so handelte es sich bei seiner anschliessenden Wiedererweckung um
ein Wunder, das dem vormaligen Bischof von Hereford zugeschrieben werden konnte und
ein Argument - unter vielen - für seine Heiligsprechung darstellte. Letztere war von
Thomas' ehemaligem Kaplan und Nachfolger Richard Swinfield gleichsam vorweggenommen

worden, als er 1287 die Gebeine seines Vorgängers feierlich in ein neues Grab in
der Kathedrale von Hereford überführen Hess. Dass seine Rechnung aufging, lässt sich
daran ersehen, dass die Translation eine Welle von Wunderheilungen nach sich zog - und
nicht zuletzt auch die wundersame Rettung des William Cragh. Im selben Jahr 1290
erstattete Swinfield Papst Nikolaus IV. über die von Thomas bewirkten Wunder Bericht.
Bis es jedoch zur förmlichen Eröffnung eines Kanonisierangsprozesses kam. sollte es -
trotz unablässiger Bemühungen Swinfields, der das englische Episkopat und die Krone für
sein Ziel zu mobilisieren wusste - noch sechzehn Jahre dauern, was Bartlett auf die
bewegte Geschichte des Papsttums in den dazwischenliegenden Jahren zurückführt. Aber
auch danach zog sich das Verfahren noch vierzehn Jahre hin, bis Thomas de Cantilupe
schliesslich von Johannes XXII. 1320 heiliggesprochen wurde.

Die Geschichte des gehängten und wieder ins Leben zurückgerufenen Cragh - nur ein
Element aus den Kanonisierungsakten - eröffnet einem einen unverhofften Blick in die
Welt des englisch-walisischen Grenzlandes (the «March of Wales») und seiner wechselvollen

Vergangenheit. Gleichzeitig beleuchtet der Autor anhand dieses Beispieles den
Verlauf eines Kanonisierangsprozesses im frühen 14. Jahrhundert, wobei er natürlich die
auf dem Spiel stehenden «höheren» Interessen anspricht. Seine eigentliche Neugier gilt
indes der konkreten «Feldarbeit» der päpstlichen Kommissare, welche die für die Urteils-
findung benötigten Zeugenaussagen sammelten. Ein Problem, das sich ihnen im konkreten

Fall stellte, war sprachlicher Natur: Die aus Frankreich und England stammenden
Kommissare verstanden kein Walisisch und mussten zwei sprachkundige Franziskaner
aus dem Konvent von Hereford als Übersetzer verpfliehten.

The Hanged Man ist - unterhaltsam und unprätentiös geschrieben - einer breiteren
Leserschaft zugedacht. Damit gehört die Studie in eine typisch angelsächsische Kategorie
von klugen «Sachbüchern», die auch von den Fachleuten nicht verschmäht werden. Als
Konzession an das Zielpublikum wurden die Nachweise an den Schluss verbannt. Eine
Bibliographie fehlt, hingegen verfugt das Bändchen über ein Register.

München Georg Modestin

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 533

Jacques Gélis, Les enfants des limbes. Mort-nés et parents dans l'Europe chrétienne.
Audibert, 2006, 396 S., Karten und Abb.

Das vorliegende Buch gewinnt unerwartete Aktualität durch die Tatsache, dass die katholische

Internationale Theologenkommission auf Anregung von Papst Benedikt XVI.,
damals noch Kardinal Ratzinger, am 20. April 2007 nicht den Pflichtzölibat, wohl aber den
Limbus für die Kinder abgeschafft hat, mit der Begründung, dass dieser keine Glaubenswahrheit,

sondern nur eine Hypothese darstelle. Der Limbus für die Kinder («limbus
puerorum») war im 12. Jahrhundert fur die totgeborenen Kinder ohne Taufe erfunden
worden, in Analogie zum «Limbus patrum» für die Gerechten des Alten Testaments, die
die Taufe noch nicht hatten empfangen können, weil es sie damals noch nicht gab, und im
Zusammenhang mit der Erfindung des Fegefeuers für die Büssenden (Gélis, 175f). Im
Unterschied zum «Limbus patrum» und vor allem zum Fegefeuer war der Limbus der
Kinder nie richtig rezipiert worden und hatte sich nie richtig durchsetzen können; der
beste Beweis für diese «Nicht-Rezeption» sind die «sanctuaires à répit», die am Ende des

Spätmittclalters auftauchen und mit der katholischen Reform Ende des 16./Anfang des 17.

Jahrhunderts eine gewaltige Renaissance erlebten, und denen das vorliegende Buch
gewidmet ist. Bei den «sanctuaires à répit» handelte es sich um Gnadenstätten, an denen
totgeborene Kinder zum Leben erweckt wurden, nicht um weiterzuleben, sondern
«lediglich» um die Taufe zu empfangen und dann wieder zu sterben und in geweihter Stätte

- nicht selten um die genannten «sanctuaires à répit» herum beerdigt zu werden. Solche
«sanctuaires à répit» hat es im östlichen Frankreich, in Belgien, in Österreich und um
Trient hemm sowie in der Schweiz und im Aostatal gegeben (12f, 76, 194 und 212), in
der frühen Neuzeit nicht selten in Gebieten, in denen Katholiken und «Häretiken> (von
Gélis nicht in Anführungszeichen gesetzt) nebeneinander wohnten. Der Autor geht seinen

Gegenstand indessen weder geographisch noch historisch an, sondern gewissermassen ty-
pologisch: vom Aufbruch der Eltern (Kap. 2) bis zur Beerdigung des Kindes (Kap. 11),
mit gewichtigen «Exkursen» über die Kontroversen, welche die «sanctuaires à répit» zu
praktisch allen Zeiten ausgelöst haben (Kap. 7), angefangen von der Kontroverse, die sich
im Jahr 1486 zwischen dem Bischof von Konstanz und dem Rat von Bern um den
Wallfahrtsort Oberbüren (bei Büren an der Aare) entspann (Kap. 7), bis zur gewissermassen
wissenschaftlichen, medizinischen Untersuchung, die Eusebius Amort, ein aufgeklärter
Benediktinermönch, in der Mitte des 18. Jahrhunderts im Auftrag der Kurie im
Wallfahrtsheiligtum Ursberg (in der Nähe von Augsburg) anstellte (Kap. 8). Gélis fragt sich
aber auch, was man (und trau) dort mit den totgeborenen, ungetauften Kindern anstellte,
wo es, wie in Westeuropa und Italien, keine «sanctuaires à répit» gab, und stellt die
entsprechenden «rites de substitution» vor (Kap. 10). In einem letzten Kapitel (Kap. 13) führt
er uns vor Augen, warum die Ängste der Väter und Mütter, die ein bereits beerdigtes und
halb verwestes Kind wieder ausgraben und zu einem mehr oder weniger weit entfernten
«sanctuaire à répit» trugen, uns heute gar nicht so fremd sind, gerade weil wir uns Heutige
für totgeborene Kinder zwar nicht unbedingt mehr die Taufe und das ewige Leben, aber
doch einen Eintrag ins Familienbüchlein und ein anständiges Begräbnis wünschen. Alles
in allem ein sehr lesenwertes, engagiertes Buch eines Autors, der sich seit Jahren mit dem
Thema befasst und jetzt die erwartete Synthese geschrieben hat.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG, 101 (2007)



534 Rezensionen - Comptes rendus

Franck Mercier, La Vauderie d'Arras. Une chasse aux sorcières à l'Automne du Moyen
Âge. Rennes, Presses universitaires, 2006 Collection «Histoire»), 414 S.

Bei der «Vauderie» von Arras handelt es sich um eine Hexenverfolgung, die in den Jahren
1459-1460 die nordfranzösische Stadt Arras erschütterte, die damals zum Herzogtum
Burgund gehörte. Die Bilanz ist erschreckend: von rund 30 Angeklagten wurden, in drei

grossen Hinrichtungszeremonien (9. Mai, 7. Juli und 22. Oktober 1460) rund ein Dutzend
hingerichtet (Tabelle S. 287) und die anderen zum Teil mit harten Strafen belegt. Da die
Denunziationen in immer bessere Kreise reichten, appellierten die Bessergestellten an das

Parlament von Paris, das die Urteile schliesslich annullierte, erstmals 1469, aber damals
konnte das Parlament die Annullierung gar nicht durchsetzen, weil Arras noch zum
Herzogtum Burgund gehörte. Nach dem Tod Herzog Karls des Kühnen in der Schlacht von
Nancy 1477 Hess der französische König Ludwig XL das Artois -und damit Arras -
militärisch besetzen und 1491 konnten die «Hexer» und «Hexen» von 1459/1460 rehabilitiert
werden, ein äusserst seltener Vorgang in der Geschichte der grossen europäischen
Hexenverfolgungen (Kap. 18). Dabei wurden die Prozessakten zerstört, so dass für die
Rekonstruktion der Verfolgung von 1459/1460 eigentlich nur sehr wenige und unspezifische
Quellen bleiben: die Chronik des Jacques Du Clercq. die zwischen Hof- und städtischer
Historiographie anzusiedeln ist, sowie zwei Traktate, die im Zusammenhang mit der
Verfolgung von 1459/1460 entstanden sind, der «Traktat gegen die Sekte der Waldenser» des
Jean Tinctor, der sehr rasch von der lateinischen in die französische Sprache übersetzt
wurde («Traité du crisme de Vauderie»), sowie die «Recollectio casus, status et condicio-
nis Valdensium ydolatrarum ...», die wahrscheinlich von einem Mitglied des Inquisitions-
gerichts stammt. Beide Traktate nehmen in allerschärfstem Masse Partei gegen die
verfolgten «Hexen» und «Hexer» (hier in der häretischen Tradition der Verfolgungen als
«Waldenser» bezeichnet), während der Chronist Jean Du Clercq sehr ambivalent und
undurchschaubar bleibt (immerhin schreibt er erst nach dem Ende der Verfolgungen und
nachdem die zu Unrecht Verurteilten in Appellation gegangen waren, also bereits im Wissen

dämm, dass die Urteile anfechtbar waren; siehe Kap. 19). Quellenmässig keine
beneidenswerte Ausgangslage!

Der Autor, Franck Mercier, geht seinen Gegenstand auf sehr unkonventionelle Weise
an; er gibt zwar am Anfang einen Überblick über die Ereignisse nach der Chronik des

Jacques Du Clercq (9-13), aber dann geht er nicht chronologisch vor, sondern versucht in
einem ersten Teil herauszufinden, welche Rolle der Herzog von Burgund, damals Philipp
der Gute, in dieser Verfolgung gespielt hat. Bis zu Mercier war man (Huizinga) eher der
Meinung, dass der Herzog von Burgund gegen die Verfolgung war, was man ja von ihm,
einem guten Fürsten, auch so erwartete. Dagegen stellt der Verfasser die These, dass der
Herzog die Verfolgungen unterstützt habe, weil mit der himmlischen zugleich die weltliche

Majestät in Frage gestellt gewesen sei, eine These, die Mercier von seinem Lehrer,
Jacques Chiffoleau, übernommen hat, der Ähnliches für den Herzog von Savoyen, Amadeus

VIII., zu beweisen versuchte (Jacques Chiffoleau, Amédée VIII ou la Majesté
impossible?, in: Amédée Vili - Félix V, premier duc de Savoie et pape [1383-1451], éd. par
B. Andenmatten et A. Paravicini Bagliani, Lausanne 1992, p. 19-49). Um seine These zu
unterstützen, widmet Mercier den zweiten Teil seines Buches einem Aufstand, der in den
1450er Jahren in der Stadt Gand stattfand, doch gelingt ihm seine Demonstration letztlich
nicht, auch wenn er versucht, die Quellen gegen den Strich zu lesen; die Haltung des Fler-

zogs bleibt zumindest widersprüchlich - und die des Autors auch. Dagegen ist der dritte
Teil des Buches, wo Mercier aufgrund der spärlichen und zum grössten Teil nichtjuristischen

Quellen das Prozessverfahren von der Voruntersuchung bis zur Bestrafung und
schliesslich bis zur Rehabilitierung der Verurteilten rekonstruiert, ein wahres Meisterstück,

das man mit viel Gewinn liest.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 535

Catherine Rider, Magic and Impotence in the Middle Ages, Oxford u.a., Oxford University

Press, 2006.

Für den Frühneuzeitforscher ist die Verbindung zwischen Magie und Impotenz nichts
Neues, zählt das die geschlechtliche Reproduktion verhindernde maleficium doch zum
eher gängigen Repertoire der Hexerei vorwürfe. Für die Erforschung des christlichen
Mittelalters aber, das spätestens seit den viel rezipierten Ausführungen Augustinus' und Isi-
dors Magie eng verbunden mit dämonischen Mächten sah, ist dieses Feld noch weitestgehend

terra incognita und werden die wenigen bekannten Schlaglichter oft eher als
Kuriositäten wahrgenommen. Eine Ausnahme bildet die gründliche und von Rider trotz breiter

Verarbeitung auch deutschsprachiger Literatur leider nicht zur Kenntnis genommene
Arbeit von Josef Löffler (Die Störung des geschlechtlichen Vermögens in der Literatur
der autorativen Theologie des Mittelalters, 1958). Ansonsten aber war man bisher noch
am ehesten geneigt, im Umfeld des viel diskutierten «Volksglaubens» solche
Vorstellungswelten als alltäglich hinzunehmen.

Dagegen geht die Vf. in ihrer an der Universität London entstandenen Dissertation den

gelehrten Konzepten von magisch bedingter Impotenz nach und betritt damit im Hinblick
auf die Breite und Tiefe ihrer Untersuchung durchaus noch Neuland. Drei akademische
Disziplinen werden dabei genauer untersucht: (kanonische) Jurisprudenz, Theologie und
Medizin. Gerade in der universitären Welt des Mittelalters sind diese drei oft eng in
personeller und konzeptioneller, vor allem und durchweg aber in begrifflicher Hinsicht
miteinander verwoben. Rider setzt aber bereits deutlich früher ein und kann nach einem
kursorischen Durchgang durch antike Ansichten und Praktiken Hinkmar von Reims als ersten
mittelalterlichen Theoretiker der Impotenzzauberei anfuhren, der im Jahre 860 den Schei-
dungswunsch Lothars IL mit dem Hinweis beschied, dessen Konkubine Waladrada habe
ihn durch Zauber dazu gebracht, seine Frau Theutberga abzulehnen. Einen grossen Teil
der Studie nehmen kanonistische Quellen und Busshandreichungen ein; eine Übersicht
der überlieferten Fälle vorgeblich magisch bedingter Impotenz zwischen 800 und 1450
wird bequem greifbar im Anhang (229-231) zusammengestellt. Die Darstellung kulminiert

um die Wende vom 14. auf das 15. Jahrhundert: «By 1400, magically-caused impotence

was a clearly defined phenomenon and the rales that governed cases were well
established.» (186) Zu Recht sieht Rider die Gründe für den Rückgang der gelehrten
Auseinandersetzung mit magisch bedingter Impotenz im Aufkommen der stereotypen
Hexereivorstellung, die nun anstelle des Magiers trat. Sie argumentiert weiter, dass erst im Zuge

dieser gedanklichen Neuorientierung um 1400 die gelehrte Literatur einen in sich relativ

geschlossenen Diskurs ohne engere Rückbindung an populäre Vorstellungen abbildet.
Diese an sich erst einmal bedenkenswerte These bedarf freilich noch intensiverer
Untersuchung. Allzu kursorisch wird das 15. Jahrhundert, das ja gerade die Gegenfolie zum
Beweis der These liefern soll, durchschritten; Zweifel mag man auch an der tatsächlichen
Beispielhaftigkeit mancher angeführter Schriften hegen.

Ob man den Optimismus der Vf. teilen mag, durch das Periskop gelehrter Traktatkultur
einen Blick auch auf die wahrlich ozeanischen Weiten der Praktiken und Vorstellungsinhalte

populärer Magie vor 1400 zu erheischen, bleibt dahingestellt. Auch ohne dies
bleibt Riders ausgesprochen materialreiche und gründliche Studie aber von allergrösstem
Wert für die Erforschung der Rolle magischer Vorstellungen in der Gedankenwelt des

christlichen Mittelalters. Sie leistet wichtige Grundlagenarbeit, die hoffentlich bald An-
bindung an weitere Forschungen finden wird.

Für eine knappe Zusammenfassung ihrer Thesen sei der interessierte Leser im Übrigen
auf Riders Beitrag gleichen Titels im Newsletter der Societas Magica, Fall 2004, 1—4,

hingewiesen.

Bochum Hiram Kümper

SZRKG, 101 (2007)



536 Rezensionen - Comptes rendus

Heresy and the persecuting society in the Middle Ages. Essays on the work ofR. I. Moore.
ed. by Michael Frassetto, Leiden-Boston 2006 (Studies in the history of Christian traditions,

vol. 129), 338 S.

Michael Frassetto, Introduction (1-9), stellt die Gaindgedanken von R. I. Moores wichtigsten

Büchern (The Origins of European Dissent, 1977; The Formation of a Persecuting
Society, 1987; The First European Revolution, c. 970-1215, 2000) dar. Für Moore ist das
Auftauchen von Häresien im frühen 11. Jahrhundert nicht auf fremde (bogomilische)
Einflüsse zurückzuführen, sondern auf Erfolge und Misserfolge der gregorianischen Reform.
Die Reaktion auf das Auftauchen von abweichenden religiösen Meinungen war die
Bildung einer «Persecuting Society», die das «Andere» als «Verschwörung» wahrnahm und
zu eliminieren und dämonisieren (stereotypisieren) versuchte. So bereitete Moore den

Weg für die heute weit verbreitete Auffassung, dass Fläretiker und Häresie ebenso sehr
von orthodoxen Kommentatoren wie von den mutmasslichen Häretikern selber konstruiert
worden sind. - Edward Peters, Moore's Eleventh and Twelfth Centuries: Travels in the
Agro-Literate Polity (11-29), betrachtet Moores Gesamtwerk aus dem Blickpunkt von
«The First European Revolution» (2000) und stellt fest, dass die «Persecuting Society»
(1987) hier in den Dienst einer umfassenderen zentralisierenden und monopolisierenden
Gesellschaft gestellt wird. - Daniel F. Callahan, Ademar of Chabannes and the Bogomils
(31-41), meint aufgrund von Ademar von Chabannes (um 988-1034) zum grossen Teil
noch unpublizierten Predigten, dass im frühen 11. Jahrhundert in Aquitanien tatsächlich
Bogomilen oder von diesen beeinflussten Individuen aufgetaucht seien. - Arthur Siegel,
Italian Society and the Origins of Eleventh-Century Western Heresy (43-72), führt die
Häresie, die sich 1028 in Monforte (bei Asti, im Piémont) äusserte, eher als auf
irgendwelche Bogomilen auf die Reformbewegung in Italien selber zurück, die von starkem
Antiklerikalismus geprägt war und Kreuz und Reliquien gewissermassen als Symbole
weltlicher Gewalt (der Bischöfe) verwarf. Es ist aber auch nicht ganz auszuschliessen,
dass - wie R. I. Moore selber gemeint hat -, die Aufständischen von Monforte vom
Erzbischof von Mailand zu Häretikern gestempelt woirden, weil er sich ihres Kastells
bemächtigen wollte. - Michael Frassetto, Pagans, Heretics, Saracens, and Jews in the
Sermons of Ademar of Chabannes (73-91), versucht zu zeigen, dass wenn Ademar von
Chabannes von den spätantiken und frühchristlichen Häretikern spricht, er die zeitgenössischen

(in seiner Fleimat Aquitanien) meint und sie zu Recht als Manichäer bezeichnet. -
Bernard Hamilton, Bogomil Influences on Western Fleresy (93-114), führt alle
Argumente ins Feld, die geeignet sind, Robert Moores Ansicht, das die mittelalterlichen Häresien

ein Produkt der autochthonen Reformen gewesen seien, in Zweifel zu ziehen. -
Malcolm Barber, Northern Catharism (115-137), versammelt alle Zeugnisse über den Katha-
rismus in Nordfrankreich und am Niederrhein und kommt zum Schluss, dass dieser zwar
wohl auch externe Wurzeln hat, dass er aber in Nordfrankreich einen wesentlich weniger
günstigen Nährboden gefunden hat als der südliche Katharismus im Languedoc und
deshalb in seinen Ausmassen nicht mit diesem verglichen werden kann. - Ciaire Taylor,
Authority and the Cathar Heresy in the Northern Languedoc (139-194), untersucht in
Entsprechung zu Robert Moores Maxime, dass die Häresie am besten in einem bestimmten
sozialen (und politischen) Kontext interpretiert werden soll, den Katharismus im
nördlichen Langudoc (Agenais und Quercy) und kommt zum gleichen Schluss wie Moore:
dass die Repression hier in einem grossen Missverhältnis zur eigentlichen Gefahr stand
(over-reaction, 194). Eine Karte wäre von Nutzen gewesen. - Laurence W. Marvin, The
Massacre at Béziers, July 22, 1209: A Revisionist Look (195-225), analysiert das
Massaker von Béziers, das als eines der schlimmsten überhaupt gilt, mit der Schlussfolgerung,
dass der Terror (ausgedrückt in dem von Cäsarius von Heisterbach kolportieren «Tötet sie
alle, Gott wird die Seinen finden») gewollt war, weil dieser Auftakt des Albigenserkreuz-
zugs gelingen und die Kreuzfahrer selber von der Rechtmässigkeit ihres Beginnens über-

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 537

zeugt werden mussten. - Mark Pegg, Heresy, Good Men, and Nomenclature (227-139),
führt den Gebrauch von Bezeichnungen wie «gute Männer» und «gute Frauen» für die ka-
tharischen Perfekten auf die höfische (und dörfliche) Welt Südfrankreichs zurück. - Susan

Taylor Snyder, Cathars Confraternities, and Civic Religion: The Blurry Border between

Heresy and Orthodoxy (241-251), kann anhand von Katharergläubigen, die der societas
devotorum (der um 1260 in Bologna gegen die Katharer gegründeten Flagellantenbrader-
schaft) angehörten, ohne ihre religiösen Überzeugungen zu verbergen, zeigen, dass für
diese Leute die Grenzen zwischen Orthodoxie und Häresie keineswegs so feststehend waren

wie für die Inquisitoren. - Carol Lansing, Idolatry and Fraud: the Case of Riperando
and the Holy Managua (253-269), breitet die Geschichte eines Mannes aus, der im Mai
1300 von einem weltlichen Gerichtshof in Bologna zum Tod durch Verbrennen verurteilt
wurde, weil er hölzerne «managlie» hergestellt und vor allem an Frauen verkauft hatte,
doch wird nicht ganz klar, worauf sie hinaus will. - James Given, Chasing Phantoms:

Philip IV and the Fantastic (271-289), führt die Häresieprozesse, welche Philipp IV.
gegen seine Feinde führte, auf ein extremes Missverhältnis zwischen einem sakralen Königtums

und seinen Durchsetzungsmöglichkciten zurück, das mit Terror kompensiert wurde,
ein Vorgehen, das von Erfolg gekrönt war, denn Philipp IV. galt und gilt als effizienter
König. - R. I. Moore, Afterthoughts on The Origins of European Dissent (291-326),
schildert seinen eigenen Werdegang und denjenigen seines Erstlings und bettet die Artikel
des vorliegenden Bandes in die Entwicklung ein. Alles in allem ein äusserst anregender,
gewichtiger Band, der vieles von dem, was man als gesichert annahm, erneut in Frage
stellt, eine sehr sinnvolle Art von Festschrift.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Frauen im Galluskloster. Katalog zur Ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen (20.
März - 12. November 2006), St. Gallen, Verlag am Klosterhof, 2006, 152 S. und 31 111.

Auslieferung durch die Stiftsbibliothek.

Die Stiftsbibliothek St. Gallen verfügt über einzigartige, reiche Kulturschätze, die sie ab-

wechslungsweise einem interessierten Publikum präsentiert. 2006 war die Ausstellung
dem Thema «Frauen im Galluskloster» gewidmet. Obschon die Benediktinerabtei ein
Männerkloster war, ergaben sich durch ihr Alter und ihre Stellung im Reichsgefüge so
viele Beziehungen, dass sich daraus genügend Gelegenheiten entwickelten, den Frauen

um das Galluskloster eine eigene Ausstellung zu widmen. Allen voran steht Maria, die
Patronin der Klosterkirche. Das Kloster an der Steinach war von Beginn an unter den
Schutz Mariens gestellt. Daneben gab es eine einheimische Heilige, Sankt Wiborada; sie
lebte in einer Zelle an der Kirche St. Georgen auf den südlichen Höhen oberhalb des

Klosters. Andere Frauen folgten ihrem Beispiel. Im Schatten des Gallusklosters bildete
sich eine Gemeinschaft von Inklusinnen, d.h. in Zellen eingeschlossene Einsiedlerinnen.
Wiborada wurde die Begründerin des Inklusentums, das hier bis zur Reformation weiterlebte.

Sie wurde zur weiblichen Ratgeberin für Klerus, Adel und Volk St. Gallens und
Alemanniens. Ihr wichtigster Rat erging an Abt Engilbert (925-933). Aufgrund einer
Vision kündigte sie ihm den Ungarneinfall für das kommende Frühjahr an und veranlasste
ihn, Bibliothek und Kirchenschatz rechtzeitig in Sicherheit zu bringen und für die Mönche
eine Fluchtburg zu errichten. Als dann die Ungarn am 1. Mai 926 ins Land fielen, weigerte

sich die Inklusin, ihr Gelübde zu brechen und mit den andern zu fliehen. Sie wurde von
den beutegierigen Ungarn erschlagen.

In der Klosterbibliothek gibt es Werke über hinaufstilisierte Frauentugenden wie Klugheit,

Tapferkeit, Treue und Demut. Die in der höfischen Literatur besungene Frau rückte
in die Nähe der Muttergottes und nimmt ihre Züge an.

SZRKG, 101 (2007)



538 Rezensionen - Comptes rendus

Aber nicht nur heilige und heiligmässige Frauen beleben das Umfeld des Klosters.
Auch Brunichilde, die «vom Dämon besessene Gattin» des merowingischen Königs Sigi-
bert, oder Fridiburga, die Tochter des Alemannenherzogs Cunzo, die vom heiligen Gallus
von ihrer Krankheit geheilt wurde, tauchen in den «Casus Sancti Galli» des Mönchs
Ekkehard IV auf. Heiliges und Weltliches spielt sich in der Umgebung des Klosters ab.

Viele Handschriften aus den St. Galler Frauenklöstern haben sich in der Stiftsbibliothek
erhalten und geben Kenntnis vom geistlichen Leben der Klosterfrauen im Mittelalter.

Aus Anlass der Supernova-Erscheinung vor tausend Jahren (1006) zeigte die
Ausstellung die Reaktion auf diese aussergewöhnliche Erscheinung, die auch in chinesischen
und arabischen Quellen sowie in Aufzeichnungen weiterer Klöster (Benevent, Lobbes,
Mousson) erwähnt wird.

Ein reiches Erbe findet sich im Bestand der Stiftsbibliothek, das es verdient, einer weitem

Öffentlichkeit gezeigt zu werden. Theres Flury, Simone Mengis, Karl Schmuki. Ernst

Tremp sowie Kathrin Utz Tremp haben Beiträge zum Katalog der Ausstellung geliefert.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Franco Morenzoni, avec la collaboration d'Isabelle Jeger, Le prédicateur et l'inquisiteur.

Les tribulations de Baptiste de Mantoue à Genève en 1430. Lyon, Presses

Universitaires de Lyon, 2006 (Collection d'histoire et d'archéologie médiévales 19). 229
S.

Im vorliegenden Buch legt Franco Morenzoni, Professor für mittelalterliche Geschichte
an der Universität Genf, ein Dossier vor, das vor rund dreissig Jahren bereits sein

Vorgänger, Louis Binz, vorgestellt hatte (Les prédications «hérétiques» de Baptiste de Mantoue

à Genève en 1430, in: Pour une histoire qualitative. Etudes offertes à Sven Stelling-
Michaud, Genf 1975, 15-34). Das Dossier liegt im Archivio di Stato von Turin und wird
hier nun vollumfänglich veröffentlicht, versehen mit einer französischen Übersetzung von
Isabelle Jeger. In der Einführung geht Morenzoni zunächst der Biographie des
Benediktinermönchs und Predigers Baptista von Mantua nach, der 1430 in die Fänge des
Westschweizer Inquisitors Ulrich von Torrente geriet, und kann Baptista insbesondere der
oberitalienischen Benediktinerobservanz des Ludovico Barbo zuweisen. Baptista von
Mantua war ein sehr erfolgreicher, aber nicht ganz unbestrittener Prediger, der nicht nur
in Oberitalien, sondern auch in Südfrankreich und Spanien gepredigt hatte. Auch in Genf,
wo er im Jahr 1430 innerhalb von zwei Monaten rund 60 Predigten hielt, hatte er zunächst
sehr viel Erfolg, selbst beim regierenden Fürsten von Savoyen, Herzog Amadeus VIII.,
der zufällig - oder eben nicht zufällig - zur gleichen Zeit ebenfalls in Genf weilte und mit
Baptista sogar den Wohnort, das Franziskanerkloster, teilte. Zum Eklat kam es erst, als
diesem bei einer Predigt am 29. Juni ein Dominikanermönch namens Raphael von Cer-
dona ins Wort fiel, ein Schüler des Wanderpredigers Vinzenz Ferrer, der nach dem Tod
seines Lehrers (1419) in den 1420er Jahren in der Westschweiz predigte. Raphael rief den

Dominikanerinquisitor Ulrich von Torrente zu Hilfe, der unmittelbar vorher einen Prozess

gegen die Waldenser in Freiburg gefuhrt hatte und umso rascher nach Genf kam, als die

Inquisition dort zwischen Franziskanern und Dominikanern umstritten war. Sowohl der
Bischof von Genf, François von Metz, als auch der Herzog von Savoyen, Amadeus VOL,
setzten sich für Baptista von Mantua ein, der Herzog, weil er gerade damals seine

Bemühungen verstärkte, die Stadt Genf in sein Herzogtum einzugliedern und zur Hauptstadt
zu machen, und der Bischof, weil er verhindern musste, dass es zu einer Trennung der
Stadt zwischen ihm und dem Herzog kam. Auf Rat des Herzogs ermächtigte Baptista von
Mantua am 11. August 1430 einen Verteidiger, Jean Chauvin, einen Augustinereremiten
von Avignon, dem der Bischof am 23 August eine Untersuchung bewilligte. Jean Chau-

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 539

vin Hess durch drei Genfer Notare Zeugenaussagen zugunsten von Baptiste aufnehmen,
die am 3. Oktober veröffentlicht wurden. Weiter wagten weder der Bischof noch der Herzog

sich vor, während der Inquisitor und Raphael von Cerdona an den Papst appellierten,
der sowohl den Bischof als auch den Herzog ermahnte, den Inquisitor zu unterstützen. Es
könnte sein, dass Baptista von Mantua 1431 oder 1432 in Genf verurteilt wurde, aber man
weiss es nicht mit Sicherheit. Er behielt indessen seinen Ruf als guter Prediger, und im
Jahr 1440, als er wahrscheinlich verstorben war, sang sein ehemaliger Lehrer, Ludovico
Barbo, sein Loblied in seiner «Epistola ad monachos congregationis de Observantia sanc-
tae Justinae». Das hier veröffentlichte Dossier ist vor allem deshalb so interessant, weil es,
selten genug, erlaubt, das Echo zu überprüfen, das einer von den zahlreichen spätmittelalterlichen

Wanderpredigern bei einem ganz bestimmten Publikum auslöste.

Freiburg Kathrin Utz Tremp

Rodrigo Guerizoli, Die Verinnerlichung des Göttlichen. Eine Studie über den
Gottesgeburtszyklus und die Armutspredigt Meister Eckharts. Brill, Leiden/Boston 2006 (=Stu-
dien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Bd. 88), 232 S.

Das Ziel der 2004 von der Philosophischen Fakultät der Universität Köln angenommenen
Dissertation von Rodrigo Guerizoli ist es, eine systematische Darstellung der eckhart-
schen Lehre von der Seele und ihren Vermögen sowie der damit verbundenen Lehre von
der Vollendung des Menschen (Glückseligkeitslehre) zu bieten. Diese Lehren beschreibt
Guerizoli nach einem Forschungsiiberblick (Kapitel I) mittels einer genauen Analyse von
Meister Eckharts Predigtzyklus Von der ewigen geburt (Gottesgeburtszyklus) innerhalb
der Predigten 101-104 des vierten Bandes der Stuttgarter Eckhart-Ausgabe unter
Berücksichtigung der philosophischen Diskussion über die Beziehung von Epistemologie und
Ethik im Mittelalter (Kapitel II-VI). Im Anschluss an die Analyse des geschlossenen
Gottesgeburtszyklus zeigt Guerizoli zudem, wie Meister Eckhart seine Lehren in der später

verfassten Predigt 52 (Almutspredigt) radikalisiert und darin ein erweitertes
Glückseligkeitsmodell entwirft (Kapitel VII). In den Schlussbetrachtungen leitet Guerizoli aus
den Analysen zusammenfassend drei Disjunktionen ab, die Eckhart in den dargelegten
Lehren zu überwinden versucht. Mit der Bibliographie, einem Namensregister sowie
einem Sachindex schliesst Guerizoli seine Arbeit ab.

In der systematischen Lektüre der vier Eckhart-Predigten zur Gottesgeburt im
Menschen, die den Hauptteil der Arbeit bildet, entwirft Guerizoli folgendes Bild der eckhart-
schen Seelenkonzeption und Glückseligkeitslehre: Die Gottesgeburt findet im Wesen der
Seele (Seelengrund) statt, welches im Kontrast zu den Seelenkräften (Verstand/Vernunft,
Erinnerung und Wille) steht, deren Wirken von der Vermittlung von Bildern des Kreatür-
lichen abhängig ist. Ohne eine solche Vermittlung kann sich im Seelenwesen bereits im
Diesseits eine vollkommene Vereinigung (Glückseligkeitsvollzug) zwischen Wirkendem
(Gott) und Bewirktem (Seelenwesen) vollziehen. Bedingung fur das unvermittelte Wirken
Gottes ist ein «Schweigen», ein «Sich-nach-innen-Kehren» der Seelenkräfte. Erst wenn
sich der Mensch auf diese Weise vom Kreatürlichen löst, ist die Seele in einem Zustand
der «Dunkelheit» bereit, Gott zu empfangen, wobei das Wahrnehmen des Wirkens Gottes
in der Seele durch die Vernunft ein gnadenhaftes Geschehen bleibt, welches nicht unbedingt

eintreten muss. Gewissheit über den Vollzug der Gottesgeburt im Seelenwesen wird
erst im «Ausfliessen» des Göttlichen auf die Seelenkräfte erlangt, wodurch der Mensch
einen anderen Zugang zu den Kreaturen gewinnt.

Eine Umformung wesentlicher Aspekte der Gottesgeburtslehre stellt Guerizoli anhand
einer Analyse der Armutspredigt, in der es Eckhart um die vollkommene Befreiung des
Menschen von seinem eigenen Willen geht, dar: In der «Armut des Geistes» soll der

SZRKG. 101 (2007)



540 Rezensionen - Comptes rendus

Mensch von jeglichem Bezug zu sich selbst und zu Gott befreit sein, um so zum allein auf
sich bezogenen Ich, das eins ist mit Gott, zurückzukehren. Dazu soll im Gegensatz zur
Lehre im Gottesgeburtszyklus auch der Wille des Menschen, Gottes Willen zu erfüllen,
sowie das Wissen um das Wirken Gottes in der Seele «gelassen» werden. Der «Ort» der

Glückseligkeit ist nach der Armutspredigt nicht mehr der Seelengrund, sondern ein
«Etwas» der Seele, in dem Gott ganz in sich selbst wirkt und rein auf sich selbst bezogen
ist. Ein Verhältnis zwischen Gott und dem Menschen wird dabei erst möglich, wenn das

Wirken Gottes im Menschen nicht vom Wirken Gottes in sich selbst abweicht, was
allerdings nur dann geschehen kann, wenn der Mensch Gott nicht als «Gott in den
Geschöpfen», sondern als ein in sich selbst wirkender Gott begreift. Die «Armut des Geistes»

meint folglich eine absolute Loslösung von jeglichem Bezug auf das Empirische
zugunsten einer unbeschränkten Vereinigung zwischen «Gott in sich selbst» und dem
menschlichen Geist. Fiat Meister Eckhart im Gottesgeburtszyklus noch die Lehre einer der
Vernunft und dem Willen vorausgehenden göttlichen Instanz der menschlichen Seele

vertreten, erfährt das Göttliche gemäss Guerizoli in der Armutspredigt eine Steigerung im
Grad seiner Göttlichkeit.

Gemeinsam versuchen die zwei eckhartschen Lehren eine Alternative zur mittelalterlichen

Debatte über das Erreichen der Glückseligkeit zu bieten. Im Schlussteil seiner
Arbeit skizziert Guerizoli diese Alternative anhand von drei Disjunktionen, die Eckhart in
seinen Lehren zu überwinden versucht. Es sind dies drei Momente der Verinnerlichung
des Göttlichen im Menschen, durch die eine gänzlich mit Gott vereinigte Instanz des

Menschen bestimmt werden kann: (1) In der Überwindung der Disjunktion «dieses Leben

- jenes Leben» wird in Eckharts Lehre vom Seelengrand innerhalb des Gottesgeburtszyklus

bereits im Diesseits etwas Göttliches auf den Menschen übertragen, wobei das für
den Vollzug des Glücks verantwortliche Vermögen keine Veränderung erfährt. (2) Die
Disjunktion «Vernunft - Wille» wird von Eckhart überwunden, indem er als «Ort» der
Vervollkommnung des Menschen den Seelengrand bestimmt, der nicht zur Ebene der auf
die Kreaturen bezogenen Seelenvermögen gehört, da er der Vernunft und dem Willen
vorausgeht. In einem dritten Schritt (3) der Verinnerlichung des Göttlichen überwindet Eckhart

in der Armutspredigt die Disjunktion «Gott - Mensch», indem er den Unterschied
zwischen Gott und dem Seelengrund auflöst und im Menschen ein Vermögen ausmacht,
dessen ontologische Verfassung mit der Absolutheit Gottes zusammenfällt.

Die Analysen der einzelnen Predigten und die daraus gewonnenen Ergebnisse werden
in Guerizolis sinnvoll aufgebauter Arbeit ausgewogen dargestellt und in den Schlussbe-

trachtungen systematisch ausgewertet. Ausgewogen ist auch die in der Bibliographie
aufgeführte Forschungsliteratur, bei deren Auswahl lediglich erstaunt, dass die Arbeiten von
Alois M. Haas gänzlich unberücksichtigt bleiben. Insgesamt bietet die verständlich
geschriebene Untersuchung eine exakte Analyse des für die Eckhart-Forschung erst kürzlich
«wiedergewonnenen» Predigtzyklus von der ewigen Gottesgeburt im Menschen (vgl. dazu

auch die gleichzeitig an der Theologischen Fakultät Freiburg/Schweiz vorgelegte
Dissertation von Caroline F. Mösch) sowie der später verfassten Armutspredigt Meister
Eckharts. Guerizolis Arbeit besticht durch die Ausführlichkeit in der Darstellung von
Eckharts Seelenkonzeption und von dessen Auseinandersetzung mit und Abgrenzung von den

gängigen Seelenlehren der scholastischen Erkenntnistheorie wie auch durch die überzeugende

Darlegung dessen, was die eckhartsche Lehre innerhalb der philosophischen
«Glückseligkeits-Diskussion» zu leisten vermag.

Das gesteckte Ziel, die Seelenkonzeption und Glückseligkeitslehre Meister Eckharts
mittels einer systematischen Lektüre umfassend darzustellen, hat Rodrigo Guerizoli mit
seiner Studie erreicht.

Freiburg Richard F. Fasching

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 541

Gabriel Audisio, Preachers by Night. The Waldensian Barbes (15th-16th Centuries),
übersetzt von Claire Davison, Leiden-Boston, Brill, 2007, XIX+258 S., 111. und Karten.

Gabriel Audisio, emeritierter Professor für Geschichte der Frühen Neuzeit an der Université

de Provence und sicherlich bester Kenner des provenzalischen Waldensertums, legt
mit «Preachers by Night» ein Buch vor, das seinem Ruf als Syntheseschreiber alle Ehre
antut. Es könnte sich zu dem entwickeln, was Audisios 1989 erstmals erschienenes,
wiederaufgelegtes und übersetztes «Les vaudois» geworden sind, nämlich ein Standardwerk.
Dabei handelt es sich bei «Preachers by Night» nicht um eine neu aufgegleiste Walden-
sergeschichte, auch wenn sich darin selbstredend Echos der angesprochenen Synthese
ausmachen lassen. Das den «nächtlichen Predigern» zugedachte Buch beschränkt sich auf
die itineranten Waldenserapostel, die, von der Inquisition gejagt, von Waldensergruppe zu
Waldensergmppe zogen und im Schutze der Dunkelheit ihren verstreuten Anhängern
geistlichen Trost spendeten, sie belehrten und ihnen die Beichte abnahmen. Diese Prediger

waren es, die durch ihre Armut und die - wenn auch heimliche - Verkündigung von
Gottes Wort der ursprünglichen Bestimmung der waldensischen Bewegung treu blieben,
nämlich der evangelischen Armut und der Laienpredigt, währenddem sich das Gros ihrer
Sympathisanten unter dem Druck der Verfolgung einer Lebensweise zuwandte, die sich
von aussen kaum von der ihrer rechtgläubigen Nachbarn unterschied. Der Preis dafür war
hoch: freiwillige Armut, Keuschheit und ein ruheloses Wanderleben - ganz zu schweigen
von der ständigen Furcht vor Entdeckung.

Bei der Schilderung von Geschichte, Lebenswandel, Berufung und Ausbildung der
Prediger konzentriert sich der Autor auf die frühneuzeitlichen romanischen Waldenser im
Piémont, dem Dauphiné und in der Provence. Ihre deutschsprachigen Glaubensbrüder
werden hingegen vergleichsweise kursorisch abgehandelt, und das trotz eines Verbrei-
tungsraumes, der sich vom Rhein bis in die deutschen Siedlungsgebiete im ungarischen
Königreich erstreckte. Der Grund für diese ungleiche Berücksichtigung ist quellenbe-
dingt: Wer sich mit deutschsprachigen Waldenserpredigern beschäftigt, wähnt sich auf
der Jagd nach Phantomen. Zwar werden sie in den Aussagen ihrer Getreuen wiederholt
erwähnt, bis auf ein Briefkorpus aus der Zeit um 1370, das seiner Auswertung harrt und uns
hier nicht weiter beschäftigt, scheinen sie aber keine direkten Spuren hinterlassen zu
haben. Ganz anders präsentiert sich die Quellenlage im Fall der «Barben» bzw. (piemonte-
sisch) «Onkel», wie die waldensischen Prediger im romanischen Sprachraum hiessen:
Zum einen sind mehrere Verhörprotokolle enttarnter Barben überliefert, zum anderen der
sogenannte «Morel-und-Masson-Bericht». Dieser ist nach den beiden Predigern Georges
Morel und Pierre Masson benannt, die 1530 im Rahmen einer «Studienreise» die
Reformatoren Johannes Oekolampad in Basel und Martin Bucer in Strassburg aufsuchten,
um Erkundigungen über deren Lehren einzuholen. Die gestellten Fragen wurden von
Ausführungen zu den entsprechenden waldensischen Praktiken begleitet und bieten eine
einzigartige, da direkte Innenansicht waldensischen Glaubenslebens.

Zwei Jahre nach dieser Reise beschlossen die in der Synode von Chanforan
zusammengekommenen Barben nach hitzigen Auseinandersetzungen die Übernahme einer
Reihe protestantischer Glaubenssätze, deren Assimilierung durch die Gläubigen dem Ende

des mittelalterlichen Waldensertums gleichkam - samt seiner in Armut und Zölibat
lebenden itineranten Beichtväter und Prediger, die buchstäblich «ausgedient» hatten.
Bezeichnenderweise konnte Gabriel Audisio unter den Pastoren der einst waldensischen,
nunmehr protestantischen Gemeinden keine ehemaligen Barben ausfindig machen.

Mit «Preachers by Night» ist dem Verfasser eine ebenso kenntnisreiche wie anschaulich

geschriebene Übersichtsdarstellung mit Handbuchcharakter gelungen. Bei allem Lob
sei dennoch ein Vorbehalt angebracht: Er betrifft den Abschnitt «The Synagogues» (169-
186), dessen Thematik Audisio eingestandenermassen Kopfzerbrechen bereitet hat. Laut
einigen wenigen Aussagen verhörter Waldenser (im Buch wird ein Anteil von 8% am Ge-

SZRKG, 101 (2007)



542 Rezensionen - Comptes rendus

samtbestand der zu Rate gezogenen Quellen genannt) hätten sich die in der Nacht
versammelten Gläubigen nach dem Löschen der Kerze einer sexuellen Orgie hingegeben. Bei
der Bewertung dieser Schilderungen will Audisio - im Gegensatz zu den von ihm so
betitelten «Apologeten» - nicht ausschliessen, dass sie einen wahren Kern enthalten haben

könnten, wobei er vorschlägt, diesen mit Hilfe eines anthropologischen Instrumentariums
als eine Art Initiationszeremonie zu interpretieren. Die Nähe der problematischen Aussagen

zu solchen, wie sie in zeitgleichen Hexenprozessakten zu finden sind, lässt uns
hingegen eine andere Spur postulieren, nämlich die eines inquisitorischen Amalgams
zwischen der traditionellen Waldensersekte und der im 15. Jahrhundert aufkommenden neuen
«Hexensekte», in deren Fall Anklagen und Eingeständnisse sexueller Ausschweifungen
gang und gäbe waren. Wir können hier nicht auf alle von Audisio ins Feld geführten
Argumente eingehen. Daher nur soviel: Der Autor schreibt, die fraglichen Aussagen seien
ohne Folter zustande gekommen, was für ihre Wahrheit spräche; zudem seien die
Inquisitoren auf der Suche nach Häretikern gewesen, nicht nach Orgien («We should also recall
that the suspects had been summoned by courts which expected admissions of heresy, not
of sexual crimes. In the absence of proof or even clues, we cannot presume avowals to
have been obtained by force»; 182). Dazu gilt es zu sagen, dass unterschiedliche Formen
der Druckausübung vorstellbar sind, von denen nicht alle einen schriftlichen Niederschlag
fanden. Was die Erwartungshaltung einzelner Inquisitoren betrifft, so illustriert gerade die
angebliche «Hexensekte», deren Mitglieder in französischsprachigen Gegenden vielfach
als «vaudois» bezeichnet wurden, wie Häresie mit sexueller Ausschweifung in Verbindung

gebracht wurde.

München Georg Modestin

// ricordo del futuro. Gioacchino da Fiore e il gioachimismo attraverso la storia. A cura
di Fabio Troncarelli, Bari, Mario Adda Editore 2006, 437 S., zahlreiche Farbabb.

Im Jahre 1982 wurde zu Ehren des Abtes Jochim von Fiore das Centro di studi gioachimi-
ti (CSG) in San Giovanni in Fiore gegründet. Während die Tätigkeit ähnlicher Institutionen

sich oft in provinzieller Nabelschau erschöpft, hat sich das von profilierten
Wissenschaftlern mitgetragene, international ausgerichtete CSG als eine lebendige Begegnungsstätte

nicht nur für die Joachim-Spezialisten hervorgetan. Mehrere Publikationen, darunter
eine Zeitschrift (Florensia), sind aus dem Kreis des CSG hervorgegangen. Der hier
angezeigte Sammelband (mit beigegebener CD-ROM gleichen Inhalts) steht im Zusammenhang

mit dem Joachim-Jubiläum von 2003. Es hat sich gelohnt, etwas länger auf diese

Veröffentlichung zu warten. In einem ersten Teil (13-158) stehen das Werk Joachims und
dessen Rezeption vom 13. bis zum 17. Jahrhundert im Mittelpunkt: Giancarlo Andenna:
«I Cistercensi in Europa (secoli XII-XII1)», 15-28; Hubert Houben: «I Cistercensi e la
dinastia sveva», 29-32; Valeria De Fraja: «Dai Cistercensi ai Florensi», 33^10; Fabio
Troncarelli: «Un autografo di Luca di Cosenza», 41—46. sowie «Un autografo di Raniero
di Ponza», 47-53; Vito Sivo: «Le edizioni delle opere di Gioacchino da Fiore», 54-59;
Paola Guerrini: «II Liber figurarum», 63-74; Hubert Houben: «FedericoII come settima
testa del drago apocalittico», 75-79; Damien Ruiz: «Hugue de Digne provençal, francio-
cain et joachimite». 80-86; Franco-Lucio Schiavetto: «Dalla <grande speranza) al <gran
rifiuto). Gioacchino da Fiore e gli Ordini Mendicanti nella seconda metà dei Duecento»,
87-95; André Vauchcz: «Avignon et le Joachimisme», 99- 105; Fabio Troncarelli: «Dante
e Gioacchino da Fiore», 106-113; Maria Paola Saci: «Petrarca, Ildebrandino Conti e il
gioachimismo», 114-124; Paola Guerrini: «Escatologia e gioachimismo in Telesforo da

Cosenza», 125-132; Cesare Vasoli: «Pierleone Leoni da Spoleto e Gioacchino da Fiore»,
135-143; Anna Morisi Guerra: «Escatologia e gioachimismo nel Quattrocento: Beato

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 543

Amadeo, Benigno, Galatino», 144-147; Bernard McGinn: «Aspects of Joachimism in
Renaissance Italy», 148-152; Ottavia Niccoli: «Le profezie cinquecentesche prima e dopo il
Sacco di Roma», 153-155; Germana Ernst: «Il ruolo profetico di Gioacchino da Fiore nel
pensiero di Tommaso Campanella», 156-158. Kernstück des Bandes ist ein «La tradizione

manoscritta dei testi gioachimiti» betiteltes Kapitel. Es handelt sich um ein ebenfalls
chronologisch strukturiertes illustriertes Verzeichnis von Handschriften, die auf knapp
250 Seiten ausführlich beschrieben werden (159^407). Aus jedem Codex ist eine Seite in
Farbe wiedergegeben. Es schliessen sich ein nützliches kommentiertes Verzeichnis der
Schriften Joachims (409-416) und eine Bibliographie (419^437) an. Das opulent gestaltete

Buch bietet eine zuverlässige Bilanz der Joachim-Forschung der letzten Jahrzehnten
und ist auch als Einführung in das Oeuvre des von Dante geschätzten «abate di spirito
profetico dotato» geeignet, wobei das Handschriftenverzeichnis eine wichtige
Forschungsleistung darstellt. Insgesamt betrachtet, ist der Band somit als ein Meilenstein in
der Joachim-Forschung anzusehen.

Erlangen Michele C. Ferrari

Georg Schmidt u.a. (Hg.): Kollektive Freiheits vorstellungen im frühneuzeitlichen Europa

(1400-1850), Peter Lang, Frankfurt a. M., 2006 (=Jenaer Beiträge zur Geschichte, Bd.
8), 558 S.

Freiheit gehört zu den prominenten gedanklichen Konzepten ebenso der frühneuzeitlichen
Staatstheorie wie frühmoderner Massenbewegungen. Entsprechend reich sind die bislang
vorliegenden Forschungen, auf deren Schulter der vorliegende Sammelband zu stehen
kommt. Das (zumindest in dieser paneuropäischen Breite) grundsätzlich Neue dabei ist,
dass nun nicht mehr länger kumulierte Einzel- oder Teilfreiheiten betrachtet werden, wie
das bei traditionellen Konzepten wie dem der «Ständefreiheit» der Fall war, sondern wieder

Fragen ganz grundsätzlicher Art, nach politischer Partizipation und Machtkontrolle,
gestellt werden. Der Blick auf Privilegien und überkommene Rechte, mit denen die
politischen Akteure mitunter ihre Freiheitsvorstellungen zu verwirklichen und zu begründen
suchten, ist dabei keineswegs ausgeschaltet, sondern vielmehr mit einer Metaebene
politischer Willensbildung verwoben, auf der es - ganz gleich, ob diese, wie beispielsweise
im Reich, ein ideelles Konstrukt blieb - galt, solche Rechte nicht nur zu verteidigen,
sondern wenn möglich zu monopolisieren und zu tendenziell unabhängigen Partizipationsfaktoren

auszuweiten. Solche Freiheitsentwürfe wirkten nicht nur Identität stiftend nach
innen, sondern in gleichem Masse auch trennend nach aussen. Nicht zuletzt deshalb

mögen solche Entwürfe im Verlaufe der Neuzeit immer stärker auch national besetzt
worden sein.

Die insgesamt einunddreissig Beiträge im Einzelnen angemessen vorstellen zu
wollen, wäre an dieser Stelle weder sinnvoll noch überhaupt möglich. Sie gruppieren sich
in vier Grosssektionen, die allerdings in ihrer Allgemeinheit grösstenteils noch immer
ausgesprochen heterogene Beiträge unter sich vereinen. Der Frage nach der
«Legitimierung kollektiver Freiheitsentwürfe» wendet sich die erste Sektion zu. Solchen
Legitimationsdruck kann beispielsweise der Beitrag von Klaus Dicke (S. 61-72) sinnfällig vor
Augen fuhren, der sich dem Problem frühneuzeitlicher Völkerrechtsideen in einer Welt
zuwenden, in der eine Vielzahl von Staaten jeweils für sich beanspruchten, die societates
perfectae darzustellen. Die zentrale Bedeutung der Antikenrezeption streichen dagegen
die Beiträge von Vielberg (S. 73-90), Manger (S. 91-104) und Müller (S. 105-120)
heraus.

Der zweite, wahrhaft europäisch ausgerichtete Teil des Bandes widmet sich nationalen
und vorstaatlichen Freiheitsdiskursen in ihrem Verhältnis zur jeweiligen Verfassungsentwicklung.

Besondere Berücksichtigung findet dabei Ostmitteleuropa mit Beiträgen bei-

SZRKG, 101 (2007)



544 Rezensionen - Comptes rendus

spielsweise zu Böhmen und Mähren (Büzek/Vybial, S. 239-250), Polen (Bömelburg, S.

191-222 und Opalihski, S. 223-238), Slowenien (Prunk, S. 279-284), oder Ungarn
(Varga, S. 267-278), finden daneben aber auch Skandinavien (Nordin, S. 145-158 und
Olden-Jörgensen, S. 285-294), Spanien (P. Schmidt, S. 295-313), die Eidgenossenschaft
(Maissen, S. 133-144) und das Alte Reich (G. Schmidt, S. 159-190). Diese Sektion führt
besonders deutlich die Spannbreite der unterschiedlichen Diskurse in den europäischen
Staaten der Frühneuzeit vor Augen: Während beispielsweise in Osteuropa vor allem die
Ständeauseinandersetzungen politische Dynamik in die Diskussion um den Freiheitsbegriffe

einbrachten, scheint im Schweden des späteren 17. Jahrhunderts sogar der
ständische Freiheitsdiskurs durch eine besondere Betonung der königlichen Zentralgewalt
verdrängt worden zu sein.

Die dritte Sektion fragt nach Erscheinungsformen «kollektive[r] Freiheit und indivi-
duellefr] Religionsfreiheit». Naturgemäss kommen hier vor allem Forschungen zu
Reformation und Konfessionalisierung zu Wort. Es zeigt sich, wie vielfältig die Verbindungen

religionspolitischer Forderungen mit weiterreichenden Freiheitskonzepten waren.
Besonders grundlegend behandelt das Joachim Whaley (S. 397-417), wenn er über
«religiöse Toleranz als Menschenrecht» handelt. Er stellt eine «eigentümlich deutsche
Besonderheit» fest: Gerade durch die Einschränkung des Religionsausübungsrechtes 1555
und 1648 sei - gleichsam positiv umgedeutet - die Frage nach dem
Religionsbestimmungsrecht seiner spezifischen Spannung beraubt worden. Luise Schorn-Schütte (S.
329-352) fragt in ihrem pointierten Beitrag, inwieweit seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
von einem spezifisch protestantischen Freiheitsbegriff gesprochen werden kann. Andere
Beiträge wenden sich der Konfessionsproblematik in England und Holland (Gelderen, S.

353-352), in Österreich (Strohmeyer, S. 363-380) und in Böhmen (Bahlcke, S. 381-396)
zu, während Volker Leppin (S. 317-328) eine an sich alte Frage neu bedenkt: Er deutet
Luthers Rezeption im Bauernkrieg als produktive Adaption auf die konkrete Lebenssituation

der Bauern und setzt sich damit von bisherigen Bewertungen ab.

Im vierten und letzten Abschnitt wird «kollektive und bürgerliche» Freiheit und damit
vor allem das Aufklärungszeitalter behandelt. In diese Zeit fällt namentlich die Kontu-
rierung und breite Durchsetzung der Idee einer verfassungsmässig garantierten Freiheit
des Einzelnen, die der Staat zu garantieren habe. Dabei bildet der Beitrag von Hans-
Werner Hahn (S. 515-536) einen gelungenen Abschluss, der am deutschen Beispiel noch
einmal die grundlegende Spannungen zwischen (der) plural verfassten «alten
Freiheiten)» und dem zu Beginn des 19. Jahrhunderts sich bahnbrechenden Gedanken der

Rechtsgleichheit aufnimmt.
Den Einzelbeiträgen geht eine umfängliche Einleitung der Herausgeber (S. 1-24)

voran, die versucht, die im Einzelfall doch sehr disparaten Beiträge thematisch zu bündeln
und aufeinander zu beziehen - was nicht immer überzeugend gelingt. Vor allem aber
vermag diese Einleitung Perspektiven aufzuzeigen, bei denen nun anzusetzen sein wird.

Ein derartig substantieller Band wäre sicher einer umfassenderen Indizierang wert
gewesen. So bleibt manches, wird zu fürchten sein, verborgen. Das mindert freilich nicht die
überreiche Fülle von Informationen, die dem Forscher mit den hier versammelten
Beiträgen nun vorliegt. Es bleibt allerdings zu hoffen, dass das hier versammelte
ideengeschichtliche Potential und Material bald auch wieder stärker synthetisierend aufgegriffen
werden wird.

Bochum Hiram Kümper

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen Comptes rendus 545

Frauke Volkland, Konfession und Selbstverständnis: Reformierte Rituale in der
gemischt-konfessionellen Kleinstadt Bischofszell im 17. Jahrhundert. Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2005.

In ihrer Basler Dissertation untersucht Frauke Volkland einen Themenbereich, der in den
letzten Jahren eine historiographische Blüte kennt: konfessionelles Zusammenleben in der
Frühen Neuzeit. Die Gründe dieses Interesses liegen klar auf der Hand: es handelt sich
zunächst um die gesellschaftliche Suche nach Mitteln, die Herausforderungen der heutigen
religiösen Koexistenz - v.a. mit dem Islam - zu bewältigen; in der Geschichtswissenschaft

gibt es auch eine wachsende Unzufriedenheit mit dem Paradigma der Konfessionalisierung,

das in der deutschsprachigen Forschung der letzten Jahrzehnten dominiert hat.
Volklands Buch ist in beider Hinsicht aussagekräftig: anhand eines interdisziplinären
Dialoges mit den anderen Sozialwissenschaften gibt sie interessante Aufklärungen zu den
verschiedenen Zugehörigkeiten der frühneuzeitlichen Menschen; ihr Buch stellt auch eine
scharfe Kritik an Fleinz Schillings Modell von konfessionellen Identitäten, die nach der
Reformation «von oben» durchgesetzt worden wären und mit territorialen oder nationalen
Identitäten deckungsgleich gewesen wären.

Untersuchungsfeld ist die Kleinstadt Bischofszeil, im heutigen Kanton Thurgau: sie
war zugleich Gemeine Herrschaft der Eidgenossenschaft und Herrschaft des Bischofs von
Konstanz. Die Mehrheit der Bevölkerung war reformiert, aber die katholische Minderheit
nahm im Laufe des 17. Jh. nicht zuletzt durch Rekatholisierangspolitik des bischöflichen
Obervogtes zu. Die reformierte Konfession fand sich also in der Defensive, anders als in
den deutschen paritätischen Reichsstädten.

Im einleitenden Kapitel stellt Volkland ihre Methoden vor: es geht ihr darum, die
Erfahrungen von historischen Subjekten mit ihrer Konfessionszugehörigkeit zu erläutern,
um die Bedeutung davon für ihr Selbstvcrständnis zu erörtern. Dazu hat sie eine Reihe
von verschiedenen Quellengattungen erschlossen: Korrespondenzen, Rats- und
Gerichtsprotokolle, Bevölkerungs- und Pfarrbücher, Selbstbiographien reformierter Pfarrer. In
einer mikrogeschichtlichen Perspektive hat sie ihre Studie um drei Fallstudien zentriert,
welche in grössere Bczugsrahmen eingebettet werden.

Das erste untersuchte Ereignis ist ein Ritual, der Hohlensteintag. Bis zur Reformation
wurde an diesem Tag das Elend der Stadt im 15. Jahrhundert angedacht, aber danach
feierten beide Konfessionen das Fest getrennt; für die reformierte Bürgerschaft war es An-
lass zur Selbstbehauptung gegenüber der bischöflichen Macht. Mit der Verhärtung der
konfessionellen Verhältnisse im Laufe des 16. Jahrhunderts kriegte das Ritual eine neue
Dimension, diejenige der Rückbesinnung auf die Reformation und auf den Bildersturm.
Für die Reformierten ging es darum, den alten Glauben zu überwinden, indem ihr Ritual
im katholischen Zentrum der Stadt stattfand.

Im volgenden Kapitel wird ein «Anti-Ritual» analysiert: junge reformierte Bürger wurden

von anti-rituellen Handlungen am Fronleichnahmfest 1677 angeklagt. Die Verfasserin
wendet zwei Methoden an: «dichte Beschreibung» des Geschehenes nach dem Vorbild
des Anthropologen Clifford Geertz zum einen, Kontextualisierung der Ereignisse zum
anderen. Gemäss Volkland lässt sich das anti-rituelle Handeln durch die Politik des
bischöflichen Obervogtes erklären: letzterer versuchte, die Ämterparität zwischen Katholiken

und Reformierten einzuführen, und reformierte Bürger zur Konversion zu bewegen.
Die Akteure von 1677 waren namentlich mit der Rekatholisierungspolitik des Obervogtes
konfrontiert und erfuhren die Schwächung ihrer politischer Rolle als reformierte Bürger.
Dabei handelte es sich laut Volkland nicht um eine Abgrenzung von den Katholiken
seitens der Bürger, sondern um eine Abgrenzung von den Machtspielen des Obervogtes.
Im Vergleich zum nachbarschaftlichen Miteinander von Reformierten und Katholiken, so
im benachbarten Appenzell, habe das gemischtkonfessionelle Zusammenleben in
Bischofszeil, so Volkland, dazu beigetragen, «dass sich die symbolische Ordnung ausgefeilt
und nicht so offensichtlich die andere Religion verunglimpfend präsentierte» (137) - eine
interessante und wahrscheinliche Hypothese.

SZRKG, 101 (2007)



546 Rezensionen - Comptes rendus

Im letzten Kapitel behandelt die Autorin die Konversion eines reformierten Bürgers
zum Katholizismus im Jahre 1666. Hier will sie das Verhältnis zwischen Konversion und
rituellem Handeln analysieren, sowie die Konversion in ihren interaktionistischen Kontext
einordnen. In diesem Falle geht es um Bezugsgrappen und soziale Identitäten. Während
die Verwandten des Konvertiten ihre Familie konfessionell definierten und die
Konversion seine Ausschliessung aus der familiären Bindung verursachte, verstand er sich
selbst nach wie vor als Mitglied der Familie. Der Fall gibt Anlass zu allgemeineren
Aussagen zu den Konversionen in Bischofszsell und in den Gemeinen Herrschaften: sie

bezeugen die Durchlässigkeit der konfessionellen Grenzen, aber auch, wie die
Konfessionszugehörigkeit für spezifische Interessen instrumentalisiert wurde. Volkland untersucht
auch Fälle von Mischehen - ein Thema, das für die Eidgenossenschaft noch kaum untersucht

ist. Anhand beider Phänomenen sei gemäss Volkland festzustellen, dass im Laufe
des 17. Jahrhunderts «die religiösen Grenzen prinzipiell schwimmend [blieben], sich
allerdings zunehmend im engeren Kontext von Familie und Haushaltung [verhärteten]» (187).

Schlussendlich stellt Volkland fest, dass Konfessionzugehörigkeit nur einen für die
persönliche Identität relevanten Lebenszusammenhang bildet, und dass sie zusammen mit
anderen Zugehörigkeitsformen - Mitgliedschaft in einer Stadgemeinschaft, einer sozialen
Gruppierung und einer Familie - untersucht werden muss. Weiter betont sie den Wert der
mikrohistorischen Methode: sie verdeutlicht die Unterschiede zwischen den Formen des

Zusammenlebens, gemäss ihrem paritätischen oder nicht-paritätischen Charakter, der
Anzahl der Konfession, usw. Der Fall Bischofszells zeigt, dass die Konfession in ihrer Funktion

gerade dort in den Hintergrund treten konnte, wo sie eine ständige Rei bungs fläche
darstellte.

Die tiefgreifende Analyse und sorgfältige Kontextualisierung der Ereignisse
veranschaulicht die verschiedenen Zugehörigkeitsformen, die politischen Gegensätze zwischen
den reformierten Bürgern und den bischöflichen Vögten sowie die Veränderungen der re-
ligiösen-politischen Rituale im Laufe der Zeit; damit tritt die Komplexität der
konfessionellen Verhältnisse in den Gemeinen Herrschaften in den Vordergrand. Dabei gilt
es, einige Mängel festzustellen. Zunächst werden vor allem die Standpunkte der
reformierten Bürger und der katholischen Obrigkeiten hervorgehoben, aber zu wenig derjenige
der katholischen Bürger; vielleicht hängt es mit der Quellenlage zusammen, aber die
Verfasserin hat sich vor allem für die zweitrangige Stellung der Reformierten interessiert.
Während Volklands interdisziplinäre Vorgehensweise vorbildhaft ist, scheinen mir manche

theoretische Erörterungen (beispielsweise zum rituellen Drama, 24-28, und zur
Relevanz der Untersuchung des rituellen Handelns für die Erforschung der Konversionen,
143-144) nicht unentbehrlich gewesen zu sein. Schlussendlich gilt es zu fragen, ob das

Paradigma der Konfessionalisierung, gegen welches die Verfasserin sich erhebt, völlig
überholt sei: anhand der Konversionen sowie der Rekatholisierungspolitik des Bischofes
von Konstanz stellt die Verfasserin fast, dass eine Verhärterung der konfessionellen Fronten

im Laufe des 17. Jahrhunderts stattgefunden hat; konfessionelle Konflikte und
Konfessionalismus waren also vorhanden. Volklands Buch stellt nichts desto weniger einen
wichtigen Beitrag zur Erforschung der religiösen Koexistenz in der Eidgenossenschaft
und im Europa der Frühen Neuzeit dar.

Amsterdam Bertrand Forclaz

Hubert Wolf, Index. Der Vatikan und die verbotenen Bücher. München, Verlag C. H.
Beck, 2. durchgesehene Auflage 2006, 303 S. und 10 Abb.

Bücherverbote geniessen heute keinen guten Ruf. Sie werden als Bevormundung freier
Menschen empfunden. Dabei vergessen die Kritiker, dass Bücherverbote in der frühen
Neuzeit ab dem 16. Jahrhundert bis zur Aufklärung und der Französischen Revolution zu

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 547

den selbstverständlichen Instrumentarien staatlicher und kirchlicher Ordnungspolitik
gehörten. Druckerlaubnisse als Vorzensur. Bücherverbote oder Indizierungen als
Nachzensur waren sozusagen der «Normalzustand», sowohl im England Fleinrichs VIII oder in
Frankreich des Sonnenkönigs Ludwig XIV. ebenso in den verschiedenen Territorien des

Heiligen Römischen Reiches Deutscher Nation. Universitäten und Fakultäten unterzogen
Druckwerke einem genau so strengen Examen wie evangelische Konsistorien und
Oberkirchenräte oder katholische Bischöfe und ihre Ordinariate. Bis ins 19. Jahrhundert
herrschte das Beschlüsse- und Zensursystem Metternichs. Genau so verbot der Papst als

Oberhaupt der katholischen Kirche Bücher, die den katholischen Glauben zu gefährden
schienen, Zuwiderhandlungen zogen ernsthafte Konsequenzen nach sich.

Der erste römische Index erschien 1559 mit vielen pauschalen und summarischen
Indizierungen. Der Index librorum prohibitorum sollte eine totale Kontrolle des Buchmarktes
erreichen. Das gelang jedoch nie. Vcrhasst waren die Undurchsichtigkeit der römischen
Buchzensur, das mangelnde Verteidigungsrecht der Angezeigten und die dort herrschende
Geheimniskrämerei.

Seit 1998 sind die Archive der Indexkongregation und der Römischen Inquisition der
Forschung zugänglich. Die Akten sind praktisch vollständig vorhanden und führen was
die Büclicrzensur betrifft - bis zur Aufhebung des Index durch Paul VI im Jahre 1965.

Hubert Wolf von der Universität Münster, der Leiter des von der deutschen
Forschungsgemeinschaft finanzierten Langzeitprojektes «Römische Inquisition und
Indexkongregation», führt in seiner Arbeit interessante Fälle von Verhandlungen vor der
römischen Zensurbchörde an. So wurde der Benimmpapst Adolf Freiherr von Knigge (1751-
17796) zw ei Jahrzehnte nach seinem Tode bei den römischen Zcnsurbehörden denunziert.
Knigge bot manche Angriffsflächen, da er als gefährlicher Illuminât galt. Die Indexkongregation

lehnte es jedoch ab, sich mit ihm zu beschäftigen. Einen echten Nachteil erlebte
der führende Ellwanger und spätere Tübinger Theologe Johann Sebastian Drey (1777-
1853). der nicht zum ersten Bischof der neu gegründeten württembergischen Diözese
Rottenburg gewählt wurde, da er in Rom denunziert worden war. Obwohl das beanstandete
Büchlein nicht auf dem Index landete, genügte das blosse Gerücht eines gegen ihn hängigen

Zensurverfahrens. um ihn als Bischofskandidaten zu verhindern. Hingegen gelangte
der Dichter Heinrich Heine 1836 auf den Index: Drei seiner Werke seien voller Irrtümer,
Gotteslästerungen und Unanständigkeiten und enthielten Grundsätze, die den Umsturz der
sozialen Ordnung beabsichtigten. Die Initiative zur Indizierang Heines ging vermutlich
von Mettermeli aus.

Einer der interessantesten Fälle war jener des Oratorianerpaters Augustin Theiner. In
frühern Jahren wurde eines seiner Werke indiziert; später kam er nach Rom und wirkte
selbst als Zensor. Nach einigen Jahren wurde er Präfekt des Vatikanischen Geheimarchivs.

1870 jedoch von Pius IX abgesetzt, weil er den Bischöfen der Minorität auf dem
Ersten Vatikanum die Geschäftsordnung des Tridentinums ausgehändigt hatte. Der
bekannte Papsthistoriker Leopold von Ranke geriet ebenfalls in die Schusslinie der
Indexkongregation. Die Indizierang der von Ranke nicht autorisierten französischen Ausgabe
der «Päpste» unterblieb, während Rankes Originalausgabe auf Deutsch 1841 der Zensur
zum Opfer fiel: es ging dabei um den sogenannten «Historischen Primat», also um die
geschichtliche Entwicklung des Papsttums.

Onkel Toms Hütte der amerikanischen Autorin Harriet Beecher Stowe und Karl Mays
«Winnetou» entgingen der Indizierung, ebenfalls der bekannte Bischof von Regensburg.
Johann Michael Sailer, der vierzig Jahre nach seinem Tode in eine undurchsichtige Intrige
im Zusammenhang mit dem Seligsprechungsprozess von Clemens Maria Hofbauer
verwickelt wurde. Aber die Konsultorenversammlung lehnte eine Verurteilung Sailers ab.
und die Akten verschwanden zeitweilig und konnten den zuständigen Stellen nicht vorgelegt

werden.

SZRKG. 101 (2007)



548 Rezensionen - Comptes rendus

Der altkatholisch gewordene Priester Franz Xaver Reusch (1825-1900) hatte in den
Jahren 1883 und 1885 ein Buch unter dem Titel «Der Index der verbotenen Bücher als

Beitrag zur Kirchen- und Literaturgeschichte» verfasst. Sein vorzügliches Werk wurde
zum Anlass für eine grundlegende Reform der römischen Buchzensur und führte zur
Indexreform unter Leo XIII.

Im Modernismusstreit erlebte der Index der verbotenen Bücher eine neue Renaissance.

Georg Tyrell (1861-1909), Alfred Loisy (1857-1940) und weitere Reformtheologen wurden

mit ihren Werken verboten. In der Nazizeit gelangte Alfred Rosenberg mit dem «Mythos

des 20. Jahrhunderts» auf den Index, nicht jedoch Hitlers «Mein Kampf». Nach dem

Zweiten Weltkrieg ging die Zahl der Indizierungen stark zurück. Der römische Bannstrahl
traf meist noch «progressive» katholische Theologen, z.B. Otto Karrer oder den Dominikaner

Marie Dominique Chenu. Nach dem Zweiten Vatikanum löste Paul VI. das Problem,

indem er den Index der verbotenen Bücher mit dem Erlass «Integrae serviendae»

vom 7. Dezember 1965 aufhob.
Anhand der dokumentierten Fälle zeigt sich eine differenziertere Sicht der umstrittenen

Zensurbehörde. Einfache Aussagen sind dank der gründlichen Forschungen Hubert
Wolfs nicht mehr möglich.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Thomas Kaufmann, Konfession und Kultur. Lutherischer Protestantismus in der zweiten
Hälfte des Reformationsjahrhunderts, (Spätmittelalter und Reformation Neue Reihe 29)
Tübingen 2006.

Nach seiner Studie zu «Magdeburgs <Herrgotts Kanzlei») befasst sich der Göttinger
Kirchenhistoriker Thomas Kaufmann mit der lutherischen Konfessionskultur in der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts. Der Sammelband enthält zehn Aufsätze, die seit 1999
entstanden sind. Die sechs bereits publizierten Artikel wurden für diese Publikation überarbeitet.

Laut Kaufmann ist der lutherische Protestantismus der Frühen Neuzeit «eine
ausserordentlich bewegte religionskulturelle Konfiguration» (VII), die aus «den Kontexten und

Konflikten, in denen er sich <behauptete> und entwickelte») beschrieben wird. Auf dieser
Basisthese ruht die Studie. Kaufmann versteht Kirchen- und Christentumsgeschichte nicht
nur als «Geschichte bestimmter institutioneller und doktrinaler Sachverhalte und
Formationen», sondern auch als «Geschichte unterschiedlicher sozialer Gruppen. Bewegungen
und Einzelpersonen, literarischer Formen und Traditionen, mentaler Dispositionen, ritueller

und kultureller Praktiken, die sich auf Traditionsbestände christlicher oder christlich
adaptierter Überlieferungen beziehen» (VIII).

Die zehn Beiträge sind thematisch gruppiert unter den Titeln «Krisen» (Kapitel 2-4),
«Kontroversen» (Kapitel 5-6), «Konsolidierungen» (Kapitel 7-9) und «Kairos» (Kapitel
10). Das erste Kapitel ist ein programmatischer Aufsatz zur «Lutherische[n] Konfessionskultur

in Deutschland», die Kaufmann als «eine spezifische kulturelle Konfiguration» (9)
versteht. Somit grenzt er sich von der Konfessionalisierungsthese mit ihrem
modernisierungstheoretischen und etatistischen Ansatz ab, desgleichen distanziert er sich von der

Epocheneinteilung in Reformation und «konfessionelles Zeitalter». Mit dem Begriff der
«lutherischen Konfessionskultur» wendet Kaufmann sich der lutherischen Binnenperspektive

zu, die in theologiegeschichtlicher Perspektive voi allem Streitkultur um das Erbe
Martin Luthers war und apokalyptische und ordnungstheologisch-konservative Tendenzen
aufwies. Als historische Grösse war die lutherische Konfessionskultur nicht abgeschlossen,

sondern im Werden.

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 549

Das zweite Kapitel befasst sich mit «Apokalyptik und politische[m] Denken im
lutherischen Protestantismus in der Mitte des 16. Jahrhunderts». Unter Apokalyptik versteht
Kaufmann eine «Deutungsmatrix» (33), die anhand apokalyptischer Texte der Bibel sich
auf das Ende der Weltzeit bezieht, die Zeichen seiner Ankündigung deutet und die Folgen
seines Eintretens thematisiert. Die Apokalyptik ist ein Schlüsselthema des 16. Jahrhunderts.

Texte aus der Zeit des Schmalkaldischen Krieges belegen die These, dass das
apokalyptische Denken im Luthertum im Zusammenhang zur politiktheoretischen Diskussion
steht und an der Bewahrung der gottgewollten Ordnung festhält.

Das dritte Kapitel thematisiert das Ringen um das geistige Erbe Luthers, geht auf die
verschiedenen Ausgaben von Luther-Schriften und Florilegien ein und weist darauf hin,
wie in innerprotestantischen Streitigkeiten der ältere gegen den jüngeren Luther ausgespielt
wurde und Worte Luthers aus dem Zusammenhang gerissen wurden. Um Missverständnissen

vorzubeugen gab der Luther-Schüler Joachim Mörlin 1565 als erster eine Anleitung
zum Lutherstudium heraus: «Wie die Bücher und Schrifften Lutheri nützlich zu lesen».

«Die theologische Bewertung des Judentums im Protestantismus (1530-1600)» - so
der Titel des 4. Kapitels - blieb sich zwar gleich, allerdings änderte sich der Umgang mit
den Juden. Hatte Luther 1523 versucht, die Juden für den christlichen Glauben zu gewinnen,

stärkte er in den Schriften von 1538 und 1543 die von jüdischer Glaubenspropaganda
angefochtenen Christen. Später, als sich das landeskirchliche Regiment formte, mussten
die weltlichen Obrigkeiten und Geistlichen gegenüber der Judenfrage Stellung beziehen.
Die Legende des Juden Ahasver diente den Christen zur pädagogischen Erziehung.

Der Beitrag zur «Bilderfrage im frühneuzeitlicfien Luthertum» ordnet sich ein in neuere

Forschungen zum Thema. Theologisch erachtet Kaufmann die Bilder als Adiaphora,
die als Symbole christlicher Freiheit gewertet und als Ausdrucksmittel konfessionskultu-
reller Identität angesehen werden. Gerade in der Auseinandersetzung mit den Reformierten

konzentrierte sich die lutherische Kunst auf biblische, insbesondere christologische
Themen. Die interkonfessionellen Debatten führten schliesslich dazu, dass die Bilder im
Luthertum dauerhaft heimisch wurden. Die Bilder weisen mehr als einen volkspädagogischen

und memorialtechnischen Nutzen auf, sie schliessen die Ästhetik mit ein.
Im 6. Kapitel wird die «protestantische, vornehmlich lutherische Anti-Jesuitenpublizistik

zwischen 1536 und 1618» unter die Lupe genommen. Zunächst bekämpften die
Lutheraner die Jesuiten, die Erfolge erzielten, primär mit theologischen Argumenten. Später,
veranlasst durch die Akkommodationsstrategie der Societas, fürchteten sie sich vor dessen

so genanntem Vernichtungswillen, den sie als Angriff auf den Augsburger Religionsfrieden
interpretierten, denn die Lutheraner sahen sich «als Garant der deutschen Reichsverfassung

und der Friedenswahning» (298). In ihrer Polemik griffen sie auch katholische
Jesuitenkritiken auf. Ums Jahr 1600 führten die Lutheraner dann einen Zwei-Fronten-Krieg
gegen Jesuiten, die zur Staatsgefahr schlechthin geworden waren, und Reformierte und
bereiteten publizistisch den Dreissigjährigen Krieg vor.

Im 7. Kapitel «Berufskulturelle Rahmenbedingungen des lutherischen Pastorenstandes»

zeigt Kaufmann auf, dass sich die universitäre Ausbildung der Pfarrer erst mit
der Zeit durchsetzte. So waren z.B. in Mecklenburg erst um 1600 die Akademiker (etwa
75 %) in der Mehrheit. Zudem belegt Kaufmann, dass die Pastoren nicht aus dem Pfarrerstand

rekrutiert wurden, sondern aus dem «fromme[n], bildungswilligefn] Stadtbürgertum
als ganzes» (315). Die theologische Ausbildung war zugleich Persönlichkeitsbildung.

Als Fortsetzung des Werks «Die Rostocker Theologieprofessoren» schreibt Kaufmann
über die «Gutachtertätigkeit der Theologischen Fakultät Rostock». Er beschreibt das

Quellenmaterial (1558-1760) und charakterisiert die Quellengattung als solche. Anhand
einiger Fallbeispiele deckt er das Spektrum der Gutachten (Lehr- und Kirchenordnungsfragen,

Ehe- und Personal fragen) ab. Die Rostocker Theologieprofessoren verstanden ihre
Gutachtertätigkeit als geistliches Amt «in den vielfältigen, von rechtlichem und theologischem

Regulierangsbedarf betroffenen Kontexten des gesellschaftlichen und kulturellen
Lebens» (362).

SZRKG, 101 (2007)



550 Rezensionen - Comptes rendus

Im 9. Kapitel «Protestantische Reaktionen auf den Augsburger Religionsfrieden von
1555» legt Kaufmann dar, dass die Konfessionalisierungsprozesse und das Entstehen der
verschiedenen protestantischen Orthodoxien als Folgeerscheinungen des Reichsreligionsrechts

von 1555 zu deuten sind. Die lutherische Theologiegeschichte kann deshalb als
«Diskurs über die Bedeutung und die Interpretation der Confessio Augustana» (387)
angesehen werden und mündet in die Konkordienformel, ein Lehrdokument. das als Auslegung

der Confessio Augustana zu verstehen ist. Weil die Lutheraner von Reformierten
und Katholiken konkurrenziert wurden, änderten sie ihre ursprüngliche skeptische und
kritische Haltung gegenüber dem Augsburger Religionsfrieden. Dieser wurde zu einem
Dokument des lutherischen Selbstverständnisses.

Das 10. Kapitel zeigt auf, dass es um die Jahrhundertwende 1600 im Luthertum eine
vermehrte Publikation von Prophetien und Endzeitberechnungen gab und dass das

apokalyptische Wissen systematisiert wurde. Die apokalyptische Gegenwartsdiagnostik - die
bei den Lutheranern verbreiteter als bei den Reformierten und Katholiken war - vertiefte
das Interesse an der historischen Tradition, die apokalyptische Endzeitdiagnostik interpretierte

Phänomene des natürlichen und sozialen Lebens wie Unwetter, Kometen, Gestims-
konstellationen usw. Dieses verstärkte Endzeitbewusstsein diente dazu, die Gemeinde zu
stärken und das Reformationsjahrhundert in die Heiisgeschichte einzuordnen.

Das Werk gibt einen ausgezeichneten Einblick in die vielfältigen Phänomene der
lutherischen Konfessionskultur und ist trotz gewisser Überschneidungen leicht lesbar. Im
ausführlichen Fussnotenapparat werden Quellen- und Literaturnachweise zu einzelnen
Personen, Städten. Ländern oder Sachverhalten gegeben, die durch Personen, Orts- und
Sachregister erschlossen werden können.

Wettingen Christine Stuber

Felix Ackermann, Christian Franz von Eberstein (1719-1797). Ein gelehrter Domherr
des Basler Domkapitels im 18. Jahrhundert hg. vom Verein Freunde des Domes zu
Ariesheim, Schwabe, Basel, 2004, 426 S.

Christian Franz von Eberstein kann als bedeutendste Persönlichkeit und Gelehrter im
Basler Domkapitel des 18. Jahrhunderts bezeichnet werden. Eine eingehende Biographie
war ein langjähriges Desiderat. Felix Ackermann ist es mit seinem lesenswerten Werk
gelungen, ein facettenreiches Bild von Ebersteins offiziellem Wirken als Domherr, Archi-
diakon und schliesslich Dompropst zu zeichnen und gleichzeitig sein Leben als Privatmann.

Gelehrter und Sammler zu schildern. Auch wenn Eberstein ein atypischer Domherr
der Reichskirche war. wird durch seine Person die Lebenswelt des Basler Domkapitels
von der Mitte des 18. Jahrhundert in Ariesheim bis zur Vertreibung und Flucht durch
französische Truppen im Jahr 1792/93 und dem folgenden Exil plastisch greifbar.

Der erstgeborene Adlige, aus ursprünglich fränkischer Reichsritterschaft stammend,
entschied sich früh für die Klerikerlaufbahn, absolvierte seine höhere Ausbildung im
Collegium Germanicum et Hungaricum in Rom und wirkte nach seiner Priesterweihe während

zweier Jahre als Pfarrer in Kipfenberg (bei Eichstätt). Da der Eichstätter Fürstbischof
vordringlich seine eigenen Neffen versorgen wollte, verschlug es Eberstein aufgrund
seiner Römer Kontakte ins Basler Domkapitel, wo er sich schon bald als verfassungsrechtlicher

Fachmann auszeichnete. Trotz seiner Zugehörigkeit zur deutschen Reichskirche

machte sich Eberstein für ein Bündnis des Fürstbistums Basel mit der gesamten
Schweiz stark, scheiterte aber mit seinen Bemühungen.

In Ariesheim baute Eberstein eine der bedeutendsten Privatbibliotheken im süddeutschen

Raum des 18. Jahrhunderts und ein Naturalienkabinett auf, die zu Anziehungspunkten

für Gelehrte und adlige Reisende wurden. Seit 1764 unterhielt Eberstein intensive

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 551

persönliche und briefliche Kontakte zu Isaac Iselin, die bis zu dessen Tod 1782 dauerten.
Die Verbindung zu Abt Martin IL Gerbert von St. Blasien war geprägt von gemeinsamen
kirchenhistorischen und literarischen Interessen. Bereits Heribert Raab hatte Ebersteins
Briefwechsel zum Mainzer Kirchenhistoriker und letzten Wormser Weihbischof Stephan
Alexander Würdtwein entdeckt. Beide verband ihre Beschäftigung mit den Konkordaten
der Reichskirche und anderen kirchenhistorischen Fragen.

Der Biographie tut allerdings einzig Abbruch, dass das Werk weder mit einem Index
noch mit einer ausführlichen Angabe der benutzen Quellen versehen ist. Gerade weil die
Quellen zu diesem bemerkenswerten Domherr so verstreut sind, wäre es äusserst
wünschenswert gewesen, nicht nur Verweise in den Fussnoten, sondern auch eine detaillierte
Auflistung der benutzten Bestände in den einzelnen Archiven aufzuführen.

In verdankenswerter Weise wurden der Aufbau, die Inventarisierung der Bibliothek
von Thérèse Wollmann und ihr Schicksal nach dem französischen Einmarsch ins
Fürstbistum von Benoît Girard erarbeitet. Ein kommentiertes Schriftenverzeichnis Ebersteins
und ein Glossar der in der Reichskirche gebräuchlichen Termini beschliessen das lesenswerte

Werk.

Fribourg Catherine Bosshart-Pfluger

Georg Pfleiderer/Ekkehard W. Stegemann (Hg.,), Religion und Respekt. Beiträge zu
einem spannungsreichen Verhältnis (Christentum und Kultur. Bd. 5), Theologischer Verlag
Zürich, Zürich 2006. 327 Seiten.

«Stiftet oder stört Religion eine Kultur des Respekts» (16)? Dieser Grundfrage widmen
sich vierzehn Autorinnen und Autoren, zur Hälfte christlich-theologischer Provenienz,
ansonsten Religions- oder andere Kultur- und Geisteswissenschafter/innen. An Aktualitäts-
bezug dieser Thematik fehlt es nicht, man denke etwa an die Folgen des 11. Septembers
2001 oder an den etwas jüngeren Karikaturenstreit rund um «Mohammedkarikaturen» in
der dänischen Zeitung Jyllands-Posten. Ausser in einer abgedruckten Podiumsdiskussion
am Schluss des Sammelbandes sind allerdings nicht die genannten Ereignisse als solche

Gegenstand des Buches, sondern es steht die Diskussion religionskultureller Probleme in
allgemeinerer Form im Vordergrund. Aber nicht nur: Die Beiträge möchten, wie die

Herausgeber in der Einleitung deklarieren, solche Probleme «in gewissem Sinne auch zu
lösen helfen» (8).

Ein solches Vorhaben führt unweigerlich in den Bereich der Moral bzw. der Ethik,
weshalb Georg Pfleiderer zum Auftakt die Begriffe der Achtung, des Respekts und der
Toleranz unter die Lupe nimmt. Er definiert Achtung als eine Gesinnung, also eine

Grandhaltung der moralischen Be-Achtung der unveräusserlichen Würde der Person,
ungeachtet der empirischen Gestalt des konkreten Menschen. Diese nimmt erst der Respekt
in den Blick, welcher auf der Achtung gründet: Man übt Respekt gegenüber einer
konkreten Person. Toleranz schliesslich ist ein (in demokratischen Rechtsstaaten
institutionalisiertes) Ausnahmeverhalten des Stärkeren in Bezug auf den Schwächeren.

Diese erhellenden Begriffsbestimmungen werden in den weiteren Artikeln des Buches
nicht oder nicht explizit aufgenommen, so ist beispielsweise Hartmut Raguses Begriff der
Toleranz viel eher im Rahmen der Respekt-Definition Pfleiderers anzusiedeln. Einige
Autoren lösen überdies den zentralen Begriff «Respekt» von einer streng ethischen
Bestimmung durch den etymologischen Hinweis auf das lateinische «respicere» (sich
umsehen, zurückschauen, beachten). Der Kirchenhistoriker Thomas Kaufmann beschreibt so
das gründliche «Zurückschauen» auf die religiös Fremden im 16. und 17. Jahrhundert.
Eine Mischung aus Angst und Verachtung löste das «respicere» auf die «fernen Fremden»
(d. h. vor allem auf die Türken) aus; ebenso wurden die «nahen Fremden» (die Juden) als

SZRKG, 101 (2007)



552 Rezensionen - Comptes rendus

Feinde Christi und die «nächsten Fremden» (Angehörige anderer christlicher Konfessionen

in der Nachbarschaft) genau in den Blick genommen. Von Respekt in einem
ethischen Sinne kann aber nicht die Rede sein. Ähnlich zeigt der historische Rückblick
Rudolf Brandies auf den Aufstieg des Christentums in der Spätantike, wie unterschiedlich in
einem ziemlich kurzen Zeitraum das Verhältnis zwischen religiösen Gruppen sein kann.

Dass dieses Verhältnis stets «spannungsreich» war und es auch heute noch ist, deutet
bereits der Untertitel des Buches an und wird unter anderem durch die Artikel von Alfred
Bodenheimer und Gudran Schubert bestätigt. Während ersterer das Problem von Respekt
und Kultur, wie es sich für Angehörige des Judentums stellt, beleuchtet, widmet sich
Schubert dem Verhältnis des Islam zu anderen Religionen, insbesondere zum Judentum
und dem Christentum. Sie zeigt an verschiedenen Suren des Korans auf, dass bereits im
Verlaufe des Lebens des Propheten Mohammed ein Haltungswechsel diesbezüglich sichtbar

ist, so dass es «im Lauf der Geschichte bis heute keinen Konsens unter den Muslimen
über die Stellung des Islam gegenüber den anderen Religionen» (237) gab und gibt. Die
untersuchten Koranstellen könnten gegensätzlicher nicht sein, so dass Schubert folgert:
«Die islamische Religion stiftet und stört eine Kultur des Respekts. [...] Für beide sich so
strikt gegenüberstehenden Überzeugungen konnte und kann man sich auf eindeutige
Zeugnisse berufen» (242).

Unterschiedliche Auffassungen zum Umgang mit anderen Religionen innerhalb der
gleichen Religionsgemeinschaft korrespondiert in «freien» Gesellschaften mit einer Vielheit
kleinerer und grösserer religiöser Grappierungen überhaupt. Im freien Markt religiöser Anbieter
herrscht nicht immer ein Klima der Toleranz und des Respekts. Dies ist gemäss Hans G.

Kippenberg zumindest potentiell umso weniger der Fall, wenn der Staat den
Religionsgemeinschaften grössere Macht zugesteht. Kippenberg zeigt dies anhand der US-amerikanischen

Wohlfahrtsreform von 1996, in der sich der Staat zwecks Senkung der Transaktionskosten

aus dem Sozialhilfebereich zugunsten der Religionen teilweise verabschiedet.
Das Problem von Respekt und Toleranz tritt aber nicht nur zwischen verschiedenen

Religionen oder religiösen Überzeugungen auf, sondern auch innerhalb derselben religiösen

Gruppe. Darauf weist (in expliziter Form als einzige) Elisabeth Schüssler Fiorenza
hin, indem sie mangelnden Respekt christlicher Religion und Theologie gegenüber Frauen
beklagt und analysiert. Frauen füngiert dabei als Sammelbegriff für alle untergeordneten
und unterdrückten Menschen.

Wie aber soll mit den genannten Problemen umgegangen werden? Worin bestehen die
in der Einleitung angesprochenen Lösungshilfen religionskultureller Probleme? So
vielfältig die in den verschiedenen Artikeln aufgezeigten Probleme sind, so bunt ist auch der
Strauss an Lösungsvorschlägen, die es miteinander ins Gespräch zu bringen gälte.

Um mit Schüssler Fiorenza zu beginnen: Damit die systematische Unterdrückung von
Menschen zweiter Klasse durch Religion und Theologie überwunden werden kann, muss
die Rede von Gott verändert werden. Das Thema der Achtung dieser Personen «als
Menschenachtung [muss] zum Kernthema von Theologie und Geisteswissenschaften werden»
(175). Dies kann gleichsam als Verweis auf Pfleiderers Plädoyer zur Beachtung der
unbedingten Würde des Menschen gelesen werden. Davon ausgehend fordert Pfleiderer, die
Religionen sollen «ganz im Sinn und Geist der Aufklärung, in einen edlen Wettstreit
untereinander treten» (37). Ein solcher «edler Wettstreit» erfordert eine profunde Kenntnis
der eigenen, aber auch der fremden Position. In dem Sinne meint Kaufmann: «Das
wahrnehmungstheoretische <respicere> war und ist wohl eine wesentliche Voraussetzung des

sittlichen Respekts, auch in Bezug auf die Religionen» (172). Damit es zum sittlichen
Respekt kommen kann, gilt es gemäss Andrea Maihofer, die in der Aufklärung grundgelegte

Idee der Gleichheit zu überwinden. Sie enthalte eine dialektische Struktur, durch die
Anerkennung qua Gleichheit wieder in Ausgrenzung umschlagen kann: 1st dem Juden
«sein <Jude-Sein> wichtiger als sein Menschsein, fuhrt das fast unweigerlich zu seiner
Ausgrenzung und Stigmatisierung» (47). Sc fordert Maihofer eine Anerkennung des Un-

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 553

gleichen anstatt eine Ausweitung der Idee der Anerkennung des Gleichen. Annemarie Pieper

löst dieses Problem über den Begriff der Freiheit, verknüpft mit einer ethischen Forderung:

Jeder hat die Freiheit des anderen zu respektieren, als sei es seine eigene,
unabhängig von der religiösen Position. Ähnlich mutet Hartmut Raguse den Menschen zu, sie
sollen sich in einer «relativen Absolutheit», bzw. einer «toleranten Radikalität» üben. Für
die eigene Überzeugung muss der einzelne absolut einstehen, gleichzeitig aber akzeptieren,

dass sie eben nur seine eigene Überzeugung in einem Meer von anderen, auch
gegensätzlichen Meinungen darstellt. Hier erhebt Peter Schmid den Warnfinger: Religion
darf nicht als reine Privatsache abgetan werden, da Religion immer auch gesellschaftspolitisch

relevant ist. Gerade in der Schweiz tut gemäss Schmid die Beantwortung einer ganzen
Reihe von Fragen Not: Wie steht es mit der korporativen Religionsfreiheit? Muss der Staat
für die innere Struktur öffentlich anerkannter Religionsgemeinschaften die Durchsetzung
demokratischer Regeln verlangen? Welche Kriterien sollen angewandt werden?

Die Islamwissenschafterin schliesslich spielt den Ball zur Lösung der angesprochenen
Probleme implizit den Theologen zu in der Bemerkung: «Moderne Theologen sind um eine

neue, versöhnliche Interpretation [der widersprüchlichen Koranstellen zum Umgang
mit anderen Religionen, C. L.-M.] bemüht. Sie fördern damit eine Entwicklung, die die
Grundlage für ein friedliches Zusammenleben der Religion unter veränderten Machtverhältnissen

bilden könnte» (243). Es bleibt also den Theologen überlassen sich zu fragen,
wie man sich auch methodisch mit einer neuen Interpretation vom alten Streit abheben
könnte, ohne bloss mit einer weiteren Deutung entsprechender Textstellen aufzuwarten;
Schubert widmet sich in ihrem Artikel diesen Fragen nicht. Bei Reinhold Bernhardt stehen

solche Fragen aus christlicher Sicht in seinem Entwurf einer Theologie der Religionen
im Zentrum. Es geht ihm um den «Versuch, interreligiöse Achtung aus den Zentralinhalten

der christlichen Tradition zu erschliessen» (207). Ob damit eine gewisse «Christen-
rumzentriertheit)) überwunden werden kann (oder soll?), bliebe zu diskutieren.

Die vielen verschiedenen religionskulturellen Probleme und die entsprechenden Lö-
sungsansätze zu deren Überwindung zeigen die Breite und die Komplexität des gestellten
Themas auf. Der Preis hierfür ist eine gewisse Unverbundenheit der einzelnen Artikel,
was aber auch eine Stärke des Buches darstellt: Es wird auf die Frage «Stiftet oder stört
Religion eine Kultur des Respekts?» nicht eine Lösung (und schon gar nicht die Lösung)
präsentiert, sondern sehr lesenswerte Beiträge zur «kristallklaren Antwort» (288) Peter
Schmids geleistet: Es kommt darauf an...

Freiburg Claudius Luterbacher-Maineri

Reinhold Bernhardt/Thomas K. Kuhn (Hg.), Religionsfreiheit. Schweizerische
Perspektiven (Beiträge zu einer Theologie der Religionen 3), Zürich, TVZ, 2007, 218 S.

Die Basler Professoren Reinhold Bernhardt und Thomas K. Kuhn steuern mit dem
anzuzeigenden Sammelband einen bedeutenden Beitrag zu einem sehr aktuellen Thema, nämlich

dem der Religionsfreiheit, bei. Der Band ist mit neun Beiträgen kompakt, von denen

- unter Umständen mit einer einzigen Ausnahme - alle qualitativ hochwertig und
gewinnbringend sind, nicht zuletzt, weil mit der obgleich facettenreichen Religionsfreiheit ein
thematischer roter Faden durchgehalten wird. Vielleicht sind die schweizerischen
Perspektiven nicht immer vorrangig, weil doch wie so oft - und das bestimmt auch zu Recht
(siehe z.B. 19) - die Räume nach Nord-Nord-Osten sehr weit offen stehen. Zumindest gilt
dies in Zusammenhängen des Vergleichs und der Referenz - ein oberflächlicher Blick in
das Personenregister zeigt z.B., dass am häufigsten Wolfgang Huber, Jürgen Habermas
und Immanuel Kant als personelle und ideelle Quellen (im Haupttext) herangezogen werden.

Unterdessen hätten man als Vergleichsfeld manchmal - so man im deutschsprachigen
Bereich verleiben möchte - doch auch hin und wieder z.B. österreichische Verhältnisse

heranziehen können, u.a. in Bezug auf den konfessionell islamischen Unterricht in

SZRKG, 101 (2007)



554 Rezensionen - Comptes rendus

der öffentlichen Schule (183). Aber das ist nur eine etwas pingelige Randbemerkung,
denn unumwunden steht die helvetische Konföderation im Mittelpunkt der Diskussion:
Zuerst in einer historisch-genetischen Perspektive der Religionsfreiheit in der Schweiz,
mit einem Schwerpunkt auf die Zeit seit dem 18. Jahrhundert. Thomas K. Kuhn arbeitet
sich z.B. über die Rezeption von Peter Ochs' Toleranzverständnis aus der Zeit der Helve-
tik (24f) bis zur Errichtung des Bundesstaates und der Bundesverfassung 1874 vor, Mariano

Delgado analysiert darauffolgend die jüngeren Entwicklungen bis hin zur neuen
Bundesverfassung 1999, und resümiert, dass diese «einen längst fälligen Abschied vom
kulturkämpferischen Geist des 19. Jahrhunderts» (68) darstelle, aber noch nicht die neue Plu-
ralisierang der Gesellschaft - hier teilt die Bundesverfassung ein wenig das Schicksal dieses

Bandes - widerspiegle: «Dazu wird ein <Religionsartikel> nötig sein, aber auch die
behutsame Öffnung des öffentlich-rechtlichen Anerkennungssystems für die bisher <frem-
den> Religionen - mit grosser Flexibilität, aber auch mit deutlichen Auflagen.» (68). In
der historischen Entwicklung der sich herauskristallisierenden Religionsfreiheit war die
Trennung von «Recht und Moral» ein Durchbrach, wie u.a. Konrad Sahlfeld bemerkt (73,
siehe auch 141 bei Anselm historische Beispiele der Vermischung, differenzierter bei Lie-
nemann 161-164). Zudem bringt Sahlfeld interessante Beispiele (vgl. auch seinen Beitrag
im Band Der Islam in Europa, hg. von U. Altermatt/M. Delgado/G. Vergauwen, Stuttgart
2006, 233-248) der Jurispnidenz, die die schweizerische Situation auszuleuchten vermögen.

Adrian Loretan wiederum geht auf den «Grundrechtsbedarf der Religionen» ein, er
denkt über eine kirchenrechtliche Anstrengung der Inkulturation in das neuzeitliche
Menschenrechtssystem nach und fordert zusammen mit Gerhard Luf eine solche als «schöpferische

Transformation» ein, sodass die (individuelle) Freiheit der Christinnen und Christen

innerkirchlich verstärkt gesichert zu werden vermag (97f). Im Teil der
systematischtheologischen Perspektiven betont der Herausgeber Bernhardt die «Religionsfreiheit als
Recht auf Differenz» 111 er versucht die «Dimensionen des Verhältnisses von Religion
und Freiheit» (112) auszuleuchten. Bernhardt spricht u.a. davon, dass theologisch das
Postulat der Religionsfreiheit (im Nachhinein) gerechtfertigt, untermauert, aber nicht
begründet werden sollte, damit eine nötige Offenheit der rechtfertigenden Argumentation
bestehen bleibt. (Vgl. 126/127. später, nach Aufzählung verschiedener theologischer
Zugänge und zusammenfassend 134). Reiner Anselm beschreibt mittels ungewohnter
Terminologie in seinem Aufsatz die moderne Emanzipationsgeschichte der Gesellschaft bzw.
des Staates von der Religion - «Religion» wird nicht gerade als positives Moment
gesehen (146) -, mit einem Plädoyer für theologische Bildung und Ausbildung. Dem ist
vollauf zuzustimmen! Wolfgang Lienemann hingegen weist u.a. auch daraufhin, dass der
moderne Rechtsstaat, in dessen Geflecht sich Religionsfreiheit zentral ausbreitet, in seiner
Praxis mancherlei Gefahren unterliegt, dort, wo er nämlich als Machtmittel in eigener
Sache gebraucht wird (159-161). Auch heikle Fragen der Mission und Konversion (bzw.
der Apostasie) werden in diesem Beitrag diskutiert (164-169), sowie das Faktum, dass

«Religionsfreiheit tendenziell delegitimierend» (174) wirkt, und somit ein Politikum ist.

Der letzte Teil des Bandes beschäftigt sich mit einem Praxis-Feld, nämlich dem des

Religionsunterrichts und bietet zwei sehr unterschiedliche Beiträge: Katharina Frank versucht die

«Berechtigung» eines kulturkundlichen Religionsunterrichts aufzuzeigen, «oder gar seine

Notwendigkeit» (199), Kurt Schori weist auf die für Religion konstitutive Bekenntnisfrage
hin, die ein religionskundlich ausgerichteter Unterricht tendenziell unterschlage (209). Letzt-
endlich geht es in diesem Spannungsfeld auch und zentral um das, was Frank indirekt im
Abschlussabsatz ihres Beitrages erwähnt, nämlich «konkrete Konkurrenz)) (vgl. 199).

Der Band ist also eine enorme Bereicherung - dies gilt ohne grosse Abstriche für den
Vf. dieser Zeilen - und ihm ist, auch wenn er nicht unbedingt einen strengen Beitrag zur
Religionstheologie (vgl. Reihentitel) darstellt, eine weite Verbreitung zu wünschen. Denn
das Werk trägt ganz wesentlich für ein Verständnis von Religion und Freiheit in der
Schweiz bei und blickt zudem in die Zukunft.

Freiburg David Neuhold

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 555

Jürgen Barsch/Bernhard Schneider (Hg.), Liturgie und Lebenswelt. Studien zur
Gottesdienst- und Frömmigkeitsgeschichte zwischen Tridentinum und Vatikan II.
Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, Bd. 95 (=Veröffentlichungen des Abt-
Herwegen-Instituts der Abtei Maria Laach), Münster, Aschendorff Verlag, 2006, X und
582 S.

Der vorliegende Band behandelt das Verhältnis zwischen Liturgie und Lebenswelt im
Verlaufe von 400 Jahren zwischen dem Konzil von Trient (1545-1561) und dem Zweiten
Vatikanischen Konzil (1962-1965). Kriegszeiten, radikal veränderte Lebensverhältnisse, umwälzende

geistige Strömungen und politische wie gesellschaftliche Umbrüche haben das
gottesdienstliche Leben berührt. Wie reagierte die religiöse Praxis auf diese massiven Umbrüche?

In 29 Beiträgen versucht der Sammelband, erste Antworten auf diese Fragen zu bieten.
In einem interdisziplinären Austausch zwischen Liturgiewissenschaft, der historischen
Theologie, der Geschichtswissenschaft und den Kulturwissenschaften gehen Wissenschafter

den sozialen und politischen Voraussetzungen, den kulturellen und mentalitätsgeschichtlichen

Bedingungen von Liturgie und Frömmigkeit im neuzeitlichen Westeuropa nach. Es

geht immer um die Bewältigung von Krisensituationen. Aber auch die Seelsorge am
Lebensende und die Frömmigkeit im Angesichte von Leben und Tod werden untersucht.

Andreas Redtenbacher zeichnet die Entwicklung des Liturgiebegriffs vom Tridentinum

bis zum Vorabend der liturgischen Bewegung nach. Papst Pius V. veröffentlichte
aufgrund der Tricntcr Konzilsbeschlüsse im Jahre 1568 das erneuerte Breviarium
Romanum und 1570 das Missale Romanum und leitete damit einen starken Vereinheit-
lichungsprozess für die folgenden Jahrhunderte ein, obschon es vom 18. bis 20. Jahrhundert

massgebliche Liturgiereformer gegeben hat. Benedikt Kranemann untersucht die
liturgische Sprache anhand von Feldpredigten aus der Zeit des Ersten Weltkrieges. Dabei
fallen oft ungewöhnliche Vergleiche und Neuschöpfungen auf, die uns heute merkwürdig
vorkommen. Bischof Paul Wilhelm von Keppler (Rottenburg-Stuttgart) nennt
Fronleichnam eine «Truppenbewegung der streitenden Kirche», die hl. Eucharistie wird zum
«sichersten Panzerturm». Aber diese Tendenz ist nicht neu für das 20. Jahrhundert. So hat
das Rosenkranzfest seine Wurzeln in der Seeschlacht von Lepanto, die im Oktober 1571
den Sieg einer christlichen Allianz über den türkischen Gegner brachte. Der Tag des Sieges

über die Türken (7. Oktober) wurde zu einem Marienfest erhoben. Bernhard Schneider

zeigt den geringen Einfluss des industriellen Umbruchs des 19. Jahrhunderts auf die
Ritualbücher der einzelnen deutschen Diözesen auf. So enthielt das Rituale des Bistums
Paderborn Segensgebete für neue Eisenbahnlinien, das Rituale des Bistums Augsburg eine

Segensformel für den Telegraphen, während die Diözesen von Regensburg und Passau

Segnungen für Kalköfen und Hochöfen bzw. Ziegelbrennöfen oder für einen Generator
(Benedictio machinae ad excitandum lucem electricam) enthielten. Viele andere Diözesen
nahmen jedoch die industrielle Revolution überhaupt nicht zur Kenntnis. Heinrich Weyers
untersucht die Kontakte zwischen den städtischen Weihnachtsmärkten und den daraus
entstehenden Verbindungen zur Liturgie in Form von Weihnachtskonzerten und sogar
Gottesdienstangeboten. Jürgen Barsch geht den Ehejubiläen nach und sucht nach Spuren
in den Diözesanritualien des deutschen Sprachgebietes, während Winfried Haunerland
sich auf die Spurensuche zur liturgischen Feier von Priesterjubiläen begibt.

Manfred Probst untersucht Exorzismushandlungen bei Maximilian von Eynatten
(1574/75-1631) im Kontakt der damaligen Lebenswelt. Der Mensch des vorwissenschaftlichen

Zeitalters konnte viele Vorgänge der Natur nicht kausal erklären, hat daher an
Zauberei und Besessenheit geglaubt und darunter gelitten.

Die meisten Inhalte dieses Rituale sind durch eine naturwissenschaftlich geprägte
Weltanschauung überholt. Doch heute noch hat die Kirche den Auftrag, die Menschen in der
Unwägbarkeit des Lebens unter den Segen Gottes zu stellen. Werner Müller-Geib_zeigt die

Entwicklung liturgischer Texte und deren Anpassung an die gesellschaftlichen Veränderun-

SZRKG, 101 (2007)



556 Rezensionen - Comptes rendus

gen der letzten fünfzig Jahre auf. Franz Kohlschein verfolgt anhand des Bamberger Rituale

von 1724 die geistliche Begleitung der zum Tode Verurteilten. Es enthält ausführliche
Instruktionen für den Priester, der den zum Tode Verurteilten die letzten drei Tage bis zum
Schafott begleitet. Der Priester tröstet den Verurteilten und hält nach der Hinrichtung eine

Ansprache an das Volk und ermahnt es, Busse zu tun und für die Seele des Verurteilten zu beten.

Erfreulicherweise enthält der reiche Sammelband auch zwei Beiträge von Professoren
der Universität Freiburg/Schweiz. Martin Klöckener befasst sich mit den Manuale-Ausgaben

der Diözese Lausanne-Genf(-Freiburg) im 19. und 20. Jahrhundert. Im 19. Jahrhundert

erfolgte unter Bischof Marilley die konsequente Anpassung der Liturgie an das römische

Rituale. Bruno Bürki schildert das Morgen- und Abendgebet in der evangelischen
Lebenswelt von Neuenburg/Neuchatel in der Schweiz. Dieses Gebetsleben beniht auf der
Tradition von Jean-Frederic Ostervald (17./18. Jh.). Heute wird in dieser Tradition auch
die Lectio divina aus der Schule von Kardinal CM. Martini gepflegt, die in der reformierten

Kirche von Maladière abgehalten wird.
Aus dem umfangreichen Band sind nur einige Kostproben herausgegriffen, die auf die

grosse Spannweite der vielen Forschungsarbeiten hinweisen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Norbert Fischer/Markwart Herzog (Hg.), Nekropolis: Der Friedhof als Ort der Toten
und der Lebenden, Stuttgart, Kohlhammer, 2005, 280 S.

Die Beiträge des vorliegenden Sammelbands sind das Ergebnis einer 2003 in Irsee
durchgeführten, sehr interdisziplinär ausgerichteten Tagung. Nach einer kurzen Einleitung, in
welcher die Herausgeber die verschiedenen sich überlagernden Diskurse aufzeigen,
welche die Geschichte der Friedhöfe vom Mittelalter bis in die Gegenwart prägten, zeichnet

Reiner Sörries das Bild des mittelalterlichen, neben der Kirche angelegten Friedhofs,
den er - der Abgrenzung von heutigen Kirchhöfen zuliebe - als «Coemeterium» bezeichnet

haben will. Denn mit dem romantischen Kirchhof hatte das mittelalterliche Coemeterium

wenig gemein. Nach Sörries muss es eher als wüster «Acker mit Massengräbern»
(26) gedacht werden. Das Inventar, von der Friedhofsmauer über den «Beinbrecher» bis

zur Totenleuchte, diente dem Schutz der Lebenden vor den Toten, aber auch dem Schutz
der Toten selbst. Nicht Festhalten war die Funktion des Friedhofs, sondern die auch in den
Ritualen zentrale Trennung der Lebenden von den Verstorbenen.

Die folgenden Beiträge beschreiben die bereits vor der Reformation einsetzende und in
erster Linie aus hygienischen Gründen erfolgende Auslagerung aus der Stadt sowie die

Veränderungen in der Gestaltung der Begräbnisplätze. Die Aufklärung verschrieb sich der

Umgestaltung der «barbarischen Gottesäcker» in ästhetische, streng geometrisch angeordnete

Gärten (Barbara Happe), die Parkfriedhofsbewegung propagierte die mit «natürlichen»

Wasserflächen und geschlängelten Wegen ausgestattete Parkanlage als letzte Ruhestätte

(Barbara Leisner). Die Autorinnen setzen diese gestalterischen Neuerungen mit der
sich verändernden Einstellung zum Tod in Beziehung, der sich vermehrt als «Schlafes
Bruder» und nicht mehr als «Knochenmann» präsentierte, und heben Zusammenhänge
von Friedhofsgestaltung und gesellschaftlicher Ordnung hervor. So schlug sich das
Gleichheitsideal in namenlosen Reihengräbern nieder, wobei sogar der republikanisierte
Friedhof des Frankreichs der 1790er Jahre nicht auf eine Galerie zu Ehren «verdienter
Männer» der Republik verzichten konnte (52). Von den Kirchenbestattungen über die
Privatfriedhöfe und Mausoleen des Adels und des Bürgertums (Michaela Henning)
markierte die letzte Ruhestätte auch immer eine Differenz über den Tod hinaus.

Den Aussenseitern und Ausgegrenzten ist denn auch der zweite Teil des Buches
gewidmet. Sylvina Zander schildert auf der Basis eines breiten Quellenmaterials «unehrliche
Begräbnisse» vom 16. bis ins 19. Jahrhundert und zeigt, wie stark die Form der Bestattung

auch Zucht- und Disziplinieningsmittel sein konnte. Michael Prosser beschreibt den

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 557

Umgang mit ungetauft verstorbenen Kindern und die Wallfahrten der Angehörigen, welche

in der Hoffnung auf ein Wunder die Säuglingsleichname in weit entfernte Gegenden
tragen. Norbert Fischer widmet sich dem Umgang mit angeschwemmten Strandleichen in
Norddeutschland, für die - nicht zuletzt vor dem Hintergrund eines aufblühenden
Tourismus und der regionalpatriotischen Mythologisierang der Nordsee - nach 1850 eigene
Namenlosen-Friedhöfe eingerichtet wurden.

Der dritte Teil des Bandes wirft einen Blick auf neue Bestattungsrituale zu Beginn des 21.
Jahrhunderts, seien dies erstaunlich verbreitete Aschenstreuungen auf Fussballfeldern und
andere Rituale der Fussballvereinskultur (Markwart Herzog), Kreuze am Strassenrand (Andrea
Gerdau) oder «virtuelle Friedhöfe» in der Form von Internetseiten für Verstorbene (Ira
Spicker/Gudrun Schwibbe).

Die hier nicht vollständig erwähnten Beiträge können ohne weiteres einzeln gelesen
werden und bilden trotzdem ein zusammenhängendes Ganzes. Hervorzuheben ist die reiche

und instruktive Bebilderung. Insgesamt stellt der Band eine sehr lesenswerte
Annäherung an den Gegenstand Friedhof aus kulturwissenschaftlicher Perspektive dar. Als
einziger Makel kann angeführt werden, dass der Blick über das Christentum hinaus fehlt,
obwohl Gerhard R. Richter in seinem Ausblick auf den Friedhof der Zukunft festhält, dass

dieser wohl ein multikultureller Beisetzungsort sein werde.

Bern David Luginbühl

Michel Grunewald/Uwe Puschner in Zusammenarbeit mit Hans Manfred Bock
(Hg.), Le milieu intellectuel catholique en Allemagne, sa presse et ses réseaux (1871-
1963). Das katholische Intellektuellenmilieu in Deutschland, seine Presse und seine
Netzwerke (1871-1963), Bern et. al., Peter Lang, 2006, 558 S.

Seit mehreren Jahren widmet sich das Centre d'études gennaniques interculturelles de
Lorraine der Universität Metz den deutschen Intellektuellenmilieus vom ausgehenden 19.

bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts. Nach den sozialdemokratischen und den konservativen
thematisiert der neuste Sammelband die katholischen lntellektiiellenmilieus und deren
Presse - ein vierter und letzter Band zum deutschen Protestantismus ist geplant.
Theoretische Basis für die Studien ist zum einen die Milieutheorie nach Rainer M. Lepsius,
zum anderen der intellektuellensoziologische Ansatz nach Jean-François Sirinelli. Das
Ziel besteht darin, die bekanntesten bzw. einflussreichsten Zeitschriften innerhalb des
katholischen Milieus und die hinter ihnen stehenden Netzwerke und Persönlichkeiten zu
analysieren und insbesondere der Frage nachzugehen, welchen Beitrag diese zur Herausbildung

einer katholischen Identität geleistet haben. Die Fallstudien sollen auch den
milieuinternen Pluralismus aufzeigen, ein Ziel, das der Band zweifelsohne erreicht. Die
Publikation enthält sowohl Beiträge in Deutsch auch in Französisch, mit kurzen Resumes
in der jeweils anderen Sprache.

Nach einleitenden Beiträgen von Michel Grunewald und Wilfried Loth, der den heutigen

Stand der Forschung im Bereich der katholischen Subgesellschaft in Deutschland
wiedergibt, folgt ein erstes Kapitel zur Epoche des Kaiserreichs. Behandelt werden hier
etwa die «Historisch-politischen Blätter» (Hans-Christof Kraus), zeitweise das wohl
einflussreichste Organ des intellektuellen Katholizismus, oder «Der Katholik» (Philippe
Alexandre), das als Organ des Bischöflichen Priesterseminars in Mainz eine der wichtigsten
Stützen des Ultramontanismus in Deutschland darstellte. Neben diesen für die Milieubildung

zentralen Publikationen finden auch an der Grenze des Milieus anzusiedelnde
Zeitschriften Erwähnung, insbesondere solche mit völkischer Tendenz. Gregor Hufenreuter
schildert die Versuche der Zeitschrift «Das Heilige Feuer», einen Brückenkopf zwischen
katholischem Milieu und völkischer Bewegung zu bilden. Obwohl im «Heiligen Feuer»
auch radikal antisemitische Artikel abgedruckt wurden und der biologische Rassebegriff

SZRKG, 101 (2007)



558 Rezensionen - Comptes rendus

nicht grundsätzlich abgelehnt wurde, kann die Zeitschrift nach Hufenreuter letztlich nicht
als «völkisch» bezeichnet werden, da sie das Primat der Rasse über die Religion nicht
anerkannte. Von der Münchner Zeitschrift «Odin» lässt sich dies hingegen nicht
behaupten. Stark mit den österreichischen Alldeutschen verbunden, plädierte der «Odin» fur
die Erneuerung einer germanischen Religion und rief die Leser gar zur Konversion zum
Protestantismus oder zum Altkatholizismus auf. Es stellt sich hier allerdings die Frage, ob
die Zeitschrift überhaupt noch zum katholischen Milieu gerechnet werden kann. Uwe
Puschner bejaht diese Frage und sieht im Kreis um den «Odin» ein Beispiel für eine
interkonfessionell agierende Subkultur im katholischen Milieu, deren Protagonisten sich
zumindest teilweise als Dissidenten verstanden.

Das zweite Kapitel ist der Zwischenkriegszeit gewidmet. Die zentrale Fragestellung ist
hier die Haltung der untersuchten Zeitschriften gegenüber der Weimarer Republik und
dem Nationalsozialismus. Wie breit hier das Spektrum war, zeigt etwa ein Vergleich der
«Katholischen Friedenswarte» (ab 1928 «Der Friedenskämpfer», Marie-Emmanuelle
Reytier) mit den «Gelben Heften» (Jens Flemming). Während erstere als Organ des
Friedensbunds Deutscher Katholiken von Beginn weg für eine positive Haltung gegenüber
dem Völkerbund plädierte, sich stark mit der französischen Friedensbewegung beschäftigte

und sich für Frieden mit Polen aussprach, bewegten sich die von Max Buchner
geleiteten «Gelben Hefte» rechts der Zentrumspartei. Buchner beurteilte den Schwenk der
Partei ins demokratische Lager als Sündenfall und trat der Deutschnationalen Volkspartei
bei. Die Hefte blieben trotzdem mit dem katholischen Milieu verbunden, im Beirat fanden
sich neben Deutschnationalen beispielsweise auch Vertreter der Bayrischen Volkspartei
und des Zentrums.

Für die Zwischenkriegszeit werden auch Zeitschriften aus Österreich und Polen in die
Untersuchung mit einbezogen. Die stark antisemitische, von Josef Eberle gegründete
«Schönere Zukunft» (Anita Ziegerhofer-Prettenthaler) verstand sich dabei seit 1932 als
Brückenbauerin zwischen österreichischem Ständestaat und Nationalsozialismus. Im
Gegensatz dazu stand die ebenfalls in Wien erscheinende, von Dollfuss als Konkurrenz zur
«Schöneren Zukunft» inspirierte Zeitschrift «Der Christliche Ständestaat» (Elke Seefried)
in Opposition zum Nationalsozialismus. Ihrer mehrheitlich deutschen Mitarbeiter wegen
kann diese Zeitschrift bis zu einem gewissen Grad auch der katholischen Exilpresse
zugeordnet werden, was nach Alexandra Gerstner auch für die Zeitung «Der Deutsche in
Polen» gilt, die sich nach der Spaltung des katholischen Lagers in Polen 1933 ins
antinationalsozialistische Lager stellte und ebenfalls ständestaatliche Ideen vertrat.

Abgeschlossen wird der Sammelband mit einem Kapitel zur Nachkriegszeit und zur
frühen Bundesrepublik. Ins Blickfeld rücken nun vermehrt die Erosionserscheinungen
innerhalb des katholischen Milieus. Der nach dem Krieg wieder ins Leben gerufene
katholische Schüler- und Akademikerverband «Ncudeutschland» (Klaus Große Kracht)
knüpfte zwar an die Traditionen des politischen Katholizismus der Zwischenkriegszeit an
und trug diesen Geist auch in die Publizistik - etwa in den «Rheinischen Merkur» -
hinein. Mit den «Frankfurter Heften» (Michel Grunewald) und den «Werkheften katholischer

Laien» (Friedhelm Boll) entstanden aber auch Zeitschriften, die sich gegenüber
linken Bewegungen öffneten. Die «Werkheftc» gerieten in der Adenauer-Zeit auf Grund
ihrer «offenen Katholizität» in Gegensatz zur kirchlichen Hierarchie und gaben 1957 gar
eine Stellungnahme zugunsten der SPD ab.

Die insgesamt über zwanzig Beiträge zeichnen ein sehr vielschichtiges Bild des
katholischen Intellektuellenmilieus zwischen der Zeit des Kulturkampfs und dem 2.
Vatikanische Konzil. Interessant sind insbesondere die Beiträge zu Netzwerken, die zeitweilig
in Opposition zum dominanten Verbandskatholizismus standen. Zu kurz kommt leider die
Synthese. So muss sich der Leser die bestehenden Verbindungen der verschiedenen
Zeitschriften und ihrer Träger weitgehend selber erschliessen.

Bern David Luginbühl

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 559

Karsten Petersen, «Ich höre den Ruf nach Freiheit». Wilhelm Emmanuel von Ketteier
und die Freiheitsförderungen seiner Zeit, Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand
Schöningh, 2005. 404 S.

Bischof Wilhelm Emmanuel von Ketteler von Mainz (1811-1877) zählt zu den wichtigsten

Vertretern des politischen Katholizismus seiner Zeit in Deutschland. Bekannt ist er
heute vor allem wegen seines pionierhaften sozialen Engagements und wegen seiner Rolle
auf dem Ersten Vatikanischen Konzil als Anhänger der Minorität. Sein Leben ist in zwei

grossen Biographien von Otto Pfülf 1899) und Fritz Vigener 1924) beschrieben worden,
die insgesamt durch gegen 900 weitere kleinere und grössere Beiträge zu verschiedenen
Aspekten ergänzt werden. Die Werke und Briefe Kettelers wurden von 1977 bis 2001 unter

der Leitung von Erwin Iserloh in etwa 9000 Druckseiten kritisch herausgegeben, die
Hirtenbriefe liegen in einer Ausgabe von 1904 vor, die Predigten in einer zweibändigen
Ausgabe von 1878.

In seiner Kieler Dissertation über den Freiheitsbegriff bei Ketteler nutzt Karsten Petersen

die gute Ouellenlage. Die Betrachtung des Wirkens des Bischofs von Mainz von 1848
bis 1877 wird zu einem informativen Gang durch drei Jahrzehnte Entwicklungsgeschichte
des politischen Katholizismus in Deutschland, die 1870 zur Gründung des «Zentrums»
führte. Der in Münster geborene und aus einer westfälischen Adelsfamilie stammende
Ketteler schlug zuerst eine juristische Laufbahn ein. Infolge der Flaltung Preussens im
Kölner Kirchenstreit änderte er jedoch seinen Lebensplan, studierte Theologie, wurde
1844 zum Priester geweiht und 1846 Pfarrer im westfälischen Hopsten. Mit seiner Wahl
zum Abgeordneten für die Frankfurter Paulskirche 1848 wurde er bekannt und schuf
dadurch die Grundlage für den raschen Aufstieg in der Hierarchie. Er wurde 1849 Propst
von St.Hedwig in Berlin und schon 1850 - nach einigen Turbulenzen - Bischof von
Mainz, ein Amt, das er bis zu seinem Tod 1877 bekleidete.

Die Freiheit gehört zu den zentralen Werten des 19. Jahrhunderts. Das Ringen um sie

begleitete die Entstehung der modernen Demokratien. Für Ketteler war Freiheit ein
Begriff, mit dem je nach Optik verschiedene Interessen verfolgt werden konnten. Seine Politik

beruhte auf einem Kirchenbild, das stark von Adam Möhler und seiner organischen
Auffassung der Kirche beeinflusst war, daneben aber auch den Einfluss der Neuscholastik
zeigte. Dementsprechend war für ihn Freiheit «die freie Selbstbestimmung des Menschen
zum Guten, verbunden mit freier Wahl und insbesondere mit der Möglichkeit der Wahl
des Bösen.» Er präzisierte aber: «Die sittliche Freiheit ist nicht ein Recht zum Bösen,
sondern die innere, freie Selbstbestimmung zum Guten, verbunden mit freier Wahl, mit der

Möglichkeit des Bösen und mit Ausschluss des äusseren Zwanges» (64).
Zu den Faktoren, welche Kettelers Freiheitsbild prägten, gehörten auch gesellschaftliche

Strukturen wie der Staat - für den er die Monarchie als Form bevorzugte - und die
Familie als Grundlage der Gesellschaft. Kettelers Weltbild zeigte romantisch-konservative

Züge. Die Neigung zur korporativen Selbstverwaltung war fur ihn typisch germanisch,

eine Ansicht, in der auch eine gewisse Abneigung gegenüber Frankreich bzw. dem
Romanischen durchscheint. Wie die Romantiker idealisierte er das Mittelalter und
bedauerte, dass es durch die Reformation zerstört worden sei. Absolutismus, Liberalismus
und Sozialismus lehnte er ab, wobei er den Sozialismus als eine konsequentere Form des

Liberalismus erachtete. Den Kapitalismus kritisierte er scharf, polemisch und gelegentlich
antisemitisch. Wertpapierhandel, Banken- und Börsenwesen bezeichnete er einmal als
«modernes Raubrittertum» (131).

Nach der soliden, manchmal etwas weit geschweiften Herausarbeitung der Grundlagen
für Kettelers kirchenpolitisches Denken wendet sich die Untersuchung seinen
Argumentationsmustern in den politischen und kirchenpolitischen Auseinandersetzungen der Zeit
zu. Dabei lassen sich vier Phasen unterscheiden.

SZRKG, 101 (2007)



560 Rezensionen - Comptes rendus

1848 ging Ketteler mit Begeisterung für die Freiheit und Einheit des deutschen Volks
in die Paulskirche. Es ging ihm um die Befreiung der Gesellschaft und der Kirche von der
obrigkeitlich-bürokratischen Beschränkung. In den Diskussionen stellte er jedoch bald
fest, dass die Gemeinsamkeit mit Liberalen und Demokraten gering war. Zwar argumentierten

alle mit der Freiheit, der Begriff war jedoch ein undifferenziertes Schlagwort.
Ketteler vertrat nicht wie die Mehrheit ein individuelles, der Moderne verpflichtetes
Freiheitsbild, sondern ein konservativ-kooperatives. Als er bemerkte, dass er seine Vorstellungen

nicht verwirklichen konnte, trat er am 22. Januar 1849 zurück.
Kettelers Amtsantritt als Bischof von Mainz fiel zeitlich mit der einsetzenden Reaktion

zusammen. Die Freiheitsthematik geriet in dieser zweiten Phase, die rund zehn Jahre dauerte,

in den Hintergrund. Stattdessen arbeitete Ketteler realpolitisch erfolgreich mit den
staatlichen Machthabern zusammen.

Die dritte Phase setzte mit dem Aufschwung der italienischen Einigungsbewegung
1859 ein. Angesichts der Angriffe auf Kirche und Papst gewann der kirchliche Freiheitsbegriff

neue Aktualität. Dabei versuchte Ketteler, die Begriffe Gewissens- und Religionsfreiheit

kirchlich umzudeuten, mit dem Ziel, die an sich eingeschränkte Freiheit innerhalb
der Kirche als mit der Moderne und dem gemischtkonfessionellen Staat vereinbar
darzustellen. Dabei musste die Tatsache überdeckt werden, dass die innere Flaltung der Kirche,
wie sie etwa im Syllabus zum Ausdruck kam, durchaus in fundamentalem Gegensatz zum
modernen Zeitgeist stand.

Ausgangspunkt der vierten und letzten Phase war die Schaffung des Deutschen
Reiches 1870. Es ging den Katholiken darum, sich im neuen, preussisch und damit protestantisch

geprägten Gebilde zu positionieren. Nach aussen versuchte Ketteler für die Kirche
staatlichen Schutz zu bekommen, nach innen, Freiheit im Sinn korporativer Selbstverwaltung

zu sichern. Zentral in seinem Argumentationsmuster war die Gleichsetzung der
korporativen Freiheit als richtiger deutscher gegenüber der individuellen Freiheit als falscher
französischer Vorstellung, wodurch er die deutschen Katholiken als Vertreter des wahrhaft

Deutschen darzustellen versuchte. Diese Strategie scheiterte im Kulturkampf, als der
Liberalismus gegen die Kirche vorging. Für Ketteler bedeutete dies die moralische
Niederlage des neuen Staates. In den letzten Lebensjahren dachte er deshalb folgerichtig über
eine Trennung von Kirche und Staat als ultima ratio nach.

Die Arbeit belegt das geradlinige Ringen Kettelers um einen sicheren Platz für die Kirche

in Staat und Gesellschaft. Dabei ging es ihm vor allem um die Erhaltung der
Selbstbestimmung der Kirche nach innen, mit all ihren antimodernen Strukturen und Lehren. Als
Realpolitiker benutzte er in der kirchenpolitischen Diskussion je nach Zeitverhältnissen
andere Argumentationsmuster, um ans Ziel zu kommen. Auch wenn Kettelers Ultramontanismus

im Vergleich mit anderen Kirchenvertretetn gemässigt war, kann er keineswegs
als liberal betrachtet werden. Im Gegenteil hat er sich klug für das antimoderne Programm
der Kirche eingesetzt.

St. Gallen Cornel Dora

Elke Pahud de Mortanges, Philosophie und kirchliche Autorität. Der Fall Jakob Froh-
schammer vor der römischen Indexkongregation (1855-1864) (=Römische Inquisition
und Indexkongregation, Band 4), Paderborn, Ferdinand Schöningh, 2005, 400 S.

Die Öffnung der Archive des Heiligen Offiziums und der Indexkongregation ermöglichen
der Forschung neue Einsichten in theologische Konflikte, von denen bislang nur das
Ergebnis römischer Zensurmassnahmen bekannt war. Elke Pahud de Mortanges unternimmt
mit ihrer Freiburger Habilitationsschrift, die sie als «historische Annäherung in systematischer

Absicht» (27) konzipierte, eine Rekonstruktion der Verfahren gegen den Münchener

Philosophen Jakob Frohschammer (1821-1893). Detailliert stellt sie die einzelnen

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 561

Schritte dar, die zur Verurteilung mehrerer Schriften Frohschammers zwischen 1855 und
1863 führten. Das Ergebnis mag überraschen: Mehrfach scheiterte eine geplante Indizierung

Frohschammers. Erst zusätzliche Gutachten führten die Anklagen zum Erfolg. Die
internen Spannungen innerhalb der Indexkongregation kann Pahud de Mortanges anhand
der nunmehr zugänglichen Unterlagen aufzeigen. Gleichzeitig leistet sie damit einen
wichtigen Beitrag zum Verständnis der Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts und zur
Vorgeschichte des Syllabus und des Ersten Vatikanischen Konzils.

Jakob Frohschammer, Priester, 1854 Extraordinarius und 1855 Ordinarius für Philosophie

an der Philosophischen Fakultät der Universität München, hatte 1854 eine Schrift
«Ueber den Ursprung der menschlichen Seelen» veröffentlicht. Die darin vertretene Ge-
neratianismus-Thesc nahm der Jesuit Joseph Kleutgen zum Anlass für ein Gutachten, in
dem es in einer zweiten Schicht um die Grandsatzfrage nach dem Verhältnis von ordentlichem

und ausserordentlichem Lehramt ging, Kleutgens Gutachten wurde abgelehnt. Erst
in einer zweiten Runde kam es aufgrund eines neuen Gutachtens des Jesuiten, gegen das

sich der Franziskaner-Konventuale Angelo Trauet aussprach, durch das dritte Gutachten
des irischen Benediktiners Bernard Smith zur Indizierang Frohschammers, der sich
allerdings nicht unterwarf.

Die weiteren Schriften Frohschammers, vor allem die «Einleitung in die Philosophie
und Grundriss der Metaphysik zur Reform der Philosophie» (1858) und «Ueber die Freiheit

der Wissenschaft» (1861), werden von der Autorin der vorliegenden Studie ausführlich

dargestellt und in den zustimmenden oder ablehnenden Reaktionen gewürdigt. In beiden

Schriften ging es Frohschammer um eine eigenständige Rolle der Philosophie und
damit der Vernunft gegenüber dem Glauben sowie um die Freiheit der Wissenschaften.

1860 wurde Frohschammer erneut denunziert. Jetzt witterte der Indexkonsultor
Ferdinando Mansi protestantische Tendenzen in der Philosophie des Müncheners. Doch das
Verfahren gegen die «Einleitung» wurde vertagt, ja in einer zweiten Runde sah der polnische

Konsultor Piotr Semenenko keine Veranlassung zur Indizierang. Die Indizierang
wurde wiederum vertagt. In einer dritten Runde kam dann die Schrift über die Freiheit auf
das Tableau. Wieder sprach sich Semenenko für einen Freispruch aus, wurde aber durch
zwei autorenmässig nicht zuzuordnende Gegengutachten sowie negative Gutachten von
Smith und Kleutgen überstimmt. Doch auch im Frühjahr 1862 kam es zu einer Vertagung.

Erst als der Münchener Erzbischof Gregor von Scherr im Mai 1862 Frohschammer
ultimativ zur Unterwerfung unter das Dekret von 1857 aufforderte, kam es zu einer
römischen Reaktion, diesmal aber in Form des päpstlichen Breves «Gravissimas inten) vom
11. Dezember 1862. Frohschammer unterwarf sich auch jetzt nicht, woraufhin am 08.

April 1863 seine Suspension erfolgte. Dass Theologiestudenten auch der Besuch der
Vorlesungen Frohschammers verboten wurde, rief die bayerische Staatsregierang auf den

Plan, die freilich an der Position ihres Beamten-Professors nichts ändern konnte.
Frohschammer wurde in der Folgezeit immer mehr isoliert, nicht einmal zur Münchener

Gelehrtenversammlung eingeladen. Das päpstliche Schreiben «Tuas libenten> vom 21.
Dezember 1863, in der Literatur geme als Reaktion auf die Gelehrtenversammlung bezeichnet,

greift allerdings ein zentrales Thema Frohschammers auf, nämlich «die erkenntnistheoretisch

eminent wichtige Frage des Umfangs und der Verbindlichkeit des hierarchischen
Lehramtes» (357). Auch im Syllabus vom 08. Dezember 1964 finden sich unter der
Überschrift «Rationalismus moderati«» sieben Sätze, die auf die Lehren Frohschammers zielen.

Pahud de Mortanges arbeitet in ihrer Studie heraus, dass es im Frohschammer-Konflikt
um das Verhältnis von Kirche-Theologie und den sich emanzipierenden Wissenschaften,
besonders der Philosophie, ging, von ihm und den Zeitgenossen auch als Konflikt «römische

versus germanische Theologie» wahrgenommen. Pahud de Mortanges zeigt die
Vielschichtigkeit dieser Beziehungen auf. Sie destilliert die Themen heraus, um die es in der
Auseinandersetzung ging: um Rationalismus und Traditionalismus, um Schöpfung und

SZRKG, 101 (2007)



562 Rezensionen - Comptes reneius

Kirchenbild, um Offenbarung und Gotteserkenntnis, vor allem aber um Ratio und Lehramt.

Einer aktualisierenden Anwendung enthält sich die Autorin. Für den kundigen Leser
sind die Gegenwartsbezüge offenkundig.

Vallendar Joachim Schmiedl

Walter Brandmüller, Briefe um das I. Vaticanum. Aus der Korrespondenz des Konzils-
sektretärs Bischof Fessier von St.Polten 1869-1872., Paderborn/München/Wien/Zürich,
Ferdinand Schöningh, 2005. X, 178 S.

Seit einigen Jahrzehnten steht das Erste Vatikanische Konzil unter Kirchenhistonkern in
einer kontroversen Diskussion. Sie ist im deutschsprachigen Raum einerseits geprägt
durch die von manchen als sakrilegisch empfundenen papstkritischen Arbeiten des St.Gal¬
ler Kirchenhistorikers August Bernhard Hasler und durch deren Gegner. Andrerseits
haben die vertieften und differenzierten Studien von Klaus Schatz wichtige und weitgehend
ausgewogene Resultate erbracht. In der Kontroverse wird auch immer wieder spürbar,
dass die vom Konzil 1870 schliesslich sanktionierte Unfehlbarkeit des Papsts bis heute bei
weiten Teilen des Kirchenvolks und auch der Historikerszene umstritten ist. Die Infallibilität

hat damals zum Schisma des Altkatholizismus geführt und den Kulturkampf in

Deutschland und der Schweiz ausgelöst. Eine Reihe angesehener Bischöfe insbesondere
aus Deutschland, Österreich, Frankreich und den Vereinigten Staaten, leistete in der
Konzilsaula redliche aber letzlich vergebliche Gegenwehr.

Die Quellen zu den damaligen Ereignissen sind vielfältig, umfangreich und oft nicht
einfach zu bewerten, da sie im Rahmen einer heftigen Kontroverse entstanden. Sie reichen
von der Konzilsedition Mansi über gedruckte Artikel und Streitschriften, bischöfliche
Mandate, die Konzilsakten der Bischöfe sowie Berichte Beteiligter und Unbeteiligter bis
hin zu Briefsammlungen. Insbesondere die Quellen aus dem Umfeld der beteiligten
Bischöfe sind bisher nur in geringem Umfang ausgewertet worden. Wie die in den letzten
Jahrzehnten erschienenen Ausgaben der Konzilsaufzeichnungen der Bischöfe Tizzani und

Arrigoni sowie des Einsiedler Konzilstheologen Georg Ulber zeigen, enthalten sie viele
interessante Zusatzinformationen, die erhellendes Licht auf die damaligen Ereignisse und
insbesondere auf die Atmosphäre in der Konzilsaula werfen.

Auch der Briefwechsel Bischof Joseph Fessiers (1813-1872) von St.Polten von 1869-
1872 gehört in diese Quellengattung. Fessier war von Papst Pius IX. im Frühjahr 1869

zum Konzilssekretär berufen worden und hatte somit Zugang zum innersten Zirkel der
Macht. Als Östeneicher war er mit zahlreichen Gegnern der Unfehlbarkeit bekannt,
obwohl er deren Meinung persönlich nicht teilte. Das ist an sich eine interessante Ausgangslage.

Die Erwartungen werden jedoch durch die Lektüre der von Walter Brandmüller
geleiteten Briefausgabe nicht vollkommen erfüllt. Zum einen beschränkt sich die Edition auf
die im Diözesanarchiv von St.Polten vorliegenden Dokumente, weshalb fast ausschliesslich

die Briefe an Fessier (79 Stück) und nur sechs Konzepte von ihm an seine
Korrespondenten abgedruckt sind. Der Einbezug der brieflichen Gegenstücke wäre erhellend
gewesen. Zum andern fehlt der Konespondenz der Charme und die Intimität des persönlichen

Austauschs weitgehend, da Fessier wie es scheint auch von alten Bekannten doch
mehr als Vertreter der Kurie denn als Freund wahrgenommen wurde.

Fessier war zwar Infallibilist, spielte jedoch nach dem Konzil eine insofern mässigen-
de Rolle, als er in der mehrfach aufgelegten Schrift Die wahre und die falsche Unfehlbarkeit

der Päpste 1871 das Dogma zurückhaltend interpretierte. Bischof Karl Joseph von
Hefele von Rottenburg dankte ihm dafür brieflich und regte an, für diese Auslegung eine
päpstliche Approbation einzuholen (Nr. 54). Überhaupt ragen die Briefe einiger
Unfehlbarkeitsgegner aus den ansonsten vor allem durch Formalität gekennzeichneten Stücken

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 563

hervor. Dazu zu zählen sind neben Flefele (Nr. 54, 57, 69) insbesondere Bischof Dinkel
von Augsburg (Nr. 50, 79), Bischof Greith von St.Gallen (Nr. 55), Erzbischof Deinlein
von Bamberg (Nr. 71 sowie Bischof Strossmaier von Djakovo (Nr. 83, 85). Zwar
unterwarfen sich schliesslich alle Minoritätsbischöfe dem Konzilsentscheid, doch konnten etwa
Hefele und Greith trotzig festhalten, dass die negativen Folgen, die sie befürchtet hatten,
eingetreten seien.

Konzilhistorisch interessant sind die Überlegungen des Mainzer Domkapirulars und
Konzilsberaters Christoph Moufang über die Aufnahme parlamentarischer Methoden in
die Debatte (Nr. 14). Besonders aufschlussreich für den Papsthistoriker sind die 15 Briefe
von Johannes de Montel von Treuenfest. Er berichtete aus erster Hand über die letzten Tage

des Kirchenstaats und Diskussionen um eine mögliche Flucht des Papstes, aber auch
über die in Rom nach Konzilsende fortlaufend eintreffenden Unterwerfungserklärangen
der Minoritätsbischöfe.

Die Einführung Brandmüllers ist knapp gehalten, die Einordnung ins Umfeld eher mager.

Die lapidare Bemerkung, dass die ehemaligen Definitionsgegner nach Konzilsende
«in unbezweifelbarer Loyalität zu Papst und Konzil standen», greift zu kurz. Insbesondere
Hefele, Greith und Strossmaier hätten aufgrund ihrer durchaus interessanten Konespon-
denzen eine differenziertere Beurteilung verdient. Ihre Loyalität war durchaus erlitten und
die Erfahrung des Konzils Hess tiefe Frustrationen zurück. Auch die Begründung für das

Fehlen von Briefen der Kardinäle Rauscher und Schwarzenberg ist nicht vollständig
überzeugend. Lag hier nicht doch eine persönliche Aversion vor?

Schwächen zeigt die Publikation in fonnalcr Hinsicht. Zunächst fehlen Angaben über
die Editionsprinzipien. Beispielsweise ist der Unterschied zwischen «Autograph» und

«Original» nicht klar, ebenso die Verwendung der Klammern in den Texten. Auch die Be-
nutzerfreundlichkeit lässt zu wünschen übrig. Bei den Anmerkungen zu den Personen
wird auf frühere Fussnoten verwiesen, was umständliches Blättern erfordert. Hilfreich wäre

wenigstens eine kurze Namensnennung. Für verschiedene Briefe wäre es wichtig, die

Einstellung des Korrespondenten zur Unfehlbarkeit zu kennen. Entsprechende Angaben
werden nur selten und dann willkürlich gegeben, beispielsweise zu Nr. 34. Nützlich wäre
schliesslich ein grobes Itinerar zu Fessier mit Angaben, wann er in Rom und wann in
St.Polten war. Die Edition hätte zudem an Substanz gewonnen, wenn auch Gegenbriefe
ermittelt und soweit sinnvoll publiziert worden wären.

Für eine Edition enthält der Band etwas viele Fehler. Im Brief von Bischof Greith (Nr.
55) wird Rheinfelden falsch als Theinfelden gelesen, was bei einer Konsultation des
Standardwerks von Peter Stadler über den Kulturkampf in der Schweiz wohl nicht passiert wäre.

Dass die Denkschrift der Schweizer Bischöfe an die Bundesversammlung von 1871

nicht ermittelt werden konnte, verwundert und wäre bei der Durchsicht von Stadlers Buch
ebenfalls nicht geschehen. Dieses fehlt denn auch in der Bibliographie, ebenso wie
August Bernhard Haslers Untersuchungen. Bei Nr. 69 wird auf einen Abdruck durch Brandmüller

hingewiesen, der sich aufgrund der ungenügenden bibliographischen Angaben
nicht eruieren lässt. Weitere Ungenauigkeiten sind das orthographisch falsche Zitieren
von Actons Konzilsschrift (S. 99, Anm. 8, richtig: Zur Geschichte des vaticanischen
Conciles), ein falscher Verweis vom Namen des Korrespondenten Leonrod in Nr. 46, die
fehlende Ortsangabe bei Nr. 74, obwohl der Brieftext selber einen Ort enthält, und
schliesslich bei Bischof Strossmaier (Nr. 83, 85) die Anmerkung, dass er sich selber
Strossmair schreibe, während die Edition des Autographs einige Zeilen darüber Strossmaier

lautet.
Es ist zu hoffen, dass neue interessante Quelleneditionen zusätzliche Differenzierungen

in der wissenschaftlichen Beurteilung des I. Vatikanums ermöglichen. Allerdings
lässt sich die Editionskultur gegenüber dem vorliegenden Band noch verbessern.

St. Gallen Cornel Dora

SZRKG, 101 (2007)



564 Rezensionen - Comptes rendus

Rebecca Heinemann, Familie zwischen Tradition und Emanzipation. Katholische und
sozialdemokratische Familienkonzeptionen in der Weimarer Republik, München: Oldenburg

Verlag, 2004, 349 S.

Heinemann setzt sich in ihrem Buch, das aus ihrer Dissertation an der Universität Augsburg

hervorgegangen ist, mit den katholischen und sozialdemokratischen Positionen über
die Familie in der Weimarer Republik auseinander. In fünf Kapiteln behandelt sie die
schädlichen Folgen des Ersten Weltkrieges für die Familie, den Konflikt zwischen den

Erwartungen der heimkehrenden Soldaten und den von wirtschaftlicher Not aus dem Lot
gebrachten Familien ein. Das zweite Kapitel behandelt die Weimarer Reichsverfassungsdiskussion

in Bezug auf die Familie, welche als Resultat den Schutz der Ehe, der Familie,
der Mutterschaft und der Rechte des nichtehelichen Kindes zeitigte. Im dritten Kapitel
analysiert Heinemann die Grundlagen des katholischen und des sozialdemokratischen
Familienbegriffs. Um 1920 wird in den katholischen Quellen die Familie meist als Keimzelle

des Staates angesehen, während in den sozialdemokratischen Positionen zwar die

«bürgerliche» Familie abgelehnt, aber die Familie als natürliche Gemeinschaft von Eltern
und Kindern mehrheitlich befürwortet wird. Im vierten Kapitei erläutert Heinemann die
katholischen und sozialdemokratischen Diskussionen zur Ehe. zur Liberalisierung des

Scheidungsrechts und zur Nichtehelichenfrage und schliesslich wendet sie sich dem Wandel

der Familienstruktur seit der Jahrhundertwende zu und den verschiedenen Positionen

zur Bevölkerungspolitik zu. Das Buch zeichnet sich durch grossen Quellenreichtum und

feinsinnige Analyse aus, wenn auch die Familie vor allem als Institution und weniger in
ihrer geschlechtsspezifischen Struktur zum Tragen kommt.

Fribourg Catherine Bosshart-Pfluger

Hubert Wolf/Klaus Unterberger (Bearbeiter), Eugenio Pacelli. Die Lage der Kirche in
Deutschland 1929 (=Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte, Reihe A:
Quellen, Band 50), Paderborn/München/Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh, 2006, 287 S.

Eugenio Pacelli (1876-1958) war von 1917 bis 1929 Nuntius in Deutschland, bevor er als

Kardinalstaatssekretär nach Rom berufen und schliesslich 1939 als Pius XII. den Papstthron

bestieg. Während zwölf Jahren hatte er als Nuntius, zuerst in München, dann in Berlin,

die Situation des deutschen Katholizismus kritisch betrachtet. Fast täglich berichtete
Pacelli seinem Vorgesetzten, Kardinalstaatssekretär Pietro Gaspani, über die deutsche
Situation.

Als erste Fracht der Forschungen im Vatikanischen Archiv im Rahmen der Offenlegung

der Quellen unter Pius XL (1922-1939) erscheint aus der Feder von Hubert Wolf
Pacellis Schlussrelation, die er kurz nach der Rückkehr nach Rom 1929 verfasst hat. Es ist
die Zusammenfassung seiner Erfahrungen und Beobachtungen aus zwölf in Deutschland
verbrachten Jahren. Sie wird in einer kommentierten italienisch-deutschen Edition vorgelegt.

Eine ausführliche Einleitung bietet eine erste Auswertung.
1916 wurde der bisherige päpstliche Nuntius in München, Andreas Frühwirtfi, als Ku-

rienkardinal nach Rom zurückberufen. Nachfolger wurde der bisherige Nuntius in Brasilien,

Giuseppe Aversa (1862-1917), der allerdings bereits am 9. April 1917 an
Herzschwäche starb. Für Aversa war an der Kurie eine Generalinstruktion verfasst worden, die
auf den Berichten Frühwirts basierte. Diese wurde als Instruktion auch dem Nachfolger
Aversas, Eugenio Pacelli, unverändert übergeben. Die Instruktion basierte auf der
unbedingten Neutralität des Apostolischen Stuhles (Un- und Überparteilichkeit) insbesondere

gegen Deutschland, das sich im Ersten Weltkrieg die Feindschaft fast der ganzen
Welt zugezogen hatte.

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 565

Wichtig für die Forschung sind die Hauptinstruktion und die Finalrelation zu Beginn
und am Ende einer Nuntiatur. Unter dem Signum AES Germania 1922-1930, Pos. 511

P.O. Fase. 24 findet sich eine ausführliche Relazione sulla situazione della Chiesa cattolica

in Germania vom 18. November 1929. gerichtet an Kardinal Carlo Perosi, Sekretär der

Konsistorialkongregation, Rom. Sie gibt einen zusammenfassenden Überblick über die
gesamtdeutsche katholische Kirche mit Ausnahme Bayerns, für das seit 1925 Nuntius
Alberto Vasallo di Tonegrossa zuständig war.

Pacelli berücksichtigte in seinem Bericht den Frageraster der Konsistorialkongregation,

ging aber sonst sehr selbständig vor. Er äusserte sich ausführlich über den deutschen

Episkopat. Jeder einzelne Bischof wird eingehend charakterisiert. Im besondern werden
folgende Themenkreise berücksichtigt: Ausbildung und Reinheit der Lehre, b) Ergebenheit

gegenüber dem Hl. Stuhle und seiner Vertreter vor Ort (Nuntius) und c) Charakter,
Lebensführung und Umgangsformen.

Nur 4 von 18 charakterisierten Bischöfen haben ihre Ausbildung am Collegium Ger-
manicum in Rom erhalten. Die übrigen hatten in Münster, Würzburg, München oder
Eichstätt studiert; Tübingen und Freiburg i.Br. hatten nur je ihren eigenen Ortsordinarius
hervorgebracht. Ein Studium an einer staatlichen katholisch-theologischen Fakultät
erschien Pacelli von vorneherein suspekt. Er versuchte diesen Zustand zu ändern und
forcierte in der Folge die Ernennung von Germanikern oder von Absolventen einer andern
Jesuitcnfakultät (Innsbruck) als neue Bischöfe.

Pacelli beanstandete bei den Theologieprofessoren an den staatlichen Fakultäten deren
finanzielle Unabhängigkeit von der kirchlichen Hierarchie, ferner deren übergrosse
Kritiksucht, ihren Stolz und Hochmut sowie ihren Unfehlbarkeitsdünkel. Diese
akademischen Lehrer seien zu einseitig an der Wissenschaft orientiert, woraus ein schädlicher
Einfluss auf die Priesteramtskandidaten resultiere. Nicht wenige Studenten würden an diesen

staatlichen theologischen Fakultäten von einem Geist des Misstrauens gegenüber dem
FIL Stuhl erfüllt (193). Das Theologiestudium sollte vermehrt im römischen Sinne betrieben

werden, d.h. mehr Latein, zwei volle Jahre scholastische Philosophie, stärkere
Gewichtung der spekulativen scholastischen Theologie gegenüber der sog. positiven Theologie.

Die universitäre Theologie sollte durch die deutschen Bischöfe stärker überwacht
werden, indem die Bischofsstühle gezielt durch neuscholastisch-jesuitisch ausgebildete
Bischöfe besetzt werden sollten. Ein positives Verhältnis zur deutschen Staatstheologie
scheint Pacelli nicht gefunden zu haben. Er favorisierte das Modell einer innerkirchlichen
Ausbildung der Priester in einem geschlossenen «tridentinischen» Priesterseminar.

Grosses Gewicht legte der scheidende Nuntius auf die Wahrung der katholischen
Bekenntnisschule. Dazu gehörte auch eine streng konfessionelle Lehrerbildung, die er vor
allem bei den männlichen Volksschullehrern gefährdet sah.

Zwischen dem Zentrum, der Partei der deutschen Katholiken, und der Römischen Kurie

bestand seit dem 19. Jahrhundert nie ein ganz spannungsfreies Verhältnis. Das Zentrum

setzte alles daran, seine Unabhängigkeit von der kirchlichen Flierarchie zu wahren.
Trotz aller Spannungen hielt jedoch Pacelli das Zentrum als einzige zuverlässige Stütze
im deutschen Parteienspektrum. Kritik äusserte der Nuntius auch an einigen Mitgliedern
des katholischen Frauenbundes, die im Zusammenhang mit der Abtreibungsdiskussion
eine vom kirchlichen Lehramt abweichende Meinung vertraten.

Skeptisch äusserte sich der diplomatische Vertreter gegenüber der katholischen
Jugendbewegung «Quickborn», weniger jedoch gegenüber dem 1919 gegründeten Bund
Neudeutschland. Den Volksverein beurteilte er als zu unabhängig von der kirchlichen
Hierarchie, obschon er sich im 19. Jahrhundert grosse Verdienste erworben hatte.

Wie weit war Pacelli durch seine zwölf in Deutschland verbrachten Jahre geprägt? In
der Schlussrelation war für ihn der innerkirchliche Standpunkt wesentlich und nicht etwa,
wie früher noch geglaubt woirde, der politisch bedingte Standpunkt. Sein Blickwinkel war

SZRKG, 101 (2007)



566 Rezensionen - Comptes rendus

von der römisch-neuscholastischen Optik geprägt. Wichtig waren für ihn die Konkordate,
um die Interessen der Kirche gegenüber Staat und Gesellschaft zu sichern. Die Konkordate

mit Bayern und Preussen waren Pacellis grösste diplomatische Erfolge. Zu weiten
Kreisen des deutschen Episkopates besass er ein eher distanziertes Verhältnis, insbesondere

zu Kardinal Bertram, dem Vorsitzenden der Fuldaer Bischofskonferenz. Sein
Gewährsmann war Graf Preysing, den Pacelli 1932 als Bischof von Eichstätt ernennen liess
und den er drei Jahre später als Bischof von Berlin durchsetzte. Seine Erfahrungen als
Nuntius waren für seine spätere Tätigkeit als Staatssekretär und Papst prägend. So nahm
er das Kulturkampftrauma, das bei den deutschen Katholiken über die Jahrhundertwende
hinaus nachwirkte, intensiv wahr. Im Kulturkampf waren Christen ohne den Trost der
Sakramente und ohne priesterlichen Beistand gestorben, weil der Staat Priester und Ordensleute

ins Exil gezwungen hatte und Pfarreien dadurch verwaist waren. Die Seelsorge musste

daher auf jeden Fall gesichert werden. Deswegen wurde auch am Reichskonkordat von
1933 festgehalten, obschon klar wurde, dass Regierung und Partei das Konkordat immer
wieder brachen. Die Erfahrung Pacellis mit dem Fehlschlag der Friedensinitiative Benedikts

XV. im Jahre 1917 führte möglicherweise zur Haltung Pius' XII., dass der Seelsorge
nichts vorgezogen werden dürfe, auch nicht die Aufgabe der Kirche als Anwältin aller
Menschen und auch der Menschenrechte (93).

Der Herausgeber Hubert Wolf sagt deshalb unmissverständlich: «Wer Pacelli verstellen

will, der braucht eine gründliche Analyse und (Auswahl-)Edition seiner rund 3'000
Nuntiaturberichte, die er zwischen 1917 und 1929 aus München und Berlin nach Rom
geschickt hat. Sie zeigen Pacelli ohne den Schatten des Holocaust» (93). Hier liegt
möglicherweise der Schlüssel zur Behebung vieler Missverständnisse in der Beurteilung der
Politik Pius' XII.

Meggen/Luzem Alois Steiner

Joachim Kuropka (Hg.), Streitfall Galen. Studien und Dokumente. Aschendorff Münster.

2007, 541 S. und mehr als 40 Abb.

Clemens August Graf von Galen. Bischof von Münster (1933-1946) nimmt eine bedeutende

Stellung im deutschen Episkopat während der Nazizeit ein. Er hatte den Mut, 1941

- mitten im Zweiten Weltkrieg - in der überfüllten Lambertikirche zu Münster in Westfalen

die nationalsozialistische «Euthanasie» als Mord zu brandmarken. Dabei löste er
tumultartige Proteste bei seinen Zuhörern aus. Wenn es nach Goebbels gegangen wäre,
hätte er am aufmüpfigen Bischof ein Exempel statuiert. Aber das NS-Regime wich
zurück: Kaum drei Wochen nach der Brandpredigt des Bischofs befahl Hitler den Stopp
der «Aktion T4» und beendete so die MassenVergasung erwachsener Psychiatriepatienten.

Pius XII. ernannte zu Weihnachten 1945 den mutigen Bischof neben Erzbischof Frings
(Köln) und Bischof Preysing (Berlin) zum Kardinal. Kaum war er am 16. März 1946 von
Rom nach Münster zurückgekehrt, starb er am 22. März unerwartet an den Folgen einer
Bauchfellentzündung. Bischof Galen genoss hohes Ansehen in der Bevölkerung. So war
es nicht verwunderlich, dass schon 1956, zehn Jahre nach seinem Tode, der Selig-
sprechungsprozess eröffnet wurde, der schliesslich am 9. Oktober 2005 in der feierlichen
Seligsprechung auf dem Petersplatz in Rom seinen Höhepunkt fand.

Freilich unbestritten verlief der Prozess nicht. In den 1970er und 1980er Jahren wurde
die Frage einer möglichen Nähe Galens zum Nationalsozialismus, sein Verhältnis zu den
Juden und seine Stellung in der deutschen Bischofskonferenz während der Kriegsjahre
stark diskutiert. Massive Opposition gegen Galens Seligsprechungsprozess erhoben unter
andern die sattsam bekannte Uta Ranke-Heinemann und der (inzwischen aus der Kirche
ausgetretene) Theologe Eugen Drewermann. Die Quellenlage, auf die sich beide beriefen,
war höchst zweifelhaft. Rudolf Willenborg, Verfasser einer wertvollen Studie im vor-

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 567

liegenden Sammelband, hat sie minutiös untersucht und dabei festgestellt, dass die Galen
zugeschriebenen Aussagen von ihm nicht geäussert wurden. Ebenso entpuppte sich seine

angebliche Unterstützung des deutschen Eroberangsfeldzuges gegen Russland als genau
das Gegenteil, nämlich als Friedensgebet. In ähnlicher Weise erwies sich ein Galen
zugeschriebenes antienglisches Wort als bösartige Fälschung. Sowohl Uta Ranke-Heinemann
als auch Eugen Drewermann verwendeten in verantwortungsloser Art und Weise von
ihnen nicht überprüfte Quellen, um das Ansehen von Clemens August von Galen zu
verunglimpfen.

Der vorliegende Band enthält 16 Aufsätze und eine Dokumentationssammlung, die

von Galens Denken erhellen. Die Aufsätze beruhen auf Vorträgen, die auf einer Tagung
in der katholischen Akademie Kardinal von Galen in Cloppenburg-Stapelfeld im Frühjahr
2006 gehalten wurden.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Michael Hirschfeld/Maria Anna Zumholz (HgJ, Oldenburgs Priester unter NS-Terror
1932-1945. Herrschaftsalltag in Milieu und Diaspora. Festschrift für Joachim Kuropka
zum 65. Geburtsteig, Münster, Aschendorff 2006, 818 S., 75 Illustrationen und 9 Tabellen.

Im kleinen Gebiet von Oldenburg-Süd, dem katholischen Teil Oldenburgs, wurde in den

letzten Jahren mit grosser Sorgfalt den unzähligen Schikanen, Verleumdungen, Ein-
schüchterangsversuchen, Verhaftungen, Verfolgungen und teilweise Verurteilungen des

katholischen Klerus und auch vieler Laien in der Zeit der Naziherrschaft 1932-1945
nachgegangen und dokumentarisch aufgearbeitet. In Oldenburg begann die Naziherrschaft
schon 1932. Es entstand daraus ein düsteres Bild des nationalsozialistischen Terrors. Der
Klerus von Oldenburg bewies eine bewunderungswürdige Standfestigkeit. Kaum ein
Priester lief zu den Nazis über; der Zusammenhalt innerhalb des Klerus war auffallend
stark. Das wirkte sich auch auf die ihm anvertraute Bevölkerung aus. die ihrerseits den
Widerstand mittnig und die Priester gegen starken Druck von Seiten der Gestapo und der
verschiedenen Naziorganisationen unterstützte. Mehrmals mussten sich die Staatsorgane
zurückhalten, weil sie Aufstände seitens der Bevölkerung befürchteten. Sogar Hitler
befahl, sich in der Verfolgung der katholischen Kirche Zurückhaltting aufzuerlegen, bis der

Endsieg errangen sei. Dann erst sei es Zeit, die Kirche zu zerschlagen.
Der umfangreiche Band ist dem gebürtigen Schlesier Professor Joachim Kuropka zu

seinem 65. Geburtstag gewidmet, den es nach Flucht und Vertreibung zuerst nach
Oberfranken verschlagen hatte. Seine Eltern Hessen sich dann in Münster in Westfalen nieder.
Nach seiner Promotion fand Kuropka eine Stelle als Akademischer Rat an der damaligen
Abteilung Vechta der Universität Osnabrück (seit 1995 Hochschule Vechta). Die über

vierzig Autoren sind Schüler bzw. Angehörige des Kolloquiums Katholizismusforschung
von Professor Joachim Kuropka.

Grosse Aufmerksamkeit erregte die Ausstellung über den «Löwen von Münsten).
Bischof Clemens August von Galen, die seit 1992 bis heute in über 30 Städten gezeigt werden

konnte. Kuropkas Ausstellungskatalog hat wesentlich dazu beigetragen, den positiven
Ausgang des vom Bistum Münster geführten Seligsprechungsprozesses für Kardinal von
Galen zu befördern. Dessen Seligsprechung am 9. Oktober 2005 im Petersdom in Rom
bildete den Höhepunkt dieser Bemühungen.

Diese Forschungen sind bedeutsam, um den zähen Widerstandskampf von Klerus und
Bevölkerung einer ganzen Region sorgfältig zu dokumentieren, damit den periodisch
immer wieder vorkommenden Verdächtigungen und Verleumdungen gegen die Kirche
ein deutliches Zeichen entgegengesetzt werden kann.

Meggen/Luzern Alois Steiner

SZRKG, 101 (2007)



568 Rezensionen - Comptes rendus

Lucia Scherzberg (Hg.) in Zusammenarbeit mit Werner Müller, Theologie und
Vergangenheitsbewältigung. Eine kritische Bestandsaufnahme im interdisziplinären
Vergleich, Paderborn u. a.: Schöningh, 2005.

Der zu besprechende Sammelband dokumentiert die Beiträge einer Fachtagung, die im
Januar 2005 in Saarbrücken stattgefunden hat. Der Buchtitel «Theologie und
Vergangenheitsbewältigung» ist dabei etwas unglücklich gewählt, bleibt er doch einerseits zu vage
und ist andererseits zu eng gefasst. Das Titelbild - eine graphische Realisierung des als

Titel beliebten Begriffspaars «Kreuz und Hakenkreuz» - verdeutlicht, dass es sich bei der

Vergangenheit, die es zu bewältigen gilt, um die NS-Zeit handelt. Mit Theologie ist fast
ausschliesslich katholische Theologie gemeint. Die zwölf Beiträge verteilen sich auf drei
Teile des Bandes: «Katholische Kirche und Theologie im Nationalsozialismus», «Aufarbeitung

der Vergangenheit in anderen Kulturwissenschaften», <«Erinnerang> und <Schuld>

in theologischer Reflexion und pastoraler Praxis».
Im ersten Teil geht es nur ganz am Rande um Vergangenheitsbewältigung, im Mittelpunkt

steht hier vielmehr die katholische Theologie im Dritten Reich, dargestellt anhand

ausgewählter Theologen: Kevin Spicer stellt mit dem Augsburger Pfarrer Philipp Haeuser
den typischen Fall eines «braunen Priesters» vor, der schon vor 1933 aktive Propaganda
für den Nationalsozialismus betrieb und selbst nach 1945 weitgehend unbelehrbar blieb.
Leider verfolgt Spicer Flaeusers Weg im Nationalsozialismus nur bis 1936, obwohl es
interessant wäre zu verfolgen, ob sich seine Haltung im Verlauf des Dritten Reiches, vor
allem unter dem Eindruck des nationalsozialistischen Kirchenkampfes, verändert hat.
Antonia Leugers behandelt in ihrem Beitrag einmal mehr das Verhalten der deutschen
Bischöfe im Nationalsozialismus, ergänzt durch einige Schlaglichter auf die Rezeption dieses

Verhaltens in der Geschichtswissenschaft und Kirchengeschichte seit 1945. Lucia
Scherzberg befasst sich ebenso wie Spicer mit «pro-nationalsozialistischen Theologen»
anhand der kirchenreformerischen Vorstellungen von Theologen wie Karl Adam, Michael
Schmaus und dem geistlichen Studienrat Richard Kleine. Ihr Interesse bestand in der
Vereinbarung von katholischer Theologie und nationalsozialistischer Weltanschauung auf
theoretischer Ebene. Ihrer weiteren Kaniere nach 1945 tat dies freilich keinen Abbruch.
Die drei Beiträge über katholische Theologen werden ergänzt durch Rainer Buchers Blick
auf die gegnerische Seite mit seinem Aufsatz über «Hitlers Theologie», der er eine «geradezu

verblüffende Konstanz.» bescheinigt. Es wäre im Anschluss daran aufschlussreich,
Buchers Erkenntnisse über die «Theologie» des Führers in Beziehung zu den Ergebnissen
der Forschung über seine praktische Kirchenpolitik zu setzen.

Kommt im ersten Teil des Buches die Vergangenheitsbewältigung zu kurz, fehlt im
zweiten die Theologie (was wohl durch den Untertitel des Buches aufgefangen werden
soll. Der Vergleich bleibt allerdings dem Leser überlassen und dürfte diesem aufgrund der

völlig unterschiedlichen Fragestellungen der Beiträge sehr schwer fallen): August H. Leu-
gers-Scherzberg zeichnet unter dem Titel «Unwillige Historiker» die Auseinandersetzung
um die NS-Verstrickung von Historikern wie Hans Rothfels, Theodor Schieder und Werner

Conze seit den 1990er Jahren nach. Ingo Haar stellt den Fall des Südosteuropa- und
Vertriebenenforschers Friedrich Valjavec vor, dessen Kaniere ihre Wurzeln im
Sicherheitsdienst der SS hatte. Gerhard Sauder beleuchtet die Vergangenheitsbewältigung innerhalb

der Germanistik anhand der Entstehungs- und Rezeptionsgeschichte des «Internationalen

Germanistenlexikons», in dem die Lebensläufe führender Germanisten vor und
nach 1945 dargestellt sind. Weder um Theologie noch um Vergangenheitsbewältigung
geht es schliesslich in dem Aufsatz von Jutta Held über den Kunsthistoriker «Hans Jant-

zen an der Münchner Universität (1935-1945)».
Der stärkste Teil des Sammelbandes ist zweifellos der dritte, dessen Beiträge nicht nur

dem Titel am nächsten kommen, sondern auch den grössten Erkenntnisgewinn beinhalten
dürften. Rainer Karnp'ing analysiert die «Gedanken zur jüdischen Frage», die Romano

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 569

Guardini 1952 an der Tübinger Universität vorstellte, und verdeutlicht daran exemplarisch
den Umgang katholischer Denker mit der Shoa. Kampling kann überzeugend herausarbeiten,

dass Guardini der Konkretisierung und Individualisierung von Schuld und

Verantwortung auswich und statt dessen das Konzept einer «Kollektivverantwortung» vertrat,
wobei er die katholische Kirche nicht einmal benannte. Die Ambivalenz von Guardinis
Haltung zur «jüdischen Frage» zeigt sich u. a. darin, dass er die Ausgrenzung der Juden,
obwohl als Wurzel der Shoah erkannt und kritisiert, in seiner Rede sprachlich fortsetzte.
Am Beispiel der Theologen Jürgen Moltmann, Dorothée Solle und Johann Baptist Metz
befasst sich Norbert Reck mit «Theologien nach Auschwitz als Form der Vergangenheits-
bewältigung» und fragt dabei kritisch nach Tendenzen, die NS-Zeit im Sinne eines Ruhig-
stellens zu «bewältigen». Reck plädiert tür eine Fokussierung auf die Täter und deren

Verantwortung in der Gottesrede nach Auschwitz. Dazu möchte er die Perspektive des

Widerstands in die Überlegungen einbeziehen, die verdeutliche, dass Gott in Auschwitz
nicht abwesend gewesen sei, sondern gekämpft habe und besiegt worden sei. Es sei also
nicht die kritische Frage an Gott zu richten, warum er Auschwitz zugelassen habe,
sondern an die Täter, warum sie Gott bekämpft hätten.

Katharina von Kellcnbach liefert ein sehr anregendes «protestantisches Plädoyer für
eine revitalisierte Busslehrc». Sie kritisiert, dass christliche Seelsorger in den Internicrtcn-
lagcrn NS-Tätern allzu schnell die Absolution erteilt hätten, ohne ihnen Bussleistungen
abzuverlangen, und dass sie dadurch auf Kosten der Opfer die Schlussstrich-Mentalität
der Täter gefördert hätten. Fraglich bleibt dabei allerdings, ob (empirisch übrigens nur
schwer fassbare) Beichtgespräche mit einzelnen Hinrichtungskandidaten als Beurteilungsmassstab

für den gesellschaftspolitischen Umgang von Katholiken mit der NS-Ver-
gangenheit taugen. Hier scheint an eine seelsorgliche Handlung ein Massstab angelegt zu
werden, den sie nicht nur in ihrer spezifischen Ausprägung nach 1945, sondern von ihrem
grundsätzlichen Selbstverständnis her nicht zu erfüllen vennag. Wie hätte ein zum Tode
verurteilter NS-Täter noch Wiedergutmachung für seine Verbrechen leisten sollen? Ottmar

Fuchs entwickelt schliesslich «Elemente einer Pastoraltheologie nach Auschwitz»,
die er sich «leidempfindlich, schuldsensibel und sühnebereit» wünscht. Im Zentrum seines

Konzepts stehen die Auseinandersetzung mit Sünde und Schuld und die damit
einhergehende Handlungsorientierung: Durch die Einnahme einer Perspektive der Gerechtigkeit
sollen Nachgeborene in die Lage versetzt werden, in vergleichbaren, wenn auch zunächst

ungleich harmloser erscheinenden Situationen Unrecht zu erkennen, damit sie nicht selbst

zu Schuldigen werden.
Eine viel versprechende Anregung für weiterführende interdisziplinäre Forschungen

beinhaltet der häufige kontrastierende Gebrauch der Begriffe «Täter» und «Opfere im
dritten Teil des Sammelbandes: In der Geschichtswissenschaft ist im Hinblick auf die NS-
Zeit seit einiger Zeit weniger von klar unterschiedenen Tätern und Opfern als von
Gemengelagen und Ambivalenzen die Rede. Es wird interessant sein zu beobachten, ob und
inwiefern auch die Theologie diese neuere Sichtweise aufgreift und in ihre Konzepte
integriert.

Bonn Annette Mertens

Peter Van Kemseke, Towards an Era of Development. The Globalization of Socialism
and Christian Democracy 1945-1965. Leuven 2006.

Bei ihren Bemühungen, sich nach dem Zweiten Weltkrieg international in der neu
entstandenen Ordnung zu positionieren, nehmen die Sozialistische Internationale (SI) und die
Christdemokratischen Nouvelles Equipes Internationales (NEI) mit Schwesterparteien
ihrer jeweiligen Ideologie in Asien, Lateinamerika und Afrika Kontakt auf. Die Motiva-

SZRKG. 101 (2007)



570 Rezensionen - Comptes rendus

tion, einen globalen Blickwinkel einzunehmen und sich in aussereuropäischen Gebieten
zu engagieren war primär europäischen bzw. nationalen Ursprangs und die eigentlichen
Ziele, die die beiden Lager hinaus in die Welt geführt hatten, konnten nur beschränkt
erreicht werden. Was sie aber bei ihrem Blick über die europäischen Grenzen entdeckten,
war ein neues politisches Themenfeld: die Entwicklungspolitik.

Die Situation nach Ende des Zweiten Weltkriegs bedeutete für die christdemokratischen

und die sozialistischen Parteien Europas, zwei der führenden politischen
Richtungen der Nachkriegszeit, eine Chance und die Hoffnung, mit ihren Ideen und Ansichten
die entstehende internationale Ordnung zu beeinflussen. Um ihre Kräfte europaweit zu
bündeln, organisierten sich die Christdemokraten mit den Nouvelles Equipes International
(NEI 1948) und die Sozialisten mit der Sozialistischen Internationalen (SI 1951) auf
europäischer Ebene.

Wie Peter Van Kemseke in seinem Buch «Towards an Era of Developement. The
Globalization of Socialism and Christian Democracy 1945-1965» aufzeigt, verliessen beide

Lager in den zwei Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg Schritt für Schritt ihre
westeuropäische Ileimbasis, um ihre Politik vermehrt global auszurichten.

Sowohl die Sozialistische Internationale wie auch die christdemokratischen NE!
verfolgten in der Zeit unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg die Idee, ein Europa als dritte
Kraft zwischen den beiden Supermächten USA und UdSSR aufzubauen. Diese Idee der
dritten Kraft scheiterte aber schon kurz nach Kriegsende an der Realpolitik des einsetzenden

kalten Krieges. Die stark von der British Labour Party geprägte Sozialistische
Internationale stellte sich klar hinter die USA und die Nato (Die Solidarität mit der im Krieg
stark belasteten sowjetischen Arbeiterklasse rückte rasch in den Hintergrund). Geprägt
von der Idee des abendländischen Europas, der Unterstützung eines unabhängigen Europas

mit dem Vatikan als wichtiges Zentmm und durch die Bemühungen der innerhalb der
NEI dominierenden französischen Equipe des Mouvement Républicain Populaire (MRP),
einen dritten Kräftepol zu bilden, hielten die NEI länger an der Idee eines dritten Weges
fest. Mit zunehmender Unterdrückung des Christentums in der UdSSR verdrängte der
Antikommunismus aber auch im christdemokratischen Lager zusehends die Idee eines
unabhängigen Europas zwischen den Blöcken. Wie Van Kemseke in seiner Analyse der SI
und der NEI in der Phase direkt nach dem Krieg aufzeigt, erwies sich die Idee, sich aus
dem bipolaren Spannungsfeld auszuklinken und sich darauf zu konzentrieren, die Schaffung

eines unabhängigen Europas mit der jeweils eigenen Ideologie zu beeinflussen, als
nicht umsetzbar. Man fand sich eingespannt in ein weltweites politisches System und
wollte man die eigenen Ideen vorantreiben, war weltweites und nicht nur europäisches
Denken nötig.

Wie Van Kemseke darlegt, basierten sowohl die Zusammenarbeit im Rahmen der SI
wie auch diejenige bei den NEI ursprünglich auf der Idee einer europäischen Kooperation.
In ihrer Entwicklung hin zu einer globalen Politik und Sichtweise gingen die beiden
Lager, trotz ähnlichen Themen, sehr unterschiedliche Wege. Besonders im Falle der SI

gelingt es Peter Van Kemseke, die Entwicklung innerhalb der SI und ihr Denken und Handeln

gegenüber Partnern ausserhalb Europas nachzuzeichnen. Schwieriger und im
Vergleich zur Entwicklung der SI weniger klar nachvollziehbar gestaltet sich hingegen Van
Kemsekes Darstellung des Weges der NEI von der'eurozentristischen hin zur globalen
Kooperation christdemokratischer Equipen. Dies insbesondere deshalb, weil sich die NEI
sehr lange auf Europa fokussierten und sich erst gegen Ende des von Van Kemseke
untersuchten Zeitiaums - und dies auch nur in einem beschränkten Umfang - gegenüber
aussereuropäischen Themen und Partnern ernsthaft zu öffnen begannen.

Wie Peter Van Kemseke im zweiten Teil aufzeigt, gibt es durchaus Parallelen, wie die
beiden europäischen Parteienkooperationen auf die Herausforderang einer sich aufdrängenden

globalen Ausrichtung reagierten. So war der Kampf gegen den internationalen

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 571

Kommunismus für beide Lager ein entscheidender Treiber für die internationale Kooperation.

Auch waren sowohl bei der SI wie auch bei den NEI nationale Interessen eine der

Hauptmotivationen, mit gleichgesinnten Partnern auf anderen Kontinenten in Kontakt zu
treten. Gleichzeitig stellte das Thema Dckolonisation sowohl für die Sozialisten wie auch
die Christdemokraten eine Belastung zwischen ihnen und den aussereuropäischen Partnern

dar. Van Kemseke, der den Entwicklungen der SI und der NEI im zweiten Teil je ein

eigenes Kapitel widmet, arbeitet innerhalb der erwähnten Themenfelder aber auch zahlreiche

Unterschiede heraus. So war zwar der Antikommunismus als Thema beiden Organisation

gemein, doch die antikommunistische Überzeugung der beiden Lager manifestierte
sich in ihrer Flaltung gegenüber Gebieten ausserhalb Europas sehr unterschiedlich.
Konzentrierten sich die NEI auf die europäische Integration, die ihrer Meinung nach der beste
Schlitz vor dem internationalen Kommunismus bieten konnte, wählte die Sozialistische
Internationale ihren Fokus bewusst global, da für sie die europäische Integration bloss die
Einheit der Nato hinterfragen, Deutschland teilen und damit das westliche Bündnis insgesamt

schwächen musste. Angetrieben von der dominierenden British Labour Party (BLP)
versuchte die SI zuerst in Asien, später auch in Afrika und Lateinamerika durch die Gründung,

Unterstützung und Einbindung aussereuropäischcr sozialistischer Parteien, dem
Kommunismus in dieser Region entgegenzutreten. Diese Versuche brachten massigen
Erfolg und die SI hatte auf allen Kontinenten Mühe, die Partnerparteien auf eine einheitliche
Linie zu bringen und regionalistische Tendenzen zu vermeiden.

Die NEI beschränkten ihre internationale Politik mit wenigen Ausnahmen auf Europa
und die europäische Integration. Die vereinzelten Kontakte oder der Informationsaustausch

mit der lateinamerikanischen und der osteuropäischen Vereinigung christdemokratischer

Parteien (ODCA* bzw. CDUCE*), die Van Kemseke als einzelne Öffnungsbemühungen

der NEI aufführt, waren vor allem deren Werben um die westeuropäische
Unterstützung zuzuschreiben. Erst im Zusammenhang mit den Fragen, wie Überseegebiete in
die europäische Wirtschaftsgemeinschaft (EWG) integriert werden könnten und wie die
Dekolonisation in Afrika für die europäischen Länder einfach umzusetzen wäre, kamen
vermehrt aussereuropäische Themen in die NEL Aber auch diese Themen wurden vor
allem in der soziokulturellcn Kommission der NEI und nicht in den höchsten Gremien der
christdemokratischen Parteienkooperation diskutiert.

Wie erwähnt, kann Peter Van Kemseke auch aufzeigen, dass bei den Kontakten der
NEI und der SI mit Schwesterparteien ausserhalb Europas häufig die Wahrung nationaler
oder europäischer Interessen eine Rolle spielte. So habe die dominierende British Labour
Party die internationalen Kontakte über die SI genutzt, um britische Interessen in ehemaligen

Einflussgebieten zu wahren. Auch innerhalb der NEI kann Van Kemseke Beispiele
aufführen, die zeigen, wie die internationalen christdemokratischen Verbindungen für
nationale Interessen eingesetzt wurden. So delegierte die französische MRP einen Vertreter
an eine Konferenz mit der lateinamerikanischen christdemokratischen Verbindung
ODCA, um dort für die Unterstützung der französischen Politik in Algerien zu werben.
Dass die internationale Kooperation mit aussereuropäischen Partnern stark von nationalen
Interessen der europäischen Parteien abhing, zeigt sich auch daran, dass die europäischen
Parteien, sobald sie in eine Regierung eingebunden waren, im internationalen Handlungs-
spielraum stark eingeschränkt waren und sehr häufig nationale Positionen vertraten.

Den dritten Teil seines Buches widmet Peter Van Kemseke den Konsequenzen auf die
Inhalte innerhalb der SI und der NEI, die die Ausweitung des Blicks auf die globale Ebene

für die beiden Lager mit sich brachten. Ausgerückt, um in Asien, Lateinamerika und
Afrika Anhänger für ihre europäischen Sichtweisen auf die Entwicklung der Welt zu
gewinnen, den Kommunismus zu bekämpfen oder nationale Interessen zu verteidigen,
entdeckten beide Lager eine neues politisches Themenfeld: die Entwicklungspolitik. Diese

Entwicklung gipfelte für Van Kemseke ab 1965 in einer neuen Ära der Weltpolitik, in der

SZRKG. 101 (2007)



572 Rezensionen - Comptes rendus

die Unterentwicklung aussereuropäischer Regionen zu einem politischen Thema in Europa

woirde. Neu seien Entwicklungsfragen systematisch mit Theorien und Strategien
angegangen worden, die Unterentwicklung reduzieren oder gar aufheben wollten. Als Resultat,
dass sich die Parteien weltweit ausgerichtet haben, beackerten sie jetzt auch globale
politische Themen wie die Entwicklungsdebatte. Der Kontakt mit «Ausser-Europa» und
seinen Problemen habe die Dritte Welt erst ins Bewusstsein gerückt. Ein neues politisches
Thema sei entstanden, das Einfluss auf die Inhalte und Ideologien der beiden internationalen

Kooperationen gehabt habe.

Bern Bernhard Salzmann

Emil Brix/Ernst Bruckmüller/Hannes Stekl (Hg.), Memoria Austriae I-III (Bd. I:
Menschen, Mythen, Zeiten; Bd. II: Bauten, Orte, Regionen: Bd. III: Unternehmer, Firmen,
Produkte), Wien, Verlag für Geschichte und Politik, 2004-2005, 584 S„ 476 S„ 394 S.

An die eineinhalb Tausend Seiten umfasst das 3-bändige Werk zur «Memoria Austriae»,
das sich im Gefolge der Arbeiten von Piene Nora, Etienne François und Hagen Schulze in

analoger Weise dem «kulturellen Gedächtnis» Östeneichs annimmt.
Die Flerausgeber versuchten vorerst auf empirischem Wege knapp vor der

Jahrtausendwende (1998) herauszufinden, was von den Östeneicherinnen und Östeneichern
als erinnerungswürdig erachtet wird. Die Antworten auf die Frage, was «typisch für
Östeneich» sei, waren tendenziell «keine distinkten Ereignisse, keine genauen Erinne-
rangsfiguren», sondern «die täglich erlebte Umwelt, die zugleich symbolisch überhöht
scheint.» (I, 13). Mehr als die Hälfte der befragten Personen wiesen auf «Berge und Seen»

hin - insofern scheint die Bundeshymne («Land der Berge») von Paula von Preradovic
noch immer den Nerv der Zeit und das Gemüt der Leute zu treffen. Die Bundeshauptstadt
Wien - fernab des alpinen Raumes - hingegen beweist ihre «emotionale Zentralfunk-
tion»; bei den konkreten Nennungen (ohne Vorgaben) besass der Stephansdom («Steffi»)
mit 37% den höchsten Werk. (vgl. I, 13).

Es wurde 1998 zudem erkennbar, dass in Östeneich das «historische Bewusstsein im
Allgemeinen offenbar weder tief noch sehr elaboriert» ist - die Herausgeber sprechen später

von einer «erstaunlichen Gegenwartsbezogenheit der Östeneicher/innen» (I, 23) - und
sich die Nennungen von bedeutenden Figuren und Ereignissen auf die Zeit der Zweiten
Republik konzentrieren, (vgl. I, 14). Wohl im Unterschied zur Schweiz spielen Unternehmen

und Firmen nur eine geringe Rolle für das aktuelle Österreich-Verständnis und das

nationale Selbstbild (I, 17); ein altes Östeneich-Stereotyp, das abgefragt wurde, nämlich
das des «christlichen» bzw. «katholischen» Östeneichs spiegelt den Editoren der Bände

zu Folge «jenen tiefgehenden Säkularisierungsprozess wider, der insbesondere die
europäische Gesellschaft so stark erfasst hat» (I, 18), denn es spielt so gut wie keine Rolle
mehr. Daneben war der empirischen Untersuchung eine - bereits bekannte - starke
Ablehnung von Politikern und der «Politik» überhaupt zu entnehmen. Der ehemalige Wiener
Ordinarius und Politikwissenschaftler Heinrich Schneider sprach einmal von einem
«verspäteten Revanchismus» gegenüber einem lange Zeit währenden (dualen) Parteienstaat.
Die Parteien wirkten zudem (top down) über mehrere Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts
massiv in den gesellschaftlichen Bereich hinein.

Diese grob in ihren Ergebnissen skizzierte und offene Meinungsumfrage diente als

Ausgangspunkt für die drei Bände zur östeneichischen Erinnerungsiandschaft. Band I be-
fasst sich nun mit «Menschen, Mythen und Zeiten», Band II mit «Orten der Erinnerung»
in einem engeren Sinne und der III. Band bezieht sich auf den ökonomischen Bereich
(«Unternehmer, Firmen, Produkte»). Diese wollen mit einem breiten und renommierten
Autorenkreis einen Beitrag zur östeneichischen Memoria-Forschung darbieten. Es scheint

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 573

das auch gut gelungen zu sein, wenn man sich auf die methodische Voraussetzung einer
empirischen Umfrage als Basis und Ausgangspunkt historischer Analysen einlässt. Dies
wurde schon anderenorts kritisiert (z.B. von Joachim Riedl in der Die Zeit, Nr. 51 [2005]),
spielt aber meines Erachtens für die einzelnen Beiträge nur eine geringe Rolle (nämlich
als Aufhänger, auch für das östeneichische Dreifach-Jubiläumsjahr 2005, mit Kriegsende,
Staatsvertrag und EU-Beitritt) und stellt zudem den Versuch dar, die Geschichtswissenschaft

näher an den Mann bzw. die Frau zu bringen. Nun aber zu einigen Beiträgen - in
einem eher kursorischen Vorgehen:

Werner Suppanz, der in der letztjährigen Ausgabe der SZRKG einen eindrücklichen
Beitrag zum «katholischen Östeneich» geliefert hat (siehe SZRKG 100 [2006] 155-175),
geht z.B. auf Kaiserin Maria Theresia als Symbolfigur ein (1, 26-47), Gernot Gruber auf
ihren Zeitgenossen, den zeitlosen «Shooting-Star» Wolfgang A. Mozart (1, 48-78) und
Dieter A. Binder auf Julius Raab und Leopold Figi als den «Säulenheiligen der Volkspartei»

(1, 79-104). Auch die behandelten Bruno Kreisky (Bundeskanzler) und Franz König
(Erzbischof von Wien) verweisen in die Nachkriegszeit, wobei Irene Etzersdorfer eher bei
den geschichtlichen Ereignissen rund um den österreichischen «Sonnenkönig» verbleibt
(I, 105-132), Wolfgang Bahr jedoch für Franz Kardinal König einen stärkeren Akzent auf
die Rezeption und Mythologisierang der Gestalt Königs legt (I, 133-163; vgl. aber auch

Abbildung in: III, 383, die in einem anderen Kontext die Bedeutung Königs als Wiener
Metropoliten aufzeigt). Die Zeichnung von Sporthelden wie etwa des Skiläufers Karl
Schranz, der 1972 eine nationale Massenhystene auslöste (I, 183) beendet den Abschnitt
«Menschen» des I. Bandes, der sich insgesamt in drei Teile gliedert. Konrad Paul
Liessmann, einer der derzeit profiliertesten Philosophen in der Nachbaralpenrepublik, steuert
mit seinem Aufsatz «Topoi. Konturen einer politischen Mythologie» einige grundlegende
Reflexionen zur Gedächtnis-Thematik bei, die er etwa am Heldenplatz als «Gedächtnisort
par excellence» (I, 204) exemplifiziert. Er präludiert damit den Teil «Mythen», der auch
die Themenkreise der Musik, des Essens («Wiener Schnitzel»), des Tourismus, sowie den
Topos der «österreichischen Gemütlichkeit» und der Politik («Immerwährende Neutralität
nach Schweizer Vorbild») umfasst. Der dritte Teilbereich des 1. Bandes beackert das weite

Gebiet gewichtiger bzw. als bedeutend erachteter historischer Epochen und geht etwa
auf das Barock, die Wiederaufbauszeit und die Enichtung von Kriegerdenkmälern in neuerer

Zeit ein. Er kann hier wegen der Materialfülle nur gestreift werden - der Umfang
bringt das Werk insgesamt manchmal in Gefahr, dass es ein wenig auseinander bricht,
auch wenn sich die einzelnen Beiträge v.a. in «politischer Hinsicht» gewinnbringend
lesen, weil der Zusammenhang von Geschichte und Politik zumindest für das gestellte
Themenfeld eines kulturellen und nationalen Gedächtnisses ein sehr enger zu sein scheint,
wie es nicht zuletzt der Name des Verlags dieses Sammelwerkes zum Ausdrack bringt.

Für den IL Band des Triptychons («Bauten, Orte, Regionen») seien drei Beiträge unter
dem Blickpunkt von Religion und Kultur stellvertretend erwähnt und hervorgehoben,
nämlich der von Ernst Brackmüller zum «Steffi» («Der Brand des Domes [im April 1945,
Vf.] war für alle Zeitgenossen, die ihn erlebten, die Katastrophe schlechthin.»; II, 63;
weiters u.a. III, 109f), der von Ernst Flanisch zur Wiener Ringstrasse (II, 75-104) sowie
jener von Christian Stadelmann erstellte zum Wallfahrtsort Mariazell (II, 303-335).
Stadelmann schreibt resümierend mit Blick auf das östeneichische Pendant zu Einsiedeln:
«Einen Kampf ums Gedächtnis in dem Sinne, dass unterschiedliche Ideen sich auf den Ort
bezogen und dort in Konkurrenz zueinander gestanden wären, hat es in Mariazell nicht
gegeben.» (II, 330) Wohingegen die Wiener Ringstrasse die zwei Pole der österreichischen

Kultur deutlich widerzuspiegeln vermag: Gegenreformatorisches Barock und etatis-
tische Aufklärung, wie Hanisch sie nennt. An dieser Stelle ist anzumerken, dass die
dezente (manchmal freilich etwas blasse) Bebilderung der Bände eine wohltuende Abwechslung

fur das Auge sowie eine bereichernde Ergänzung zur Lektüre schafft, ohne sich je-

SZRKG, 101 (2007)



574 Rezensionen - Comptes rendus

doch zu dominant in den Vordergrund zu drängen. Interessant ist indes, dass im IL Band
der enge (geografische) Horizont Österreichs gesprengt wird, wenn etwa mit Bozen und
Meran die «östeneichische Herzenssache» (Leopold Figi) Südtirol unter die Lupe
genommen (Hubert Mock, II, 370-410) oder das Grenzland von Östeneich-Ungarn (Karin
Liebhart / Andreas Pibersky, II, 411-441) in seiner Brückenfunktion vermessen wird, die
in ökonomischen Kategorien eine zunehmende Konkunenz-Situation der Städte Wien und

Budapest zur Folge hat, wobei freilich Wien aufgrand der sprachlichen Situation einen
Vorteil innehaben könnte.

Der 3. Band setzt mit dem Untertitel «Unternehmer, Firmen, Produkte» einen
ökonomischen Schwerpunkt im Feld einer eher vagen und unterkühlten östeneichischen
«Wirtschaftsmentalität» (III, 25f), historisch gesehen in einem «Eldorado der Kleinbetriebe»
(II, 26) mit einer bestimmten Skepsis gegenüber der Macht des Kapitals und mit (weiterhin

bestehenden) sozialen Grandsignaturen, die u.a. auch im konfessionellen Erbe wurzeln

könnten - zwei Autoren bringen dazu Beiträge ein, nämlich Oliver Kühschelm und
André Pfoertner. Der zuletzt genannte ist Mitarbeiter der Eidgenössischen Bankenkommission

in Bern und behandelt mit den industriellen Betrieben VOEST («Flaggschiff der
verstaatlichten Industrie», vgl. III, 261-310), Steyr-Daimler-Puch («Der Traum vom
östeneichischen Automobil», vgl. III. 311-351) und OMV («Unser Erdöl muss östenei-
chisch bleiben», vgl. III, 352-394) die ehemaligen «staatlichen Paradeuntemehmen» der
östeneichischen Wirtschaft. Sie erlebten allesamt in der zweiten Hälfte der 1980er Jahre
eine Kurskorrektur und leiteten eine «Entaustrifizierung» (Manfred Prisching) im
ökonomischen Bereich ein bzw. vollzogen sie mit - der östeneichische Sonderweg der IL
Republik unter Verständigung von Sozialismus/Sozialdemokraktie und Volkspartei (mit so
manchen Impulsen aus der christlichen Soziallehre) scheint Vergangenheit zu sein, nicht
zuletzt über den EU-Beitritt 1995, die «Wirtschaftsethik [...] unterliegt einem langsamen,
aber doch stetigen Wandel hin zu mehr Liberalismus und einer Aufwertung des individualistischen

Gewinnstrebens.» (II, 34) Dies macht sich neuerdings in der politischen Kultur
und der «repräsentativen» Elite bemerkbar.

Im Gesamten ist man von diesem reichhaltigen und vielschichtigen wissenschaftlichen
Grossprojekt beeindrackt und als Forschender ob des finanziellen Aufwands, das ein
solches Unterfangen erfordert, beeindrackt, um nicht zu sagen, fast ein wenig neidisch. Eher
störend für den wissenschaftlichen Leser sind die als Endnoten konzipierten Anmerkungen,

wenn sie auch für den breiten Leserkreis von Vorteil sein mögen.
Dem 3-bändigen Werk ist nicht zuletzt im 10. Bundesland (d.h. von Österreich aus

gesehen im Ausland) eine weite Verbreitung zu wünschen, weil es einen guten Eindruck
dieser jungen Republik und des «historischen Gedächtnisses» ihrer Bevölkerang liefert.

Freiburg David Neuhold

Jan De Maeyer/Hans-Heino Ewers/Rita Ghesquière/Michel Manson/Pat Pinsent/
Patricia Quaghebeur (Hg.), Religion, Children 's Literature and Modernity in Western

Europe 1750-2000, Leuven, Leuven University Press, 2005, 535 S.

Welche Rolle spielte die Herausbildung einer eigenen Gattung an Kinderliteratur für die

religiöse Sozialisierang von Kindern und für die Portierung der Moderne? Der hier
anzuzeigende Sammelband weist in drei Hauptteilen zu «Religion and Children's Literature»,
«Genres» und «Publishing» grundsätzlich daraufhin, dass sich Religion und Moderne in
der Kinderliteratur nicht ausschlössen: Im Gegenteil. Um vorweg einen der innovativen
Aspekte dieses Literaturzweigs herauszunehmen: Kinderbibeln und Katechismen sowie
auch Comics und Cartoons existierten schon früh im hier untersuchten Zeitraum
nebeneinander (wie es heute immer noch der Fall ist). Es ist somit keine lineare Entwicklung
von der einen zur anderen Gattung zu verzeichnen.

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 575

Die Idee der Kinderbibel war seit Luther im 16. Jahrhundert nicht neu. Neu war die
zunehmende Massenproduktion und Diversifizierung, womit Kinder- und Jugendliteratur
seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts immer mehr auch für breitere Schichten
zugänglich sowie zum Medium für die Transmission von moralischen und religiösen Werten
wurde. Nach der Mitte des 19. Jahrhunderts bekam die katholische und protestantische
Literatur eine antimodernistische Ausrichtung, die in Deutschland als «Tendenzliteratur»
bezeichnet wurde. Der bereits im 19. Jahrhundert eingeleitete politische Demokratisie-
rungs- und Liberalisierangsprozess bereitete den Wechsel von der Moralisierung und
religiösen Didaktisierung zu einer Pädagogisierung (educationalisation) von Kinderliteratur seit
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhundert vor. Religionsvermittlung für das Kindes- und
Jugendalter war somit bis dahin auf verschiedenen Ebenen modern und antimodern zugleich.

Das von der kultursoziologischen und religionshistorischen Forschung seit den 1990er
Jahren vertretene interaktive Konzept einer religiösen Modernisierung postulierte eine
Abkehr vom Ansatz eines antagonistischen Verhältnisses von Religion und Moderne. Dafür

plädiert auch Jan De Maeyer in seinem konzeptionellen, den ersten Hauptteil
einleitenden Beitrag zum Verhältnis von Religion und Moderne am Beispiel der Kinderliteratur.

Die Herausbildung und Entwicklung von Kinderliteratur ist ein Teil dieser religiösen
Modernisierung innerhalb des funktionalen Differenzierungsprozesses in der westeuropäischen

Gesellschaft. Dazu zeigt eine erste Reihe an Forschungsbeiträgen aus verschiedenen

Regionen und Ländern Westeuropas die nationalen und konfessionellen
unterschiedlichen Faktoren und Besonderheiten auf, die innerhalb der Modernisierungsprozesse

zu unterschiedlichen Entwicklungen führten. Dabei wird die Notwendigkeit einer
neben der konfessionell-kulturellen auch politisch-nationalen Kontextualisierang deutlich.
Ebenfalls zentrale Faktoren spielen in diesen Prozessen die soziokulturellen und sozio-
ökonomischen Verhältnisse zur Verankerung und Verbreitung entsprechender literarischer

Erzeugnisse. So zeigt insbesondere das Beispiel von Spanien im Beitrag von Celia
Vazquez Garcia und Veljka Ruzicka Kenfei, dass der verbreitete Analphabetismus und
die ärmlichen Verhältnisse breiter Bevölkerangsteile diese Prozesse im Vergleich mit
anderen westeuropäischen Ländern verlangsamten. Es zeigt weiter die politisch verzögernden

Faktoren im 20. Jahrhundert, die durch den Bürgerkrieg (1936-1939) und insbesondere

durch das Franco-Regime die seit Ende des 19. Jahrhunderts einsetzende Modernisierung

von Kinderliteratur noch bis zu Francos Tod im Jahr 1975 unterbrachen. Die Artikel

zu den deutschsprachigen Ländern zeigen die Intenelation zwischen religiösen
Identitätskonstruktionen und der entsprechenden Entwicklung von Kinderliteratur unter konfessionell

bedingten Hegemonien wie in Teilen von Östeneich-Ungarn Ende des 18. Jahrhunderts

(Ernst Seibert) oder der Schweiz im 19. Jahrhundert (Verena Rutschmann). In
Deutschland wurde die spezifische Herausbildung des literarischen Zweigs von Kinder- und
Jugendliteratur innerhalb der jüdischen Minderheit zu einem wesentlichen Teil der
Selbstbeschreibung und der überlebensstrategischen Prozesse, die jüdische Teilidentitäten über
kulturelle und religiöse Initialimplikationen im Kindesalter konsolidierten (Annegret Völpel).

Die jeweilige politische und konfessionelle Lage hatte direkte Einflüsse auf die
Funktionalisierang von Kinderliteratur als Medium von antimodernistischem oder modernem
Gedankengut. Dazu zeigen verschiedene Untersuchungen, dass die bekannten und
traditionellen religiösen Literaturgattungen mit teils varierenden, teils fest zugeteilten Modernismen

oder Antimodernismen verknüpft sind: So die antimodernistische Vermittlung des
katholischen Katechismus im säkularisierten Frankreich (Isabelle Saint-Martin, Annie Re-
nonciat), die jüdischen religiösen Erziehungsbücher, die eine Modernisierung der
jüdischen Gemeinschaft in Deutschland seit der Aufklärung unterstützten (Annegret Völpel)
oder die deutsche protestantische Kinderbibel im späten 18. Jahrhundert als Subgattung
von aufklärerischem und philanthropischem Schriftgut der Erwachsenenkultur (Gottfried
Adam). Weiter zeigt dazu die Untersuchung zu Belgien und den Niederlanden eine Syn-

SZRKG, 101 (2007)



576 Rezensionen - Comptes rendus

these zwischen Moderne und Antimoderne, die am Beispiel des Missionarsromans als
modernes Medium für antimodernistische Transmission ausgeführt wird (Carine Dujar-
din). Damit wird über die didaktische Umformung von Konfessions- und Bildungsliteratur

der Erwachsenenwelt zur Erziehungs- und Kinderliteratur ebenfalls die Kontrastierung
zwischen den sozialen Schichten deutlich. Dazu ist insbesondere der Katechismus als So-
zialisationsmittel vor allem für Arbeiterklassen anzuführen. Kinder- und Jugendliteratur
diente auch als didaktische Plattform für religionspolitische Auseinandersetzungen
zwischen nationalen und regionalen Parteien wie das besonders im Irlandkonflikt bis zum
ausgehenden 20. Jahrhundert der Fall ist (Pat Pinsent).

Der Einbezug des visuellen Faktors für eine Analyse von Kinderliteratur unter dem
religionspädagogischen Aspekt scheint mir unverzichtbar. Insofern, als konfessionelle
Bildinvestition für die Vermittlung von ideologischen Inhalten im Vorschulaltcr vor der
Alphabetisierung von zentraler Bedeutung ist, knüpfen die Beiträge von Isabelle Saint-
Martin und Sandy Brewer an die Ansätze des «iconic turn» oder «visual turn» an. Ein
partieller Einbezug von kunsthistorischen Methoden und Fragestellungen wäre auch für wie-
tere pädagogisch und textanalytisch angelegte Untersuchungen dieses Bands als fruchtbare

Ergänzung zu den historischen und linguistischen Arbeitsweisen möglich und hie und
da wünschenswert gewesen.

Die Regionen Westeuropas reflektieren sich als kommunikative religiöse und nationale
Systeme auch in der Kinderliteratur. Deren Verhältnis zur Moderne steht in einem

Spannungsverhältnis zwischen Ästhetik, Ethik und kultureller Autonomie. Dabei spielte
Religion nicht nur als Glaubenssystem und als kirchliche Institution eine zentrale Rolle.
Insbesondere der autonome Aspekt zeigt auch die Bedeutung der ökonomischen Seite von
Religion und Kommunikationsgemeinschaft an. Der Band zeigt in seinem dritten Teil die
Rolle von Verlegern, Verlagshäusern sowie von Herausgebern innerhalb der religiösen
Modernisierung, die über Netzwerke von Evangelisierangspraktiken im 19. Jahrhundert
bis zu koeditorischer Vermarktung im 20. Jahrhundert reichten und unter anderem für
eine massenmediale Verbreitung von konfessionell-ideologischer Kinderliteratur sorgten.
Verena Rutschmann weist im Hauptteil ihrer Analyse zur Schweiz und zu Deutschland
(die sich aber im ersten Teil befindet) auf die Differenzierung des Verlagssystems im 19.
Jahrhundert in verschiedene religiös und konfessionell ausgerichtete Verlagsgruppierungen,

die noch keine spezifischen Kinderbuchverleger aufwiesen und sich erst zu solchen
entwickelten.

Der Sammelband zeigt somit, dass neben der typologisch-stilistischen auch die ökonomische

Differenzierang rund um Produktion, Vermittlung und Distribution von Kinderliteratur

in engem Zusammenhang mit der Moderne steht und ein vielschichtiges Merkmal
dieses Literaturzweigs bildet. Die interdisziplinäre Herangehensweise der Herausgeberinnen

und Herausgeber dieses Kompendiums, das auf ein gleichnamiges internationales
Kolloquium vom Mai 2002 in Leuven zurückgeht, leistet einen substantiellen und innovativen

Beitrag zur Debatte um Ausdifferenzierung und Pluralisierang. Es ist aber insbesondere

das grosse Verdienst dieses Sammelbandes, das von der (religionshistorischen)
Forschung bisher wenig beachtete Kindes- und Jugendalter als generationelle und intergene-
rationelle Untersuchungskategorie aufgegriffen und ihm einen eigenen Band gewidmet zu
haben. Gerade für Forschungsarbeiten zur religiösen Sozialisierung innerhalb ideologischer

Gemeinschaften ist diese Kategorie für die Analyse von Text und Bild von eminenter

Bedeutung.

St. Gallen Esther Vorburger-Bossart

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 577

Daniel Ficker Stähelin, Karl Barth und Markus Feldmann im Berner Kirchenstreit 1949-
1951. Zürich. Theologischer Verlag Zürich, 2006, 160 S.

In seiner vergleichenden, breit recherchierten Arbeit stellt Ficker Stähelin den Theologen
und Philosophen Karl Barth dem nachmaligen Bundesrat Markus Feldmann gegenüber,
die zwar in ihrer Jugend viele Gemeinsamkeiten teilten, deren Wege und Standpunkte in
der Folge aber auseinander gingen.

Beide wandten sich vom anfänglich strengen Pietismus, der ihr Elternhaus geprägt und
ihnen im Gymnasium vermittelt worden war, ab. Obwohl politisch nicht die gleiche Richtung

einschlagend - Barth schloss sich den Sozialdemokraten an, Feldmann trat der BGB
bei - kämpften beide in der «Aktion Nationaler Widerstand» gegen den Nationalsozialismus.

Das Christentum zeichnete sich für Feldmann im ethischen Aspekt ab, Barth aber
ersah darin Dogmatik und ein biblisch-reformatorisches Menschenbild.

Barth lehnte eine einseitige politische Ausrichtung des Evangeliums ab, für Feldmann
sollte es im Kampf gegen den Kommunismus Farbe bekennen, sodass darüber es im
Kanton Bern zu einem grossen Streit kam.

Im West-Ostkonflikt, zu Anfang des Kalten Krieges also, ging es um die Flaltung der
Kirche. Sollte sie als Landeskirche das Evangelium von Jesus Christus ungeachtet der
Strömungen verkünden oder die zeitgenössische politische Gesinnung und Weltlage in
Betracht ziehen? Der Autor ermittelt aus den Quellen anderseits ein Bild, «dass Barths
Theologie auch dort politisch war, wo sie nichts anderes als sachgerechte Theologie sein
wollte.»

Dieser war als einer der bedeutendsten Theologen denn auch politischer Ethiker. In
Bern aufgewachsen nahm er dort das Theologiestudium auf mit Stationen in Berlin,
Tübingen und Abschluss in Marburg. Im Gegensatz zu seinem konservativen Vater dachte er
demokratisch und liberal. Von seinen liberalen theologischen (deutschen) Lehrern wandte
er sich ab als diese die Kriegspolitik Kaiser Wilhelms II unterstützten und mit der
Konzentration auf das Wort Gottes sah er die Notwendigkeit einer theologischen Neuorientierung,

aus der sein Kommentar zum Römer Brief hervorging, die zu einer an sich
unbeabsichtigten Professur in Göttingen, aber vor allem Neubesinnung und Wende der Theologie
im 20. Jahrhundert führte.

Abhold jeder Ideologie wies er eine Vermischung von Politik und Religion ab.
Gotteserkenntnis ist nur durch Gotteserfahrang möglich.

Bern Adolf W. Knöpfel

Kirche, religiöse Bewegungen. Volksfrömmigkeit im mittleren Alpenraum. Schriftenreihe
der Arbeitsgemeinschaft Alpenländer, hg. von der Kommission Kultur und Gesellschaft.
Historikertagung in Sigmaringen 11.-13. Mai 2000. Im Auftrag des Landes Baden-

Württemberg redigiert von Rainer Loose, Stuttgart 2004, 266 S. mit 21 111.

Die ARGE ALP Historikertagung fand vom 11.-13. Mai 2000 in Sigmaringen statt. Auf
der Suche nach einer gemeinsamen Thematik hatten sich die Experten der Mitgliedsländer
auf den Frage- und Problemkreis «Kirche, religiöse Bewegungen, Volksfrömmigkeit im
mittleren Alpenraum» geeinigt. Zu dieser Materie sollte jedes Mitglied einen Beitrag leisten

können, also auch jene Länder, wie Baden-Württemberg, die keinen unmittelbaren
Anteil an den Alpen haben, sondern nur Anrainer alpiner Regionen sind. Rolf Christian
Schiller (Tübingen) wies als Vertreter Baden-Württemberg auf die historisch-multilateralen

Beziehungen kirchlicher Institutionen in Oberschwaben und am Bodensee zum
Alpenraum hin. Als Beispiele führte er die Heilig-Blut-Verehrung im Martinskloster zu
Weingarten an, die schon über 900 Jahre andauert und noch immer Pilger aus den angrenzenden

Alpenländern Tirol, Vorarlberg und St. Gallen anzulocken vermag. Als weiteres
Beispiel gilt der heilige Fidelis von Sigmaringen, der überall dort verehrt wird, wo Kapu-

SZRKG, 101 (2007)



578 Rezensionen - Comptes rendus

ziner sich niederliessen. Zudem besitzt die Beuroner Schule einen alpenüberschreitenden
Ruf; konnten doch anlässlich des 1400-jährigen Gedächtnisses des Ordensgründers Benedikt

den Beuroner Mönchen die Ausmalung der Tonetta, des ältesten Teils des Klosters
Monte Cassino, anvertraut werden. Dieser Höhepunkt der Beuroner Malschule ist bei den
Kämpfen um Monte Cassino im Zweiten Weltkrieg unwiederbringlich zerstört worden.
Hans-Ulrich Rudolf (Weingarten) widmete seine Ausführungen der Weingartner Heilig-
Blut-Verehrang unter besonderer Beräcksichtigung des Alpenraumes. Die Tradition ist
noch so stark, dass sie 1994 zu einer europäischen Städtepartnerschaft zwischen Mantua
und Weingarten geführt hat, während durch das Beispiel des hl. Fidelis von Sigmaringen
1996 eine Städtepartnerschaft zwischen Sigmaringen und Feldkirch im Vorarlberg
zustande kam. Andreas Otto WeberJErlangen) und Annibale Zambarbieri (Parma) sprachen
über «Heilige Berge» in ihren Gegenden (Andechs am Ammersee und Monte Sacro di
Matterello bei Domodossola).

Paolo Ostinelli (Bellinzona) beschreibt die Organisation der Pfarreien und der Seelsorge

in den nördlichen Alpentälern des Kantons Tessin. Mit dem Bevölkerungswachstum
und der hochmittelalterlichen Siedlungstätigkeit musste sich auch die ältere Pfaneiorgani-
sation (Pievi) den veränderten räumlichen Gegebenheiten anpassen. Gerade einfache Leute,

die weitab von der Pfankirche wohnten und wegen schlechter Witterung am sonntäglichen

Kirchgang gehindert wurden, gründeten Seelsorgestiftungen, um einen eigenen
Pfaner zu bekommen. So wurden Fakten geschaffen, denen später die kirchenrechtliche
Bestätigung durch die Abtretungen der neuen «Pfaneien» von den alten Mutterpfarreien
folgte. Für die Bildung des Pfaneisystems im Kanton Tessin ist dieser Aufsatz von besonderer

Bedeutung.
Wilfried Beimrohr (Innsbrack) und Max Silier (Bozen) behandeln das religiös

motivierte Schauspiel aus unterschiedlichem Blickwinkel. Max Silier untersucht einen Text
mit dem Titel «Die zween Stendt», worin unter dem Einfluss der von Luther verbreiteten
Reformationsideen subtile Kritik an den kirchlichen Verhältnissen im Tirol geübt wird.
Wilfried Beimrohr äussert sich zu den geistlichen Spielen in Tirol als Mittel der religiösen
Unterweisung. Ihre Tradition hat sich in den Passionsspielen von Eri bis heute erhalten.

Ulrike Kammerhofer-Aggermann (Salzburg) schildert die Reformen des Salzburger
Erzbischofs Hieronymus Graf Colloredo am Ende des 18. Jahrhunderts. Sie markieren das
Ende des Barockkatholizismus. Gabriele Tschallener (Bregenz) beschäftigt sich mit den
Formen der Volksfrömmigkeit während des letzten Lebensabschnittes, bei «Sterben und
Tod», in weiten Teilen Vorarlbergs. Christliche Riten haben sich dabei mit heidnischen
Vorstellungen vermischt. Durch die Erschliessung der hochgelegenen Täler durch den
modernen Verkehr verschwinden diese Bräuche.

Der evangelische Pfaner und Kirchenhistoriker J. Jürqen Seidel (Chur-Zürich) geht
den Spuren des Geistlichen Daniel Willi und des Pietismus in Graubünden im 18.
Jahrhundert nach, während sich Emanuela Renzetti (Trient) mit dem Kult des hl. Julian auf
der Alpe von Caderzone/Rendenatal beschäftigt.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Franz Xaver Bischof, Stephan Leimgruber (Hg.), Vierzig Jahre IL Vatikanum. Zur
Wirkungsgeschichte der Konzilstexte, Würzburg, Echter Verlag GmbH, 2004, 424 S.

Vierzig Jahre nach Abschluss des Zweiten Vatikanums (1962-1965) drängt es sich auf,
Bilanz über die Erfahrungen zu ziehen, die mit den Konzilstexten gemacht wurden. Weit-
herum ist die damalige Begeisterung einer gewissen realistischen Nüchternheit gewichen.
Es sind sich wohl alle Beobachter einig, dass die Rezeption der Konzilstexte noch nicht
abgeschlossen ist. Dazu kommt, dass die kirchlichen und gesellschaftlichen Bedingungen
sich in der Zwischenzeit stark verändert haben, unter denen die konziliare Erneuerung
verv. irklicht werden soll.

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 579

Der vorliegende Sammelband stellt die 16 vom Konzil verabschiedeten Dokumente

vor (4 Konstitutionen. 9 Dekrete. 3 Erklärangen) in ihrem Entstehen, in ihren Hauptinhalten
und in ihrer Wirkungsgeschichte.
Ohne aufalle 16 behandelten Dokumente einzugehen, beschränken wir uns auf einige

ausgewählte Texte. Bischof Kurt Koch von der Diözese Basel äussert sich zum Dekret
über die Hirtenaufgabe der Bischöfe (Christus Dominus): Das Bischofsamt wird
«vernetzt» gesehen. Das Dekret betont die Mitsorge zur Universalkirche und zur Ortskirche.
Der Ortsbischof ist Brückenbauer zum Bischof von Rom, aber auch zu den kirchlichen
Mitarbeitenden, zu den Ordensleuten, aber auch zu allen Getauften. Zwei Dimensionen
prägen heute das Bischofsamt, einerseits die katholische Gliedschaft des Bischofs im
weltweiten Bischofskollcgium. anderseits der apostolische Dienst in der Ortskirche.
Bischof Koch kann nicht zuletzt aufgrund schmerzlicher Erfahrangen in der eigenen Diözese

die nicht immer glückliche Einmischung staatlicher Obrigkeiten auf Bischofsernen-

nungen hinweisen, und er legt dem Staat nahe, auf Mitwirkungsrechte zu verzichten.
Allerdings stellt der Bischof auch fest, dass oft Teile des Volkes Gottes den Verzicht auf solche

Rechte ablehnen, bis auch in den Teilkirchen Mitwirkungsrechte bei der Bestellung
ihrer Hirten realisiert werden.

Ludwig Mödl. Spiritual am Flerzoglichen Georgianum in München, befasst sich
ausführlich mit dem Dekret über die Ausbildung der Priester (Optatam totius) und mit jenem
über Dienst und Leben der Priester (Presbytcrorum ordinis). Er greift in seiner Kritik die
totale Abhängigkeit des Priesters von den Bischöfen auf: «Vor allem dringt das versteckte
Interesse durch, die Priester in der Abhängigkeit der Bischöfe zu halten Ins Bild vom
Schachspiel gebracht heisst das: Die Priester soll in jedem Fall Bauern bleiben, da die
Bischöfe sich selbst als Springer, Läufer und Türme definiert haben». Und nicht sehr
hoffnungsvoll fährt der erfahrene Mödl weiter: «Man hat oft festgestellt, das Konzil ginge
letztlich zu Lasten der Priester. Das Amt des Bischofs erfuhr gegenüber der vorkonzilia-
ren Lehre eine erhebliche Aufwertung. Das kirchliche Amt wird nun insgesamt wieder
vom Bischofsamt her verstanden und interpretiert. Zudem wnrde den Laien das bis dahin
dem Priester zugeordnete priesterliche, königliche und prophetische Amt Christi
zugesprochen und von ihnen wurde gesagt, sie seien die «wahren Apostel», ja sie seien «vom
Herrn selbst mit dem Apostolat betraut». Was bleibt dann zwischen den aufgewerteten
Bischöfen und den aufgewerteten Laien ekklesiologisch noch für den Priester? Mödl zieht
daraus die harte Schlussfolgerung: «Die grossen Probleme in der heutigen Priesterschaft
und der erschreckende Priestermangel dürften durchaus auch von da gespeist werden».

Wenn man zusätzlich den Beitrag von Hubert Filser über das Laienapostolat
(Apostolicam actuositatem) dazu nimmt, dann wird die ganze Sprengkraft der Konzilstexte

ersichtlich. Spannungen, die sich im deutschsprachigen Raum abzeichneten, werden
verständlich. An der kirchlichen Führang wird es liegen, wieder klare Verhältnisse zu
schaffen und Verwischungen, die sich eingeschlichen haben, zu klären.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Benediktinisches Mönchtum. Ausstellung zum Gedenken an die Aufhebung der Fürstabtei
St. Gallen vor 200 Jahren. Stiftsbibliothek St. Gallen (6. Dezember 2004 - 13. November
2005). Ausstellungsführer von Ernst Tremp, Karl Schmuki und Theres Flury, mit einem
Beitrag von Lukas Schenker. St. Gallen, Verlag am Klosterhof, 2005. Auslieferung durch
die Stiftsbibliothek. 144 S., 32 Abb.

Vor 200 Jahren, am 8. Mai 1805, hob der Grosse Rat des noch jungen Kantons St. Gallen
die Fürstabtei St. Gallen auf. Die mehr als tausendjährige Geschichte des Gallusklosters
fand ein abruptes Ende. Der katholische Konfessionsteil, die Trägerschaft der Stiftsbi-

SZRK.G. 101 (2007)



580 Rezensionen - Comptes rendus

bliothek, führte im Gedenkjahr unter dem Titel «Fürstabtei - Untergang und Erbe
1805/2005» eine Reihe von Anlässen durch. Für das Jahr 2005 veranstaltete die
Stiftsbibliothek eine Ausstellung über «Benediktinisches Mönchtum». Glücklicherweise richtete
sich der Blick nicht bloss auf die End- und Wendezeit um 1800. Die Ausstellung der
Handschriften der Stiftsbibliothek aus dem 5. bis 18. Jahrhundert umfasste einzigartige
Zeugnisse des Mönchtums: Darin hat sich ein Jahrtausend benediktinischen Lebens
bewahrt: von 747, als der heilige Otmar die Benediktusregel in St. Gallen einführte bis
zum Untergang der Abtei im Zeitalter der Französischen Revolution.

Eröffnet wurde die Ausstellung durch einen Vortrag von P. Lukas Schenker OSB, Abt
des Klosters Mariastein, zum Thema «Vom Werden und Vergehen der Klöster». In einem
Überblick versuchte er, Gründung und Untergang so vieler Klöster im Abendland nachzu-
vollziehen und letztlich Gott auch das unterschiedliche Schicksal so vieler klösterlicher
Gemeinschaften anzuvertrauen.

In zehn Vitrinen versuchten Ernst Tremp, Karl Schmuki und Theres Flury den ganzen
kulturellen und religiösen Reichtum des Klosters St. Gallen darzustellen und der
Öffentlichkeit zu präsentieren: St. Gallen in Ansichten, Beschreibungen und Karten (Vitrine 1).
Die Vitrine 2 stellte die Gründungsheiligen Gallus und Otmar vor. Nicht umsonst meinte
Johannes Duft, St. Gallen verdanke seinen Namen dem Hl. Gallus, seinen Bestand aber
dem Hl. Otmar. Die 3. Vitrine war dem Hl. Benedikt und der Benediktinenegel gewidmet.

St. Gallen besitzt eine authentische Abschrift der Regel des Mönchsvaters. Die 4.
Vitrine richtete den Blick auf den einzelnen Mönch. Hier waren vor allem die Einträge aus
dem ältesten Professbuch der Abtei St. Gallen vom Jahre 804 zu sehen. Die Gelübde der
Mönche stellten nicht nur einen Akt der Frömmigkeit und geistlicher Hingabe, sondern
auch eine rechtliche Verpflichtung dar. Die Klostergemeinschaft erinnerte sich ihrer verstorbenen

Mitglieder und Wohltäter jeweils an deren Sterbetag und betete für sie in der Liturgie.
Man trug die Namen eines Verstorbenen in ein Totenverzeichnis (Nekrologium) ein.

Vornehmste und wichtigste Aufgabe der Benediktiner Mönche ist seit jeher der
gemeinschaftlich vollzogene Gottesdienst im täglichen Stundengebet und in der morgendlichen

Eucharistiefeier, wie es die 5. Vitrine aufzeigte. (Benedikt von Nursia, Kap. 43:
Dem Gottesdienst soll nichts vorgezogen werden). Im Zentrum benediktinischen Lebens
steht die Heilige Schrift, sei es im täglichen Psalmengebet, sei es während der morgendlichen

Eucharistiefeier, der gemeinsamen oder der persönlichen Lectio. (Vitrine 6).
In Vitrine 7 tauchen berühmte St. Galler Mönche und Äbte auf. Die Ausstellung

versuchte, sechs der wichtigsten oder berühmtesten Männer auszuwählen, die das Galluskloster
in seiner 1100-jährigen Geschichte hervorgebracht hatte. Aus dem Frühmittelalter

umfasste die Auswahl Notker den Stammler, den Künstler Tuotilo und den Sprachschöpfer
Notker den Deutschen; femer Fürstabt Diethelm Blarer von Wartensee, den Abt

italienischer Herkunft Cölestin I. Sfondrati, den einzigen St. Galler Abt, der den Kardinalshut
erhielt, und den Offizial Iso Walser, dessen vielseitiges Wirken die katholische
Volksfrömmigkeit nachhaltig prägte. In der 8. Vitrine fand die Verkündigung des Glaubens
ihren Ausdruck: ein wichtiges Instrument der Glaubensverkündigung ist seit jeher die
Predigt. Sie hiess Homilie, wenn sie sich Satz für Satz an die verlesenen Bibeltexte hielt; der

Begriff Sermo bedeutete Verkündigung in freier Form. Die Stiftsbibliothek ist noch heute
im Besitz zahlreicher Homilien aus dem frühen Mittelalter. In der 9. Vitrine präsentierte
sich das Kloster St. Gallen und sein Schulunterricht. Eine der zentralen Aufgaben eines
Klosters ist die optimale Ausbildung des Ordensnachwuchses. Die Klosterschulen waren
bis ins 10. Jahrhundert die einzigen Bildungsstätten. Ausbildungsprogramm war der Lehrplan

des Cassiodor, eines Zeitgenossen des Ordensgründers Benedikt. Grundlagen des
breiten Allgemeinwissens bildeten die Septem artes liberales mit Latein als Grundlage.

Die 10. Vitrine enthielt den karolingischen Klosterplan. Er ist eine der berühmtesten
Kostbarkeiten der Stiftsbibliothek und erfreut sich grosser Beachtung der Gelehrten.
Verschiedene wissenschaftliche Tagungen darüber haben in den letzten Jahrzehnten stattge-

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 581

funden. Der Klosterplan stammt vermutlich aus dem Jahre 819, und er wurde von gelehrten

Mönchen der Abtei Reichenau im Umkreis um den Lehrer und Bibliothekar Reginbert
entworfen. Der Plan wurde für St. Gallen geschaffen, aber beim Bau der neuen Klosteranlage

unter Abt Gozbert nicht getreulich in die Tat umgesetzt.
Es ist höchst verdienstvoll, dass durch die Stiftsbibliothek das religiöse und kulturelle

Erbe der 1806 aufgehobenen Fürstabtei gepflegt und wieder ins Bewusstsein einer breiten
Öffentlichkeit getragen wird. Der instruktiv gestaltete Ausstellungsführer hilft dazu mit.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Sabine Schreiber, Hirschfeld, Strauss, Malinsky. Jüdisches Leben in St. Gallen 1803 bis
1933, Zürich, Chronos Verlag, 2006 (=Beiträge zur Geschichte und Kultur der Juden in
der Schweiz, hg. vom Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund, Bd. 11), 401 S.

Mit diesem Buch von Sabine Schreiber liegt nun, wie dies auch Jacques Picard in seinem
Geleitwort betont, eine Sozial-, Wirtschafts-, Kultur- und Alltagsgeschichte der jüdischen
Einwohner St. Gallens vor. Indem sie zahlreiche Aspekte zu Migration, innerjüdischer
Organisation und Kommunikation, kulturellen und politischen Aktivitäten sowie
Familiengeschichte beleuchtet, vermag die St. Galler Historikerin in ihrer lokalgeschichtlich
orientierten Dissertation eine differenzierte Analyse des jüdische Lebens vorzunehmen und
die soziokulturellen und lebensweltlichen Gegebenheiten in hervorragender Weise
herauszuarbeiten. Sabine Schreibers Buch ist als 11. Band der Schriftenreihe des «Schweizerischen

Israelitischen Gemeindebunds» erschienen. Die Reihe wendet sich mit diesem Band
sozial- und kulturgeschichtlichen Themen zu, während bisher eine Fokussierang auf
Antisemitismus und die schweizerische Flüchtlingspolitik vor dem Hintergrund der Schoah
bestanden hatte.

Bei ihre Suche nach Spuren jüdischer Menschen in St. Gallen konzentriert sich Sabine
Schreiber auf den Zeitraum von 1803 (Gründung des Kantons St. Gallen) bis 1933 und
stellt bewusst nicht den Zeitraum der Jahre 1933 bis 1945 ins Zentrum. Insofern kommt
ihre Untersuchung nicht zuletzt einer Geschichte der jüdischen Migration nach St. Gallen
gleich, die nach Jahrhunderten, in welcher eine Niederlassung von Juden rechtlich veran-
möglicht war, wieder jüdisches Leben in der Stadt schufen. Methodisch orientiert sich die
Historikerin am Modell sozialer Netzwerke, welches nach Qualität und Inhalt der Beziehung

einzelner oder kollektiver Akteure fragt. Die Analyse persönlicher und struktureller
Netzwerke machen deshalb einen beträchtlichen Anteil der Arbeit aus. Sabine Schreiber
stützt sich in ihrer Untersuchung auf eine umfangreiche Recherche in städtischen, kantonalen

und privaten Archiven.
Das Buch gliedert sich in fünf Teile. Im ersten, kontextuellen Teil beschreibt Sabine

Schreiber die Schritte hin zur im europaweiten Vergleich späten gesetzlichen Gleichstellung

der Juden in der Schweiz und in St. Gallen. 1860 verfassten Juden aus dem Ausland,
die vor allem aus beruflichen Gründen schon länger nach St. Gallen reisten, eine Petition
zur Gewährung der Niederlassung. Die Hürde zur Niederlassung fiel schliesslich mit dem
kantonalen Emanzipationsgesetz von 1863 auf der Basis der neuen Kantonsverfassung.
Sabine Schreiber verortet für den Untersuchungszeitraum drei Einwanderungsphasen:
(1) die Zuwanderung bis zur Emanzipation; (2) von 1863 bis in die 1890er Jahre sowie
(3) die Zeit nach den 1890er Jahren. Für die einzelnen Immigrationsphasen war
insbesondere die unterschiedliche Herkunft der Juden charakteristisch, was der Titel des
Buches versinnbildlichen soll. Im ersten Teil der Dissertation wird auch eine Analyse der
Sozialstruktur der St. Galler Juden vorgenommen, die mit den biographischen Schilderangen

im fünften Teil und im Anhang einen sehr persönlichen Einblick in das Leben der
jüdische Bevölkerung St. Gallens gewährt.

SZRKG. 101 (2007)



582 Rezensionen - Comptes rendus

Die Teile zwei bis vier setzen sich mit der innerjüdischen Selbstorganisation auseinander.

Ausführlich wird hier die Herausbildung der jüdischen Gemeinden, Betgemeinschaften,

Schulen sowie der sozialen Wohlfahrt und der verschiedenen Vereine beschrieben.

Von besonderem Interesse ist die Darstellung der Ausdifferenzierang der Gemein-
destrukturen in zwei getrennte Organisationen vor dem Hintergrund der Migration von
osteuropäischen Juden nach St. Gallen. Die Existenz zweier jüdischer Gemeinden
verdeutlicht die Heterogenität der jüdischen Bevölkerung der Stadt. Diese Situation war
typisch für grössere Schweizer Städte und macht den exemplarischen Wert der Untersuchung

der St. Galler Historikerin für die Geschichte jüdischer Gemeinschaften in der
Schweiz deutlich. Sabine Schreiber beleuchtet in diesem Teil des Buches auch die politischen

Aktivitäten der jüdischen Einwohner St. Gallens. Hierbei fokussiert die Autorin auf
den Zionismus, die übenegionale Vernetzung der jüdischen Gemeinden (Beziehungen
zum «Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund») sowie die Reaktion auf die rechtliche

Einschränkung der Kultusfreiheit (Schächtverbotsfrage) und die antisemitischen
Anfeindungen. Dass grösstenteils eine sehr zurückhaltende politische Betätigung der
jüdischen Körperschaften detektiert wurde, übenascht nicht, deckt sich dies doch mit
Erkenntnissen zu den Handlungsparadigmen beispielsweise des «Schweizerischen Israelitischen

Gemeindebundes». Mehrere St. Galler Juden betätigten sich allerdings aktiv in der
kantonalen und lokalen Politik. Eine breitere Darstellung ihres Wirkens fehlt jedoch.

Im fünften und letzten Teil ihrer Dissertation wendet sich Sabine Schreiber
Biographien einzelner jüdischer Einwohnerund Familien zu. Sich auf Piene Bourdieus Konzept

des sozialen Raumes und sozialen Feldes beziehend, zeichnet sie Herkunft, Zuwanderung,

berufliche Betätigung, soziale und gesellschaftliche Stellung sowie die
verwandtschaftlichen Beziehungen nach und vergleicht im Besonderen Exponenten der ersten und
dritten Einwanderungsphase. Hierbei werden die Unterschiede zwischen den gut in die
Gesellschaft integrierten westeuropäischen Juden, von denen einige einen beachtlichen
sozialen Aufstieg schafften, und den erst später zugezogenen Juden aus Osteuropa deutlich.

Stadtgeographisch führte dies dazu, dass sich die oft in bescheidenen bis ärmlichen
Verhältnissen lebenden jüdischen Familien aus Osteuropa auf die Arbeitcrquarticre im
schattigen Talgrand der Stadt konzentrierten. Die biographische Erfassung der jüdischen
Einwohner St. Gallens durch die Autorin äussert sich auch in diversen Tabellen im Haupttext

und im Anhang, die allerdings fast schon zu viel von den Personen preisgeben.
Das Buch ist reich bebildert und gibt seltenes Fotomaterial wieder, da die Autorin

unter anderem bisher nicht gesichtete Bestände aus privaten und staatlichen Archiven
konsultiert hat. Die Bilder liefern sehr persönliche Einblicke in das Leben der Jüdinnen
und Juden in St. Gallen. Aus stadthistorischer Sicht sind zudem die Abbildungen zu den
Synagogen und den jüdischen Friedhöfen, die in Ausführungen über die Bedeutung dieser
Orte als kollektive Räume für die St. Galler Juden eingebettet sind, sehr wertvoll.

Sabine Schreiber präsentiert mit ihrem Buch «Hirschfeld, Strauss, Malinsky. Jüdisches
Leben in St. Gallen 1803 bis 1993» ein Stück St. Galler Stadtgeschichte. Es überzeugt
durch seine aufwändig und breit recherchierte Quellenbasis und seine saubere Analyse,
was es zu einem bedeutungsvollen Werk für die Geschichte der Juden in der Schweiz im
Allgemeinen macht.

Freiburg Thomas Metzger

David Luginbühl, Vom «Zentralorgan» zur unabhängigen Tageszeitung? Das «Vaterland»

und die CVP 1955-1991. Freiburg/Schweiz, Academic Press, 2007 Reihe Religion

- Politik - Gesellschaft in der Schweiz, Bd. 45), 168 S.

David Luginbühl zeichnet in seinem Werk die wechselseitigen Beziehungen zwischen
dem «Vaterland» und der CVP in der Zeit von 1955 bis 1991 nach. Auf drei Ebenen, auf
der personellen, der inhaltlichen sowie der strukturellen, waren Verflechtungen vorhan-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 583

den, deren Intensität sich veränderte, dies nicht zuletzt im Zuge der Auflösung des
Milieukatholizismus und der Öffnung der katholischen Kirche nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil.

Auf der personellen Ebene waren die Beziehungen zwischen «Vaterland» und CVP bis
Mitte der 1980er Jahre eng. Die Vaterland AG und ihre Nachfolgegesellschaften wurden
vorwiegend von Personen getragen, welche «der Partei nahe standen und ihre finanzielle
Beteiligung als politisches Engagement betrachteten», so Luginbühl. Der Verwaltungsrat
wurde weitgehend von katholisch-konservativen Parteieliten gestellt, so etwa von den

späteren Bundesräten Elans Hürlimann und Alphons Egli. Zu Beginn der 1980er Jahre
wurde mit Hans Richenberger zum ersten Mal ein Direktor gewählt, welcher bis zu
diesem Zeitpunkt keine Verbindungen zur CVP gepflegt hatte und gedachte, wirtschaftliche
Kriterien stärker als parteipolitische zu gewichten. Die Parteileitung der CVP-Luzern
forderte in der Folge die Absetzung Richenbergers. Wegen personeller Fragen kam es gar zu
einem «Aufstand der Aktionäre» an der Generalversammlung von 1987, welcher sich gegen
Richenberger und die gelockerte Parteibindung des «Vaterland» richtete. Die Opposition
trug schliesslich Früchte, Richenberger räumte den Sessel für CVP-Grossrat Erwin
Bachmann. Ein Zurück zur engen CVP-Bindung blieb indes auch unter der neuen Direktion aus.

Bis in die 1970er Jahre blieb die Redaktion ebenfalls der Partei verbunden. Namen wie
Karl Wick (Nationalrat), Franz Karl Zust (ehemaliger Ständerat) oder Martin Rosenberg
(Generalsekretär der KCVP Schweiz) zeugen davon. Doch bereits die nachfolgende
Generation pflegte nurmehr eine «wohlwollend kritische Zusammenarbeit» mit der Partei.
Diesen Umbrach in der Redaktion signalisierte 1970 die Wahl des erst 37-jährigen Otmar
Flersches zum neuen Chefredaktor. Trotz Anfechtungen, Interventionen und Proteststimmen

aus dem rechten Parteiflügel wurde der eingeschlagene Kurs gewahrt, eine konservative

Wende blieb aus. Mit der Wahl LIermann Schlapps zum Chefredaktor 1982 wurde die
Loslösung von der Partei nochmals verschärft. Dennoch kam es auch unter seiner Leitung
noch vor, dass Redaktoren auch Parteifunktionen wahrnahmen. Erst 1990, unter Chefredaktor

Röllin, wurden ihnen politische Mandate verboten.
Auf der inhaltlichen Ebene zeigte sich diese langsame Erosion der Parteibindung ebenfalls.

Bei den Parlamentswahlen 1955 fungierte das «Vaterland» noch als Sprachrohr der
offiziellen Partei-Position, was sich unter anderem in der einwöchigen Berichterstattung
über den Parteitag der Schweizerischen Konservativen Volkspartei Schwyz manifestierte.
Das Blatt unterstützte die offiziellen CVP-Ständeratskandidaten und machte mobil gegen
den populären liberalen Gegenkandidaten, Christian Clavadetscher, - allerdings vergeblich.

Die «enge Kampfgemeinschaft von Zentralorgan und Partei» wurde in der Folge langsam

gelockert, wobei dieses Phänomen in allen politischen Lagern zu beobachten war.
Dieser Prozess ging zudem mit einer Veränderangsphase innerhalb des katholischen
Milieus und mit der Statutenrevision der CVP einher. Gleichzeitig mit der Emanzipation von
der Partei folgte auch jene von der Kirche, besonders nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. Durch das Verschieben der Bezeichnung «Zentralorgan» vom Titel ins Impressum

1971 wurde diese Emanzipation auch äusserlich manifest. Indes positionierte sich das
«Vaterland» nach wie vor «auf dem Boden des Christentums» und als Vertretung der ihm
nahe stehenden Partei - so war es in den Statuten festgeschrieben.

Bei der Bundesratswahl von 1973 wagte es das Blatt, die Nominierung von Enrico
Franzoni durch die CVP-Fraktion in Frage zu stellen und eine Kandidatur Schürmanns zu
favorisieren. Es war dadurch zum Sprachrohr der parteiinternen Opposition geworden -
zum Ärger der CVP-Parlamentarier, die in der Folge vergeblich eine Absetzung des
Chefredaktors forderten.

Zwei Tagungen zum einzuschlagenden Kurs des «Vaterland» bestätigten schliesslich
den Emanzipationskurs, wenn auch die unterschiedlichen Positionen offensichtlich wurden.

In der Folge kam es 1974 zur Festlegung eines Redaktionsstatutes, welches festhielt,

SZRKG, 101 (2007)



584 Rezensionen - Comptes rendus

dass das «Vaterland» Zentralorgan für die CVP bleibe und deren Grundsätze und Ziele
unterstütze. Die Mitsprache der Partei jedoch wurde deutlich eingeschränkt. «Mitte der
1970er Jahre hatte sich das Zentralorgan auf inhaltlicher Ebene von einem Parteiblatt zu
einem parteigerichteten Blatt gewandelt», stellt Luginbühl fest. Diese Ausrichtung hatte
auch in den 1980er Jahren, unter den Chefredaktoren Theiler und Hartmann, Bestand. Die
CVP behielt indes weiterhin ihren «Tribünenplatz» im «Vaterland» bis unter Hermann
Schlapp, ab 1982 hatte er die Redaktionsleitung inne, der endgültige Wandel von der Partei-

zur Gesinnungspresse gelang. Unter ihm fiel die Bezeichnung «Zentralorgan» gänzlich

weg. Obschon mit der Parteispitze abgesprochen, kam es deswegen von Seiten der
CVP Luzern zu Protesten, eine «frostige Atmosphäre» zwischen Partei und Zeitung war
die Folge. Der Nachfolger Schlapps, Röllin, konnte die Wogen glätten, einen Kurswechsel

indes nahm er nicht vor.
Auch auf der strukturellen Ebene weist Luginbühl Verflechtungen zwischen Partei und

Zeitung nach, die anfänglich vor allem darin bestanden, dass die «Gesinnungsfreunde»
der CVP einen grossen Teil des Aktienkapitals der Maihof AG zeichneten und sich die
Parteisekretariate für Werbemassnahmen zur Abonnentengewinnung einspannen Hessen.

Diese Tatsache war mit ein Grund, weshalb der Emanzipationskurs des «Vaterland» von
vielen Parteimitgliedern als Treuebruch empfunden wurde.

Auch der, hauptsächlich durch die Rezession bedingte, Zwang zur Kooperation mit
CVP-nahen Zeitungen in den 1970er Jahren wird von Luginbühl aufgezeigt. Eine grosse
katholische Tageszeitung, wie sie mancherorts angestrebt wurde, kam trotz verschiedener
Bemühungen nicht zustande. Stattdessen zwang eine veränderte Praxis des Schweizer
Inserentenverbandes das «Vaterland» zur Kooperation mit dem politischen Gegner, mit dem

«Luzemer Tagblatt». 1971 wurde ein «Tandem» Wirklichkeit, welches den Inseratenteil
der beiden Zeitungen beinhaltete. Doch auch dieser Schritt vermochte die 1991 erfolgende
Fusion der beiden einst so unterschiedlichen Blätter zur «Luzemer Zeitung» nicht
aufzuhalten. Der endgültige Schritt von der Gesinnungs- zur Foramspresse war hiennit getan.
Der Name «Vaterland» verschwand aus der Schweizer Presselandschaft.

David Luginbühls institutionsgeschichtliche Analyse vermag es, auf wenigen Seiten in
klarer und flüssiger Sprache Aufschluss zu geben über die zunehmende aber nie ganz
gelungene Emanzipation des «Vaterland» von der CVP. Verweise auf die zeitgleich stattfindende

und die Entwicklung beeinflussende Erosion der katholischen Sondergesellschaft
und die damit einhergehende sozial- und mentalitätsgeschichtliche Veränderung bereichern

die Lektüre zusätzlich.

Bern Nadine Ritzer

Nadine Ritzer, Alles nur Theater? Zur Rezeption von Rolf Hochhuths «Der Stellvertreter»

in der Schweiz 1963/1964, Fribourg 2006 (Band 41 der Reihe Religion - Politik -
Gesellschaft in der Schweiz), 252 S., 8 Abb.

In der vorliegenden Lizentiatsarbeit, eingereicht bei Urs Altermatt an der Universität Freiburg

Schweiz, untersucht Nadine Ritzer die gesellschaftlichen Reaktionen auf den
«Stellvertreten) Rolf Hochhuths. Dieses Drama markierte als «Dokumentationstheaten> mit seiner

«Kunstfigur» Papst Pius XII. eine Abkehr von der existentialistischen «Realitätsver-
drängung» eines Ionesco oder Beckett. Bei Hochhuth stand eine konkrete moralische
Anklage im Zentrum. Im Sinne eines Tribunals wurde Pius XII. vorgeworfen, er habe nie in
aller Deutlichkeit und öffentlich Stellung bezogen gegen den Holocaust und sei durch das

Unterlassen einer Intervention mitschuldig geworden. Auf den Brettern, die die Welt
bedeuten, Hess Hochhuth den Papst demonstrativ die Hände (in Unschuld) waschen. Im
Verbund mit der Anspielung «Mit brennender Sorge» wirkte diese Geste noch drastischer.

SZRKG. 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 585

Das Theater (doch) als moralische Anstalt? Flochhuths Erstling «Der Stellvertreter»,
uraufgeführt am 20. Februar 1963 in Berlin, gilt nicht als literarisches Meisterwerk. Dennoch

löste das «ungemütliche» Schauspiel ein gesellschaftspolitisches Erdbeben aus. Die
mentale Erschütterung erfasste rasch den deutschsprachigen Raum und zog weitere Kreise.

Basel stand nach der schweizerischen Erstaufführung vom 24. September 1963 «im
Banne Hochhuths». In Zofingen, Ölten und Aarau kam es zu «aufwühlenden Gastvorstellungen»,

die sich zwischen Zensur und Demokratie bewegten und teils von jugendlichen
Chaoten begleitet wurden, die Stinkbomben und Eier warfen. Bereits in Basel war nach
Drohungen und handfester Randale Polizeischutz angeordnet worden. In Zürich wurde
daraufhin die Theateraufführung durch öffentliche Debatten ersetzt, in Bern ging am 11.

Dezember 1963 eine entschärfte Version über die Bühne. Ein Theaterskandal
ohnegleichen. Alles nur Theater? Nadine Ritzer legt überzeugend dar, dass dem Drama Hochhuths

ein kritisches Potential inhärent war, das weit über eine Beurteilung des Verhaltens
von Papst Pius XII. gegenüber dem Holocaust hinaus reichte. «Es erwuchs daraus eine
Konfrontation der Christen mit dem Schicksal der Juden, eine Konfrontation der Schweiz
mit der eigenen Politik während des Zweiten Weltkriegs, eine Konfrontation der Katholiken

mit dem Antijudaismus, kurz: eine Konfrontation der Menschen mit ihrer jüngsten
Geschichte.»

Diese Wirkmächtigkeit ist nur im historischen Kontext erklärbar. In den 1950er Jahren
hatten die Entschädigungsverfahren der aus Russland heimkehrenden Kriegsgefangenen
eine grosse Zahl ungesühnter Verbrechen von Deutschen ans Licht gebracht. Die Auswirkungen

waren einem Dammbrach vergleichbar. 1961 wurde Adolf Eichmann in Jerusalem

zum Tode verurteilt. Ende 1963 begann in Frankfurt am Main der grösste Strafpro-
zess der deutschen Nachkriegsgeschichte gegen Mitglieder der Lagermannschaft von
Auschwitz. Was damals im Zusammenhang mit Hochhuths Drama teils als verstörendes
Sakrileg erachtet wurde, erscheint aus der Distanz des nüchternen Betrachters von heute
nicht allein als opportun, sondern im Sinne einer umfassenden historischen Aufarbeitung
- etwa mit Blick auf Wehlers historische Fundamentaldimensionen - als geradezu
unverzichtbar: Auch die Rolle der Kirche und ihrer Entscheidungsträger in der Zeit des
Holocausts ist der kritischen historischen Analyse zu unterziehen. Papst Pius, dessen langes
Pontifikat (1939-1958) unmittelbar vor Kriegsbeginn einsetzte und dreizehn Jahre über
das Kriegsende hinaus reichte, bot sich für eine Auseinandersetzung nach dramaturgischen

Gesetzen auf der Bühne geradezu an.
Nadine Ritzer lanciert ihre Studie mit einer griffigen Exposition und Problemstellung.

Im Kapitel «Gesellschaftliche Hintergründe» wird anschliessend mit grosser Sorgfalt der
historische Untergrund abgesteckt. Die Vergangenheitsdebatte zur Geschichte der
Schweiz im Zweiten Weltkrieg sowie die erhellende Rekonstruktion des langen Wegs der
Schweizer Katholiken aus dem Ghetto prägen diesen Teil. Auf dieser Grundlage werden
in der Folge faktenreich die Aktionen und Reaktionen gegen den «Stellvertreten)
nachgezeichnet. Das Schwergewicht der Arbeit bildet schliesslich - mit den Worten der Autorin
- die Untersuchung der inhaltlichen Begründungsmuster für die Ablehnung des
«Stellvertreters» sowie deren kontradiktorische Plausibilisierung; in einem diskursanalytischen
Vorgehen werden die antagonistischen Argumentationsmuster aus verschiedenen Quellen
herausgearbeitet und systematisiert.

Die Gründlichkeit, Umsicht und Differenziertheit, mit der die «überlebensfähigen
Diskurse», wie sie Nadine Ritzer nennt, dargestellt und erörtert werden, sind ein Charakteristikum

dieser Arbeit. Der Anklage («schuldig»!) wird die Verteidigung («nicht schuldig!»)
gegenüber gestellt, ergänzt mit vermittelnden und ausweichenden Positionen. Neben
Grabenkämpfern gab es auch Brückenbauer Für viele Katholiken waren moralisch-ethische
Fragen zum Verhalten Pius' XII. im Zweiten Weltkrieg übrigens legitim; man wehrte sich
allerdings gegen die als polemische Verzerrung des Papstbildes empfundene Darstellung

SZRKG. 101 (2007)



586 Rezensionen - Comptes rendus

durch Hochhuth. Zu beachten ist in diesem Zusammenhang femer die Koinzidenz der
«Stellvertreter»-Debatte mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, das 1962 begonnen
hatte. Das forderte die Auseinandersetzung mit der Tradition des christlichen Antijuda-
ismus. Die Tatsache, dass die Angriffe auf Pius XII. teils auf die katholische Kirche und
auf die Christenheit insgesamt übertragen wurden, brachte die Katholiken in Bedrängnis.
Gleichzeitig bewirkte das anklagende Verdikt einen Schulterschluss. In die Defensive
gedrängt von der freisinnigen Katholizismus-Kritik, «stand das katholische Milieu noch
einmal zusammen und stellte sich scheinbar als einheitliche Front dem Stellvertreter' und
dessen Befürwortern entgegen.» Verbandskatholiken, besonders die Jungmannschaften,
Mitglieder der Amtskirchen, Vertreter des politischen Katholizismus traten als relativ
geeinte Front auf, wobei der Schreckensruf von einer Neuauflage des Kulturkampfes gemäss
Nadine Ritzer kaum mehr als ein Schlagwort war.

Für die Geschichtswissenschaft ist der Indikativ, die Analyse, Darstellung und Deutung

«wie es war», Herausforderung genug. Der Konjunktiv - «was wäre gewesen,
wenn...» - ist dagegen keine Kategorie der Geschichte, liegt prinzipiell ausserhalb der
fachhistorischen Reichweite. Man wird es jedoch den Historikerinnen und Historikern
kaum verargen, wenn sie, ausnahmsweise und bloss für einen kurzen Moment, die Türe
zum Konjunktiv einen Spalt breit öffnen. Unter diesen Vorzeichen lässt sich im Sinne
Flochhuths fragen, was der «Stellvertreter Christi» als universale moralische Instanz mit
einem Protest gegen die Entrechtung, Verfolgung und Vernichtung der Juden hätte
bewirken können. Was hätte allenfalls sogar eine kompromisslose Bereitschaft des Papstes
zum Martyrium ausgelöst? Nadine Ritzer stellt dem ersten Hauptkapitel ihrer Studie eine
dezidierte Erklärung der Schweizer Bischofskonferenz voran: «Weder Theologen noch
christliche Publizisten, weder Religionslehrer noch Vertreter der Kirchenleirung haben
sich in dieser Zeit entschieden gegen den religiösen Antijudaismus gewandt und erst recht
nicht den schleichenden, aus verschiedenen Quellen gespeisten Antisemitismus im
Schweizervolk verurteilt. So kam eine Stimmung zustande, die in der allgemeinen
Abwehrhaltung der damaligen Schweiz auch die Abwehr von Flüchtlingen an der Schweizergrenze

zumindest als notwendiges Übel hinnahm.» Ein bemerkenswertes Eingeständnis.
Bemerkenswert auch das Datum: 14. April 2000.

Der systematisch-perspektivische Zugriff auf das Thema, die gehaltvolle diskursive
Darstellung und Erörterung sowie die souveräne kernige Bilanz in den Schlussthesen dieser

Studie belegen insgesamt, dass die Richter-Skala nach oben offen ist, was die Qualität
von Lizentiatsarbeiten betrifft.

Emmenbrücke Kurt Messmer

Guy P. Marchai, Schweizer Gebrauchsgeschichte. Geschichtsbilder, Mythenbildung und
nationale Identität, Basel, Schwabe Verlag 2006, 551 S.

Mit der «Schweizer Gebrauchsgeschichte» legt Guy P. Marchai ein umfassendes Werk
vor, das auf seiner langjährigen Auseinandersetzung mit und Forschung zur Thematik
aufbaut. Der Autor will mit der bis anhin selten verwendeten Begrifflichkeit den
«ausgesprochen utilitaristischen Charakter des Umgangs mit Geschichte» (13) akzentuieren.
Gebrauchsgeschichte macht primär Aussagen über die Zeit, in der sie verwendet worden ist
und da die Schweizer Gebrauchsgeschichte stark von Vorstellungen über das Mittelalter
geprägt ist, setzt der Autor den zeitlichen Schwerpunkt seines Buches im Spätmittelalter
und in der frühen Neuzeit an.

Das Buch zeichnet sich durch die beispielhaften Bezüge sowie die schlanken
methodischen Hinweise aus, in denen Begrifflichkeiten wie Geschichtsbild oder das nationale
«imaginaire historique» herausgearbeitet werden. Ebenso vermittelt das Werk einen
detaillierten bibliographischen Einblick in das Geschichtsbild von den Alten Eidgenossen,

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 587

Wilhelm Tell, Winkelried, den «Schweizer Bauern» und den «Alpen». Die einzelnen
Kapitel stützen sich auf teils schon existierende Aufsätze ab und lassen sich gut einzeln
lesen. Damit verbunden sind gewisse Repetitionen, die jedoch kaum störend wirken. Es ist
das grosse Verdienst Guy P. Marchals, hier im Kontext der internationalen Forschungen
zu «Erinnerung», «lieu de mémoire» oder dem Aspekt der Geschichtskultur den
schweizerischen Aspekt einzubringen und Spezifitäten wie auch Parallelen herauszuarbeiten. Für
das schweizerische Selbstverständnis, das hochgradig von einem nationalpolitischen
Geschichtsbild geprägt ist, liegt nun ein umfassendes Nachschlagewerk vor, das sich nicht
allein mit der Historiographie, sondern auch mit dem Traditionsbewusstsein befasst.

Das Buch führt sechs Aspekte auf: Einen grossen Anteil nimmt das Kapitel zum sich
wandelnden Geschichtsbild von den «Alten Eidgenossen» ein. Bei aller Konstanz, so die
Folgerungen, haben sich die Vorstellungen von den Alten Eidgenossen den Zeittimstän-
den entsprechend gewandelt und gerade dadurch ihre Funktion bewahren können. Marchai

betont denn auch verschiedentlich die Differenz von Traditionsbewusstsein und
Geschichte und verweist darauf, wie wichtig ersteres für den mentalitätsmässigen wie auch
kulturell vielfältigen Kleinstaat als integrative Klammer geworden sei. Traditionsbewusstsein

und Geschichte folgen dabei einem grundsätzlich anderen Diskurs, wenn auch gegenseitige

Einflüsse nicht ausbleiben. In diesem Sinne lässt sich auch die Schlussfolgerang
Marchals einordnen, dass Wilhelm Teil keine Sache des Historikers sei. Die
Geschichtswissenschaft könne aber das Werden und den Wandel sowie die Beweggründe und
Funktionen wie auch Instrumentalisierangcn der im Traditionsbewusstsein mitgeführten
Vorstellungen offen legen und folglich auch deren politisch-ethische Begründungsdürftigkeit
aufzeigen (170).

Der Bedeutung vielfaltig kantonaler Kollektiverinnerungen, die sich angesichts einer
langen und praktisch absoluten Dominanz des nationalen Geschichtsbildes im Vorfeld der
Jubiläumsfeierlichkeiten 1998 in den Debatten der eidgenössischen Räte manifestiert hatten,

gehen die Beiträge zur «kollektiven Erinnerung der Schweiz: 1898 - 1948 - 1998»
nach. Offen bleibe hier, wie der Prozess der Selbstvergewisserung weiter verlaufen werde.
Marchai spricht von einer schweizerischen Geschichtskultur, die sich in einem stets
wechselnden Kräftespiel zwischen dem Hochhalten der vermeintlich unhinterfragbaren Tradition

und dem Aufbrach zu neuen Ufern bewege (202). Dies führt zum Kapitel der «Traditionen

der schweizerischen Nationalgeschichtsschreibung», die sich in die beiden Ent-
wicklungsphasen der «alten Eidgenossenschaft» mit dem «Corpus Helveticum» bis 1798
und jene des modernen Bundesstaates ab 1848 unterteilen lässt. Hier leuchtet der Autor
die prägenden Linien und Entwicklungen der Geschichtsschreibung aus und betont das
erkennbare Bedürfnis, die Stellung und Aufgabe der Schweiz in Europa aus ihrer Geschichte

und politischen Eigenart heraus zu definieren (223). An diesen Teil fügen sich
Bildkommentare zu exemplarisch ausgewählten bedeutenden Bildtafeln an.

In den Kapiteln III und IV erfasst und vergleicht Guy P. Marchai die das schweizerische

Traditionsbewusstsein lange Zeit dominierenden Figuren «Wilhelm Teil» und
«Winkelried». So ähnlich sich diese mythologischen Figuren sind, so ungleich sind sie in
Bezug auf die Analyse der Konstruktion. Teil wurde mit der Verschriftlichung für die
Nachwelt geboren und seit Ende des 15. Jahrhundert haben seine Geschichte und jene der
«Befreiung der Waldstätte» Eingang im kollektiven Geschichtsbewusstsein gefunden.
Teil wechselte im Laufe der Zeit verschiedentlich sein Gewand und schlüpfte in viele
Rollen. Am Beispiel des Falles «Teil» zeigt Marchai detailliert auf, welchen Stellenwert
«Erzählungen» bzw. mündliche Überlieferungen als Quelle haben können. Die lange Zeit
geltende Vorstellung, welche die mündliche Überlieferung in einer nahezu schriftlosen
und auf das Gedächtnis angewiesenen Zeit als Konstante und tatsachengetreue Darlegung
von Tatsachen zu begreifen trachtete, widerlegt der Autor minutiös am historischen
Beispiel. Er macht damit deutlich, dass es sich bei solchen Überlieferungen nicht um
«wahre» Berichte handelt, sondern um Überlieferungen, wie sie aus der Zeit und am Ort

SZRKG, 101 (2007)



588 Rezensionen - Comptes rendus

der schriftlichen Fixierung entstanden sind. Und wenn man überhaupt von einem «historischen

Kern» sprechen wolle, so sei dieser in den bewusstseinsmässigen Integrationsvorgängen

des 15. Jahrhunderts zu suchen.
Anders als bei Teil lässt sich am Beispiel Winkelrieds die Herausbildung des Mythos

gleichsam als Zudichtung entlang schriftlicher Quellen nachweisen. Bedeutsam ist auch
dessen Funktion. Indem sich der Mythos des Erzählens von Geschichtlichem bemächtigt,
gewinnt er den Anschein von Historizität, was seine Stärke gegenüber den historischen
Erkenntnissen ausmacht. Die Geschichtswissenschaft, so eine weitere Folgerung, könne
sich mit dem Mythos nur befassen, indem sie ihn selbst zum Untersuchungsobjekt wähle
und seinen Stellenwert in der Geschichte prüfe (331). Ist historische Forschung
«staatsgefährdend» (345)? Mit dieser Frage verweist Guy P. Marchai auf den Verlauf der Debatte
in der breiten Öffentlichkeit und folgert daraus: «Und wenn noch heute Auseinandersetzungen

um Teil oder auch Winkelried überraschend heftig ausfallen können, so
bestimmt nicht weil sie historisch sind, sondern weil sie offensichtlich noch immer
leben» (302-303).

In den Kapiteln V (Die «Schweizer Bauern») sowie VI (Die Alpen) erfasst der Autor
zwei weitere bedeutsame Aspekte. Marchai bilanziert, dass die Schweiz wohl das
ausgeprägteste Beispiel dafür sei, dass es nicht nur eine «invention of tradition» gebe, sondern
auch eine «tradition of invention», wie er am Beispiel des «Schweizer Bauern» zeigt. Die
mittelalterlichen Eidgenossen erschienen als Inbegriffeines ausgesprochen positiv konnotierten

Bauerntums (414). Dabei handelt es sich um eine ideologische Repräsentationsideologie,

die insbesondere auch von den dominanten Städteorten gepflegt wurde und im
Kontext der christlichen Ständeordnung unterstellte, dass allein in der Schweiz die
Ständeordnung umgekehrt worden und der Bauer an die Stelle des Adels getreten sei. Die
siegreichen Schlachten wurden als Gottesurteile gedeutet und das Pauluswort von den
Kleinen, die Gott auserwählt habe, um die Grossen zu beschämen, verweist auf frühe
Ansätze eines Sonderfallbewusstseins. Die Säkularisierung vom Bewusstsein einer besonderen

Gottauserwähltheit zum ontologischen schweizerischen Sonderfall fand dann im 19.

Jahrhundert statt. Im abschliessenden Kapitel wird das «Schweizer Alpenland» als imago-
logische Bastelei durchleuchtet. Im 18. Jahrhundert wurde die Besonderheit der Schweiz,
wie sie sich in der Tradition präsentierte, zusehends auf ihre alpine Lage zurückgeführt
und «naturwissenschaftlich» gedeutet. Das führte dazu, dass, obwohl es mehrere
Alpenstaaten gibt, es nirgendwo zu einer dermassen wirksamen Kombination von Geschichte
und Alpen wie in der Schweiz gekommen ist (440). Die Hinweise am Schluss zur Rezeption

einer entzauberten Alpenwelt der Gegenwart lassen vieles offen. Das Schwergewicht
der Darstellungen liegt bei den spälmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Analysen, die
zeitgeschichtlichen Entwicklungen bleiben anskizziert.

Guy P. Marchai legt hier ein eigentliches Handbuch einer «Schweizer Gebrauchsgeschichte»

vor und unterstreicht damit sein Plädoyer für einen vergleichenden Ansatz der
Nationalgeschichtsschreibung: «Es wäre gewiss hilfreich für das Verständnis der
Konstruktion von Nationalgeschichten, wenn eine gewisse Systematisierang der Motive und
anderen Komponenten bewerkstelligt werden könnte, die den <Text> der Nationalgeschichten

organisieren (229).»

Horw Markus Funer

Alfred Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion. Zweite Schweizer
Sonderfallstudie Herausforderung für die Kirchen. Zürich, Theologischer Verlag Zürich.
2005, 253 S.

Zehn Jahre nach der ersten Sondcrfallstudie, die im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms

51 «Kulturelle Vielfalt und nationale Identität» 1989 durchgeführt worden
war, kann der Religionssoziologe Alfred Dubach in der zweiten Schweizer Sonderfall-

SZRKG, 101 (2007)



Rezensionen - Comptes rendus 589

Studie neue Erkenntnisse zur religiösen Lage der Schweiz präsentieren. Das Zahlenmaterial

der beiden Sonderfall-Studien ermöglicht zum ersten Mal die Analyse des religiösen
Wandels in der Schweiz aus der Perspektive der religiösen Selbsteinschätzung der
Bevölkerung.

Die Datenauswertung und Interpretation durch Dubach erfolgt im ersten Teil des
Buches, der gut zwei Drittel des Werkes ausmacht. Darin werden die wichtigsten Erkenntnisse

zur Religiosität und Kirchenbindung der Schweizer Bevölkerung präsentiert. Gleichzeitig

wird ein Vergleich zu den Zahlen von 1989 vorgenommen. Ein erhöhtes Augenmerk

legt Dubach auf die Datenergebnisse und Veränderungen der Zahlen von 1999 zu
1989 bei den Jugendlichen und jungen Erwachsenen. Laut Autor lässt sich hier vorzugsweise

beobachten, «welche Ausformungen die Religiosität unter den Bedingungen der
gegenwärtigen Gesellschaft annimmt» (10).

Grundsätzlich konstatiert Dubach eine neue Art des Umgangs mit Religion in der
Schweiz, in der sich eine religiöse Pluralität bemerkbar mache. Dieser neue Umgang mit
Religion lässt laut Dubach jedoch keineswegs Rückschlüsse auf eine areligiose Gesellschaft

zu. Im Gegenteil: In der Schweizer Gesellschaft gelte es als weitgehend normal,
sein Leben religiös zu deuten. Ebenso stelle das von den Kirchen repräsentierte Christentum

den immer noch mit Abstand wichtigsten Bezugspunkt der Schweizer Bevölkerung -
mit Ausnahme der Jugendlichen - dar. Die religiöse Topographie der Schweiz versucht
der Religionssoziologe anhand von fünf Religionstypen - den exklusiven Christen, syn-
kretistischen Christen, Neureligiösen, religiösen Humanisten und den Areligiösen - zu
konkretisieren. Dabei bemerkt er den markantesten Wandel im Rückgang der exklusiven
Christen hin zu den synkretistischen Christen und einer esoterisch-neureligiösen
Daseinsauffassung. Die feststellbaren Verschiebungen zwischen den Religionstypen würden sich

jedoch keineswegs zugunsten einer areligiösen Lebenshaltung manifestieren. Dabei
wiederholt er immer und immer wieder, dass weder von einem Ende des Christentums noch

vom Ende einer religiösen Gesellschaft in der Schweiz gesprochen werden könne und

bringt es auf den Merksatz: «Die Religion ist unter den Strukttirbedingungen der entfalteten

Moderne weder bedroht noch in Auflösung» (85). Für die Schweizer Bevölkerung zeige

sich eine anhaltende Transzendenzoffenheit; die Religion verschwinde nicht, löse sich
aber immer mehr von ihren Festlegungen durch die Kirchen.

Dass die Rolle der Kirche bei den Jugendlichen bzw. der jungen Generation den wunden

Punkt darstellt, wird schon allein durch die spezielle Aufmerksamkeit, die Dubach
dem Thema schenkt, hervorgehoben. Die Ergebnisse der zweiten Sonderfallstudie machen
deutlich, dass ein Rückgang der institutionell-kirchlichen Einbindung bei den Jugendlichen

festzustellen ist. Kirchen würden im Leben der jungen Generation eine immer
geringere oder gar überhaupt keine Rolle mehr spielen, so Dubach, und bemerkt gleichzeitig
eine deutliche Bevorzugung der individuell erlebten und gelebten Religiosität.

Genau diesem Problembereich widmet sich die Pastoraltheologien Brigitte Fuchs im
zweiten Buchteil und versucht die schon im Titel des Buches erwähnte Herausforderang
der Kirchen für die Zukunft zu skizzieren.

Es bleibt zu hoffen, dass weitere Sonderfallstudien dieser Art auch in Zukunft erarbeitet

werden und die Untersuchungen über Verändenmgen der religiösen Lage in der
Schweiz fortgesetzt werden.

Mauren Martina Sochin

SZRKG, 101 (2007)


	Rezensionen = Comptes rendus

