
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: "Es gab solche, die weinten" : Bischof Greith auf dem Vatikanum I

Autor: Dora, Cornel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Es gab solche, die weinten.»
Bischof Greith auf dem Vatikanum I

Cornei Dora

Die Teilnahme und Haltung Bischof Karl Johann Greiths (1807-1882) von
St.Gallen auf dem Ersten Vatikanischen Konzil 1869/70 gehört zu den auffallenden

Ereignissen der schweizerischen Kirchengeschichtc im 19. Jahrhundert.
Zwar ist bekannt, dass der geistig bedeutendste und kirchenpolitisch engagierteste

Schweizer Bischof der damaligen Zeit in Rom nicht als «Abnicker» der von
der Kurie präsentierten Vorlagen, insbesondere des Dogmas der päpstlichen
Unfehlbarkeit, in Erscheinung trat. Anders als seine Schweizer Amtsbräder lehnte

er als aktiver Teil der sogenannten Minorität die Dogmatisierang der Infallibilität
ab. Eine genauere Untersuchung der damaligen Haltung Greiths ist bisher freilich

unterblieben. Mit Hilfe der grandlegenden Arbeiten von Klaus Schatz1, der
Konzilsakten Greiths und der in der Edition von Mansi abgedruckten Reden" ist
es heute möglich, ein ziemlich genaues Bild der Einstellung und Tätigkeit des

Sankt-Galler Bischofs in Rom zu zeichnen. Dies soll im Folgenden versucht
werden.

Einleitend ist es notwendig, das Vatikanum I in groben Zügen in Erinnerung
zu rufen. Anlässlich der 1800-Jahr-Feier des Martyriums Petri am 29. Juni 1867,

zu der alle Bischöfe nach Rom eingeladen wurden, hatte Papst Pius IX. das Konzil

einberufen. Es wurde zweieinhalb Jahre später, am 8. Dezember 1869, feierlich

eröffnet und dauerte bis zum 18. Juli 1870. Anwesend waren mehr als 700

Bischöfe, welche im rechten Kreuzarm des Petersdoms 89 Generalkongregationen
abhielten. Pius IX. beabsichtigte, mit Hilfe des Konzils das Papsttum

nachhaltig zu stärken und den Kampf gegen den Rationalismus und Liberalismus, den

er mit der Enzyklika Quanta cura vom 8. Dezember 1864 und dem dieser ange-

Klaus Schatz, Kirchenbild und päpstliche Unfehlbarkeit bei den deutschsprachigen
Minoritätsbischöfen auf dem I. Vatikanum, Rom 1975. Ausserdem: Klaus Schatz. Vaticanum I

1869-1870. 3 Bände. Paderborn 1992-1994.
Johannes Dominicus Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Band 49-
53, Graz 1961.

SZRKG. 101 (2007), 409-438



410 Cornel Dora

hängten Syllabus der gegenwärtigen Zeitirrtümer aufgenommen hatte, weiter
voranzutreiben. Grosses Aufsehen erregte am 6. Februar 1869 ein mit Wissen
des Papstes publizierter Artikel in der römischen Jesuitenzeitschrift Civiltà
Cattolica, der behauptete, von Frankreich her werde erwartet, dass das nächste Konzil

den Syllabus definieren und per Akklamation die päpstliche Unfehlbarkeit als

Dogma annehmen werde.

Die Frage der Infallibilität überschattete das Konzil von Anfang an. Sie teilte
die Konzilsväter in eine befürwortende Majorität von rund 450 Bischöfen und eine

ablehnende Minorität von rund 140 Bischöfen. Zu letzterer gehörten die

überwiegende Anzahl der deutsch-österreichischen Bischöfe sowie ein ansehnlicher
Teil der französischen Gruppe. Die offene Auseinandersetzung auf dem Konzil
wurde durch eine die Freiheit der Teilnehmer einschränkende Geschäftsordnung
erschwert, die Ende Februar im Sinn der Majorität ergänzt wurde, indem für die

Entscheidung über ganze Konstitutionen keine Einstimmigkeit mehr verlangt
wurde. Die Diskussion wurde teilweise erbittert geführt und verlief nicht durchwegs

fair. Dabei dürfte eine gewisse Unerfahrenheit Roms mit demokratischen

Findungsprozessen eine Rolle gespielt haben. Schliesslich setzten sich Kurie und

Papst durch. Am 18. Juli wurde die päpstliche Infallibilität in einer letzten

Schlussabstimmung mit 533 gegen 2 Stimmen angenommen und anschliessend -
während eines heftigen Gewitters - feierlich verkündigt. Die Minoritätsbischöfe
hatten sich zur vorzeitigen Abreise entschlossen, um nicht offen gegen den Papst
stimmen zu müssen.

Einen Tag später, am 19. Juli 1870, brach der Deutsch-Französische Krieg
aus, was Frankreich zum Abzug seiner Schlitztruppen aus Rom zwang. Dadurch
wurde am 20. September der Weg frei für den Einmarsch italienischer Einheiten
im Kirchenstaat, der dessen Ende und Einverleibung ins neue vereinigte Italien
besiegelte. Keine zwei Monate nach der Überhöhung seiner Macht durch die Un-
fehlbarkeitscrklärung endete somit die weltliche Herrschaft des Papsttums, und
der Papst wurde zum «Gefangenen im Vatikan». Im europäischen Kontext führte
die Verkündigung der Infallibilität vor allem in Deutschland, aber auch in der

Schweiz, zum sogenannten Kulturkampf - genau so, wie es von der Minorität
befürchtet worden war.

Reise und Ankunft Greiths in Rom

In der Ostschweiz standen die Wälder im Herbst 1869 voller Pilze, die Wiesen
blühten bis in den Oktober und die Bäume behielten ihre Blätter auffallend
lange, obwohl bereits Frost eingesetzt hatte.4 Ebenfalls wie Pilze aus dem Boden

geschossen waren seit 15 Jahren die Stickereifabriken. Die Erfindung der
Handstickmaschine und die darauf folgende, wachsende Nachfrage nach Maschinenstickerei

hatten in der Stadt St.Gallen und ihrem Umland einen wirtschaftlichen
Boom ausgelöst. Die ganze Region war auf dem Sprung zu neuen Dimensionen.

Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 164-167.
4 Neues Tagblatt aus der östlichen Schweiz, 30.10.1869. 991.



BischofGreith aufdem Vatikanum I 411

Soeben hatte der Herbstjahrmarkt begonnen. Hauptattraktion war der Sprechende

Kopf, ein kunstvoller Automat in Form eines Mädchenkopfs. «Man muss es

sehen, um es zu glauben!» hiess der zeitgeistige Werbespruch in der Zeitung.
Es ist nicht anzunehmen, dass Bischof Greith den Jahrmarkt besucht hat.

Hingegen nahm er ohne Zweifel die Veränderungen wahr, welche die Gesellschaft in
der aufstrebenden Ostschweiz angesichts der wirtschaftlichen Aufbruchbewegung

erlebte - mit allen Sonnen- und Schattenseiten, die dazu gehörten. In einem

speziellen Hirtenbrief hatte er sich am 20. Juli 1869 an die Gläubigen gewandt
und auf die Aufgaben hingewiesen, welche das Konzil besprechen müsse. Generell

gehe es um die Beziehungen der Kirche zur menschlichen Gesellschaft. Das

Programm der Feinde der Kirche laute «Trennung der Wissenschaft vom Glauben,

Trennung der Schule von der Religion, der Familie vom Christenthum, des

Staates von der Kirche, der Reichen von den Armen». Aus diesem Grund müsse

das Konzil die Beziehung der Kirche zur Wissenschaft stärken, sich für die

Beibehaltung der religiösen Orientierung der Familie (Ablehnung der Zivilehe)
sowie des christlichen Schulwesens einsetzen, daran erinnern, dass Staat und Kirche

aufeinander angewiesen seien und sich der Arbeiterfrage annehmen.6

Am 25. Oktober 1869, um 11 Uhr, brach Greith von St.Gallen aus auf nach

dem tausend Kilometer entfernten Rom. Er reiste nicht allein. Bischof Eugène
Lâchât von Basel und der Propst von Pruntrat, Xavier Hornstein, begleiteten ihn.
Weiter dabei war auch der damalige Domkatechet Augustinus Egger, der dann

1872 Greiths Domdekan und 1882 sein Nachfolger als Bischof wurde. Egger war
eher vorsichtig und rational veranlagt und bildete so eine ideale Ergänzung zum
impulsiveren Greith. In den folgenden turbulenten Jahren lenkten die beiden ihre
Diözese erstaunlich weitblickend und sicher, wobei der Bischof gewissermassen
die Vorderachse bildete und steuerte, während Egger als Hinterachse dafür sorgte,

dass der Wagen nicht aus der Spur geworfen wurde.
Die Gotthardbahn gab es damals noch nicht - sie wurde erst 13 Jahre später,

im Jahr 1882, eröffnet. Deshalb ging die beschwerliche Reise per Eisenbahn
zunächst nach München, dann via Innsbruck über den seit 1867 mit der Eisenbahn
erschlossenen Brenner nach Florenz, von dort weiter nach Assisi und schliesslich
nach Rom, wo die Reisegruppe am 5. oder 6. November 1869 eintraf.

In München wurde ein Zwischenhalt eingeschaltet. Greith traf ein letztes Mal
mit seinem früheren Lehrer, Ignaz von Döllinger, zusammen. Döllinger, der die

von der Kurie propagierte päpstliche Unfehlbarkeit ablehnte, war nicht als

Konzilstheologe berufen worden, was Greith und andere deutsche Bischöfe sehr
bedauerten. Greith versuchte nach seiner Ankunft in Rom sowohl mit Kardinal-

Gemäss den Inseraten in den Zeitungen, beispielsweise im Tagblatt der Stadt St.Gallen.
22.10.1869. 1452.

Karl Johann Greith. Die Autorität eines allgemeinen Konziliums und die Aufgabe des nächsten:

Hirtenbrief, St.Gallen 1869. 11-18."
Zu Augustinus Egger: Cornei Dora. Augustinus Egger von St.Gallen: Ein Bischof zwischen
Kulturkampf, sozialer Frage und Modernismusstreit, St.Gallen 1994. Dort besonders zur
Diözesanleitung Greith/Egger. 121-256.



412 Cornel Dora

Staatssekretär Antonelli als auch mit Papst Pius IX. darüber zu sprechen und sie

zu einer nachträglichen Einladung des deutschen Theologen zu bewegen. Er

blitzte jedoch ab.8

In Innsbruck stiess ein weiterer Sankt-Galler zur Grappe: der Theologiestudent

Otto Zardetti, der dort bei den Jesuiten studierte. Zardetti gehörte zu den

jungen Klerikern, die sich besonders elegant auf dem kirchlichen Parkett bewegten.

Er wurde schon bald der wichtigste Rivale Eggers in der Sankt-Galler
Diözesanleitung. Als er gegenüber diesem den Kürzeren zog, verliess er die Diözese

1881, um seine Karriere zuerst in Amerika als Bischof von St.Cloud in Minnesota

1889-1894, dann für die kurze Zeit eines Jahres als Erzbischof von Bukarest
und schliesslich 1895-1902 als Mitarbeiter der Kurie in Rom fortzusetzen. Die
über ihn erhaltenen Dokumente vermitteln das zwiespältige Bild eines
offensichtlich intelligenten, aber auch sehr ehrgeizigen und etwas verbohrten Klerikers

der neuscholastischen Generation. Er war mit Sicherheit ein glühender
Anhänger der päpstlichen Unfehlbarkeit.'

Mit Ausnahme des kranken Bischofs von Chur, Nikolaus Franz von Florentini,

der sich durch Weihbischof Kaspar Willi vertreten Hess, waren alle Schweizer
Bischöfe in Rom anwesend: neben Greith und Lachat auch Etienne Marilley
(Freiburg) und Peter Joseph de Preux (Sitten). Hinzu kamen Abt Heinrich
Schmid als Präses der Schweizerischen Benediktinerkongregation, Abt Etienne-

Barthélémy Bagnoud von St.Maurice als Titularbischof von Bethlehem10 sowie
der Weihbischof von Genf, Gaspard Mermillod. Sie alle hatten Sitz und Stimme
in der Konzilsaula. Zwar waren wenigstens Greith und Lachat am gleichen Ort
untergebracht - im Quirinalspalast, wo heute der italienische Staatspräsident
residiert. Als nationale Gruppe sind die Schweizer Bischöfe jedoch freilich nicht
aufgetreten." Mit Ausnahme einer Einladung von Bischof Lachat am 21.

Februar hielten sie keine formellen Zusammenkünfte ab, sondern lehnten sich

vor allem an ihre jeweilige Sprachgruppe an.'" Mit dem Rottenburger Bischof
Karl Josef von Hefele logierte ein guter deutscher Freund Greiths und weiterer
Angehöriger der Minorität ebenfalls im Quirinal.13

Cornei Dora, Egger (wie Anm. 7), 116-117. Zu Greiths Kontakt zu Döllinger Franz Xaver
Bischof, Theologie und Geschichte. Ignaz von Döllinger (1799-1890) in der zweiten Hälfte
seines Lebens, Stuttgart 1997, 168, 196-201; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 91, 134-
137.

Dora, Egger (wie Anm. 7), 116-119, 133-141; vgl. auch die Biographie Zardettis von Vincent

A. Yzermans. Frontier Bishop of Saint Cloud, Waite Park 1988.

Bagnouds Teilnahme am Konzil ist zwar belegt, er ist aber nicht weiter hervorgetreten, auch
in der Frage der Infallibilität nicht. Joachim Köhn, Beobachter des Vatikanum I. Die
römischen Tagebücher des P. Georg Ulber OSB, Regensburg 2000, 22. Anm. 45.
Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 22 23.

'" Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 21, 64.
Gemäss einer Aussage Hefeies gegenüber Lord Acton gehörte er zu den rund 300
Kostgängern des Papstes, was ihm offenbar Greith vermittelt hatte. Acton an Döllinger, Rom,
2.3.1870, in: Victor Conzemius (Hg.). Ignaz von Döllinger - Lord Acton: Briefwechsel
1850-1890, Band 2, München 1965, 189. Möglicherweise wurde auch Greith selber vom
Heiligen Stuhl unterstützt. Jedenfalls hatte Nuntius Agnozzi Vorfeld des Konzils abklären
müssen, welche Schweizer Bischöfe in Rom finanzielle Unterstützung nötig haben könnten.



BischofGreith aufdem Vatikanum I 413

Schweizer Bischöfe in Rom: links aussen Etienne Marilley von Fribourg. dann Eugène
Lachat von Basel und neben zwei nicht identifizierten Personen Bischof Greith
(Stiftsbibliothek St.Gallen. Fotosammlung).

Haltung und Umfeld

Greiths Tätigkeit auf dem Konzil ist in seinem Nachlass recht gut dokumentiert.
Er selber hat seine Akten geordnet und in zwei Bänden zusammenfassen lassen.

Der erste, interessantere Band enthält seine Reden mit den Vorarbeiten dazu
sowie weitere Gesuche und Korrespondenzen. Im zweiten befinden sich die
gedruckten Dokumente, welche die Bischöfe erhielten. Die meisten davon drehten
sich um die «Unfehlbarkeits-Konstitution» Pastor aeternus.14

Zusammenfassend kann vorweggenommen werden, dass Greith fester
Bestandteil der Minorität war und vor allem mit der deutsch-österreichischen
Nation verkehrte. Er nahm an ihren wöchentlichen Treffen teil und bekämpfte mit
ihr zusammen die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit.1^ Er war durchaus

erpicht darauf, dass seine Haltung bekannt wurde. So bat er im Januar Döllinger
über dessen Schüler Lord Acton dafür zu sorgen, dass eine «ganz perfide
Nachricht über ihn» in der Allgemeinen Zeitung vom 19. Januar 1870. wonach er

und dabei in erster Linie Greith und Willi genannt. Peter Stadler. Der Kulturkampf in der
Schweiz: Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europäischen Umkreis 1848-1888.
Frauenfeld 1984. 224.
Acta S. Concilii Vaticani. Romae Anno 1869 70 Collecta abs Episcopo Sangallensi. 2 Bände.

Bischöfliches Archiv St.Gallen. B2.b,6.I II.
Schatz. Kirchenbild (wie Anm. 1 3 9. 206-207; Theodor Granderath. Geschichte des
Vatikanischen Konzils von seiner ersten Ankündigung bis zu seiner Vertagung. Band 2. Freiburg
i.Br. 1903, 68. Zur Problematik der Äusserungen Greiths nach dem Konzil über seine

Haltung in Rom Schatz. Kirchenbild (wie Anm. 1). 26-27. 29-30. Anm. 71.



414 Cornel Dora

in seiner Rede vom 4. Januar dem Syllabus «gute Dienste» geleistet habe, richtig
gestellt werde. «Weit entfernt, mit Martin [einem besonders aktiven deutschen

Infallibilist] etc. der Sache des Syllabus Dienste geleistet zu haben, halte er sich

mit Entschiedenheit zur grossen Gruppe der Deutschen und Oesterreichischen
Bischöfe.» Acton fügte hinzu: «Greith ist so fest und gut, dass es sehr gut wäre

wenn dies [die Berichtigung] gleich geschehen würde. Er kam eigens zu mir.»16

Nach seiner ersten Rede gegen die Unfehlbarkeit bat der Bischof von St.Gallen
Acton bekannt zu machen, «dass er in diesem Sinn, gegen die Opportunität und

Definibilität gesprochen habe».17 Er versuchte auf diese Weise mässigend auf die

Diskussion in der Schweiz einzuwirken.
Zwar gehörte Greith nicht wie die Kardinäle Rauscher und Schwarzenberg

oder die Bischöfe Ketteier und Hefele zu den fuhrenden Vertretern dieser

Gruppe - dazu war sein Bistum zu unbedeutend und seine Stellung als

Schweizer zu speziell - er trat jedoch als aktiver und eigenständiger Vertreter in

Erscheinung und leistete der Minorität verschiedene wichtige Dienste.Is

Beispielsweise deckte er am 5. Januar 1870 die Unterschriftensammlung der

Majorität für die Behandlung der Unfehlbarkeit auf dem Konzil auf, nachdem
ihm diese etwas naiv von Gaspard Mermillod vorgelegt worden war. Er meldete
den Sachverhalt Kardinal Schwarzenberg und regte als Reaktion Versammlungen

der Minoritätsgrappen aus Deutschland/Österreich-Ungarn, Frankreich und
Amerika an.1'' Schliesslich kamen getrennt nach Nationen nicht weniger als fünf
Minoritätsadressen zustande, die insgesamt 136 Unterschriften vereinigten und

erstmals die zahlenmässige Stärke der Gegner der Infallibilität aufzeigten.20
Bereits am 6. Dezember 1869 war Greith irrtümlich von Bischof Konrad Martin
von Paderborn zum ersten Treffen der infallibilistischen Kemgruppe eingeladen
worden. Er war selber nicht hingegangen, jedoch die von ihm darüber in Kenntnis

gesetzten Gesinnungsgenossen Erzbischof Gregor Scherr von München und

Bischof Pankraz Dinkel von Augsburg, denen freilich keine wichtigen Informationen

mitgeteilt wurden.21

Ausserdem ist überliefert, dass Greith am 2. April 1870 anlässlich einer
Versammlung bei Kardinal Rauscher einen Artikel aus dem Univers vom 28. März
vorlas, gemäss dem der Papst die Minoritätsbischöfe mit Pilatus verglichen hatte.

Ein Protest an dieser doch ziemlich ungeheuerlichen Aussage wurde in der Folge

erwogen, scheiterte aber am Desinteresse der französischen Fraktion.22 Lord
Acton berichtet im Januar von einem Besuch Greiths bei ihm, «felsenfest, und

' Acton an Döllinger. Rom. 26.1.1870, in: Döllmger-Acton Briefwechsel (wie Anm. 13). 1 15.

Acton an Döllinger. Rom, 20.5.1870. in: Döllinger-Acton Briefwechsel. Band 2 (wie Anm.
13). 362.
Schatz. Kiichenbild (wie Anm. 1 8.

Granderath. Geschichte des Vatikanischen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15). 145-146: Schatz.
Kirchenbild (wie Anm. 1). 150.

" Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1). 137-148; Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13).
225-226.
Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1). 73. Anm. 74; Schatz. Kirchenbild (wie Anm. 1).

^
64-65. Anm. 7.

22
Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1). 188-189.



BischofGreith aufdem Vatikanum I 415

zornig, voll Citate gegen die Tradition der InfTallibilität].»23 Der Bischof von
St.Gallen hielt mit seiner Meinung jedenfalls keineswegs zurück, argumentierte
eigenständig und litt mit der Minorität unter dem Druck der Majorität und der

Kurie.
Innerhalb der verschiedenen Richtungen unter den Gegnern der Infallibilität

steht Greith gemäss Klaus Schatz der Linie des Mainzer Bischofs Wilhelm
Emmanuel von Ketteier am nächsten.24 Er teilte mit ihm die Ansicht, dass der

Papst zwar eine letztinstanzliche Entscheidungsbefugnis in Glaubenssachen

habe, allerdings nur gemeinsam mit dem Bischofskollegium, mit dem zusammen
er den «Lehrkörper» der Kirche bildete. Dieses Prinzip hatte Greith bereits vor
dem Konzil in verschiedenen Hirtenbriefen ausgeführt, was durchaus
bemerkenswert ist.25 Ein Beispiel ist sein Konzils-Mandat von 1869.

«Die Seele im Menschen belebt und leitet die Glieder des Leibes nicht unmittelbar,
sondern durch das Mittel bestimmter Flauptorgane des Kopfes und der Brust, und der

heilige Geist lehrt und leitet im Leibe der Kirche die Gläubigen nicht unmittelbar,
sondern durch die Organe des Lehr- und Hirtenamtes, die Christus selber hiefür aufgestellt

hat. Petrus erscheint an der Spitze von Allen als ihr Haupt, unter seinen Vorrang
der Ehre und Gewalt gestellt, bilden die Apostel jenen Lehrkörper in der Kirche,
welchem der Geist der Wahrheit auf ewig zu Theil geworden; bei dieser Erleuchtung kann
nie ein Irrthum in der Kirche Wurzel fassen, wird die Reinheit der Lehre Christi
erhalten bleiben.»"

Hinter dieser Haltung steht ein Kirchenbild, das im organischen Denken der

katholischen Romantik vor allem Johann Adam Möhlers verankert ist. Dabei
wird die Kirche als lebendiger Organismus verstanden, in dem die verschiedenen

Körperteile aufeinander angewiesen sind und kein Glied seine Funktion
unabhängig von den anderen hat. Gleichzeitig ist dieser Organismus in die jeweilige
Zeit eingebettet. Daraus ergab sich das zweite Standbein in Greiths Argumentation.

Er war einer der vehementesten Inopportunisten, lehnte also die Definition
insbesondere auch mit Blick auf die Zeitumstände ab. Dabei konnte er so

glaubwürdig wie nur wenige auf die Schwierigkeiten hinweisen, welche gerade in der
Schweiz drohten, sollte das Dogma tatsächlich definiert werden. Ähnliche Ideen

vertraten auch die Bischöfe Pankraz Dinkel von Augsburg und Philipp Krementz
von Ermland, sowie in abgeschwächter Form die Erzbischöfe Paul Melchers von
Köln und Maximilian Josef Tarnóczy von Salzburg.27

"' Acton an Döllinger, Rom, 16.-19.1.1870, in: Döllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie
Anm. 13), 96-97.

24
Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 254, 323-333, 485-486.
Karl Johann Greith, Der Triumph des Stuhles Petri in der römisch-katholischen Kirche:
Hirtenbrief auf die 18. Säkularfeier des Martyrtodes des hl. Fürstapostels Petrus am St.Peter-
und Paul-Feste, 29. VI. 1867, St.Gallen 1867, 9; Ders., Die Autorität eines allgemeinen
Konziliums und die Aufgabe des nächsten, St.Gallen 1869, 8; Ders., Das Vatikanische Konzil:

Fastenmandat, St.Gallen 1870. 7-8.
Karl Johann Greith, Die Autorität eines allgemeinen Konziliums und die Aufgabe des nächsten,

St.Gallen 1869,8-9.
27

Schatz, Kirchenbild (wie Anm. I), 254; Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 43-44.



416 Cornel Dora

Mit Ketteier speziell verbunden, möglicherweise auch von ihm inspiriert, war
Greith darüber hinaus in seiner Stellung zur sozialen Frage, deren Behandlung er
bereits vor dem Konzil in einem Hirtenbrief und dann besonders eindringlich in

seiner ersten Rede in der Aula am 4. Januar 1870 wünschte. Das Erlebnis der

stürmischen Industrialisierung in St.Gallen mit ihren unschönen Folgen wie
übertriebenen Arbeitszeiten oder der weit verbreiteten Kinderarbeit dürfte ihn
dabei beeinflusst haben."'

Eine weitere, österreichische Gruppe um Kardinal Schwarzenberg von Prag

argumentierte ebenfalls vom Kirchenbild her, betonte jedoch die Einheit des

Episkopats stärker als die Gruppe Kettelers. Daneben gab es unter den

deutschsprachigen Bischöfen einen zweiten kritischen Ansatz, der sich stärker an der

Kirchengeschichte orientierte. Er wurde vor allem von Kardinal Josef Othmar
Rauscher von Wien sowie von Bischof Karl Josef von Hefele von Rottenburg
vertreten. Der Kirchenhistoriker Hefele wies in seiner sogenannten Honorius-
schrift daraufhin, dass Papst Flonorius ex cathedra Lehren vertreten habe, welche

vom 3. Konzil von Konstantinopel als häretisch verurteilt wurden."1 Greith

war mit Hefele freundschaftlich verbunden. Er wohnte wie er im Quirinal und

aus Lord Actons Briefen wird deutlich, dass sich die beiden oft ausgetauscht
haben - insofern sind an der Zuordnung Greiths zur Richtung Kettelers gewisse
Abstriche zu machen, Er argumentierte jedenfalls in seinen Reden durchaus auch

kirchenhistorisch. Weitere Beziehungen von ihm sind zu Kardinal Schwarzenberg

von Prag sowie zu Bischof Félix-Antoine Dupanloup von Orléans belegt.
Als früherer Parlamentarier im Sankt-Galler Grossen Rat war Greith vertraut

mit den Regeln der Debatte, dem Umgang mit Argumenten und der Suche nach

Kompromissen. Er hätte sich zweifellos geme als Brückenbauer profiliert. Einen

Zur Rede vom 4. Januar vgl. unten, 11. Im Hirtenbrief zum Konzil von 1869 wählte Greith
im Vergleich mit seiner Konzilsredc noch eine eher distanzierte Sprache. Er wandte sich

gegen die «Trennung der Armen von den Reichen, der Arbeiter von Meistern und Herren.
Allein nicht Trennung sondern Einigkeit, nicht Scheidung sondern christliche Verbindung,
nicht Krieg sondern Frieden werden die Väter der Kirche Beiden [Arbeitern und Herren]
verkünden. «Seid zufrieden,» werden sie den Einen sagen, «mit dem Stande, den Euch Gott
in dieser Welt angewiesen hat. Allen Guten steht ein besseres Leben bevor, aber ob hoch
oder nieder gestellt, wir Alle müssen es auf dem Wege des Kreuzes und der Nachfolge
Christi verdienen. Darum murret nicht gegen Gottes Ordnung und fliehet jede Gewaltthat
und Ungerechtigkeit, dann wird der Vater, der im Himmel ist. Euch und die Eitrigen segnen
und wunderbar durch das Leben leiten!» Den Reichen werden sie sagen: «Gott hat Euch die
irdischen Güter verliehen, Ihr sollt nicht unbarmherzige Eingenthümer, sondern milde
Verwalter derselben sein! Ihr seid daher verpflichtet, euere armen Mitbrüder zu lieben, sie nicht
durch übermässige Arbeitszeit und kärglichen Lohn im gemeinsten Interesse des Schachers
nach Leib und Seele ausnutzen und zu Grunde zu richten, sondern sie barmherzig zu behan-
dlen. ihnen einen rechtmässigen Verdienst zu gewähren, in ihren Nöthen nach bestem

Vermögen ihnen Hilfe zu leisten. Nur dann vermöget ihr die Ausbrüche drohender Gewitter
zurückzuhalten und euere Reichthümer im Segen Gottes auf einen dauerhaften Grund
anzulegen.» Karl Johann Greith, Die Autorität eines allgemeinen Konziliums und die Aufgabe
des nächsten. St.Gallen 1869. 17. Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1). 192,325 326.

29
Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 392-396.
Zu Hefele und Dupanloup gibt es eine Aussage des Zeitzeugen Otto Zardetti. vgl. Dora. Egger

(wie Anm. 7), 119. Anm. 85. Schwarzenberg war Eggers Ansprechpartner bei der
Aufdeckung der Adresse der Majorität am 5. Januar, vgl. oben. 7.



BischofGreith auf dem Vatikanum I 417

Ansatz dazu gab es gegen Ende Januar, als das sogenannte Schema Spalding
versuchte, den Fokus weg von der Unfehlbarkeit auf den Gehorsam gegenüber dem

Papst zu verschieben. Bis Ende Februar liebäugelte Greith mit dem Gedanken,
dass auf dieser Basis eine Vermittlung möglich werden könnte, doch zerschlug
sich seine Hoffnung, weil nur wenige Minoritätsbischöfe darauf einstiegen und

er etwa von seinem Freund Hefele keine Unterstützung bekam. ' Dass seine Ver-
mittlungsfahigkeiten nicht zum Tragen kamen, war für Greith sicher eine
Enttäuschung.32

Reden und Anträge

Greith hat in der Konzilsaula drei längere Reden gehalten, die im folgenden
genauer betrachtet werden. Am 4. Januar 1870 sprach er über das Schema De
doctrina catholica, und am 17. Mai und 1. Juli zwei Mal zu Pastor aeternus, zuerst
in der Generaldebatte, und schliesslich zum umstrittenen Kapitel IV in der Spe-

zialdiskussion.

Plädoyer für die Freiheit der Wissenschaft, 4. Januar 1870: Der im Wesentlichen

vom Jesuiten Johann Baptist Franzelin stammende Entwurf zur dogmatischen

Konstitution De doctrina catholica wurde schon unmittelbar nach der
Publikation überwiegend kritisch aufgenommen. Die Verurteilung von Materialismus,

Pantheismus und Rationalismus war vielen zu stark und einseitig, der Text

zu schulmässig.34 Greith reihte sich am 4. Januar mit einer bemerkenswerten Rede

unter die Kritiker.35

Einleitend hielt er fest, wie bewundernswert die Weisheit der römischen
Gesetzgeber gewesen sei, welche in ihren Gesetzen nicht mit vielen Worten weniges,

sondern mit wenigen Worten fast alles geregelt hätten. Und nach dem
Beispiel der Römer hätten die Väter der alten Kirche nur bei dringender Notwendigkeit

Dekrete zum Glauben formuliert. Im vorliegenden Entwurf werde jedoch
anders verfahren. «Was hilft es Häresien zu verurteilen, die schon verurteilt sind?»

Demgegenüber hielten es die alten Väter für eitel und überflüssig, in Synoden
über das Heidentum oder den Materialismus oder den Pantheismus zu sprechen.
Und auch in neuerer Zeit, anlässlich der Lehren des Sophisten Descartes, hätten

31 Acton an Döllinger, Rom, 22.1.1870, 8.2.1870 und 27.2.(1.3.) 1870, zit. nach Döllingcr-
Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 103, 143 und 187. Schatz. Vaticanum I, Band 2

(wie Anm. 1), 154-156; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 156-160. Acton zählte Greith
deshalb zu denjeingcn, die zwar die Unfehlbarkeit, nicht aber das jesuitische System ablehnten.

Acton an Döllinger, Rom, 13.5.1870, in: Döllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie
Anm. 13), 345; vgl. Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 19-20, 145, Anm. 37, 190, 202.

" Gemäss Acton sprach einer der fünf Konzilspräsidenten, Kardinal Antonio De Luca, noch

am 22. Mai mit Greith von Conciliation. Acton an Döllinger, Rom, 21.(23.)5.1870, in:
Döllinger-Acton Briefwechsel. Band 2 (wie Anm. 13), 376.
Die Redezitate sind im Folgenden wie alle Zitate in deutscher Übersetzung wiedergegeben.

34
Schatz, Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. I), 81-94.
Mansi, Collectio, Band 50 (wie Anm. 2), 207-212; Granderath, Geschichte des Vatikanischen

Konzils, Band 2 (wie Anm. 15), 106-108; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 326-
327.



418 Cornel Dora

die Päpste klug gehandelt, als sie es vorsichtig vermieden hätten, eine

Auseinandersetzung mit den Lehren der Philosophen einzugehen und sie durch

päpstliche Dekrete zu verurteilen. Denn die falschen und oft konfusen

Meinungen der Philosophen würden aufgrund ihrer eigenen Schwäche zu Boden
fallen. «Weil dies so ist, verehrte Väter, scheint es, dass fast alles, was im
Schema gegen den Materialismus und Pantheismus und deren Irrtümer
vorgebracht wird, leicht weggelassen und den Schulen der Theologen überlassen
werden kann.»

Daran schliesst sich eine bemerkenswerte Passage über den modernen
Materialismus und den modernen Pantheismus an, die Greith einerseits in der
Unterdrückung der Arbeiter und andrerseits in der Staatsgläubigkeit verkörpert sah.

Hier zeigt sich sowohl seine Nähe zu Ketteier als auch die eigene Betroffenheit
angesichts der Industrialisierung und der Auseinandersetzung mit dem modernen
säkularen Staat:

«Wir kennen jedoch tatsächlich einen anderen Materialismus, verehrte Väter, nicht
einen theoretischen, sondern einen sehr lebendigen und praktischen, der in unseren
jammervollen Zeiten die Menschheit bedrängt und erregt, und der viele in Bedürftigkeit

und Armut treibt. Diesem Materialismus sage ich Reichtum, es ist der Materialismus

weniger ruchloser Wohlhabender gegenüber den Armen Christi, von manchen
Flerren, die ohne Glauben leben, gegenüber den Arbeitern, die in den Fabrikhallen und
mechanischen Werkstätten beschäftigt werden, allgemein jener Menschen, die den
Menschen in ihren Untergebenen, den Bruder in ihren Brüdern, im leidenden
Menschen Würde und Recht nicht weiter erkennen, sondern sie im Gegenteil verachten. So
erdrücken und verderben sie die vernachlässigten Herden der christlichen Jugend, die
Familienväter und ganze Generationen von Menschen mit Arbeit und Trübsal, um die
Masse ihrer Reichtümer zu vermehren, und sie lassen nicht davon ab, den christlichen
Gesellschaften schwerste Unruhe und Unglück zuzufügen.

Und wir kennen ebenso einen anderen Pantheismus, verehrte Väter, der nicht
theoretisch sondern sehr lebendig und praktisch ist. Einen Pantheismus, dem ich moderner
Staat nenne, der vom göttlichen Recht entfernt alles in allem und auch Gott zu sein
behauptet, der für sich eine Allmacht in Anspruch nimmt, die sich über Recht und
Freiheit die Existenz und die Erhaltung aller und der einzelnen stellt, der quasi als
Saturn die verschiedenen Körperschaften, seien sie weltlich oder kirchlich, auch die
Klöster und ihre Güter, die Erziehung der Jugend, die Schulen der Kinder, die
natürlichen Rechte der Eltern, ja ich sage, alles gierig verschlingt, und selbst die
heilige Kirche Gottes zu verschlingen trachtet, wenn er es nur vermöchte.

Gegen den Materialismus und Pantheismus dieser Art das Schwert zu ziehen und
sie mit feierlichen kirchlichen Akten zu verurteilen: Welch ehrwürdiges, welche
glorreiches Werk wäre das!»

Nach diesem Exkurs, der in einem engagierten Appell zur Behandlung der

Fragen der Zeit gipfelte, kehrte Greith zum Schema zurück. Was über die
Dreifaltigkeit und den freien Willen und die Person Gottes ausgesagt werde, sei
bereits auf vom Tridentinum und in der Bulle Unigenitus gegen die Jansenisten
genügend aufgezeigt worden. «Was nützt es denn unserer Zeit, wenn mit andern
oder denselben Worten definiert wird, was schon definiert worden ist, oder wenn
Irrtümer verurteilt werden, die bereits verurteilt sind?» Insgesamt wünschte sich
Greith eine positivere Grundhaltung, die Andersgläubige nicht abschrecke:



Bischof Greith aufdem Vatikanum 1 419

«Wahrlich ist die katholische Kirche zwar die treuste Wächterin und Richterin der
Wahrheit, die in ihrem Glauben überliefert ist, aber sie ist ebenso die Mutter der

gütigen Liebe, sie zeigt allen alles, hofft alles und unterlässt nichts, damit sie nicht nur
die eigenen Kinder festigt, sondern auch jene noblen Völker, die von der väterlichen
Einheit des Glaubens abgeschnitten sind zu sich aufnehmen und sie mit ihren mütterlichen

Annen empfangen und umarmen kann.»

Zum Materiellen des Schemas sagte Greith, im Kampf gegen die zahlreichen

Anfechtungen der Kirche von aussen sei neben dem Gebet die katholische
Wissenschaft das einzige Mittel, das zur Verfügung stehe.'6 Besonders bei den

Andersgläubigen habe sich eine glaubensfeindliche Wissenschaft gebildet. Aus
diesem Grund sei es wichtig, die kirchenfreundliche Wissenschaft mit aller Kraft zu
fördern. Greith trat dann auf verschiedene Einzelheiten des Textes ein. Dabei

meinte er wie mehrere andere Redner, dass nicht Grandsätze festzulegen seien,

die in der Theologie offen seien und offen bleiben mussten. Hier nannte er die
Kontroverse über die Gnadenlehre zwischen Constantin von Schäzler und Johannes

von Kuhn, welche nicht neu lanciert werden sollte.37

Im Epilog setzte sich Greith noch einmal für eine positive Sprache ein:

«Im Ernst muss deshalb genau abgewogen werden, wie stark die Schultern unserer
Zeitgenossen sind und was sie zu tragen ablehnen. Nach der Freiheit, obwohl oft nach
der falschen, schreien die Völker, sie wünschen Fortschritt und Erfolg, sie verlangen
nach den Wissenschaften, sie lechzen nach allgemeinem Wohlergehen.»

Dieses Feld dürfe nicht den Feinden überlassen werden, sondern vielmehr müsse

durch Schriften und Taten manifestiert werden, dass in der katholischen Kirche
die wahre Freiheit, der wahre Fortschritt, das wahre Licht und das wahre

Wohlergehen seien. Das Schema sei, so schloss Greith. an die zuständige Deputation

zurückzuweisen und zu verbessern, was dann auch geschah. Die Vorlage
fand - in stark überarbeiteter Form, Eingang ins Schema Dei filius. So wurde sie

am 24. April 1870 einstimmig angenommen.
Inhaltlich war Greiths Rede zweifellos ansprechend. Acton zitierte in seinem

gedruckten Rückblick von 1871 daraus und lobte ihre «vollendete Klarheit».

Allerdings scheint die Wirkung durch die Vortragsweise deutlich geschmälert
worden sein. Wohl wegen seiner Schwerhörigkeit scheint Greith mehr geschrien
oder gar geheult als gesprochen zu haben, sodass es sehr anstrengend war, ihm
zuzuhören. Der durchaus wohlwollende Vincenzo Tizzani notierte sich dazu:

«Eine Stentorstimme füllt die gesamte Konzilsaula. Ihr Ton gleicht der eines Missionars,

der sein Volk unbedingt bekehren möchte. Sein Schreien ist derart, dass viele
deswegen überhaupt nichts verstehen, andere wegen seiner Schweizer Aussprache, mit
der er sein Urteil über das Schema vorträgt. Er verbreitet sich sehr über den Charakter
und die Natur der katholischen Kirche, die eine liebende Mutter und nicht eine
Tyrannin ist. Deshalb sieht er nicht ein, dass das Schema das Gewissen zwingen will, nur
an die Meinungen einer Schule zu glauben. Er sprach eineinhalb Stunden und nicht

Dazu auch Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1), 88.
Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1), 92.
Lord Acton, Zur Geschichte des Vaticanischen
derath. Geschichte des Vatikanischen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15). 106 108.



420 Cornel Dora

weniger und ermüdete alle Väter von denen mehr als hundert die Aula wegen Müdigkeit

verliessen. Er hat zweifellos erreicht, dass man ihn kennt, aber der Ton seiner
Stimme, die Wucht in seiner Rede, das lärmende Dahinkriechen seiner Wörter, machte
seinen Vortrag unerträglich.»

Bischof Francis Amherst von Northampton hielt fest, dass Greith eine «Stunde

lang redete und schrie, als ob er von einem Berg zum anderen hinüberrede gegen
Wind und Donner.»'"' Und der auf der Gegenseite stehende Bischof von Lucca,
Giulio Arrigoni fasste zusammen, Greith habe «mehr als eine Stunde geschrien
wie eine verdammte Seele. Er gehört zur Schule von Döllinger und möchte die
Kirche reformiert haben.»41

Den zwiespältigen Eindruck, den die Rede hinterliess, fasst Georg Ulber -
wohl aufgrund der Schilderungen von Abt Fleinrich Schmid von Einsiedeln
ähnlich wie Tizzani zusammen:42

«[Greith sprach in langer Rede über die Form und Materie der Vorlage, sagte, was sie
nicht enthalte, aber enthalten sollte. Die Rede war leider nicht gut gewählt und fand
dämm auch wenig Anklang in der Aula. Er schrie auch beim Vortrage derselben
entsetzlich: es war, wenigstens beim zweiten Theile, kein Reden mehr, sondern ein
Heulen. Weil er der letzte Redner, der heute sprach und die guten Väter bereits
ermüdet waren, liefen diese zuletzt massenhaft fort. Es ist mir recht leid, dass der
gelehrte Mann durch seine erste Rede im Concil eigentlich Fiasco gemacht und bei
den Patres viel von seinem Ansehen und Rufe eingebüsst. Man war auf seinen Vortrag
gespannt, fand sich aber in seiner grossen Erwartung sehr getäuscht. Es wäre mir sehr

lieb, wenn er diese Rede nicht gehalten hätte.»

Die Antoninus-Formel, 17. Mai 1870: Der Freimut, der in der Rede Greiths vom
4. Januar zum Ausdruck kommt, ist auch bei anderen Bischöfen zu finden. Die
Minorität stellte nach den ersten Generaldebatten denn auch erleichtert fest, dass

die inhaltliche Auseinandersetzung auf dem Konzil frei war und die Kurie keinen
direkten Druck auf die Voten ausübte. Allerdings hat die Unbefangenheit der
Väter im Verlauf der Zeit mit der Verhärtung der Fronten zwischen Majorität
und Minorität abgenommen. So kam es am 22. März zu einem Zwischenfall mit
Bischof Strossmeyer von Djakovo, als dieser den Protestantismus in Schutz
nahm und die Möglichkeit der Annahme eines Schemas durch einfache Mehrheit

Lajos Päsztor (Hg.). Il Concilio Vaticano I: Diario di Vincenzo Tizzani (1869-1870). Band
1, Stuttgart 1991.86.
Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1 IL
«Ambedue (Bischof Augustin David von Saint-Brieu und Greith) parlarono contro lo schema

il primo recitando molto bene, il secondo (che mi si dice essere sordo) gridando come
un'anima dannata per più di una ora. Questi è della scuola di Döllinger, e vuole riformata la
Chiesa.» Michele Maccarrone. Il Concilio Vaticano I e il «Giornale» di Mons. Arrigoni.
Band 2. Padua 1966, 18-19. Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1). 14. Zur Redeweise

vgl. auch unten. 14.

Ulber hatte in den 1850er-Jahrcn zusammen mit Greith ein Philosophie-Lehrbuch verfasst.
Köhn. Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10). 152. Zur Redeweise vgl. auch unten 18.
22.



Bischof Greith aufdem Vatikanum 1 421

kritisierte, wie es die Zusätze zur Geschäftsordnung Ende Februar neu festgelegt
hatten. Er löste dadurch einen Tumult aus und wurde vom Konzilspräsidenten
De Angelis daran gehindert, seine Rede zu beenden.44

Greiths zweite Rede vom 17. Mai 1870 - seine erste gegen die Infallibilität -
war ein klares Votum im Geist der Minorität.45 Er werde nicht über den Inhalt
der Lehre reden, sondern vielmehr über den Stand der Dinge in der Welt und
über den formalen Stand der Erörterung auf dem Konzil. «Denn es scheint, dass

beides nahelegt, von einer feierlichen dogmatischen Definition der päpstlichen
Unfehlbarkeit unbedingt abzusehen.» Einleitend nahm er Bezug auf seine

Person:

«Ich werde meine Meinung in vollem Vertrauen ausbreiten, denn wer ich gewesen bin,
wo es um die Verteidigung der Rechte des heiligen Stuhls gegangen ist, bezeugen seit
mehr als vierzig Jahren nicht nur Worte und Schriften, sondern auch Taten. Zahlreich
sind die Mühen, häufig die Gefahren, jahrelang das Exil, verschiedenartig die
Rohheiten und zahlreich die Strafen, die ich im Zeichen des Kampfes für den heiligen
Stuhl während den grossen Veränderungen der Dinge und Zeiten als Prüfungen erlebt
habe. Und dieser alte Kämpfer, der nicht nur mit Jahren, sondern auch mit Wunden
übersät ist, wird mit der Hilfe Gottes diese glorreiche Fahne bis zum Tod halten und
die Sache des Glaubens der Vorväter niemals verlassen. Deswegen rede ich frei zu
euch, verehrte Väter, nicht als Flüchtiger oder Gottloser, sondern als Hausgenosse und
Bruder. Die Schwere und Gefahr der grossen Frage, welche unter uns behandelt wird,
zeige ich euch mit den Worten des Abts Kolumban, des besonderen Patrons unserer
sanktgallischen Kirche, der an Bonifaz IV. und die Vorsteher der römischen Kirche
wie folgt geschrieben hat: «Seid wachsam, Brüder, und sorgt vor für eure Kirche mit
der Hilfe Gottes. Denn in dieser Zeit wir das Meer von grossem Sturm bewegt, und der
Schaum der Wellen ist bereits ins Schiff der Kirche eingedrungen. Das Schiff selber ist
in Gefahr!»

Nach dieser emotionalen Einleitung bat Greith, von der dogmatischen Definition

der päpstlichen Unfehlbarkeit aus zwei Gründen abzusehen: Erstens
aufgrund der grossen Gefahr der Zeitumstände und zweitens mit Blick auf den

Stand der Frage, der so mangelhaft sei, dass er eine feierliche Definition noch

nicht zulasse.

Beim ersten Punkt machte er zunächst seinem Ärger Luft über die gedankenlose

Art und Weise, wie die Frage der Unfehlbarkeit durch öffentliche Blätter -
dabei meinte er insbesondere die Civiltà Cattolica der Jesuiten - in die öffentliche

Diskussion geworfen worden sei. Dadurch sei grosse Unruhe entstanden,
die Regierungen seien aufgewiegelt und die Einheit unter den Christen und mit
der Autorität des Heiligen Stuhls erschüttert worden. Schweizer Zeugen, deren

Wort wichtig sei, würden einer Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit mit

grosser Angst entgegen sehen, weil sie für die Kirche Schlimmes befürchteten.46

Dabei sei festzuhalten, dass die Katholiken in der Schweiz durchaus papsttreu

Schatz. Vaticanum I. Band 2 (wie Anm. 1), 190-193.
45

Mansi, Collectio. Band 52 (wie Anm. 2), 75-80; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 329-
332.

Vgl. auch Acton an Döllinger, Rom, 26.1.1870, in: Döllinger-Acton Briefwechsel, Band 2

(wie Anm. 13), 114-115.



422 Cornel Dora

seien. Wie das Haupt der Medusa werde die Definition die Feinde der Kirche
zum Äussersten treiben. Es werde davon nichts Gutes weder für die Kirche noch
für das Heil der Seelen ausgehen. Im Gegenteil würden schwankende Katholiken

von der Kirche abgeschreckt und die Protestanten auf ewig von der Einheit der
Kirche weggestossen.

Er habe auch schon gehört, was die Feinde der Kirche von der Definition der

Unfehlbarkeit erwarten und welche Absichten sie damit verbinden würden. Nicht
nur in den meisten Kantonen, sondern auch in der Bundesversammlung würden
die Protestanten und ihre Verbündeten kirchenfeindliche Mehrheiten bilden,
ähnlich wie es bereits vor zwanzig Jahren (anlässlich des Sonderbunds)
geschehen sei. Dadurch würden erneut die Klöster und die katholischen Schulen
bedroht. Weiter würden die Zivilehe eingeführt und die kirchlichen Feiertage
abgeschafft. Schliesslich würde die staatliche Gewalt nicht davor zurückschrecken,
die Schweizer Katholiken insgesamt von der Einheit mit dem Papst zu trennen
und dadurch ein Schisma zu verursachen. Wenn es den feindlichen Kräften
gelinge, die Protestanten gegen die Katholiken aufzuhetzen und die im Sommer
beginnende Diskussion der Bundesverfassung in den eidgenössischen Räten in
diesem Sinn zu prägen, wäre eine direkte Verfolgung der katholischen Kirche zu
erwarten, in deren Verlauf auch eine Aufhebung des ehrwürdigen Klosters
Einsiedeln zu befürchten sei. Die Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit sei der

Funke, der das Pulverfass zur Explosion bringen könnte. Es schmerze ihn sehr,

gewissermassen als Kassandra auftreten zu müssen. Falls er irre, werde er
darüber umso glücklicher sein.

Im zweiten Hauptteil des Texts ging Greith auf den Stand der Frage allgemein
ein. Dieser sei so mangelhaft, dass sich darauf bei weitem kein dogmatisches
Gebäude bauen lasse. Die Sache müsse in ihrer ganzen Tragweite diskutiert werden
und dabei seien auch Aspekte der menschlichen Gesellschaft und der Staaten zu
beachten, nicht überstürzt, sondern bedächtig, nicht nur im Affekt der Frömmigkeit,

sondern ebenso mit reifer Urteilskraft, damit sich nicht das Schriftwort
erfülle: «Am Ende nimmt die Trauer die Freude in Besitz.»

Er wundere sich, dass der Referent der Kommission (Bischof Louis Pie von
Poitiers) sich der falschen Annahme hingebe, als sei die Lehre der päpstlichen
Unfehlbarkeit bereits völlig sicher. Im Gegenteil sei die Frage vor dem freien
Willen der Konzilsväter noch völlig offen. Zur Begründung des Dogmas sei bisher

weder ein Konzilsbeschluss noch eine apostolische Anordnung vorgelegt
worden. Rhetorisch fragte er: «Wer würde die Unfehlbarkeit des römischen Pon-

tifex, der ex cathedra spricht, angreifen, wenn nur sichergestellt wäre, dass das

höchste göttliche Haupt des Lehrers mit dem restlichen Körper, den Bischöfen,
auf irgendeine Weise verbunden ist?» Das Problem seien weder die päpstlichen
Vorrechte noch seine Unfehlbarkeit in Verbindung mit dem Lehramt der Kirche,
sondern die «persönliche» Infallibilität des Papstes. «Angesichts der Tatsache,
dass nicht Petrus sondern Paulus enthauptet wurde, muss dafür gesorgt werden.



BischofGreith aufdem Vatikanum I 423

dass der Apostel Paulus nicht ein zweites Mal enthauptet wird, der im Kollegium
der Bischöfe ewig weiterlebt und mit dem Haupt des Petrus aufs engste
verbunden ist.»47

Mit fortschreitender Dauer des Konzils suchte die Minorität zunehmend bei
vermittelnden Lösungen Zuflucht. Dabei stand die Annahme der Unfehlbarkeit
unter dem Vorbehalt der Einbindung des Bischofskollegiums im Zentrum. Der
Satz von Antoninus, «dass der römische Papst nicht irren kann, wenn er den Rat

und die Hilfe der universalen Kirche sucht», brachte diesen Gedanken prägnant
zum Ausdruck. Er war vom Dekan der Theologischen Fakultät der Sorbonne und
ebenfalls am Konzil anwesenden Henri-Louis Charles Maret erstmals im Herbst
1869 in seinem Werk Du concile général et de la paix religieuse, ins Spiel
gebracht worden.4S Greith war der erste Bischof, der die Antoninus-Formel in die

Generaldiskussion einbrachte. Er versuchte sich dadurch wie schon beim Spal-
ding-Schema als Brückenbauer zu profilieren Die Berücksichtigung des Satzes

von Antoninus, so Greith, würde die Zweifel an der päpstlichen Unfehlbarkeit
verschwinden lassen.4''

Weiter setzte sich Greith dafür ein, dass alle möglichen Zeugnisse für und wider

die persönliche Unfehlbarkeit genau geprüft würden. Dazu gehörten - hier
wird der frühere Wissenschaftler sichtbar - auch die Quellen der Kirchengeschichte,

«denn die Pergamenturkunden, welche in den Archiven lagern, werden
veröffentlicht werden und was früher ins Ohr geflüstert wurde, wird bald von
den Dächern gepredigt». Sollte etwas übergangen worden sein und dies den
Feinden der Kirche bekannt werden, würden sie es unverzüglich gegen die Lehre
nicht nur der Unfehlbarkeit des Papstes, sondern der Kirche als ganzes verwen-
den.50

Bevor Greith zum Schluss kam, betonte er noch einmal - und das ist symptomatisch

für die defensive Stellung der Opposition -, dass er kein Feind des

Papstes sei: «Glaubt nicht, dass wir, die so denken, Gegner des Papstes und der
Rechte und Privilegien des apostolischen Stuhls sind. Für deren Schutz haben

wir zeitlebens hart gestritten, Misshandlungen ertragen und sogar das Leben aufs

Spiel gesetzt.» Aber er wolle eine Formel, welche den ex cathedra sprechenden
Papst nicht vom übrigen Lehrkörper, nämlich dem Leib der Bischöfe, trenne.
Dies sei die Magna Charta, welche den Frieden in der Kirche wieder herstelle.
Schliesslich stellt Greith einen doppelten Antrag:

Hier nahm Greith Bezug auf eine Aussage Pies, wonach die Tatsache, dass Petrus mit dem

Kopf nach unten gekreuzigt worden sei zeige, dass er als Haupt den ganzen Leib der Kirche
tragen solle. Vgl. Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. I), 63-64.
Das Werk, dessen Druck von Napoleon III. finanziert wurde, war am 15. September 1869
erschienen.

49 Zu Marets Schrift: Schatz, Vaticanum I, Band 1 (wie Anm. 1), 250-259. Zu Greiths Nennung

der Antoninus-Formel: Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 69; vgl. auch

August Bernhard Hasler, Pius IX. 1846-1878, Päpstliche Unfehlbarkeit und 1. Vatikanisches
Konzil: Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie, Band 1, 293, 376-377.

50 Dazu auch Hasler, Pius IX., Band 1 (wie Anm. 49), 222.



424 Cornel Dora

«Aufgrund der Sachlage und nach Betrachtung sowohl dieser gefährlichen Zeit als
auch des Standes der noch nicht reifen Frage, beantrage ich: 1. Die dogmatische
Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit soll unterbleiben. 2. Wenn dies nicht angenommen

wird schlage ich vor, dass eine Spezialdeputation der Väter gewählt werde, die im
Auftrag dieses Konzils die gesamte Frage gründlich untersuchen und uns zu gegebener
Zeit aufgrund der gewalteten Diskussion Bericht erstatten soll.»

* r

H-^r "<*"-f-±>
.',/..d.~ «4~

¦>~'7^;;- :::(:.r:i^'^-aJ-ra
¦';- t l"6- ?-,/,f.t

.c, U.J-.'-

k'itvi"
c +-..

¦ut-L. F
M<- /«***

< Li U«*l» #'M <z^ i«futvtw .,/¦<•
jwferf/»1'**

^„jr

Schluss des Manuskripts der
ersten Rede Greiths gegen die
Unfehlbarkeit mit den Anträgen

und der handschriftlich
angefügten Bemerkung:
«Dauerte von Viertel nach 11

bis zum Beginn der 12. Stunde

am 17. Mai. [...] Deo Gra-
tias» (Bischöfliches Archiv
St.Gallen, B2.b,6,I, 4, 77).

Greiths Votum fand erwartungsgemäss Anerkennung in der Minorität5' und

Widersprach in der Majorität. Vor allem Bischof Peter Joseph de Preux von
Sitten äusserte sich am 24. Mai dagegen.53 Die Zustände, die Greith für die
Schweiz beschreibe, seien alt und nicht durch die neue Frage der päpstlichen
Unfehlbarkeit verursacht. Es sei zwar möglich, dass die Regierungen den

Vorwand nutzen würden, um gegen die Kirche vorzugehen, doch diese stehe unter

dem Schutz Gottes, und ihr Gesamtwohl gehe dem Wohl einzelner Teile vor.
Den Antrag Greiths um Rückweisung an eine Spezialkommission lehnte de

Beispielsweise bei Bischof William Clifford von Clifton (USA). Vgl. Päsztor, Diario Tizzani
(wie Anm. 39). Band 2. 387.
Beispielsweise vom Erzbischof von Zaragoza. Emmanuel Garcia Gil. Vgl. Päsztor, Diario
Tizzani (wie Anm. 39), Band 2, 350.
Päsztor, Diario Tizzani (wie Anm. 39). Band 2, 377-378.



Bischof Greith aufdem Vatikanum 1 425

Preux mit dem seltsamen Argument ab, dass dies nicht nötig sei, da der Gegenstand

jetzt schon in der Generaldebatte verhandelt werde. Er solle jetzt hier im

ganzen Haus behandelt und erledigt werden.54

Auch Abt Heinrich Schmid von Einsiedeln fühlte sich zu einer Entgegnung
gedrängt. Greiths Behauptung, dass das Kloster Einsiedeln in seinem Bestand

gefährdet werden könnte, war ihm sauer aufgestossen. Um zu verhindern, vom
Dunstkreis der Minorität, der er an sich nahestand, aufgesogen zu werden, be-

schloss er, eine Gegenrede zu formulieren. Zu diesem Zweck schickte er Georg
Ulber am Nachmittag in den Quirinal zu Greith, um dessen Rede schriftlich zu
erhalten. Schmid kam jedoch nicht mehr zu Wort, weil die Generaldebatte am 3.

Juni abgebrochen wurde.55

Weitere Stimmen zur Rede betonten wie schon am 4. Januar die laute Sprechweise

und Erregung des Bischofs von St.Gallen: «Msgr. Greith schreit [...] wie
ein Schwerhöriger», notierte der französische Theologe Victorin Galabert ins

Tagebuch, und Bischof James Chadwick von Hexham bemerkte in einem Brief
nach England, «dass er durch das Sprechen einen falschen Zahn verlor. Er musste

ihn vom Boden aufheben und wieder einsetzen, bevor er weiterfahren konnte.»56

Ungnädig urteilte erneut Arrigoni von Lucca: Greith von St.Gallen habe

sich schreiend wie ein Besessener gegen die Infallibilität verbreitet und sei

schliesslich dazu gekommen, dass man, wenn Petras anlässlich seines Martyriums

nicht enthauptet worden sei, schauen müsse, dass er nicht jetzt enthauptet
werde.5' Viel positiver, ja geradezu rührend urteilte dagegen Tizzani: «Der Vortrag

des mutigen Bischofs machte grossen Eindruck. Er begann mit leiser Stimme

und endete mit einer Stentorstimme. Es gab solche, die weinten, als sie

diesem ehrwürdigen Prälaten zuhörten, der mit Herz und Geist sprach.»58

Erwiderung an de Preux und Einsatzfür eine mildere Formel, 1. Juli 1870

«Mit andern zusammen beehre ich mich, zum Kapitel IV des Schemas einen
Änderungsvorschlag im Sinn der bekannten Antoninusformel oder ähnlich zu machen. Ich
werde diesen kurz darstellen und zudem, wie eine solche Änderung um das Heil der
Kirch nachdrücklich zu empfehlen ist, und ebenso auch, wie sie mit Rücksicht auf die
katholische Wahrheit zu rechtfertigen ist.»

34
Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 220-225; Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie
Anm. 10), 24-25, 331-332. Die Einsetzung einer Spezialkommission zur Überbrückung der

Gegensätze wurde von Vertretern beider Seiten mehrmals erhoben. Hasler, Pius IX., Band 1

(wie Anm. 49), 78.
55

Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 42^15, 322-324.
56

August Bernhard Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde: Macht und Ohnmacht eines Dogmas,

München 1979. 171.

«Monsignor Greith Vescovo di S.Gallo strillando come un energumeno si diffonde contro
l'Infallibilità; e arriva a dire che se S.Pietro non fu decapitato, si veda di non farlo decapitare
adesso.» Maccarrone, Arrigoni, Band 2 (wie Anm. 41), 89.

'8 Päsztor, Diano Tizzoni, Band 2 (wie Anm. 38), 347.



426 Cornel Dora

So begann Greiths dritte Rede am Konzil.59 Noch einmal setzte er sich, fast
verzweifelt, gegen die Definition der persönlichen Unfehlbarkeit des Papstes zur
Wehr. Dabei nahm er Bezug auf mehrere Voten der Majorität.

Zunächst äusserte er sich zu de Preux' Rede vom 24. Mai.6 Die von diesem

geschilderten Zustände träfen fürs Wallis zu, seien jedoch keineswegs auf den

restlichen, grösseren Teil der Schweiz zu übertragen, wo die Dinge völlig anders

lägen. Dort könne nichts die Feinde der Kirche so erregen, wie die Definition der

päpstlichen Infallibilität. Er erinnerte an den für die katholische Sache desaströ-

sen Sonderbundskrieg von 1847, für den die Jesuitenberafüng nach Luzem den

Vorwand gegeben hatte. Ähnlich werde der Bund von vielen Seiten zu
Massnahmen gegen die katholische Kirche und den Heiligen Stuhl angestachelt, unter
dem Vorwand, dass Freiheit und Recht gegen den Papst und das Konzil verteidigt

werden mussten. Zur Untermalung führte er weitere jüngere Konflikte an,
denjenigen ums Diözesanseminar in Solothurn und die Pfarrwahlen im Kanton
Aargau

' sowie die Tatsache, dass in einer St.Galler Gemeinde - gemeint war
Walenstadt - soeben fast einstimmig der Peterspfennig, die Maiandachten und
die Volksmissionen verboten worden seien.62

Zwar sehe er ein, dass all diese Bedenken die Definition der Unfehlbarkeit
nicht mehr verhindern könnten, aber sie sollten doch mindestens Anlass sein, sie

so milde wie nur möglich zu fassen. Dabei sei das Wesentliche zu bewahren,
jedoch alles wegzulassen, was niemandem nütze, den Geist der Schwachen aber
verletzen könne. Denn die Kirche habe ihre Mission nicht in den Wolken des

Himmels, sondern in den Niederungen dieser Erde. Es sei auf die Zeitumstände
Rücksicht zu nehmen und mit Bedacht vorzugehen. Als Vorbilder führte Greith
die Sorgfalt des heiligen Cyrills zur Beilegung von Differenzen nach dem Konzil
von Ephesus sowie die Bemühungen um Einigkeit auf den Konzilien von Lyon,
Florenz und Trient an. Heute sei Eintracht umso mehr gefragt, da anders als

damals die weltlichen Mächte nicht mehr für die Kirche eintreten würden, so

etwa aktuell in Polen und Spanien und in vielen anderen Ländern, wo Staat und
Kirche getrennt seien.63 Dadurch werde die Kirche, die einst die Lenkerin der
Gesellschaft gewesen sei, aus vielen Lebensbereichen, von der Familie über die
Wissenschaft bis zu den Regierungen selber ausgeschlossen. Es sei besser, die

59
Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2). 997-1002; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1). 328-
333.
Schatz. Vaticanum I. Band 3 (wie Anm. 1), 42.

6' Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13). 211-217.
Der entsprechende Beschluss stammt von April oder Mai 1870 und hatte eine Intervention
Greiths an den Katholischen Administrationsrat zur Folge. Briefentwurf Greiths an den
Katholischen Administrationsrat. Rom, 27. Mai 1870, Konzilsakten Greiths. Bischöfliches
Archiv St.Gallen. B2.b.6.I, 411-413. In der Literatur wird der Beginn des Konflikts
fälschlicherweise erst für ab 1871 angenommen: Lukas Gloor. Der St.Galler «Kulturkampf»
1873/74: Voraussetzungen. Ausbruch und Verlauf (bis Juni 1874). Lizentiatsarbeit phil. I.
Basel. 1975. 26-27; [Hermann Nigg]. 125 Jahre katholische Kirchgemeinde Walcnstadt.
o.O. 1962.20.

' Das Schicksal der Polen interessierte Greith im Februar und er befürwortete eine Kundgebung

der Bischöfe. Acton an Döllinger. Rom. 8.2.1870. in: Döllinger-Acton Briefwechsel.
Band 2 (wie Anm. 13), 142.



Bischof Greith aufdem Vatikanum I 421

Bande zur Gesellschaft wieder neu zu knüpfen, statt sie abzuschneiden, die

Katastrophe zu vermeiden statt sie zu erzeugen, die erbitterten Gemüter der
Menschen zu besänftigen, statt sie zu erregen.64

«Deshalb ist für die Definition eine gemilderte Formel auszuwählen, welche
mit der göttlichen Ordnung übereinstimmt. Dabei soll auf irgendeine Weise das

Vorrecht der Unfehlbarkeit des höchsten Lehrers der Kirche auch mit den

übrigen Gliedern des Körpers verbunden werden.» Dadurch werde den Feinden der

Ansatz entzogen, gegen die Kirche loszustürmen und die katholische Wahrheit
würde als Siegerin hervorgehen. Unter erneutem Hinweis auf die Antoninus-Formel

meinte Greith, dass er «lieber mit diesem Piaton irren als mit andern eine

ungewisse Wahrheit teilen» wolle. Dabei gehe es nicht um die Unfehlbarkeit an

sich, sondern um deren Modalität. Niemand könne von der Machtfülle, die

Christus Petrus übertragen habe, noch von den Fundamenten der Kirche Petri her

die absolute, vom Rest getrennte und persönliche Unfehlbarkeit des Papstes
beweisen. Neben dem Papst bildeten auch die Bischöfe als Nachfolger der Apostel
das Fundament der Kirche. Christus habe allen Aposteln ohne Ausnahme den

heiligen Geist verheissen. Der «archimedische Punkt» der Frage sei, dass das

Haupt Petri nicht vom übrigen Körper getrennt werde.
Greiths Unzufriedenheit mit der Behandlung der Minorität wird im folgenden

Abschnitt fühlbar, der von protestierenden «oh, oh, oh»-Rufen der Infallibilistcn
begleitet wurde.63 Mit grossem Hochmut sei erklärt worden, dass schon seit den

Aposteln und in den ersten Jahrhunderten immer und überall der Glaube herrschte,

dass sich der römische Pontifex in Glaubensfragen nicht irren könne. Für
diese Behauptung seien Argumente versprochen, aber nicht geliefert worden.

Bevor Greith zum Schluss kam, nahm er noch Bezug zu Aussagen, welche die

wichtigsten irischen Vertreter, der Kardinalerzbischof von Dublin, Paul Cullen,
und der Erzbischof von Cashel, Patrick Leahy, gemacht hatten. Cullen hatte am
19. Mai eine der längsten Reden des ganzen Konzils gehalten und dabei gegen
Hefeies Honoriusschrift polemisiert.67 In einer weiteren Rede am 18. Juni hatte

er zudem den Fall von Papst Vigilius aufgegriffen, neben Honorius das zweite

Beispiel eines Papstes, dessen autoritativen Aussagen in Glaubenssachen nicht
über alle Zweifel erhaben waren.68 Zu den späteren Kritikern von Vigilius gehörte

auch Columban der Jüngere, mit dessen Gruppe der heilige Gallus in die
Schweiz gekommen war. Cullen hatte die Urteilsfähigkeit Columbans in dieser

Frage angezweifelt, da dieser als Eremit gelebt habe. Ganz im Gegenteil habe er
in anderen Äusserungen die Unfehlbarkeit des Papstes vertreten.69 Gemäss Cullen

und Leahy hatten die Iren von frühester Zeit an an die Unfehlbarkeit ge¬

Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 36-37, 46.

Päsztor. Diario Tizzani (wie Anm. 39), Band 2, 545.
Übersetzung dieser Stelle bei Flasler, Pius IX., Band 1 (wie Anm. 49), 219.

6' Mansi, Collectio. Band 52 (wie Anm. 2), 112-125. Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie
Anm. 10), 326-327: Päsztor, Diario Tizzani, Band 2 (wie Anm. 39), 353-355. Demnach soll
die Rede zweieinviertel Stunden gedauert haben.

6S
Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 751-759, vor allem 757-759.

6'' Hasler. Pius IX. (wie Anm. 49), 232-233, 268-269.



428 Cornel Dora

glaubt. Als Zeugen diente unter anderem der heilige Patrick und dessen
ungesicherte Aussage: «Wenn in Irland Fragen zum Glauben auftauchen, sind sie

dem Heiligen Stuhl in Rom zu unterbreiten.»70 Diese Behauptung war schon vor
Greith durch Erzbischof John Pureed von Cincinnati und Bischof Augustin
Vérot von Savannah heftig kritisiert worden.

Greith fühlte sich durch Cullen wohl direkt herausgefordert, weil er sich in
einer 1867 erschienenen Geschichte der altirischen Kirche selber vertieft mit der
irischen Kirchengeschichte befasst hatte.71 Bezüglich des Satzes von Patrick wies
er darauf hin, dass dieser gerade nicht die persönliche päpstliche Unfehlbarkeit
meine, sondern im Gegenteil betone, dass die römische Kirche ein Forum des

Glaubens sei. Weiter kritisierte er - unter Murmeln und demonstrativen
Ungedulds-Zeichen des Plenums - Cullens Ausführungen zu Columban und
Vigilius.72 Columban sei kein weltfremder Eremit, sondern in Fragen der Lehre auf
der Höhe der Zeit und so bestens in der Lage gewesen, über Vigilius zu urteilen.
«Vigilius hat nicht gut für die Kirche gesorgt und über den von den Vätern erhaltenen

Glauben nicht gut gewacht.»
Greiths Kritik an Cullen setzte sich in gewisser Weise bis in seine Anträge

fort. Der irische Kardinal war nämlich bei der Redaktion des entscheidenden
Texts in Kapitel IV massgeblich beteiligt.73 Greith, der selber mehrere formulae
concordantiae entworfen hatte, schlug eine abgemilderte Fassung vor:

«Mit Zustimmung dieses heiligen Konzils lehren und erklären wir, dass der römische
Papst, dem in der Person des heiligen Petrus von unserem Herrn Jesus Christus selber
unter anderem gesagt wurde: «Ich bete für dich, dass dein Glaube nicht nachlasse, und
du sollst ebenso deine Brüder stärken», mit der helfenden göttlichen Kraft das Amt des

höchsten Lehrers aller Christen verwaltet, und dass er durch seine apostolische Autorität

festlegt, was in Sachen des Glaubens und der Sitte von allen entweder im Glauben
zu halten oder als dem Glauben entgegengesetzt zurückzuweisen ist. Ebenso sind
Erlasse und Rechtssprüche von jedem Christen in voller Glaubenspflicht zu empfangen
und zu halten, sobald sie bekannt werden. Sodann verwerfen wir die Ansicht
derjenigen, die behaupten, dass die Lehre falsch sei, die festhält und lehrt, dass der römische

Papst als oberstes Haupt ewig und untrennbar mit der göttlichen Lehrgewalt der
Kirche verbunden ist, nicht irren kann, wenn er ex cathedra in Sachen des Glaubens
und der Sitte spricht.»

Ergänzend dazu wünschte er, dass der Papst die Rolle der Bischöfe im
Zusammenhang mit der Verurteilung von Irrtümern und Verkündigungen ex cathedra

klären solle:

«Si quae quaestiones in hac insula orianrur, ad sedem apostolicam referantur.» Leahys Rede

vom 21. Mai 1870 in Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 163-170, hier 164. Gegen
diese These äusserten sich neben Greith auch Bischof Augustin Vérot von Savannah und
Erzbischof John Baptist Purcell von Cincinnati.
Karl Johann Greith, Geschichte der altirischen Kirche und ihrer Verbindung mit Rom, Gallien

und Alemannien (von 430-630) als Einleitung in: Die Geschichte des Stifts St.Gallen,
Freiburg i.Br. 1867.

Päsztor, Diario Tizzani (wie Anm. 39), Band 2. 545; ähnlich auch Abt Heinrich Schmid, vgl.
Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 377, Anm. 893; ausserdem Hasler, Pius
IX. (wie Anm. 49), 232-233.
Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 116, 133-135.



Bischof Greith aufdem Vatikanum I 429

«Dass der heilige Vater geruhe, in Form einer der Definition anzufügenden apostolischen

Bulle, den Ablauf und die Art der Mitwirkung der Bischöfe festzuhalten, die in

Bezug auf die Verurteilung von Irrtümern und auf Verkündigungen ex cathedra jeweils
einzuhalten sind, beispielsweise:
a) In Fällen, in denen Urteile gegen entstandene Irrtümer zu sprechen sind, soll vor¬

gängig mindestens der Rat der Bischöfe jener Gegenden eingeholt werden, in
denen die neuen Irrtümer aufgetaucht oder herangewachsen sind.

b) Bei Verkündigungen und ebenso bei Entscheidungen über Lehren zu Glaube und
Sitte, die ex cathedra an die Gesamtkirche gerichtet sind, sollen die Bischöfe der
Kirchen angehört werden, oder es soll von ihnen vorgängig ein Bekenntnis dazu

eingeholt werden, damit ihr Gehorsam bereits feststeht.»

Keiner von Greiths Vorschlägen setzte sich durch. Die endgültige Textfassung
trug schliesslich eindeutig die Handschrift der Majorität:

«Mit Zustimmung des heiligen Konzils lehren und entscheiden wir, dass es ein von
Gott geoffenbartes Dogma ist: Wenn der Römische Bischof «ex cathedra» spricht, das

heisst, wenn er in Ausübung seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen kraft
seiner höchsten Apostolischen Autorität entscheidet, dass eine Glaubens- oder Sittenlehre

von der gesamten Kirche festzuhalten ist, dann besitzt er mittels des ihm im
seligen Petrus verheissenen göttlichen Beistands jene Unfehlbarkeit, mit der der
göttliche Erlöser seine Kirche bei der Definition der Glaubens- oder Sittenlehre ausgestattet

sehen wollte: und daher sind solche Definitionen des Römischen Bischofs aus

sich, nicht aber aufgrund der Zustimmung der Kirche unabänderlich.»

Diese Formulierung die Aussage noch zu und hielt darüber hinaus
ausdrücklich fest, dass die Zustimmung der Kirche, also der Bischöfe, nicht nötig

sei. Der klärende Zusatz über die praktische Anwendung des Dogmas, den

Greith wünschte, unterblieb.
Der Bischof von St.Gallen sprach an diesem Tag als Letzter, war vom anhaltend

heissen Klima geschwächt und wohl auch durch den Verlauf des Konzils
frustriert.74 Der Konflikt zwischen Minorität und Majorität war bereits so
zugespitzt, dass keine Bereitschaft mehr bestand zuzuhören und sich aufeinander
einzulassen.75 Tizzani bezeugt: «Die Väter der Majorität hatten entweder Signale
der Langeweile und Ermüdung gegeben, währenddem sie dem Bischof von
St.Gallen zuhörten, oder die Aula verlassen, um ihn nicht zu hören.»76 Ganz ähnlich

erneut das Zeugnis Georg Ulbers:

«In der heutigen Kongregation sprach unter andern auch Bischof Greith von St.Gallen.
Er hat wieder furchtbar geschrien und Vieles non ad rem vorgebracht. Weil schon 5

Patres vor ihm gesprochen hatten und seine Rede lang dauerte, desertirten viele Patres.

Bischof Greith hat durch seine Vorträge in der Aula von seinem Rufe unter den
Bischöfen viel eingebüsst, was man sehr bedauern muss. In dem heutigen Vortrage hat er
zwar noch den Standpunkt der Inopportunität festgehalten, in zweiter Linie aber
verlangt, dass die Vorlage modificirt werde, ohne jedoch einen Modificationsvorschlag

Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 124-125.
'^ Die Diskussion zu Kapitel IV von Pastor aetemus wurde denn auch am 4. Juli durch kollektiven

Redeverzicht beendet. Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 128.
Päsztor, Diario Tizzani, Band 2 (wie Anm. 39), 545. Gemäss dem Zeugnis von Abt Heinrich
Schmid hatten sich bis zum Schluss der Rede zwei Drittel der Väter aus der Aula entfernt.
Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 377, Anm. 893.



430 Cornel Dora

einzubringen. Der Mann hat Zeit, Rom zu verlassen; denn er sieht sehr krankhaft aus.
Er sei auch wirklich entschlossen, nächstens zu verreisen, habe dazu bereits die
Erlaubnis.»77

Die Aussage Ulbers, Greith habe keinen Modifikationsvorschlag eingebracht,
trifft nicht zu - er ist in der Ausgabe von Mansi enthalten. Hingegen belegt die

Aussage die Tatsache, dass Ulbers Informant, Abt Heinrich Schmid von Einsiedeln,

angesichts der anstrengenden Sitzungen wie manch anderer Konzilsvater
gelegentlich den Überblick verlor.78

Greiths Haltung im schweizerischen Kontext

Obwohl da und dort eine Differenzierung angebracht ist - etwa beim Abt von
Einsiedeln, vielleicht auch bei Weihbischof Willi von Chur - votierten an der

entscheidenden ersten Schlussabstimmung vom 13. Juli alle Schweizer Bischöfe
ausser dem bereits abgereisten Greith für die Definition der päpstlichen
Unfehlbarkeit.7' Mit Gaspard Mermillod gehörte einer von ihnen gar zur
Kerngruppe der eifrigsten Infallibilisten.80 Er hatte seine Haltung am 2. Juli 1870 in
einer kurzen und deshalb brillanten Rede auf den Punkt gebracht, die im provo-
kativen Ausspruch «Hora est deflnitionis, et non discussionis» gegipfelt hatte.81

Allerdings gab es selbst beim feurigen Infallibilisten Mermillod Zwischentöne.
Jedenfalls äusserte er sich in einer Stellungnahme an den Papst gegen eine von
den Bischöfen völlig abgelöste päpstliche Unfehlbarkeit.82 Neben Mermillod
engagierten sich auch Joseph de Preux von Sitten (Rede vom 24. Mai)83 und
Eugène Lachat von Basel in der Diskussion (Rede vom 30. Mai)84 für die Definition.

Marilleys Unterschrift findet sich auf einer Petition der Majorität.85

Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 376-377.
Als Konzilstheologe Schmids war Ulber selber nicht zu den Konzilssitzungen zugelassen.
Zur Abstimmung vom 13. Juli: Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 147-152.
Gemäss einem Brief Actons an Döllinger von Anfang Februar 1870 haben der Abt von
Einsiedeln, Weihbischof Willi von Chur und selbst Lachat zeitweise geschwankt oder sich nicht
klar festgelegt. Alle drei haben jedoch letztlich mit Plazet gestimmt, Lachat auch eine Rede
für die Infallibilität gehalten. Acton an Döllinger, Rom, 1./2.2.1870, in: Döllinger-Acton
Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 128-129. Die Aussage Hans von Greyerz' im Handbuch

der Schweizer Geschichte von 1977, wonach auch die Bischöfe von Chui und Freiburg
zu den Inopportunisten gehörten, trifft nicht zu. Flandbuch der Schweizer Geschichte, Band
2, Zürich 1977, 1067.
Hefele zählte Mermillod in einem Brief an Fessier zur «Brüll-Clique, die sich stets um die
Rednertribüne gelagert hatte». Hefele an Fessier, Rottenburg, 28.7.1871, in: Walter
Brandmüller, Briefe um das I. Vaticanum: Aus der Korrespondenz des Konzilssekretärs Bischof
Fessier von St.Pölten 1869-1872, Paderborn 2005, 137.

Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 1012; Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1),
127.

Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 1186-1188; Schatz, Vaticanum 1, Band 3 (wie
Anm. 1), 121-122.
Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 220-225.
Mansi, Collectio, Band 50 (wie Anm. 2), 502-503.
Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 227.



Bischof Greith aufdem Vatikanum 1 431

Aus dem Konzilstagebuch des Einsiedler Konzilsthcologen Georg Ulber
bekommt man den Eindruck, dass der Bischof von St.Gallen von seinen schweizerischen

Amtsbrüdern für seine feste Haltung irgendwie bewundert, gleichzeitig
aber auch bedauert und mit einer gewissen Distanz behandelt wurde. Am
meisten deckten sich Greiths Ansichten unter den Schweizern wohl mit
denjenigen Propst Anton Tanners von Pruntrat, der als Konzilstheologe Lachats bis

um den 7. Februar in Rom weilte, die Infallibilität ebenfalls ablehnte und
versuchte, die Schweizer Bischöfe in seinem Sinn zu beeinflussen.86 Eine eher

gemässigte Position vertrat zudem Abt Heinrich Schmid vom Kloster Einsiedeln.
Zwar stimmte auch er schliesslich mit der Majorität, zeigte aber doch ein

gewisses Verständnis für Greiths Position und schlug in einem Redeentwurf vor,
nur zu dogmatisieren, was schon jetzt gelte und insbesondere das Haupt der
Kirche nicht vom Körper zu trennen.87

Bei einem Stimmenverhältnis von fünf zu eins mögen die Schweizer Bischöfe
insgesamt einen Querschnitt des gesamten Bischofskollegiums darstellen.
Andererseits bildete dieses Votum die Haltung der katholischen Elite in der Schweiz
keineswegs ab. Diese verfolgte den Fortgang der Debatte besorgt.88 Von einer

ganzen Reihe der wichtigsten konservativen Politiker im Kanton St.Gallen ist
bekannt, dass sie das neue Dogma zum Teil offen ablehnten. Dazu gehörten die

Regierungsräte Johann Josef Keel und Johannes Zünd, Grossrat Gebhard Lutz
sowie Administrationsratspräsident Leonhard Gmür - ganz zu schweigen von
den liberalen Katholiken vom Schlag eines Matthias Hungerbühler oder des

späteren Rapperswiler Christkatholikenführers Ferdinand Curti. In anderen
Kantonen sah es ähnlich aus.89

Dass Greith auf viel Sympathie in einflussreichen katholischen Laienkreisen
zählen durfte, bezeugt die Ergebenheitsadresse, welche im Februar 1870 vom
Sankt-Galler Regierangs- und Nationalrat Johann Zünd und dem früheren Thurgauer

Nationalrat Augustin Ramsperger (seit 1869 in Luzem) als Erstunterzeichnern

lanciert wurde. Darin gaben sie ihrer Freude über Greiths oppositionelle
Haltung Ausdruck. Sie sahen ihren Wert insbesondere auch mit Blick auf liberal

eingestellte Katholiken, welche feststellen konnten, dass ein Bischof aus dem

eigenen Land ihre Bedenken teilte und versuchte, verantwortungsbewusst das

auf politischem Gebiet zu erwartende Unheil von der katholischen Kirche in der
Schweiz abzuwenden. Greiths Stellung wäre durch die Adresse vor allem
innerkirchlich und im schweizerischen Bischofskollegium erschwert worden. Nuntius
Agnozzi schrieb an Bischof Lachat, sie wäre eine Beleidigung der Mehrheit der

Acton hielt grosse Stücke auf Tanner, dem er neben Darboy, Hefele und Strossmayer «das
beste Urteil in den Concilssachen» attestierte. Acton an Döllinger, Rom, 8.2.1870, in:
Döllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 143.

Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 43-49.
«Heute las Greith Briefe aus der Schweiz den Deutschen Bischöfen vor, wo man sich sehr

beklagt, dass die Lage der Katholiken und der Katholischen Lehre ganz unhaltbar gemacht
werden soll». Acton an Döllinger, Rom, 26.1.1870, in: Döllinger-Acton Briewechsel, Band 2

(wie Anm. 13), 114-115.
S9

Dora, Egger (wie Anm. 7), 154-156.



432 Cornel Dora

Schweizer Bischöfe. Letztlich erreichte wohl der Bischof von Basel im direkten
Gespräch, dass Greith ihr mit der Erklärung entgegentrat, dass er sie nicht
annehmen werde.9Ü

Greith war in Rom in der deutsch-österreichischen Minoritätsgruppe aufgehoben

und sozial integriert. Er täuschte sich nicht darüber hinweg, dass er im
schweizerischen Episkopat isoliert war. Seine Amtsbrüder hätten ihn «in Rom
fast nicht mehr kennen» wollen, schrieb er nach dem Konzil an Joseph Fessier.91

Und mit einer gewissen Bitterkeit bat er Acton nach seiner Rede vom 17. Mai,
seine Einstellung bekannt zu machen, denn diese «werde in der Schweiz helfen

wo sonst alle Bischöfe Waffen für die Radikalen schmieden».92 Die Tatsache,
dass die übrigen Schweizer Bischöfe alle Warnungen und Argumente ihres

kirchenpolitisch versiertesten Kollegen in den Wind schlugen, vermittelt den

Eindruck einer gewissen Naivität und Unterwürfigkeit gegenüber der päpstlichen
Autorität, wenn nicht gar von Verantwortungslosigkeit gegenüber ihren eigenen
kirchlichen Institutionen in der Schweiz.

Heimkehr und Epilog

Das Vatikanum I markiert den Eintritt Greiths in die letzte Lebensphase. Er war
inzwischen 63 Jahre alt, und die Schwerhörigkeit beeinträchtigte seine Vitalität
zunehmend. Die abnehmende Fähigkeit zu hören und zu kommunizieren war für
einen musikalischen und redegewandten Menschen wie ihn wohl besonders
schlimm. Seine Beweglichkeit im Gespräch wurde dadurch wesentlich
eingeschränkt und er bekam einen Hang zur Starrsinnigkeit. «Greith sey so taub, [...]
dass man Mühe habe ihn von seinen Ideen wegzubringen», sagte sein Freund
Hefele Anfang Februar zu Acton, und einen Monat später klagte er «sehr über

'

Text der Adresse Zünd/Ramsperger: «Die Unterzeichneten, - Wenige zwar, aber der
Übereinstimmung mit einer sehr grossen Zahl unserer Konfessionsgenossen versichert, - können
es sich nicht versagen, ihre Freude darüber auszusprechen, dass bei der wichtigsten Frage,
welche die Kirchenversammlung beschäftigt (betreffend die Unfehlbarkeit des Papstes), der
schweizerische Episkopat gerade durch Ihren allverehrten Namen in der Reihe derjenigen
erleuchteten Väter vertreten ist, welche - gewissen, ohne Zweifel gutgemeinten, aber in
ihren Folgen verhängnisvollen Bestrebungen gegenüber - mit Freimuth und Festigkeit dem
alten Glauben Zeugnis geben, und, indem sie die Freiheit des Gewissens Tausender von
aufrichtigen Katholiken wahren, zugleich eine schwere Krisis für die innere Einheit der
katholischen Kirche, sowie für die äussere Stellung derselben nordwärts der Alpen
abzuwenden bemüht sind.» (Bischöfliches Archiv St.Gallen, B 2.b,4 V Nr. 374). Dazu Gran-
derath, Geschichte des Vatikanischen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15), 663-665; Dora, Egger
(wie Anm. 7), 155-156, Anm. 27; Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 228; Schatz,
Vaticanum 1, Band 2 (wie Anm. 1), 246; Flasler, Pius IX., Band 1 (wie Anm. 49), 102;
Johannes Oesch, Dr. Carl Johann Greith: Bischof von St.Gallen, St.Gallen 1909, 133-134;
Alexander Baumgartner, Erinnerungen an Dr. Karl Johann Greith. Bischof von St.Gallen.
Freiburg i.Br. 1884, 98-99; Thomas Holenstein, Erinnerungen an Nationalrat Dr. G. Lutz,
Luzern 1910, 20-21.
Greith an Fessier, St.Gallen, 3.4.1871, in: Brandmüller, Briefe um das 1. Vaticanum (wie
Anm. 79), 112.

Acton an Döllinger, Rom. 20.5.1870, in: Döllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm.
13), 362.



BischofGreith aufdem Vatikanum 1 433

seine zunehmende Taubheit und Unbehülflichkeit». " Die grosse Hitze, welche
seit dem 17. Mai eingesetzt hatte, machte ihm zu schaffen.94Dass Greiths
Wohlbefinden in Rom zu wünschen übrig Hess, bezeugt auf fast rührende Weise auch
sein Gesuch um Erlaubnis zur vorzeitigen Abreise vom Konzil, welches er an
Ostern (17. April) 1870 stellte. Neben der Gesundheit führte er die sich
zuspitzende Lage der Kirche zu Hause als Grund an. Nach seiner eigenhändigen
Abschrift in seinen Konzilsakten lautet der Text wie folgt:95

itt
m -i -y.'••... •*;¦¦<¦<¦.— /-¦'¦

i v™ '¦'¦¦¦

.*.._.

>j^

¦ ¦/. /lÊ ,.„„/...

¦<£* "KV,. l

Greiths eigenhändige Abschrift
seines Gesuchs um vorzeitige
Abreise vom Konzil, Rom, 17.

April 1870 (Ostern). Bischöfliches

Archiv St. Gallen, B2.b,

6,1, 423.

Acton an Döllinger, Rom, 8.2.1870 und 2.3.1870, in: Döllinger-Acton Briefwechsel, Band 2

(wie Anm. 13), 143, 189.

Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 124.

Greith an die Deputation für Entschuldigungen, Rom, Ostern (17.4.) 1870, Konzilsakten
Greiths, Bischöfliches Archiv St.Gallen, B2.b,6,I, 423-424.



434 Cornel Dora

«An die ehrwürdige Deputation für Entschuldigungen
Verehrte Väter
Schon seit dem Monat Oktober96 des vergangenen Jahres 1869 in dieser segenspendenden

Stadt weilend, zwingen mich dringende Umstände der Gesundheit und der
Zeit, möglichst bald in meine Heimat zurückzukehren.
1. Demnächst ins 64. Altersjahr vorrückend leide ich schon lange an schweren
Hämorrhoiden, sodass ich angesichts der nahenden grossen Sommerhitze, welche im
laufenden Monat Juni in Rom einzusetzen pflegt, das Risiko schwerer Erkrankung
eingehe, wenn ich nicht die reinere Luft der Schweizer Berge einatmen kann. So ist es

mir vor zwei Jahren anlässlich der Jahrhundertfeier des Festes des Märtyrers Petrus
geschehen, als ich wegen der grossen Hitze, die wir Nordländer uns nicht gewohnt sind,
in Rom lebensgefährlich erkrankt bin. Deshalb hat mir mein Hausarzt schon vor
meiner Abreise geraten, Rom zu verlassen, bevor die grosse Sommerhitze beginnt, um
meine Gesundheit zu schützen.
2. Aber es gibt noch weitere Gründe, weshalb meine Rückkehr nach Hause dringend
ist. Denn wie ich schon länger vorausgesehen habe wird meine Diözese von grosser
Unruhe bedrängt, die anlässlich der bekannten Frage, die in diesem Vatikanischen
Konzil demnächst zu behandeln ist, entstanden ist. Zudem trachten schlaue Anstifter
nach einer neuen Bundesverfassung, um die kirchlichen Angelegenheiten und Rechte,
die Klöster und die kirchlichen Güter sowie die katholischen Schulen übel zurichten zu
können. Deshalb verlangen der Dekan und die Domherren der sanktgallischen
Kathedralkirche dringend meine Rückkehr, damit wir gemeinsam für das Wohl der Kirche
einstehen können.
Vertrauensvoll ersuche ich, verehrte Väter, dass ich in Rom bleiben und am
Vatikanischen Konzil teilnehmen kann, bis die dringende Notwendigkeit zur Abreise
eintrifft. Die Erlaubnis zur Abreise erbitte ich in diesem Fall für sofort, damit ich für
meine Gesundheit und meine heimische Diözese angemessen entscheiden kann, wird
voraussichltich im kommenden Juni sein.
Ich freue mich, im heiligen Opfer zu verbleiben, Ihr im Herrn Untergebener
Carl Johann Greith. Bischof von St.Gallen
Rom, im Quirinalspalast, am Ostertag 1870»

Am 19. Mai genehmigte Konzilssekretär Joseph Fessier die Abreise Greiths im
Juni, wobei er freilich nur die gesundheitlichen Gründe anführte. 7 Zwei oder
drei Tage nach seiner ersten Rede gegen die Unfehlbarkeit hatte Greith also die
Erlaubnis in der Tasche, zwei Tage nach seiner letzten, am 3. Juli 1870, brach er
dann auf in die Heimat. Er reiste mit dem amerikanischen Gesinnungsgenossen
Erzbischof John Pureed von Cincinnati über den Gotthard und dann allein weiter
nach Schwyz, um sich etwas auszuruhen.98 Am 14. Juli erreichte er St.Gallen. Es

war der Tag der Emser Depesche, die den Deutsch-Französischen Krieg auslöste.
Waren nun die gesundheitliche Verfassung, die Verhältnisse zu Hause oder

doch die aussichtslose Situation der Minorität der Hauptgrund für Greiths
Abreise? Abt Schmid von Einsiedeln machte dazu in einem Brief vom 7. Juli die

folgende Bemerkung: «Bischof Greith ist aus vorgeblichem Unwohlsein schon

Die Aussage stimmt nicht ganz, Greith war am 25. Oktober von St.Gallen aufgebrochen,
aber erst am 5. oder 6. November in Rom eingetroffen. 4.
Fessier an Greith. Vatikan, 19.5.1870. Konzilsakten Greiths, Bischöfliches Archiv St.Gallen.
B2.b,6,I, 425.

"s Hasler, Pius IX.. Band 2, 404; Köhn. Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 380, Anm.
900.



Bischof Greith aufdem Vatikanum I 435

verreist, in Wahrheit soll es ihm am nötigen Muthe fehlen, sich im entsprechenden

Augenblick pro oder contra auszusprechen.» Diese etwas gehässige Aussage

trifft die Sache wohl nicht ganz. Einerseits hatte es Greith in Rom an Mut
nicht fehlen lassen, andrerseits waren die Gründe für die Abreise, die er nannte,
durchaus ernst zu nehmen. Er war tatsächlich gesundheitlich angeschlagen, die

Absetzbewegung in der Kirchgemeinde Walenstadt erfüllte ihn mit Sorge, vor
allem aber war der Prozess der Bundesrevision neu angelaufen, nachdem der
Bundesrat am 17. Juni seine Botschaft dazu vorgelegt hatte. Greith hat wohl die

vorzeitige Abreise von Anfang an geplant und dann so lange zugewartet, bis er
noch einmal in der Aula sprechen konnte. Dafür spricht auch der Umstand, dass

er sein Gesuch schon im April eingereicht und seinen Weggang auf Juni in Aussicht

gestellt hatte.

Spätestens Ende Juni zeichnete sich ab, dass die Sache für die Minorität verloren

war. Durch die vorzeitige Abreise vom Konzil konnten es deren Anhänger
vermeiden, offen gegen die Konstitution stimmen zu müssen. Dieser Weg erwies
sich schliesslich als der angemessenste und wurde am Vorabend der Schlussabstimmung

praktisch geschlossen gewählt. Greith ging voran, veranlasst durch
seine Gesundheit und die sich zuspitzende Situation in der Schweiz, und
enttäuscht über den Verlauf des Konzils.100

Die Erklärung der Unfehlbarkeit im Juli 1870 löste in Deutschland und der
Schweiz den sogenannten Kulturkampf aus. Mit etwas Verspätung erreichte er
1873 auch den Kanton St.Gallen. Mehr oder weniger traf das ein, was Greith

vorausgesagt hatte. Und ironischerweise war er es, der als literarisch und

politisch versiertester der Schweizer Bischöfe einmal mehr die Kastanien für
seine Amtsbrüder aus dem Feuer holen musste. So verfasste er ein Schreiben der
Bischöfe an die Diözesanangehörigen, in welchem er das neue Dogma in Anlehnung

an einen entsprechenden Brief der deutschen Bischöfe an deren Klerus
erklärte.10' Dabei versuchte er geschickt, die Sache zu entdramatisieren.1 " Nach
Peter Stadler hätte damals eine bessere Denkschrift «kaum und von niemandem

geschrieben werden können».103 Die französische Fassung fand auch in den

Minoritätskreisen Frankreichs einige Beachtung.104 Weniger zufriedenstellend

war dagegen die Wirkung einer ebenfalls von Greith für die Bischöfe verfasste

Denkschrift an die Bundesversammlung, der die Diskussion um die Bundesrevision

positiv beeinflussen sollte. Der Text verfehlte sein Ziel. Im Gegensatz zum
Hirtenbrief zur Unfehlbarkeitslehre war der Ton zu grundsätzlich und das kir-

99
Köhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 380, Anm. 900.

100
Hasler, Pius IX., Band 2, 402.

"" Dazu Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 250.
11)2

Vgl. dazu auch Greith an Fessier, St.Gallen, 3.4.1871, in: Brandmüller, Briefe um das I.
Vaticanum (wie Anm. 79), 111-112.
[Karl Johann Greith], Die Lehre von dem Unfehlbaren Lehramte des römischen Papstes und
ihr wahrer Sinn: Ein belehrendes Wort der schweizerischen Bischöfe an ihre Diözesanen,
Einsiedeln 1871; Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 234-235; Schatz, Vaticanum I, Band
3 (wie Anm. 1), 258; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 249; Hasler, Pius IX., Band 2, 423-
424, 435. 459.

104
Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 294-295.



436 Cornel Dora

chenpolitische Klima war bereits zu stark vergiftet. Eine Diskussion im Sinn der

Bischöfe war nicht mehr möglich und ihre Argumentation goss eher noch
weiteres Öl ins Feuer.105

Gegenüber dem Bischof von St.Polten und Konzilssekretär des Vatikanum I,
Joseph Fessier, zählte Greith in einem Brief vom 3. April 1871 das seither in der

Schweiz Geschehene auf, das weitgehend den Befürchtungen entsprach, die er in
der Konzilsaula geäussert hatte: Für die nächste Bundesrevision lagen
kirchenfeindliche Anträge vor: die Aufhebung der Nuntiatur, die Schaffung eines von
Rom getrennten nationalen Erzbistums, das durch eine (christ)katholische
theologische Fakultät ergänzt werden sollte, das Verbot von Klöstern und religiösen
Genossenschaften in der ganzen Schweiz, die Einführung der Zivilehe. Die Diö-
zesanstände von Basel hatten das Priesterseminar in Solothurn inzwischen
vollständig aufgehoben, der Kanton Aargau das Chorherrenstift Rheinfelden aufgelöst

(in dessen Kirche dann 1876 Eduard Herzog als erster christkatholischer
Bischof der Schweiz geweiht wurde) und die Kündigung des Bistumsvertrags
mit Rom ins Visier genommen, was die Auflösung des Bistums Basel bedeuten
würde.106

Greith zog unter anderem das folgende Fazit, das noch heute nachdenklich
stimmt:

«Wie besser wäre es gewesen, man hätte im Konzil sich vorerst mit den grossen
sozialen Fragen beschäftigt, um den dürstenden Fluren der Kirche erfrischenden Thau

zu bringen, als eine Frage zum Entscheide zu bringen, die unter dem gläubigen Volke
weder den katholischen Glauben noch die Frömmigkeit und Sittlichkeit direkt mehrt,
dagegen Zahllose mit Unmuth erfüllt und die Feinde zum Kampfe auf Leben und Tod
herausruft.»107

«Es gab solche, die weinten.» Bischof Greith aufdem Vatikanum I
Bischof Greith von St.Gallen lehnte auf dem Ersten Vatikanischen Konzil 1869/70 als

einziges Mitglied des schweizerischen Episkopats die Dogmatisierung der päpstlichen
Unfehlbarkeit ab. Er zählte zur deutsch-österreichischen Minoritätsgruppe und stand mit
seiner Einstellung in der Nähe Kettelers, mit dem er auch den Wunsch teilte, dass das
Konzil die soziale Frage behandeln sollte. Greith gehörte zu den aktiveren Konzilsteilnehmern

und hielt drei Reden in der Generalkongregation, mehr als die anderen Schweizer

Bischöfe, von denen sonst einzig Mermillod auffiel. Im Unterschied zu diesem lehnte
er die Dogmatisierung der päpstlichen Unfehlbarkeit ab, weil sich diese seiner Meinung
nach nicht aus der Tradition herleiten lasse, das Lehramt gemeinsam von Bischöfen und
Papst - und nicht von letzerem allein - gebildet werde und die kirchenpolitische Situation
in der Schweiz durch einen solchen Schritt nachhaltig erschwert würde. Äusserlich fiel
der bereits alternde Bischof durch seine laute und eindringliche Sprechweise auf. eine
Folge seiner Schwerhörigkeit. Vor allem seine zweite Rede machte Eindruck, und soll gar
einige Konzilsväter zu Tränen gerührt haben. Greith war Auslöser der ersten Unterschrif-

105
[Karl Johann Greith], Die Lage der katholischen Kirche und das öffentliche Recht in der
Schweiz: Denkschrift der Schweizerischen Bischöfe an die hohe Bundesversammlung bei

Anlass der Revision der Schweizerischen Bundesverfassung. St.Gallen 1871. Stadler,
Kulturkampf (wie Anm. 13). 242-245.

106 Greith an Fessier, St.Gallen, 3.4.1871,111-112.
1871,112.



BischofGreith aufdem Vatikanum 1 437

tensammlung der Minorität im Januar 1870. Er war offen für einen Kompromiss mit den
Infallibilisten, indem er sich zuerst für das Schema Spalding und dann als Erster in der
Konzilsaula für die Antoninusformel engagierte. Seine Haltung entsprach der Meinung
der katholisch-politischen Elite in der Heimat, isolierte ihn jedoch gegenüber den übrigen
Schweizer Bischöfen. Greith verliess das Konzil am 3. Juli 1870, zwei Wochen vor der
entscheidenden Abstimmung vom 18. Juli. Nach dem Konzil setzte er sich für die Wahrung

des Ausgleichs mit den politischen Kräften ein, konnte aber schliesslich den Kulturkampf

nicht verhindern.

«Ily en avait qui pleuraient.» L'évêque Greith lors de Vatican I
Lors du concile Vatican I (1869/70), Leveque Greith de Saint-Gall était le seul membre de

l'épiscopat suisse à refuser le dogmatisation de l'infaillibilité pontificale. Il faisait partie
du groupe minoritaire germano-autrichien et par sa position était proche de Kettelers, avec
qui il partageait le voeux que le concile traite la question sociale. Greith participa au
concile de façon active et fit trois discours à la Congrégation générale, c'est-à-dire plus
que les autres évêques suisses, desquels seul Mermillod se fit remarquer. Contrairement à

ce dernier, Greith refusait la dogmatisation de l'infaillibilité pontificale, car il estimait que
celle-ci n'était pas en continuité avec la tradition, que l'autorité était formée à la fois par
les évêques et le pape, et non par lui seul, et qu'une telle prise de position compliquerait
pour longtemps la situation politico-ecclésiastique suisse. Apparemment, Leveque déjà
vieillissant se faisait remarquer en parlant fort et de manière insistante, ce qui était dû à

ses problèmes d'audition. C'est surtout son deuxième discours qui fut impressionnant et
qui aurait même tiré des larmes à quelques pères du concile. Greith déclencha la première
pétition de la minorité en janvier 1870. Il était ouvert à un compromis avec les infailli-
bilistes, en s'engageant d'abord pour le schéma Spalding et ensuite pour la formule d'An-
tonin, qu'il était le premier à défendre dans l'aula conciliaire. Sa position correspondait à

celle de l'élite catholique-politique de sa région d'origine, mais l'isolait tout de même des
autres évêques suisses. Greith quitta le concile le 3 juillet 1870, deux semaines avant la
votation décisive du 18 juilllet. Après cela, il s'engagea pour le maintien de l'équilibre
avec les forces politiques, mais ne put finalement éviter le «Kulturkampf».

«There were some who cried.» Bishop Greith at the First Vatican Council

Bishop Greith of St.Gallen was the only Swiss episcopal representative at the First
Vatican Council 1869/70 to vote against the adoption of the principle of Papal Infallibility.
He belonged to a German/Austrian minority grouping and his position was close to that of
Ketteler. The two shared a wish to have the Council deal with poverty and social
conditions. Greith was one of the more active participants and spoke on three occasions to the
general congregation, which was more than the other Swiss bishops, of whom Mermillod
was the only one to make an impression, although he was in the opposing camp. He
rejected Papal Infallibility because he could find no support for this within the traditions
of the Church, and held that the teaching office of the Church was formed jointly by the
bishops and the Pope, and not by the Pope alone. Furthermore, the political position
within the Swiss Church would be made permanently more difficult by the adoption of
this principle. The Bishop was a striking figure: he had grown older and spoke with a loud
and penetrating voice, which was due to his hearing difficulties. It was his second speech
which made the greatest impression; it is said to have moved some of the council
representatives to tears. In January 1870 Greith instigated the first petition bearing signatures
of the minority supporters. He showed himself ready to compromise with the proponents
of infallibility, supporting both the Spalding plan and then the Antoninus formula, the first
person in the Council to do so. His position reflected the views of the Catholic and political

elite at home, but it isolated him from the other Swiss bishops. Greith departed from
the Council on 3rd July 1870, two weeks before the decisive vote on the 18th of the
month. In the aftermath of the Council he fought to preserve the balance of power
between Church and political forces, but he was not able to prevent the Kulturkampf.



438 Cornel Dora

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords

Karl Johann Greith, 1. Vatikanisches Konzil - Vatican I - First Vatican Council, Päpstliche

Unfehlbarkeit - infallibilité pontificale - Papal Infallibility. Papsttum - papauté -
papacy, Papst Pius IX. - pape Pie IX. - Pope Pius IX., Bistum St.Gallen - évêché de

Saint-Gall - diocese of St. Gallen

Cornel Dora, Dr. phif, Kantonsbibliothekar in St.Gallen


	"Es gab solche, die weinten" : Bischof Greith auf dem Vatikanum I

