Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Artikel: "Es gab solche, die weinten" : Bischof Greith auf dem Vatikanum |
Autor: Dora, Cornel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Es gab solche, die weinten.»
Bischof Greith auf dem Vatikanum I

Cornel Dora

Die Teilnahme und Haltung Bischof Karl Johann Greiths (1807-1882) von
St.Gallen auf dem Ersten Vatikanischen Konzil 1869/70 gehort zu den auffallen-
den Ereignissen der schweizerischen Kirchengeschichte im 19. Jahrhundert.
Zwar ist bekannt, dass der geistig bedeutendste und kirchenpolitisch engagiertes-
te Schweizer Bischof der damaligen Zeit in Rom nicht als «Abnicker» der von
der Kurie prasentierten Vorlagen, insbesondere des Dogmas der papstlichen Un-
fehlbarkeit, in Erscheinung trat. Anders als seine Schweizer Amtsbriider lehnte
er als aktiver Teil der sogenannten Minoritit die Dogmatisierung der Infallibilitat
ab. Eine genauere Untersuchung der damaligen Haltung Greiths ist bisher frei-
lich unterblieben. Mit Hilfe der grundlegenden Arbeiten von Klaus Schatz', der
Konzilsakten Greiths und der in der Edition von Mansi abgedruckten Reden” ist
es heute moglich, ein ziemlich genaues Bild der Einstellung und Titigkeit des
Sankt-Galler Bischofs in Rom zu zeichnen. Dies soll im Folgenden versucht
werden.

Einleitend ist es notwendig, das Vatikanum I in groben Ziigen in Erinnerung
zu rufen. Anlésslich der 1800-Jahr-Feier des Martyriums Petri am 29. Juni 1867,
zu der alle Bischofe nach Rom eingeladen wurden, hatte Papst Pius IX. das Kon-
zil einberufen. Es wurde zweieinhalb Jahre spiter, am 8. Dezember 1869, feier-
lich eréffnet und dauerte bis zum 18. Juli 1870. Anwesend waren mehr als 700
Bischofe, welche im rechten Kreuzarm des Petersdoms 89 Generalkongregatio-
nen abhielten. Pius I1X. beabsichtigte, mit Hilfe des Konzils das Papsttum nach-
haltig zu stiarken und den Kampf gegen den Rationalismus und Liberalismus, den
er mit der Enzyklika Quanta cura vom 8. Dezember 1864 und dem dieser ange-

1

Klaus Schatz, Kirchenbild und pipstliche Unfehlbarkeit bei den deutschsprachigen Minori-
tdtsbischofen auf dem I. Vatikanum, Rom 1975. Ausserdem: Klaus Schatz, Vaticanum I
18691870, 3 Bande, Paderborn 1992-1994.

* Johannes Dominicus Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Band 49—
53, Graz 1961.

SZRKG, 101 (2007), 409438



410 Cornel Dora

hiangten Syllabus der gegenwirtigen Zeitirrtiimer aufgenommen hatte, weiter
voranzutreiben. Grosses Aufsehen erregte am 6. Februar 1869 ein mit Wissen
des Papstes publizierter Artikel in der romischen Jesuitenzeitschrift Civilta Cat-
tolica, der behauptete, von Frankreich her werde erwartet, dass das nédchste Kon-
zil den Syllabus definieren und per Akklamation die pépstliche Unfehlbarkeit als
Dogma annehmen werde.

Die Frage der Infallibilitdt iiberschattete das Konzil von Anfang an. Sie teilte
die Konzilsviter in eine befiirwortende Majoritdt von rund 450 Bischéfen und ei-
ne ablehnende Minoritidt von rund 140 Bischofen. Zu letzterer gehorten die tiber-
wiegende Anzahl der deutsch-osterreichischen Bischofe sowie ein ansehnlicher
Teil der franz6sischen Gruppe. Die offene Auseinandersetzung auf dem Konzil
wurde durch eine die Freiheit der Teilnehmer einschrinkende Geschiftsordnung
erschwert, die Ende Februar im Sinn der Majoritit ergiinzt wurde, indem fiir die
Entscheidung iiber ganze Konstitutionen keine Einstimmigkeit mehr verlangt
wurde. Die Diskussion wurde teilweise erbittert gefiihrt und verlief nicht durch-
wegs fair. Dabei dirfte eine gewisse Unerfahrenheit Roms mit demokratischen
Findungsprozessen eine Rolle gespielt haben. Schliesslich setzten sich Kurie und
Papst durch. Am 18. Juli wurde die pépstliche Infallibilitdt in einer letzten
Schlussabstimmung mit 533 gegen 2 Stimmen angenommen und anschliessend —
wihrend eines heftigen Gewitters — feierlich verkiindigt. Die Minoritétsbischofe
hatten sich zur vorzeitigen Abreise entschlossen, um nicht offen gegen den Papst
stimmen zu miissen.’

Einen Tag spiter, am 19. Juli 1870, brach der Deutsch-Franzosische Krieg
aus, was Frankreich zum Abzug seiner Schutztruppen aus Rom zwang. Dadurch
wurde am 20. September der Weg frei flir den Einmarsch italienischer Einheiten
im Kirchenstaat, der dessen Ende und Einverleibung ins neue vereinigte Italien
besiegelte. Keine zwei Monate nach der Uberhohung seiner Macht durch die Un-
fehlbarkeitserklarung endete somit die weltliche Herrschaft des Papsttums, und
der Papst wurde zum «Gefangenen im Vatikan». Im europidischen Kontext flihrte
die Verkiindigung der Infallibilitdt vor allem in Deutschland, aber auch in der
Schweiz, zum sogenannten Kulturkampf — genau so, wie es von der Minoritit
befiirchtet worden war.

Reise und Ankunfi Greiths in Rom

In der Ostschweiz standen die Wilder im Herbst 1869 voller Pilze, die Wiesen
blithten bis in den Oktober und die Baume behielten ihre Blatter auffallend
lange, obwohl bereits Frost eingesetzt hatte.* Ebenfalls wie Pilze aus dem Boden
geschossen waren seit 15 Jahren die Stickereifabriken. Die Erfindung der Hand-
stickmaschine und die darauf folgende, wachsende Nachfrage nach Maschinen-
stickerei hatten in der Stadt St.Gallen und ithrem Umland einen wirtschaftlichen
Boom ausgeldst. Die ganze Region war auf dem Sprung zu neuen Dimensionen.

* Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wic Anm. 1), 164-167.
* Neues Tagblatt aus der dstlichen Schweiz, 30.10.1869, 991 .



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 411

Soeben hatte der Herbstjahrmarkt begonnen. Hauptattraktion war der Sprechende
Kopf, ein kunstvoller Automat in Form eines Midchenkopfs. «Man muss es
sehen, um es zu glauben!» hiess der zeitgeistige Werbespruch in der Zeitung.’

Es ist nicht anzunehmen, dass Bischof Greith den Jahrmarkt besucht hat. Hin-
gegen nahm er ohne Zweifel die Verdnderungen wahr, welche die Gesellschaft in
der aufstrebenden Ostschweiz angesichts der wirtschaftlichen Aufbruchbewe-
gung erlebte — mit allen Sonnen- und Schattenseiten, die dazu gehérten. In einem
speziellen Hirtenbrief hatte er sich am 20. Juli 1869 an die Glaubigen gewandt
und auf die Aufgaben hingewiesen, welche das Konzil besprechen miisse. Gene-
rell gehe es um die Beziehungen der Kirche zur menschlichen Gesellschaft. Das
Programm der Feinde der Kirche laute «Trennung der Wissenschaft vom Glau-
ben, Trennung der Schule von der Religion, der Familie vom Christenthum, des
Staates von der Kirche, der Reichen von den Armen». Aus diesem Grund miisse
das Konzil die Bezichung der Kirche zur Wissenschaft stirken, sich fiir die Bei-
behaltung der religiosen Orientierung der Familie (Ablehnung der Zivilehe) so-
wie des christlichen Schulwesens einsetzen, daran erinnern, dass Staat und Kir-
che aufeinander angewiesen seien und sich der Arbeiterfrage annehmen.*

Am 25. Oktober 1869, um 11 Uhr, brach Greith von St.Gallen aus auf nach
dem tausend Kilometer entfernten Rom. Er reiste nicht allein. Bischot Eugene
Lachat von Basel und der Propst von Pruntrut, Xavier Hornstein, begleiteten 1hn.
Weiter dabei war auch der damalige Domkatechet Augustinus Egger, der dann
1872 Greiths Domdekan und 1882 sein Nachfolger als Bischof wurde. Egger war
cher vorsichtig und rational veranlagt und bildete so eine ideale Ergidnzung zum
impulsiveren Greith. In den folgenden turbulenten Jahren lenkten die beiden thre
Diozese erstaunlich weitblickend und sicher, wobei der Bischof gewissermassen
die Vorderachse bildete und steuerte, wihrend Egger als Hinterachse dafiir sorg-
te, dass der Wagen nicht aus der Spur geworfen wurde.’

Die Gotthardbahn gab es damals noch nicht — sie wurde erst 13 Jahre spiiter,
im Jahr 1882, eroffnet. Deshalb ging die beschwerliche Reise per Eisenbahn zu-
ndchst nach Miinchen, dann via Innsbruck tiber den seit 1867 mit der Eisenbahn
erschlossenen Brenner nach Florenz, von dort weiter nach Assisi und schliesslich
nach Rom, wo die Reisegruppe am 5. oder 6. November 1869 cintraf.

In Miinchen wurde ein Zwischenhalt eingeschaltet. Greith traf ein letztes Mal
mit seinem fritheren Lehrer, Ignaz von Doéllinger, zusammen. Déllinger, der die
von der Kurie propagierte papstliche Unfehlbarkeit ablehnte, war nicht als Kon-
zilstheologe berufen worden, was Greith und andere deutsche Bischofe sehr be-
dauerten. Greith versuchte nach seiner Ankunft in Rom sowohl mit Kardinal-

Gemadss den Inseraten in den Zeitungen, beispielsweise im Tagblatt der Stadt St.Gallen,
22.10.1869, 1452.

Karl Johann Greith, Die Autoritit eines allgemeinen Konziliums und die Aufgabe des nichs-
ten: Hirtenbrief, St.Gallen 1869, 11-18.

Zu Augustinus Egger: Cornel Dora, Augustinus Egger von St.Gallen: Ein Bischof zwischen
Kulturkampf, sozialer Frage und Modemnismusstreit, St.Gallen 1994. Dort besonders zur
Didzesanleitung Greith/Egger, 121-256.



412 Cornel Dora

Staatssekretdr Antonelli als auch mit Papst Pius [X. dariiber zu sprechen und sie
zu einer nachtriglichen Einladung des deutschen Theologen zu bewegen. Er
blitzte jedoch ab.”

In Innsbruck stiess ein weiterer Sankt-Galler zur Gruppe: der Theologiestu-
dent Otto Zardetti, der dort bei den Jesuiten studierte. Zardetti gehdrte zu den
jungen Klerikern, die sich besonders elegant auf dem kirchlichen Parkett beweg-
ten. Er wurde schon bald der wichtigste Rivale Eggers in der Sankt-Galler Di6-
zesanleitung. Als er gegeniiber diesem den Kiirzeren zog, verliess er die Didzese
1881, um seine Karriere zuerst in Amerika als Bischof von St.Cloud in Minne-
sota 1889-1894, dann fiir die kurze Zeit eines Jahres als Erzbischof von Bukarest
und schliesslich 1895-1902 als Mitarbeiter der Kurie in Rom fortzusetzen. Die
iiber ihn erhaltenen Dokumente vermitteln das zwiespiltige Bild eines offen-
sichtlich intelligenten, aber auch sehr ehrgeizigen und etwas verbohrten Kleri-
kers der neuscholastischen Generation. Er war mit Sicherheit ein glithender An-
hanger der papstlichen Unfehlbarkeit.”

Mit Ausnahme des kranken Bischofs von Chur, Nikolaus Franz von Florenti-
ni, der sich durch Weihbischot Kaspar Willi vertreten liess, waren alle Schweizer
Bischofe in Rom anwesend: neben Greith und Lachat auch Etienne Marilley
(Freiburg) und Peter Joseph de Preux (Sitten). Hinzu kamen Abt Heinrich
Schmid als Prises der Schweizerischen Benediktinerkongregation, Abt Etienne-
Barthélemy Bagnoud von St.Maurice als Titularbischof von Bethlehem'® sowie
der Weihbischof von Genf, Gaspard Mermillod. Sie alle hatten Sitz und Stimme
in der Konzilsaula. Zwar waren wenigstens Greith und Lachat am gleichen Ort
untergebracht — im Quirinalspalast, wo heute der italienische Staatsprisident
residiert. Als nationale Gruppe sind die Schweizer Bischofe jedoch freilich nicht
aufgetreten.!' Mit Ausnahme einer Einladung von Bischof Lachat am 21.
Februar hielten sie keine formellen Zusammenkiinfte ab, sondern lehnten sich
vor allem an ihre jeweilige Sprachgruppe an.'” Mit dem Rottenburger Bischof
Karl Josef von Hefele logierte ein guter deutscher Freund Greiths und weiterer
Angehériger der Minoritiit ebenfalls im Quirinal."

Cornel Dora, Egger (wie Anm. 7), 116-117. Zu Greiths Kontakt zu Dollinger Franz Xaver
Bischof, Theologie und Geschichte. Ignaz von Déllinger (1799-1890) in der zweiten Hilfte
seines Lebens, Stuttgart 1997, 168, 196-201; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 91, 134~
137.

Dora, Egger (wie Anm. 7), 116119, 133—-141; vgl. auch die Biographie Zardettis von Vin-
cent A. Yzermans, Frontier Bishop of Saint Cloud, Waite Park 1988.

Bagnouds Teilnahme am Konzil ist zwar belegt, er ist aber nicht weiter hervorgetreten, auch
in der Frage der Infallibilitdt nicht. Joachim Kéhn, Beobachter des Vatikanum I. Die romi-
~ schen Tagebiicher des P. Georg Ulber OSB, Regensburg 2000, 22. Anm. 45.

'" Kohn, Beobachter des Vatikanum 1 (wie Anm. 10), 22-23,

'2 K6hn, Beobachter des Vatikanum [ (wie Anm. 10), 21, 64.

Gemiss einer Aussage Hefeles gegeniiber Lord Acton gehorte er zu den rund 300 Kost-
gingern des Papstes, was ihm offenbar Greith vermittelt hatte. Acton an Dollinger, Rom,
2.3.1870, in: Victor Conzemius (Hg.), Ignaz von Déllinger — Lord Acton: Briefwechsel
1850-1890, Band 2, Miinchen 1965, 189. Moglicherweise wurde auch Greith selber vom
Heiligen Stuhl unterstiitzt. Jedenfalls hatte Nuntius Agnozzi Vorfeld des Konzils abkliren
miissen, welche Schweizer Bischéfe in Rom finanzielle Unterstiitzung nétig haben konnten,



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 413

Schweizer Bischofe in Rom: links aussen Etienne Marilley von Fribourg, dann Eugéne
Lachat von Basel und neben zwei nicht identifizierten Personen Bischof Greith
(Stiftsbibliothek St.Gallen, Fotosammlung).

Haltung und Umfeld

Greiths Tiétigkeit auf dem Konzil ist in seinem Nachlass recht gut dokumentiert.
Er selber hat seine Akten geordnet und in zwei Bidnden zusammenfassen lassen.
Der erste, interessantere Band enthélt seine Reden mit den Vorarbeiten dazu so-
wie weitere Gesuche und Korrespondenzen. Im zweiten befinden sich die ge-
druckten Dokumente, welche die Bischofe erhielten. Die meisten davon drehten
sich um die «Unfehlbarkeits-Konstitution» Pastor aeternus."

Zusammenfassend kann vorweggenommen werden, dass Greith fester Be-
standteil der Minoritit war und vor allem mit der deutsch-osterreichischen Na-
tion verkehrte. Er nahm an ihren wochentlichen Treffen teil und bekdmpfte mit
ihr zusammen die Definition der pipstlichen Unfehlbarkeit."”” Er war durchaus
erpicht darauf, dass seine Haltung bekannt wurde. So bat er im Januar Déllinger
iitber dessen Schiiler Lord Acton dafiir zu sorgen, dass eine «ganz perfide
Nachricht tiber thn» in der Allgemeinen Zeitung vom 19. Januar 1870, wonach er

und dabei in erster Linie Greith und Willi genannt. Peter Stadler, Der Kulturkampf in der
Schweiz: Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europidischen Umkreis 1848—1888,
Frauenfeld 1984, 224.

Acta S. Concilii Vaticani, Romae Anno 1869/70 Collecta abs Episcopo Sangallensi, 2 Bin-
de, Bischétliches Archiv St.Gallen, B2.b,6,1-11.

Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 3-9, 206-207; Theodor Granderath, Geschichte des Vati-
kanischen Konzils von seiner ersten Ankiindigung bis zu seiner Vertagung, Band 2, Freiburg
i.Br. 1903, 68. Zur Problematik der Ausserungen Greiths nach dem Konzil iiber seine Hal-
tung in Rom Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 26-27, 29-30, Anm. 71.



414 Cornel Dora

in seiner Rede vom 4. Januar dem Syllabus «gute Dienste» geleistet habe, richtig
gestellt werde. «Weit entfernt, mit Martin [einem besonders aktiven deutschen
Infallibilist] etc. der Sache des Syllabus Dienste geleistet zu haben, halte er sich
mit Entschiedenheit zur grossen Gruppe der Deutschen und Oesterreichischen
Bischofe.» Acton fligte hinzu: «Greith ist so fest und gut, dass es sehr gut wire
wenn dies [die Berichtigung] gleich geschehen wiirde. Er kam eigens zu mir.»'®
Nach seiner ersten Rede gegen die Unfehlbarkeit bat der Bischof von St.Gallen
Acton bekannt zu machen, «dass er in diesem Sinn, gegen die Opportunitit und
Definibilitit gesprochen habe».'” Er versuchte auf diese Weise missigend auf die
Diskussion in der Schweiz einzuwirken.

Zwar gehorte Greith nicht wie die Kardindle Rauscher und Schwarzenberg
oder die Bischofe Ketteler und Hefele zu den fithrenden Vertretern dieser
Gruppe — dazu war sein Bistum zu unbedeutend und seine Stellung als
Schweizer zu speziell — er trat jedoch als aktiver und eigenstandiger Vertreter in
Erscheinung und leistete der Minoritit verschiedene wichtige Dienste.'
Beispielsweise deckte er am 5. Januar 1870 die Unterschriftensammlung der
Majoritét fiir die Behandlung der Unfehlbarkeit auf dem Konzil auf, nachdem
thm diese etwas naiv von Gaspard Mermillod vorgelegt worden war. Er meldete
den Sachverhalt Kardinal Schwarzenberg und regte als Reaktion Versammlung-
en der Minorititsgruppen aus Deutschland/Osterreich-Ungarn, Frankreich und
Amerika an.'” Schliesslich kamen getrennt nach Nationen nicht weniger als fiinf
Minorititsadressen zustande, die insgesamt 136 Unterschriften vereinigten und
erstmals die zahlenmissige Stirke der Gegner der Infallibilitit aufzeigten.”’ Be-
reits am 6. Dezember 1869 war Greith irrtiimlich von Bischot Konrad Martin
von Paderborn zum ersten Treffen der infallibilistischen Kerngruppe eingeladen
worden. Er war selber nicht hingegangen, jedoch die von ihm dariiber in Kennt-
nis gesetzten Gesinnungsgenossen Erzbischof Gregor Scherr von Miinchen und
Bischof Pankraz Dinkel von Augsburg, denen freilich keine wichtigen Informa-
tionen mitgeteilt wurden.”'

Ausserdem ist tiberliefert, dass Greith am 2. April 1870 anlédsslich einer Ver-
sammlung bei Kardinal Rauscher einen Artikel aus dem Univers vom 28. Mirz
vorlas, gemiss dem der Papst die Minorititsbischéfe mit Pilatus verglichen hatte.
Ein Protest an dieser doch ziemlich ungeheuerlichen Aussage wurde in der Folge
erwogen, scheiterte aber am Desinteresse der franzdsischen Fraktion.”> Lord
Acton berichtet im Januar von einem Besuch Greiths bei ihm, «felsenfest, und

' Acton an Déllinger, Rom, 26.1.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel (wie Anm. 13), 115,

'" Acton an Déllinger, Rom, 20.5.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm.
13), 362.

lf Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 8.

" Granderath, Geschichte des Vatikanischen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15), 145-146; Schatz,

. Kirchenbild (wie Anm. 1), 150.

** Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 137-148; Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13),

225-226.

Schatz, Vaticanum [, Band 2 (wie Anm. 1), 73, Anm. 74; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1),

. 64-65, Anm. 7.

- Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 188-189.

(5



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 415

zornig, voll Citate gegen die Tradition der Infallibilitdt].»* Der Bischof von
St.Gallen hielt mit seiner Meinung jedenfalls keineswegs zurtick, argumentierte
eigenstdndig und litt mit der Minoritdt unter dem Druck der Majoritdt und der
Kurie.

Innerhalb der verschiedenen Richtungen unter den Gegnern der Infallibilitét
stecht Greith gemiss Klaus Schatz der Linie des Mainzer Bischofs Wilhelm
Emmanuel von Ketteler am nichsten.”* Er teilte mit ihm die Ansicht, dass der
Papst zwar eine letztinstanzliche Entscheidungsbefugnis in Glaubenssachen
habe, allerdings nur gemeinsam mit dem Bischofskollegium, mit dem zusammen
er den «Lehrkorper» der Kirche bildete. Dieses Prinzip hatte Greith bereits vor
dem Konzil in verschiedenen Hirtenbriefen ausgefiihrt, was durchaus bemer-
kenswert ist.” Ein Beispiel ist sein Konzils-Mandat von 1869.

«Die Seele im Menschen belebt und leitet die Glieder des Leibes nicht unmittelbar,
sondern durch das Mittel bestimmter Hauptorgane des Kopfes und der Brust, und der
heilige Geist lehrt und leitet im Leibe der Kirche die Glaubigen nicht unmittelbar, son-
dern durch die Organe des Lehr- und Hirtenamtes, die Christus selber hiefiir aufge-
stellt hat. Petrus erscheint an der Spitze von Allen als ihr Haupt, unter seinen Vorrang
der Ehre und Gewalt gestellt, bilden die Apostel jenen Lehrkorper in der Kirche, wel-
chem der Geist der Wahrheit auf ewig zu Theil geworden; bei dieser Erleuchtung kann
nie ein Irrthum in der Kirche Wurzel fassen, wird die Reinheit der Lehre Christi er-
halten bleiben.»™

Hinter dieser Haltung steht ein Kirchenbild, das im organischen Denken der
katholischen Romantik vor allem Johann Adam Mohlers verankert ist. Dabel
wird die Kirche als lebendiger Organismus verstanden, in dem die verschiedenen
Korperteile aufeinander angewiesen sind und kein Glied seine Funktion unab-
héngig von den anderen hat. Gleichzeitig ist dieser Organismus in die jeweilige
Zeit eingebettet. Daraus ergab sich das zweite Standbein in Greiths Argumenta-
tion. Er war einer der vehementesten Inopportunisten, lehnte also die Definition
insbesondere auch mit Blick auf die Zeitumstinde ab. Dabei konnte er so glaub-
wiirdig wie nur wenige auf die Schwierigkeiten hinweisen, welche gerade in der
Schweiz drohten, sollte das Dogma tatsichlich definiert werden. Ahnliche Ideen
vertraten auch die Bischofe Pankraz Dinkel von Augsburg und Philipp Krementz
von Ermland, sowie in abgeschwichter Form die Erzbischofe Paul Melchers von
Kéln und Maximilian Josef Tarndczy von Salzburg.”’

2 Acton an Doéllinger, Rom, 16.-19.1.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie
Anm. 13), 96-97.

* Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 254, 323-333, 485-486.

* Karl Johann Greith, Der Triumph des Stuhles Petri in der rémisch-katholischen Kirche: Hir-
tenbrief auf die 18. Sikularfeier des Martyrtodes des hl. Fiirstapostels Petrus am St.Peter-
und Paul-Feste, 29. VI. 1867, St.Gallen 1867, 9; Ders., Die Autoritit eines allgemeinen
Konziliums und die Aufgabe des néchsten, St.Gallen 1869, 8; Ders., Das Vatikanische Kon-
zil: Fastenmandat, St.Gallen 1870, 7-8.

% Karl Johann Greith, Die Autoritit eines allgemeinen Konziliums und die Aufgabe des néchs-
ten, St.Gallen 1869, 8-9.

& Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 254; Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 43-44.



416 Cornel Dora

Mit Ketteler speziell verbunden, moglicherweise auch von ithm inspiriert, war
Greith dariiber hinaus in seiner Stellung zur sozialen Frage, deren Behandlung er
bereits vor dem Konzil in einem Hirtenbrief und dann besonders eindringlich in
seiner ersten Rede in der Aula am 4. Januar 1870 wiinschte. Das Erlebnis der
stirmischen Industrialisierung in St.Gallen mit ihren unschénen Folgen wie
iibertriebenen Arbeitszeiten oder der weit verbreiteten Kinderarbeit diirfte thn
dabei beeinflusst haben.”

Eine weitere, Osterreichische Gruppe um Kardinal Schwarzenberg von Prag
argumentierte ebenfalls vom Kirchenbild her, betonte jedoch die Einheit des
Episkopats stirker als die Gruppe Kettelers. Daneben gab es unter den deutsch-
sprachigen Bischofen einen zweiten kritischen Ansatz, der sich stirker an der
Kirchengeschichte orientierte. Er wurde vor allem von Kardinal Josef Othmar
Rauscher von Wien sowie von Bischof Karl Josef von Hefele von Rottenburg
vertreten. Der Kirchenhistoriker Hefele wies in seiner sogenannten Honorius-
schrift darauf hin, dass Papst Honorius ex cathedra Lehren vertreten habe, wel-
che vom 3. Konzil von Konstantinopel als hiiretisch verurteilt wurden.*” Greith
war mit Hefele freundschaftlich verbunden. Er wohnte wie er im Quirinal und
aus Lord Actons Briefen wird deutlich, dass sich die beiden oft ausgetauscht ha-
ben — insofern sind an der Zuordnung Greiths zur Richtung Kettelers gewisse
Abstriche zu machen, Er argumentierte jedenfalls in seinen Reden durchaus auch
kirchenhistorisch. Weitere Beziehungen von ihm sind zu Kardinal Schwarzen-
berg von Prag sowie zu Bischof Félix-Antoine Dupanloup von Orléans belegt.”

Als fritherer Parlamentarier im Sankt-Galler Grossen Rat war Greith vertraut
mit den Regeln der Debatte, dem Umgang mit Argumenten und der Suche nach
Kompromissen. Er hitte sich zweifellos gerne als Briickenbauer profiliert. Einen

*® Zur Rede vom 4. Januar vgl. unten, 11. Im Hirtenbrief zum Konzil von 1869 wihlte Greith
im Vergleich mit seiner Konzilsrede noch eine eher distanzierte Sprache. Er wandte sich
gegen die «Trennung der Armen von den Reichen, der Arbeiter von Meistern und Herren. ...
Allein nicht Trennung sondern Einigkeit, nicht Scheidung sondern christliche Verbindung,
nicht Krieg sondern Fricden werden die Viter der Kirche Beiden [Arbeitern und Herren]
verkiinden. «Seid zufrieden,» werden sie den Einen sagen, «mit dem Stande, den Euch Gott
in dieser Welt angewiesen hat. Allen Guten steht ein besseres Leben bevor, aber ob hoch
oder nieder gestellt, wir Alle miissen es auf dem Wege des Kreuzes und der Nachfolge
Christi verdienen. Darum murret nicht gegen Gottes Ordnung und flichet jede Gewaltthat
und Ungerechtigkeit, dann wird der Vater, der im Himmel ist, Euch und die Eurigen segnen
und wunderbar durch das Leben leiten!» Den Reichen werden sie sagen: «Gott hat Euch die
irdischen Giiter verlichen, Thr sollt nicht unbarmherzige Eingenthiimer, sondern milde Ver-
walter derselben sein! Thr seid daher verpflichtet, euere armen Mitbriider zu lieben, sie nicht
durch iibermissige Arbeitszeit und kirglichen Lohn im gemeinsten Interesse des Schachers
nach Leib und Seele ausnutzen und zu Grunde zu richten, sondern sie barmherzig zu behan-
dlen, ihnen einen rechtmissigen Verdienst zu gewihren, in thren Nothen nach bestem Ver-
mogen ihnen Hilfe zu leisten. Nur dann verméget ihr die Ausbriiche drohender Gewitter zu-
riickzuhalten und euere Reichthiimer im Segen Gottes auf einen dauerhaften Grund anzu-
legen.» Karl Johann Greith, Die Autoritét eines allgemeinen Konziliums und die Aufgabe

~des nichsten, St.Gallen 1869, 17. Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 192, 325-326.

* Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 392-396.

*" Zu Hefele und Dupanloup gibt es eine Aussage des Zeitzeugen Otto Zardetti, vgl. Dora, Eg-
ger (wie Anm. 7), 119, Anm. 85. Schwarzenberg war Eggers Ansprechpartner bei der Auf-
deckung der Adresse der Majoritiat am 5. Januar, vgl. oben, 7.



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 417

Ansatz dazu gab es gegen Ende Januar, als das sogenannte Schema Spalding ver-
suchte, den Fokus weg von der Unfehlbarkeit auf den Gehorsam gegeniiber dem
Papst zu verschieben. Bis Ende Februar liebdugelte Greith mit dem Gedanken,
dass auf dieser Basis eine Vermittlung moglich werden konnte, doch zerschlug
sich seine Hoffnung, weil nur wenige Minorititsbischofe darauf einstiegen und
er etwa von seinem Freund Hefele keine Unterstiitzung bekam.”' Dass seine Ver-
mittlungsfahigkeiten nicht zum Tragen kamen, war fiir Greith sicher eine Enttiu-
schung.™

Reden und Antrdge

Greith hat in der Konzilsaula drei lingere Reden gehalten, die im folgenden ge-
nauer betrachtet werden. Am 4. Januar 1870 sprach er iiber das Schema De doc-
trina catholica, und am 17. Mai und 1. Juli zwei Mal zu Pastor aeternus, zuerst
in der Generaldebatte, und schliesslich zum umstrittenen Kapitel IV in der Spe-
zialdiskussion.™

Plddoyer fiir die Freiheit der Wissenschaft, 4. Januar 1870: Der im Wesentli-
chen vom Jesuiten Johann Baptist Franzelin stammende Entwurf zur dogmati-
schen Konstitution De doctrina catholica wurde schon unmittelbar nach der Pu-
blikation iiberwiegend kritisch aufgenommen. Die Verurteilung von Materialis-
mus, Pantheismus und Rationalismus war vielen zu stark und einseitig, der Text
zu schulmissig.** Greith reihte sich am 4. Januar mit einer bemerkenswerten Re-
de unter die Kritiker.”

Einleitend hielt er fest, wie bewundernswert die Weisheit der romischen Ge-
setzgeber gewesen sei, welche in ihren Gesetzen nicht mit vielen Worten weni-
ges, sondern mit wenigen Worten fast alles geregelt hitten. Und nach dem Bel-
spiel der Romer hatten die Viter der alten Kirche nur bei dringender Notwendig-
keit Dekrete zum Glauben formuliert. Im vorliegenden Entwurf werde jedoch an-
ders verfahren. «Was hilft es Hiresien zu verurteilen, die schon verurteilt sind?»
Demgegeniiber hielten es die alten Viter fur eitel und tberfliissig, in Synoden
tiber das Heidentum oder den Materialismus oder den Pantheismus zu sprechen.
Und auch in neuerer Zeit, anldsslich der Lehren des Sophisten Descartes, hétten

' Acton an Dollinger, Rom, 22.1.1870, 8.2.1870 und 27.2.(1.3.)1870, zit. nach Déllinger-
Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 103, 143 und 187. Schatz, Vaticanum I, Band 2
(wie Anm. 1), 154-156; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 156-160. Acton zdhlte Greith
deshalb zu denjeingen, die zwar die Unfehlbarkeit, nicht aber das jeswitische System ablehn-
ten. Acton an Déllinger, Rom, 13.5.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie
Anm. 13), 345; vgl. Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 19-20, 145, Anm. 37, 190, 202.

** Gemiss Acton sprach einer der fiinf Konzilsprisidenten, Kardinal Antonio De Luca, noch
am 22. Mai mit Greith von Conciliation. Acton an Déllinger, Rom, 21.(23.)5.1870, in:
Dollinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 376.

* Die Redezitate sind im Folgenden wie alle Zitate in deutscher Ubersetzung wiedergegeben.

** Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 81-94.

* Mansi, Collectio, Band 50 (wie Anm. 2), 207-212; Granderath, Geschichte des Vatikani-
schen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15), 106-108; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 326—
327



418 Cornel Dora

die Papste klug gehandelt, als sie es vorsichtig vermieden hitten, eine Aus-
einandersetzung mit den Lehren der Philosophen einzugehen und sie durch
pédpstliche Dekrete zu verurteilen. Denn die falschen und oft konfusen
Meinungen der Philosophen wiirden aufgrund ihrer eigenen Schwiche zu Boden
fallen. «Weil dies so ist, verehrte Viter, scheint es, dass fast alles, was im
Schema gegen den Materialismus und Pantheismus und deren Irrtiimer
vorgebracht wird, leicht weggelassen und den Schulen der Theologen tiberlassen
werden kann.»

Daran schliesst sich eine bemerkenswerte Passage iiber den modernen Mate-
rialismus und den moderen Pantheismus an, die Greith einerseits in der Unter-
driickung der Arbeiter und andrerseits in der Staatsgldubigkeit verkorpert sah.
Hier zeigt sich sowohl seine Nihe zu Ketteler als auch die eigene Betroffenheit
angesichts der Industrialisierung und der Auseinandersetzung mit dem modernen
sdkularen Staat:

«Wir kennen jedoch tatsdchlich einen anderen Materialismus, verehrte Viter, nicht
einen theoretischen, sondern einen sehr lebendigen und praktischen, der in unseren
jammervollen Zeiten die Menschheit bedringt und erregt, und der viele in Bediirf-
tigkeit und Armut treibt. Diesem Materialismus sage ich Reichtum, es ist der Materia-
lismus weniger ruchloser Wohlhabender gegeniiber den Armen Christi, von manchen
Herren, die ohne Glauben leben, gegeniiber den Arbeitern, die in den Fabrikhallen und
mechanischen Werkstitten beschiftigt werden, allgemein jener Menschen, die den
Menschen in ihren Untergebenen, den Bruder in ihren Briidern, im leidenden Men-
schen Wiirde und Recht nicht weiter erkennen, sondern sie im Gegenteil verachten. So
erdriicken und verderben sie die vernachldssigten Herden der christlichen Jugend, die
Familienviter und ganze Generationen von Menschen mit Arbeit und Triibsal, um die
Masse ihrer Reichtiimer zu vermehren, und sie lassen nicht davon ab, den christlichen
Gesellschaften schwerste Unruhe und Ungliick zuzufiigen.

Und wir kennen ebenso einen anderen Pantheismus, verehrte Viter, der nicht theo-
retisch sondern sehr lebendig und praktisch ist. Einen Pantheismus, dem ich moderner
Staat nenne, der vom gottlichen Recht entfernt alles in allem und auch Gott zu sein
behauptet, der fiir sich eine Allmacht in Anspruch nimmt, die sich iiber Recht und
Freiheit , die Existenz und die Erhaltung aller und der einzelnen stellt, der quasi als
Saturn die verschiedenen Kérperschaften, seien sie weltlich oder kirchlich, auch die
Kloster und ihre Giiter, die Erziehung der Jugend, die Schulen der Kinder, die
natiirlichen Rechte der Eltern, ja ich sage, alles gierig verschlingt, und selbst die
heilige Kirche Gottes zu verschlingen trachtet, wenn er es nur verméchte.

Gegen den Materialismus und Pantheismus dieser Art das Schwert zu ziehen und
sie mit feierlichen kirchlichen Akten zu verurteilen: Welch ehrwiirdiges, welche glor-
reiches Werk wire das!»

Nach diesem Exkurs, der in einem engagierten Appell zur Behandlung der
Fragen der Zeit gipfelte, kehrte Greith zum Schema zuriick. Was iiber die Drei-
faltigkeit und den freien Willen und die Person Gottes ausgesagt werde, sei be-
reits auf vom Tridentinum und in der Bulle Unigenitus gegen die Jansenisten ge-
niigend aufgezeigt worden. «Was niitzt es denn unserer Zeit, wenn mit andern
oder denselben Worten definiert wird, was schon definiert worden ist, oder wenn
[rrtiimer verurteilt werden, die bereits verurteilt sind?» Insgesamt wiinschte sich
Greith eine positivere Grundhaltung, die Andersglaubige nicht abschrecke:



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 419

«Wabhrlich ist die katholische Kirche zwar die treuste Wichterin und Richterin der
Wahrheit, die in threm Glauben tberliefert ist, aber sie ist ebenso die Mutter der
giitigen Liebe, sie zeigt allen alles, hofft alles und unterlédsst nichts, damit sie nicht nur
die eigenen Kinder festigt, sondern auch jene noblen Vélker, die von der viterlichen
Einheit des Glaubens abgeschnitten sind zu sich aufnehmen und sie mit ihren miitterli-
chen Armen empfangen und umarmen kann.»

Zum Materiellen des Schemas sagte Greith, im Kampf gegen die zahlreichen
Anfechtungen der Kirche von aussen sei neben dem Gebet die katholische Wis-
senschaft das einzige Mittel, das zur Verfiigung stehe.”® Besonders bei den An-
dersgldubigen habe sich eine glaubensfeindliche Wissenschaft gebildet. Aus die-
sem Grund sei es wichtig, die kirchenfreundliche Wissenschaft mit aller Kraft zu
fordern. Greith trat dann auf verschiedene Einzelheiten des Textes ein. Dabei
meinte er wie mehrere andere Redner, dass nicht Grundsitze festzulegen seien,
die in der Theologie offen seien und offen bleiben miissten. Hier nannte er die
Kontroverse tiber die Gnadenlehre zwischen Constantin von Schizler und Johan-
nes von Kuhn, welche nicht neu lanciert werden sollte.”’

Im Epilog setzte sich Greith noch einmal fiir eine positive Sprache ein:

«Ilm Ernst muss deshalb genau abgewogen werden, wie stark die Schultern unserer
Zeitgenossen sind und was sie zu tragen ablehnen. Nach der Freiheit, obwohl oft nach
der falschen, schreien die Volker, sie wiinschen Fortschritt und Erfolg, sie verlangen
nach den Wissenschaften, sie lechzen nach allgemeinem Wohlergehen.»

Dieses Feld diirfe nicht den Feinden iiberlassen werden, sondern vieimehr miisse
durch Schriften und Taten manifestiert werden, dass in der katholischen Kirche
die wahre Freiheit, der wahre Fortschritt, das wahre Licht und das wahre
Wohlergehen seien. Das Schema sei, so schloss Greith, an die zustindige Depu-
tation zuriickzuweisen und zu verbessern, was dann auch geschah. Die Vorlage
fand — in stark iiberarbeiteter Form, Eingang ins Schema Dei filius. So wurde sie
am 24. April 1870 einstimmig angenommen.

Inhaltlich war Greiths Rede zweifellos ansprechend. Acton zitierte in seinem
gedruckten Riickblick von 1871 daraus und lobte ihre «vollendete Klarheit».*
Allerdings scheint die Wirkung durch die Vortragsweise deutlich geschmaélert
worden sein. Wohl wegen seiner Schwerhorigkeit scheint Greith mehr geschrien
oder gar geheult als gesprochen zu haben, sodass es sehr anstrengend war, thm
zuzuhdren. Der durchaus wohlwollende Vincenzo Tizzani notierte sich dazu:

«Eine Stentorstimme fiillt die gesamte Konzilsaula. Thr Ton gleicht der eines Missio-
nars, der sein Volk unbedingt bekehren méchte. Sein Schreien ist derart, dass viele
deswegen iiberhaupt nichts verstehen, andere wegen seiner Schweizer Aussprache, mit
der er sein Urteil tiber das Schema vortragt. Er verbreitet sich sehr iiber den Charakter
und die Natur der katholischen Kirche, die eine liebende Mutter und nicht eine Ty-
rannin ist. Deshalb sieht er nicht ein, dass das Schema das Gewissen zwingen will, nur
an diec Meinungen einer Schule zu glauben. Er sprach eineinhalb Stunden und nicht

‘:’b Dazu auch Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 88.

7 Schatz, Vaticanum [, Band 2 (wie Anm. 1), 92.

* Lord Acton, Zur Geschichte des Vaticanischen Conciles, Miinchen 1871, 73-75; dazu Gran-
derath, Geschichte des Vatikanischen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15), 106-108.



420 Cornel Dora

weniger und ermiidete alle Viter von denen mehr als hundert die Aula wegen Miidig-
keit verliessen. Er hat zweifellos erreicht, dass man ihn kennt, aber der Ton seiner
Stimme, die Wucht in seiner Rede, das lirmende Dahinkriechen seiner Worter, machte
seinen Vortrag unertriglich.»*

Bischof Francis Amherst von Northampton hielt fest, dass Greith eine «Stunde
lang redete und schrie, als ob er von einem Berg zum anderen hiniiberrede gegen
Wind und Donner.»” Und der auf der Gegenseite stehende Bischof von Lucca,
Giulio Arrigoni fasste zusammen, Greith habe «mehr als eine Stunde geschrien
wie eine verdammte Seele. Er gehort zur Schule von Déllinger und méchte die
Kirche reformiert haben.»”

Den zwiespiltigen Eindruck, den die Rede hinterliess, fasst Georg Ulber —
wohl aufgrund der Schilderungen von Abt Heinrich Schmid von Einsiedeln -
ghnlich wie Tizzani zusammen:**

«[Greith sprach in langer Rede iiber die Form und Materie der Vorlage, sagte, was sie
nicht enthalte, aber enthalten sollte. Die Rede war leider nicht gut gewiéhlt und fand
darum auch wenig Anklang in der Aula. Er schrie auch beim Vortrage derselben
entsetzlich: es war, wenigstens beim zweiten Theile, kein Reden mehr, sondern ein
Heulen. Weil er der letzte Redner, der heute sprach und die guten Viter bereits
ermiidet waren, liefen diese zuletzt massenhaft fort. Es ist mir recht leid, dass der
gelehrte Mann durch seine erste Rede im Concil eigentlich Fiasco gemacht und bei
den Patres viel von seinem Ansehen und Rufe eingebiisst. Man war auf seinen Vortrag
gespannt, fand sich aber in seiner grossen Erwartung sehr getduscht. Es wire mir sehr
liecb, wenn er diese Rede nicht gehalten hitte.»™*

Die Antoninus-Formel, 17. Mai 1870: Der Freimut, der in der Rede Greiths vom
4. Januar zum Ausdruck kommt, ist auch bei anderen Bischoéfen zu finden. Die
Minoritit stellte nach den ersten Generaldebatten denn auch erleichtert fest, dass
die inhaltliche Auseinandersetzung auf dem Konzil frei war und die Kurie keinen
direkten Druck auf die Voten ausiibte. Allerdings hat die Unbefangenheit der
Viter im Verlauf der Zeit mit der Verhdrtung der Fronten zwischen Majoritit
und Minoritdt abgenommen. So kam es am 22. Mérz zu einem Zwischenfall mit
Bischof Strossmeyer von Djakovo, als dieser den Protestantismus in Schutz
nahm und die Moglichkeit der Annahme eines Schemas durch einfache Mehrheit

** Lajos Péasztor (Hg.), Il Concilio Vaticano I: Diario di Vincenzo Tizzani (1869-1870). Band
1, Stuttgart 1991, 86.

Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 11.

«Ambedue (Bischof Augustin David von Saint-Brieu und Greith) parlarono contro lo sche-
ma il primo recitando molto bene, il secondo (che mi si dice essere sordo) gridando come
un’anima dannata per piu di una ora. Questi ¢ della scuola di Déllinger, e vuole riformata la
Chiesa.» Michele Maccarrone, Il Concilio Vaticano I ¢ il «Giornale» di Mons. Arrigoni,
Band 2, Padua 1966, 18-19. Schatz, Vaticanum [, Band 2 (wie Anm. 1), 14. Zur Redeweise
vgl. auch unten, 14.

Ulber hatte in den 1850er-Jahren zusammen mit Greith ein Philosophie-Lehrbuch verfasst.
Kohn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 152. Zur Redeweise vgl. auch unten 18,
22,

40
41

a2
43



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 421

kritisierte, wie es die Zusitze zur Geschiftsordnung Ende Februar neu festgelegt
hatten. Er 16ste dadurch einen Tumult aus und wurde vom Konzilsprisidenten
De Angelis daran gehindert, seine Rede zu beenden.**

Greiths zweite Rede vom 17. Mai 1870 — seine erste gegen die Infallibilitit —
war ein klares Votum im Geist der Minoritit.” Er werde nicht iiber den Inhalt
der Lehre reden, sondern vielmehr iiber den Stand der Dinge in der Welt und
iiber den formalen Stand der Erorterung auf dem Konzil. «Denn es scheint, dass
beides nahelegt, von einer feierlichen dogmatischen Definition der péapstlichen
Unfehlbarkeit unbedingt abzusehen.» Einleitend nahm er Bezug auf seine Per-
son:

«Ich werde meine Meinung in vollem Vertrauen ausbreiten, denn wer ich gewesen bin,

wo es um die Verteidigung der Rechte des heiligen Stuhls gegangen ist, bezeugen seit

mehr als vierzig Jahren nicht nur Worte und Schriften, sondern auch Taten. Zahlreich
sind die Miihen, haufig die Gefahren, jahrelang das Exil, verschiedenartig die Roh-
heiten und zahlreich die Strafen, die ich im Zeichen des Kampfes fiir den heiligen

Stuhl wihrend den grossen Verdnderungen der Dinge und Zeiten als Priifungen erlebt

habe. Und dieser alte Kdmpfer, der nicht nur mit Jahren, sondern auch mit Wunden

libersit 1st, wird mit der Hilfe Gottes diese glorreiche Fahne bis zum Tod halten und
die Sache des Glaubens der Vorviter niemals verlassen. Deswegen rede ich frei zu
euch, verehrte Viter, nicht als Fliichtiger oder Gottloser, sondern als Hausgenosse und

Bruder. Die Schwere und Gefahr der grossen Frage, welche unter uns behandelt wird,

zeige ich euch mit den Worten des Abts Kolumban, des besonderen Patrons unserer

sanktgallischen Kirche, der an Bonifaz IV. und die Vorsteher der romischen Kirche
wie folgt geschrieben hat: «Seid wachsam, Briider, und sorgt vor fiir eure Kirche mit
der Hilfe Gottes. Denn in dieser Zeit wir das Meer von grossem Sturm bewegt, und der

Schaum der Wellen ist bereits ins Schiff der Kirche eingedrungen. Das Schiff selber ist

in Gefahr!»

Nach dieser emotionalen Einleitung bat Greith, von der dogmatischen Defini-
tion der pépstlichen Unfehlbarkeit aus zwei Griinden abzusehen: Erstens auf-
grund der grossen Gefahr der Zeitumstinde und zweitens mit Blick auf den
Stand der Frage, der so mangelhaft sei, dass er eine feierliche Definition noch
nicht zulasse.

Beim ersten Punkt machte er zunichst seinem Arger Luft iiber die gedanken-
lose Art und Weise, wie die Frage der Unfehlbarkeit durch éffentliche Blitter —
dabei meinte er insbesondere die Civilta Cattolica der Jesuiten — in die 6ffent-
liche Diskussion geworfen worden sei. Dadurch sei grosse Unruhe entstanden,
die Regierungen seien aufgewiegelt und die Einheit unter den Christen und mit
der Autoritdt des Heiligen Stuhls erschiittert worden. Schweizer Zeugen, deren
Wort wichtig sei, wiirden einer Definition der pépstlichen Unfehlbarkeit mit
grosser Angst entgegen sehen, weil sie fiir die Kirche Schlimmes befiirchteten.*
Dabei sei festzuhalten, dass die Katholiken in der Schweiz durchaus papsttreu

'“_ Schatz, Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 190-193.

* Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 75-80; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 329-
332.

* Vgl. auch Acton an Dollinger, Rom, 26.1.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel, Band 2
(wie Anm. 13), 114-115.



422 Cornel Dora

seien. Wie das Haupt der Medusa werde die Definition die Feinde der Kirche
zum Aussersten treiben. Es werde davon nichts Gutes weder fiir die Kirche noch
fir das Heil der Seelen ausgehen. Im Gegenteil wiirden schwankende Katholiken
von der Kirche abgeschreckt und die Protestanten auf ewig von der Einheit der
Kirche weggestossen.

Er habe auch schon gehort, was die Feinde der Kirche von der Definition der
Unfehlbarkeit erwarten und welche Absichten sie damit verbinden wiirden. Nicht
nur in den meisten Kantonen, sondern auch in der Bundesversammlung wiirden
die Protestanten und ihre Verbiindeten kirchenfeindliche Mehrheiten bilden,
dhnlich wie es bereits vor zwanzig Jahren (anldsslich des Sonderbunds) ge-
schehen sei. Dadurch wiirden erneut die Kloster und die katholischen Schulen
bedroht. Weiter wiirden die Zivilehe eingefiihrt und die kirchlichen Feiertage ab-
geschafft. Schliesslich wiirde die staatliche Gewalt nicht davor zurtickschrecken,
die Schweizer Katholiken insgesamt von der Einheit mit dem Papst zu trennen
und dadurch ein Schisma zu verursachen. Wenn es den feindlichen Kriften ge-
linge, die Protestanten gegen die Katholiken aufzuhetzen und die im Sommer be-
ginnende Diskussion der Bundesverfassung in den eidgendssischen Réten in die-
sem Sinn zu prigen, wire eine direkte Verfolgung der katholischen Kirche zu er-
warten, in deren Verlauf auch eine Authebung des ehrwiirdigen Klosters Ein-
siedeln zu befiirchten sei. Die Definition der pépstlichen Unfehlbarkeit ser der
Funke, der das Pulverfass zur Explosion bringen konnte. Es schmerze ihn sehr,
gewissermassen als Kassandra auftreten zu miissen. Falls er irre, werde er dar-
tiber umso gliicklicher sein.

[m zweiten Hauptteil des Texts ging Greith auf den Stand der Frage allgemein
ein. Dieser sei so mangelhaft, dass sich darauf bei weitem kein dogmatisches Ge-
bdude bauen lasse. Die Sache miisse in ihrer ganzen Tragweite diskutiert werden
und dabei seien auch Aspekte der menschlichen Gesellschaft und der Staaten zu
beachten, nicht iiberstiirzt, sondern beddchtig, nicht nur im Affekt der Frommig-
keit, sondern ebenso mit reifer Urteilskraft, damit sich nicht das Schriftwort er-
fillle: «Am Ende nimmt die Trauer die Freude in Besitz.»

Er wundere sich, dass der Referent der Kommission (Bischotf Louis Pie von
Poitiers) sich der falschen Annahme hingebe, als sei die Lehre der pépstlichen
Unfehlbarkeit bereits vollig sicher. Im Gegenteil sei die Frage vor dem freien
Willen der Konzilsviter noch vollig offen. Zur Begriindung des Dogmas sei bis-
her weder ein Konzilsbeschluss noch eine apostolische Anordnung vorgelegt
worden. Rhetorisch fragte er: «Wer wiirde die Unfehlbarkeit des romischen Pon-
tifex, der ex cathedra spricht, angreifen, wenn nur sichergestellt wire, dass das
hochste gottliche Haupt des Lehrers mit dem restlichen Korper, den Bischofen,
aut irgendeine Weise verbunden ist?» Das Problem seien weder die pédpstlichen
Vorrechte noch seine Unfehlbarkeit in Verbindung mit dem Lehramt der Kirche,
sondern die «personliche» Infallibilitidt des Papstes. «Angesichts der Tatsache,
dass nicht Petrus sondern Paulus enthauptet wurde, muss dafilir gesorgt werden,



Bischof Greith auf dem Vatikanum | 423

dass der Apostel Paulus nicht ein zweites Mal enthauptet wird, der im Kollegium
der Bischofe ewig weiterlebt und mit dem Haupt des Petrus aufs engste ver-
bunden ist.»*’

Mit fortschreitender Dauer des Konzils suchte die Minoritit zunehmend bei
vermittelnden Losungen Zuflucht. Dabei stand die Annahme der Unfehlbarkeit
unter dem Vorbehalt der Einbindung des Bischofskollegiums im Zentrum. Der
Satz von Antoninus, «dass der rémische Papst nicht irren kann, wenn er den Rat
und die Hilfe der universalen Kirche sucht», brachte diesen Gedanken prignant
zum Ausdruck. Er war vom Dekan der Theologischen Fakultit der Sorbonne und
ebenfalls am Konzil anwesenden Henri-Louis Charles Maret erstmals im Herbst
1869 in seinem Werk Du concile général et de la paix religieuse, ins Spiel ge-
bracht worden.*® Greith war der erste Bischof, der die Antoninus-Formel in die
Generaldiskussion einbrachte. Er versuchte sich dadurch wie schon beim Spal-
ding-Schema als Briickenbauer zu profilieren Die Beriicksichtigung des Satzes
von Antoninus, so Greith, wiirde die Zweifel an der pépstlichen Unfehlbarkeit
verschwinden lassen.

Weiter setzte sich Greith dafiir ein, dass alle moglichen Zeugnisse fiir und wi-
der die personliche Unfehlbarkeit genau gepriift wiirden. Dazu gehorten — hier
wird der friihere Wissenschaftler sichtbar — auch die Quellen der Kirchenge-
schichte, «denn die Pergamenturkunden, welche in den Archiven lagern, werden
verotfentlicht werden und was friither ins Ohr gefliistert wurde, wird bald von
den Didchern gepredigt». Sollte etwas tbergangen worden sein und dies den
Feinden der Kirche bekannt werden, wiirden sie es unverziiglich gegen die Lehre
nicht nur der Unfehlbarkeit des Papstes, sondern der Kirche als ganzes verwen-
den.”

Bevor Greith zum Schluss kam, betonte er noch einmal — und das ist sympto-
matisch fiir die defensive Stellung der Opposition —, dass er kein Feind des
Papstes sei: «Glaubt nicht, dass wir, die so denken, Gegner des Papstes und der
Rechte und Privilegien des apostolischen Stuhls sind. Fiir deren Schutz haben
wir zeitlebens hart gestritten, Misshandlungen ertragen und sogar das Leben aufs
Spiel gesetzt.» Aber er wolle eine Formel, welche den ex cathedra sprechenden
Papst nicht vom iibrigen Lehrkérper, ndamlich dem Leib der Bischofe, trenne.
Dies sei die Magna Charta, welche den Frieden in der Kirche wieder herstelle.
Schliesslich stellt Greith etnen doppelten Antrag:

7 Hier nahm Greith Bezug auf eine Aussage Pies, wonach die Tatsache, dass Petrus mit dem
Kopf nach unten gekreuzigt worden sei zeige, dass er als Haupt den ganzen Leib der Kirche
tragen solle. Vgl. Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 63—64.

* Das Werk, dessen Druck von Napoleon IIl. finanziert wurde, war am 15. September 1869
erschienen.

* Zu Marets Schrift: Schatz, Vaticanum I, Band 1 (wie Anm. 1), 250-259. Zu Greiths Nen-
nung der Antoninus-Formel: Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 69; vgl. auch Au-
gust Bernhard Hasler, Pius IX. 1846-1878, Pipstliche Unfehlbarkeit und 1. Vatikanisches
Konzil: Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie, Band 1, 293, 376-377.

50

" Dazu auch Hasler, Pius IX., Band 1 (wie Anm. 49), 222.



424 Cornel Dora

«Aufgrund der Sachlage und nach Betrachtung sowohl dieser gefihrlichen Zeit als
auch des Standes der noch nicht reifen Frage, beantrage ich: 1. Die dogmatische Defi-
nition der papstlichen Unfehlbarkeit soll unterbleiben. 2. Wenn dies nicht angenom-
men wird schlage ich vor, dass eine Spezialdeputation der Viter gewihlt werde, die im
Auftrag dieses Konzils die gesamte Frage griindlich untersuchen und uns zu gegebener
Zeit aufgrund der gewalteten Diskussion Bericht erstatten soll.»

fage? T Lot el ol e - riillaert
e
i s
a% ! Loorn  afve ymaitoraitbstome. ——
4 1 Liviw ke 1 s .:‘/,.-.'-m
o vat -
VS 9 .:}1-&[” e At
TN A T v ohalle )
P AN o i pri - ,
wiir ey o (es Lo dirg
7
v .’7...-[—-— nebs yaoe
a S rert o
S
ol soukani Pt
& o 2 /’)(-,-Nr ;:'.‘.'/-;.'-.‘-412
" W mrat af e - - ‘
’ . , 5. L Ager lops L
_//n/m[d,; -r»‘ﬁ;r‘ Lo td
' s Jad /B PO Lo . ;
ot A1 /
sviclata v 3 ) 7"
_f’o G Leie Al .
p
A
o dads il e
’g/fu(;‘n fv'xf H-f.e: S B4 x/ e y h g /3 'J': y
y { Py ,f:A-'_,',yZ.x /3/-_,'/.4,/_,, 8/771 l.
Aedlesas : ; y )
- e P RosCoee ;3
‘ ,/ n,;‘t/ ¢ /
J" v F éfri'r;’(r) ] fel—
il c : 1:4 0L Hpd kL
‘ Araes’ o 12 FERe T Wi e
—
| ;."l{r fray L i 5
/ Cag #E3 FRH pieeenal—
7 v

Schluss des Manuskripts der
ersten Rede Greiths gegen die
Unfehlbarkeit mit den Antri-
gen und der handschriftlich
angefligten Bemerkung:
«Dauerte von Viertel nach 11
bis zum Beginn der 12. Stun-
de am 17. Mai. [...] Deo Gra-
tias» (Bischofliches Archiv
St.Gallen, B2.b.6.1, 4, 77).

Greiths Votum fand erwartungsgemiss Anerkennung in der Minoritit™ und
Widerspruch in der Majoritit.”> Vor allem Bischof Peter Joseph de Preux von
Sitten dusserte sich am 24. Mai dagegen.” Die Zustinde, die Greith fiir die
Schweiz beschreibe, seien alt und nicht durch die neue Frage der pépstlichen
Unfehlbarkeit verursacht. Es sei zwar moglich, dass die Regierungen den
Vorwand nutzen wiirden, um gegen die Kirche vorzugehen, doch diese stehe un-
ter dem Schutz Gottes, und ihr Gesamtwohl gehe dem Wohl einzelner Teile vor.
Den Antrag Greiths um Riickweisung an eine Spezialkommission lehnte de

*' Beispielsweise bei Bischof William Clifford von Clifton (USA). Vgl. Pasztor, Diario Tizzani

(wie Anm. 39), Band 2, 387.

52 5o E i ; i 5 i 5
** Beispielsweise vom Erzbischof von Zaragoza, Emmanuel Garcia Gil. Vgl. Pasztor, Diario

Tizzani (wie Anm. 39), Band 2, 350.
33 Pasztor, Diario Tizzani (wie Anm. 39), Band 2, 377-378.



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 425

Preux mit dem seltsamen Argument ab, dass dies nicht nétig sei, da der Gegen-
stand jetzt schon in der Generaldebatte verhandelt werde. Er solle jetzt hier im
ganzen Haus behandelt und erledigt werden.”

Auch Abt Heinrich Schmid von Einsiedeln fiihlte sich zu einer Entgegnung
gedringt. Greiths Behauptung, dass das Kloster Einsiedeln in seinem Bestand
gefihrdet werden konnte, war ihm sauer aufgestossen. Um zu verhindern, vom
Dunstkreis der Minoritdt, der er an sich nahestand, aufgesogen zu werden, be-
schloss er, eine Gegenrede zu formulieren. Zu diesem Zweck schickte er Georg
Ulber am Nachmittag in den Quirinal zu Greith, um dessen Rede schriftlich zu
erhalten. Schmid kam jedoch nicht mehr zu Wort, weil die Generaldebatte am 3.
Juni abgebrochen wurde.”

Weitere Stimmen zur Rede betonten wie schon am 4. Januar die laute Sprech-
weise und Erregung des Bischofs von St.Gallen: «Msgr. Greith schreit [...] wie
ein Schwerhoriger», notierte der franzosische Theologe Victorin Galabert ins
Tagebuch, und Bischof James Chadwick von Hexham bemerkte in einem Brief
nach England, «dass er durch das Sprechen einen falschen Zahn verlor. Er muss-
te thn vom Boden aufheben und wieder einsetzen, bevor er weiterfahren konn-
te.»’® Ungnidig urteilte erneut Arrigoni von Lucca: Greith von St.Gallen habe
sich schreiend wie ein Besessener gegen die Infallibilitit verbreitet und sei
schliesslich dazu gekommen, dass man, wenn Petrus anldsslich seines Marty-
riums nicht enthauptet worden sei, schauen miisse, dass er nicht jetzt enthauptet
werde.”” Viel positiver, ja geradezu rithrend urteilte dagegen Tizzani: «Der Vor-
trag des mutigen Bischofs machte grossen Eindruck. Er begann mit leiser Stim-
me und endete mit einer Stentorstimme. Es gab solche, die weinten, als sie die-
sem ehrwiirdigen Prilaten zuhorten, der mit Herz und Geist sprach.»®

Erwiderung an de Preux und Einsatz fiir eine mildere Formel, 1. Juli 1870

«Mit andern zusammen beehre ich mich, zum Kapitel IV des Schemas einen Ande-
rungsvorschlag im Sinn der bekannten Antoninusformel oder dhnlich zu machen. Ich
werde diesen kurz darstellen und zudem, wie eine solche Anderung um das Heil der
Kirch nachdriicklich zu empfehlen ist, und ebenso auch, wie sie mit Riicksicht aut die
katholische Wahrheit zu rechtfertigen ist.»

> Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 220-225; Kohn, Beobachter des Vatikanum I (wie
Anm. 10), 24-25, 331-332. Die Einsetzung einer Spezialkommission zur Uberbriickung der
Gegensitze wurde von Vertretern beider Seiten mehrmals erhoben. Hasler, Pius IX., Band 1
(wie Anm. 49), 78.

** Kohn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 42-45, 322-324.

** August Bernhard Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde: Macht und Ohnmacht eines Dog-

__ mas, Miinchen 1979, 171.

" «Monsignor Greith Vescovo di S.Gallo strillando come un energumeno si diffonde contro
I'Infallibilita; e arriva a dire che se S.Pietro non fu decapitato, si veda di non farlo decapitare

_adesso.» Maccarrone, Arrigoni, Band 2 (wie Anm. 41), §9.

¥ Pasztor, Diario Tizzoni, Band 2 (wie Anm. 38), 347.



426 Cornel Dora

So begann Greiths dritte Rede am Konzil.”® Noch einmal setzte er sich, fast ver-
zweifelt, gegen die Definition der personlichen Unfehlbarkeit des Papstes zur
Wehr. Dabei nahm er Bezug auf mehrere Voten der Majoritit.

Zunichst Ausserte er sich zu de Preux’ Rede vom 24. Mai.”’ Die von diesem
geschilderten Zustidnde trifen flirs Wallis zu, seien jedoch keineswegs auf den
restlichen, grosseren Teil der Schweiz zu iibertragen, wo die Dinge v6llig anders
lagen. Dort konne nichts die Feinde der Kirche so erregen, wie die Definition der
pépstlichen Infallibilitat. Er erinnerte an den fiir die katholische Sache desastro-
sen Sonderbundskrieg von 1847, fiir den die Jesuitenberufung nach Luzern den
Vorwand gegeben hatte. Ahnlich werde der Bund von vielen Seiten zu Mass-
nahmen gegen die katholische Kirche und den Heiligen Stuhl angestachelt, unter
dem Vorwand, dass Freiheit und Recht gegen den Papst und das Konzil vertei-
digt werden miissten. Zur Untermalung flihrte er weitere jiingere Konflikte an,
denjenigen ums Dibdzesanseminar in Solothurn und die Pfarrwahlen im Kanton
Aargau”' sowie die Tatsache, dass in einer St.Galler Gemeinde — gemeint war
Walenstadt — soeben fast einstimmig der Peterspfennig, die Maiandachten und
die Volksmissionen verboten worden seien.®

Zwar sehe er ein, dass all diese Bedenken die Definition der Unfehlbarkeit
nicht mehr verhindern kénnten, aber sie sollten doch mindestens Anlass sein, sie
so milde wie nur moglich zu fassen. Dabei sei das Wesentliche zu bewahren, je-
doch alles wegzulassen, was niemandem niitze, den Geist der Schwachen aber
verletzen kénne. Denn die Kirche habe ihre Mission nicht in den Wolken des
Himmels, sondern in den Niederungen dieser Erde. Es sei auf die Zeitumstinde
Riicksicht zu nehmen und mit Bedacht vorzugehen. Als Vorbilder fithrte Greith
die Sorgfalt des heiligen Cyrills zur Beilegung von Differenzen nach dem Konzil
von Ephesus sowie die Bemiithungen um Einigkeit auf den Konzilien von Lyon,
Florenz und Trient an. Heute sei Eintracht umso mehr gefragt, da anders als
damals die weltlichen Michte nicht mehr fiir die Kirche eintreten wiirden, so
etwa aktuell in Polen und Spanien und in vielen anderen Lindern, wo Staat und
Kirche getrennt seien.”’ Dadurch werde die Kirche, die einst die Lenkerin der
Gesellschaft gewesen sei, aus vielen Lebensbereichen, von der Familie iiber die
Wissenschaft bis zu den Regierungen selber ausgeschlossen. Es sei besser, die

* Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 997-1002; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 328-
333.

Schatz, Vaticanum [, Band 3 (wie Anm. 1), 42.

Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 211-217.

Der entsprechende Beschluss stammt von April oder Mai 1870 und hatte eine Intervention
Greiths an den Katholischen Administrationsrat zur Folge. Briefentwurf Greiths an den Ka-
tholischen Administrationsrat, Rom, 27. Mai 1870, Konzilsakten Greiths, Bischofliches
Archiv St.Gallen, B2.b,6,1, 411-413. In der Literatur wird der Beginn des Konflikts filsch-
licherweise erst fir ab 1871 angenommen: Lukas Gloor, Der St.Galler «Kulturkampf»
1873/74: Voraussetzungen, Ausbruch und Verlauf (bis Juni 1874). Lizentiatsarbeit phil. I.
Basel, 1975, 26-27; [Hermann Nigg], 125 Jahre katholische Kirchgemeinde Walenstadt,
0.0. 1962, 20.

Das Schicksal der Polen interessierte Greith im Februar und er befiirwortete eine Kundge-
bung der Bischofe. Acton an Déllinger, Rom, 8.2.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel,
Band 2 (wie Anm. 13), 142.

60
61
62

63



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 427

Bande zur Gesellschaft wieder neu zu kntipfen, statt sie abzuschneiden, die Ka-
tastrophe zu vermeiden statt sie zu erzeugen, die erbitterten Gemiiter der Men-
schen zu besinftigen, statt sie zu erregen.”

«Deshalb ist fiir die Definition eine gemilderte Formel auszuwihlen, welche
mit der gottlichen Ordnung ilibereinstimmt. Dabei soll auf irgendeine Weise das
Vorrecht der Unfehlbarkeit des hochsten Lehrers der Kirche auch mit den tib-
rigen Gliedern des Korpers verbunden werden.» Dadurch werde den Feinden der
Ansatz entzogen, gegen die Kirche loszustiirmen und die katholische Wahrheit
wiirde als Siegerin hervorgehen. Unter erneutem Hinweis auf die Antoninus-For-
mel meinte Greith, dass er «lieber mit diesem Platon irren als mit andern eine un-
gewisse Wahrheit teilen» wolle. Dabei gehe es nicht um die Unfehlbarkeit an
sich, sondern um deren Modalitit. Niemand konne von der Machtfiille, die
Christus Petrus iibertragen habe, noch von den Fundamenten der Kirche Petri her
die absolute, vom Rest getrennte und personliche Unfehlbarkeit des Papstes be-
weisen. Neben dem Papst bildeten auch die Bischofe als Nachfolger der Apostel
das Fundament der Kirche. Christus habe allen Aposteln ohne Ausnahme den
heiligen Geist verheissen. Der «archimedische Punkt» der Frage sei, dass das
Haupt Petri nicht vom iibrigen Korper getrennt werde.

Greiths Unzufriedenheit mit der Behandlung der Minoritit wird im folgenden
Abschnitt fiihlbar, der von protestierenden «oh, oh, oh»-Rufen der Infallibilisten
begleitet wurde.®”® Mit grossem Hochmut sei erklart worden, dass schon seit den
Aposteln und in den ersten Jahrhunderten immer und {berall der Glaube herrsch-
te, dass sich der romische Pontifex in Glaubensfragen nicht irren kénne. Fiir
diese Behauptung seien Argumente versprochen, aber nicht geliefert worden.*

Bevor Greith zum Schluss kam, nahm er noch Bezug zu Aussagen, welche die
wichtigsten irischen Vertreter, der Kardinalerzbischof von Dublin, Paul Cullen,
und der Erzbischof von Cashel, Patrick Leahy, gemacht hatten. Cullen hatte am
19. Mai eine der lingsten Reden des ganzen Konzils gehalten und dabei gegen
Hefeles Honoriusschrift polemisiert.” In einer weiteren Rede am 18. Juni hatte
er zudem den Fall von Papst Vigilius aufgegriffen, neben Honorius das zweite
Beispiel eines Papstes, dessen autoritativen Aussagen in Glaubenssachen nicht
iiber alle Zweifel erhaben waren.®® Zu den spiteren Kritikern von Vigilius gehor-
te auch Columban der Jiingere, mit dessen Gruppe der heilige Gallus in die
Schweiz gekommen war. Cullen hatte die Urteilsfahigkeit Columbans in dieser
Frage angezweifelt, da dieser als Eremit gelebt habe. Ganz im Gegenteil habe er
in anderen Ausserungen die Unfehlbarkeit des Papstes vertreten.”” Gemiss Cul-
len und Leahy hatten die Iren von frithester Zeit an an die Unfehlbarkeit ge-

M_ Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 36-37, 46.

®* Pasztor, Diario Tizzani (wie Anm. 39), Band 2, 545.

“f Ubersetzung dieser Stelle bei Hasler, Pius IX., Band 1 (wie Anm. 49), 219.

®" Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 112-125. Kohn, Beobachter des Vatikanum I (wie
Anm. 10), 326-327; Pasztor, Diario Tizzani, Band 2 (wie Anm. 39), 353-355. Demnach soll
die Rede zweicinviertel Stunden gedauert haben.

o8 Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 751-759, vor allem 757-759.

* Hasler, Pius [X. (wie Anm. 49), 232-233, 268-269.



428 Cornel Dora

glaubt. Als Zeugen diente unter anderem der heilige Patrick und dessen unge-
sicherte Aussage: «Wenn in Irland Fragen zum Glauben auftauchen, sind sie
dem Heiligen Stuhl in Rom zu unterbreiten.»”° Diese Behauptung war schon vor
Greith durch Erzbischof John Purcell von Cincinnati und Bischof Augustin
Vérot von Savannah heftig kritisiert worden.

Greith fuihlte sich durch Cullen wohl direkt herausgefordert, weil er sich in
einer 1867 erschienenen Geschichte der altirischen Kirche selber vertieft mit der
irischen Kirchengeschichte befasst hatte.”' Beziiglich des Satzes von Patrick wies
er darauf hin, dass dieser gerade nicht die personliche papstliche Unfehlbarkeit
meine, sondern im Gegenteil betone, dass die romische Kirche ein Forum des
Glaubens sei. Weiter kritisierte er — unter Murmeln und demonstrativen Unge-
dulds-Zeichen des Plenums — Cullens Ausfithrungen zu Columban und Vigi-
lius.”* Columban sei kein weltfremder Eremit, sondern in Fragen der Lehre auf
der Hohe der Zeit und so bestens in der Lage gewesen, iiber Vigilius zu urteilen.
«Vigilius hat nicht gut fiir die Kirche gesorgt und tiber den von den Viitern erhal-
tenen Glauben nicht gut gewacht.»

Greiths Kritik an Cullen setzte sich in gewisser Weise bis in seine Antrige
fort. Der irische Kardinal war namlich bei der Redaktion des entscheidenden
Texts in Kapitel IV massgeblich beteiligt.”” Greith, der selber mehrere formulae
concordantiae entworfen hatte, schlug eine abgemilderte Fassung vor:

«Mit Zustimmung dieses heiligen Konzils lehren und erkliren wir, dass der rémische
Papst, dem in der Person des heiligen Petrus von unserem Herrn Jesus Christus selber
unter anderem gesagt wurde: «Ich bete fiir dich, dass dein Glaube nicht nachlasse, und
du sollst ebenso deine Briider stiarken», mit der helfenden géttlichen Kraft das Amt des
héchsten Lehrers aller Christen verwaltet, und dass er durch seine apostolische Auto-
ritét festlegt, was in Sachen des Glaubens und der Sitte von allen entweder im Glauben
zu halten oder als dem Glauben entgegengesetzt zuriickzuweisen ist. Ebenso sind Er-
lasse und Rechtsspriiche von jedem Christen in voller Glaubenspflicht zu empfangen
und zu halten, sobald sie bekannt werden. Sodann verwerfen wir die Ansicht derje-
nigen, die behaupten, dass die Lehre falsch sei, die festhélt und lehrt, dass der romi-
sche Papst als oberstes Haupt ewig und untrennbar mit der gottlichen Lehrgewalt der
Kirche verbunden ist, nicht irren kann, wenn er ex cathedra in Sachen des Glaubens
und der Sitte spricht.»

Erginzend dazu wiinschte er, dass der Papst die Rolle der Bischife im Zu-
sammenhang mit der Verurteilung von Irrtiimern und Verkiindigungen ex cathe-
dra kldren solle:

70 ; 5 . 3 . ;
«S1 quae quaestiones in hac insula oriantur, ad sedem apostolicam referantur.» Leahys Rede

vom 21. Mai 1870 in Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 163—170, hier 164. Gegen
diese These dusserten sich neben Greith auch Bischof Augustin Vérot von Savannah und
Erzbischof John Baptist Purcell von Cincinnati.

Karl Johann Greith, Geschichte der altirischen Kirche und ihrer Verbindung mit Rom, Gal-
lien und Alemannien (von 430-630) als Einleitung in: Die Geschichte des Stifts St.Gallen,
Freiburg i.Br. 1867.

“ Pasztor, Diario Tizzani (wie Anm. 39), Band 2, 545; dhnlich auch Abt Heinrich Schmid, vgl.
Ko6hn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 377, Anm. 893; ausserdem Hasler, Pius
IX. (wie Anm. 49), 232-233.

Schatz, Vaticanum [, Band 3 (wie Anm. 1), 116, 133-135.

71

73



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 429

«Dass der heilige Vater geruhe, in Form einer der Definition anzufiigenden apostoli-
schen Bulle, den Ablauf und die Art der Mitwirkung der Bischofe festzuhalten, die in
Bezug auf die Verurteilung von Irrtiimern und auf Verkiindigungen ex cathedra jeweils
einzuhalten sind, beispielsweise:

a) In Fillen, in denen Urteile gegen entstandene Irrtiimer zu sprechen sind, soll vor-
gingig mindestens der Rat der Bischofe jener Gegenden eingeholt werden, in de-
nen die neuen Irrtiimer aufgetaucht oder herangewachsen sind.

b) Bei Verkiindigungen und ebenso bei Entscheidungen iiber Lehren zu Glaube und
Sitte, die ex cathedra an die Gesamtkirche gerichtet sind, sollen die Bischdfe der
Kirchen angehort werden, oder es soll von ithnen vorgingig ein Bekenntnis dazu
eingeholt werden, damit ihr Gehorsam bereits feststeht.»

Keiner von Greiths Vorschldgen setzte sich durch. Die endgiiltige Textfassung
trug schliesslich eindeutig die Handschrift der Majoritit:

«Mit Zustimmung des heiligen Konzils lehren und entscheiden wir, dass es ein von
Gott geoffenbartes Dogma ist: Wenn der Romische Bischof «ex cathedra» spricht, das
heisst, wenn er in Ausiibung seines Amtes als Hirte und Lehrer aller Christen kraft
seiner hochsten Apostolischen Autoritit entscheidet, dass eine Glaubens- oder Sitten-
lehre von der gesamten Kirche festzuhalten ist, dann besitzt er mittels des thm im
seligen Petrus verheissenen gottlichen Beistands jene Unfehlbarkeit, mit der der gott-
liche Erloser seine Kirche bei der Definition der Glaubens- oder Sittenlehre ausge-
stattet sehen wollte; und daher sind solche Definitionen des Romischen Bischofs aus
sich, nicht aber aufgrund der Zustimmung der Kirche unabénderlich.»

Diese Formulierung die Aussage noch zu und hielt dariiber hinaus
ausdriicklich fest, dass die Zustimmung der Kirche, also der Bischofe, nicht n6-
tig sei. Der klidrende Zusatz liber die praktische Anwendung des Dogmas, den
Greith wiinschte, unterblieb.

Der Bischof von St.Gallen sprach an diesem Tag als Letzter, war vom anhal-
tend heissen Klima geschwicht und wohl auch durch den Verlauf des Konzils
frustriert.”* Der Konflikt zwischen Minoritit und Majoritit war bereits so zuge-
spitzt, dass keine Bereitschaft mehr bestand zuzuhéren und sich aufeinander ein-
zulassen.”” Tizzani bezeugt: «Die Viter der Majoritit hatten entweder Signale
der Langeweile und Ermiidung gegeben, wihrenddem sie dem Bischof von
St.Gallen zuhorten, oder die Aula verlassen, um ihn nicht zu héren.»’® Ganz dhn-
lich erneut das Zeugnis Georg Ulbers:

«In der heutigen Kongregation sprach unter andern auch Bischof Greith von St.Gallen.
Er hat wieder furchtbar geschrien und Vieles non ad rem vorgebracht. Weil schon 5
Patres vor thm gesprochen hatten und seine Rede lang dauerte, desertirten viele Patres.
Bischof Greith hat durch seine Vortrdge in der Aula von seinem Rufe unter den Bi-
schofen viel eingebiisst, was man sehr bedauern muss. In dem heutigen Vortrage hat er
zwar noch den Standpunkt der Inopportunitit festgehalten, in zweiter Linie aber ver-
langt, dass die Vorlage modificirt werde, ohne jedoch einen Modificationsvorschlag

"™ Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 124-125.

” Die Diskussion zu Kapitel IV von Pastor acternus wurde denn auch am 4. Juli durch kollekti-
ven Redeverzicht beendet. Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 128.

’® Pasztor, Diario Tizzani, Band 2 (wie Anm. 39), 545. Gemiiss dem Zeugnis von Abt Heinrich
Schmid hatten sich bis zum Schluss der Rede zwei Drittel der Viter aus der Aula entfernt.
Kohn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 377, Anm. 893.



430 Cornel Dora

einzubringen. Der Mann hat Zeit, Rom zu verlassen; denn er sieht sehr krankhaft aus.

Er se1 auch wirklich entschlossen, nidchstens zu verreisen, habe dazu bereits die Er-
s 97

laubnis.»

Die Aussage Ulbers, Greith habe keinen Modifikationsvorschlag eingebracht,
trifft nicht zu — er ist in der Ausgabe von Mansi enthalten. Hingegen belegt die
Aussage die Tatsache, dass Ulbers Informant, Abt Heinrich Schmid von Einsie-
deln, angesichts der anstrengenden Sitzungen wie manch anderer Konzilsvater
gelegentlich den Uberblick verlor.™

Greiths Haltung im schweizerischen Kontext

Obwohl da und dort eine Differenzierung angebracht ist — etwa beim Abt von
Einsiedeln, vielleicht auch ber Weihbischof Willi von Chur — votierten an der
entscheidenden ersten Schlussabstimmung vom 13. Juli alle Schweizer Bischofe
ausser dem bereits abgereisten Greith fiir die Definition der papstlichen Un-
fehlbarkeit.”” Mit Gaspard Mermillod gehérte einer von ihnen gar zur Kern-
gruppe der eifrigsten Infallibilisten.®™ Er hatte seine Haltung am 2. Juli 1870 in
einer kurzen und deshalb brillanten Rede auf den Punkt gebracht, die im provo-
kativen Ausspruch «Hora est definitionis, et non discussionis» gegipfelt hatte.”
Allerdings gab es selbst beim feurigen Infallibilisten Mermillod Zwischentone.
Jedenfalls dusserte er sich in einer Stellungnahme an den Papst gegen eine von
den Bischofen véllig abgeloste pipstliche Unfehlbarkeit.”” Neben Mermillod en-
gagierten sich auch Joseph de Preux von Sitten (Rede vom 24. Mai)** und Eu-
géne Lachat von Basel in der Diskussion (Rede vom 30. Mai)* fiir die Defini-
tion. Marilleys Unterschrift findet sich auf einer Petition der Majoritiit.*

"7 Kohn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 376-377.
8 Als Konzilstheologe Schmids war Ulber selber nicht zu den Konzilssitzungen zugelassen.
” Zur Abstimmung vom 13. Juli: Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 147-152. Ge-
miss einem Brief Actons an Déllinger von Anfang Februar 1870 haben der Abt von Ein-
siedeln, Weihbischof Willi von Chur und selbst Lachat zeitweise geschwankt oder sich nicht
klar festgelegt. Alle drei haben jedoch letztlich mit Plazet gestimmt, Lachat auch eine Rede
fiir die Infallibilitit gehalten. Acton an Ddéllinger, Rom, 1./2.2.1870, in: Ddéllinger-Acton
Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 128-129. Die Aussage Hans von Greyerz’ im Hand-
buch der Schweizer Geschichte von 1977, wonach auch die Bischéfe von Chur und Freiburg
zu den Inopportunisten gehorten, trifft nicht zu. Handbuch der Schweizer Geschichte, Band
2, Ziirich 1977, 1067.
Hefele zihlte Mermillod in einem Brief an Fessler zur «Briill-Clique, die sich stets um die
Rednertribiine gelagert hatte». Hefele an Fessler, Rottenburg, 28.7.1871, in: Walter Brand-
miiller, Briefe um das 1. Vaticanum: Aus der Korrespondenz des Konzilssekretirs Bischof
Fessler von St.Polten 1869-1872, Paderborn 2005, 137.
Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 1012; Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1),
127.
%2 Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 1186-1188; Schatz, Vaticanum [, Band 3 (wie

Anm. 1), 121-122.

Mansi, Collectio, Band 52 (wie Anm. 2), 22
§4 Mansi, Collectio, Band 50 (wie Anm. 2), 50
5 Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 227.

80

81

83



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 431

Aus dem Konzilstagebuch des Einsiedler Konzilstheologen Georg Ulber be-
kommt man den Eindruck, dass der Bischof von St.Gallen von seinen schweize-
rischen Amtsbriidern fiir seine feste Haltung irgendwie bewundert, gleichzeitig
aber auch bedauert und mit einer gewissen Distanz behandelt wurde. Am
meisten deckten sich Greiths Ansichten unter den Schweizern wohl mit den-
jenigen Propst Anton Tanners von Pruntrut, der als Konzilstheologe Lachats bis
um den 7. Februar in Rom weilte, die Infallibilitdt ebenfalls ablehnte und ver-
suchte, die Schweizer Bischéfe in seinem Sinn zu beeinflussen.*® Eine eher ge-
méssigte Position vertrat zudem Abt Heinrich Schmid vom Kloster Einsiedeln.
Zwar stimmte auch er schliesslich mit der Majoritidt, zeigte aber doch ein
gewisses Verstindnis flir Greiths Position und schlug in einem Redeentwurf vor,
nur zu dogmatisieren, was schon jetzt gelte und insbesondere das Haupt der
Kirche nicht vom Kérper zu trennen.*’

Bei einem Stimmenverhéltnis von fiinf zu eins mégen die Schweizer Bischofe
insgesamt einen Querschnitt des gesamten Bischofskollegiums darstellen. Ande-
rerseits bildete dieses Votum die Haltung der katholischen Elite in der Schweiz
keineswegs ab. Diese verfolgte den Fortgang der Debatte besorgt.™ Von einer
ganzen Reihe der wichtigsten konservativen Politiker im Kanton St.Gallen ist
bekannt, dass sie das neue Dogma zum Teil offen ablehnten. Dazu gehorten die
Regierungsrite Johann Josef Keel und Johannes Ziind, Grossrat Gebhard Lutz
sowie Administrationsratsprasident Leonhard Gmiir — ganz zu schweigen von
den liberalen Katholiken vom Schlag eines Matthias Hungerbiihler oder des spa-
teren Rapperswiler Christkatholikenfiihrers Ferdinand Curti. In anderen Kan-
tonen sah es dhnlich aus.*

Dass Greith auf viel Sympathie in einflussreichen katholischen Laienkreisen
zdhlen durfte, bezeugt die Ergebenheitsadresse, welche im Februar 1870 vom
Sankt-Galler Regierungs- und Nationalrat Johann Ziind und dem friiheren Thur-
gauer Nationalrat Augustin Ramsperger (seit 1869 in Luzern) als Erstunter-
zeichnern lanciert wurde. Darin gaben sie ihrer Freude iiber Greiths oppositionel-
le Haltung Ausdruck. Sie sahen thren Wert insbesondere auch mit Blick auf libe-
ral eingestellte Katholiken, welche feststellen konnten, dass ein Bischof aus dem
eigenen Land ihre Bedenken teilte und versuchte, verantwortungsbewusst das
auf politischem Gebiet zu erwartende Unheil von der katholischen Kirche in der
Schweiz abzuwenden. Greiths Stellung wire durch die Adresse vor allem inner-
kirchlich und im schweizerischen Bischofskollegium erschwert worden. Nuntius
Agnozzi schrieb an Bischof Lachat, sie wire eine Beleidigung der Mehrheit der

% Acton hielt grosse Stiicke auf Tanner, dem er neben Darboy, Hefele und Strossmayer «das
beste Urteil in den Concilssachen» attestierte. Acton an Dollinger, Rom, 8.2.1870, in:
Déllinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm. 13), 143.

*7 K6hn, Beobachter des Vatikanum | (wie Anm. 10), 43-49.

* «Heute las Greith Briefe aus der Schweiz den Deutschen Bischéfen vor, wo man sich sehr
beklagt, dass die Lage der Katholiken und der Katholischen Lehre ganz unhaltbar gemacht
werden soll». Acton an Déllinger, Rom, 26.1.1870, in: D6llinger-Acton Briewechsel, Band 2
(wie Anm. 13), 114-115.

* Dora, Egger (wie Anm. 7), 154-156.



432 Cornel Dora

Schweizer Bischofe. Letztlich erreichte wohl der Bischof von Basel im direkten
Gesprich, dass Greith ithr mit der Erkldrung entgegentrat, dass er sie nicht
annehmen werde.”

Greith war in Rom in der deutsch-osterreichischen Minoritdtsgruppe aufgeho-
ben und sozial integriert. Er tduschte sich nicht dariiber hinweg, dass er im
schweizerischen Episkopat isoliert war. Seine Amtsbriider hétten ihn «in Rom
fast nicht mehr kennen» wollen, schrieb er nach dem Konzil an Joseph Fessler.”*
Und mit einer gewissen Bitterkeit bat er Acton nach seiner Rede vom 17. Mai,
seine Einstellung bekannt zu machen, denn diese «werde in der Schweiz helfen
wo sonst alle Bischofe Waffen fiir die Radikalen schmieden».”” Die Tatsache,
dass die iibrigen Schweizer Bischofe aile Warnungen und Argumente ihres
kirchenpolitisch versiertesten Kollegen in den Wind schlugen, vermittelt den
Eindruck einer gewissen Naivitat und Unterwiirfigkeit gegeniiber der pépstlichen
Autoritdt, wenn nicht gar von Verantwortungslosigkeit gegeniiber ihren eigenen
kirchlichen Institutionen in der Schweiz.

Heimkehr und Epilog

Das Vatikanum I markiert den Eintritt Greiths in die letzte Lebensphase. Er war
inzwischen 63 Jahre alt, und die Schwerhorigkeit beeintrichtigte seine Vitalitit
zunehmend. Die abnehmende Fahigkeit zu horen und zu kommunizieren war fiir
einen musikalischen und redegewandten Menschen wie thn wohl besonders
schlimm. Seine Beweglichkeit im Gesprich wurde dadurch wesentlich einge-
schrinkt und er bekam einen Hang zur Starrsinnigkeit. «Greith sey so taub, [...]
dass man Miihe habe ihn von seinen Ideen wegzubringen», sagte sein Freund
Hefele Anfang Februar zu Acton, und einen Monat spiter klagte er «sehr iiber

" Text der Adresse Ziind/Ramsperger: «Die Unterzeichneten, — Wenige zwar, aber der Uber-
einstimmung mit einer sehr grossen Zahl unserer Konfessionsgenossen versichert, — kdénnen
es sich nicht versagen, ihre Freude dariiber auszusprechen, dass bei der wichtigsten Frage,
welche die Kirchenversammlung beschéftigt (betreffend die Unfehlbarkeit des Papstes), der
schweizerische Episkopat gerade durch lhren allverehrten Namen in der Reihe derjenigen
erleuchteten Viter vertreten ist, welche — gewissen, ohne Zweifel gutgemeinten, aber in
ihren Folgen verhdngnisvollen Bestrebungen gegeniiber — mit Freimuth und Festigkeit dem
alten Glauben Zeugnis geben, und, indem sie die Freiheit des Gewissens Tausender von
aufrichtigen Katholiken wahren, zugleich eine schwere Krisis fiir die innere Einheit der ka-
tholischen Kirche, sowie fiir die dussere Stellung derselben nordwirts der Alpen abzu-
wenden bemiiht sind.» (Bischéfliches Archiv St.Gallen, B 2.b,4 V Nr. 374). Dazu Gran-
derath, Geschichte des Vatikanischen Konzils, Band 2 (wie Anm. 15), 663-665; Dora, Egger
(wie Anm. 7), 155-156, Anm. 27; Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 228; Schatz,
Vaticanum I, Band 2 (wie Anm. 1), 246; Hasler, Pius IX., Band | (wie Anm. 49), 102;
Johannes Oesch, Dr. Carl Johann Greith: Bischof von St.Gallen, St.Gallen 1909, 133134,
Alexander Baumgartner, Erinnerungen an Dr. Karl Johann Greith, Bischof von St.Gallen,
Freiburg 1.Br. 1884, 98-99; Thomas Holenstein, Erinnerungen an Nationalrat Dr. G. Lutz,
Luzern 1910, 20-21.

Greith an Fessler, St.Gallen, 3.4.1871, in: Brandmiiller, Briefe um das [. Vaticanum (wie
Anm. 79), 112.

Acton an Ddéllinger, Rom, 20.5.1870, in: Dollinger-Acton Briefwechsel, Band 2 (wie Anm.
13), 362.

91

92



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 433

seine zunehmende Taubheit und Unbehiilflichkeit».” Die grosse Hitze, welche
seit dem 17. Mai eingesetzt hatte, machte ihm zu schaffen.”*Dass Greiths Wohl-
befinden in Rom zu wiinschen lbrig liess, bezeugt auf fast rithrende Weise auch
sein Gesuch um Erlaubnis zur vorzeitigen Abreise vom Konzil, welches er an
Ostern (17. April) 1870 stellte. Neben der Gesundheit fiihrte er die sich zu-
spitzende Lage der Kirche zu Hause als Grund an. Nach seiner eigenhidndigen
Abschrift in seinen Konzilsakten lautet der Text wie folgt:”

s
Q) Aoveresifs s (e hissi
- 1 S e b,

-»‘,;“L‘;_ S S " _____ e ‘ “d fir ll,» oo
i g 4 Greiths eigenhindige Abschrift
e ot o A i s BT seines Gesuchs um vorzeitige
e Abreise vom Konzil, Rom, 17.
‘ April 1870 (Ostern). Bischofli-
s L ches Archiv St. Gallen, B2.b,

- 6.1, 423.

” Acton an Déllinger, Rom, 8.2.1870 und 2.3.1870, in: Déllinger-Acton Briefwechsel, Band 2

~ (wie Anm. 13), 143, 189,

(_M Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 124.

* Greith an die Deputation fiir Entschuldigungen, Rom, Ostern (17.4.) 1870, Konzilsakten
Greiths, Bischofliches Archiv St.Gallen, B2.b,6,1, 423-424.



434 Cornel Dora

«An die ehrwiirdige Deputation fiir Entschuldigungen

Verehrte Viiter

Schon seit dem Monat Oktober’® des vergangenen Jahres 1869 in dieser segenspen-
denden Stadt weilend, zwingen mich dringende Umstinde der Gesundheit und der
Zeit, moglichst bald in meine Heimat zuriickzukehren.

. Demnichst ins 64. Altersjahr vorriickend leide ich schon lange an schweren Hai-
morrhoiden, sodass ich angesichts der nahenden grossen Sommerhitze, welche im lau-
fenden Monat Juni in Rom einzusetzen pflegt, das Risiko schwerer Erkrankung ein-
gehe, wenn ich nicht die reinere Luft der Schweizer Berge einatmen kann. So ist es
mir vor zwei Jahren anlédsslich der Jahrhundertfeier des Festes des Mirtyrers Petrus ge-
schehen, als ich wegen der grossen Hitze, die wir Nordldander uns nicht gewohnt sind,
in Rom lebensgefahrlich erkrankt bin. Deshalb hat mir mein Hausarzt schon vor
meiner Abreise geraten, Rom zu verlassen, bevor die grosse Sommerhitze beginnt, um
meine Gesundheit zu schiitzen.

2. Aber es gibt noch weitere Griinde, weshalb meine Riickkehr nach Hause dringend
ist. Denn wie ich schon langer vorausgesehen habe wird meine Dijzese von grosser
Unruhe bedréingt, die anlédsslich der bekannten Frage, die in diesem Vatikanischen
Konzil demnichst zu behandeln ist, entstanden ist. Zudem trachten schlaue Anstifter
nach einer neuen Bundesverfassung, um die kirchlichen Angelegenheiten und Rechte,
die Kloster und die kirchlichen Giiter sowie die katholischen Schulen tibel zurichten zu
konnen. Deshalb verlangen der Dekan und die Domherren der sanktgallischen Kathe-
dralkirche dringend meine Riickkehr, damit wir gemeinsam fiir das Wohl der Kirche
einstehen kénnen.

Vertrauensvoll ersuche ich, verehrte Viter, dass ich in Rom bleiben und am Vatika-
nischen Konzil teilnehmen kann, bis die dringende Notwendigkeit zur Abreise ein-
trifft. Die Erlaubnis zur Abreise erbitte ich in diesem Fall fiir sofort, damit ich fir
meine Gesundheit und meine heimische Didzese angemessen entscheiden kann. wird
voraussichltich im kommenden Juni sein.

Ich freue mich, im heiligen Opfer zu verbleiben, [hr im Herrn Untergebener

Carl Johann Greith, Bischof von St.Gallen

Rom, im Quirinalspalast, am Ostertag 1870»

Am 19. Mai genehmigte Konzilssekretir Joseph Fessler die Abreise Greiths im
Juni, wobei er freilich nur die gesundheitlichen Griinde anfiihrte.”” Zwei oder
dre1 Tage nach seiner ersten Rede gegen die Unfehlbarkeit hatte Greith also die
Erlaubnis in der Tasche, zwei Tage nach seiner letzten, am 3. Juli 1870, brach er
dann auf in die Heimat. Er reiste mit dem amerikanischen Gesinnungsgenossen
Erzbischof John Purcell von Cincinnati iiber den Gotthard und dann allein weiter
nach Schwyz, um sich etwas auszuruhen.”® Am 14. Juli erreichte er St.Gallen. Es
war der Tag der Emser Depesche, die den Deutsch-Franzdsischen Krieg ausloste.

Waren nun die gesundheitliche Verfassung, die Verhéltnisse zu Hause oder
doch die aussichtslose Situation der Minoritit der Hauptgrund fiir Greiths Ab-
reise? Abt Schmid von Einsiedeln machte dazu in einem Brief vom 7. Juli die
folgende Bemerkung: «Bischof Greith ist aus vorgeblichem Unwohlsein schon

” Die Aussage stimmt nicht ganz, Greith war am 25. Oktober von St.Gallen aufgebrochen,

_ aber erst am 5. oder 6. November in Rom eingetroffen. 4.

" Fessler an Greith, Vatikan, 19.5.1 870, Konzilsakten Greiths, Bischofliches Archiv St.Gallen,
B2.b,6,1, 425.

* Hasler, Pius IX., Band 2, 404; Kéhn, Beobachter des Vatikanum I (wie Anm. 10), 380. Anm.
900.



Bischof Greith auf dem Vatikanum [ 435

verreist, in Wahrheit soll es ihm am nétigen Muthe fehlen, sich im entsprechen-
den Augenblick pro oder contra auszusprechen.»” Diese etwas gehissige Aus-
sage trifft die Sache wohl nicht ganz. Einerseits hatte es Greith in Rom an Mut
nicht fehlen lassen, andrerseits waren die Griinde fiir die Abreise, die er nannte,
durchaus ernst zu nehmen. Er war tatsdchlich gesundheitlich angeschlagen, die
Absetzbewegung in der Kirchgemeinde Walenstadt erfiillte ihn mit Sorge, vor
allem aber war der Prozess der Bundesrevision neu angelaufen, nachdem der
Bundesrat am 17. Juni seine Botschaft dazu vorgelegt hatte. Greith hat wohl die
vorzeitige Abreise von Anfang an geplant und dann so lange zugewartet, bis er
noch einmal in der Aula sprechen konnte. Dafiir spricht auch der Umstand, dass
er sein Gesuch schon im April eingereicht und seinen Weggang auf Juni in Aus-
sicht gestellt hatte.

Spitestens Ende Juni zeichnete sich ab, dass die Sache fiir die Minoritit verlo-
ren war. Durch die vorzeitige Abreise vom Konzil konnten es deren Anhédnger
vermeiden, offen gegen die Konstitution stimmen zu miissen. Dieser Weg erwies
sich schliesslich als der angemessenste und wurde am Vorabend der Schlussab-
stimmung praktisch geschlossen gewihlt. Greith ging voran, veranlasst durch
seine Gesundheit und die sich zuspitzende Situation in der Schweiz, und ent-
tauscht iiber den Verlauf des Konzils.'”

Die Erklarung der Unfehlbarkeit im Juli 1870 16ste in Deutschland und der
Schweiz den sogenannten Kulturkampf aus. Mit etwas Verspidtung erreichte er
1873 auch den Kanton St.Gallen. Mehr oder weniger traf das ein, was Greith
vorausgesagt hatte. Und ironischerweise war er es, der als literarisch und
politisch versiertester der Schweizer Bischofe einmal mehr die Kastanien fiir
seine Amtsbriider aus dem Feuer holen musste. So verfasste er ein Schreiben der
Bischofe an die Diozesanangehorigen, in welchem er das neue Dogma in Anleh-
nung an einen entsprechenden Brief der deutschen Bischofe an deren Klerus
erklarte.'”' Dabei versuchte er geschickt, die Sache zu entdramatisieren.'” Nach
Peter Stadler hitte damals eine bessere Denkschrift «kaum und von niemandem
geschrieben werden konnen».'”” Die franzosische Fassung fand auch in den
Minorititskreisen Frankreichs einige Beachtung.'™ Weniger zufriedenstellend
war dagegen die Wirkung einer ebenfalls von Greith fiir dic Bischofe verfasste
Denkschrift an die Bundesversammlung, der die Diskussion um die Bundesrevi-
sion positiv beeinflussen sollte. Der Text verfehlte sein Ziel. Im Gegensatz zum
Hirtenbrief zur Unfehlbarkeitslehre war der Ton zu grundsétzlich und das kir-

? Kohn, Beobachter des Vatikanum 1 (wie Anm. 10), 380, Anm. 900.

L Hasler, Pius IX., Band 2, 402.

"' Dazu Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 250.

e Vgl. dazu auch Greith an Fessler, St.Gallen, 3.4.1871, in: Brandmiiller, Briefe um das I. Va-

ticanum (wie Anm. 79), 111-112.

= [Karl Johann Greith], Die Lehre von dem Unfehlbaren Lehramte des romischen Papstes und
thr wahrer Sinn: Ein belehrendes Wort der schweizerischen Bischofe an ithre Didzesanen,
Einsiedeln 1871; Stadler, Kulturkampf (wie Anm. 13), 234-235; Schatz, Vaticanum I, Band
3 (wie Anm. 1), 258; Schatz, Kirchenbild (wie Anm. 1), 249; Hasler, Pius IX., Band 2, 423~
424, 435, 459,

'" Schatz, Vaticanum I, Band 3 (wie Anm. 1), 294-295.



436 Cornel Dora

chenpolitische Klima war bereits zu stark vergiftet. Eine Diskussion im Sinn der
Bischofe war nicht mehr mdoglich und ihre Argumentation goss eher noch
weiteres Ol ins Feuer.'”

Gegeniiber dem Bischof von St.Pélten und Konzilssekretar des Vatikanum 1,
Joseph Fessler, zihlte Greith in einem Brief vom 3. April 1871 das seither in der
Schweiz Geschehene auf, das weitgehend den Befiirchtungen entsprach, die er in
der Konzilsaula gedussert hatte: Fiir die nidchste Bundesrevision lagen kirchen-
feindliche Antrage vor: die Aufthebung der Nuntiatur, die Schaffung eines von
Rom getrennten nationalen Erzbistums, das durch eine (christ)katholische theo-
logische Fakultit ergdnzt werden sollte, das Verbot von Klostern und religidsen
Genossenschaften in der ganzen Schweiz, die Einfiihrung der Zivilehe. Die Di6-
zesanstinde von Basel hatten das Priesterseminar in Solothurn inzwischen voll-
standig aufgehoben, der Kanton Aargau das Chorherrenstift Rheinfelden aufge-
16st (in dessen Kirche dann 1876 Eduard Herzog als erster christkatholischer
Bischof der Schweiz geweiht wurde) und die Kiindigung des Bistumsvertrags
mit Rom ins Visier genommen, was die Auflosung des Bistums Basel bedeuten
wiirde.'”

Greith zog unter anderem das folgende Fazit, das noch heute nachdenklich
stimmt:

«Wie besser wire es gewesen, man hitte im Konzil sich vorerst mit den grossen
sozialen Fragen beschiftigt, um den diirstenden Fluren der Kirche erfrischenden Thau
zu bringen, als eine Frage zum Entscheide zu bringen, die unter dem gldubigen Volke
weder den katholischen Glauben noch die Frommigkeit und Sittlichkeit direkt mehrt,
dagegen Zahllose mit Unmuth erfiillt und die Feinde zum Kampfe auf Leben und Tod
herausruft.»'"’

«Es gab solche, die weinten.» Bischof Greith auf dem Vatikanum [

Bischof Greith von St.Gallen lehnte auf dem Ersten Vatikanischen Konzil 1869/70 als
einziges Mitglied des schweizerischen Episkopats die Dogmatisierung der pipstlichen
Unfehlbarkeit ab. Er zdhlte zur deutsch-ésterreichischen Minoritdtsgruppe und stand mit
seiner Einstellung in der Ndhe Kettelers, mit dem er auch den Wunsch teilte, dass das
Konzil die soziale Frage behandeln sollte. Greith gehorte zu den aktiveren Konzilsteil-
nehmern und hielt drei Reden in der Generalkongregation, mehr als die anderen Schwei-
zer Bischofe, von denen sonst einzig Mermillod auffiel. Im Unterschied zu diesem lehnte
er die Dogmatisierung der pépstlichen Unfehlbarkeit ab, weil sich diese seiner Meinung
nach nicht aus der Tradition herleiten lasse, das Lehramt gemeinsam von Bischoéfen und
Papst — und nicht von letzerem allein — gebildet werde und die kirchenpolitische Situation
in der Schweiz durch einen solchen Schritt nachhaltig erschwert wiirde. Ausserlich fiel
der bereits alternde Bischof durch seine laute und eindringliche Sprechweise auf, eine
Folge seiner Schwerhorigkeit. Vor allem seine zweite Rede machte Eindruck, und soll gar
einige Konzilsviter zu Trinen geriihrt haben. Greith war Ausloser der ersten Unterschrif-

103 [Karl Johann Greith], Die Lage der katholischen Kirche und das 6ffentliche Recht in der
Schweiz: Denkschrift der Schweizerischen Bischéfe an die hohe Bundesversammlung bei
Anlass der Revision der Schweizerischen Bundesverfassung, St.Gallen 1871. Stadler, Kul-
turkampf (wie Anm. 13), 242-245.

1% Greith an Fessler, St.Gallen, 3.4.1871, 111-112.

"7 Greith an Fessler, St.Gallen, 3.4.1871, 112.



Bischof Greith auf dem Vatikanum I 437

tensammlung der Minoritédt im Januar 1870. Er war offen fiir einen Kompromiss mit den
Infallibilisten, indem er sich zuerst fiir das Schema Spalding und dann als Erster in der
Konzilsaula fiir die Antoninusformel engagierte. Seine Haltung entsprach der Meinung
der katholisch-politischen Elite in der Heimat, isolierte ihn jedoch gegeniiber den iibrigen
Schweizer Bischofen. Greith verliess das Konzil am 3. Juli 1870, zwei Wochen vor der
entscheidenden Abstimmung vom 18. Juli. Nach dem Konzil setzte er sich fiir die Wah-
rung des Ausgleichs mit den politischen Kriften ein, konnte aber schliesslich den Kultur-
kampf nicht verhindern.

«ll y en avait qui pleuraient.» L évéque Greith lors de Vatican |

Lors du concile Vatican [ (1869/70), I'évéque Greith de Saint-Gall était le seul membre de
I’épiscopat suisse a refuser le dogmatisation de I’infaillibilité pontificale. 11 faisait partie
du groupe minoritaire germano-autrichien et par sa position était proche de Kettelers, avec
qui il partageait le voeux que le concile traite la question sociale. Greith participa au
concile de fagon active et fit trois discours a la Congrégation générale, c’est-a-dire plus
que les autres évéques suisses, desquels seul Mermillod se fit remarquer. Contrairement a
ce dernier, Greith refusait la dogmatisation de ’infaillibilité pontificale, car il estimait que
celle-ci n’était pas en continuité avec la tradition, que |'autorité €tait formée a la fois par
les évéques et le pape, et non par lui seul, et qu’une telle prise de position compliquerait
pour longtemps la situation politico-ecclésiastique suisse. Apparemment, I’évéque déja
vieillissant se faisait remarquer en parlant fort et de maniere insistante, ce qui était di a
ses problémes d’audition. C’est surtout son deuxiéme discours qui fut impressionnant et
qui aurait méme tiré des larmes a quelques peéres du concile. Greith déclencha la premiere
pétition de la minorité en janvier 1870. Il était ouvert a un compromis avec les infailli-
bilistes, en s’engageant d’abord pour le schéma Spalding et ensuite pour la formule d’An-
tonin, qu’il était le premier a défendre dans I’aula conciliaire. Sa position correspondait a
celle de I'élite catholique-politique de sa région d’origine, mais I’isolait tout de méme des
autres évéques suisses. Greith quitta le concile le 3 juillet 1870, deux semaines avant la
votation décisive du 18 juilllet. Apres cela, il s’engagea pour le maintien de 1’équilibre
avec les forces politiques, mais ne put finalement éviter le «Kulturkampf».

«There were some who cried.» Bishop Greith at the First Vatican Council

Bishop Greith of St.Gallen was the only Swiss episcopal representative at the First Va-
tican Council 1869/70 to vote against the adoption of the principle of Papal Infallibility.
He belonged to a German/Austrian minority grouping and his position was close to that of
Ketteler. The two shared a wish to have the Council deal with poverty and social con-
ditions. Greith was one of the more active participants and spoke on three occasions to the
general congregation, which was more than the other Swiss bishops, of whom Mermillod
was the only one to make an impression, although he was in the opposing camp. He
rejected Papal Infallibility because he could find no support for this within the traditions
of the Church, and held that the teaching office of the Church was formed jointly by the
bishops and the Pope, and not by the Pope alone. Furthermore, the political position
within the Swiss Church would be made permanently more difficult by the adoption of
this principle. The Bishop was a striking figure: he had grown older and spoke with a loud
and penetrating voice, which was due to his hearing difficulties. It was his second speech
which made the greatest impression; it is said to have moved some of the council repre-
sentatives to tears. In January 1870 Greith instigated the first petition bearing signatures
of the minority supporters. He showed himself ready to compromise with the proponents
of infallibility, supporting both the Spalding plan and then the Antoninus formula, the first
person in the Council to do so. His position reflected the views of the Catholic and politi-
cal elite at home, but it isolated him from the other Swiss bishops. Greith departed from
the Council on 3rd July 1870, two weeks before the decisive vote on the 18th of the
month. In the aftermath of the Council he fought to preserve the balance of power
between Church and political forces, but he was not able to prevent the Kulturkampf.



438 Cornel Dora

Schliisselworter — Mots clés — Keywords

Karl Johann Greith, 1. Vatikanisches Konzil — Vatican 1 — First Vatican Council, Pépst-
liche Unfehlbarkeit — infallibilité pontificale — Papal Infallibility, Papsttum — papauté —
papacy, Papst Pius IX. — pape Pie IX. — Pope Pius IX., Bistum St.Gallen — évéché de
Saint-Gall - diocese of St. Gallen

Cornel Dora, Dr. phil., Kantonsbibliothekar in St.Gallen



	"Es gab solche, die weinten" : Bischof Greith auf dem Vatikanum I

