
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Das Blutwunder von Frauenthal 1708 : Glaube, Aberglaube und
Inquisition am Vorabend des zweiten Villmergerkrieges

Autor: Jorio, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Blutwunder von Frauenthal 1708.
Glaube, Aberglaube und Inquisition
am Vorabend des zweiten Villmergerkrieges*

Marco Jorio

Wunderliches trug sich im zugerischen Zisterzienserinnenkloster Frauenthal1 zu,
seit die 36jährige Jungfer Euphemia Schweizerin aus dem aargauischen Brem-

garten im Februar 1706 beim Spiritual des Frauenklosters, P. Marianus Bucher,
eingezogen war. Im Beichtigerhaus erschienen die Seelen Verstorbener, Kerzen

begannen - wie von Zauberhand angezündet - zu brennen und erloschen wieder.
Die Menschen der Umgebung pilgerten zum Beichtigerhaus, um Rat und Trost

zu finden. Sie wollten von Euphemia vor allem über das Los ihrer lieben
Verstorbenen im Jenseits Auskunft erhalten. Ohne Geld zu verlangen, gab sie bereitwillig

Auskunft, die übrigens in der Regel tröstlich ausfiel: Die meisten toten

Zugerinnen und Zuger waren schon im Himmel oder verweilten noch im
Fegfeuer und benötigten daher tatkräftige religiöse Unterstützung durch die Lebenden,

um die ewige Seligkeit zu erlangen. Beruhigend für die Hinterbliebenen

war, dass niemand in der Hölle schmoren musste.
Der Spiritual oder Beichtiger, der Zisterzienserpater Marianus Bucher, stammte

aus dem Kloster Wettingen, denn der Abt von Wettingen war der Vaterabt

von Frauenthal. Bucher war überzeugt, eine heiligmässige Frau bei sich zu
beherbergen und dokumentierte peinlich genau die frommen Übungen, das strenge
Fasten und die «Mirabilia» der Euphemia. Die kluge und tatkräftige Äbtissin
Maria Verena Mattmann3 und der Konvent waren anfänglich von der Besonderheit

der Frau überzeugt. Unheimlich wurde die Sache aber, als auf unerklärbare

Der Artikel beruht weitgehend auf den Untersuchungsakten, die im Vatikanischen Archiv
liegen (wie Anm. 9). Es wird daher verzichtet, jeweils auf diese Quelle zu verweisen. Nur
wo andere Quellen benutzt wurden, werden sie besonders vermerkt.
Zu Würdenträgem und Institutionen der katholischen Schweiz siehe das monumentale
Nachschlagewerk Helvetia Sacra, Bern/Basel, 1972-2007 (=HS). Zum Kloster Frauenthal: HS
111/3, 709-727; vor allem auch: Eugen Gruber, Geschichte von Frauenthal, Zug 1966.

Zu P. Marian Bucher: Dominicus Willi, Album Wettingense. Verzeichnis der Mitglieder des

exempten und konsistorialen Cistercienser-Stiftes Wettingen: Mehrerau - Limburg 1904,
121-122.
Zu Äbtissin Mattmann: HS HI/3, 723/724.

SZRKG. 101 (2007), 313-322



314 Marco Jorio

Weise Kelche durch die Luft flogen und im Zimmer der Euphemia auftauchten
und als Hostien rund um die Klosterkirche verstreut herumlagen. Einige
Klosterfrauen begannen, sich von Euphemia zu distanzieren, andere Klosterfrauen

hielten weiterhin zur «wundertätigen» Frau. Dem Zuger Rat wurde das Treiben

schliesslich zu bunt und da weder der zuständige Bischof von Konstanz,
Johann Franz Schenk von Stauffenberg4, noch der zuständige Abt von Wettingen,
Franz Baumgartner5, auf die Vorstellungen der Zuger reagierten, setzten die Zuger

die Äbtissin so unter Druck, dass sie die umstrittene Frau im Frühjahr 1708

nach Bremgarten heimschickte. Ruhe kehrte aber damit nicht ein.

Als Pater Bucher in der Morgenmesse des 19. September 1708 die Hostie zur
Wandlung erhob, war diese blutrot. Den verdutzten Messbesuchern, darunter
einigen Klosterfrauen im Nonnenchor und rund 20 Laien, erklärte der Beichtiger,
dass ihm eine Stimme eine Botschaft eingeflüstert habe. Eine Woche später, am
26. September, wiederholte sich das gleiche Spektakel in der Wallfahrtskapelle
im aargauischen Jonental und am 2. Oktober in der Klosterkirche Wettingen.
Und immer war Pater Marianus der Zelebrant.

Die Vorfälle im Frauenthal verbreiteten sich wie ein Lauffeuer. Dem Zuger
Rat war die Angelegenheit peinlich. Er war seit Jahren mit dem hochbrisanten

Toggenburger Handel6 beschäftigt: Bürgerkrieg drohte; im Frühjahr 1708 konnte

er noch einmal knapp abgewendet werden. Zürich hatte bereits die Grenzen
besetzt und begonnen, in Sichtweite des Klosters Frauenthal Schanzen aufzuwerfen.

Ammann Beat Jakob Zurlauben7 (1660-1717) bat wenige Tage nach dem

«Wunder», am 28. September, den Nuntius in Luzern - und nicht den Konstanzer

Diözesanbischof, der sich mit Hinweis auf die Zuständigkeit des exemten
Klosters Wettingen des Falles nicht annehmen wollte -, diese Angelegenheit
aufzuklären. Vincenzo Biechi8 aus Siena, seit fünf Jahren Nuntius in Luzern, packte
energisch zu. Ihm, wie auch dem Zuger Rat und dem Zuger Klerus, war von
Anfang an klar, dass es sich hier um Betrug handeln musste. Daher wollte der Nuntius

unter allen Umständen verhindern, dass in dieser heiklen konfessionspolitischen

Lage die Katholiken zum Gespött der reformierten Zürcher würden, an
deren Grenzen sich ja die «Wunder» abspielten, und so die katholische Sache
Schaden nehmen könnte. Biechi sandte noch gleichentags seinen Apostolischen

Zum Konstanzer Fürstbischof Johann Franz Schenk von Stauffenberg: HS 1/2. 435-442.
Zum Wettinger Abt Franz Baumgartner: HS Hl/3, 480/481.
Zum Kloster Wettingen: HS HI/3, 425-501 sowie Heinrich Meng (Hrsg.). 750 Jahre Kloster
Wettingen 1227-1977. Baden 1977.
Zum Toggenburger Handel bzw. 2. Villmerger Krieg: Martin Merki. Unnihige Untertanen:
die Rebellion der Luzerner Bauern im Zweiten Villmergerkrieg (1712). Luzern-Stuttgart
1995; Robert-Peter Eyer. Villmerger Kriege 1656/1712. Au 2005. Ältere Literatur: Handbuch

der Schweizer Geschichte. Band 2. Zürich 1977. 694—700.

Zu Beat Jakob Zurlauben: Peter Floppe. Der Rat der Stadt Zug im 18. Jahrhundert in seiner
personellen Zusammensetzung und sozialen Struktur, in: Tugium. 1 1 (1995), 129.

Zu Vincenzo Biechi: Dizionario Biografico degli Italiani. Rom 1968. Bd. 10. 353-355; HS
1/1, 50. Zur Nuntiatur: Urban Fink. Die Luzerner Nuntiatur 1586-1873. Zur Behördengeschichte

und Quellenkunde der päpstlichen Diplomatie in der Schweiz. Luzern.Stuttgart
1997.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 315

Notar, Walter Ludwig Kappelcr, mit Gefolge aus, um die Angelegenheit vor Ort
zu untersuchen. In einer eigentlichen Überfallaktion durchsuchten sie schon in
der folgenden Nacht das Beichtigerhaus in Frauenthal und fanden dort, versteckt
im Kleiderschrank des bereits nach Wettingen abberufenen Pater Marianus, die

eigentlich aus dem Kanton Zug verbannte Euphemia. Sie wurde, wie wenige Tage

später Pater Marianus in Wettingen, von den Gesandten des Nuntius verhaftet
und nach Luzern in den Turm geführt.

Während vier Monaten verhörte der unerbittliche Kappeier die Beteiligten:
Äbtissin und Nonnen in Frauenthal, Zeugen. Laien, Priester und die beiden

Hauptpersonen. Die Verhöre mit Pater Marianus und Euphemia Schweizer fanden

in der Luzerner Nuntiatur und im Luzerner Gefängnis statt. Schliesslich wurde

die unkooperative Euphemia am IL und 12. Dezember 1708 in Anwesenheit
und auf Anweisung des Nuntius gefoltert. Pater Marianus entging der Folter, da

er es nur schon nach der Androhung der Folter vorzog, mit den Untersuchungsrichtern

zusammenzuarbeiten.
Die Akten der Untersuchung liegen heute in einem dicken Konvolut im

Vatikanischen Archiv'. Die Verhöre wurden fast alle auf deutsch geführt, aber auf
italienisch protokolliert. Die wichtigsten Ergebnisse lassen sich kurz zusammenfassen:

Wie erwartet entpuppte sich die ganze Geschichte als Schwindel, wobei
Euphemia die treibende Kraft war und der Beichtiger ihr blind ergeben war, da er
in ihr eine von Gott erwählte Person sah. Sie hatte Pater Marianus angestiftet -
auf Befehl der Jungfrau Maria, wie die beiden Angeklagten übereinstimmend
behaupteten -, mit ihrem Menstruationsblut eine Hostie zu färben und das
Blutwunder zu inszenieren. Als Motiv gab sie an, dass sie als Heilige verehrt werden
und im Jonental mit der Bluthostie einen Wallfahrtsort eröffnen wollte.
Geltungssucht warf ihr dann der Nuntius in der Anklageschrift vor.

Am 18. März 1709 wurden die Untersuchungen fürs erste ohne Urteil
abgeschlossen. Ende 1709 verliess Biechi die Schweiz, da er zum Nuntius in
Lissabon ernannt worden war. Die beiden Angeschuldigten blieben in der Nuntiatur
inhaftiert. Erst der neue Nuntius, Giacomo Caracciolo10, nahm im Juni 1710 den

Fall wieder auf, da sich unter den katholischen Orten wegen der beiden
Häftlinge, die seit fast zwei Jahren ohne Prozess in der Nuntiatur gefangen sassen,
Unruhe verbreitete. Er setzte neue Verhöre an und sandte bereits wenige Wochen

später die Unterlagen an das Hl. Offizium in Rom. Dieses befahl umgehend, die
beiden vor das Gericht des Hl. Offiziums, also vor die Inquisition, nach Como zu
überführen. Im Oktober 1710 wurden die beiden getrennt und ohne Wissen des

Luzemer Rates nach Como geführt. Pater Marianus wurde zu lebenslänglicher
Haft verurteilt und starb 1720 in Como.

Archivio Segreto Vaticano. Archivio della Nunziatura Apostolica in Lucerna. Fascicolo 276
(Processi su falsi miracoli). Ferner: Segretaria di Stato. Svizzera, Nr. 102 (1708), u. a. Nun-
tiaturberichte vom 3.11.,24.11.1708:21.6.. 19.7.. 2.8.. 10.10.. 21.11.. 6.12.1710.
Zu Giacomo Caracciolo: Dizionario Biografico degli Italiani, Rom 1976, Bd. 19, 369-370;
HS 1/1,50.



316 Marco Jorio

Das umfangreiche Archivmaterial zu diesen roman- und filmreifen
Ereignissen kann auf zahlreiche Fragestellungen hin untersucht werden. Wie in anderen

Kriminalfällen vermitteln auch hier die Akten einen erkenntnisreichen
Einblick in das Leben und die Werte einer Gesellschaft und betreffen ganz verschiedene

Felder der Geschichtsschreibung:
Geschlechtergeschichte: Die Verhöre der Nonnen und anderer Frauen sind
sehr ergiebig für das Leben innerhalb und ausserhalb der Klostermauern.
Beeindruckend sind etwa die Aussagen der Subpriorin Clara Ludovica Mechtil-
dis Bircher", die mit etwas Melancholie über das Schicksal einer Frau
berichtet, die seit ihrer Kindheit in einem abgelegenen geschlossenen Kloster
leben musste und abgesehen vom Beichtiger und gelegentlich ihrem Vater
und ihren Brüdern nie Männer zu sehen bekam. Anschaulich kommen auch
das Bildungsgefälle und die unterschiedliche soziale Stellung innerhalb des

Konvents zum Ausdruck oder auch die Rolle der beeindruckenden Äbtissin,
die als starke Persönlichkeit trotz ihrer gegenüber dem Wettinger Vaterabt
kirchenrechtlich schwachen Position den Konvent zusammen- und aus den

Kriegswirren 1712 heraushalten konnte.
Kommunikations- und Verkehrsgeschichte: Da jedes Detail peinlich genau
protokolliert wurde, kann der Informationsfluss und die physische Mobilität
der beteiligten Personen rekonstruiert werden. Die Ereignisse spielten sich

primär im Dreieck Luzern-Wettingen-Frauenthal (max. Distanz 50 km
Luftlinie) sowie sekundär zwischen Luzern und Rom ab. Es fällt auf, wie rasch
sich Informationen und Personen zwischen den Brennpunkten des Geschehens

bewegten. Wenn am Morgen eine Meldung von Frauenthal nach
Wettingen abging, stand bereits am Nachmittag ein Wettinger Mönch in Frauenthal.

Sexualgeschichte: Euphemia Schweizer erzählte ungefragt und ausführlich
von ihrem Sexualleben, das religiös geprägte, sexualpathologische Züge
aufwies. Interessanterweise kümmerten sich die (männlichen) Untersuchungsrichter

kaum um die pikanten Geschichten, und sie spielten bei der
Verurteilung auch keine Rolle. Im Vordergrund stand das Verbrechen an der
Hostie.
Institutionengeschichte: Der Kriminalfall zeigt exemplarisch, wie die kirchlichen

Institutionen, vor allem die geistliche Gerichtsbarkeit, funktionierten,
desgleichen das Zusammenspiel und die Reibungsflächen zwischen Kirche
und Staat, die im vorliegenden Fall in einen offenen Konflikt um
Jurisdiktionsrechte mündeten. Es kommen aber auch innerkirchliche Differenzen und

Spannungen zum Vorschein, so etwa zwischen dem Konstanzer Diözesan-
bischof und dem Nuntius in Luzern, der in der katholischen Schweiz quasi
bischöfliche Funktionen wahrnahm oder zwischen dem Weltklerus (Nuntiatur,

zugerische und aargauische Pfarrerschaft) und dem Ordensklerus
(Zisterzienserorden, Abt von Wettingen).

Verhör vom 11.7.1709.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 317

Im Folgenden sollen zwei Aspekte etwas genauer betrachtet werden: Glaube und

Aberglaube sowie das Verhältnis von Kirche und Staat.

Die ersten Jahre des 18. Jahrhunderts scheinen eine religiös erregte Zeit gewesen

zu sein. Zweifellos spielte dabei die angespannte konfessionspolitische Lage
im Zusammenhang mit dem Toggenburger Handel eine Rolle: Die Protokolle
des Zuger Rats und die Korrespondenzen aller Beteiligten jedenfalls bringen die
lähmende Angst vor dem konfessionellen Bürgerkrieg zum Ausdruck -
schliesslich ist man im Kanton Zug an der Front. Exemplarisch für diese religiöse

Erhitzung ist die grosse Mission vom August 170512. Vermutlich von der
Nuntiatur organisiert, tauchte der in Italien berühmte Volksmissionar und

Jesuitenpater Fulvio Fontana13 (1648-1723) mit Gefolge in der Innerschweiz auf. Der
Zuger Rat bat ihn, auch nach Zug zu kommen. Wie Staatsgäste empfangen,
predigten die Patres während einer Woche im Kanton Zug und verlangten Umkehr,
Bekennung der Sünden, Reue, Versöhnung. Die Erregung wuchs von Tag zu
Tag. Schliesslich strömten mehrere zehntausend Menschen aus dem Kanton und
den benachbarten katholischen Gebieten an verschiedenen Orten zusammen, um
sich die italienischen, auf deutsch übersetzten «scharpffen Busspredigen»
anzuhören. Auch Euphemia Schweizer war unter ihnen und machte bei dieser
Gelegenheit ihre erste Bekanntschaft mit dem Kloster Frauenthal. Immer mehr Ueu-
te kamen barfuss und in härenen Gewändern, schleppten schwere Kreuze mit,
und gegen Ende der Woche setzte nach dem Vorbild des Hauptpredigers Fontana,

der sich während seiner Predigten geisselte, eine eigentliche Flagellations-
welle ein. Der Zuger Arzt und Chronist jener Tage, Oswald Kolin14 (1648-
1736), stellte in seinem Bericht über die Volksmission einen direkten Bezug zur
Toggenburger Krise her.

Aus den Predigten, die ins Deutsche übersetzt und gedruckt wurden, tritt uns
eine Theologie der Sünde, der Schuld und des Leidens entgegen. Die Menschen
sind schlecht, ihnen droht ewige Verdammnis, wenn sie nicht schleunigst
umkehren. Von der Frohbotschaft des Jesus von Nazareth ist kaum die Rede. Auch
von barocker Sinnesfreude ist nichts zu merken. Diese Leidenstheologie scheint
auch in den Untersuchungsakten zum Frauenthaler Blutwunder auf, etwa wenn
P. Marianus nach der Wandlung der blutigen Hostie den Messebesuchern die
Botschaft, die er angeblich gehört hat, mitteilt: «Schau, wie ich von den
Menschen behandelt werde. Mit ihren Sünden geissein sie mich täglich und bedecken
mich mit Wunden. Ich habe das zugelassen zum Wohl des Sünders, aber das [die
Hostie, M.J.] wird die Quelle sein, von wo der Sünder Gnade und Barmherzigkeit

erlangen kann. Ich will daher, dass diese heiligste Hostie aufbewahrt, verehrt

" Zur Mission von 1705: Conrad Bossard, Die grosse Mission in Zug 1705. Beschreibung von
Oswald Kolin, in: Der Geschichtsfreund, 10 (1854), 139-156. Zum Glaubensleben im Kannton

Zug: Fritz Dommann, Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform der Seelsorge
und des religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert, Stans 1966.

"' Zu Fulvio Fontana: Dizionario Biografico degli Italiani, Rom 1997, Bd. 48, 661-663.
Zu Oswald Kolin: biografische Einleitung von Conrad Bossard (wie Anm. 12), 139.



318 Marco Jorio

und angebetet werde an jenem Ort [Jonental, M.J.], den ich schon vor langer Zeit
gezeigt und auserwählt habe für meine treue Braut [Euphemia, M.J.], damit man
dort unermessliche Gnaden erhält».

Das Leben ist Schmerz und Leiden; Christus tritt uns als der blutüberströmte
Leidensmann entgegen. Wir leben im «Jammertal». Erlösung und Freuden sind
für das Jenseits reserviert. Daher ist es so wichtig zu wissen, wo die Verstorbenen

nun weilen und wie man ihnen helfen kann. Wer diesen Kontakt mit dem
Jenseits herstellen kann, hat hohes soziales Ansehen. Diese Rolle strebte Euphemia

nach eigenen Worten an. Es fällt auf, dass das Jenseitige, das Transzendentale,

nicht unerreichbar weit weg, sondern im Diesseitigen allgegenwärtig ist.

Der Teufel ist mitten unter uns, zum Teil in Gestalt jetzt lebender Menschen.
Auch die Seelen der Verstorbenen kommen zu uns: Sie sind in Raum und Zeit
anwesend und stellen eine physische Realität dar. So schildert Euphemia bildhaft,

wie die Seelen einiger ihr bekannter Personen in einem bestimmten Raum
während einer bestimmten Zeit ihr Unwesen treiben und sich auch mit der
materiellen Welt verbinden: Sie öffnen das Buffet des Beichtvaters, nehmen Gläser
und trinken Schnaps, Zuger Kirsch, wie in den Akten präzise vermerkt wird.
Aber auch Gott und seine Heiligen sind mitten unter uns: Gott in der Hostie -
daher auch der frevelhafte Umgang mit dem Altarsakrament und die grosse Aufregung

um die Schändung. Die Heiligen treten in Allerweltsfünktionen auf: In den

Verhören schildern die beiden Angeklagten die Heiligen als Träger von Informationen,

von Gegenständen - zum Beispiel von Kelchen, ja sogar als Transporteure

von Personen (die Muttergottes soll Euphemia nach eigenen Aussagen
nach Einsiedeln getragen haben). Mit magischen Praktiken und Gebeten konnte

man die guten und bösen Vertreter der jenseitigen Welt für sich gewinnen oder
sie bannen. Das nahm - für uns - groteske Formen an, wenn zum Beispiel in
Bremgarten ein Kapuzinerpater anordnete, dass eine Hebamme mit einer geweihten

Schere die Schamhaare der Euphemia abschneiden solle, da dort der Teufel
sitze und die Jungfer sexuell belästige - bei dieser Rasur wurde die Frau prompt
verletzt und hatte eine lange, schmerzhafte Genesungszeit zu erleiden.

Die Vertreter der offiziellen Kirche haben solche bei den Laien und zum Teil
im niedrigen Klerus weit verbreitete, theologisch unorthodoxe Ansichten und
Praktiken zwar geduldet, sich aber gleichzeitig von ihnen distanziert. So machte
sich der gebildete und adlige Nuntius über den Aberglauben des gemeinen Volkes

lustig. Eine Differenzierung der Glaubensansichten zeigte sich auch innerhalb

des Konvents. Während die Äbtissin und die theologisch gebildete Füh-

rungsgruppe nach anfänglichem Zögern die diversen «Miracula» trotz massivem
Druck des Spirituals nicht mehr glauben wollten, hielten einige Nonnen bis
zuletzt zu Euphemia und glaubten ihr die Lügengeschichten von der Erscheinung
der Heiligen Jungfrau, den Lufttransporten der Hostien und Kelche und dem
absoluten Fasten der Euphemia. Auf die Frage des Untersuchungsrichters Kappeier,

ob sie denn glaube, dass ein Engel der «Schwizerin» - wie sie in den Quellen
genannt wird - täglich die Kommunion bringe, antwortete die 39-jährige
Schwester Martha Hildebrand, eine Analphabetin, mit entwaffnender Naivität,
bei Gott sei alles möglich.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 319

Mit der Färbung der Hostie wurde nun aber eine Grenze überschritten. Die
kirchlichen und die weltlichen Behörden beurteilten dieses Sakrileg als schweres

Verbrechen, ja als eines der schwersten Verbrechen, das ein Mensch überhaupt
begehen konnte. Man hatte sich an Gott selber vergriffen. Die Untersuchung
konzentrierte sich ausschliesslich auf die Schändung der Hostie. Unorthodoxe
Glaubensansichten oder die bereits erwähnten Sexualgeschichten der Euphemia
und des Spirituals, aber auch die Hexenproblematik, welche die Schwizerin
ungefragt ins Spiel brachte, interessierten die kirchlichen Richter nicht. Das «aller-

heiligste Altarsakrament» war der oberste Wert, den es durch die Kirche und den

katholischen Staat zu verteidigen galt, alles andere war Nebensache.

Der Frauenthaler Kriminalfall wirft aber auch ein Licht auf die Jurisdiktionsverhältnisse

und das Verhältnis von Kirche und Staat. Der erste Konflikt um die

juristische Zuständigkeit in diesem Kriminalfall entbrannte innerkirchlich 5. Der
Abt von Wettingen protestierte nach der Überfallaktion in Frauenthal und der

Verhaftung von P. Marianus postwendend gegen das Vorgehen des Nuntius
Biechi. Kirchenrechtlich korrekt hielt der Abt fest, dass der Spiritual ihm unterstehe

und er bzw. der Zisterzienserorden und nicht der päpstliche Gesandte für
die Untersuchung und die Aburteilung von verbrecherischen Mönchen zuständig
sei. Mit Rückendeckung des Hl. Offiziums in Rom setzte sich der Nuntius aber

durch. Dieser warf dem Abt vor. untätig und nachlässig («omnino negligens»)
und für die Eskalation des Falles verantwortlich gewesen zu sein. Zudem berief
er sich auf einen kirchenpolitischen Notstand, indem er mit der angespannten
konfessionellen Situation in der Schweiz argumentierte.

Heikler war der Konflikt des Nuntius mit den katholischen Orten. Zwar waren
die katholischen Obrigkeiten von Zug und Luzern gewillt, ihren Beitrag zur
Aufklärung des Falles und zur Bestrafung der Täter zu leisten. Zug entledigte sich
seiner Verantwortung elegant, indem es den Fall einfach in die Hände des Nuntius

legte und nur die Kosten für das Verfahren übernahm. Der Schwarze Peter

lag nun bei Luzern16, wo der Nuntius die beiden Delinquenten im städtischen

Turm einsperren Hess und auf die Infrastruktur der Stadt Luzem zurückgreifen
musste. Obwohl die Geschichte Luzem eigentlich nichts angehe, wie der Luzerner

Rat bemerkte, bot er Hand dazu, da die katholische Religion auf schändliche
Weise «vernachtheiliget» worden sei. Luzem stellte aber Bedingungen für die

Art und Weise der Prozessführung: Der Geistliche sollte von Geistlichen geprüft
werden, nicht aber von der römischen Inquisition, um kein Präjudiz zu schaffen.

Die Inquisition gab es in Italien unter der Verantwortung einer Kardinalskongregation

(Sanctum Officium / Heiliges Offizium) immer noch; sie war aber seit
dem 17. Jahrhundert in erster Linie für die Kirchenzucht zuständig und hatte nur
wenig gemein mit dem vor allem im 19. Jahrhundert von der antiklerikalen
Publizistik geprägten Zerrbild einer blutrünstigen Organisation. In der katholischen

" Archivio Segreto Vaticano, Segreteria di Stato Svizzera, Nr. 102. Bericht des Nuntius vom
3.11.1708.

6 Zur Rolle Luzerns s. Philipp Anton Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik
Luzern. Bd. 4. Luzem 1858. 654 (Anm. 2).



320 Marco Jorio

Schweiz gab es zu jener Zeit keine Inquisitionsbehörde. Luzem verlangte femer,
dass weltliche Zeugen in Anwesenheit weltlicher Behörden aussagen sollten, und

weltliche Angeklagte, namentlich Euphemia Schweizer, nur durch weltliche
Behörden in Anwesenheit von kirchlichen Vertretern verhört werden durften. Nuntius

Biechi versprach einer Luzemer Ratsdelegation, die römische Inquisition
nicht beizuziehen, erklärte aber, dass Euphemia als Bedienstete des Klosters
Frauenthal eine geistliche Person sei und daher unter die geistliche Gerichtsbarkeit

falle. Luzem widersprach heftig und verlangte, dass der Kanton Zug den

Prozess gegen die Frau führe, da das Beichtigerhaus in Frauenthal kein kirchlicher

Immunitätsbezirk und eine Laien-Angestellte einer geistlichen Institution
keine geistliche Person sei. Biechi kümmerte sich um diese Einwände nicht und

führte die Untersuchung gegen Euphemia persönlich.
Als dann im Oktober 1710 der neue Nuntius Caracciolo die beiden Angeklagten

heimlich aus der Luzemer Nuntiatur doch nach Como vor das Gericht des

Sanctum Officium überführen Hess, protestierten die katholischen Orte anlässlich
ihrer Tagsatzung vom 26. bis 29. November 1710 in Luzem sofort lautstark und

sprachen im Fall der Laiin Euphemia von Entführung Sie verlangten die

unverzügliche Rückführung der Frau und erklärten die Beschlagnahmung ihres

Vermögens in Bremgarten durch den Nuntius für rechtswidrig. Caracciolo
behauptete, nichts von den Zusagen seines Vorgängers zu wissen, bekräftigte aber

das frühere Versprechen des Hl. Stuhles, dass in der katholischen Eidgenossenschaft

die römische Inquisition nicht eingeführt werde. Wie der Fall ausging, ist
noch unklar. Sicher ist, dass Pater Marianus 1720 in Como starb, wohl als Häftling

in einem Gefängnis des Heiligen Offiziums. Was mit Euphemia Schweizer

geschah, ist (noch) nicht bekannt.
Das Blutwunder von Frauenthal steht in einer langen Reihe von ähnlichen

Blutwundern. Der Kriminalfall sagt einiges aus über die Werte und die

Stimmungslage um 1708: Er zeigt die katholische Schweiz am Rande des konfessionellen

Bürgerkrieges in einer Situation, die ähnlich den Jahren und Monaten vor
dem Sonderbundskrieg von 1847 zu einer kollektiven religiösen Erregung führte.

Gepaart mit individueller Geltungssucht, unorthodoxen Glaubenspraktiken und

einer tief verinnerlichten Leidenstheologie bildete die explosive konfessionspolitische

Lage den Nährboden für den religiösen Betrug von 1708. Die kirchlichen
und weltlichen Behörden, die den teilweise abergläubischen Vorstellungen und

Glaubenspraktiken im Volk tolerant gegenüber standen, handelten rasch und

energisch, als die Grenze zum Sakrileg überschritten war. Neben der Sorge um
die Religion war aber auch die Konkurrenz- und Konfliktsituation mit den
benachbarten Reformierten ein Motiv für das harte Durchgreifen. Unter den Augen
des protestantischen Feindes konnte man sich nicht mehr alles erlauben, schon

gar keine Lächerlichkeiten. Aufklärerische Ideen sind noch keine auszumachen,
auch wenn es im Kreis der geistlichen Personen, einschliesslich des Frauenkonvents,

deutliche Unterschiede im Glauben und in der Kritikfähigkeit gab. Die
katholische Kirche und die sich noch als katholische Obrigkeit verstehenden weit-

Eidgenössische Abschiede, VI/2, Einsiedeln 1882, 1607.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 321

liehe Behörde arbeiteten Hand in Hand, wobei sich die weltliche Seite Eingriffe
in ihre Gerichtsbarkeit vehement verbat, sich aber im konkreten Fall offensichtlich

nicht durchsetzen konnte. Die Abwicklung dieses Kriminalfalls durch die
Luzemer Nuntiatur ist aussergewöhnlich und nur durch die besonderen
innenpolitischen Umstände zu erklären. Die Furcht der beiden Nuntien vor der Niederlage

der Katholiken in einem allfälligen Bürgerkrieg Hess alle Rücksichtnahme
auf Rechte und Privilegien von katholischen Institutionen in der Schweiz in den

Hintergrund treten.
Der in einem Nuntiaturbericht von Caracciolo geäusserte Wunsch, dass der

Prozess und die zentrale Rolle der Nuntiatur modellhaft und zukunftweisend
seien, erfüllte sich nicht: Der Fall blieb in der Geschichte der katholischen
Schweiz und der Nuntiatur einmalig. Es trat das Gegenteil ein von dem, was sich
der Nuntius erhoffte: Die politische Entwicklung schwächte die Rolle der
Nuntiatur in der Schweiz. Schon zwei Jahre später, 1712, brach der 2. Villmerger-
krieg aus, der zur Flucht des Frauenthaler Konvents nach Zug und zur Plünderung

des Klosters durch Zürcher Truppen führte. In der Folge emanzipierten sich

einige katholische Kantone von den kirchlichen Autoritäten, konkret vom päpstlichen

Vertreter in Luzem, wie der Udligenswiler Flandel von 1725 wenige Jahre

später bewies18. Die im Volk praktizierte Frömmigkeit hingegen scheint sich bis
ins 19. Jahrhundert nur langsam vom Zustand anfangs des 18. Jahrhunderts weg
entwickelt zu haben, wie etwa das Verhalten der katholischen Landbevölkerung
in den Krisenzeiten der Helvetischen Republik und der Sonderbundswirren
belegt. 1849 jedenfalls erschütterte im gleichen Raum eine andere Kriminalgeschichte,

die sog. Blutschwitzerin von Zug, die religiösen Gemüter19

Das Blutwunder von Frauenthal 1708. Glaube. Aberglaube und Inquisition am Vorabend
des Zweiten Villmergerkrieges
1708 ereignete sich im Vorfeld des 2. Villmerger Krieges im zugerischen
Zisterzienserinnenkloster Frauenthal ein «Blutwunder». Der Artikel zeigt auf, wie weltliche (vor
allem die Räte von Zug und Luzern) und kirchliche Instanzen (insbesondere der Nuntius in
Luzern) den Betrug aufdeckten und die Normverletzung gemeinsam, aber auch konflik-
üiell ahndeten. Es wird den in der Bevölkerung und im Frauenkonvent herrschenden
Glaubensvorstellungen und deren konkreten Auswirkungen im untersuchten Kriminalfall
nachgegangen.

Le miracle du sang à Frauenthal en 1708. Foi, superstition et inquisition à la veille de la
deuxième guerre de Villmergen
En 1708, à la veille de la deuxième guerre de Villmergen, un «miracle du sang» eut lieu
dans le couvent cistercien zougois de Frauenthal. L'article montre comment les instances
séculières (surtout les Conseils de Zoug et Lucerne) et ecclésiastiques (particulièrement le

Zum Udligenswiler Handel: Hans Wicki, Staat, Kirche, Religiosität. Der Kanton Luzern
zwischen barocker Tradition und Aufklärung, Luzern 1990, 65-73.
Monika Dommann: Theresia Städele (1823-?). Voll Blut und Wundern: der Prozess gegen
die Blutschwitzerin. in: Der Kanton Zug zwischen 1798 und 1850. 23 Lebensgeschichten.
Alltag und Politik in einer bewegten Zeit. Zug 1998, 220-229.



322 Marco Jorio

nonce apostolique à Lucerne) ont à la fois couvert la duperie et sanctionné la transgression
des règles. Ici sont abordées les croyances qui étaient celles de la société et du couvent de
femmes, ainsi que leurs incidences concrètes sur la présente supercherie.

The blood miracle ofFrauental in 1708. Belief, superstition and inquisition on the eve of
the Second Villmerg War

In 1708 during the Second Villmerg War before the main battle line a «blood miracle»
occurred in the Cistercian Abbey of Frauenthal in the Canton of Zug. This paper shows
how both worldly and spiritual powers (principally the Councillors of Zug and of Lucerne
and the Nuntius in Lucerne) uncovered the fraud and the wounding, but responded to the
deception in different ways. It compares the belief systems which prevailed amongst the
wider population and within the convent and shows how they affected the outcomes of the
criminal investigation.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Kloster Frauenthal - couvent de Frauenthal - Abbey of Frauenthal, Kanton Zug - canton
de Zug - Canton of Zoug, Kanton Luzem - canton de Lucerne - Canton of Lucerne,
Kloster Wettingen couvent de Wettingen - Abbey of Wettingen, Inquisition - inquisition

- inquisition, Blutwunder - miracle du sang - blood miracle, Aberglaube -
superstition - superstition, Zweiter Villmergerkrieg - deuxième guerre de Villmergen - Second
Villmerg War, Nuntiatur Luzern - nonce apostolique à Lucerne - Nuntius in Lucerne,
Vatikanisches Archiv - archives du Vatican - Vatican Archives

Marco Jorio, Dr. phil., Cheffedaktor des Historischen Lexikons der Schweiz


	Das Blutwunder von Frauenthal 1708 : Glaube, Aberglaube und Inquisition am Vorabend des zweiten Villmergerkrieges

