Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Artikel: Das Blutwunder von Frauenthal 1708 : Glaube, Aberglaube und
Inquisition am Vorabend des zweiten Villmergerkrieges

Autor: Jorio, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Blutwunder von Frauenthal 1708.
Glaube, Aberglaube und Inquisition
am Vorabend des zweiten Villmergerkrieges™

Marco Jorio

Wunderliches trug sich im zugerischen Zisterzienserinnenkloster Frauenthal' zu,
seit die 36jdhrige Jungfer Euphemia Schweizerin aus dem aargauischen Brem-
garten im Februar 1706 beim Spiritual des Frauenklosters, P. Marianus Bucher’,
eingezogen war. Im Beichtigerhaus erschienen die Seelen Verstorbener, Kerzen
begannen - wie von Zauberhand angeziindet - zu brennen und erloschen wieder.
Die Menschen der Umgebung pilgerten zum Beichtigerhaus, um Rat und Trost
zu finden. Sie wollten von Euphemia vor allem tiber das Los ihrer lieben Ver-
storbenen im Jenseits Auskunft erhalten. Ohne Geld zu verlangen, gab sie bereit-
willig Auskunft, die iibrigens in der Regel trostlich ausfiel: Die meisten toten
Zugerinnen und Zuger waren schon im Himmel oder verweilten noch im Feg-
feuer und benétigten daher tatkraftige religiose Unterstiitzung durch die Leben-
den, um die ewige Seligkeit zu erlangen. Beruhigend fiir die Hinterbliebenen
war, dass niemand in der Hélle schmoren musste.

Der Spiritual oder Beichtiger, der Zisterzienserpater Marianus Bucher, stam-
mte aus dem Kloster Wettingen, denn der Abt von Wettingen war der Vaterabt
von Frauenthal. Bucher war {iberzeugt, eine heiligméssige Frau bei sich zu be-
herbergen und dokumentierte peinlich genau die frommen Ubungen, das strenge
Fasten und die «Mirabilia» der Euphemia. Die kluge und tatkriftige Abtissin
Maria Verena Mattmann® und der Konvent waren anfinglich von der Besonder-
heit der Frau iiberzeugt. Unheimlich wurde die Sache aber, als auf unerklirbare

Der Artikel beruht weitgehend auf den Untersuchungsakten, die im Vatikanischen Archiv
liegen (wie Anm. 9). Es wird daher verzichtet, jeweils auf diese Quelle zu verweisen. Nur
wo andere Quellen benutzt wurden, werden sie besonders vermerkt.

Zu Wiirdentrigern und Institutionen der katholischen Schweiz sieche das monumentale Nach-
schlagewerk Helvetia Sacra, Bern/Basel, 1972-2007 (=HS). Zum Kloster Frauenthal: HS
111/3, 709-727; vor allem auch: Eugen Gruber, Geschichte von Frauenthal, Zug 1966.

Zu P. Marian Bucher: Dominicus Willi, Album Wettingense. Verzeichnis der Mitglieder des
exempten und konsistorialen Cistercienser-Stiftes Wettingen: Mehrerau — Limburg 1904,
121-122.

* Zu Abtissin Mattmann: HS 111/3, 723/724.

[}

SZRKG, 101 (2007), 313-322



314 Marco Jorio

Weise Kelche durch die Luft flogen und im Zimmer der Euphemia auftauchten
und als Hostien rund um die Klosterkirche verstreut herumlagen. Einige
Klosterfrauen begannen, sich von Euphemia zu distanzieren, andere Klosterfrau-
en hielten weiterhin zur «wundertdtigen» Frau. Dem Zuger Rat wurde das Trei-
ben schliesslich zu bunt und da weder der zustindige Bischof von Konstanz, Jo-
hann Franz Schenk von Stauffenberg®, noch der zustindige Abt von Wettingen,
Franz Baumgartner’, auf die Vorstellungen der Zuger reagierten, setzten die Zu-
ger die Abtissin so unter Druck, dass sie die umstrittene Frau im Friihjahr 1708
nach Bremgarten heimschickte. Ruhe kehrte aber damit nicht ein.

Als Pater Bucher in der Morgenmesse des 19. September 1708 die Hostie zur
Wandlung erhob, war diese blutrot. Den verdutzten Messbesuchern, darunter ei-
nigen Klosterfrauen im Nonnenchor und rund 20 Laien, erklédrte der Beichtiger,
dass ihm eine Stimme eine Botschaft eingefliistert habe. Eine Woche spiter, am
26. September, wiederholte sich das gleiche Spektakel in der Wallfahrtskapelle
im aargauischen Jonental und am 2. Oktober in der Klosterkirche Wettingen.
Und immer war Pater Marianus der Zelebrant.

Die Vorfille im Frauenthal verbreiteten sich wie ein Lauffeuer. Dem Zuger
Rat war die Angelegenheit peinlich. Er war seit Jahren mit dem hochbrisanten
Toggenburger Handel® beschaftigt: Biirgerkrieg drohte; im Frithjahr 1708 konnte
er noch einmal knapp abgewendet werden. Ziirich hatte bereits die Grenzen be-
setzt und begonnen, in Sichtweite des Klosters Frauenthal Schanzen aufzuwer-
fen. Ammann Beat Jakob Zurlauben’ (1660—1717) bat wenige Tage nach dem
«Wunder», am 28. September, den Nuntius in Luzermn — und nicht den Konstan-
zer Didzesanbischof, der sich mit Hinweis auf die Zustindigkeit des exemten
Klosters Wettingen des Falles nicht annehmen wollte —, diese Angelegenheit auf-
zukliren. Vincenzo Bicchi® aus Siena, seit fiinf Jahren Nuntius in Luzern, packte
energisch zu. Thm, wie auch dem Zuger Rat und dem Zuger Klerus, war von An-
fang an klar, dass es sich hier um Betrug handeln musste. Daher wollte der Nun-
tius unter allen Umstdnden verhindern, dass in dieser heiklen konfessionspoli-
tischen Lage die Katholiken zum Gespo6tt der reformierten Ziircher wiirden, an
deren Grenzen sich ja die « Wunder» abspielten, und so die katholische Sache
Schaden nehmen konnte. Bicchi sandte noch gleichentags seinen Apostolischen

Zum Konstanzer Fiirstbischof Johann Franz Schenk von Stauftenberg: HS 1/2, 435-442,

Zum Wettinger Abt Franz Baumgartner: HS 11I/3, 480/481.

Zum Kloster Wettingen: HS II1/3, 425-501 sowie Heinrich Meng (Hrsg.), 750 Jahre Kloster
Wettingen 1227-1977, Baden 1977.

Zum Toggenburger Handel bzw. 2. Villmerger Krieg: Martin Merki, Unruhige Untertanen:
die Rebellion der Luzerner Bauern im Zweiten Villmergerkrieg (1712). Luzern-Stuttgart
1995; Robert-Peter Eyer, Villmerger Kriege 1656/1712, Au 2005. Altere Literatur: Hand-
buch der Schweizer Geschichte, Band 2, Ziirich 1977, 694-700.

Zu Beat Jakob Zurlauben: Peter Hoppe, Der Rat der Stadt Zug im 18. Jahrhundert in seiner
personellen Zusammensetzung und sozialen Struktur, in: Tugium, 11 (1995), 129.

Zu Vincenzo Bicchi: Dizionario Biografico degli Italiani, Rom 1968, Bd. 10, 353-355; HS
/1, 50. Zur Nuntiatur: Urban Fink, Die Luzerner Nuntiatur 1586-1873. Zur Behordenge-
schichte und Quellenkunde der papstlichen Diplomatic in der Schweiz, Luzern/Stuttgart
1997.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 315

Notar, Walter Ludwig Kappeler, mit Gefolge aus, um die Angelegenheit vor Ort
zu untersuchen. In einer eigentlichen Uberfallaktion durchsuchten sie schon in
der folgenden Nacht das Beichtigerhaus in Frauenthal und fanden dort, versteckt
im Kleiderschrank des bereits nach Wettingen abberufenen Pater Marianus, die
eigentlich aus dem Kanton Zug verbannte Euphemia. Sie wurde, wie wenige Ta-
ge spiter Pater Marianus in Wettingen, von den Gesandten des Nuntius verhaftet
und nach Luzern in den Turm gefiihrt.

Wihrend vier Monaten verhérte der unerbittliche Kappeler die Beteiligten:
Abtissin und Nonnen in Frauenthal, Zeugen, Laien, Priester und die beiden
Hauptpersonen. Die Verhore mit Pater Marianus und Euphemia Schweizer fan-
den in der Luzerner Nuntiatur und im Luzerner Gefingnis statt. Schliesslich wur-
de die unkooperative Euphemia am 11. und 12. Dezember 1708 in Anwesenheit
und auf Anweisung des Nuntius gefoltert. Pater Marianus entging der Folter, da
er es nur schon nach der Androhung der Folter vorzog, mit den Untersuchungs-
richtern zusammenzuarbeiten.

Die Akten der Untersuchung liegen heute in einem dicken Konvolut im Vati-
kanischen Archiv’. Die Verhore wurden fast alle auf deutsch gefiihrt, aber auf
italienisch protokolliert. Die wichtigsten Ergebnisse lassen sich kurz zusammen-
fassen: Wie erwartet entpuppte sich die ganze Geschichte als Schwindel, wobei
Euphemia die treibende Kraft war und der Beichtiger ihr blind ergeben war, da er
in thr eine von Gott erwihlte Person sah. Sie hatte Pater Marianus angestiftet —
auf Befehl der Jungfrau Maria, wie die beiden Angeklagten tiberecinstimmend be-
haupteten —, mit ithrem Menstruationsblut eine Hostie zu firben und das Blut-
wunder zu inszenieren. Als Motiv gab sie an, dass sie als Heilige verehrt werden
und im Jonental mit der Bluthostie einen Wallfahrtsort eréffnen wollte. Gel-
tungssucht warf ihr dann der Nuntius in der Anklageschrift vor.

Am 18. Mérz 1709 wurden die Untersuchungen fiirs erste ohne Urteil abge-
schlossen. Ende 1709 verliess Bicchi die Schweiz, da er zum Nuntius in Lis-
sabon ernannt worden war. Die beiden Angeschuldigten blieben in der Nuntiatur
inhaftiert. Erst der neue Nuntius, Giacomo Caracciolo'’, nahm im Juni 1710 den
Fall wieder auf, da sich unter den katholischen Orten wegen der beiden Hift-
linge, die seit fast zwei Jahren ohne Prozess in der Nuntiatur gefangen sassen,
Unruhe verbreitete. Er setzte neue Verhore an und sandte bereits wenige Wochen
spater die Unterlagen an das HI. Offizium in Rom. Dieses befahl umgehend, die
beiden vor das Gericht des HI. Offiziums, also vor die Inquisition, nach Como zu
tiberfithren. Im Oktober 1710 wurden die beiden getrennt und ohne Wissen des
Luzerner Rates nach Como gefiihrt. Pater Marianus wurde zu lebensldnglicher
Haft verurteilt und starb 1720 in Como.

" Archivio Segreto Vaticano, Archivio della Nunziatura Apostolica in Lucerna, Fascicolo 276
(Processi su falsi miracoli). Ferner: Segretaria di Stato, Svizzera, Nr. 102 (1708), u. a. Nun-
tiaturberichte vom 3.11., 24.11.1708; 21.6., 19.7.,2.8., 10.10., 21.11., 6.12.1710.

Zu Giacomo Caracciolo: Dizionario Biografico degli Italiani, Rom 1976, Bd. 19, 369-370;
HS I/1, 50.

10



316 Marco Jorio

Das umfangreiche Archivmaterial zu diesen roman- und filmreifen Ereig-
nissen kann auf zahlreiche Fragestellungen hin untersucht werden. Wie in ande-
ren Kriminalfillen vermitteln auch hier die Akten einen erkenntnisreichen Ein-
blick in das Leben und die Werte einer Gesellschaft und betreffen ganz verschie-
dene Felder der Geschichtsschreibung:

- Geschlechtergeschichte: Die Verhore der Nonnen und anderer Frauen sind
sehr ergiebig fiir das Leben innerhalb und ausserhalb der Klostermauern. Be-
eindruckend sind etwa die Aussagen der Subpriorin Clara Ludovica Mechtil-
dis Bircher'', die mit etwas Melancholie iiber das Schicksal einer Frau
berichtet, die seit ihrer Kindheit in einem abgelegenen geschlossenen Kloster
leben musste und abgesehen vom Beichtiger und gelegentlich threm Vater
und ihren Briidern nie Ménner zu sehen bekam. Anschaulich kommen auch
das Bildungsgefille und die unterschiedliche soziale Stellung innerhalb des
Konvents zum Ausdruck oder auch die Rolle der beeindruckenden Abtissin,
die als starke Personlichkeit trotz ihrer gegeniiber dem Wettinger Vaterabt
kirchenrechtlich schwachen Position den Konvent zusammen- und aus den
Kriegswirren 1712 heraushalten konnte.

- Kommunikations- und Verkehrsgeschichte: Da jedes Detail peinlich genau
protokolliert wurde, kann der Informationsfluss und die physische Mobilitit
der beteiligten Personen rekonstruiert werden. Die Ereignisse spielten sich
primér im Dreieck Luzern-Wettingen-Frauenthal (max. Distanz 50 km Luft-
linie) sowie sekundér zwischen Luzern und Rom ab. Es fillt auf, wie rasch
sich Informationen und Personen zwischen den Brennpunkten des Gesche-
hens bewegten. Wenn am Morgen eine Meldung von Frauenthal nach Wet-
tingen abging, stand bereits am Nachmittag ein Wettinger Monch in Frauen-
thal.

- Sexualgeschichte: Euphemia Schweizer erzidhlte ungefragt und ausfuihrlich
von threm Sexualleben, das religids geprégte, sexualpathologische Ziige auf-
wies. Interessanterweise kiimmerten sich die (médnnlichen) Untersuchungs-
richter kaum um die pikanten Geschichten, und sie spielten bei der Verur-
teilung auch keine Rolle. Im Vordergrund stand das Verbrechen an der
Hostie.

- Institutionengeschichte: Der Kriminalfall zeigt exemplarisch, wie die kirchli-
chen Institutionen, vor allem die geistliche Gerichtsbarkeit, funktionierten,
desgleichen das Zusammenspiel und die Reibungsflichen zwischen Kirche
und Staat, die im vorliegenden Fall in einen offenen Konflikt um Jurisdik-
tionsrechte miindeten. Es kommen aber auch innerkirchliche Differenzen und
Spannungen zum Vorschein, so etwa zwischen dem Konstanzer Didzesan-
bischof und dem Nuntius in Luzern, der in der katholischen Schweiz quasi
bischofliche Funktionen wahrnahm oder zwischen dem Weltklerus (Nuntia-
tur, zugerische und aargauische Pfarrerschaft) und dem Ordensklerus (Zister-
zienserorden, Abt von Wettingen).

""" Verhor vom 11.7.1709.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 317

Im Folgenden sollen zwei Aspekte etwas genauer betrachtet werden: Glaube und
Aberglaube sowie das Verhiltnis von Kirche und Staat.

Die ersten Jahre des 18. Jahrhunderts scheinen eine religios erregte Zeit gewe-
sen zu sein. Zweifellos spielte dabei die angespannte konfessionspolitische Lage
im Zusammenhang mit dem Toggenburger Handel eine Rolle: Die Protokolle
des Zuger Rats und die Korrespondenzen aller Beteiligten jedenfalls bringen die
lihmende Angst vor dem konfessionellen Biirgerkrieg zum Ausdruck -
schliesslich 1st man im Kanton Zug an der Front. Exemplarisch fiir diese religio-
se Erhitzung ist die grosse Mission vom August 1705'%. Vermutlich von der
Nuntiatur organisiert, tauchte der in Italien beriihmte Volksmissionar und Jesui-
tenpater Fulvio Fontana'? (1648-1723) mit Gefolge in der Innerschweiz auf. Der
Zuger Rat bat 1thn, auch nach Zug zu kommen. Wie Staatsgiéiste empfangen, pre-
digten die Patres wihrend einer Woche im Kanton Zug und verlangten Umkehr,
Bekennung der Siinden, Reue, Verséhnung. Die Erregung wuchs von Tag zu
Tag. Schliesslich stromten mehrere zehntausend Menschen aus dem Kanton und
den benachbarten katholischen Gebieten an verschiedenen Orten zusammen, um
sich die italienischen, auf deutsch iibersetzten «scharpffen Busspredigen» anzu-
horen. Auch Euphemia Schweizer war unter ihnen und machte bet dieser Ge-
legenheit ihre erste Bekanntschaft mit dem Kloster Frauenthal. Immer mehr Leu-
te kamen barfuss und in hirenen Gewidndern, schleppten schwere Kreuze mit,
und gegen Ende der Woche setzte nach dem Vorbild des Hauptpredigers Fon-
tana, der sich wihrend seiner Predigten geisselte, eine eigentliche Flagellations-
welle ein. Der Zuger Arzt und Chronist jener Tage, Oswald Kolin'* (1648
1736), stellte in seinem Bericht tiber die Volksmission einen direkten Bezug zur
Toggenburger Krise her.

Aus den Predigten, die ins Deutsche tibersetzt und gedruckt wurden, tritt uns
eine Theologie der Siinde, der Schuld und des Leidens entgegen. Die Menschen
sind schlecht, ithnen droht ewige Verdammnis, wenn sie nicht schleunigst um-
kehren. Von der Frohbotschaft des Jesus von Nazareth ist kaum die Rede. Auch
von barocker Sinnesfreude ist nichts zu merken. Diese Leidenstheologie scheint
auch in den Untersuchungsakten zum Frauenthaler Blutwunder auf, etwa wenn
P. Marianus nach der Wandlung der blutigen Hostie den Messebesuchern die
Botschaft, die er angeblich gehort hat, mitteilt: «Schau, wie ich von den Men-
schen behandelt werde. Mit ihren Siinden geisseln sie mich tdglich und bedecken
mich mit Wunden. Ich habe das zugelassen zum Wohl des Siinders, aber das [die
Hostie, M.J.] wird die Quelle sein, von wo der Siinder Gnade und Barmherzig-
keit erlangen kann. Ich will daher, dass diese heiligste Hostie aufbewahrt, verehrt

12 Zur Mission von 1705: Conrad Bossard, Die grosse Mission in Zug 1705. Beschreibung von
Oswald Kolin, in: Der Geschichtsfreund, 10 (1854), 139-156. Zum Glaubensleben im Kann-
ton Zug: Fritz Dommann, Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform der Seelsorge
_und des religiésen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert, Stans 1966.

Zu Fulvio Fontana: Dizionario Biografico degli Italiani, Rom 1997, Bd. 48, 661-663.
* Zu Oswald Kolin: biografische Einleitung von Conrad Bossard (wie Anm. 12), 139.



318 Marco Jorio

und angebetet werde an jenem Ort [Jonental, M.J.], den ich schon vor langer Zeit
gezeigt und auserwihlt habe fiir meine treue Braut [Euphemia, M.J.], damit man
dort unermessliche Gnaden erhélt».

Das Leben ist Schmerz und Leiden; Christus tritt uns als der blutiiberstromte
Leidensmann entgegen. Wir leben im «Jammertal». Erlésung und Freuden sind
fuir das Jenseits reserviert. Daher ist es so wichtig zu wissen, wo die Verstorbe-
nen nun weilen und wie man ihnen helfen kann. Wer diesen Kontakt mit dem
Jenseits herstellen kann, hat hohes soziales Ansehen. Diese Rolle strebte Euphe-
mia nach eigenen Worten an. Es fillt auf, dass das Jenseitige, das Transzenden-
tale, nicht unerreichbar weit weg, sondern im Diesseitigen allgegenwirtig ist.
Der Teufel ist mitten unter uns, zum Teil in Gestalt jetzt lebender Menschen.
Auch die Seelen der Verstorbenen kommen zu uns: Sie sind in Raum und Zeit
anwesend und stellen eine physische Realitdt dar. So schildert Euphemia bild-
haft, wie die Seelen einiger ihr bekannter Personen in einem bestimmten Raum
wihrend einer bestimmten Zeit ihr Unwesen treiben und sich auch mit der ma-
teriellen Welt verbinden: Sie 6ffnen das Buffet des Beichtvaters, nehmen Gléser
und trinken Schnaps, Zuger Kirsch, wie in den Akten prizise vermerkt wird.
Aber auch Gott und seine Heiligen sind mitten unter uns: Gott in der Hostie — da-
her auch der frevelhafte Umgang mit dem Altarsakrament und die grosse Aufre-
gung um die Schindung. Die Heiligen treten in Allerweltsfunktionen auf: In den
Verhéren schildern die beiden Angeklagten die Heiligen als Triger von Informa-
tionen, von Gegenstinden — zum Beispiel von Kelchen, ja sogar als Transpor-
teure von Personen (die Muttergottes soll Euphemia nach eigenen Aussagen
nach Einsiedeln getragen haben). Mit magischen Praktiken und Gebeten konnte
man die guten und bosen Vertreter der jenseitigen Welt fiir sich gewinnen oder
sie bannen. Das nahm — fiir uns — groteske Formen an, wenn zum Beispiel in
Bremgarten ein Kapuzinerpater anordnete, dass eine Hebamme mit einer geweth-
ten Schere die Schamhaare der Euphemia abschneiden solle, da dort der Teufel
sitze und die Jungfer sexuell beldstige — bei dieser Rasur wurde die Frau prompt
verletzt und hatte eine lange, schmerzhafte Genesungszeit zu erleiden.

Die Vertreter der offiziellen Kirche haben solche bei den Laien und zum Teil
im niedrigen Klerus weit verbreitete, theologisch unorthodoxe Ansichten und
Praktiken zwar geduldet, sich aber gleichzeitig von ihnen distanziert. So machte
sich der gebildete und adlige Nuntius iiber den Aberglauben des gemeinen Vol-
kes lustig. Eine Differenzierung der Glaubensansichten zeigte sich auch inner-
halb des Konvents. Wihrend die Abtissin und die theologisch gebildete Fiih-
rungsgruppe nach anfinglichem Zogern die diversen «Miracula» trotz massivem
Druck des Spirituals nicht mehr glauben wollten, hielten einige Nonnen bis zu-
letzt zu Euphemia und glaubten ihr die Liigengeschichten von der Erscheinung
der Heiligen Jungfrau, den Lufttransporten der Hostien und Kelche und dem ab-
soluten Fasten der Euphemia. Auf die Frage des Untersuchungsrichters Kappe-
ler, ob sie denn glaube, dass ein Engel der «Schwizerin» — wie sie in den Quellen
genannt wird — tidglich die Kommunion bringe, antwortete die 39-jdhrige
Schwester Martha Hildebrand, eine Analphabetin, mit entwaffnender Naivitit,
bei Gott sei alles moglich.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 319

Mit der Fiarbung der Hostie wurde nun aber eine Grenze iiberschritten. Die
kirchlichen und die weltlichen Behorden beurteilten dieses Sakrileg als schweres
Verbrechen, ja als eines der schwersten Verbrechen, das ein Mensch tiberhaupt
begehen konnte. Man hatte sich an Gott selber vergriffen. Die Untersuchung
konzentrierte sich ausschliesslich auf die Schindung der Hostie. Unorthodoxe
Glaubensansichten oder die bereits erwihnten Sexualgeschichten der Euphemia
und des Spirituals, aber auch die Hexenproblematik, welche die Schwizerin un-
gefragt ins Spiel brachte, interessierten die kirchlichen Richter nicht. Das «aller-
heiligste Altarsakrament» war der oberste Wert, den es durch die Kirche und den
katholischen Staat zu verteidigen galt, alles andere war Nebensache.

Der Frauenthaler Kriminalfall wirft aber auch ein Licht auf die Jurisdiktions-
verhiltnisse und das Verhiltnis von Kirche und Staat. Der erste Konflikt um die
juristische Zustindigkeit in diesem Kriminalfall entbrannte innerkirchlich". Der
Abt von Wettingen protestierte nach der Uberfallaktion in Frauenthal und der
Verhaftung von P. Marianus postwendend gegen das Vorgehen des Nuntius
Bicchi. Kirchenrechtlich korrekt hielt der Abt fest, dass der Spiritual ihm unter-
stehe und er bzw. der Zisterzienserorden und nicht der pépstliche Gesandte fuir
die Untersuchung und die Aburteilung von verbrecherischen Monchen zustiandig
sei. Mit Riickendeckung des Hl. Offiziums in Rom setzte sich der Nuntius aber
durch. Dieser warf dem Abt vor, untétig und nachlédssig («omnino negligens»)
und fiir die Eskalation des Falles verantwortlich gewesen zu sein. Zudem berief
er sich auf einen kirchenpolitischen Notstand, indem er mit der angespannten
konfessionellen Situation in der Schweiz argumentierte.

Heikler war der Konflikt des Nuntius mit den katholischen Orten. Zwar waren
die katholischen Obrigkeiten von Zug und Luzern gewillt, ihren Beitrag zur Auf-
klarung des Falles und zur Bestrafung der Téter zu leisten. Zug entledigte sich
seiner Verantwortung elegant, indem es den Fall einfach in die Hinde des Nun-
tius legte und nur die Kosten fiir das Verfahren iibernahm. Der Schwarze Peter
lag nun bei Luzern'®, wo der Nuntius die beiden Delinquenten im stidtischen
Turm einsperren liess und auf die Infrastruktur der Stadt Luzern zuriickgreifen
musste. Obwohl die Geschichte Luzern eigentlich nichts angehe, wie der Luzer-
ner Rat bemerkte, bot er Hand dazu, da die katholische Religion auf schéndliche
Weise «vernachtheiliget» worden sei. Luzern stellte aber Bedingungen fiir die
Art und Weise der Prozessfithrung: Der Geistliche sollte von Geistlichen gepriift
werden, nicht aber von der rémischen Inquisition, um kein Préjudiz zu schaffen.
Die Inquisition gab es in Italien unter der Verantwortung einer Kardinalskon-
gregation (Sanctum Officium / Heiliges Offizium) immer noch; sie war aber seit
dem 17. Jahrhundert in erster Linie fiir die Kirchenzucht zustdndig und hatte nur
wenig gemein mit dem vor allem im 19. Jahrhundert von der antiklerikalen Pu-
blizistik gepragten Zerrbild einer blutriinstigen Organisation. In der katholischen

'S Archivio Segreto Vaticano, Segreteria di Stato Svizzera, Nr. 102, Bericht des Nuntius vom
3.11.1708.

'® Zur Rolle Luzemns s. Philipp Anton Segesser, Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Lu-
zern, Bd. 4, Luzem 1858, 654 (Anm. 2).



320 Marco Jorio

Schweiz gab es zu jener Zeit keine Inquisitionsbehorde. Luzern verlangte ferner,
dass weltliche Zeugen in Anwesenheit weltlicher Behorden aussagen sollten, und
weltliche Angeklagte, namentlich Euphemia Schweizer, nur durch weltliche Be-
hérden in Anwesenheit von kirchlichen Vertretern verhort werden durften. Nun-
tius Bicchi versprach einer Luzerner Ratsdelegation, die romische Inquisition
nicht beizuziehen, erklédrte aber, dass Euphemia als Bedienstete des Klosters
Frauenthal eine geistliche Person sei und daher unter die geistliche Gerichtsbar-
keit falle. Luzern widersprach heftig und verlangte, dass der Kanton Zug den
Prozess gegen die Frau fiithre, da das Beichtigerhaus in Frauenthal kein kirch-
licher Immunititsbezirk und eine Laien-Angestellte einer geistlichen Institution
keine geistliche Person sei. Bicchi kiimmerte sich um diese Einwéinde nicht und
fithrte die Untersuchung gegen Euphemia personlich.

Als dann im Oktober 1710 der neue Nuntius Caracciolo die beiden Angeklag-
ten heimlich aus der Luzerner Nuntiatur doch nach Como vor das Gericht des
Sanctum Officium tiberfiihren liess, protestierten die katholischen Orte anlédsslich
ihrer Tagsatzung vom 26. bis 29. November 1710 in Luzern sofort lautstark und
sprachen im Fall der Laiin Euphemia von Entfiihrung'’. Sie verlangten die un-
verziigliche Rickfithrung der Frau und erkldarten die Beschlagnahmung ihres
Vermogens in Bremgarten durch den Nuntius fiir rechtswidrig. Caracciolo be-
hauptete, nichts von den Zusagen seines Vorgiangers zu wissen, bekriftigte aber
das frithere Versprechen des HI. Stuhles, dass in der katholischen Eidgenossen-
schaft die romische Inquisition nicht eingefiihrt werde. Wie der Fall ausging, 1st
noch unklar. Sicher ist, dass Pater Marianus 1720 in Como starb, wohl als Héft-
ling in einem Gefiingnis des Heiligen Offiziums. Was mit Euphemia Schweizer
geschah, ist (noch) nicht bekannt.

Das Blutwunder von Frauenthal steht in einer langen Reihe von #hnlichen
Blutwundern. Der Kriminalfall sagt einiges aus iiber die Werte und die Stim-
mungslage um 1708: Er zeigt die katholische Schweiz am Rande des konfessio-
nellen Birgerkrieges in einer Situation, die dhnlich den Jahren und Monaten vor
dem Sonderbundskrieg von 1847 zu einer kollektiven religiésen Erregung fiihrte.
Gepaart mit individueller Geltungssucht, unorthodoxen Glaubenspraktiken und
einer tief verinnerlichten Leidenstheologie bildete die explosive konfessionspoli-
tische Lage den Nihrboden fiir den religiosen Betrug von 1708. Die kirchlichen
und weltlichen Behorden, die den teilweise aberglaubischen Vorstellungen und
Glaubenspraktiken im Volk tolerant gegeniiber standen, handelten rasch und
energisch, als die Grenze zum Sakrileg iiberschritten war. Neben der Sorge um
die Religion war aber auch die Konkurrenz- und Konfliktsituation mit den be-
nachbarten Reformierten ein Motiv fiir das harte Durchgreifen. Unter den Augen
des protestantischen Feindes konnte man sich nicht mehr alles erlauben, schon
gar keine Licherlichkeiten. Aufkladrerische Ideen sind noch keine auszumachen,
auch wenn es im Kreis der geistlichen Personen, einschliesslich des Frauenkon-
vents, deutliche Unterschiede im Glauben und in der Kritikfidhigkeit gab. Die ka-
tholische Kirche und die sich noch als katholische Obrigkeit verstehenden welt-

'” Eidgendssische Abschiede, V172, Einsiedeln 1882, 1607.



Das Blutwunder von Frauenthal 1708 321

liche Behorde arbeiteten Hand in Hand, wobei sich die weltliche Seite Eingriffe
in ithre Gerichtsbarkeit vehement verbat, sich aber im konkreten Fall offensicht-
lich nicht durchsetzen konnte. Die Abwicklung dieses Kriminalfalls durch die
Luzerner Nuntiatur ist aussergewdhnlich und nur durch die besonderen innen-
politischen Umstinde zu erkldren. Die Furcht der beiden Nuntien vor der Nieder-
lage der Katholiken in einem allfilligen Biirgerkrieg liess alle Riicksichtnahme
auf Rechte und Privilegien von katholischen Institutionen in der Schweiz in den
Hintergrund treten.

Der in einem Nuntiaturbericht von Caracciolo gedusserte Wunsch, dass der
Prozess und die zentrale Rolle der Nuntiatur modellhaft und zukunftweisend
seien, erfiillte sich nicht: Der Fall blieb in der Geschichte der katholischen
Schweiz und der Nuntiatur einmalig. Es trat das Gegenteil ein von dem, was sich
der Nuntius erhoffte: Die politische Entwicklung schwichte die Rolle der Nun-
tiatur in der Schweiz. Schon zwei Jahre spiter, 1712, brach der 2. Villmerger-
krieg aus, der zur Flucht des Frauenthaler Konvents nach Zug und zur Pliinde-
rung des Klosters durch Ziircher Truppen fiihrte. In der Folge emanzipierten sich
einige katholische Kantone von den kirchlichen Autorititen, konkret vom papst-
lichen Vertreter in Luzern, wie der Udligenswiler Handel von 1725 wenige Jahre
spiter bewies'®. Die im Volk praktizierte Frommigkeit hingegen scheint sich bis
ins 19. Jahrhundert nur langsam vom Zustand anfangs des 18. Jahrhunderts weg
entwickelt zu haben, wie etwa das Verhalten der katholischen Landbevélkerung
in den Krisenzeiten der Heivetischen Republik und der Sonderbundswirren be-
legt. 1849 jedenfalls erschiitterte im gleichen Raum eine andere Kriminalge-
schichte, die sog. Blutschwitzerin von Zug, die religiésen Gemiiter'”

Das Blutwunder von Frauenthal 1708. Glaube, Aberglaube und Inquisition am Vorabend
des Zweiten Villmergerkrieges

1708 ereignete sich im Vorfeld des 2. Villmerger Krieges im zugerischen Zisterziense-
rinnenkloster Frauenthal ein «Blutwunder». Der Artikel zeigt auf, wie weltliche (vor al-
lem die Rite von Zug und Luzern) und kirchliche Instanzen (insbesondere der Nuntius in
Luzern) den Betrug aufdeckten und die Normverletzung gemeinsam, aber auch konflik-
tuell ahndeten. Es wird den in der Bevolkerung und im Frauenkonvent herrschenden
Glaubensvorstellungen und deren konkreten Auswirkungen im untersuchten Kriminalfall
nachgegangen.

Le miracle du sang a Frauenthal en 1708. Foi, superstition et inquisition a la veille de la
deuxieme guerre de Villmergen

En 1708, a la veille de la deuxiéme guerre de Villmergen, un «miracle du sang» cut lieu
dans le couvent cistercien zougois de Frauenthal. L’article montre comment les instances
séculiéres (surtout les Conseils de Zoug et Lucerne) et ecclésiastiques (particulierement le

18 Zum Udligenswiler Handel: Hans Wicki, Staat, Kirche, Religiositat. Der Kanton Luzern
zwischen barocker Tradition und Aufkldrung, Luzern 1990, 65-73.

' Monika Dommann: Theresia Stidele (1823-7). Voll Blut und Wundern: der Prozess gegen
die Blutschwitzerin, in: Der Kanton Zug zwischen 1798 und 1850. 23 Lebensgeschichten.
Alltag und Politik in einer bewegten Zeit. Zug 1998, 220-229.



322 Marco Jorio

nonce apostolique a Lucerne) ont a la fois couvert la duperie et sanctionné la transgression
des regles. Ici sont abordées les croyances qui étaient celles de la société et du couvent de
femmes, ainsi que leurs incidences concretes sur la présente supercherie.

The blood miracle of Frauental in 1708. Belief, superstition and inquisition on the eve of
the Second Villmerg War

In 1708 during the Second Villmerg War before the main battle line a «blood miracle»
occurred in the Cistercian Abbey of Frauenthal in the Canton of Zug. This paper shows
how both worldly and spiritual powers (principally the Councillors of Zug and of Lucerne
and the Nuntius in Lucerne) uncovered the fraud and the wounding, but responded to the
deception in different ways. It compares the belief systems which prevailed amongst the
wider population and within the convent and shows how they affected the outcomes of the
criminal investigation.

Schliisselwérter — Mots clés — Keywords

Kloster Frauenthal — couvent de Frauenthal — Abbey of Frauenthal, Kanton Zug — canton
de Zug — Canton of Zoug, Kanton Luzern — canton de Lucerne — Canton of Lucerne,
Kloster Wettingen — couvent de Wettingen — Abbey of Wettingen, Inquisition — inqui-
sition — inquisition, Blutwunder — miracle du sang — blood miracle, Aberglaube — super-
stition — superstition, Zweiter Villmergerkrieg — deuxiéme guerre de Villmergen — Second
Villmerg War, Nuntiatur Luzern — nonce apostolique a Lucerne — Nuntius in Lucerne,
Vatikanisches Archiv — archives du Vatican — Vatican Archives

Marco Jorio, Dr. phil., Chefredaktor des Historischen Lexikons der Schweiz



	Das Blutwunder von Frauenthal 1708 : Glaube, Aberglaube und Inquisition am Vorabend des zweiten Villmergerkrieges

