
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Konfessionskonflikte in der frühneuzeitlichen Schweiz : eine
strukturalistische Interpretation

Autor: Pfister, Ulrich

Kapitel: Frömmigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfessionskonflikte 259

Die weiteren Abschnitte untersuchen auf dieser Grundlage Konfessionskonflikte

im Raum der heutigen Schweiz. Ausgangspunkt bildet eine Betrachtung
der eidgenössischen Ebene. Im Vordergrund stehen dabei die Erklärung der
konfessionellen Geographie der Eidgenossenschaft und in Verbindung damit die

Darstellung der konfessionellen Einfärbung des Machtkonflikts zwischen Zürich
und Bern einerseits und den inneren Orten andererseits. Die Entwicklung der
konfessionellen Parität stellte ein wichtiges verfahrenstechnisches Element zur
institutionellen Bewältigung dieses Machtkonflikts und damit auch zur
Rückbindung von Konfessionskonflikten dar. Die Entwicklung der Parität erfolgte in

engem Zusammenhang mit lokalen und einzelörtischen Konflikten und stellte

umgekehrt die Massgabe dar. wieweit solche Konflikte zu eidgenössischen
Konflikten eskalieren konnten. Zwei weitere Abschnitte widmen sich deshalb

wichtigen Zonen einzelörtischer Konfessionskonflikte, nämlich den Landsge-
meindeorten Schwyz, Glarus und Appenzell beziehungsweise den geistlichen
Herrschaften Basel und St. Gallen, wobei wegen der Bedeutung für die
Entstehung des zweiten Villmergerkriegs (1713) der Schwerpunkt auf einer Darstellung

der Toggenburger Wirren liegt. Vor allem für den Vergleich relevante
Gesichtspunkte eröffnet die abschliessende Darstellung innerer konfessioneller Wirren

in den zugewandten Orten Wallis und den Drei Bünden. Der Schluss rekapituliert

wichtige Aussagen und erörtert die Gründe für das Verschwinden von
Konfessionskonflikten.

Frömmigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

Ausgangspunkt der weiteren Überlegungen ist der Sachverhalt, dass jenseits der

Glaubensspaltung des frühen 16. Jahrhunderts die Glaubenspraxis in Westeuropa
zwischen dem 15. und dem ausgehenden 17. Jahrhundert einen tiefgreifenden
Wandel erfuhr. «Starke Konfessionalisierung» im Sinne der politischen
Instrumentalisierung von Glaube und Kirche wurde somit ergänzt durch eine
«schwache Konfessionalisierung» im Sinne der langfristigen Neuprägung der

Frömmigkeit der breiten Bevölkerung.4 Mit unterschiedlicher Akzentuierung bei
den verschiedenen Konfessionen, aber dennoch mit gemeinsamer Grundtendenz
bezogen sich Glaubensinhalte zunehmend weniger auf Handlungen, die eine
Beziehung zwischen Diesseits und Jenseits herstellten, sondern stärker auf univer-

Die Unterscheidung stammt aus der angelsächsischen Rezeption des Konfessionalisierungs-
konzepts. vgl. - auch mit Blick auf den Zusammenhang zwischen politischem Konflikt und
Konfessionalisierungsvorgängen Philip Benedict. Confessionalization in France? Critical
reflections and new evidence, in: ders.. The faith and fortunes of France's Huguenots. Alder-
shot 2001, 309-325, hier 313-317; ders.. Religion and politics (wie Anm. 1). 158f; zu ihrer
Anwendung auf ein Beispiel im Raum der Schweiz Randolph C. Head. At the frontiers of
theory. Confession formation, anti-confessionalization and religious change in the Valtellina.
1520-1620, in: Jäger/Pfister. Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2).
163-179. Die Bedeutung frömmigkeitsgeschichtlichcr Aspekte in der Konfessionalisierung
betont auch Andreas Holzem. Die Konfessionsgesellschaft. Christenleben zwischen
staatlichem Bekenntniszwang und religiöser Heilshoffnung, in: Zeitschrift fur Kirchengeschichte.
110(1999). 53-85.



260 Ulrich Pfister

selle Inhalte. Dabei wurden sie logisch systematisiert und mit moralischen
Forderungen verbunden; im Zuge einer «normativen Zentrierung» steigerte sich ihre
innere Kohärenz, und über den Abbau des Gradualismus führten sie zu einer
schärferen Abgrenzung nach aussen. Im Gleichschritt gewannen universalistische,

von sozialen Primärgruppen abgelöste Frömmigkeitsformen zu Lasten von
gruppenbezogenen Frömmigkeitsformen an Bedeutung, und zwar quer über die
Konfessionen hinweg.5

Dieser säkulare Trend lässt sich besonders gut an zwei Tendenzen erkennen:
Erstens gewann das Wort in der Glaubenspraxis an Bedeutung, konkret in Forni
der Institutionalisierung von Predigt und Katechese. Diese Entwicklung begann
mit der Systematisierung der Predigt durch die Schaffung städtischer Prädikatu-
ren in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Im 16. Jahrhundert setzte sie sich

fort mit der Ausbildung allgemein verbindlicher Bekenntnisse (für die Schweiz
bedeutsam sind der Abschluss des Konzils von Trient 1563 und das Zweite
Helvetische Bekenntnis 1566) sowie der Abfassung von Katechismen, die diese der
breiten Bevölkerung vermittelten (hervorzuheben sind insbesondere der 1555

erschienene katholische Katechismus des Petrus Canisius und der reformierte
Heidelberger Katechismus von 1563). Ein gewisser Abschluss erfolgte im 17.

Jahrhundert mit der Systematisierung der Ausbildung zur Seelsorge an den theologischen

Hochschulen und der Ausformung der barocken Volkspredigt als
eigenständiger literarischer Gattung.6

Zweitens ist für den katholischen Raum zusätzlich auf die im Vergleich zum
Hoch- und Spätmittelalter weiter zunehmende Verehrung der Eucharistie sowie
auf damit in Beziehung stehende marianische Frömmigkeitsformen hinzuweisen,
insbesondere im Rahmen von Rosenkranzbruderschaften und Wallfahrten. Diese

zu Lasten von gruppenbezogenen Heiligenkulten gehende Entwicklung impli-

Zu diesen langfristigen Trends vgl. insbesondere Keith Thomas, Religion and the decline of
magic. Studies in popular beliefs in sixteenth and seventeenth century England, London
1971; John Bossy, Christianity in the West 1400-1700, Oxford 1985; Bemdt Hamm,
Reformation als normative Zentrierung von Religion und Gesellschaft, in: Jahrbuch für
Biblische Theologie, 7 (1992), 241-279; ders.. Von der spätmittelalterlichen reformatio zur
Reformation. Der Prozess normativer Zentrierung von Religion und Geseilschaft in Deutschland,

in: Archiv für Reformationsgeschichte, 84 (1993), 7-82.
Nur eine ganz enge Auswahl an Belegen kann geboten werden. Zu den Prädikaturen
klassisch Steven E. Ozment, The Reformation in the cities. The appeal of Protestantism to
sixteenth-century Germany and Switzerland, New Haven 1975, 38^12; speziell zur Schweiz
Eduard Lengwiler, Die vorreformatorischen Prädikaturen der deutschen Schweiz von ihrer
Entstehung bis 1530, Freiburg 1955. Die Ausbildung von verbindlichen Bekenntnissen wird
als zentral herausgestellt schon von Ernst W. Zeeden. Die Entstehung der Konfessionen.
Grundlagen und Formen der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskämpfe, München

1965; zum Predigtwesen vgl. insbesondere Urs Herzog, Geistliche Wohlredenheit. Die
katholische Barockpredigt, München 1991; John W. O'Malley, Religious culture in the
sixteenth century. Preaching, rhetoric, spirituality, and reform, Aldershot 1993; Sabine lloltz,
Theologie und Alltag. Lehre und Leben in den Predigten der Tübinger Theologen 1550—

1750, Tübingen 1993.



Konfessionskonflikte 261

zierte insbesondere einen Bedeutungsgewinn von Symbolen, die für das gesamte
lokale Kirchenvolk, nicht allein für eine bestimmte Gruppe, von Relevanz
waren.

Die Bedeutung dieser Veränderungen der Glaubenspraxis für die Interpretation

von Konfessionskonflikten erschliesst sich vor dem Hintergrund einer struk-
turalistischen Wissenssoziologie. Eine deren Grundvorstellung lautet, dass

komplexe Wissenssysteme aus einer Kombination von binären Elementen (x versus
y) sowie Transformationen bestehen, die logische und funktionale Beziehungen
zwischen diesen Elementen herstellen. Die Herstellung von Transformationen
wird als produktive «Strukturalistische Tätigkeit» verstanden, als ein bricolage,
das den Wissensbestand dauernd verändert.8 Das zentrale Argument dieses

Essays lautet, dass sich wegen des universalistischen, sozial generalisierten
Charakters der Glaubenspraxis im konfessionellen Zeitalter der Gegensatz zwischen
zwei Konfessionen - ein binäres Element - für Transformationen zu zahlreichen
anderen binären Elementen einer politischen Sprache anbot. Allerdings konnten
sich die inhaltlichen Bezüge und politischen Folgen solcher
Transformationsleistungen sehr unterschiedlich ausgestalten:

Einerseits konnte die Konfessionszugehörigkeit zur Grenzziehung zwischen
Binnengruppe und Aussengruppe dienen. Aufgrund des universalistischen
Charakters konfessioneller Glaubenspraxis traf dies insbesondere auf Grossgruppen
zu; wichtigstes Beispiel ist der Untertanenverband eines entstehenden
Territorialstaats, der sich in vielen katholischen Staaten durch die Gottesmutter Maria
symbolisch darstellen und legitimieren Hess.9 Sozial generalisiertes konfessionelles

Glaubenswissen schuf ein «moralisiertes Universum» (Bob Scribner);
zahlreiche Fragen der Sozialkontrolle Hessen sich so in die Frage eines frommen,

Grundlegend für die frühere Geschichte der Verehrung der Eucharistie Miri Rubin, Corpus
Christi. The Eucharist in late medieval culture, Cambridge 1991, für die Einstufung als
sozial generalisierten Kult S. 348; weiter siehe Otto Nussbaum, Die Aufbewahrung der Eucharistie.

Bonn 1979, 149-164; zu den Bruderschaften allgemein Bernhard Schneider, Kirchen-
poiitik und Volksfrömmigkeit. Die wechselhafte Entwicklung der Bruderschaften vom
Spätmittelalter bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts, in: Saeculum, 47 (1996), 89-119; zur im
schweizerischen Raum besonders wichtigen Rosenkranzbruderschaft Marie-Hélène Froesch-
lé-Chopard, Le Rosaire, élément de christianisation des campagnes? in: Jean-Pierre
Massaut/Marie-Elisabeth Heneau (Hg.), La christianisation des campagnes, Bd. 2, Bruxelles
1996, 419^)43; zur steigenden Bedeutung der Marienwallfahrten Klaus Guth, Geschichtlicher

Abriss der marianischen Wallfahrtsbewegungen im deutschsprachigen Raum, in:
Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hg.), Handbuch der Marienkunde, Bd. 2. Regensburg
1997, 321^448. Für die Schweiz existieren kaum neuere Untersuchungen; zu den Drei Bünden

siehe Ulrich Pfister, Geschlossene Tabernakel — saubere Paramente. Katholische
Reform und ländliche Glaubenspraxis in Graubünden, 17. und 18. Jahrhundert, in: Norbert
Haag, et al. (Hg.), Ländliche Frömmigkeit. Konfessionskulturen und Lebenswelten 1500—

1850. Stuttgart 2002, 115-141; ders. Volksreligion im katholischen Graubünden, 17. und 18.

Jahrhundert, unpubl. Ms., 2001.
Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt 1968, Kap. 3.

Dies und das folgende rekonstruiert ein ähnliches Argument bei Reinhard, Zwang zur
Konfessionalisierung (wie Anm. 3), 274—277; ausführliches Fallbeispiel zur politischen Funktion
des Manenkults Werner Freitag, Volks- und Elitenfrömmigkeit in der Frühen Neuzeit.
Marienwallfahrten im Fürstbistum Münster, Paderborn 1991, 109-163.



262 Ulrich Pfister

rechtgläubigen Lebenswandels transformieren. Diese Transformationsleistung
bot wenigstens bis zum frühen 17. Jahrhundert einen wichtigen Anknüpfungspunkt

für die Policeygesetzgebung und damit für einen rasch expandierenden,
ständische Grenzen transzendierenden und einen einheitlichen Untertanenverband

anvisierenden Politikbereich. Die Handhabe des lus reformandi und die

Durchsetzung konfessioneller Orthodoxie stellten damit einen wichtigen
Ausgangspunkt der Bildung des modernen Staats in ihrer ersten Phase dar.10 Dies
bedeutet aber gleichzeitig, dass besonders im Reich und in der Schweiz
Staatsbildungskonflikte als Konflikte um den Besitz und die Ausübung des lus
reformandi ausgetragen wurden.

Andererseits Hessen sich nicht nur Staatsbildungskonflikte in Konfessionskonflikte

transformieren. Vielmehr impliziert der universalistische Charakter der

konfessionellen Glaubenspraxis, dass sie sich zur einheitlichen Abbildung
zahlreicher unterschiedlicher dyadischen Konfliktsituationen eignete. Mit anderen

Worten: Ehekontliktc, Dorfkonflikte, Zentrum-Peripherie-Konflikte auf regionaler

oder gesamtstaatlicher Ebene, Herrschaftskonflikte, Faktionskonfliktc und

schliesslich zwischenstaatliche Konflikte Hessen sich alle in der abstrakten Sprache

des Konfessionsgegensatzes darstellen. Die verstärkte Bedeutung sozial
generalisierter Elemente der Glaubenspraxis zu Beginn der frühen Neuzeit erlaubte
damit die Zusammenführung und Akkumulation zahlreicher zum Teil auf
unterschiedlichen gesellschaftlichen Statkturebenen gelagerten dyadischen Konfliktlinien.

Dies erhöhte nicht nur das Konfliktniveau, sondern auch die Konfliktfähigkeit

der Gesellschaft und trug damit zur Strukturbildung der frühneuzeitlichen

Gesellschaft bei. Zugleich ist hervorzuheben, dass Konfessionskonflikte,
indem sie Konfliktfelder auf lokaler, kantonaler, eidgenössischer und im Grenzfall

auch zwischenstaatlicher Ebene miteinander verknüpften, im Unterschied
etwa zu reinen Konflikten zwischen Obrigkeiten und Untertanen oder zwischen
klientelistischen Faktionen häufig Mehrebenenkonflikte waren.

Kirchenreformen, konfessionelle Milieus und die Sprache lokaler Konfessionskonflikte

Konfessionskonflikte bestanden nur zum kleinen Teil aus kontroverstheologischen

Auseinandersetzungen. Höchstens als polemische Begleitung von Konversionen

prominenter Personen - auf die noch einzugehen sein wird - oder im
Rahmen von wohl orchestrierten Predigten in konfessionell umstrittenen Kirchen

Robert W. Scribner, Reformation and desacralisation. From sacramental world to moralised
universe, in: ders./R. Po-Chia Hsia (Hg.). Problems in the historical anthropology of early
modern Europe. Wiesbaden 1997, 75-92: zum Begriff des lus reformandi siehe Martin
Heckcl. Staat und Kirche nach den Lehren der evangelischen Juristen Deutschlands in der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte.
Kanonistische Abteilung. 42 (1956). 117-247. 43 (1957). 202-308, insbesondere 2. Teil
202-224; zur religiösen Legitimation der Policey-Gesetzgcbung im 16. Jahrhundert siehe
Thomas Simon. «Gute Policey». Ordnungsleitbildcr und Zielvorstellungen politischen
Handelns in der Frühen Neuzeit. Frankfurt 2004. 129-151.



Konfessionskonflikte 263

spielten sie eine Rolle." Auf der eidgenössischen Ebene nahmen Konfessionskonflikte

in der Regel die Form von Auseinandersetzungen über die Interpretation

von eidgenössischem Recht beziehungsweise um die Kompetenzkompetenz
darüber an, in welchem Bereich es Anwendung finden sollte. Sie waren also in
eine Sprache des Verfassungsrechts beziehungsweise des Aushandelns politischer

Verfahren gekleidet (vgl. nachfolgender Abschnitt). Auf der lokalen Ebene

- und dieses Argument gilt es im folgenden mit Inhalt zu füllen - gründete die

Sprache der Konfessionskonflikte dagegen auf der Entwicklung und auf dem

gegenseitigen Kontakt konfessionell gebundener Milieus.
Das Argument knüpft an den Sachverhalt an, dass Konfessionskonflikte im

eigentlichen Sinn erst seit dem Ausgang des 16. Jahrhunderts an Virulenz
gewannen. Sie knüpften also nicht direkt bei den Auseinandersetzungen der
Reformationszeit an, die in den meisten Fällen (noch) relativ pragmatisch gelöst werden

konnten.12 Nun ist das späte 16. Jahrhundert die Zeit, in der die Konfessionsbildung

abgeschlossen war und in der allgemein eine Kirchenbildung einsetzte in
der Form der Bekämpfung dogmatischer und liturgischer Indifferenz, der

Durchsetzung einer Klerusreform und -disziplin sowie der Einrichtung von Verfahren
zur Gewährleistung einer einheitlichen Versorgung der Bevölkerung mit
kirchlichen Handlungen (insbesondere Visitationen).13 Für die Eidgenossenschaft ist
dieser Vorgang der Ausbildung von Konfessionskirchen noch sehr unvollständig
untersucht. Anhand von Eckdaten wie den ersten posttridentinischen Nuntiaturen
(1578-1581) mit ihren daraus hervorgehenden Massnahmen zur Klerusreform,
der Gründung der ersten Jesuitenkollegs (1577), dem Beginn der Kapuzinermission

in den 1580er Jahren und der Neuordnung des Verhältnisses zu den

Bistümern Konstanz (1605 Kommissariat Luzern) und Lausanne (1614/15) lassen

sich die Umrisse der katholischen Reform wenigstens in Stichworten erkennen.14

Weniger beachtet worden ist bisher, dass sich in den reformierten Kirchen

Ein Beispiel für das letztere aus dem Wartauer Handel bei Jakob Kuratli, Geschichte der Kirche

von Wartau-Gretschins, Buchs 1950, 176f, 191. Predigten konnten auch der Propagierung

und Legitimierung der gegenseitigen Abgrenzung konfessioneller Milieus dienen; vgl.
Alessandro Pastore, Rituali di violenza popolare negli scontri di religione in Valtellina, in:
Ottavio Besomi/Carlo Caruso (Hg.), Cultura d'élite e cultura popolare nell'arco alpino fra
Cinque e Seicento, Basel 1995, 57-80, hier 61f.

" Vgl. die Gegenüberstellung bei Head, Fragmented dominion (wie Anm. 2), 128-135.
Grundlegend Zeeden, Entstehung der Konfessionen (wie Anm. 6).
Unverzichtbar bleibt Johann Georg Mayer, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz, 2 Bde., Stans 1901-1903; zu den hier besonders betonten Aspekten vgl.
Heinrich Reinhardt/Franz Steffens, Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-
1581, 5 Bde., Solothurn/Stans/Freiburg 1906-1929; Urban Fmk, Die Luzerner Nuntiatur
1586-1873. Zur Behördengeschichte und Quellenkunde der päpstlichen Diplomatie in der
Schweiz, Luzern 1997; Alois Henggeler, Die Wiedereinführung des kanonischen Rechtes in
Luzern zur Zeit der Gegenreformation. Das Kommissariat Luzern von 1605-1798, Luzern
1909; Rainald Fischer, Die Gründung der Schweizer Kapuzinerprovinz 1581-1589. Ein Beitrag

zur Geschichte der katholischen Reform, Freiburg 1955; Rudolf Bolzern, Das höhere
katholische Bildungswesen der Schweiz im Ancien Régime (16.-18. Jahrhundert). Eine Zeit
ohne eigene Universität, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 83 (1989), 7—

38; Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005, 51-61. Zum Bistum Lausanne Louis Wae-



264 Ulrich Pfister

der Schweiz im späten 16. Jahrhundert der Heidelberger Katechismus verbreitete
und dass Hostien durch gewöhnliches Brot ersetzt wurden — im Reich waren
beides von der Bevölkerung breit wahrgenommene Schlüsselereignisse der
sogenannten «Zweiten Reformation». Wenigstens in den Drei Bünden und im
bemischen Aargau waren die letzten Jahrzehnte des 16. und der Beginn des 17.

Jahrhunderts durch eine besonders intensive Disziplinierung der Prädikanten
gekennzeichnet. Und schliesslich scheinen Bern und Zürich im späteren 16. und 17.

Jahrhundert ernsthafte Anstrengungen zur Institutionalisierung der schon in der
Reformationszeit verordneten, aber offenbar wenig geübten ländlichen Kirchenzucht

unternommen zu haben.15 Im Verlauf der ersten Hälfte des 17.

Jahrhunderts scheinen sich somit bei beiden in der Schweiz vertretenen Konfessionen

sowohl die Kirchenorganisation als auch die kirchengebundene Frömmigkeit
in einer neuen Form konsolidiert zu haben.16 So trivial das klingen mag: Der
Konfessionskonflikt als Gesamtphänomen entwickelte sich auf der Grundlage
einer zu einem erheblichen Grad parallelen, kompetitiven Differenzierung der
Konfessionskirchen.

ber. L'arrivée à Fribourg de Mgr Watteville et la visite du diocèse de 1625, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 36 (1942), 221-296. zum Bistum Chur Albert Fischer.
Reformatio und Restitutio. Das Bistum Chur im Zeitalter der tndentinischen Glaubenser-

neuerung - zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Priesterausbildung und Pastoralreform
(1601-1661). Zürich 2000: zur Entwicklung der Abtei St. Gallen zu einem eigenständigen
Kirchsprengel Johannes Duft. Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen im 17. und 18.

Jahrhundert. Ein Beitrag zur Seelsorgegeschichte der katholischen Restauration als
Vorgeschichte des Bistums St. Gallen, Diss. Freiburg. Luzern 1944, 44-52; Beat Bühler,
Gegenreformation und katholische Reform in den stift-st. gallischen Pfarreien der Diözese Konstanz
unter den Äbten Othmar Kunz (1564-1577) und Joachim Opser (1577-1594), in: St. Galler
Kultur und Geschichte, 18 (1988). 5-198.
Rudolf Pfister. Kirchengeschichte der Schweiz. Bd. 2. Zürich 1974. 526. 536-538; Ulrich
Pfister. Pastors and priests in the early modern Grisons. Organized profession or side
activity, in: Central European History. 33 (2000). 41-65. hier 46-50: zum bernischen Aargau
habe ich cine unpubliziertc Teilauswertung der Kollektivbiographie in Willy Pfister. Die
Prädikanten des bernischen Aargaus im 16.-18. Jahrhundert 1528-1798. Zürich 1943

vorgenommen. Auch die von Brace Gordon, Clerical discipline and the rural reformation, the

synod in Zürich. 1532-1580. Bern 1992, 214—219 belegten Disziplinarfälle der Zürcher
Synode vor 1580 deuten auf eine Zunahme der Disziplinierungsmassnahmen gegen Geistliche

nach der Jahrhundertmitte hin. Zur institutionellen Entwicklung der ländlichen Sittenzucht

in Bern Willy Pfister. Das Chorgericht des bemischen Aargaus im 17. Jahrhundert.
Diss. Zürich 1939. 15. 18-25; zu Zürich Daniel Pünter. «ist ihnen deswägen nach nothurft
ernstlich zuogesprochen worden». Sittenzucht und ihr Vollzug auf der Zürcher Landschaft.
16.-18. Jahrhundert, unpubl. Lizentiatsarbeit Universität Zürich 1994. 63-103: prägnant
anhand des Schaffhauser Beispiels Roland E. Flofer, «Nun leben wir in der gefahrlichsten
Zyth». Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter. Schaffhauser

Beiträge zur Geschichte 72 (1995). 23-70, insbesondere 28-36.
'

Zur Entwicklung der ländlichen Frömmigkeit vgl. insbesondere Duft. Glaubenssorge (wie
Anm. 14). Kap. 1.6/7: Fritz Dommann. Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform
der Seelsorge und des religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert. Stans 1966.
sowie meine oben in Anm. 7 zitierten Arbeiten zu den Drei Bünden; zu evangelischen
Regionen vgl. vorangehende Anm. sowie Heinrich R. Schmidt. Dorf und Religion. Reformierte
Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit. Stuttgart 1995: Ulrich Pfister.
Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation. Graubünden.
16.-18. Jahrhundert, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 87 (1996), 287-333.



Konfessionskonflikte 265

Zum Teil entstanden Konfessionskonflikte direkt aus der Bildung von
Konfessionskirchen, besonders da, wo Bevölkerungsgruppen beider Konfessionen

eng - möglicherweise in derselben Gemeinde - zusammen lebten. Die verstärkte

liturgische und kirchenrechtliche Differenzierung der beiden Konfessionen
schlug sich in solchen Zonen direkt in Konflikten um die Nutzung von Kirchen,
in Simultankirchen sogar von Teilen von Kirchen und Kirchengerät, sowie um
die Zuständigkeit bezüglich der kirchlichen Aufsicht nieder. Tumultuose
Kirchenöffnungen und Priesterein führungen im Zuge später Reformationsvorgänge
oder von Bestrebungen zur Rekatholisierung, Frevel an Kirchengerät sowie
zähes Aushandeln von Verträgen, die minutiös die Ansprüche der beiden Parteien

an den kirchlichen Ressourcen der Pfarrei regelten, gehörten deshalb zu den

typischen Konfliktaustragungsformen in bikonfessionellen Regionen.17

Es wäre jedoch falsch, Konfessionskonflikte ausschliesslich als direkte Folge
der Kirchenreformen zu sehen. Denn unterfüttert wurden erstere durch einen

Alltagscode des Konfessionskonflikts, dessen wichtigsten Äusserungen
Konflikte um kollektive Manifestationen konfessioneller Frömmigkeit, um die
unterschiedliche rituelle Zeit, die Konversionen sowie gegenseitige Schmähungen waren.

Es wäre aber auch zu kurz geschlossen, wenn man eine direkte Kausalkette
von den Kirchenreformen über die zweifellos erfolgte Transformation der populären

Frömmigkeit zur Kultur des Konfessionskonflikts ziehen würde. Denn es

gilt ein wichtiges Paradox im Auge zu behalten: Konfessionskonflikte walteten
gerade nicht in Zonen, in denen Konfessionalisierung (verstanden als «schwache

Konfessionalisierung» der Bekenntnis- und Kirchenbildung) und damit wohl die
kirchliche Prägung von Frömmigkeit besonders intensiv erfolgt wäre. Vielmehr
sind die konfliktintensiven Zonen der Nordostschweiz und der Drei Bünde bezogen

auf den Konfessionalisierungsvorgang periphere Zonen, in denen Kirchenbehörden

während des grössten Teils der Frühen Neuzeit nur über einen vergleichsweise

schwachen Zugriff auf die lokale Ebene verfügten und Bevölkerungsgruppen
unterschiedlicher Konfession eng miteinander verzahnt lebten.

Zwischen Bekenntnis- und Kirchenbildung einerseits und den politischen
Code lokaler Konfessionskonflikte andererseits treten somit die konfessionellen
Milieus. Unter einem Milieu sei dabei eine Gruppe von Menschen verstanden,

Zahlreiche Beispiele in Alfred L. Knittel, Werden und Wachsen der evangelischen Kirche im
Thurgau von der Reformation bis zum Landfrieden von 1712, Frauenfeld 1946, Kap. 4-7;
weiter zur Nordostschweiz Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 173-177, 191 f.; Johannes

Vogel, Das evangelische Nesslau von der Reformation bis 1806, Nesslau 1991, 28-40, 47-
56. Zu den Drei Bünden, in denen derartige Konflikte ebenfalls häufig waren, siehe Hans
Berger, Die Reformation im Kreis der Fünf Dörfer. Ein Beitrag zur Bündner Reforma-
tionsgeschichte, Diss. Zürich, Chur 1950, insbesondere Kap. I und IV; Felici Maissen, Die
Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts in politischer, kirchengeschichtlicher
und volkskundlicher Schau, Aarau 1966, Kap. VI, VIII und X; Head, Religiöse Koexistenz
(wie Anm. 2), 331-340. Analoge Vorgänge im durch eine ähnliche Gemengelage geprägten
südwestdeutschen Raum dokumentiert Mark Häberlein, Konfessionelle Grenzen, religiöse
Minderheiten und Herrschaftspraxis in süddeutschen Städten und Territorien in der Frühen
Neuzeit, in: Ronard G. Asch/Dagmar Freist (Hg.), Staatsbildung als kultureller Prozess.
Strukturwandel und Legitimation von Herrschaft in der Frühen Neuzeit, Köln 2005, 151—

190, insbesondere 153-167.



266 Ulrich Pfister

die bestimmte äussere Lebensbedingungen und innere Haltungen aufweisen, die
ihrerseits in der erfahrungsmässigen Aneignung der strukturellen Umwelt im
Rahmen der individuellen Biographie begründet sein können und aus denen ein

gemeinsamer Lebensstil folgt.18 Tatsächlich scheinen sich im schweizerischen

Ancien Régime konfessionelle Milieus herausgebildet zu haben, die hinsichtlich
ihres Lebensstils jenseits von Äusserungen kirchengebundener Frömmigkeit
scharf konturiert waren. Jenseits gewisser struktureller Unterschiede in den

Lebenslagen - hier eine erhebliche Bedeutung von Handel und Protoindustrie, da

eine Dominanz von extensiver Landwirtschaft und Solddienstwesen - ist dies auf
der Ebene von Lebensstilen besonders für das Verhältnis zu Hygiene und

Familienplanung gezeigt worden. Noch wenig untersucht sind Dimensionen wie
der Wirtschaftsstil (z.B. in Bezug auf Vorratshaltung), der Identitätsstiftung über
die Vornamenwahl sowie die Selbstdarstellung etwa über die Hausfassadengestaltung.

Dasselbe gilt für die im gegenwärtigen Zusammenhang hoch relevanten

Vorgänge der Milieusegregatton, obwohl man intuitiv den Eindruck hat, dass

etwa die Segregation von Heiratskreisen oder die räumliche Segregation in
gemischtkonfessionellen Gebieten stark ausgeprägt war.19

Aus einer breiten Literatur zum 19. und 20. Jahrhundert vgl. Stefan Hradil, Sozialstrukturanalyse

in einer fortgeschrittenen Gesellschaft, Opladen 1987, 162-170; Klaus Tenfelde,
Historische Milieus - Erblichkeit und Konkurrenz, in: Manfred Hettling/Paul Nolte (Hg.),
Nation und Gesellschaft in Deutschland. Historische Essays (^Festschrift Hans-Ulrich
Wehler), München 1996, 247-268; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg), Religion
im Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996, insbesondere 22-34, 45-
56 der Einleitung; Olaf Blaschke/Johannes Horstmann (Hg.), Konfession, Milieu und
Moderne. Konzeptionelle Positionen und Kontroversen zur Geschichte von Katholizismus und
Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Schwerte 2001.

19 Ulrich Pfister, Die Anfange von Geburtenbeschränkung. Eine Fallstudie (ausgewählte Zürcher

Familien im 17. und 18. Jahrhundert), Bern 1985, 15-17; Peter Hersche, Die protestantische

Laus und der katholische Floh. Konfessionsspezifische Aspekte der Hygiene, in:
Benedikt Bietenhard et al. (Flg.), Ansichten von der rechten Ordnung. Bilder und Normen und
Normenverletzungen in der Geschichte (=Festschrift Beatrix Mesmer), Bern 1991, 43-60.
Lokalstudien von konfessionellen Milieus in bikonfessionellen Regionen, wie sie für das

frühneuzeitliche Reich und für Frankreich vorgelegt wurden, fehlen bislang für die Schweiz;
vgl. Peter Zschunke, Konfession und Alltag in Oppenheim. Beiträge zur Geschichte von
Bevölkerung und Gesellschaft einer gemischtkonfessionellen Kleinstadt in der frühen Neuzeit,
Wiesbaden 1984, 73-127, 146-226; Bernd Roeck, Eine Stadt in Krieg und Frieden. Studien
zur Geschichte der Reichsstadt Augsburg zwischen Kalenderstreit und Parität, 2 Bde.,
Göttingen 1989, 849-868, 890-902; Etienne François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und
Katholiken in Augsburg 1648-1806, Sigmaringen 1991; Gregory Hanion, Confession and

Community in seventeenth-century France. Catholic and Protestant coexistence in Aquitaine.
Philadelphia 1993; Philip Benedict, The Huguenot population of France, 1600-1685, in:
ders., The faith and fortunes (wie Anm. 4), 34-120, hier 51-58, 95-117. Eine Durchsicht
prosopographischen Materials zur eidgenössischen Elite um 1600 deutet darauf hin, dass
sich zu diesem Zeitpunkt die Verwandtschaftsnetze der Innerschweiz sowie Freiburgs und
Solothurns einerseits sowie die je in sich weitgehend geschlossenen Kreise in Zürich und
Bern andererseits bereits ausdifferenziert hatten. Auch Volkland, Konfessionelle Grenzen
(wie Anm. 2), 382f. argumentiert für eine (etwa im Vergleich zu Augsburg) sehr tiefe Rate
von Mischehen; vgl. auch dies., Konfession und Selbstverständnis (wie Anm. 2), 184f. Dennoch

dürfte sich eine genaue Analyse wenigstens für gemischtkonfessionelle Gebiete lohnen,
wie etwa das Phänomen der Entführung von Kindern gemischtkonfessioneller Eltern in den
Drei Bünden bezeugt; vgl. Felici Maissen, Ein Kinderraub in den vier Dörfern, 1689/90,



Konfessionskonflikte 267

Die konfessionellen Milieus formierten sich in einer Gesellschaft, die auf
alltäglicher Interaktion beruhte, allerdings weniger auf der Grundlage dogmatischer
Prinzipien beziehungsweise sozialstruktureller Unterschiede, sondern auf der Basis

performativer Akte und sozialer Dramen. Zwar besteht der Stoff vieler lokaler
Konflikte in gemischtkonfessionellen Gebieten aus Auseinandersetzungen um
die Kontrolle materieller und symbolischer Räume, insbesondere die Nutzung
von Kirchenraum, Friedhof und Kirchengut durch die beiden Gemeinschaften.
Der Code lokaler Konfessionskonflikte, der seinen Ausgang vom Spott, von
Schmähungen und weiterreichenden abwertenden Handlungen gegenüber der
anderen Gruppe nahm, schöpfte seine Elemente darüber hinaus aus performativen
Akten, die für Mitglieder beider konfessioneller Milieus gut erkennbar waren
und identitätsbildend wirken konnten.20 Die drei wichtigsten Formgruppen von
solchen Konfliktäusserungen seien im folgenden kurz beschrieben.

(1) Konflikte um kollektive Äusserungen konfessioneller Frömmigkeit. Da die
kollektive kirchliche Frömmigkeit milieukonstituierend war, bildete sie immer
wieder einen Anknüpfungspunkt von Reibungen und Konflikten. Eine wichtige
Gruppe von Handlungen betrifft die Inversion und Desakralisierung von
kultischen Handlungen und Glaubenssymbolen beziehungsweise das Verweigern von
Ehrfürchtsbezeugungen durch Angehörige der jeweils anderen Konfessionsgaip-
pe. Dies beinhaltete etwa demonstratives Festen von Evangelischen an hohen
katholischen Feiertagen (so anlässlich der Fronleichnamsprozession in Bischofzell
1677; eine Inversion). Umgekehrt beschuldigten im Gachnanger Handel (1610)
die evangelischen Bauern ihren die Rekatholisierung anstrebenden Gerichts-
herm, er habe an Auffahrt in der Nähe der Kirche Mist führen und dabei den

Pferden Schellen anziehen lassen. Insbesondere Prozessionen, die als kollektive
Handlung des Kirchenvolks die Selbstdarstellung eines Milieus beinhalteten,
wurden bisweilen massiv gestört. So wurde ein Bittgang der Gemeinden Andest
und Panix nach Mariae Licht ob Trun 1682 im evangelischen Waltensburg
gewaltsam aufgelöst, was in den Drei Bünden zu einer politischen Krise führte, die

an deren staatsrechtlichen Grundlagen rührte. Ähnlich führte der Verstoss gegen
die alte Vorschrift, dass katholische Prozessionen durch die evangelische Stadt
St. Gallen die Kreuze gesenkt mit sich führen mussten, 1697 zum sogenannten
Kreuzkrieg, nämlich zu einem tumultuarischen Auflauf der Stadtbürger, militär-

Bündner Monatsblatt, 1960, 317-335; Josef Küng, Kindsentführungen im Münstertal (ca.
1698-1739), in: Bündner Monatsblatt, 1975, 141-161.
Eine an performativen Akten orientierte Betrachtung geht insbesondere zurück auf Victor
Turner, Dramas, fields and metaphors. Symbolic action in human society, Ithaca 1975; ihre
Relevanz wird betont u. a. von Volkland, Konfession und Selbstverständnis (wie Anm. 2),
25-27 et passim; Thomas A. Brady, Limits of religious violence in early modern Europe, in:

von Greyerz/Siebenhüner (Hg.), Religion und Gewalt (wie Anm. 1), 125-151, hier 138-141.
Zur systematischen Bedeutung des Spotts als Ausgangspunkt von Konfessionskonflikten
siehe Christophe Duhamelle, Wandlungen des Spotts. Konfessionelle Gewalt im Religionsfrieden,

Eichsfeld 17.-18. Jh., in: von Greyerz/Siebenhüner (Hg.), Religion und Gewalt (wie
Anm. l),321-342.



268 Ulrich Pfister

ischen Vorkehrungen und Vermittlungen durch die Schirmorte der Abtei St.

Gallen (Zürich, Luzern, Schwyz und Glarus) beziehungsweise die evangelischen
Städte.21

Besonders im Thurgau und im Toggenburg schändeten Evangelische zum Teil
als Widerstand gegen Rekatholisierungsbemühungen in Simultankirchen mehrmals

Kirchengerät (Heiligenstatuen, Bilder, Altarausstattung). Als Folge wurden

gegen Ende des 17. Jahrhunderts in vielen Simultankirchen der Nordostschweiz
der Chor vergittert. Diese Massnahme hinwiederum konnte je nach den örtlichen
Gegebenheiten die evangelische Abendmahlsfeier behindern. So eskalierte der
Streit um das Chorgitter in Nesslau 1595/96 zu einem ersten Grundsatzkonflikt
über die herrschaftlichen und kirchenrechthchen Befugnisse des St. Galler Abts
im Toggenburg, der angesichts eines drohenden bewaffneten Untertanenaufstands

selbst die eidgenössische Tagsatzung beschäftigte. In der Folgezeit
entwickelte sich auch die Nutzung der Taufsteine in mehreren Kirchgemeinden des

oberen Toggenburgs zu einem Politikum. Im Zuge der Wiedereinfühntng des

katholischen Gottesdiensts in überwiegend evangelischen Gemeinden wurden die
Taufsteine mit nach oben spitz zulaufenden Deckeln verschlossen, so dass die

Evangelischen ihre Taufe nicht mehr durchführen konnten. Seit dem Wiler Vertrag

von 1596 stipulierten mehrere Abkommen den Ersatz durch flache Deckel.
Doch diese Bestimmung wurde entweder nicht vollzogen, oder man verunmög-
lichte es den Evangelischen, ein Taufgefäss aufzustellen, indem man grosse Nägel

anbrachte. Die Aufstellung eines eigenen Taufsteins durch die evangelischen
Wildhauser 1616 wurde als eine gegen die äbtische Kirchenherrschaft und damit
Landesherrschaft gerichtete Widersetzlichkeit interpretiert, die zu Befürchtungen
über eine bewaffnete Auseinandersetzungen und eine Vermittlung der Bündnispartner

der Abtei beziehungsweise des Toggenburgs führte, wobei sich der
abtfreundliche Schiedspruch von Schwyz allerdings erst 1630 durchsetzte. Es

verwundert vor diesem Hintergrund nicht, dass in diesem Tal im 17. Jahrhundert
das Verweigern der Ehrfürchtsbezeugung während des abendlichen Betläutens

beziehungsweise dessen Störung zum Element des bisweilen von Spott getragenen

Widerstands gegen die äbtische Herrschaft entwickelte. Auch in anderen

Fällen wurde der Spott für eine konflikteskalierende Desakralisierung eingesetzt:
Maria wurde in Verbindung mit dem Teufel gebracht, sakramentale Handlungen
trivialisiert oder in Verbindung mit Fäkalien gebracht, somit invertiert.

21
Iso Müller, Die Abtei Disentis, 1655-1696, Freiburg 1955, 225-230; Felici Maissen, Der
Streit um die Neu-Beschwörang des Bundes- und des Artikelbriefes 1683-1697, in: Bündner
Monatsblatt, 1957, 353-370; Peter Bührer, Der Kreuzkrieg in St. Gallen, 1697/1698, Diss.
Zürich, St. Gailen 1951 ; H. Stösser, Der Gachnanger Handel 1610. Ein Beitrag zur
Religionspolitik der Eidgenossenschaft, Diss. Freiburg, Villingen 1965, 16.

22
Duft, Glaubenssorge (wie Anm. 14), 194f. ; Vogel, Das evangelische Nesslau (wie Anm. 17).

28^10; Bruno Z'Graggen, Tyrannenmord im Toggenburg. Fürstäbtische Herrschaft und

protestantischer Widerstand um 1600, Zürich 1999, 107-113, 218-230; Volkland,
Konfessionelle Grenzen (wie Anm. 2), 376f, 383-386; dies., Konfession und Selbstverständnis
(wie Anm. 2), 81-87, Kap. 4; zum Repertoire des Spotts siehe weiter Alois Rey, Die Begegnung

von Reformation, Gegenreformation und katholischer Reform in den Arther Wirren



Konfessionskonflikte 269

(2) Konflikte um rituelle Zeit: Festtage und Kalenderstreit. Zwar war der
unterschiedliche Kalender eine dogmatisch völlig irrelevante Differenz zwischen
den beiden Konfessionen. Aus dem alltäglichen Zusammenleben der konfessionellen

Milieus ergaben sich daraus jedoch immer wieder gravierende Friktionen.
Dies bezog sich einmal auf die Festtage: Arbeit oder Handel von Evangelischen
an katholischen Feiertagen gab immer wieder zu Reibereien Anlass. Zur
Vermeidung von Störungen spannten so die Emser um 1654 an ihren Feiertagen eine
Kette über die Landstrasse; die spontane Aktion beschäftigte den Bundestag der
Drei Bünde. Genaue Regelungen, welche Feiertage auf welche Weise zu halten

waren, bildeten deshalb meist einen wichtigen Bestandteil von Abkommen in
paritätischen Gemeinden. In Tomils/Tumegl etwa wurde 1654 stipuliert, dass die

evangelische Minderheit an den katholischen Feiertagen Epiphanie, Fronleichnam,

den vier Evangelisten- und den zwölf Aposteltagen, an St. Johann und St.

Laurenz nicht öffentlich arbeiten dürfe; allerdings dürfe man sie in ihren Häusern
nicht kontrollieren.""

Ebenso wichtig wie die Frage, welche Festtage einzuhalten waren, war der
Kalenderstreit. Die 1582 von Papst Gregor XIII. durchgeführte Kalenderreform
führte zu einer unmittelbaren Verschiebung um zehn Tage. Der Übergang traf
auf vielfältigen, teilweise konfessionell motivierten Widerstand. Evangelische
Obrigkeiten lehnten überall die Übernahme des gregorianischen Kalenders lange
ab; die evangelischen Reichsständc machten den Schritt 1699/1700, die
reformierten Orte der Eidgenossen zogen 1701 nach, die Bündner Gemeinden zur
Hauptsache erst in den 1780er Jahren.24

Einerseits erschwerte der unterschiedliche Kalender das Zusammenleben der
beiden konfessionellen Milieus. So waren die Evangelischen Bivios 1745 die

ersten Bündner Protestanten, die mit Verweis auf die Erleichterung des Passverkehrs

den neuen Kalender einführten. Umgekehrt begründeten die Katholiken
der Vier Dörfer 1651 ihre an den Bischof gerichtete Bitte, zum Julianischen
Kalender zurückkehren zu dürfen, mit der Schwierigkeit, in diesem gemischtkonfessionellen

Gericht überhaupt Termine für Gerichtstage festzulegen.25

Andererseits lieferte die Kalenderreform in einem weiteren Rahmen ein
äusserst einfaches Mittel sowohl der Herrschaftsdokumentation wie auch der
Äusserung von Widerstand. Der Basler Fürstbischof Blarer forderte 1602 von
den protestantischen Münstertalern, die er seit dem Bieter Tauschgeschäft von

(1620-1655), in: Geschichtsfreund, 118 (1965), 132-186, hier 156-58; Pastore, Rituali di
violenza popolare (wie Anm. 11), 59f.
Felici Maissen. Der Kalenderstreit in Graubünden (1582-1812), in: Bündner Monatsblatt,
1960, 253-273 hier 263f; ders., Über Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin im alten
Bünden (16.-18. Jahrhundert), in: Bündner Monatsblatt, 1966, 300-325, hier 313f; weitere
Beispiele in ders., Der Sagenserhandel, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte,
64(1972), 307-366, hier 319.

24
Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 255-258, 264-269; Hellmut Gutzwiller, Die
Einführung des gregorianischen Kalenders in der Eidgenossenschaft in konfessioneller,
volkskundlicher, staatsrechtlicher und wirtschaftspolitischer Schau, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 72 (1978), 54—73.

"' Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 263f.



270 Ulrich Pfister

1599 wieder unter seine Herrschaft zu bringen suchte, dass sie ihm an Weihnachten

alten Stils seine Holzfuhren zu machen hätten, mit Busse bei Zuwiderhandeln.

Umgekehrt wuschen und droschen einige Münstertaler(innen) 1601 an

Neujahr nach dem neuen Kalender als Zeichen ihres Widerstands. Die Bedeutung,

die Zeitgenossen solchen Vorkommnissen zuschrieben, wird daraus

ersichtlich, dass der Kalenderstreit ein Anknüpfungspunkt für das erneute politische

Eingreifen Berns im Münstertal darstellte; auf die Anfrage eines Prädikanten

dieser Region, ob er das Abendmahl nach altem oder neuen Kalender abhalten

solle, optierten die Gnädigen Herren für ein unbedingtes Festhalten am alten,
da es eine «Dependenz der Spiritualität» sei.26 Auch aus weiteren konfessionell
gemischten oder umstrittenen Gebieten sind derartige Konflikte überliefert, so

aus dem Veltlin, wo die Drei Bünde in Beanspruchung des Kirchenregiments
1583 die Nichteinführung der Reform verfügten, oder aus Appenzell, wo die
Protestanten ihren Widerstand gegen die Ausweitung der obrigkeitlichen Befugnisse

in Glaubenssachen dadurch zum Ausdruck brachten, dass sie Weihnachten
und Neujahr 1588/89 nach altem Kalender feierten.27

(3) Kampfum die Seelen: Konversionen. Konversionen berühren zunächst die
Grenzen zwischen lokalen Milieus. Angesichts der Tatsache, dass sie seit dem

späten 16. Jahrhundert im Zuge von Rekatholisierungsbestrebungen systematisch
gefördert wurden, erlangten sie jedoch oft eine überlokale konfessionspolitische
Bedeutung. Zudem stellten Konversionen insofern, als die Zahl der konvertierten
Häretiker insbesondere für katholische Welt- und Ordensgeistliche in ihren

Selbstbeschreibungen einen wichtigen Leistungsausweis darstellten, auch eine

Form der Selbstbestätigung eines konfessionellen Milieus dar. Seitens der einzelnen

Gläubigen konnte der Konfessions- und damit Milieuwechsel in vielerlei
Weise strategisch als Mittel für soziale Transaktionen zur Veränderung
beziehungsweise Verbesserung des eigenen Status genutzt werden. Darüber hinaus
stellen individuelle Konversionen einen der faszinierendsten Belege für die
zunehmende soziale Generalisierung und gleichzeitige Individualisierung des

Glaubenswissens im Zuge der Konfessionalisierung dar: Zu Bekehrende mussten

argumentativ von der Richtigkeit der anderen Konfession überzeugt werden
beziehungsweise mussten selbst durch einen innerlichen Entwicklungsprozess zur
«richtigen» Einsicht gelangen. Begleitet wurden sie oft durch literarische Fehden

(ein Element zunehmender Verbalisierung des Glaubens), die ihrerseits die
öffentliche Ordnung in Frage stellen und damit zum politischen Problem werden
konnten.28

26 Wilhelm Brotschi, Der Kampf Jakob Christoph Blarers von Wartensee um die religiöse Einheit

im Fürstbistum Basel (1575-1608), Freiburg 1956, 132, 134.
27

Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 259; Fischer, Gründung Kapuzinerprovinz (wie
Anm. 14), Ulf, 179f, 196-199, 213; allgemein Gutzwiller, Die Einführung (wie Anm. 24).
56,58-60,72.

"s Allgemein zur Rekatholisierung Arno Herzig. Der Zwang zum wahren Glauben. Rekatholi-
sierung vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Göttingen, 2000; den Gesichtspunkt der individuellen

Überzeugung und der argumentativ gewonnenen Wahrheit betont Ute Mennecke-Hau-
stein, Conversio ad ecclesiam. Der Weg des Friedrich Staphylus zurück zur vortridenti-
nischen katholischen Kirche. Gütersloh 2003, 15-21, 327-329; den Transaktionscharakters



Konfessionskonflikte 271

Die letztere Aussage wird gut durch die Konversion des gelehrten Johann

Schorsch (1600-1661) von Thusis belegt. Schorsch war der letzte Protestant seiner

Familie und war deshalb einem erheblichen Druck zur Konversion ausgesetzt,

insbesondere von seinem als Kapuziner wirkenden Bruder. Dieser soziale

Druck wurde von ihm offenbar weitgehend internalisiert; die Überzeugung von
der Wahrheit des katholischen Glaubens stellte sich bei ihm ein, als er während
der Arbeit an einer Abhandlung von 15 Thesen zur Eucharistie von Gewissensbissen

erfasst wurde und sich deshalb auf das Studium der Kirchenväter verlegte.
Schon vorher soll er in einer Disputation mit dem Priester des benachbarten

Obervaz, der ihn einer irrigen Behauptung überweisen konnte, unterlegen sein.

Den 1651 im bischöflichen Palast feierlich und öffentlich vollzogenen Übertritt

rechtfertigte er auf der Synode der protestantischen Bündner Geistlichkeit und

mit einer (erst postum gedruckten) 500-seitigen Schrift mit 36 Thesen, in denen

er die Richtigkeit des katholischen Glaubens nachwies. Das Werk rief zwei
etwas weniger voluminöse protestantische Entgegnungen und eine wieder 400-

seitige katholische Duplik hervor.29

Eine der frühesten Konversionen, die öffentliches Aufsehen erregte und ihren

Teil zu den Spannungen zwischen den Konfessionsparteien auf der
eidgenössischen Ebene beitrug, war der Übertritt der Freiburger Familie Alex (1584)
zum Protestantismus. Sie führte mit Sebastian Werros apologetischen «Fragstuck
des Christlichen Glaubens» (1585) zu einem der ersten kommerziellen Erfolge
der jungen Freiburger Druckerei. Das Buch selbst, die harsche politische Reaktion

der protestantischen Orte darauf und die literarischen Fehden der Folgejahre

trugen zur Zuspitzung der konfessionspolitischen Lage in der Eidgenossenschaft
während der 1580er Jahre bei.30

Die Konfliktrelevanz von Konversionen ergab sich nicht zuletzt daraus, dass

möglichst die Konversion hochgestellter Persönlichkeiten angestrebt wurde. Wo
sie öffentlich war, wie bei Johann Schorsch oder bei Rudolf Andreas von Salis

(1594-1668), der in Zizers 1622 nach einer Disputation mit Pater Fidelis von
Sigmaringen anlässlich von Maria Lichtmess in einer feierlichen Zeremonie
unter Anwesenheit zahlreichen Volks aus des letzteren Hand die erste Kommunion

empfing, war der Anlass eine Machtdemonstration der betreffenden Konfes-

von Konversionen hebt hervor Beat Hodler, Konversionen und Handlungsspielraum der
Untertanen in der Eidgenossenschaft im Zeitalter der reformierten Orthodoxie, in: Heinrich R.

Schmidt et al. (Hg.), Gemeinde, Reformation und Widerstand (=Festschrift Peter Blickle),
Tübingen 1998, 281-291; vgl. auch Volkland, Konfession und Selbstverständnis (wie Anm.
2), Kap. 5. Zur Stellung der erfolgreichen Konversion im Selbstbild des für die Schweiz
wichtigsten Reformordens s. Andreas Wendland, Mission und Konversion im kommunalen
Kontext. Die Kapuziner als Träger der Konfessionalisierung (17. Jahrhundert), in: Jä-

ger/Pfister, Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2), 207-231. Vgl.
demnächst die Dissertation von Heike Bock zu Konversionen im frühneuzeitlichen Luzern
und Zürich.
Felici Maissen. Der Konvertit Johann Schorsch von Thusis (1600-1665) und seine Kontroverse,

in: Schweizerische Zeitschrift für Kirchengeschichte, 52 (1958), 281-302.
10 Othmar Perler, Sebastian Werro (1555-1614). Beitrag zur Geschichte der katholischen

Restauration in der Schweiz, Freiburg 1942, Kap. 4; Albert Müller, Der Goldene Bund 1586,
Diss. Freiburg 1965, Kap. 4.



272 Ulrich Pfister

sionsgruppe. Oft wirkte er selbst so überzeugend, dass sogleich weitere
Anwesende denselben Schritt wagten, was eine deutliche Verschiebung von Macht
und Ressourcen vom einen zum anderen Milieu bedeuten konnte. So gilt etwa
die in Sitten in Gegenwart des Bischofs und des Landeshauptmanns im
Dezember 1624 vollzogene Konversion von Michael Mageran, einem einflussreichen

Leuker Notablen und späteren Walliser Landeshauptmann, als Anfang vom
Ende der evangelischen Gemeinde in Leuk.31

Die Überschreitung der Grenze konfessioneller Milieus besonders durch

hochgestellte Persönlichkeiten stellte politische Loyalitäten in Frage und wirkte
damit potentiell destabilisierend. So wurde Jürg Jenatsch nach seiner 1635 nach

mehrjährigem Studium der Kirchenväter und einer Reihe von Disputationen
erfolgten Konversion nachweislich vor seiner Anteilnahme an der Reorientierung
Bündens zur österreichisch-spanischen Seite als spanischer Parteigänger
verleumdet und angegriffen. Ähnlich wurde Paul Buoi (1629-1696), einem Führer
der spanischen Faktion im Zehngerichtenbund, nach seinem 1690 erfolgten
Übertritt zum katholischen Glauben das 1681 verliehene Bürgerrecht in Fürs-
tenau wieder aberkannt, und der Zehngerichtenbund schloss ihn von allen Ämtern

und Würden aus. Er wurde Gegenstand von Schmähgedichten. Schliesslich
wurde sein Knecht in Chur beleidigt, geschlagen und beraubt. Der Fall kam bis

vor den Bundestag, und mehrere hochgestellte auswärtige Personen setzten sich
für Buoi ein.32

Darüber hinaus konnten Konfessionswechsel angesichts der Milieubindung
des Bekenntnisses wichtige soziale Netze belasten, wenn nicht zerreissen: Familien

wurden getrennt und Kinder enterbt, was seinerseits Folgen in der
politischen Öffentlichkeit nach sich ziehen konnte. Ein herausragender Fall dieser Art
ist zweifellos derjenige von Ludwig (Vater) und Gallus (Sohn) Castelli aus einer

vom Veltlin nach Sagogn zugewanderten Familie. Gallus trat 1697 zum evangelischen

Glauben über. Sein Vater enterbte ihn deshalb, worauf Gallus sich an die
Drei Bünde wandte. Diese forderten den Vater auf, die Fundamentalsatzungen
des Landes zu beobachten, welche die Religionsfreiheit gewährleisteten, und die

evangelische Session machte Anstalten zum Schutz der Ansprüche von Gallus.
Damit war der Fall in den eskalierenden Konfessionskonflikt in der Gruob
eingebettet, der sich kurz darauf im sogenannten Sagenserhandel entladen sollte. In
diesem Kontext verweigerten denn auch 1703 die evangelischen Ratsboten Ludwig

Castelli den Einsitz in den Bundestag.33 Ein anderes Beispiel ist die Kon-

Nikolaus von Salis. Die Convertitcn der Familie von Salis. Luzern 1892. 14; Alexander Pfister.

Jörg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. Chur 1984. 142f. (der 1623 erfolgten Konversion

von Rudolf Planta, eines Führers der spanischen Partei, und seiner Frau sollen 300
Personen gefolgt sein): Maissen. Konvertit Johann Schorsch (wie Anm. 29), 282f: Berger.
Reformation Fünf Dörfer (wie Anm. 17). 60f; Hans Anton von Roten. Zur Geschichte der
reformierten Gemeinde Leuk 1560-1651. in: Vallesia, 46 (1991). 39-66. hier 55f.

32 Pfister. Jörg Jenatsch (wie Anm. 31). 45f. 273 281. 294f: von Salis. Convertiten von Salis
(wie Anm. 31), 15-17; Felici Maissen. Colonel Paul Buoi (1629-1696) e sia conversimi, in:

Igl Ischi. 45 (1959). 184-197.
Felici Maissen. Zu den Quellen des Sagenser Handels, in: Bündner Monatsblatt. 1974. 205-
227, 206-208. 218; ders., Konvertit Johann Schorsch (wie Anm. 29), 282f



Konfessionskonflikte 273

version von Josua Schlatter in Bischofzell zum katholischen Glauben (1666). Sic

wurde unmittelbar von der Flucht seiner Frau und der beiden jüngsten Kinder
nach St. Gallen und Appenzell a. Rh. gefolgt. Die Obrigkeit bemühte sich dämm,
dass sie ausgeliefert oder zurückgesandt wurden, blieb damit aber ohne Erfolg.
Zugleich entluden sich heftige Konflikte zwischen dem Konvertiten und dessen

Blutsverwandten, die ihn aus dem Verwandtschaftsverband ausstiessen. Schliesslich

wurde er durch sein bisheriges soziales Netz sanktioniert; so hielt der Obervogt

auch für beachtenswert, dass er nicht mehr zu Heiraten eingeladen wurde -
Grenzüberschreitungen durch Konvertiten scheinen somit Tendenzen zur kon-
fliktiven Abschliessung der konfessionellen Milieus Vorschub geleistet zu ha-
ben.34

Das letztere Beispiel lenkt den Blick auf die besonderen Bedingungen in den

Gemeinen Herrschaften. Flier konnte gemäss dem Zweiten und Dritten Landfrieden

ein Messgottesdienst eingerichtet werden, auch wenn nur wenige katholische
Haushalte dies begehrten. Konversionen kam damit sowohl für die Kohäsion der

Kirchgemeinde als auch des konfessionellen Gefüges der Gemeinen Herrschaften

eine grosse Bedeutung zu. Des Abfalls verdächtige Individuen wurden
argwöhnisch beobachtet und entsprechend bearbeitet; eine erfolgte Konversion konnte

ein erhebliches Konfliktpotential in sich bergen. Ein wichtiges Einzelbeispiel
betrifft die Walserhaushalte in der gebirgigen Randlage der Gemeine Wartau in
der Herrschaft Satgans. Bezeichnenderweise erfolgten während der schweren
Subsistenzkrise der 1690er Jahre aufgrund von vagen Versprechungen
wirtschaftlicher Vorteile seitens des katholischen Landvogts einige wenige Konversionen

zum Katholizismus - ein Beispiel für den Transaktionscharakter von
Konversionen. Diese dienten dem Landvogt als Legitimation zur Einführung der
Messe in der Wartauer Pfarrkirche, die ihrerseits den schon mehrmals erwähnten
Wartauer Handel (1695) auslöste.35

Konfessionelle Geographie und gesamteidgenössische Konfessionskonflikte

Vor dem Hintergrund der bisher entwickelten allgemeinen Überlegungen zu den

Konfessionskonflikten zugrunde liegenden Transformationen und dem in
Reibungen zwischen konfessionellen Milieus zur Anwendung kommenden
Konfliktrepertoire wendet sich die Analyse nun konkreten Konfessionskonflikten im
Raum der flühneuzeitlichen Schweiz zu. Diese Auseinandersetzungen waren
meist durch das Zusammenwirken zweier Ebenen gekennzeichnet: einerseits der
lokalen beziehungsweise einzelörtischen Ebene in denjenigen Gegenden, wo
Fragen des Zusammenlebens der beiden konfessionellen Gruppen im Vordergrund

standen, und der gesamteidgenössischen Ebene, in denen sich Konflikte
um die Machtverteilung zwischen den - konfessionell grösstenteils homogenen -

Volkland, Konfessionelle Grenzen (wie Anm. 2), 380-383.
35

Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 159-173; zur heiklen Situation von Konvertiten am
Beginn der Wiedereinführung des katholischen Gottesdiensts in den gemeinen Herrschaften
vgl. auch Stösser, Gachnanger Handel (wie Anm. 21), 103.


	Frömmigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

