Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Artikel: Konfessionskonflikte in der frihneuzeitlichen Schweiz : eine
strukturalistische Interpretation

Autor: Pfister, Ulrich

Kapitel: Frommigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konfessionskonflikte 259

Die weiteren Abschnitte untersuchen auf dieser Grundlage Konfessionskon-
flikte im Raum der heutigen Schweiz. Ausgangspunkt bildet eine Betrachtung
der eidgendssischen Ebene. Im Vordergrund stehen dabei die Erklarung der kon-
fessionellen Geographie der Eidgenossenschaft und in Verbindung damit die
Darstellung der konfessionellen Einfirbung des Machtkonflikts zwischen Ziirich
und Bern einerseits und den inneren Orten andererseits. Die Entwicklung der
konfessionellen Paritit stellte ein wichtiges verfahrenstechnisches Element zur
institutionellen Bewiltigung dieses Machtkonflikts und damit auch zur Rick-
bindung von Konfessionskonflikten dar. Die Entwicklung der Paritit erfolgte in
engem Zusammenhang mit lokalen und einzelortischen Konflikten und stellte
umgekehrt die Massgabe dar, wieweit solche Konflikte zu eidgendssischen
Konflikten eskalieren konnten. Zwei weitere Abschnitte widmen sich deshalb
wichtigen Zonen einzelortischer Konfessionskonflikte, namlich den Landsge-
meindeorten Schwyz, Glarus und Appenzell bezichungsweise den geistlichen
Herrschaften Basel und St. Gallen, wobei wegen der Bedeutung fiir die Ent-
stehung des zweiten Villmergerkriegs (1713) der Schwerpunkt auf einer Darstel-
lung der Toggenburger Wirren liegt. Vor allem fiir den Vergleich relevante Ge-
sichtspunkte erétfnet die abschliessende Darstellung innerer konfessioneller Wir-
ren in den zugewandten Orten Wallis und den Drei Biinden. Der Schluss rekapi-
tuliert wichtige Aussagen und erértert die Griinde fiir das Verschwinden von
Konfessionskonflikten.

Frommigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

Ausgangspunkt der weiteren Uberlegungen ist der Sachverhalt, dass jenseits der
Glaubensspaltung des frithen 16. Jahrhunderts die Glaubenspraxis in Westeuropa
zwischen dem 15. und dem ausgehenden 17. Jahrhundert einen tiefgreifenden
Wandel erfuhr. «Starke Konfessionalisierung» im Sinne der politischen Instru-
mentalisierung von Glaube und Kirche wurde somit ergédnzt durch eine
«schwache Konfessionalisierung» im Sinne der langfristigen Neuprdgung der
Frommigkeit der breiten Bevolkerung.! Mit unterschiedlicher Akzentuierung bei
den verschiedenen Konfessionen, aber dennoch mit gemeinsamer Grundtendenz
bezogen sich Glaubensinhalte zunehmend weniger auf Handlungen, die eine Be-
ziehung zwischen Diesseits und Jenseits herstellten, sondern stirker auf univer-

Die Unterscheidung stammt aus der angelsichsischen Rezeption des Konfessionalisierungs-

konzepts, vgl. — auch mit Blick auf den Zusammenhang zwischen politischem Konflikt und
Konfessionalisierungsvorgiangen — Philip Benedict, Confessionalization in France? Critical
reflections and new evidence, in: ders., The faith and fortunes of France’s Huguenots, Alder-
shot 2001, 309-325, hier 313-317; ders., Religion and politics (wie Anm. 1), 158f; zu ihrer
Anwendung auf ein Beispiel im Raum der Schweiz Randolph C. Head, At the frontiers of
theory. Confession formation, anti-confessionalization and religious change in the Valtellina,
1520-1620, in: Jager/Pfister, Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2),
163-179. Die Bedeutung frommigkeitsgeschichtlicher Aspekte in der Konfessionalisierung
betont auch Andreas Holzem, Die Konfessionsgesellschaft. Christenleben zwischen staat-
lichem Bekenntniszwang und religidser Heilshoffnung, in: Zeitschrift fiir Kirchengeschichte,
110 (1999), 53-85.



260 Ulrich Pfister

selle Inhalte. Dabei wurden sie logisch systematisiert und mit moralischen For-
derungen verbunden; im Zuge einer «normativen Zentrierung» steigerte sich ihre
innere Kohérenz, und iiber den Abbau des Gradualismus fithrten sie zu einer
schiarferen Abgrenzung nach aussen. Im Gleichschritt gewannen universalisti-
sche, von sozialen Primérgruppen abgeloste Frommigkeitsformen zu Lasten von
gruppenbezogenen Frommigkeitsformen an Bedeutung, und zwar quer iiber die
Konfessionen hinweg.’

Dieser sikulare Trend lédsst sich besonders gut an zwei Tendenzen erkennen:
Erstens gewann das Wort in der Glaubenspraxis an Bedeutung, konkret in Form
der Institutionalisierung von Predigt und Katechese. Diese Entwicklung begann
mit der Systematisierung der Predigt durch die Schaffung stiadtischer Pradikatu-
ren in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts. Im 16. Jahrhundert setzte sie sich
fort mit der Ausbildung allgemein verbindlicher Bekenntnisse (fiir die Schweiz
bedeutsam sind der Abschluss des Konzils von Trient 1563 und das Zweite Hel-
vetische Bekenntnis 1566) sowie der Abfassung von Katechismen, die diese der
breiten Bevolkerung vermittelten (hervorzuheben sind insbesondere der 1555 er-
schienene katholische Katechismus des Petrus Canisius und der reformierte Hei-
delberger Katechismus von 1563). Ein gewisser Abschluss erfolgte im 17. Jahr-
hundert mit der Systematisierung der Ausbildung zur Seelsorge an den theologi-
schen Hochschulen und der Ausformung der barocken Volkspredigt als eigen-
stindiger literarischer Gattung.®

Zweitens ist fiir den katholischen Raum zusitzlich auf die im Vergleich zum
Hoch- und Spétmittelalter weiter zunehmende Verehrung der Eucharistie sowie
auf damit in Beziehung stehende marianische Frommigkeitsformen hinzuweisen,
insbesondere im Rahmen von Rosenkranzbruderschaften und Wallfahrten. Diese
zu Lasten von gruppenbezogenen Heiligenkulten gehende Entwicklung impli-

* Zu diesen langfristigen Trends vgl. insbesondere Keith Thomas, Religion and the decline of
magic. Studies in popular beliefs in sixteenth and seventeenth century England, London
1971; John Bossy, Christianity in the West 1400-1700, Oxford 1985; Berndt Hamm, Re-
formation als normative Zentrierung von Religion und Gesellschaft, in: Jahrbuch fiir Bi-
blische Theologie, 7 (1992), 241-279; ders., Von der spatmittelalterlichen reformatio zur Re-
formation. Der Prozess normativer Zentrierung von Religion und Gesellschaft in Deutsch-
land, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte, 84 (1993), 7-82.

® Nur eine ganz enge Auswahl an Belegen kann geboten werden. Zu den Pridikaturen klas-
sisch Steven E. Ozment, The Reformation in the cities. The appeal of Protestantism to six-
teenth-century Germany and Switzerland, New Haven 1975, 38-42; speziell zur Schweiz
Eduard Lengwiler, Die vorreformatorischen Pridikaturen der deutschen Schweiz von ihrer
Entstehung bis 1530, Freiburg 1955. Die Ausbildung von verbindlichen Bekenntnissen wird
als zentral herausgestellt schon von Ernst W. Zeeden, Die Entstchung der Konfessionen.
Grundlagen und Formen der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskdmpfe, Miin-
chen 1965; zum Predigtwesen vgl. insbesondere Urs Herzog, Geistliche Wohlredenheit. Die
katholische Barockpredigt, Miinchen 1991; John W. O’Malley, Religious culture in the
sixteenth century. Preaching, rhetoric, spirituality, and reform, Aldershot 1993; Sabine Holtz,
Theologie und Alltag. Lehre und Leben in den Predigten der Tiibinger Theologen 1550
1750, Tibingen 1993.



Konfessionskonflikte 261

zierte insbesondere einen Bedeutungsgewinn von Symbolen, die fiir das gesamte
lokale Kirchenvolk, nicht allein fiir eine bestimmte Gruppe, von Relevanz wa-
ren.’

Die Bedeutung dieser Veridnderungen der Glaubenspraxis fiir die Interpreta-
tion von Konfessionskonflikten erschliesst sich vor dem Hintergrund einer struk-
turalistischen Wissenssoziologie. Eine deren Grundvorstellung lautet, dass kom-
plexe Wissenssysteme aus einer Kombination von bindren Elementen (x versus
y) sowie Transformationen bestehen, die logische und funktionale Beziehungen
zwischen diesen Elementen herstellen. Die Herstellung von Transformationen
wird als produktive «strukturalistische Tatigkeit» verstanden, als ein bricolage,
das den Wissensbestand dauernd verindert® Das zentrale Argument dieses
Essays lautet, dass sich wegen des universalistischen, sozial generalisierten Cha-
rakters der Glaubenspraxis im konfessionellen Zeitalter der Gegensatz zwischen
zwel Konfessionen — ein bindres Element — fiir Transformationen zu zahlreichen
anderen bindren Elementen einer politischen Sprache anbot. Allerdings konnten
sich die inhaltlichen Beziige und politischen Folgen solcher Transforma-
tionsleistungen sehr unterschiedlich ausgestalten:

Einerseits konnte die Konfessionszugehorigkeit zur Grenzziehung zwischen
Binnengruppe und Aussengruppe dienen. Aufgrund des universalistischen Cha-
rakters konfessioneller Glaubenspraxis traf dies insbesondere auf Grossgruppen
zu; wichtigstes Beispiel ist der Untertanenverband eines entstehenden Terri-
torialstaats, der sich in vielen katholischen Staaten durch die Gottesmutter Maria
symbolisch darstellen und legitimieren liess.” Sozial generalisiertes konfessio-
nelles Glaubenswissen schuf ein «moralisiertes Universum» (Bob Scribner);
zahlreiche Fragen der Sozialkontrolle liessen sich so in die Frage eines frommen,

" Grundlegend fiir die frithere Geschichte der Verehrung der Eucharistie Miri Rubin, Corpus
Christi. The Eucharist in late medieval culture, Cambridge 1991, fiir die Einstufung als so-
zial generalisierten Kult S. 348; weiter siche Otto Nussbaum, Die Aufbewahrung der Eucha-
ristie, Bonn 1979, 149-164; zu den Bruderschaften allgemein Bernhard Schneider, Kirchen-
politik und Volksfrommigkeit. Die wechselhafte Entwicklung der Bruderschaften vom Spiit-
mittelalter bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts, in: Saeculum, 47 (1996), 89-119; zur im
schweizerischen Raum besonders wichtigen Rosenkranzbruderschaft Marie-Hélene Froesch-
lI€-Chopard, Le Rosaire, ¢lément de christianisation des campagnes? in: Jean-Pierre
Massaut/Marie-Elisabeth Heneau (Hg.), La christianisation des campagnes, Bd. 2, Bruxelles
1996, 419-443; zur steigenden Bedeutung der Marienwallfahrten Klaus Guth, Geschicht-
licher Abriss der marianischen Wallfahrtsbewegungen im deutschsprachigen Raum, in:
Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hg.), Handbuch der Marienkunde, Bd. 2, Regensburg
1997, 321-448. Fiir die Schweiz existieren kaum neuere Untersuchungen; zu den Drei Biin-
den siche Ulrich Pfister, Geschlossene Tabernakel — saubere Paramente. Katholische Re-
form und lindliche Glaubenspraxis in Graubiinden, 17. und 18. Jahrhundert, in: Norbert
Haag, et al. (Hg.), Landliche Frommigkeit. Konfessionskulturen und Lebenswelten 1500—
1850, Stuttgart 2002, 115-141; ders. Volksreligion im katholischen Graubiinden, 17. und 18.
Jahrhundert, unpubl. Ms., 2001.

Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt 1968, Kap. 3.

Dies und das folgende rekonstruiert ein dhnliches Argument bei Reinhard, Zwang zur Kon-
fessionalisierung (wie Anm. 3), 274-277; ausfiihrliches Fallbeispiel zur politischen Funktion
des Marienkults Werner Freitag, Volks- und Elitenfrommigkeit in der Frithen Neuzeit. Ma-
rienwallfahrten im Fiirstbistum Miinster, Paderborn 1991, 109-163.



262 Ulrich Pfister

rechtgldubigen Lebenswandels transformieren. Diese Transformationsleistung
bot wenigstens bis zum frithen 17. Jahrhundert einen wichtigen Ankniipfungs-
punkt fiir die Policeygesetzgebung und damit fiir einen rasch expandierenden.
standische Grenzen transzendierenden und einen einheitlichen Untertanenver-
band anvisierenden Politikbereich. Die Handhabe des lus reformandi und die
Durchsetzung konfessioneller Orthodoxie stellten damit einen wichtigen Aus-
gangspunkt der Bildung des modernen Staats in ihrer ersten Phase dar.'’ Dies
bedeutet aber gleichzeitig, dass besonders im Reich und in der Schweiz Staats-
bildungskonflikte als Konflikte um den Besitz und die Ausiibung des Ius refor-
mandi ausgetragen wurden.

Andererseits liessen sich nicht nur Staatsbildungskonflikte in Konfessions-
konflikte transformieren. Vielmehr impliziert der universalistische Charakter der
konfessionellen Glaubenspraxis, dass sie sich zur einheitlichen Abbildung zahl-
reicher unterschiedlicher dyadischen Konfliktsituationen eignete. Mit anderen
Worten: Ehekonflikte, Dortkonflikte, Zentrum-Peripherie-Konflikte auf regiona-
ler oder gesamtstaatlicher Ebene, Herrschaftskonflikte, Faktionskonflikte und
schliesslich zwischenstaatliche Konflikte liessen sich alle in der abstrakten Spra-
che des Konfessionsgegensatzes darstellen. Die verstiarkte Bedeutung sozial ge-
neralisierter Elemente der Glaubenspraxis zu Beginn der frithen Neuzeit erlaubte
damit die Zusammenfiihrung und Akkumulation zahlreicher zum Teil auf unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Strukturebenen gelagerten dyadischen Konflik-
tlinien. Dies erhéhte nicht nur das Konfliktniveau, sondern auch die Konflikt-
fahigkeit der Gesellschaft und trug damit zur Strukturbildung der frihneuzeit-
lichen Gesellschaft bei. Zugleich ist hervorzuheben, dass Konfessionskonflikte,
indem sie Konfliktfelder auf lokaler, kantonaler, eidgendssischer und im Grenz-
fall auch zwischenstaatlicher Ebene miteinander verkniipften, im Unterschied
etwa zu reinen Konflikten zwischen Obrigkeiten und Untertanen oder zwischen
klientelistischen Faktionen hidufig Mehrebenenkonflikte waren.

Kirchenreformen, konfessionelle Milieus und die Sprache lokaler Konfessions-
konflikte

Konfessionskonflikte bestanden nur zum kleinen Teil aus kontroverstheologi-
schen Auseinandersetzungen. Hochstens als polemische Begleitung von Konver-
sionen prominenter Personen — auf die noch einzugehen sein wird — oder im
Rahmen von wohl orchestrierten Predigten in konfessionell umstrittenen Kirchen

' Robert W. Scribner, Reformation and desacralisation. From sacramental world to moralised
universe, in: ders./R. Po-Chia Hsia (Hg.), Problems in the historical anthropology of early
modern Europe, Wiesbaden 1997, 75-92; zum Begriff des lus reformandi siche Martin
Heckel, Staat und Kirche nach den Lehren der evangelischen Juristen Deutschlands in der
ersten Hélfte des 17. Jahrhunderts, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte,
Kanonistische Abteilung, 42 (1956), 117-247, 43 (1957), 202-308, insbesondere 2. Teil
202-224; zur religidsen Legitimation der Policey-Gesetzgebung im 16. Jahrhundert siche
Thomas Simon, «Gute Policey». Ordnungsleitbilder und Zielvorstellungen politischen Han-
delns in der Frithen Neuzeit, Frankfurt 2004, 129-151.



Konfessionskonflikte 263

spielten sie eine Rolle.'" Auf der eidgenossischen Ebene nahmen Konfessions-
konflikte in der Regel die Form von Auseinandersetzungen iiber die Interpreta-
tion von eidgendssischem Recht beziehungsweise um die Kompetenzkompetenz
dariiber an, in welchem Bereich es Anwendung finden sollte. Sie waren also in
eine Sprache des Verfassungsrechts beziehungsweise des Aushandelns politi-
scher Verfahren gekleidet (vgl. nachfolgender Abschnitt). Auf der lokalen Ebene
— und dieses Argument gilt es im folgenden mit Inhalt zu fiillen — griindete die
Sprache der Konfessionskonflikte dagegen auf der Entwicklung und auf dem
gegenseitigen Kontakt konfessionell gebundener Milieus.

Das Argument kniipft an den Sachverhalt an, dass Konfessionskonflikte im
eigentlichen Sinn erst seit dem Ausgang des 16. Jahrhunderts an Virulenz ge-
wannen. Sie kniipften also nicht direkt bei den Auseinandersetzungen der Refor-
mationszeit an, die in den meisten Féllen (noch) relativ pragmatisch gelost wer-
den konnten.'* Nun ist das spite 16. Jahrhundert die Zeit, in der die Konfessions-
bildung abgeschlossen war und in der allgemein eine Kirchenbildung einsetzte in
der Form der Bekdmpfung dogmatischer und liturgischer Indifferenz, der Durch-
setzung einer Klerusreform und -disziplin sowie der Einrichtung von Verfahren
zur Gewihrleistung einer einheitlichen Versorgung der Bevolkerung mit kirch-
lichen Handlungen (insbesondere Visitationen)."” Fiir die Eidgenossenschaft ist
dieser Vorgang der Ausbildung von Konfessionskirchen noch sehr unvollstandig
untersucht. Anhand von Eckdaten wie den ersten posttridentinischen Nuntiaturen
(1578-1581) mit ihren daraus hervorgehenden Massnahmen zur Klerusreform,
der Griindung der ersten Jesuitenkollegs (1577), dem Beginn der Kapuziner-
mission in den 1580er Jahren und der Neuordnung des Verhiltnisses zu den
Bistlimern Konstanz (1605 Kommissariat Luzern) und Lausanne (1614/15) las-
sen sich die Umrisse der katholischen Reform wenigstens in Stichworten erken-
nen.'* Weniger beachtet worden ist bisher, dass sich in den reformierten Kirchen

"' Ein Beispiel fiir das letztere aus dem Wartauer Handel bei Jakob Kuratli, Geschichte der Kir-
che von Wartau-Gretschins, Buchs 1950, 176f., 191. Predigten konnten auch der Propagie-
rung und Legitimierung der gegenseitigen Abgrenzung konfessioneller Milieus dienen; vgl.
Alessandro Pastore, Rituali di violenza popolare negli scontri di religione in Valtellina, in:
Ottavio Besomi/Carlo Caruso (Hg.), Cultura d’élite e cultura popolare nell’arco alpino fra
Cinque ¢ Seicento, Basel 1995, 5780, hier 61f.

= Vgl. die Gegeniiberstellung bei Head, Fragmented dominion (wie Anm. 2), 128-135.

" Grundlegend Zeeden, Entstehung der Konfessionen (wie Anm. 6).

" Unverzichtbar bleibt Johann Georg Mayer, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz, 2 Bde., Stans 1901-1903; zu den hier besonders betonten Aspekten vgl.
Heinrich Reinhardt/Franz Steffens, Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579
1581, 5 Bde., Solothurn/Stans/Freiburg 1906-1929; Urban Fink, Die Luzerner Nuntiatur
1586—-1873. Zur Behordengeschichte und Quellenkunde der pépstlichen Diplomatie in der
Schweiz, Luzern 1997; Alois Henggeler, Die Wiedereinfiihrung des kanonischen Rechtes in
Luzern zur Zeit der Gegenreformation. Das Kommissariat Luzern von 1605-1798, Luzem
1909; Rainald Fischer, Die Griindung der Schweizer Kapuzinerprovinz 1581-1589. Ein Bei-
trag zur Geschichte der katholischen Reform, Freiburg 1955; Rudolf Bolzern, Das héhere ka-
tholische Bildungswesen der Schweiz im Ancien Régime (16.—18. Jahrhundert). Eine Zeit
ohne eigene Universitit, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte, 83 (1989), 7—
38; Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005, 51-61. Zum Bistum Lausanne Louis Wae-



264 Ulrich Pfister

der Schweiz im spéten 16. Jahrhundert der Heidelberger Katechismus verbreitete
und dass Hostien durch gewohnliches Brot ersetzt wurden — im Reich waren
beides von der Bevilkerung breit wahrgenommene Schliisselereignisse der soge-
nannten «Zweiten Reformation». Wenigstens in den Drei Biinden und im bern-
ischen Aargau waren die letzten Jahrzehnte des 16. und der Beginn des 17. Jahr-
hunderts durch eine besonders intensive Disziplinierung der Pradikanten gekenn-
zeichnet. Und schliesslich scheinen Bern und Ziirich im spiteren 16. und 17.
Jahrhundert ernsthafte Anstrengungen zur Institutionalisierung der schon in der
Reformationszeit verordneten, aber offenbar wenig geiibten ldndlichen Kirchen-
zucht unternommen zu haben."”” Im Verlauf der ersten Hilfte des 17. Jahr-
hunderts scheinen sich somit bei beiden in der Schweiz vertretenen Konfessio-
nen sowohl die Kirchenorganisation als auch die kirchengebundene Frommigkeit
in einer neuen Form konsolidiert zu haben.'® So trivial das klingen mag: Der
Konfessionskonflikt als Gesamtphdnomen entwickelte sich auf der Grundlage
einer zu einem erheblichen Grad parallelen, kompetitiven Differenzierung der
Konfessionskirchen.

ber, L’arrivée a Fribourg de Mgr Watteville et la visite du diocése de 1625, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte, 36 (1942), 221-296, zum Bistum Chur Albert Fischer,
Reformatio und Restitutio. Das Bistum Chur im Zeitalter der tridentinischen Glaubenser-
neuerung — zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Priesterausbildung und Pastoralreform
(1601-1661), Ziirich 2000; zur Entwicklung der Abtei St. Gallen zu einem eigenstindigen
Kirchsprengel Johannes Duft, Die Glaubenssorge der Fiirstidbte von St. Gallen im 17. und 18.
Jahrhundert. Ein Beitrag zur Seelsorgegeschichte der katholischen Restauration als Vorge-
schichte des Bistums St. Gallen, Diss. Freiburg, Luzern 1944, 44-52; Beat Biihler, Gegenre-
formation und katholische Reform in den stift-st. gallischen Pfarreien der Didzese Konstanz
unter den Abten Othmar Kunz (1564-1577) und Joachim Opser (1577-1594), in: St. Galler
Kultur und Geschichte, 18 (1988), 5-198.

Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2, Ziirich 1974, 526, 536-538; Ulrich
Pfister, Pastors and priests in the early modern Grisons. Organized profession or side acti-
vity, in: Central European History, 33 (2000), 41-65, hier 46-50; zum bernischen Aargau
habe ich eine unpublizierte Teilauswertung der Kollektivbiographie in Willy Pfister, Die Pri-
dikanten des bernischen Aargaus im 16.-18. Jahrhundert 1528-1798, Ziirich 1943 vorge-
nommen. Auch die von Bruce Gordon, Clerical discipline and the rural reformation. the
synod in Ziirich, 1532-1580, Bern 1992, 214-219 belegten Disziplinartille der Ziircher
Synode vor 1580 deuten auf eine Zunahme der Disziplinierungsmassnahmen gegen Geist-
liche nach der Jahrhundertmitte hin. Zur institutionellen Entwicklung der landlichen Sitten-
zucht in Bern Willy Pfister, Das Chorgericht des bernischen Aargaus im 17. Jahrhundert,
Diss. Ziirich 1939, 15, 18-25; zu Ziirich Daniel Piinter, «ist ihnen deswigen nach nothurft
ernstlich zuogesprochen worden». Sittenzucht und ihr Vollzug auf der Ziircher Landschaft,
16.—18. Jahrhundert, unpubl. Lizentiatsarbeit Universitit Ziirich 1994, 63-103; prignant
anhand des Schaffhauser Beispiels Roland E. Hofer, «Nun leben wir in der gefahrlichsten
Zyth». Prolegomena zu einer Geschichte Schafthausens im konfessionellen Zeitalter, Schaff-
hauser Beitrige zur Geschichte 72 (1995), 23-70, insbesondere 28-36.

Zur Entwicklung der lindlichen Frommigkeit vgl. insbesondere Duft, Glaubenssorge (wie
Anm. 14), Kap. 1.6/7; Fritz Dommann, Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform
der Seelsorge und des religiosen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert, Stans 1966,
sowie meine oben in Anm. 7 zitierten Arbeiten zu den Drei Biinden; zu evangelischen Re-
gionen vgl. vorangehende Anm. sowie Heinrich R. Schmidt, Dorf und Religion. Reformierte
Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frithen Neuzeit, Stuttgart 1995; Ulrich Pfister,
Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation. Graubiinden,
16.-18. Jahrhundert, in: Archiv fiir Reformationsgeschichte, 87 (1996), 287-333.



Konfessionskonflikte 265

Zum Teil entstanden Konfessionskonflikte direkt aus der Bildung von Kon-
fessionskirchen, besonders da, wo Bevolkerungsgruppen beider Konfessionen
eng — moglicherweise in derselben Gemeinde — zusammen lebten. Die verstarkte
liturgische und kirchenrechtliche Differenzierung der beiden Konfessionen
schlug sich in solchen Zonen direkt in Konflikten um die Nutzung von Kirchen,
in Simultankirchen sogar von Teilen von Kirchen und Kirchengerit, sowie um
die Zustindigkeit beziiglich der kirchlichen Aufsicht nieder. Tumultuése Kir-
chendffnungen und Priestereinfiihrungen im Zuge spater Reformationsvorgénge
oder von Bestrebungen zur Rekatholisierung, Frevel an Kirchengerdt sowie
zdhes Aushandeln von Vertridgen, die minutiés die Anspriiche der beiden Partei-
en an den kirchlichen Ressourcen der Pfarrei regelten, gehérten deshalb zu den
typischen Konfliktaustragungsformen in bikonfessionellen Regionen.'’

Es wire jedoch falsch, Konfessionskonflikte ausschliesslich als direkte Folge
der Kirchenreformen zu sehen. Denn unterfiittert wurden erstere durch einen
Alltagscode des Konfessionskonflikts, dessen wichtigsten Ausserungen Kon-
flikte um kollektive Manifestationen konfessioneller Frommigkeit, um die unter-
schiedliche rituelle Zeit, die Konversionen sowie gegenseitige Schmihungen wa-
ren. Es wiire aber auch zu kurz geschlossen, wenn man eine direkte Kausalkette
von den Kirchenreformen tiber die zweifellos erfolgte Transformation der popu-
laren Frommigkeit zur Kultur des Konfessionskonflikts zichen wiirde. Denn es
gilt ein wichtiges Paradox im Auge zu behalten: Konfessionskonflikte walteten
gerade nicht in Zonen, in denen Konfessionalisierung (verstanden als «schwache
Konfessionalisierung» der Bekenntnis- und Kirchenbildung) und damit wohl die
kirchliche Pragung von Frommigkeit besonders intensiv erfolgt wiére. Vielmehr
sind die konfliktintensiven Zonen der Nordostschweiz und der Drei Biinde bezo-
gen auf den Konfessionalisierungsvorgang periphere Zonen, in denen Kirchenbe-
horden wihrend des gréssten Teils der Frithen Neuzeit nur iiber einen vergleichs-
weise schwachen Zugriff auf die lokale Ebene verfligten und Bevolkerungsgrup-
pen unterschiedlicher Konfession eng miteinander verzahnt lebten.

Zwischen Bekenntnis- und Kirchenbildung einerseits und den politischen
Code lokaler Konfessionskonflikte andererseits treten somit die konfessionellen
Milieus. Unter einem Milieu sei dabei eine Gruppe von Menschen verstanden,

"7 Zahlreiche Beispicle in Alfred L. Knittel, Werden und Wachsen der evangelischen Kirche im
Thurgau von der Reformation bis zum Landfrieden von 1712, Frauenfeld 1946, Kap. 4-7;
weiter zur Nordostschweiz Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 173-177, 191f.; Johannes
Vogel, Das evangelische Nesslau von der Reformation bis 1806, Nesslau 1991, 28-40, 47—
56. Zu den Drei Biinden, in denen derartige Konflikte ebenfalls hdufig waren, sieche Hans
Berger, Die Reformation im Kreis der Fiunf Dorfer. Ein Beitrag zur Biindner Reforma-
tionsgeschichte, Diss. Ziirich, Chur 1950, insbesondere Kap. [ und IV; Felici Maissen, Die
Drei Biinde in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts in politischer, kirchengeschichtlicher
und volkskundlicher Schau, Aarau 1966, Kap. VI, VIII und X; Head, Religiose Koexistenz
(wie Anm. 2), 331-340. Analoge Vorginge im durch eine dhnliche Gemengelage gepragten
sidwestdeutschen Raum dokumentiert Mark Hiberlein, Konfessionelle Grenzen, religiGse
Minderheiten und Herrschaftspraxis in siiddeutschen Stidten und Territorien in der Friithen
Neuzeit, in: Ronard G. Asch/Dagmar Freist (Hg.), Staatsbildung als kultureller Prozess.
Strukturwandel und Legitimation von Herrschaft in der Frithen Neuzeit, Koln 2005, 151-
190, insbesondere 153-167.



266 Ulrich Pfister

die bestimmte dussere Lebensbedingungen und innere Haltungen aufweisen, die
threrseits in der erfahrungsméssigen Aneignung der strukturellen Umwelt im
Rahmen der individuellen Biographie begriindet sein kénnen und aus denen ein
gemeinsamer Lebensstil folgt.'® Tatsichlich scheinen sich im schweizerischen
Angien Régime konfessionelle Milieus herausgebildet zu haben, die hinsichtlich
ihres Lebensstils jenseits von Ausserungen kirchengebundener Frommigkeit
scharf konturiert waren. Jenseits gewisser struktureller Unterschiede in den Le-
benslagen — hier eine erhebliche Bedeutung von Handel und Protoindustrie, da
eine Dominanz von extensiver Landwirtschaft und Solddienstwesen — ist dies auf
der Ebene von Lebensstilen besonders fiir das Verhéltnis zu Hygiene und Fa-
milienplanung gezeigt worden. Noch wenig untersucht sind Dimensionen wie
der Wirtschaftsstil (z.B. in Bezug auf Vorratshaltung), der Identitétsstiftung tiber
die Vornamenwahl sowie die Selbstdarstellung etwa tiber die Hausfassadenge-
staltung. Dasselbe gilt fiir die im gegenwértigen Zusammenhang hoch relevanten
Vorginge der Milieusegregation, obwohl man intuitiv den Eindruck hat, dass
etwa die Segregation von Heiratskreisen oder die rdumliche Segregation in ge-
mischtkonfessionellen Gebieten stark ausgeprigt war.'

' Aus einer breiten Literatur zum 19. und 20. Jahrhundert vgl. Stefan Hradil, Sozialstruktur-
analyse in einer fortgeschrittenen Gesellschaft, Opladen 1987, 162-170; Klaus Tenfelde,
Historische Milieus — Erblichkeit und Konkurrenz, in: Manfred Hettling/Paul Nolte (Hg.),
Nation und Gesellschaft in Deutschland. Historische Essays (=Festschrift Hans-Ulrich
Wehler), Miinchen 1996, 247-268; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg), Religion
im Kaiserreich. Milieus — Mentalititen — Krisen, Giitersloh 1996, insbesondere 22-34, 45—
56 der Einleitung; Olaf Blaschke/Johannes Horstmann (Hg.), Konfession, Milieu und Mo-
derne. Konzeptionelle Positionen und Kontroversen zur Geschichte von Katholizismus und
Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Schwerte 2001.

' Ulrich Pfister, Die Anfinge von Geburtenbeschrinkung. Eine Fallstudie (ausgewéhlte Ziir-
cher Familien im 17. und 18. Jahrhundert), Bern 1985, 15-17; Peter Hersche, Die protestan-
tische Laus und der katholische Floh. Konfessionsspezifische Aspekte der Hygiene, in: Be-
nedikt Bietenhard et al. (Hg.), Ansichten von der rechten Ordnung. Bilder und Normen und
Normenverletzungen in der Geschichte (=Festschrift Beatrix Mesmer), Bern 1991, 43-60.
Lokalstudien von konfessionellen Milieus in bikonfessionellen Regionen, wie sie fiir das
frithneuzeitliche Reich und fiir Frankreich vorgelegt wurden, fehlen bislang flir die Schweiz;
vgl. Peter Zschunke, Konfession und Alltag in Oppenheim. Beitrdge zur Geschichte von Be-
volkerung und Gesellschaft einer gemischtkonfessionellen Kleinstadt in der friihen Neuzeit,
Wiesbaden 1984, 73—127, 146-226; Bernd Roeck, Eine Stadt in Krieg und Frieden. Studien
zur Geschichte der Reichsstadt Augsburg zwischen Kalenderstreit und Paritit, 2 Bde., Got-
tingen 1989, 849-868, 890-902; Etienne Francois, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und
Katholiken in Augsburg 1648—1806, Sigmaringen 1991; Gregory Hanlon, Confession and
community in seventeenth-century France. Catholic and Protestant coexistence in Aquitaine,
Philadelphia 1993; Philip Benedict, The Huguenot population of France, 1600-1685, in:
ders., The faith and fortunes (wie Anm. 4), 34-120, hier 51-58, 95-117. Eine Durchsicht
prosopographischen Materials zur eidgendssischen Elite um 1600 deutet darauf hin, dass
sich zu diesem Zeitpunkt die Verwandtschaftsnetze der Innerschweiz sowie Freiburgs und
Solothurns einerseits sowie die je in sich weitgehend geschlossenen Kreise in Ziirich und
Bern andererseits bereits ausdifferenziert hatten. Auch Volkland, Konfessionelle Grenzen
(wie Anm. 2), 382f. argumentiert fiir eine (etwa im Vergleich zu Augsburg) sehr tiefe Rate
von Mischehen; vgl. auch dies., Konfession und Selbstverstindnis (wie Anm. 2), 184f. Den-
noch diirfte sich eine genaue Analyse wenigstens fiir gemischtkonfessionelle Gebiete lohnen,
wie etwa das Phianomen der Entfiihrung von Kindern gemischtkonfessioneller Eltern in den
Drei Biinden bezeugt; vgl. Felici Maissen, Ein Kinderraub in den vier Dérfern, 1689/90,



Konfessionskonflikte 267

Die konfessionellen Milieus formierten sich in einer Gesellschaft, die auf all-
taglicher Interaktion beruhte, allerdings weniger auf der Grundlage dogmatischer
Prinzipien bezichungsweise sozialstruktureller Unterschiede, sondern auf der Ba-
sis performativer Akte und sozialer Dramen. Zwar besteht der Stoff vieler lokaler
Konflikte in gemischtkonfessionellen Gebieten aus Auseinandersetzungen um
die Kontrolle materieller und symbolischer Rdume, insbesondere die Nutzung
von Kirchenraum, Friedhof und Kirchengut durch die beiden Gemeinschaften.
Der Code lokaler Konfessionskonflikte, der seinen Ausgang vom Spott, von
Schmihungen und weiterreichenden abwertenden Handlungen gegeniiber der an-
deren Gruppe nahm, schopfte seine Elemente dariiber hinaus aus performativen
Akten, die fiir Mitglieder beider konfessioneller Milieus gut erkennbar waren
und identititsbildend wirken konnten.** Die drei wichtigsten Formgruppen von
solchen Konfliktdusserungen seien im folgenden kurz beschrieben.

(1) Konflikte um kollektive Ausserungen konfessioneller Frommigkeit. Da die
kollektive kirchliche Frommigkeit milieukonstituierend war, bildete sie immer
wieder einen Ankniipfungspunkt von Reibungen und Konflikten. Eine wichtige
Gruppe von Handlungen betrifft die Inversion und Desakralisierung von kulti-
schen Handlungen und Glaubenssymbolen beziehungsweise das Verweigern von
Ehrfurchtsbezeugungen durch Angehdorige der jeweils anderen Konfessionsgrup-
pe. Dies beinhaltete etwa demonstratives Festen von Evangelischen an hohen ka-
tholischen Feiertagen (so anlédsslich der Fronleichnamsprozession in Bischofzell
1677; eine Inversion). Umgekehrt beschuldigten im Gachnanger Handel (1610)
die evangelischen Bauern ihren die Rekatholisierung anstrebenden Gerichts-
hermn, er habe an Auffahrt in der Nédhe der Kirche Mist fiihren und dabei den
Pferden Schellen anziehen lassen. Insbesondere Prozessionen, die als kollektive
Handlung des Kirchenvolks die Selbstdarstellung eines Milieus beinhalteten,
wurden bisweilen massiv gestort. So wurde ein Bittgang der Gemeinden Andest
und Panix nach Mariae Licht ob Trun 1682 im evangelischen Waltensburg ge-
waltsam aufgel6st, was in den Drei Biinden zu einer politischen Krise fiihrte, die
an deren staatsrechtlichen Grundlagen riihrte. Ahnlich fiihrte der Verstoss gegen
die alte Vorschrift, dass katholische Prozessionen durch die evangelische Stadt
St. Gallen die Kreuze gesenkt mit sich fithren mussten, 1697 zum sogenannten
Kreuzkrieg, ndmlich zu einem tumultuarischen Auflauf der Stadtbiirger, militér-

Biindner Monatsblatt, 1960, 317-335; Josef King, Kindsentfithrungen im Miinstertal (ca.

) 1698-1739), in: Biindner Monatsblatt, 1975, 141-161.

* Eine an performativen Akten orientierte Betrachtung geht insbesondere zuriick auf Victor
Turner, Dramas, fields and metaphors. Symbolic action in human society, Ithaca 1975; ihre
Relevanz wird betont u. a. von Volkland, Konfession und Selbstverstindnis (wie Anm. 2),
25-27 et passim; Thomas A. Brady, Limits of religious violence in early modern Europe, in:
von Greyerz/Siebenhiiner (Hg.), Religion und Gewalt (wie Anm. 1), 125-151, hier 138-141.
Zur systematischen Bedeutung des Spotts als Ausgangspunkt von Konfessionskonflikten
siche Christophe Duhamelle, Wandlungen des Spotts. Konfessionelle Gewalt im Religions-
frieden, Eichsfeld 17.-18. Jh., in: von Greyerz/Siebenhiiner (Hg.), Religion und Gewalt (wie
Anm. 1), 321-342.



268 Ulrich Pfister

ischen Vorkehrungen und Vermittlungen durch die Schirmorte der Abtei St.
Gallen (Ziirich, Luzemn, Schwyz und Glarus) beziehungsweise die evangelischen
Stidte.”!

Besonders im Thurgau und im Toggenburg schiandeten Evangelische zum Teil
als Widerstand gegen Rekatholisierungsbemiihungen in Simultankirchen mehr-
mals Kirchengerit (Heiligenstatuen, Bilder, Altarausstattung). Als Folge wurden
gegen Ende des 17. Jahrhunderts in vielen Simultankirchen der Nordostschweiz
der Chor vergittert. Diese Massnahme hinwiederum konnte je nach den 6rtlichen
Gegebenheiten die evangelische Abendmahlsfeier behindern. So eskalierte der
Streit um das Chorgitter in Nesslau 1595/96 zu einem ersten Grundsatzkonflikt
iber die herrschaftlichen und kirchenrechtlichen Befugnisse des St. Galler Abts
im Toggenburg, der angesichts eines drohenden bewaffneten Untertanenauf-
stands selbst die eidgendssische Tagsatzung beschiftigte. In der Folgezeit ent-
wickelte sich auch die Nutzung der Taufsteine in mehreren Kirchgemeinden des
oberen Toggenburgs zu einem Politikum. Im Zuge der Wiedereinfiihrung des ka-
tholischen Gottesdiensts in iiberwiegend evangelischen Gemeinden wurden die
Taufsteine mit nach oben spitz zulaufenden Deckeln verschlossen, so dass die
Evangelischen ihre Taufe nicht mehr durchfiihren konnten. Seit dem Wiler Ver-
trag von 1596 stipulierten mehrere Abkommen den Ersatz durch flache Deckel.
Doch diese Bestimmung wurde entweder nicht vollzogen, oder man verunmog-
lichte es den Evangelischen, ein Taufgefiss aufzustellen, indem man grosse Ni-
gel anbrachte. Die Aufstellung eines eigenen Taufsteins durch die evangelischen
Wildhauser 1616 wurde als eine gegen die dbtische Kirchenherrschaft und damit
Landesherrschaft gerichtete Widersetzlichkeit interpretiert, die zu Beflirchtungen
tiber eine bewaffnete Auseinandersetzungen und eine Vermittlung der Biindnis-
partner der Abtei beziehungsweise des Toggenburgs fiithrte, wobei sich der abt-
freundliche Schiedspruch von Schwyz allerdings erst 1630 durchsetzte. Es ver-
wundert vor diesem Hintergrund nicht, dass in diesem Tal im 17. Jahrhundert
das Verweigern der Ehrfurchtsbezeugung wihrend des abendlichen Betldutens
beziehungsweise dessen Storung zum Element des bisweilen von Spott getrage-
nen Widerstands gegen die dbtische Herrschaft entwickelte. Auch in anderen
Fallen wurde der Spott fiir eine konflikteskalierende Desakralisierung eingesetzt:
Maria wurde in Verbindung mit dem Teufel gebracht, sakramentale Handlungen
trivialisiert oder in Verbindung mit Fikalien gebracht, somit invertiert.””

*' Iso Miiller, Die Abtei Disentis, 1655-1696, Freiburg 1955, 225-230; Felici Maissen, Der
Streit um die Neu-Beschworung des Bundes- und des Artikelbriefes 1683-1697, in: Biindner
Monatsblatt, 1957, 353-370; Peter Biihrer, Der Kreuzkrieg in St. Gallen, 1697/1698, Diss.
Zirich, St. Gailen 1951; H. Stosser, Der Gachnanger Handel 1610. Ein Beitrag zur Reli-
gionspolitik der Eidgenossenschaft, Diss. Freiburg, Villingen 1965, 16.

* Duft, Glaubenssorge (wie Anm. 14), 194f.; Vogel, Das evangelische Nesslau (wie Anm. 17),
28-40; Bruno Z’Graggen, Tyrannenmord im Toggenburg. Fiirstibtische Herrschaft und
protestantischer Widerstand um 1600, Zirich 1999, 107-113, 218-230; Volkland, Kon-
fessionelle Grenzen (wie Anm. 2), 376f., 383-386; dies., Konfession und Selbstverstindnis
(wie Anm. 2), 81-87, Kap. 4; zum Repertoire des Spotts siche weiter Alois Rey, Die Begeg-
nung von Reformation, Gegenreformation und katholischer Reform in den Arther Wirren



Konfessionskonflikte 269

(2) Konflikte um rituelle Zeit: Festtage und Kalenderstreit. Zwar war der
unterschiedliche Kalender eine dogmatisch véllig irrelevante Differenz zwischen
den beiden Konfessionen. Aus dem alltdglichen Zusammenleben der konfessio-
nellen Milieus ergaben sich daraus jedoch immer wieder gravierende Friktionen.
Dies bezog sich einmal auf die Festtage: Arbeit oder Handel von Evangelischen
an katholischen Feiertagen gab immer wieder zu Reibereien Anlass. Zur Ver-
meidung von Stoérungen spannten so die Emser um 1654 an ihren Feiertagen eine
Kette iiber die Landstrasse; die spontane Aktion beschiftigte den Bundestag der
Drei Biinde. Genaue Regelungen, welche Feiertage auf welche Weise zu halten
waren, bildeten deshalb meist einen wichtigen Bestandteil von Abkommen in pa-
rititischen Gemeinden. In Tomils/Tumegl etwa wurde 1654 stipuliert, dass die
evangelische Minderheit an den katholischen Feiertagen Epiphanie, Fronleich-
nam, den vier Evangelisten- und den zwolf Aposteltagen, an St. Johann und St.
Laurenz nicht 6ffentlich arbeiten diirfe; allerdings diirfe man sie in ihren Hiusern
nicht kontrollieren.”

Ebenso wichtig wie die Frage, welche Festtage einzuhalten waren, war der
Kalenderstreit. Die 1582 von Papst Gregor XIil. durchgefiihrte Kalenderreform
filhrte zu einer unmittelbaren Verschiebung um zehn Tage. Der Ubergang traf
auf vielfiltigen, teilweise konfessionell motivierten Widerstand. Evangelische
Obrigkeiten lehnten iiberall die Ubernahme des gregorianischen Kalenders lange
ab; die evangelischen Reichsstindc machten den Schritt 1699/1700, die refor-
mierten Orte der Eidgenossen zogen 1701 nach, die Biindner Gemeinden zur
Hauptsache erst in den 1780er Jahren.**

Einerseits erschwerte der unterschiedliche Kalender das Zusammenleben der
beiden konfessionellen Milieus. So waren die Evangelischen Bivios 1745 die
ersten Biindner Protestanten, die mit Verweis auf die Erleichterung des Passver-
kehrs den neuen Kalender einfiihrten. Umgekehrt begriindeten die Katholiken
der Vier Dorfer 1651 ihre an den Bischof gerichtete Bitte, zum Julianischen Ka-
lender zuriickkehren zu diirfen, mit der Schwierigkeit, in diesem gemischtkon-
fessionellen Gericht iiberhaupt Termine fiir Gerichtstage festzulegen.”

Andererseits lieferte die Kalenderreform in einem weiteren Rahmen ein
dusserst einfaches Mittel sowohl der Herrschaftsdokumentation wie auch der
Ausserung von Widerstand. Der Basler Fiirstbischof Blarer forderte 1602 von
den protestantischen Miinstertalern, die er seit dem Bieler Tauschgeschift von

(1620-1655), in: Geschichtsfreund, 118 (1965), 132186, hier 156-58; Pastore, Rituali di
violenza popolare (wie Anm. 11), 59f.

* Felici Maissen, Der Kalenderstreit in Graubiinden (1582-1812), in: Biindner Monatsblatt,
1960, 253-273 hier 263f.; ders., Uber Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin im alten
Biinden (16.—18. Jahrhundert), in: Biindner Monatsblatt, 1966, 300-325, hier 313f.; weitere
Beispiele in ders., Der Sagenserhandel, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte,
64 (1972), 307-366, hier 319.

* Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 255-258, 264-269; Hellmut Gutzwiller, Die
Einfiihrung des gregorianischen Kalenders in der Eidgenossenschaft in konfessioneller,
volkskundlicher, staatsrechtlicher und wirtschaftspolitischer Schau, in: Zeitschrift fiir

~ Schweizerische Kirchengeschichte, 72 (1978), 54-73.

* Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 263f.



270 Ulrich Pfister

1599 wieder unter seine Herrschaft zu bringen suchte, dass sie ihm an Weihnach-
ten alten Stils seine Holzfuhren zu machen hitten, mit Busse bei Zuwiderhan-
deln. Umgekehrt wuschen und droschen einige Minstertaler(innen) 1601 an
Neujahr nach dem neuen Kalender als Zeichen ihres Widerstands. Die Bedeu-
tung, die Zeitgenossen solchen Vorkommnissen zuschrieben, wird daraus er-
sichtlich, dass der Kalenderstreit ein Ankniipfungspunkt fiir das erneute polit-
ische Eingreifen Berns im Miinstertal darstellte; auf die Anfrage eines Priadikan-
ten dieser Region, ob er das Abendmahl nach altem oder neuen Kalender abhal-
ten solle, optierten die Gniddigen Herren fiir ein unbedingtes Festhalten am alten,
da es eine «Dependenz der Spiritualitit» sei.*® Auch aus weiteren konfessionell
gemischten oder umstrittenen Gebieten sind derartige Konflikte iiberliefert, so
aus dem Veltlin, wo die Drei Biinde in Beanspruchung des Kirchenregiments
1583 die Nichteinfithrung der Reform verfiigten, oder aus Appenzell, wo die
Protestanten ihren Widerstand gegen die Ausweitung der obrigkeitlichen Befug-
nisse in Glaubenssachen dadurch zum Ausdruck brachten, dass sic Weihnachten
und Neujahr 1588/89 nach altem Kalender feierten.”’

(3) Kampf um die Seelen: Konversionen. Konversionen beriihren zunichst die
Grenzen zwischen lokalen Milieus. Angesichts der Tatsache, dass sie seit dem
spéten 16. Jahrhundert im Zuge von Rekatholisierungsbestrebungen systematisch
gefordert wurden, erlangten sie jedoch oft eine iiberlokale konfessionspolitische
Bedeutung. Zudem stellten Konversionen insofern, als die Zahl der konvertierten
Haretiker insbesondere fiir katholische Welt- und Ordensgeistliche in ihren
Selbstbeschreibungen einen wichtigen Leistungsausweis darstellten, auch eine
Form der Selbstbestitigung eines konfessionellen Milieus dar. Seitens der einzel-
nen Gldubigen konnte der Konfessions- und damit Milieuwechsel in vielerlei
Weise strategisch als Mittel fiir soziale Transaktionen zur Verdnderung bezie-
hungsweise Verbesserung des eigenen Status genutzt werden. Dariiber hinaus
stellen individuelle Konversionen einen der faszinierendsten Belege fiir die zu-
nehmende soziale Generalisierung und gleichzeitige Individualisierung des Glau-
benswissens im Zuge der Konfessionalisierung dar: Zu Bekehrende mussten ar-
gumentativ von der Richtigkeit der anderen Konfession iiberzeugt werden bezie-
hungsweise mussten selbst durch einen innerlichen Entwicklungsprozess zur
«richtigen» Einsicht gelangen. Begleitet wurden sie oft durch literarische Fehden
(ein Element zunehmender Verbalisierung des Glaubens), die ihrerseits die 6f-
fentlichej?rdnung in Frage steilen und damit zum politischen Problem werden
konnten.”

*® Wilhelm Brotschi, Der Kampf Jakob Christoph Blarers von Wartensee um die religiose Ein-
heit im Fiirstbistum Basel (1575-1608), Freiburg 1956, 132, 134.

*" Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 259; Fischer, Griindung Kapuzinerprovinz (wie
Anm. 14), 111f, 1791, 196-199, 213; allgemein Gutzwiller, Die Einfithrung (wie Anm. 24),
56, 58-60, 72.

% Allgemein zur Rekatholisierung Amo Herzig, Der Zwang zum wahren Glauben. Rekatholi-
sierung vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Goéttingen, 2000; den Gesichtspunkt der individu-
ellen Uberzeugung und der argumentativ gewonnenen Wahrheit betont Ute Mennecke-Hau-
stein, Conversio ad ecclesiam. Der Weg des Friedrich Staphylus zuriick zur vortridenti-
nischen katholischen Kirche, Giitersloh 2003, 15-21, 327-329; den Transaktionscharakters



Konfessionskonflikte 271

Die letztere Aussage wird gut durch die Konversion des gelehrten Johann
Schorsch (1600-1661) von Thusis belegt. Schorsch war der letzte Protestant sei-
ner Familie und war deshalb einem erheblichen Druck zur Konversion ausge-
setzt, insbesondere von seinem als Kapuziner wirkenden Bruder. Dieser soziale
Druck wurde von ihm offenbar weitgehend internalisiert; die Uberzeugung von
der Wahrheit des katholischen Glaubens stellte sich bei thm ein, als er wihrend
der Arbeit an einer Abhandlung von 15 Thesen zur Eucharistie von Gewissens-
bissen erfasst wurde und sich deshalb auf das Studium der Kirchenviter verlegte.
Schon vorher soll er in einer Disputation mit dem Priester des benachbarten
Obervaz, der ihn einer irrigen Behauptung liberweisen konnte, unterlegen sein.
Den 1651 im bischoflichen Palast feierlich und 6ffentlich vollzogenen Ubertritt
rechtfertigte er auf der Synode der protestantischen Biindner Geistlichkeit und
mit einer (erst postum gedruckten) 500-seitigen Schrift mit 36 Thesen, in denen
er die Richtigkeit des katholischen Glaubens nachwies. Das Werk rief zwel
etwas weniger volumingse protestantische Entgegnungen und eine wieder 400-
seitige katholische Duplik hervor.”

Eine der frithesten Konversionen, die 6ffentliches Aufsehen erregte und ihren
Teil zu den Spannungen zwischen den Konfessionsparteien auf der eidge-
nossischen Ebene beitrug, war der Ubertritt der Freiburger Familie Alex (1584)
zum Protestantismus. Sie fithrte mit Sebastian Werros apologetischen «Fragstuck
des Christlichen Glaubens» (1585) zu einem der ersten kommerziellen Erfolge
der jungen Freiburger Druckerei. Das Buch selbst, die harsche politische Reak-
tion der protestantischen Orte darauf und die literarischen Fehden der Folgejahre
trugen zur Zuspitzung der konfessionspolitischen Lage in der Eidgenossenschaft
wihrend der 1580er Jahre bei.™

Die Konfliktrelevanz von Konversionen ergab sich nicht zuletzt daraus, dass
moglichst die Konversion hochgestellter Personlichkeiten angestrebt wurde. Wo
sie Offentlich war, wie bei Johann Schorsch oder bei Rudolf Andreas von Salis
(1594-1668), der in Zizers 1622 nach einer Disputation mit Pater Fidelis von
Sigmaringen anldsslich von Marid Lichtmess in einer feierlichen Zeremonie
unter Anwesenheit zahlreichen Volks aus des letzteren Hand die erste Kommun-
ion empfing, war der Anlass eine Machtdemonstration der betreffenden Konfes-

von Konversionen hebt hervor Beat Hodler, Konversionen und Handlungsspielraum der Un-
tertanen in der Eidgenossenschaft im Zeitalter der reformierten Orthodoxie, in: Heinrich R.
Schmidt et al. (Hg.), Gemeinde, Reformation und Widerstand (=Festschrift Peter Blickle),
Tiibingen 1998, 281-291; vgl. auch Volkland, Konfession und Selbstverstdndnis (wie Anm.
2), Kap. 5. Zur Stellung der erfolgreichen Konversion im Selbstbild des fiir die Schweiz
wichtigsten Reformordens s. Andreas Wendland, Mission und Konversion im kommunalen
Kontext. Die Kapuziner als Triger der Konfessionalisierung (17. Jahrhundert), in: Ja-
ger/Pfister, Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2), 207-231. Vgl
demnichst die Dissertation von Heike Bock zu Konversionen im frithneuzeitlichen Luzern
und Ziirich.
Felici Maissen, Der Konvertit Johann Schorsch von Thusis (1600-1665) und seine Kontro-
verse, in: Schweizerische Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, 52 (1958), 281-302.
** Othmar Perler, Sebastian Werro (1555-1614). Beitrag zur Geschichte der katholischen Res-
tauration in der Schweiz, Freiburg 1942, Kap. 4; Albert Miiller, Der Goldene Bund 1586,
Diss. Freiburg 1965, Kap. 4.



272 Ulrich Pfister

sionsgruppe. Oft wirkte er selbst so iiberzeugend, dass sogleich weitere An-
wesende denselben Schritt wagten, was eine deutliche Verschiebung von Macht
und Ressourcen vom einen zum anderen Milieu bedeuten konnte. So gilt etwa
die in Sitten in Gegenwart des Bischofs und des Landeshauptmanns im De-
zember 1624 vollzogene Konversion von Michael Mageran, einem einflussrei-
chen Leuker Notablen und spiteren Walliser Landeshauptmann, als Anfang vom
Ende der evangelischen Gemeinde in Leuk.”

Die Uberschreitung der Grenze konfessioneller Milieus besonders durch
hochgestellte Personlichkeiten stellte politische Loyalititen in Frage und wirkte
damit potentiell destabilisierend. So wurde Jiirg Jenatsch nach seiner 1635 nach
mehrjdhrigem Studium der Kirchenviter und einer Reihe von Disputationen er-
folgten Konversion nachweislich vor seiner Anteilnahme an der Reorientierung
Biindens zur osterreichisch-spanischen Seite als spanischer Parteiginger ver-
leumdet und angegriffen. Ahnlich wurde Paul Buol (1629-1696), einem Fiihrer
der spanischen Faktion im Zehngerichtenbund, nach seinem 1690 erfolgten
Ubertritt zum katholischen Glauben das 1681 verlichene Biirgerrecht in Fiirs-
tenau wieder aberkannt, und der Zehngerichtenbund schloss ihn von allen Am-
tern und Wiirden aus. Er wurde Gegenstand von Schmihgedichten. Schliesslich
wurde sein Knecht in Chur beleidigt, geschlagen und beraubt. Der Fall kam bis
vor den Bundestag, und mehrere hochgestellte auswértige Personen setzten sich
fiir Buol ein.”

Dariiber hinaus konnten Konfessionswechsel angesichts der Milieubindung
des Bekenntnisses wichtige soziale Netze belasten, wenn nicht zerreissen: Fami-
lien wurden getrennt und Kinder enterbt, was seinerseits Folgen in der polit-
ischen Offentlichkeit nach sich ziehen konnte. Ein herausragender Fall dieser Art
ist zweifellos derjenige von Ludwig (Vater) und Gallus (Sohn) Castelli aus einer
vom Veltlin nach Sagogn zugewanderten Familie. Gallus trat 1697 zum evange-
lischen Glauben iiber. Sein Vater enterbte ihn deshalb, worauf Gallus sich an die
Dre1 Biinde wandte. Diese forderten den Vater auf, die Fundamentalsatzungen
des Landes zu beobachten, welche die Religionsfreiheit gewéhrleisteten, und die
evangelische Session machte Anstalten zum Schutz der Anspriiche von Gallus.
Damit war der Fall in den eskalierenden Konfessionskonflikt in der Gruob ein-
gebettet, der sich kurz darauf im sogenannten Sagenserhandel entladen sollte. In
diesem Kontext verweigerten denn auch 1703 die evangelischen Ratsboten Lud-
wig Castelli den Einsitz in den Bundestag.” Ein anderes Beispiel ist die Kon-

! Nikolaus von Salis, Die Convertiten der Familie von Salis, Luzern 1892, 14; Alexander Pfis-

ter, Jorg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit, Chur 1984, 142f. (der 1623 erfolgten Konver-
sion von Rudolf Planta, eines Fiihrers der spanischen Partei, und seiner Frau sollen 300 Per-
sonen gefolgt sein); Maissen, Konvertit Johann Schorsch (wie Anm. 29), 282f.; Berger,
Reformation Finf Dorfer (wie Anm. 17), 60f.; Hans Anton von Roten, Zur Geschichte der
reformierten Gemeinde Leuk 15601651, in: Vallesia, 46 (1991), 39-66, hier 55f.

T Pfister, Jorg Jenatsch (wic Anm. 31), 45f., 273-281, 294f.; von Salis, Convertiten von Salis
(wie Anm. 31), 15-17; Felici Maissen, Colonel Paul Buol (1629-1696) ¢ sia conversiun, in:
[gl Ischi, 45 (1959), 184-197.

** Felici Maissen, Zu den Quellen des Sagenser Handels, in: Biindner Monatsblatt, 1974, 205
227, 206-208, 218; ders., Konvertit Johann Schorsch (wie Anm. 29), 282f.



Konfessionskonflikte 273

version von Josua Schlatter in Bischofzell zum katholischen Glauben (1666). Sie
wurde unmittelbar von der Flucht seiner Frau und der beiden jlingsten Kinder
nach St. Gallen und Appenzell a. Rh. gefolgt. Die Obrigkeit bemiihte sich darum,
dass sie ausgeliefert oder zurlickgesandt wurden, blieb damit aber ohne Erfolg.
Zugleich entluden sich heftige Konflikte zwischen dem Konvertiten und dessen
Blutsverwandten, die thn aus dem Verwandtschaftsverband ausstiessen. Schliess-
lich wurde er durch sein bisheriges soziales Netz sanktioniert; so hielt der Ober-
vogt auch fur berichtenswert, dass er nicht mehr zu Heiraten eingeladen wurde —
Grenziiberschreitungen durch Konvertiten scheinen somit Tendenzen zur kon-
fliktiven Abschliessung der konfessionellen Milieus Vorschub geleistet zu ha-
ben.™

Das letztere Beispiel lenkt den Blick auf die besonderen Bedingungen in den
Gemeinen Herrschaften. Hier konnte geméss dem Zweiten und Dritten Landfrie-
den ein Messgottesdienst eingerichtet werden, auch wenn nur wenige katholische
Haushalte dies begehrten. Konversionen kam damit sowohl fiir die Kohision der
Kirchgemeinde als auch des konfessionellen Gefiiges der Gemeinen Herrschaf-
ten eine grosse Bedeutung zu. Des Abfalls verdidchtige Individuen wurden arg-
wohnisch beobachtet und entsprechend bearbeitet; eine erfolgte Konversion kon-
nte ein erhebliches Konfliktpotential in sich bergen. Ein wichtiges Einzelbeispiel
betrifft die Walserhaushalte in der gebirgigen Randlage der Gemeine Wartau in
der Herrschaft Sargans. Bezeichnenderweise erfolgten wihrend der schweren
Subsistenzkrise der 1690er Jahre aufgrund von vagen Versprechungen wirt-
schaftlicher Vorteile seitens des katholischen Landvogts einige wenige Konver-
sionen zum Katholizismus — ein Beispiel fiir den Transaktionscharakter von
Konversionen. Diese dienten dem Landvogt als Legitimation zur Einfiihrung der
Messe in der Wartauer Pfarrkirche, die ihrerseits den schon mehrmals erwihnten
Wartauer Handel (1695) ausloste.”

Konfessionelle Geographie und gesamteidgendssische Konfessionskonflikte

Vor dem Hintergrund der bisher entwickelten allgemeinen Uberlegungen zu den
Konfessionskonflikten zugrunde liegenden Transformationen und dem in Rei-
bungen zwischen konfessionellen Milieus zur Anwendung kommenden Kon-
fliktrepertoire wendet sich die Analyse nun konkreten Konfessionskonflikten im
Raum der frithneuzeitlichen Schweiz zu. Diese Auseinandersetzungen waren
meist durch das Zusammenwirken zweier Ebenen gekennzeichnet: einerseits der
lokalen beziehungsweise einzelortischen Ebene in denjenigen Gegenden, wo
Fragen des Zusammenlebens der beiden konfessionellen Gruppen im Vorder-
grund standen, und der gesamteidgendssischen Ebene, in denen sich Konflikte
um die Machtverteilung zwischen den — konfessionell grésstenteils homogenen —

f4 Volkland, Konfessionelle Grenzen (wie Anm. 2), 380-383.

3 Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 159-173; zur heiklen Situation von Konvertiten am Be-
ginn der Wiedereinfiihrung des katholischen Gottesdiensts in den gemeinen Herrschaften
vgl. auch Stosser, Gachnanger Handel (wie Anm. 21), 103.



	Frömmigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

