
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Konfessionskonflikte in der frühneuzeitlichen Schweiz : eine
strukturalistische Interpretation

Autor: Pfister, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfessionskonflikte
in der frühneuzeitlichen Schweiz.
Eine strukturalistische Interpretation

Ulrich Pfister

Zusammen mit Herrschaftskonflikten zwischen Untertanen und Obrigkeiten
sowie Faktionskonflikten zwischen Patronageparteien zählen Konfessionskonflikte

zu den hauptsächlichen Typen politischer Konflikte in der frühneuzeitlichen

Schweiz. Dabei handelte es sich vor allem um Auseinandersetzungen um
lokale Kirchenverhältnisse beziehungsweise um das alltägliche Zusammenleben
unterschiedlicher Glaubensgemeinschaften, bei denen sich Obrigkeiten
unterschiedlicher Konfessionszugehörigkeit gegenüber standen.' Während besonders
Untertanenrevolten mittlerweile als gut untersucht betrachtet werden können,
stellen Konfessionskonflikte trotz einer gewissen Zunahme des Forschungsinteresses

in den letzten Jahren eine offene Flanke der politischen Soziologie der
frühneuzeitlichen Schweiz dar." Der gegenwärtige Essay soll zu deren Schlies-

Zur Definition von Konfessionskonflikten vgl. Philip Benedict, Religion and politics in
Europe, 1500-1700, in: Kaspar von Greyerz/Kim Siebenhüner (Hg.), Religion und Gewalt.
Konflikte, Rituale, Deutungen (1500-1800), Göttingen 2006, 155-173, hier 160-162.
Markus Wick, Der «Glarnerhandel». Strukturgeschichtliche und konfliktsoziologische Hypothesen

zum Glarner Konfessionsgegensatz, in: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons

Glarus, 69 (1982), 47-240; neuere Arbeiten sind insbesondere Andreas Wendland, Der
Nutzen der Pässe und die Gefährdung der Seelen. Spanien, Mailand und der Kampf ums
Veltlin (1620-1641), Zürich 1995; Randolph C. Head, Religiöse Koexistenz und konfessioneller

Streit in den Vier Dörfern. Praktiken der Toleranz in der Ostschweiz, 1525-1615, in:
Bündner Monatsblatt, 1999, 323 344; ders., Catholics and Protestants in Graubünden.
Confessional discipline and confessional identities without an early modern state? in: German
History, 17 (1999), 321-345; ders., «Nit alß zwo Gmeinden, oder Parthcyen, sonder ein
Gmeind». Kommunalismus zwischen den Konfessionen in Graubünden 1530-1620, in: Beat
Kümin (Hg.), Landgemeinde und Kirche im Zeitalter der Konfessionen. Zürich 2004, 21-57;
ders.. Fragmented dominion, fragmented churches. The institutionalization of the
Landfrieden in the Thurgau, 1531-1610, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 96 (2005). 117-
144; Frauke Volkland, Konfessionelle Grenzen zwischen Auflösung und Verhärtung.
Bikonfessionelle Gemeinden in der Gemeinen Vogtei Thurgau (CH) des 17. Jahrhunderts, in:
Historische Anthropologie, 5 (1997), 370-387; dies., Konfession und Selbstverständnis. Reformierte

Rituale in der gemischtkonfessionellen Kleinstadt Bischofszell im 17. Jahrhundert,
Göttingen 2005; zu den Drei Bünden, die eine reiche ältere Lokalgeschichtsschreibung zum

SZRKG, 101 (2007). 257-312



258 Ulrich Pfister

sung beitragen, und zwar einerseits durch die Formulierung eines allgemeinen
Ansatzes zur Interpretation frühneuzeitlicher Konfessionskonflikte, andererseits
durch einen Überblick über die wichtigsten Räume, in denen im schweizerischen
Ancien Régime Konfessionskonflikte stattgefunden haben. Im grösseren
Zusammenhang zielt dieser Aufsatz auf eine Weiterentwicklung des Konfessionalisie-
rungskonzepts. Insbesondere Heinz Schilling hat in einem viel beachteten Aufsatz

die Konfessionalisierung im Reich letztlich als ein Phasenmodell des

Konfliktniveaus beschrieben. Weshalb aber die Ausbildung von Konfessionskirchen
überhaupt mit Konflikten verbunden war und weshalb langfristig eine Abfolge
von Eskalation und Deeskalation erfolgte, muss bei einem rein beschreibenden
Ansatz notwendigerweise offen bleiben. Eine strukturalistische Analyse von
Konfessionskonflikten vermag hierzu Antworten zu geben.3

Die ersten beiden Abschnitte dieser Studie entfalten zunächst den theoretischen

Teil dieser Antwort. In einem ersten Schritt wird das Argument entfaltet,
dass zwischen dem 15. und dem 17. Jh. eine Veränderung religiöser Wissensbestände

und Frömmigkeitsformen hin zu stärker universalistischen und systematisierten

Inhalten und Formen erfolgte. In einer strukturalistischen Sichtweise
bewirkte dieser Sachverhalt, dass sich zahlreiche binäre Konfliktgegensätze in
einen Konfessionsgegensatz transformieren Hessen. Der Trend zu universalistischen

und systematisierten Glaubensinhalten und -formen bot damit Anlass zur
Abbildung zahlreicher Gegensätze in einem einheitlichen Konfliktschema, eben
dem Konfessionskonflikt. In einem zweiten Schritt wird anhand von schweizerischem

Material das konkrete Konfliktrepertoire von Konfessionskonflikten
betrachtet. Besonders auf der lokalen Ebene war dieses kaum durch dogmatische
Auseinandersetzungen geprägt, sondern folgte aus Reibungsflächen, die sich aus
dem Zusammenleben unterschiedlicher Milieus und ihrer symbolischen
Selbstdarstellung ergaben. Dies führt zur wichtigen Einsicht, dass die Herausbildung
konfessioneller Milieus im Zuge der Kirchenreformen eine wichtige Grundlage
für die Entstehung von Konfessionskonflikten darstellt. Über die kirchliche
Begründung der Leitdifferenz zwischen diesen Milieus waren lokale Konflikte
allerdings wieder an kirchenpolitische Fragen und daraus sich allenfalls ergebende

Gegensätze zurückgebunden. Dieser Zusammenhang ist konstitutiv für die
Verknüpfung mehrerer Strukturebenen in Konfessionskonflikten.

Thema aufweisen, vgl. auch Georg Jäger/Ulrich Pfister (Hg.), Konfessionalisierung und
Konfessionskonflikt in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert, Zürich 2006.
Heinz Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich. Religiöser und gesellschaftlicher Wandel

in Deutschland zwischen 1555 und 1620. in: Historische Zeitschrift, 266 (1988), 1-45:
weiter ist in diesem Zusammenhang zentral Wolfgang Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung?

Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift für
Historische Forschung. 10 (1983), 257-277; die weitere Diskussion dokumentieren die drei
Sammelbände Heinz Schilling (Hg.), Die reformierte Konfessionalisierung in Deutschland
Das Problem der «Zweiten Reformation», Gütersloh 1986: Hans-Christoph Rublack (Hg.).
Die lutherische Konfessionalisierung in Deutschland, Gütersloh 1992; Wolfgang Reinhard/
Heinz Schilling (Hg.), Die katholische Konfessionalisierung, Münster 1995; ein Forschungsüberblick

bei Stefan Ehrenpreis und Ute Lotz-Heumann. Reformation und konfessionelles
Zeitalter. Darmstadt 2002.



Konfessionskonflikte 259

Die weiteren Abschnitte untersuchen auf dieser Grundlage Konfessionskonflikte

im Raum der heutigen Schweiz. Ausgangspunkt bildet eine Betrachtung
der eidgenössischen Ebene. Im Vordergrund stehen dabei die Erklärung der
konfessionellen Geographie der Eidgenossenschaft und in Verbindung damit die

Darstellung der konfessionellen Einfärbung des Machtkonflikts zwischen Zürich
und Bern einerseits und den inneren Orten andererseits. Die Entwicklung der
konfessionellen Parität stellte ein wichtiges verfahrenstechnisches Element zur
institutionellen Bewältigung dieses Machtkonflikts und damit auch zur
Rückbindung von Konfessionskonflikten dar. Die Entwicklung der Parität erfolgte in

engem Zusammenhang mit lokalen und einzelörtischen Konflikten und stellte

umgekehrt die Massgabe dar. wieweit solche Konflikte zu eidgenössischen
Konflikten eskalieren konnten. Zwei weitere Abschnitte widmen sich deshalb

wichtigen Zonen einzelörtischer Konfessionskonflikte, nämlich den Landsge-
meindeorten Schwyz, Glarus und Appenzell beziehungsweise den geistlichen
Herrschaften Basel und St. Gallen, wobei wegen der Bedeutung für die
Entstehung des zweiten Villmergerkriegs (1713) der Schwerpunkt auf einer Darstellung

der Toggenburger Wirren liegt. Vor allem für den Vergleich relevante
Gesichtspunkte eröffnet die abschliessende Darstellung innerer konfessioneller Wirren

in den zugewandten Orten Wallis und den Drei Bünden. Der Schluss rekapituliert

wichtige Aussagen und erörtert die Gründe für das Verschwinden von
Konfessionskonflikten.

Frömmigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt

Ausgangspunkt der weiteren Überlegungen ist der Sachverhalt, dass jenseits der

Glaubensspaltung des frühen 16. Jahrhunderts die Glaubenspraxis in Westeuropa
zwischen dem 15. und dem ausgehenden 17. Jahrhundert einen tiefgreifenden
Wandel erfuhr. «Starke Konfessionalisierung» im Sinne der politischen
Instrumentalisierung von Glaube und Kirche wurde somit ergänzt durch eine
«schwache Konfessionalisierung» im Sinne der langfristigen Neuprägung der

Frömmigkeit der breiten Bevölkerung.4 Mit unterschiedlicher Akzentuierung bei
den verschiedenen Konfessionen, aber dennoch mit gemeinsamer Grundtendenz
bezogen sich Glaubensinhalte zunehmend weniger auf Handlungen, die eine
Beziehung zwischen Diesseits und Jenseits herstellten, sondern stärker auf univer-

Die Unterscheidung stammt aus der angelsächsischen Rezeption des Konfessionalisierungs-
konzepts. vgl. - auch mit Blick auf den Zusammenhang zwischen politischem Konflikt und
Konfessionalisierungsvorgängen Philip Benedict. Confessionalization in France? Critical
reflections and new evidence, in: ders.. The faith and fortunes of France's Huguenots. Alder-
shot 2001, 309-325, hier 313-317; ders.. Religion and politics (wie Anm. 1). 158f; zu ihrer
Anwendung auf ein Beispiel im Raum der Schweiz Randolph C. Head. At the frontiers of
theory. Confession formation, anti-confessionalization and religious change in the Valtellina.
1520-1620, in: Jäger/Pfister. Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2).
163-179. Die Bedeutung frömmigkeitsgeschichtlichcr Aspekte in der Konfessionalisierung
betont auch Andreas Holzem. Die Konfessionsgesellschaft. Christenleben zwischen
staatlichem Bekenntniszwang und religiöser Heilshoffnung, in: Zeitschrift fur Kirchengeschichte.
110(1999). 53-85.



260 Ulrich Pfister

selle Inhalte. Dabei wurden sie logisch systematisiert und mit moralischen
Forderungen verbunden; im Zuge einer «normativen Zentrierung» steigerte sich ihre
innere Kohärenz, und über den Abbau des Gradualismus führten sie zu einer
schärferen Abgrenzung nach aussen. Im Gleichschritt gewannen universalistische,

von sozialen Primärgruppen abgelöste Frömmigkeitsformen zu Lasten von
gruppenbezogenen Frömmigkeitsformen an Bedeutung, und zwar quer über die
Konfessionen hinweg.5

Dieser säkulare Trend lässt sich besonders gut an zwei Tendenzen erkennen:
Erstens gewann das Wort in der Glaubenspraxis an Bedeutung, konkret in Forni
der Institutionalisierung von Predigt und Katechese. Diese Entwicklung begann
mit der Systematisierung der Predigt durch die Schaffung städtischer Prädikatu-
ren in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Im 16. Jahrhundert setzte sie sich

fort mit der Ausbildung allgemein verbindlicher Bekenntnisse (für die Schweiz
bedeutsam sind der Abschluss des Konzils von Trient 1563 und das Zweite
Helvetische Bekenntnis 1566) sowie der Abfassung von Katechismen, die diese der
breiten Bevölkerung vermittelten (hervorzuheben sind insbesondere der 1555

erschienene katholische Katechismus des Petrus Canisius und der reformierte
Heidelberger Katechismus von 1563). Ein gewisser Abschluss erfolgte im 17.

Jahrhundert mit der Systematisierung der Ausbildung zur Seelsorge an den theologischen

Hochschulen und der Ausformung der barocken Volkspredigt als
eigenständiger literarischer Gattung.6

Zweitens ist für den katholischen Raum zusätzlich auf die im Vergleich zum
Hoch- und Spätmittelalter weiter zunehmende Verehrung der Eucharistie sowie
auf damit in Beziehung stehende marianische Frömmigkeitsformen hinzuweisen,
insbesondere im Rahmen von Rosenkranzbruderschaften und Wallfahrten. Diese

zu Lasten von gruppenbezogenen Heiligenkulten gehende Entwicklung impli-

Zu diesen langfristigen Trends vgl. insbesondere Keith Thomas, Religion and the decline of
magic. Studies in popular beliefs in sixteenth and seventeenth century England, London
1971; John Bossy, Christianity in the West 1400-1700, Oxford 1985; Bemdt Hamm,
Reformation als normative Zentrierung von Religion und Gesellschaft, in: Jahrbuch für
Biblische Theologie, 7 (1992), 241-279; ders.. Von der spätmittelalterlichen reformatio zur
Reformation. Der Prozess normativer Zentrierung von Religion und Geseilschaft in Deutschland,

in: Archiv für Reformationsgeschichte, 84 (1993), 7-82.
Nur eine ganz enge Auswahl an Belegen kann geboten werden. Zu den Prädikaturen
klassisch Steven E. Ozment, The Reformation in the cities. The appeal of Protestantism to
sixteenth-century Germany and Switzerland, New Haven 1975, 38^12; speziell zur Schweiz
Eduard Lengwiler, Die vorreformatorischen Prädikaturen der deutschen Schweiz von ihrer
Entstehung bis 1530, Freiburg 1955. Die Ausbildung von verbindlichen Bekenntnissen wird
als zentral herausgestellt schon von Ernst W. Zeeden. Die Entstehung der Konfessionen.
Grundlagen und Formen der Konfessionsbildung im Zeitalter der Glaubenskämpfe, München

1965; zum Predigtwesen vgl. insbesondere Urs Herzog, Geistliche Wohlredenheit. Die
katholische Barockpredigt, München 1991; John W. O'Malley, Religious culture in the
sixteenth century. Preaching, rhetoric, spirituality, and reform, Aldershot 1993; Sabine lloltz,
Theologie und Alltag. Lehre und Leben in den Predigten der Tübinger Theologen 1550—

1750, Tübingen 1993.



Konfessionskonflikte 261

zierte insbesondere einen Bedeutungsgewinn von Symbolen, die für das gesamte
lokale Kirchenvolk, nicht allein für eine bestimmte Gruppe, von Relevanz
waren.

Die Bedeutung dieser Veränderungen der Glaubenspraxis für die Interpretation

von Konfessionskonflikten erschliesst sich vor dem Hintergrund einer struk-
turalistischen Wissenssoziologie. Eine deren Grundvorstellung lautet, dass

komplexe Wissenssysteme aus einer Kombination von binären Elementen (x versus
y) sowie Transformationen bestehen, die logische und funktionale Beziehungen
zwischen diesen Elementen herstellen. Die Herstellung von Transformationen
wird als produktive «Strukturalistische Tätigkeit» verstanden, als ein bricolage,
das den Wissensbestand dauernd verändert.8 Das zentrale Argument dieses

Essays lautet, dass sich wegen des universalistischen, sozial generalisierten
Charakters der Glaubenspraxis im konfessionellen Zeitalter der Gegensatz zwischen
zwei Konfessionen - ein binäres Element - für Transformationen zu zahlreichen
anderen binären Elementen einer politischen Sprache anbot. Allerdings konnten
sich die inhaltlichen Bezüge und politischen Folgen solcher
Transformationsleistungen sehr unterschiedlich ausgestalten:

Einerseits konnte die Konfessionszugehörigkeit zur Grenzziehung zwischen
Binnengruppe und Aussengruppe dienen. Aufgrund des universalistischen
Charakters konfessioneller Glaubenspraxis traf dies insbesondere auf Grossgruppen
zu; wichtigstes Beispiel ist der Untertanenverband eines entstehenden
Territorialstaats, der sich in vielen katholischen Staaten durch die Gottesmutter Maria
symbolisch darstellen und legitimieren Hess.9 Sozial generalisiertes konfessionelles

Glaubenswissen schuf ein «moralisiertes Universum» (Bob Scribner);
zahlreiche Fragen der Sozialkontrolle Hessen sich so in die Frage eines frommen,

Grundlegend für die frühere Geschichte der Verehrung der Eucharistie Miri Rubin, Corpus
Christi. The Eucharist in late medieval culture, Cambridge 1991, für die Einstufung als
sozial generalisierten Kult S. 348; weiter siehe Otto Nussbaum, Die Aufbewahrung der Eucharistie.

Bonn 1979, 149-164; zu den Bruderschaften allgemein Bernhard Schneider, Kirchen-
poiitik und Volksfrömmigkeit. Die wechselhafte Entwicklung der Bruderschaften vom
Spätmittelalter bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts, in: Saeculum, 47 (1996), 89-119; zur im
schweizerischen Raum besonders wichtigen Rosenkranzbruderschaft Marie-Hélène Froesch-
lé-Chopard, Le Rosaire, élément de christianisation des campagnes? in: Jean-Pierre
Massaut/Marie-Elisabeth Heneau (Hg.), La christianisation des campagnes, Bd. 2, Bruxelles
1996, 419^)43; zur steigenden Bedeutung der Marienwallfahrten Klaus Guth, Geschichtlicher

Abriss der marianischen Wallfahrtsbewegungen im deutschsprachigen Raum, in:
Wolfgang Beinert/Heinrich Petri (Hg.), Handbuch der Marienkunde, Bd. 2. Regensburg
1997, 321^448. Für die Schweiz existieren kaum neuere Untersuchungen; zu den Drei Bünden

siehe Ulrich Pfister, Geschlossene Tabernakel — saubere Paramente. Katholische
Reform und ländliche Glaubenspraxis in Graubünden, 17. und 18. Jahrhundert, in: Norbert
Haag, et al. (Hg.), Ländliche Frömmigkeit. Konfessionskulturen und Lebenswelten 1500—

1850. Stuttgart 2002, 115-141; ders. Volksreligion im katholischen Graubünden, 17. und 18.

Jahrhundert, unpubl. Ms., 2001.
Claude Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt 1968, Kap. 3.

Dies und das folgende rekonstruiert ein ähnliches Argument bei Reinhard, Zwang zur
Konfessionalisierung (wie Anm. 3), 274—277; ausführliches Fallbeispiel zur politischen Funktion
des Manenkults Werner Freitag, Volks- und Elitenfrömmigkeit in der Frühen Neuzeit.
Marienwallfahrten im Fürstbistum Münster, Paderborn 1991, 109-163.



262 Ulrich Pfister

rechtgläubigen Lebenswandels transformieren. Diese Transformationsleistung
bot wenigstens bis zum frühen 17. Jahrhundert einen wichtigen Anknüpfungspunkt

für die Policeygesetzgebung und damit für einen rasch expandierenden,
ständische Grenzen transzendierenden und einen einheitlichen Untertanenverband

anvisierenden Politikbereich. Die Handhabe des lus reformandi und die

Durchsetzung konfessioneller Orthodoxie stellten damit einen wichtigen
Ausgangspunkt der Bildung des modernen Staats in ihrer ersten Phase dar.10 Dies
bedeutet aber gleichzeitig, dass besonders im Reich und in der Schweiz
Staatsbildungskonflikte als Konflikte um den Besitz und die Ausübung des lus
reformandi ausgetragen wurden.

Andererseits Hessen sich nicht nur Staatsbildungskonflikte in Konfessionskonflikte

transformieren. Vielmehr impliziert der universalistische Charakter der

konfessionellen Glaubenspraxis, dass sie sich zur einheitlichen Abbildung
zahlreicher unterschiedlicher dyadischen Konfliktsituationen eignete. Mit anderen

Worten: Ehekontliktc, Dorfkonflikte, Zentrum-Peripherie-Konflikte auf regionaler

oder gesamtstaatlicher Ebene, Herrschaftskonflikte, Faktionskonfliktc und

schliesslich zwischenstaatliche Konflikte Hessen sich alle in der abstrakten Sprache

des Konfessionsgegensatzes darstellen. Die verstärkte Bedeutung sozial
generalisierter Elemente der Glaubenspraxis zu Beginn der frühen Neuzeit erlaubte
damit die Zusammenführung und Akkumulation zahlreicher zum Teil auf
unterschiedlichen gesellschaftlichen Statkturebenen gelagerten dyadischen Konfliktlinien.

Dies erhöhte nicht nur das Konfliktniveau, sondern auch die Konfliktfähigkeit

der Gesellschaft und trug damit zur Strukturbildung der frühneuzeitlichen

Gesellschaft bei. Zugleich ist hervorzuheben, dass Konfessionskonflikte,
indem sie Konfliktfelder auf lokaler, kantonaler, eidgenössischer und im Grenzfall

auch zwischenstaatlicher Ebene miteinander verknüpften, im Unterschied
etwa zu reinen Konflikten zwischen Obrigkeiten und Untertanen oder zwischen
klientelistischen Faktionen häufig Mehrebenenkonflikte waren.

Kirchenreformen, konfessionelle Milieus und die Sprache lokaler Konfessionskonflikte

Konfessionskonflikte bestanden nur zum kleinen Teil aus kontroverstheologischen

Auseinandersetzungen. Höchstens als polemische Begleitung von Konversionen

prominenter Personen - auf die noch einzugehen sein wird - oder im
Rahmen von wohl orchestrierten Predigten in konfessionell umstrittenen Kirchen

Robert W. Scribner, Reformation and desacralisation. From sacramental world to moralised
universe, in: ders./R. Po-Chia Hsia (Hg.). Problems in the historical anthropology of early
modern Europe. Wiesbaden 1997, 75-92: zum Begriff des lus reformandi siehe Martin
Heckcl. Staat und Kirche nach den Lehren der evangelischen Juristen Deutschlands in der
ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte.
Kanonistische Abteilung. 42 (1956). 117-247. 43 (1957). 202-308, insbesondere 2. Teil
202-224; zur religiösen Legitimation der Policey-Gesetzgcbung im 16. Jahrhundert siehe
Thomas Simon. «Gute Policey». Ordnungsleitbildcr und Zielvorstellungen politischen
Handelns in der Frühen Neuzeit. Frankfurt 2004. 129-151.



Konfessionskonflikte 263

spielten sie eine Rolle." Auf der eidgenössischen Ebene nahmen Konfessionskonflikte

in der Regel die Form von Auseinandersetzungen über die Interpretation

von eidgenössischem Recht beziehungsweise um die Kompetenzkompetenz
darüber an, in welchem Bereich es Anwendung finden sollte. Sie waren also in
eine Sprache des Verfassungsrechts beziehungsweise des Aushandelns politischer

Verfahren gekleidet (vgl. nachfolgender Abschnitt). Auf der lokalen Ebene

- und dieses Argument gilt es im folgenden mit Inhalt zu füllen - gründete die

Sprache der Konfessionskonflikte dagegen auf der Entwicklung und auf dem

gegenseitigen Kontakt konfessionell gebundener Milieus.
Das Argument knüpft an den Sachverhalt an, dass Konfessionskonflikte im

eigentlichen Sinn erst seit dem Ausgang des 16. Jahrhunderts an Virulenz
gewannen. Sie knüpften also nicht direkt bei den Auseinandersetzungen der
Reformationszeit an, die in den meisten Fällen (noch) relativ pragmatisch gelöst werden

konnten.12 Nun ist das späte 16. Jahrhundert die Zeit, in der die Konfessionsbildung

abgeschlossen war und in der allgemein eine Kirchenbildung einsetzte in
der Form der Bekämpfung dogmatischer und liturgischer Indifferenz, der

Durchsetzung einer Klerusreform und -disziplin sowie der Einrichtung von Verfahren
zur Gewährleistung einer einheitlichen Versorgung der Bevölkerung mit
kirchlichen Handlungen (insbesondere Visitationen).13 Für die Eidgenossenschaft ist
dieser Vorgang der Ausbildung von Konfessionskirchen noch sehr unvollständig
untersucht. Anhand von Eckdaten wie den ersten posttridentinischen Nuntiaturen
(1578-1581) mit ihren daraus hervorgehenden Massnahmen zur Klerusreform,
der Gründung der ersten Jesuitenkollegs (1577), dem Beginn der Kapuzinermission

in den 1580er Jahren und der Neuordnung des Verhältnisses zu den

Bistümern Konstanz (1605 Kommissariat Luzern) und Lausanne (1614/15) lassen

sich die Umrisse der katholischen Reform wenigstens in Stichworten erkennen.14

Weniger beachtet worden ist bisher, dass sich in den reformierten Kirchen

Ein Beispiel für das letztere aus dem Wartauer Handel bei Jakob Kuratli, Geschichte der Kirche

von Wartau-Gretschins, Buchs 1950, 176f, 191. Predigten konnten auch der Propagierung

und Legitimierung der gegenseitigen Abgrenzung konfessioneller Milieus dienen; vgl.
Alessandro Pastore, Rituali di violenza popolare negli scontri di religione in Valtellina, in:
Ottavio Besomi/Carlo Caruso (Hg.), Cultura d'élite e cultura popolare nell'arco alpino fra
Cinque e Seicento, Basel 1995, 57-80, hier 61f.

" Vgl. die Gegenüberstellung bei Head, Fragmented dominion (wie Anm. 2), 128-135.
Grundlegend Zeeden, Entstehung der Konfessionen (wie Anm. 6).
Unverzichtbar bleibt Johann Georg Mayer, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation
in der Schweiz, 2 Bde., Stans 1901-1903; zu den hier besonders betonten Aspekten vgl.
Heinrich Reinhardt/Franz Steffens, Die Nuntiatur von Giovanni Francesco Bonhomini 1579-
1581, 5 Bde., Solothurn/Stans/Freiburg 1906-1929; Urban Fmk, Die Luzerner Nuntiatur
1586-1873. Zur Behördengeschichte und Quellenkunde der päpstlichen Diplomatie in der
Schweiz, Luzern 1997; Alois Henggeler, Die Wiedereinführung des kanonischen Rechtes in
Luzern zur Zeit der Gegenreformation. Das Kommissariat Luzern von 1605-1798, Luzern
1909; Rainald Fischer, Die Gründung der Schweizer Kapuzinerprovinz 1581-1589. Ein Beitrag

zur Geschichte der katholischen Reform, Freiburg 1955; Rudolf Bolzern, Das höhere
katholische Bildungswesen der Schweiz im Ancien Régime (16.-18. Jahrhundert). Eine Zeit
ohne eigene Universität, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 83 (1989), 7—

38; Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005, 51-61. Zum Bistum Lausanne Louis Wae-



264 Ulrich Pfister

der Schweiz im späten 16. Jahrhundert der Heidelberger Katechismus verbreitete
und dass Hostien durch gewöhnliches Brot ersetzt wurden — im Reich waren
beides von der Bevölkerung breit wahrgenommene Schlüsselereignisse der
sogenannten «Zweiten Reformation». Wenigstens in den Drei Bünden und im
bemischen Aargau waren die letzten Jahrzehnte des 16. und der Beginn des 17.

Jahrhunderts durch eine besonders intensive Disziplinierung der Prädikanten
gekennzeichnet. Und schliesslich scheinen Bern und Zürich im späteren 16. und 17.

Jahrhundert ernsthafte Anstrengungen zur Institutionalisierung der schon in der
Reformationszeit verordneten, aber offenbar wenig geübten ländlichen Kirchenzucht

unternommen zu haben.15 Im Verlauf der ersten Hälfte des 17.

Jahrhunderts scheinen sich somit bei beiden in der Schweiz vertretenen Konfessionen

sowohl die Kirchenorganisation als auch die kirchengebundene Frömmigkeit
in einer neuen Form konsolidiert zu haben.16 So trivial das klingen mag: Der
Konfessionskonflikt als Gesamtphänomen entwickelte sich auf der Grundlage
einer zu einem erheblichen Grad parallelen, kompetitiven Differenzierung der
Konfessionskirchen.

ber. L'arrivée à Fribourg de Mgr Watteville et la visite du diocèse de 1625, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 36 (1942), 221-296. zum Bistum Chur Albert Fischer.
Reformatio und Restitutio. Das Bistum Chur im Zeitalter der tndentinischen Glaubenser-

neuerung - zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Priesterausbildung und Pastoralreform
(1601-1661). Zürich 2000: zur Entwicklung der Abtei St. Gallen zu einem eigenständigen
Kirchsprengel Johannes Duft. Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen im 17. und 18.

Jahrhundert. Ein Beitrag zur Seelsorgegeschichte der katholischen Restauration als
Vorgeschichte des Bistums St. Gallen, Diss. Freiburg. Luzern 1944, 44-52; Beat Bühler,
Gegenreformation und katholische Reform in den stift-st. gallischen Pfarreien der Diözese Konstanz
unter den Äbten Othmar Kunz (1564-1577) und Joachim Opser (1577-1594), in: St. Galler
Kultur und Geschichte, 18 (1988). 5-198.
Rudolf Pfister. Kirchengeschichte der Schweiz. Bd. 2. Zürich 1974. 526. 536-538; Ulrich
Pfister. Pastors and priests in the early modern Grisons. Organized profession or side
activity, in: Central European History. 33 (2000). 41-65. hier 46-50: zum bernischen Aargau
habe ich cine unpubliziertc Teilauswertung der Kollektivbiographie in Willy Pfister. Die
Prädikanten des bernischen Aargaus im 16.-18. Jahrhundert 1528-1798. Zürich 1943

vorgenommen. Auch die von Brace Gordon, Clerical discipline and the rural reformation, the

synod in Zürich. 1532-1580. Bern 1992, 214—219 belegten Disziplinarfälle der Zürcher
Synode vor 1580 deuten auf eine Zunahme der Disziplinierungsmassnahmen gegen Geistliche

nach der Jahrhundertmitte hin. Zur institutionellen Entwicklung der ländlichen Sittenzucht

in Bern Willy Pfister. Das Chorgericht des bemischen Aargaus im 17. Jahrhundert.
Diss. Zürich 1939. 15. 18-25; zu Zürich Daniel Pünter. «ist ihnen deswägen nach nothurft
ernstlich zuogesprochen worden». Sittenzucht und ihr Vollzug auf der Zürcher Landschaft.
16.-18. Jahrhundert, unpubl. Lizentiatsarbeit Universität Zürich 1994. 63-103: prägnant
anhand des Schaffhauser Beispiels Roland E. Flofer, «Nun leben wir in der gefahrlichsten
Zyth». Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens im konfessionellen Zeitalter. Schaffhauser

Beiträge zur Geschichte 72 (1995). 23-70, insbesondere 28-36.
'

Zur Entwicklung der ländlichen Frömmigkeit vgl. insbesondere Duft. Glaubenssorge (wie
Anm. 14). Kap. 1.6/7: Fritz Dommann. Der Einfluss des Konzils von Trient auf die Reform
der Seelsorge und des religiösen Lebens in Zug im 16. und 17. Jahrhundert. Stans 1966.
sowie meine oben in Anm. 7 zitierten Arbeiten zu den Drei Bünden; zu evangelischen
Regionen vgl. vorangehende Anm. sowie Heinrich R. Schmidt. Dorf und Religion. Reformierte
Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit. Stuttgart 1995: Ulrich Pfister.
Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation. Graubünden.
16.-18. Jahrhundert, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 87 (1996), 287-333.



Konfessionskonflikte 265

Zum Teil entstanden Konfessionskonflikte direkt aus der Bildung von
Konfessionskirchen, besonders da, wo Bevölkerungsgruppen beider Konfessionen

eng - möglicherweise in derselben Gemeinde - zusammen lebten. Die verstärkte

liturgische und kirchenrechtliche Differenzierung der beiden Konfessionen
schlug sich in solchen Zonen direkt in Konflikten um die Nutzung von Kirchen,
in Simultankirchen sogar von Teilen von Kirchen und Kirchengerät, sowie um
die Zuständigkeit bezüglich der kirchlichen Aufsicht nieder. Tumultuose
Kirchenöffnungen und Priesterein führungen im Zuge später Reformationsvorgänge
oder von Bestrebungen zur Rekatholisierung, Frevel an Kirchengerät sowie
zähes Aushandeln von Verträgen, die minutiös die Ansprüche der beiden Parteien

an den kirchlichen Ressourcen der Pfarrei regelten, gehörten deshalb zu den

typischen Konfliktaustragungsformen in bikonfessionellen Regionen.17

Es wäre jedoch falsch, Konfessionskonflikte ausschliesslich als direkte Folge
der Kirchenreformen zu sehen. Denn unterfüttert wurden erstere durch einen

Alltagscode des Konfessionskonflikts, dessen wichtigsten Äusserungen
Konflikte um kollektive Manifestationen konfessioneller Frömmigkeit, um die
unterschiedliche rituelle Zeit, die Konversionen sowie gegenseitige Schmähungen waren.

Es wäre aber auch zu kurz geschlossen, wenn man eine direkte Kausalkette
von den Kirchenreformen über die zweifellos erfolgte Transformation der populären

Frömmigkeit zur Kultur des Konfessionskonflikts ziehen würde. Denn es

gilt ein wichtiges Paradox im Auge zu behalten: Konfessionskonflikte walteten
gerade nicht in Zonen, in denen Konfessionalisierung (verstanden als «schwache

Konfessionalisierung» der Bekenntnis- und Kirchenbildung) und damit wohl die
kirchliche Prägung von Frömmigkeit besonders intensiv erfolgt wäre. Vielmehr
sind die konfliktintensiven Zonen der Nordostschweiz und der Drei Bünde bezogen

auf den Konfessionalisierungsvorgang periphere Zonen, in denen Kirchenbehörden

während des grössten Teils der Frühen Neuzeit nur über einen vergleichsweise

schwachen Zugriff auf die lokale Ebene verfügten und Bevölkerungsgruppen
unterschiedlicher Konfession eng miteinander verzahnt lebten.

Zwischen Bekenntnis- und Kirchenbildung einerseits und den politischen
Code lokaler Konfessionskonflikte andererseits treten somit die konfessionellen
Milieus. Unter einem Milieu sei dabei eine Gruppe von Menschen verstanden,

Zahlreiche Beispiele in Alfred L. Knittel, Werden und Wachsen der evangelischen Kirche im
Thurgau von der Reformation bis zum Landfrieden von 1712, Frauenfeld 1946, Kap. 4-7;
weiter zur Nordostschweiz Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 173-177, 191 f.; Johannes

Vogel, Das evangelische Nesslau von der Reformation bis 1806, Nesslau 1991, 28-40, 47-
56. Zu den Drei Bünden, in denen derartige Konflikte ebenfalls häufig waren, siehe Hans
Berger, Die Reformation im Kreis der Fünf Dörfer. Ein Beitrag zur Bündner Reforma-
tionsgeschichte, Diss. Zürich, Chur 1950, insbesondere Kap. I und IV; Felici Maissen, Die
Drei Bünde in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts in politischer, kirchengeschichtlicher
und volkskundlicher Schau, Aarau 1966, Kap. VI, VIII und X; Head, Religiöse Koexistenz
(wie Anm. 2), 331-340. Analoge Vorgänge im durch eine ähnliche Gemengelage geprägten
südwestdeutschen Raum dokumentiert Mark Häberlein, Konfessionelle Grenzen, religiöse
Minderheiten und Herrschaftspraxis in süddeutschen Städten und Territorien in der Frühen
Neuzeit, in: Ronard G. Asch/Dagmar Freist (Hg.), Staatsbildung als kultureller Prozess.
Strukturwandel und Legitimation von Herrschaft in der Frühen Neuzeit, Köln 2005, 151—

190, insbesondere 153-167.



266 Ulrich Pfister

die bestimmte äussere Lebensbedingungen und innere Haltungen aufweisen, die
ihrerseits in der erfahrungsmässigen Aneignung der strukturellen Umwelt im
Rahmen der individuellen Biographie begründet sein können und aus denen ein

gemeinsamer Lebensstil folgt.18 Tatsächlich scheinen sich im schweizerischen

Ancien Régime konfessionelle Milieus herausgebildet zu haben, die hinsichtlich
ihres Lebensstils jenseits von Äusserungen kirchengebundener Frömmigkeit
scharf konturiert waren. Jenseits gewisser struktureller Unterschiede in den

Lebenslagen - hier eine erhebliche Bedeutung von Handel und Protoindustrie, da

eine Dominanz von extensiver Landwirtschaft und Solddienstwesen - ist dies auf
der Ebene von Lebensstilen besonders für das Verhältnis zu Hygiene und

Familienplanung gezeigt worden. Noch wenig untersucht sind Dimensionen wie
der Wirtschaftsstil (z.B. in Bezug auf Vorratshaltung), der Identitätsstiftung über
die Vornamenwahl sowie die Selbstdarstellung etwa über die Hausfassadengestaltung.

Dasselbe gilt für die im gegenwärtigen Zusammenhang hoch relevanten

Vorgänge der Milieusegregatton, obwohl man intuitiv den Eindruck hat, dass

etwa die Segregation von Heiratskreisen oder die räumliche Segregation in
gemischtkonfessionellen Gebieten stark ausgeprägt war.19

Aus einer breiten Literatur zum 19. und 20. Jahrhundert vgl. Stefan Hradil, Sozialstrukturanalyse

in einer fortgeschrittenen Gesellschaft, Opladen 1987, 162-170; Klaus Tenfelde,
Historische Milieus - Erblichkeit und Konkurrenz, in: Manfred Hettling/Paul Nolte (Hg.),
Nation und Gesellschaft in Deutschland. Historische Essays (^Festschrift Hans-Ulrich
Wehler), München 1996, 247-268; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg), Religion
im Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996, insbesondere 22-34, 45-
56 der Einleitung; Olaf Blaschke/Johannes Horstmann (Hg.), Konfession, Milieu und
Moderne. Konzeptionelle Positionen und Kontroversen zur Geschichte von Katholizismus und
Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Schwerte 2001.

19 Ulrich Pfister, Die Anfange von Geburtenbeschränkung. Eine Fallstudie (ausgewählte Zürcher

Familien im 17. und 18. Jahrhundert), Bern 1985, 15-17; Peter Hersche, Die protestantische

Laus und der katholische Floh. Konfessionsspezifische Aspekte der Hygiene, in:
Benedikt Bietenhard et al. (Flg.), Ansichten von der rechten Ordnung. Bilder und Normen und
Normenverletzungen in der Geschichte (=Festschrift Beatrix Mesmer), Bern 1991, 43-60.
Lokalstudien von konfessionellen Milieus in bikonfessionellen Regionen, wie sie für das

frühneuzeitliche Reich und für Frankreich vorgelegt wurden, fehlen bislang für die Schweiz;
vgl. Peter Zschunke, Konfession und Alltag in Oppenheim. Beiträge zur Geschichte von
Bevölkerung und Gesellschaft einer gemischtkonfessionellen Kleinstadt in der frühen Neuzeit,
Wiesbaden 1984, 73-127, 146-226; Bernd Roeck, Eine Stadt in Krieg und Frieden. Studien
zur Geschichte der Reichsstadt Augsburg zwischen Kalenderstreit und Parität, 2 Bde.,
Göttingen 1989, 849-868, 890-902; Etienne François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und
Katholiken in Augsburg 1648-1806, Sigmaringen 1991; Gregory Hanion, Confession and

Community in seventeenth-century France. Catholic and Protestant coexistence in Aquitaine.
Philadelphia 1993; Philip Benedict, The Huguenot population of France, 1600-1685, in:
ders., The faith and fortunes (wie Anm. 4), 34-120, hier 51-58, 95-117. Eine Durchsicht
prosopographischen Materials zur eidgenössischen Elite um 1600 deutet darauf hin, dass
sich zu diesem Zeitpunkt die Verwandtschaftsnetze der Innerschweiz sowie Freiburgs und
Solothurns einerseits sowie die je in sich weitgehend geschlossenen Kreise in Zürich und
Bern andererseits bereits ausdifferenziert hatten. Auch Volkland, Konfessionelle Grenzen
(wie Anm. 2), 382f. argumentiert für eine (etwa im Vergleich zu Augsburg) sehr tiefe Rate
von Mischehen; vgl. auch dies., Konfession und Selbstverständnis (wie Anm. 2), 184f. Dennoch

dürfte sich eine genaue Analyse wenigstens für gemischtkonfessionelle Gebiete lohnen,
wie etwa das Phänomen der Entführung von Kindern gemischtkonfessioneller Eltern in den
Drei Bünden bezeugt; vgl. Felici Maissen, Ein Kinderraub in den vier Dörfern, 1689/90,



Konfessionskonflikte 267

Die konfessionellen Milieus formierten sich in einer Gesellschaft, die auf
alltäglicher Interaktion beruhte, allerdings weniger auf der Grundlage dogmatischer
Prinzipien beziehungsweise sozialstruktureller Unterschiede, sondern auf der Basis

performativer Akte und sozialer Dramen. Zwar besteht der Stoff vieler lokaler
Konflikte in gemischtkonfessionellen Gebieten aus Auseinandersetzungen um
die Kontrolle materieller und symbolischer Räume, insbesondere die Nutzung
von Kirchenraum, Friedhof und Kirchengut durch die beiden Gemeinschaften.
Der Code lokaler Konfessionskonflikte, der seinen Ausgang vom Spott, von
Schmähungen und weiterreichenden abwertenden Handlungen gegenüber der
anderen Gruppe nahm, schöpfte seine Elemente darüber hinaus aus performativen
Akten, die für Mitglieder beider konfessioneller Milieus gut erkennbar waren
und identitätsbildend wirken konnten.20 Die drei wichtigsten Formgruppen von
solchen Konfliktäusserungen seien im folgenden kurz beschrieben.

(1) Konflikte um kollektive Äusserungen konfessioneller Frömmigkeit. Da die
kollektive kirchliche Frömmigkeit milieukonstituierend war, bildete sie immer
wieder einen Anknüpfungspunkt von Reibungen und Konflikten. Eine wichtige
Gruppe von Handlungen betrifft die Inversion und Desakralisierung von
kultischen Handlungen und Glaubenssymbolen beziehungsweise das Verweigern von
Ehrfürchtsbezeugungen durch Angehörige der jeweils anderen Konfessionsgaip-
pe. Dies beinhaltete etwa demonstratives Festen von Evangelischen an hohen
katholischen Feiertagen (so anlässlich der Fronleichnamsprozession in Bischofzell
1677; eine Inversion). Umgekehrt beschuldigten im Gachnanger Handel (1610)
die evangelischen Bauern ihren die Rekatholisierung anstrebenden Gerichts-
herm, er habe an Auffahrt in der Nähe der Kirche Mist führen und dabei den

Pferden Schellen anziehen lassen. Insbesondere Prozessionen, die als kollektive
Handlung des Kirchenvolks die Selbstdarstellung eines Milieus beinhalteten,
wurden bisweilen massiv gestört. So wurde ein Bittgang der Gemeinden Andest
und Panix nach Mariae Licht ob Trun 1682 im evangelischen Waltensburg
gewaltsam aufgelöst, was in den Drei Bünden zu einer politischen Krise führte, die

an deren staatsrechtlichen Grundlagen rührte. Ähnlich führte der Verstoss gegen
die alte Vorschrift, dass katholische Prozessionen durch die evangelische Stadt
St. Gallen die Kreuze gesenkt mit sich führen mussten, 1697 zum sogenannten
Kreuzkrieg, nämlich zu einem tumultuarischen Auflauf der Stadtbürger, militär-

Bündner Monatsblatt, 1960, 317-335; Josef Küng, Kindsentführungen im Münstertal (ca.
1698-1739), in: Bündner Monatsblatt, 1975, 141-161.
Eine an performativen Akten orientierte Betrachtung geht insbesondere zurück auf Victor
Turner, Dramas, fields and metaphors. Symbolic action in human society, Ithaca 1975; ihre
Relevanz wird betont u. a. von Volkland, Konfession und Selbstverständnis (wie Anm. 2),
25-27 et passim; Thomas A. Brady, Limits of religious violence in early modern Europe, in:

von Greyerz/Siebenhüner (Hg.), Religion und Gewalt (wie Anm. 1), 125-151, hier 138-141.
Zur systematischen Bedeutung des Spotts als Ausgangspunkt von Konfessionskonflikten
siehe Christophe Duhamelle, Wandlungen des Spotts. Konfessionelle Gewalt im Religionsfrieden,

Eichsfeld 17.-18. Jh., in: von Greyerz/Siebenhüner (Hg.), Religion und Gewalt (wie
Anm. l),321-342.



268 Ulrich Pfister

ischen Vorkehrungen und Vermittlungen durch die Schirmorte der Abtei St.

Gallen (Zürich, Luzern, Schwyz und Glarus) beziehungsweise die evangelischen
Städte.21

Besonders im Thurgau und im Toggenburg schändeten Evangelische zum Teil
als Widerstand gegen Rekatholisierungsbemühungen in Simultankirchen mehrmals

Kirchengerät (Heiligenstatuen, Bilder, Altarausstattung). Als Folge wurden

gegen Ende des 17. Jahrhunderts in vielen Simultankirchen der Nordostschweiz
der Chor vergittert. Diese Massnahme hinwiederum konnte je nach den örtlichen
Gegebenheiten die evangelische Abendmahlsfeier behindern. So eskalierte der
Streit um das Chorgitter in Nesslau 1595/96 zu einem ersten Grundsatzkonflikt
über die herrschaftlichen und kirchenrechthchen Befugnisse des St. Galler Abts
im Toggenburg, der angesichts eines drohenden bewaffneten Untertanenaufstands

selbst die eidgenössische Tagsatzung beschäftigte. In der Folgezeit
entwickelte sich auch die Nutzung der Taufsteine in mehreren Kirchgemeinden des

oberen Toggenburgs zu einem Politikum. Im Zuge der Wiedereinfühntng des

katholischen Gottesdiensts in überwiegend evangelischen Gemeinden wurden die
Taufsteine mit nach oben spitz zulaufenden Deckeln verschlossen, so dass die

Evangelischen ihre Taufe nicht mehr durchführen konnten. Seit dem Wiler Vertrag

von 1596 stipulierten mehrere Abkommen den Ersatz durch flache Deckel.
Doch diese Bestimmung wurde entweder nicht vollzogen, oder man verunmög-
lichte es den Evangelischen, ein Taufgefäss aufzustellen, indem man grosse Nägel

anbrachte. Die Aufstellung eines eigenen Taufsteins durch die evangelischen
Wildhauser 1616 wurde als eine gegen die äbtische Kirchenherrschaft und damit
Landesherrschaft gerichtete Widersetzlichkeit interpretiert, die zu Befürchtungen
über eine bewaffnete Auseinandersetzungen und eine Vermittlung der Bündnispartner

der Abtei beziehungsweise des Toggenburgs führte, wobei sich der
abtfreundliche Schiedspruch von Schwyz allerdings erst 1630 durchsetzte. Es

verwundert vor diesem Hintergrund nicht, dass in diesem Tal im 17. Jahrhundert
das Verweigern der Ehrfürchtsbezeugung während des abendlichen Betläutens

beziehungsweise dessen Störung zum Element des bisweilen von Spott getragenen

Widerstands gegen die äbtische Herrschaft entwickelte. Auch in anderen

Fällen wurde der Spott für eine konflikteskalierende Desakralisierung eingesetzt:
Maria wurde in Verbindung mit dem Teufel gebracht, sakramentale Handlungen
trivialisiert oder in Verbindung mit Fäkalien gebracht, somit invertiert.

21
Iso Müller, Die Abtei Disentis, 1655-1696, Freiburg 1955, 225-230; Felici Maissen, Der
Streit um die Neu-Beschwörang des Bundes- und des Artikelbriefes 1683-1697, in: Bündner
Monatsblatt, 1957, 353-370; Peter Bührer, Der Kreuzkrieg in St. Gallen, 1697/1698, Diss.
Zürich, St. Gailen 1951 ; H. Stösser, Der Gachnanger Handel 1610. Ein Beitrag zur
Religionspolitik der Eidgenossenschaft, Diss. Freiburg, Villingen 1965, 16.

22
Duft, Glaubenssorge (wie Anm. 14), 194f. ; Vogel, Das evangelische Nesslau (wie Anm. 17).

28^10; Bruno Z'Graggen, Tyrannenmord im Toggenburg. Fürstäbtische Herrschaft und

protestantischer Widerstand um 1600, Zürich 1999, 107-113, 218-230; Volkland,
Konfessionelle Grenzen (wie Anm. 2), 376f, 383-386; dies., Konfession und Selbstverständnis
(wie Anm. 2), 81-87, Kap. 4; zum Repertoire des Spotts siehe weiter Alois Rey, Die Begegnung

von Reformation, Gegenreformation und katholischer Reform in den Arther Wirren



Konfessionskonflikte 269

(2) Konflikte um rituelle Zeit: Festtage und Kalenderstreit. Zwar war der
unterschiedliche Kalender eine dogmatisch völlig irrelevante Differenz zwischen
den beiden Konfessionen. Aus dem alltäglichen Zusammenleben der konfessionellen

Milieus ergaben sich daraus jedoch immer wieder gravierende Friktionen.
Dies bezog sich einmal auf die Festtage: Arbeit oder Handel von Evangelischen
an katholischen Feiertagen gab immer wieder zu Reibereien Anlass. Zur
Vermeidung von Störungen spannten so die Emser um 1654 an ihren Feiertagen eine
Kette über die Landstrasse; die spontane Aktion beschäftigte den Bundestag der
Drei Bünde. Genaue Regelungen, welche Feiertage auf welche Weise zu halten

waren, bildeten deshalb meist einen wichtigen Bestandteil von Abkommen in
paritätischen Gemeinden. In Tomils/Tumegl etwa wurde 1654 stipuliert, dass die

evangelische Minderheit an den katholischen Feiertagen Epiphanie, Fronleichnam,

den vier Evangelisten- und den zwölf Aposteltagen, an St. Johann und St.

Laurenz nicht öffentlich arbeiten dürfe; allerdings dürfe man sie in ihren Häusern
nicht kontrollieren.""

Ebenso wichtig wie die Frage, welche Festtage einzuhalten waren, war der
Kalenderstreit. Die 1582 von Papst Gregor XIII. durchgeführte Kalenderreform
führte zu einer unmittelbaren Verschiebung um zehn Tage. Der Übergang traf
auf vielfältigen, teilweise konfessionell motivierten Widerstand. Evangelische
Obrigkeiten lehnten überall die Übernahme des gregorianischen Kalenders lange
ab; die evangelischen Reichsständc machten den Schritt 1699/1700, die
reformierten Orte der Eidgenossen zogen 1701 nach, die Bündner Gemeinden zur
Hauptsache erst in den 1780er Jahren.24

Einerseits erschwerte der unterschiedliche Kalender das Zusammenleben der
beiden konfessionellen Milieus. So waren die Evangelischen Bivios 1745 die

ersten Bündner Protestanten, die mit Verweis auf die Erleichterung des Passverkehrs

den neuen Kalender einführten. Umgekehrt begründeten die Katholiken
der Vier Dörfer 1651 ihre an den Bischof gerichtete Bitte, zum Julianischen
Kalender zurückkehren zu dürfen, mit der Schwierigkeit, in diesem gemischtkonfessionellen

Gericht überhaupt Termine für Gerichtstage festzulegen.25

Andererseits lieferte die Kalenderreform in einem weiteren Rahmen ein
äusserst einfaches Mittel sowohl der Herrschaftsdokumentation wie auch der
Äusserung von Widerstand. Der Basler Fürstbischof Blarer forderte 1602 von
den protestantischen Münstertalern, die er seit dem Bieter Tauschgeschäft von

(1620-1655), in: Geschichtsfreund, 118 (1965), 132-186, hier 156-58; Pastore, Rituali di
violenza popolare (wie Anm. 11), 59f.
Felici Maissen. Der Kalenderstreit in Graubünden (1582-1812), in: Bündner Monatsblatt,
1960, 253-273 hier 263f; ders., Über Sonntagsruhe, Feiertage und Kirchendisziplin im alten
Bünden (16.-18. Jahrhundert), in: Bündner Monatsblatt, 1966, 300-325, hier 313f; weitere
Beispiele in ders., Der Sagenserhandel, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte,
64(1972), 307-366, hier 319.

24
Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 255-258, 264-269; Hellmut Gutzwiller, Die
Einführung des gregorianischen Kalenders in der Eidgenossenschaft in konfessioneller,
volkskundlicher, staatsrechtlicher und wirtschaftspolitischer Schau, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, 72 (1978), 54—73.

"' Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 263f.



270 Ulrich Pfister

1599 wieder unter seine Herrschaft zu bringen suchte, dass sie ihm an Weihnachten

alten Stils seine Holzfuhren zu machen hätten, mit Busse bei Zuwiderhandeln.

Umgekehrt wuschen und droschen einige Münstertaler(innen) 1601 an

Neujahr nach dem neuen Kalender als Zeichen ihres Widerstands. Die Bedeutung,

die Zeitgenossen solchen Vorkommnissen zuschrieben, wird daraus

ersichtlich, dass der Kalenderstreit ein Anknüpfungspunkt für das erneute politische

Eingreifen Berns im Münstertal darstellte; auf die Anfrage eines Prädikanten

dieser Region, ob er das Abendmahl nach altem oder neuen Kalender abhalten

solle, optierten die Gnädigen Herren für ein unbedingtes Festhalten am alten,
da es eine «Dependenz der Spiritualität» sei.26 Auch aus weiteren konfessionell
gemischten oder umstrittenen Gebieten sind derartige Konflikte überliefert, so

aus dem Veltlin, wo die Drei Bünde in Beanspruchung des Kirchenregiments
1583 die Nichteinführung der Reform verfügten, oder aus Appenzell, wo die
Protestanten ihren Widerstand gegen die Ausweitung der obrigkeitlichen Befugnisse

in Glaubenssachen dadurch zum Ausdruck brachten, dass sie Weihnachten
und Neujahr 1588/89 nach altem Kalender feierten.27

(3) Kampfum die Seelen: Konversionen. Konversionen berühren zunächst die
Grenzen zwischen lokalen Milieus. Angesichts der Tatsache, dass sie seit dem

späten 16. Jahrhundert im Zuge von Rekatholisierungsbestrebungen systematisch
gefördert wurden, erlangten sie jedoch oft eine überlokale konfessionspolitische
Bedeutung. Zudem stellten Konversionen insofern, als die Zahl der konvertierten
Häretiker insbesondere für katholische Welt- und Ordensgeistliche in ihren

Selbstbeschreibungen einen wichtigen Leistungsausweis darstellten, auch eine

Form der Selbstbestätigung eines konfessionellen Milieus dar. Seitens der einzelnen

Gläubigen konnte der Konfessions- und damit Milieuwechsel in vielerlei
Weise strategisch als Mittel für soziale Transaktionen zur Veränderung
beziehungsweise Verbesserung des eigenen Status genutzt werden. Darüber hinaus
stellen individuelle Konversionen einen der faszinierendsten Belege für die
zunehmende soziale Generalisierung und gleichzeitige Individualisierung des

Glaubenswissens im Zuge der Konfessionalisierung dar: Zu Bekehrende mussten

argumentativ von der Richtigkeit der anderen Konfession überzeugt werden
beziehungsweise mussten selbst durch einen innerlichen Entwicklungsprozess zur
«richtigen» Einsicht gelangen. Begleitet wurden sie oft durch literarische Fehden

(ein Element zunehmender Verbalisierung des Glaubens), die ihrerseits die
öffentliche Ordnung in Frage stellen und damit zum politischen Problem werden
konnten.28

26 Wilhelm Brotschi, Der Kampf Jakob Christoph Blarers von Wartensee um die religiöse Einheit

im Fürstbistum Basel (1575-1608), Freiburg 1956, 132, 134.
27

Maissen, Der Kalenderstreit (wie Anm. 23), 259; Fischer, Gründung Kapuzinerprovinz (wie
Anm. 14), Ulf, 179f, 196-199, 213; allgemein Gutzwiller, Die Einführung (wie Anm. 24).
56,58-60,72.

"s Allgemein zur Rekatholisierung Arno Herzig. Der Zwang zum wahren Glauben. Rekatholi-
sierung vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Göttingen, 2000; den Gesichtspunkt der individuellen

Überzeugung und der argumentativ gewonnenen Wahrheit betont Ute Mennecke-Hau-
stein, Conversio ad ecclesiam. Der Weg des Friedrich Staphylus zurück zur vortridenti-
nischen katholischen Kirche. Gütersloh 2003, 15-21, 327-329; den Transaktionscharakters



Konfessionskonflikte 271

Die letztere Aussage wird gut durch die Konversion des gelehrten Johann

Schorsch (1600-1661) von Thusis belegt. Schorsch war der letzte Protestant seiner

Familie und war deshalb einem erheblichen Druck zur Konversion ausgesetzt,

insbesondere von seinem als Kapuziner wirkenden Bruder. Dieser soziale

Druck wurde von ihm offenbar weitgehend internalisiert; die Überzeugung von
der Wahrheit des katholischen Glaubens stellte sich bei ihm ein, als er während
der Arbeit an einer Abhandlung von 15 Thesen zur Eucharistie von Gewissensbissen

erfasst wurde und sich deshalb auf das Studium der Kirchenväter verlegte.
Schon vorher soll er in einer Disputation mit dem Priester des benachbarten

Obervaz, der ihn einer irrigen Behauptung überweisen konnte, unterlegen sein.

Den 1651 im bischöflichen Palast feierlich und öffentlich vollzogenen Übertritt

rechtfertigte er auf der Synode der protestantischen Bündner Geistlichkeit und

mit einer (erst postum gedruckten) 500-seitigen Schrift mit 36 Thesen, in denen

er die Richtigkeit des katholischen Glaubens nachwies. Das Werk rief zwei
etwas weniger voluminöse protestantische Entgegnungen und eine wieder 400-

seitige katholische Duplik hervor.29

Eine der frühesten Konversionen, die öffentliches Aufsehen erregte und ihren

Teil zu den Spannungen zwischen den Konfessionsparteien auf der
eidgenössischen Ebene beitrug, war der Übertritt der Freiburger Familie Alex (1584)
zum Protestantismus. Sie führte mit Sebastian Werros apologetischen «Fragstuck
des Christlichen Glaubens» (1585) zu einem der ersten kommerziellen Erfolge
der jungen Freiburger Druckerei. Das Buch selbst, die harsche politische Reaktion

der protestantischen Orte darauf und die literarischen Fehden der Folgejahre

trugen zur Zuspitzung der konfessionspolitischen Lage in der Eidgenossenschaft
während der 1580er Jahre bei.30

Die Konfliktrelevanz von Konversionen ergab sich nicht zuletzt daraus, dass

möglichst die Konversion hochgestellter Persönlichkeiten angestrebt wurde. Wo
sie öffentlich war, wie bei Johann Schorsch oder bei Rudolf Andreas von Salis

(1594-1668), der in Zizers 1622 nach einer Disputation mit Pater Fidelis von
Sigmaringen anlässlich von Maria Lichtmess in einer feierlichen Zeremonie
unter Anwesenheit zahlreichen Volks aus des letzteren Hand die erste Kommunion

empfing, war der Anlass eine Machtdemonstration der betreffenden Konfes-

von Konversionen hebt hervor Beat Hodler, Konversionen und Handlungsspielraum der
Untertanen in der Eidgenossenschaft im Zeitalter der reformierten Orthodoxie, in: Heinrich R.

Schmidt et al. (Hg.), Gemeinde, Reformation und Widerstand (=Festschrift Peter Blickle),
Tübingen 1998, 281-291; vgl. auch Volkland, Konfession und Selbstverständnis (wie Anm.
2), Kap. 5. Zur Stellung der erfolgreichen Konversion im Selbstbild des für die Schweiz
wichtigsten Reformordens s. Andreas Wendland, Mission und Konversion im kommunalen
Kontext. Die Kapuziner als Träger der Konfessionalisierung (17. Jahrhundert), in: Jä-

ger/Pfister, Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2), 207-231. Vgl.
demnächst die Dissertation von Heike Bock zu Konversionen im frühneuzeitlichen Luzern
und Zürich.
Felici Maissen. Der Konvertit Johann Schorsch von Thusis (1600-1665) und seine Kontroverse,

in: Schweizerische Zeitschrift für Kirchengeschichte, 52 (1958), 281-302.
10 Othmar Perler, Sebastian Werro (1555-1614). Beitrag zur Geschichte der katholischen

Restauration in der Schweiz, Freiburg 1942, Kap. 4; Albert Müller, Der Goldene Bund 1586,
Diss. Freiburg 1965, Kap. 4.



272 Ulrich Pfister

sionsgruppe. Oft wirkte er selbst so überzeugend, dass sogleich weitere
Anwesende denselben Schritt wagten, was eine deutliche Verschiebung von Macht
und Ressourcen vom einen zum anderen Milieu bedeuten konnte. So gilt etwa
die in Sitten in Gegenwart des Bischofs und des Landeshauptmanns im
Dezember 1624 vollzogene Konversion von Michael Mageran, einem einflussreichen

Leuker Notablen und späteren Walliser Landeshauptmann, als Anfang vom
Ende der evangelischen Gemeinde in Leuk.31

Die Überschreitung der Grenze konfessioneller Milieus besonders durch

hochgestellte Persönlichkeiten stellte politische Loyalitäten in Frage und wirkte
damit potentiell destabilisierend. So wurde Jürg Jenatsch nach seiner 1635 nach

mehrjährigem Studium der Kirchenväter und einer Reihe von Disputationen
erfolgten Konversion nachweislich vor seiner Anteilnahme an der Reorientierung
Bündens zur österreichisch-spanischen Seite als spanischer Parteigänger
verleumdet und angegriffen. Ähnlich wurde Paul Buoi (1629-1696), einem Führer
der spanischen Faktion im Zehngerichtenbund, nach seinem 1690 erfolgten
Übertritt zum katholischen Glauben das 1681 verliehene Bürgerrecht in Fürs-
tenau wieder aberkannt, und der Zehngerichtenbund schloss ihn von allen Ämtern

und Würden aus. Er wurde Gegenstand von Schmähgedichten. Schliesslich
wurde sein Knecht in Chur beleidigt, geschlagen und beraubt. Der Fall kam bis

vor den Bundestag, und mehrere hochgestellte auswärtige Personen setzten sich
für Buoi ein.32

Darüber hinaus konnten Konfessionswechsel angesichts der Milieubindung
des Bekenntnisses wichtige soziale Netze belasten, wenn nicht zerreissen: Familien

wurden getrennt und Kinder enterbt, was seinerseits Folgen in der
politischen Öffentlichkeit nach sich ziehen konnte. Ein herausragender Fall dieser Art
ist zweifellos derjenige von Ludwig (Vater) und Gallus (Sohn) Castelli aus einer

vom Veltlin nach Sagogn zugewanderten Familie. Gallus trat 1697 zum evangelischen

Glauben über. Sein Vater enterbte ihn deshalb, worauf Gallus sich an die
Drei Bünde wandte. Diese forderten den Vater auf, die Fundamentalsatzungen
des Landes zu beobachten, welche die Religionsfreiheit gewährleisteten, und die

evangelische Session machte Anstalten zum Schutz der Ansprüche von Gallus.
Damit war der Fall in den eskalierenden Konfessionskonflikt in der Gruob
eingebettet, der sich kurz darauf im sogenannten Sagenserhandel entladen sollte. In
diesem Kontext verweigerten denn auch 1703 die evangelischen Ratsboten Ludwig

Castelli den Einsitz in den Bundestag.33 Ein anderes Beispiel ist die Kon-

Nikolaus von Salis. Die Convertitcn der Familie von Salis. Luzern 1892. 14; Alexander Pfister.

Jörg Jenatsch. Sein Leben und seine Zeit. Chur 1984. 142f. (der 1623 erfolgten Konversion

von Rudolf Planta, eines Führers der spanischen Partei, und seiner Frau sollen 300
Personen gefolgt sein): Maissen. Konvertit Johann Schorsch (wie Anm. 29), 282f: Berger.
Reformation Fünf Dörfer (wie Anm. 17). 60f; Hans Anton von Roten. Zur Geschichte der
reformierten Gemeinde Leuk 1560-1651. in: Vallesia, 46 (1991). 39-66. hier 55f.

32 Pfister. Jörg Jenatsch (wie Anm. 31). 45f. 273 281. 294f: von Salis. Convertiten von Salis
(wie Anm. 31), 15-17; Felici Maissen. Colonel Paul Buoi (1629-1696) e sia conversimi, in:

Igl Ischi. 45 (1959). 184-197.
Felici Maissen. Zu den Quellen des Sagenser Handels, in: Bündner Monatsblatt. 1974. 205-
227, 206-208. 218; ders., Konvertit Johann Schorsch (wie Anm. 29), 282f



Konfessionskonflikte 273

version von Josua Schlatter in Bischofzell zum katholischen Glauben (1666). Sic

wurde unmittelbar von der Flucht seiner Frau und der beiden jüngsten Kinder
nach St. Gallen und Appenzell a. Rh. gefolgt. Die Obrigkeit bemühte sich dämm,
dass sie ausgeliefert oder zurückgesandt wurden, blieb damit aber ohne Erfolg.
Zugleich entluden sich heftige Konflikte zwischen dem Konvertiten und dessen

Blutsverwandten, die ihn aus dem Verwandtschaftsverband ausstiessen. Schliesslich

wurde er durch sein bisheriges soziales Netz sanktioniert; so hielt der Obervogt

auch für beachtenswert, dass er nicht mehr zu Heiraten eingeladen wurde -
Grenzüberschreitungen durch Konvertiten scheinen somit Tendenzen zur kon-
fliktiven Abschliessung der konfessionellen Milieus Vorschub geleistet zu ha-
ben.34

Das letztere Beispiel lenkt den Blick auf die besonderen Bedingungen in den

Gemeinen Herrschaften. Flier konnte gemäss dem Zweiten und Dritten Landfrieden

ein Messgottesdienst eingerichtet werden, auch wenn nur wenige katholische
Haushalte dies begehrten. Konversionen kam damit sowohl für die Kohäsion der

Kirchgemeinde als auch des konfessionellen Gefüges der Gemeinen Herrschaften

eine grosse Bedeutung zu. Des Abfalls verdächtige Individuen wurden
argwöhnisch beobachtet und entsprechend bearbeitet; eine erfolgte Konversion konnte

ein erhebliches Konfliktpotential in sich bergen. Ein wichtiges Einzelbeispiel
betrifft die Walserhaushalte in der gebirgigen Randlage der Gemeine Wartau in
der Herrschaft Satgans. Bezeichnenderweise erfolgten während der schweren
Subsistenzkrise der 1690er Jahre aufgrund von vagen Versprechungen
wirtschaftlicher Vorteile seitens des katholischen Landvogts einige wenige Konversionen

zum Katholizismus - ein Beispiel für den Transaktionscharakter von
Konversionen. Diese dienten dem Landvogt als Legitimation zur Einführung der
Messe in der Wartauer Pfarrkirche, die ihrerseits den schon mehrmals erwähnten
Wartauer Handel (1695) auslöste.35

Konfessionelle Geographie und gesamteidgenössische Konfessionskonflikte

Vor dem Hintergrund der bisher entwickelten allgemeinen Überlegungen zu den

Konfessionskonflikten zugrunde liegenden Transformationen und dem in
Reibungen zwischen konfessionellen Milieus zur Anwendung kommenden
Konfliktrepertoire wendet sich die Analyse nun konkreten Konfessionskonflikten im
Raum der flühneuzeitlichen Schweiz zu. Diese Auseinandersetzungen waren
meist durch das Zusammenwirken zweier Ebenen gekennzeichnet: einerseits der
lokalen beziehungsweise einzelörtischen Ebene in denjenigen Gegenden, wo
Fragen des Zusammenlebens der beiden konfessionellen Gruppen im Vordergrund

standen, und der gesamteidgenössischen Ebene, in denen sich Konflikte
um die Machtverteilung zwischen den - konfessionell grösstenteils homogenen -

Volkland, Konfessionelle Grenzen (wie Anm. 2), 380-383.
35

Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 159-173; zur heiklen Situation von Konvertiten am
Beginn der Wiedereinführung des katholischen Gottesdiensts in den gemeinen Herrschaften
vgl. auch Stösser, Gachnanger Handel (wie Anm. 21), 103.



274 Ulrich Pfister

Orten und um Verfahrensfragen drehten. Vor der Analyse einzelner Konflikte ist

es deshalb sinnvoll, die Entwicklung dieses gesamteidgenössischen Rahmens zu
verstehen. Diese vollzog sich ihrerseits vor dem Hintergrund der spezifischen
politischen und konfessionellen Geographie der frühneuzeitlichen Schweiz.

Das Territorium der heutigen Schweiz umschloss in der frühen Neuzeit
unterschiedlich verfasste Staatswesen, die nur lose durch die halbjährlichen
Tagsatzungen zusammengehalten wurden.36 Als erstes sind die neun Städte mit
ihrem unterschiedlich grossen Untertanenland zu nennen (Bern, Zürich, Luzern,
Freiburg, Solothum, Basel, Schaffhausen, St. Gallen und Genf). In ihnen lebten
1798 rund 56% der schweizerischen Bevölkerung, wobei allein 37% auf Bern
und Zürich entfielen, deren Territorien abgesehen von der schmalen Grafschaft
Baden, die sie aber nach 1712 gemeinsam mit evangelisch Glarus verwalteten,
durchgehend vom Genfersee bis an den Hochrhein reichten. Als zweites sind die
vier am Rand der Schweiz gelegenen geistlichen Herrschaften der Bischöfe von
Basel, Chur und Sitten sowie der Fürstabtei St. Gallen zu nennen, die im Übergang

zur frühen Neuzeit teilweise zu - von Kommunen dominierten - Gemeinwesen

mit Elementen landständischer Repräsentativsystemen wurden (Wallis
beziehungsweise die Drei Bünde). Zusammen mit dem ab 1707 unter preussischer
Hohheit stehenden, aber von den Ständen weitgehend selbständig verwalteten
Fürstentum Neuenburg umfassten diese ständestaatlich geprägten Orte rund 20%
der schweizerischen Bevölkerung von 1798. Als drittes sind die Landgemeindeorte

zu erwähnen, die einschliesslich ihrer kleinen Untertanengebiete ungefähr
10% der Gesamtbevölkerung von 1798 umfassten (Uri, Schwyz, Ob- und Nid-
walden, Zug, Glarus, Appenzell). 13% schliesslich lebten in von mehreren Orten

gemeinsam verwalteten Untertanengebieten; die wichtigsten sind das Tessin, der

Thurgau und das Freiamt zusammen mit der Grafschaft Baden.37

Die am Rand der Schweiz gelegenen fürstlichen beziehungsweise landständischen

Orte sowie die über praktisch kein Untertanengebiet verfügenden Städte
St. Gallen, Mülhausen und Genf waren im eidgenössischen Bündnisgeflecht
marginal. Sie waren als sogenannte zugewandte Orte meist nur mit einem Teil
der Orte in Bündnissen verbunden, traten an der Tagsatzung nur als Beobachter

36 Die folgenden Ausführungen stützen sich auf Wilhelm Oechsli, Orte und Zugewandte. Eine
Studie zur Geschichte des schweizerischen Bundesrechtes, in: Jahrbuch für Schweizerische
Geschichte, 13 (1888), 1-497; einführend zur Verfassungsgeschichte Hans Conrad Peyer,
Verfassungsgeschichte der alten Schweiz, Zürich 1978; zu den selten behandelten
Repräsentativsystemen Adolf Gasser, Landständische Verfassungen in der Schweiz, in: Zeitschrift für
schweizerische Geschichte, 17 (1937), 96-108; zur Institution der Tagsatzung siehe
demnächst Andreas Würgler, Die Tagsatzung der Eidgenossen. Politik, Kommunikation und

Symbolik einer repräsentativen Institution im europäischen Kontext 1470-1798, impubi. Fla-

bilitationsschrift, Bern 2004.
37

Die Bevölkerungszahlen aufgrund von André Schluchter, Die Bevölkerung der Schweiz um
1800 (=Amtliche Statistik der Schweiz 170), Bern 1988. Das bis 1798 den Drei Bünden un-
tertane Veltlin wird in diesen Berechnungen nicht berücksichtigt. Zur Verteilung des
militärischen Potentials um 1600, als die demographischen Ungleichgewichte wohl noch geringer
ausgeprägt waren als um 1800, siehe Rudolf Bolzcrn, Spanien, Mailand und die katholische
Schweiz. Militärische, wirtschaftliche und politische Beziehungen zur Zeit des Gesandten
Alfonso Casati (1594-1621), Luzern 1982, 28f.



Konfessionskonflikte 275

in Erscheinung und wurden in den auf den Westfälischen Frieden folgenden
internationalen Verträgen zum Teil nur unregelmässig oder gar nie als zum Corpus
Helveticum gehörend bezeichnet. Der Marginalität im eidgenössischen Bündnisgeflecht

entsprach eine im Vergleich zu den vollberechtigten Orten im allgemeinen

spätere und langsamere Staatsbildung, was sich im Fürstbistum Basel, der
Fürstabtei St. Gallen, den Drei Bünden und dem Wallis unter anderem in
langanhaltenden innerörtischen Konfessionskonflikten niederschlug.

Der Einfluss der einzelnen Orte in der Tagsatzung, mithin auf die Verwaltung
der gemeinsamen Herrschaften, die Aussenpolitik sowie Belange der Militär-
und Wirtschaftspolitik, stand ohne Beziehung zu ihrem demographischen
Gewicht, das zugleich einen groben Indikator für das wirtschaftliche und
militärische Potential abgibt. Zwar führte Zürich als Vorort die Kanzlei und hatte
damit mindestens bis etwa 1580 die Fäden der gesamteidgenössischen politischen
Kommunikation in der Hand. Doch wurden die beiden grossen evangelischen
Orte Zürich und Bern in der Tagsatzung majorisiert durch die VII katholischen
Orte (Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug, Freiburg und Solothurn), deren
wirtschaftlich-militärisches Potential mit einem Anteil von rund 17% an der
schweizerischen Bevölkerung von 1798 deutlich geringer war. Die Standesstimmen

von Glarus und Appenzell waren konfessionell gespalten, und Basel und

Schaffhausen, die erst im frühen 16. Jahrhundert als Mitglieder aufgenommen
wurden, waren in eidgenössischen Streitfragen vertraglich zu Neutralität
verpflichtet; wie Freiburg und Solothurn durften sie überdies ohne mehrheitliche
Zustimmung der übrigen Orte keine Bündnisse abschliessen. Die Inkongruenz
zwischen institutionellem Einfluss in der Tagsatzung und wirtschaftlich-militärischem

Potential führte ab dem späten 15. Jahrhundert in einen andauernden
Machtkonflikt auf gesamteidgenössischen Ebene, der sich ab den 1520er Jahren
in die konfessionelle Spaltung mündete - eine erste Transformationsleistung, auf
die noch einzugehen sein wird.

Dass sich mit Bern und Zürich die beiden weitaus grössten und expansivsten
Orte zu Protagonisten der evangelischen Sache entwickelten, legt nahe, die
Herausbildung der konfessionellen Geographie in der Schweiz vor dem Hintergrund
unterschiedlicher Verläufe des Staatsbildungsvorgangs zu interpretieren.
Hilfreich für dieses Unterfangen ist der Ansatz Walter Zieglers, der das Verhältnis
zwischen Territorialbildung und Diözesanorganisation sowie die sich daraus

ergebenden Unterschiede bezüglich der Spielräume staatlicher Kirchenpolitik,
der Möglichkeiten für soziale Kontrolle und Bildungsressourcen als kritische
Variablen bei der Erklärung der konfessionellen Geographie im Reich betrachtet.

Ziegler beobachtet, dass katholische Territorien wie Bayern und Tirol bereits im
Hochmittelalter konsolidiert wurden, die Bistümer in ihrer Machtsphäre früh
räumlich umfassten und unter ihre Kontrolle brachten sowie teilweise dank dieser

Tatsache früh über für den Ausbau der Verwaltung notwendigen
Bildungsinstitutionen (Universitäten) verfügten. Demgegenüber entwickelten sich
protestantisch gewordene Territorien wie Sachsen, Hessen und Württemberg
vergleichsweise spät und zum Teil auch konfliktiv in einer Gemengelage mehrerer

Kirchsprengel, deren Zentren ausserhalb ihres Zugriffs verblieben, so dass die



276 Ulrich Pfister

Kontrolle über den kirchlichen Bereich schwach war und Bildungsinstitutionen
weitgehend fehlten. Die Errichtung eines evangelischen Kirchenwesens bot
deshalb besonders diesen Territorialherrschaften die Möglichkeit, die herrschaftlichen

beziehungsweise kirchenrechtlichen Kontrollmöglichkeiten und die für
Bildungszwecke einsetzbaren Ressourcen zu verbreitem.38

Diese Überlegung lässt sich mit Gewinn auch auf die Schweiz beziehen. Die
eidgenössischen Territorien bildeten sich vergleichsweise spät - seit der ersten
Hälfte des 15. Jahrhunderts - aus einem Raum heraus, der peripher zu einem
Kranz von Diözesen liegt (Basel, Konstanz, Chur, Como, Mailand, Sitten,
Lausanne und Genf). Die kirchenrechtliche Gemengelage der grösseren Orte drückt
sich anschaulich darin aus, dass etwa zur Bemer Disputation von 1528 die vier
Ordinarien von Konstanz, Basel, Lausanne und Sitten eingeladen wurden.39 In
diesem Raum verfügte einzig Basel über eine Universität. In Bern und Zürich
war zudem der Territorialbildungsvorgang besonders konfliktiv; von den 17

schweizerischen Untertanenrevolten während des Jahrhunderts vor der Reformation

fanden fünf in Zürich und vier in Bern statt. Die Problematik der politischen
Kontrolle war somit für die Obrigkeiten dieser beiden Städte besonders
virulent.40 Die Kontrollproblematik enthält ein kirchliches Moment durch die oben
erwähnte steigende Bedeutung verbalen Glaubenswissens in der religiösen Praxis.

Dadurch wurde nämlich Glauben verhandelbar, und es Hess sich darüber
streiten. Dies schlägt sich darin nieder, dass Streitfälle unter Geistlichen, in die
oft der neue Typus der Prädikanten verwickelt war, in allen Städten - nicht nur
in den evangelisch gewordenen - ein zentrales Moment der reformatorischen
Dynamik darstellten. Auch sachlich, so etwa in der Zehntenfrage, besteht ein

enger Zusammenhang zwischen der Schlichtung von Auseinandersetzungen um
den Glauben und der generellen Problematik politischer Kontrolle. Doch die

38
Walter Ziegler, Territorium und Reformation. Überlegungen zur Entscheidung der deutschen
Länder für oder gegen Luther, in: Walter Brandmüller et al. (Hg.), Ecclesia militans. Studien
zur Konzilien- und Reformationsgeschichte (=Festschnft Remigius Bäumer), Bd. 2, Paderborn

1988, 161-177; vgl. auch ders., Territorium und Reformation. Überlegungen und

Fragen, in: Historisches Jahrbuch, 110 (1990), 52-75. Nicht berücksichtigt werden hier die
möglichen Implikationen des tendenziell reichsstädtischen Charakters der oberdeutschen
Reformation; vgl. Leonhard von Muralt, Stadtgemeinde und Reformation in der Schweiz, in:
Zeitschrift für schweizerische Geschichte, 10 (1930), 349-384; als Überblick über neuere
A.nsätze in dieser Tradition siehe Kaspar von Greyerz, Stadt und Reformation. Stand und
Aufgaben der Forschung, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 76 (1985), 6-63. Einerseits
setzte sich in einer Reihe schweizerischer Reichsstädte die evangelische Bewegung nicht
durch, andererseits entwickelten sich in etlichen ländlichen Gebieten autonome reformierte
Gemeinden. Zudem haben Arbeiten in der Nachfolge Blickles gezeigt, dass auch in den
reformierten Stadtorten die Rezeption evangelischen Gedankenguts durch die ländlichen
Untertanen einen wichtigen Aspekt der reformatorischen Dynamik ausmachte; vgl. etwa Peter
Kamber, Die Reformation auf der Zürcher Landschaft am Beispiel des Dorfes Marthalen, in:
Peter Blickle/Peter Bierbrauer (Flg.), Zugänge zur bäuerlichen Reformation, Zürich 1988,
85-125.

39
Leonhard von Muralt. Renaissance und Reformation, in: Handbuch der Schweizer Geschichte,

Bd. 1, Zürich 1972, 389-570, hier 483.
40 Zur Liste der Revolten 1404-1520 siehe Peyer. Verfassungsgeschichte (wie Anm. 36), 139,

vgl. 56-61 zur Chronologie der eidgenössischen Territoricnbildung.



Konfessionskonflikte 277

legitimerweise mit Glaubensangelegenheiten befassten Diözesanbehörden und

theologischen Fakultäten waren weit entfernt und standen ausserhalb der
Kontrolle städtischer Obrigkeiten. Insbesondere Oberman hat gezeigt, dass die
sogenannten «Disputationen» in Zürich (1523) und Bern (1528) eigentlich wegen der

kirchenrechtlich begründeten Handlungsunfähigkeit der Diözesanvertreter

(sofern sie überhaupt anwesend waren) gescheiterte Gerichtsverhandlungen

waren, und dass die Festlegung der Geistlichen auf das Schriftprinzip durch
städtische Obrigkeiten weniger einer Glaubensentscheidung als dem Interesse an
der Friedenswahrung sowie an der Gewinnung einer Rechtsbasis für rasche

Entscheidungen angesichts eines hohen Problemlösungsdrucks entsprang. Auch
noch spätere ähnliche Bestimmungen in den Drei Bünden (1526) im Wallis
(1550) sowie in Appenzell (1588) lassen sich auf die gleiche Weise interpretieren.41

In der Tendenz zogen aber Städte mit kleinerem Territorium - in denen

man entsprechend einen geringeren Problemdruck erwartet - eine Politik der

pragmatischen Toleranz vor, welche die endgültige Glaubensentscheidung
aufschob (so einige Jahre Solothurn), wenn sie nicht eine kleine evangelisierende
Bewegung schon mit den vorhandenen disziplinarischen Mitteln im Keim
unterdrücken konnten (Freiburg). Schaffhausen, eine weitere Stadt mit kleinerem
Territorium, wandte sich spät und auf Druck seiner evangelisch geworden
Bundesgenossen dem neuen Glauben zu.

Im unterschiedlich stark ausgeprägten Spannungsfcld zwischen dem aus

rascher Territorialbildung sowie aus den damit verbundenen Konflikten erwachsenden

Kontrollbedarf einerseits und der Ferne zur Bistumsleitung und zu einer

theologischen Fakultät andererseits ist ein erster Hauptfaktor zur Erklärung der

konfessionellen Geographie in der Schweiz zu sehen. Dabei soll nicht übersehen

werden, dass auch andere mit der Staatsbildung im Zusammenhang stehende

Faktoren die Entfaltung der evangelischen Bewegung in den grossen städtischen

Territorien begünstigten. Dazu zählt insbesondere die Möglichkeit, auf der Basis
der in staatliche Regie überführten Kirchengüter eine Systematisierung und

Kommunalisierung der Armenversorgung zu erreichen oder ein eigenes höheres

Bildungswesen aufzubauen, wie es in Zürich, Bern und Genf ab dem zweiten

Heiko A. Oberman, Werden und Wertung der Reformation. Vom Wegestreit zum Glaubenskampf.

Tübingen 1977, 241-259, 275; siehe auch Ernst Walder, Reformation und modemer
Staat, in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern, 64/65 (1980/81), 445-568, hier
483-503; zu den Drei Bünden Ulrich Pfister, Konfessionskirchen und Glaubenspraxis, in:
Handbuch der Bündner Geschichte, Bd. 2, Chur 2000, 204-236, hier 207f; Walliser Land-
rats-Abschiede, Bd. 4, Sitten 1977, 117 (Bund der sechs Zenden nach dem Trinkelstier-
krieg); zu Appenzell Fischer, Gründung Kapuzinerprovinz (wie Anm. 14), 142f. Robert W.

Scribner, Sozialkontrolle und die Möglichkeit der städtischen Reformation, in: Bernd
Moeller (Hg.), Stadt und Kirche im 16. Jahrhundert, Gütersloh 1978, 57-65 hat m. W. als

erster das Ausmass und die Bewältigung der Problematik politischer Kontrolle durch städtische

Behörden als massgebliche Variable zur Erklämng des Erfolgs reformatorischer
Bewegungen betrachtet.

" André Zünd, Gescheiterte Stadt- und Landreformationen des 16. und 17. Jahrhunderts in der

Schweiz, Basel 1999, 67f, 77; Jakob Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und
Landschaft Schaffhausen, Zürich 1929, 280-287.



278 Ulrich Pfister

Viertel des 16. Jahrhunderts geschah.43 In den kleinen Landsgemeindeorten der
Innerschweiz stellte sich das Problem der politischen Kontrolle anders als in den

grossen Stadtorten kaum, denn sie verfügten höchstens über kleine Territorien
und hatten bereits vor dem 16. Jahrhundert eine weitgehende kommunale
Kontrolle über die Verwaltung der Kirchengüter und die Besetzung der Seelsorger
erreicht, insbesondere auf der Ebene der Leutpriester (weniger der eigentlichen
Pfrundinhaber).44

Entscheidend für das Umschlagen in einen eidgenössischen Konfessionskonflikt

war letztlich die Verknüpfung der Frage nach der strukturellen Verortung
des Gemeindeprinzips mit Ordnungsfragen der eidgenössischen Politik im frühen

16. Jahrhundert. Die territoriale Expansion der Eidgenossenschaft im 15.

Jahrhundert und ihre Verwicklung in die grossen Auseinandersetzungen um Burgund
und Oberitalien brachte einen steigenden Problemdruck auf der Ebene des

Gesamtbundes mit sich. Neben der Frage des Gleichgewichts zwischen Städte- und
Länderorten stand insbesondere die Kontrolle des Militärwesens und der damit
verbundenen Pensionenzahlungen im Vordergrund. Die Bemühungen im
Pensionenbrief (1503), das Militärwesen bei der Tagsatzung zu zentralisieren, scheiterten

jedoch. Die radikale Lösung Zwingiis eines Verbots des Solddiensts und der
Annahme von Pensionen Hess sich nur auf der einzelörtischen Ebene in Bern und
Zürich temporär durchsetzen. Sowohl in Städteorten mit kleinerem Territorium,
die gleichzeitig keine Handelsstädte waren (hervorzuheben sind Luzern, Freiburg
und Solothurn), als auch in den Landsgemeindeorten - also generell in Kantonen
mit einer aufgrund ihrer Grösse geringeren Differenzierung der Elite - spielte
dagegen das Solddienstunternehmertum eine herausragende Rolle, so dass hier
eine andere Konstellation von Interessengruppen vorlag.45

43
Allgemein siehe Walder, Reformation und moderner Staat (wie Anm. 41): zu den höheren

Bildungsanstalten Ulrich Im Hof, Die Entstehung der reformierten Hohen Schule. Zürich
(1525) - Bern (1528) - Lausanne (1537) - Genf (1559), in: Peter Baumgart/Notker
Hammerstein (Hg.), Beiträge zu Problemen deutscher Universitätsgründlingen der frühen
Neuzeit. Nendeln/Liechtenstein 1978. 243-262.

44
Peter Blickle. Die Reformation vor dem Hintergrund von Kommunalisierang und Christianisierung.

Eine Skizze, in: ders./Johannes Kunisch (Hg.). Kommunalisierung und Christianisierung.

Voraussetzungen und Folgen der Reformation 1400-1600, Berlin 1989. 9-28. hier
22-24; Carl Pfaff, Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur spätmittelalterlichen Kirchengeschichte,

in: Historischer Verein der Fünf Orte (Hg.). Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft.

Jubiläumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft. Ölten 1990, Bd. 1, 203-282. hier 228-
233.

45 Zur eidgenössischen Militärpolitik um 1500 und ihre Verbindung zum Problemfeld der
innerörtischen politischen Kontrolle s. allgemein Peyer. Verfassungsgeschichte (wie Anm.
36). 39-41; Roger Sablonier. Schweizer Eidgenossenschaft im 15. Jahrhundert. Staatlichkeit.
Politik und Selbstverständnis, in: Josef Wiget (Hg.), Die Entstehung der Schweiz. Vom
Bundesbrief zur nationalen Geschichtskultur des 20. Jahrhunderts. Schwyz 1999. 9^12. hier 30;
zur Zürcher Situation Georg Gerig, Reisläufer und Pensionenherren in Zürich 1519-1532.
Ein Beitrag zur Kenntnis der Kräfte, welche der Reformation widerstrebten, Zürich 1947.

Kap. I und VII: Hermann Romer. Herrschaft. Reislauf und Verbotspolitik. Beobachtungen
zum rechtlichen Alltag der Zürcher Solddienstbekämpfung im 16. Jahrhundert. Zürich 1995:
das gemeinsame Merkmal eines dominierenden Solddienstunternchmertums in den
katholischen Städten wird auch von Zünd. Gescheiterte Stadt- und Landreformationen (wie Anm.
42), 90f. festgestellt.



Konfessionskonflikte 279

Zwingiis Streben nach einer Verstärkung gemeineidgenössischer Institutionen

war eng mit seiner Auffassung von der christlichen Gemeinde verbunden. Die

spirituelle Gemeinschaft der versammelten Gläubigen, wie sie in der
Abendmahlsfeier zum Ausdruck kommt, war für Zwingli oberste kirchliche Instanz.
Besonders Peter Blickle hat die Sprengkraft des zwinglianischen
Abendmahlsverständnisses für die Verhältnisse um 1525 herausgearbeitet. Denn es konnte
sowohl die Loslösung der lokalen Kirchenorganisation aus dem Diözesanver-
band der Universalkirche als auch die Übernahme von Pfarrerwahl und
Kirchenverwaltung durch Gemeindegenossen legitimieren. Blickle sieht eine strukturelle
Entsprechung zwischen der spirituellen Gemeinschaft der Gläubigen in der

zwinglianischen Theologie und der weltlichen Institution der Gemeindekorporation

und hat die historischen Implikationen als Gemeindereformation bezeich-
net.4"

Hier wird demgegenüber argumentiert, dass das Gemeindeprinzip zunächst

ein theologisches Konzept ist, dessen strukturelle Entsprechung im politischen
Bereich offen und durch eine Transformationsleistung situationsgerecht erst
herzustellen ist. Diese Offenheit dürfte damit zu erklären sein, dass Zwingiis
Kirchenverständnis neben kongregationalistischen auch obrigkeitlich-katholische
und pneumatische, mithin universelle Gesichtspunkte aufweist.47 Daraus konnten
sich unterschiedliche politische Implikationen ergeben: Einerseits hat sich

Zwingli immer wieder für das kirchliche Selbstbestimmungsrecht der
Korporationsgemeinde eingesetzt, vor allem in den Gemeinen Herrschaften.48 Andererseits

hat er kurz von seinem Tod 1531 in seiner Denkschrift «Was Zürich und

Benin not ze betryachten sye in dem fünförtischen handel» auch die gesamte
Eidgenossenschaft als Gemeinde angesprochen: «Es ist ein Eydgnoschaft glych
wie ein statt und ein regiment und ein genossame. Wo nun in einem regiment, da

jederman glych fry ist, jeman unverschämt sündet und das recht undertruckt und

der selbig nit gestraft wirt, so behafftet die sünd die gantzen gmeind, also das

man die ansprach und klag an sy alle hatt, und strafft ouch gott die gantzen
gmeind darumm.» Schon in einem früheren Text setzte Zwingli die eidgenössischen

Bünde mit der Abendmahlsgemeinschaft gleich.49

Peter Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum
Heil, München 1985, 138-154, 203f; ders., Die Reformation im Reich, Stuttgart 21992,

139-146; ders.. Kommunahsmus. Skizzen einer gesellschaftlichen Organisationsform, Bd. 2,
München 2000, 307f.
Martin Hauser. Prophet und Bischof. Huldrych Zwingiis Amtsverständnis im Rahmen der
Zürcher Reformation, Freiburg 1994, 183-207.

48
Von Muralt. Renaissance und Reformation (wie Anm. 39), 494-497; Peter Blickle, Die
soziale Dialektik der reformatorischen Bewegung, in: ders. et al. (Hg.), Zwingli und Europa,
Zürich 1985, 81-101.

49
Huldreich Zwingli, Sämtliche Werke, Bd. VI/5, Nr. 182, Zürich 1991, 233f. und Bd. 3, Nr.
47, Zürich 1911, 535. Zur nachfolgenden Beurteilung vgl. Leonhard von Muralt, Zwingiis
Reformation in der Eidgenossenschaft, in: Zwingliana. 13 (1970), 19-33, hier 31 f.; Eduard J.

Kobelt, Die Bedeutung der Eidgenossenschaft für Huldrych Zwingli, Diss. Zürich 1970,

27f, 58f, 83.



280 Ulrich Pfister

Wie andere Zeitgenossen sah somit Zwingli die Gemeinde als die spirituelle
und soziale Entität an, die Gott gegenüber für ihre Handlungen verantwortlich
war. Daraus, dass die Strafe Gottes für Verfehlungen die ganze Eidgenossenschaft

traf, folgte aus dieser Perspektive für den sanior pars, das heisst für die
nach dem Gotteswort geführten Einzelorte, die Verantwortung, im gesamten
Gemeinwesen für die Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen Ordnung zu sorgen.
Diese Notwendigkeit ergab sich für Zwingli daraus, dass die V Orte das Recht so
unredlich führen würden, «das by inen gar ghein zucht noch Ordnung gehalten»
werde; letztlich seien sie zum Regieren unfähig. Tatsächlich stellte die Kontrolle
von Schmähungen im Vorfeld des zweiten Kappeier Kriegs ein wichtiges
Element der politischen Auseinandersetzung dar, und sie war eng verbunden mit
dem Problemfeld der Kontrolle über das Militärwesen. Anders ausgedrückt:
Über die Gleichsetzung der Abendmahlsgemeinschaft mit der Eidgenossenschaft
wurde die eidgenössische Kontrollproblematik in eine konfessionelle Problematik

transformiert, und durch die Zuschreibung des sanior pars an die evangelischen

Orte Bern und Zürich - die ohnehin schon über zwei Drittel des

eidgenössischen Gebietes verfügen würden - wurde in der Sicht Zwingiis die Lösung
der Inkongruenz zwischen wirtschaftlichem Potential und politischer Macht auf
eidgenössischer Ebene durch eine Umverteilung der Befugnisse zugunsten der
beiden Städte erreicht.51

Nach der Niederlage Berns und Zürichs im zweiten Kappeier Krieg schrieb
der Zweite Landfrieden (1531) den Status quo fest und benachteiligte in den
Gemeinen Herrschaften - den Stimmenverhältnissen in der Tagsatzung entsprechend

- die Reformierten: Zwar durften die Evangelischen ihren Glauben weiter
ausüben, aber es konnten keine neuen Gemeinden entstehen. Umgekehrt konnten
existierende oder neu entstandene katholische Minderheiten das Recht auf den

eigenen Kult beanspruchen. Die Regelung erleichterte in den folgenden
Jahrzehnten eine beschränkte Rekatholisierung des Thurgaus, und durch Abkommen,
welche die allgemeinen Bestimmungen des Landfriedens auf lokale Verhältnisse
anwandten, bildeten sich etwa 30 bikonfessionelle Gemeinden, die in der Regel
dieselbe Kirche nutzten (sogenannte Simultaneen). Mit der Herausbildung
konfessioneller Milieus kam es seit dem frühen 17. Jh. vor allem in diesen Gemeinden

zu einer erklecklichen Zahl an lokalen Konfessionskonflikten; ein frühes

Beispiel ist der Gachnanger Flandel (lölO).'"

Vgl. nochmals Scribner. Reformation and desacralisation (wie Anm. 10), 78-84.
51

Zwingli, Werke (wie Anm. 49). Bd. VI/5. Nr. 182. 231f. 242: zum Problem der
Schmähungen Helmut Meyer. Der Zweite Kappeier Krieg. Die Krise der schweizerischen
Reformation. Zürich 1976, 119-123 et passim; allgemein zur divergierenden Staatsentwicklung

in Länder- und Städteorten im 15. Jahrhundert Peyer. Verfassungsgeschichte (wie Anm.

^
36), 39f. 58-61.

" Head. Fragmented dominion (wie Anm. 2). 123 134; rechtshistorische Betrachtungen Conrad

Straub. Rechtsgeschichte der evangelischen Kirchgemeinden der Landschaft Thurgau
unter dem eidgenössischen Landfrieden (1529-1792), Fraucnfeld 1902. insbesondere 81-91,
149-161. 173-179; Paul Brüschwciler. Die landfriedlichen Simultanverhältnisse im Thurgau,

Fraucnfeld 1932. 71-118; zur Rekatholisierung H. G. Sulzberger. Geschichte der
Gegenreformation der Landgrafschaft Thurgau seit dem Abschluss des zweiten Landfriedens



Konfessionskonflikte 281

Die Konfessionskonflikte des 17. und frühen 18. Jahrhunderts bewirkten
allerdings allmählich eine institutionelle Weiterentwicklung des Landfriedens, die

zugleich die Position der evangelischen Orte stärkte. Dies geschah bezeichnenderweise

(der Machtkonflikt wurde als Konfessionskonflikt ausgetragen!) durch das

Prinzip der konfessionellen Parität. Dies bedeutet, dass einzelne Sachbereiche
dem Tagsatzungsmehr entzogen und einem paritätischen Schiedsgericht
unterworfen wurden. Zuerst wurde dieser Grundsatz im Badener Vertrag von 1632

festgesetzt, und zwar für Streitigkeiten, die von evangelischen Religions- und
Glaubenssachen herrührten. Der Dritte Landfriede (1656), der nach dem durch
die katholische Seite gewonnenen Ersten Villmerger Krieg abgeschlossen wurde,
baute die Parität in dem Sinn aus, als nun auch die Vorfrage, das heisst die

Entscheidung darüber, ob eine Frage nun konfessioneller Natur und damit einem

paritätischen Schiedsgericht zu unterwerfen sei oder nicht, nicht mehr dem

Tagsatzungsmehr, sondern der paritätischen Schiedgerichtsbarkeit zugewiesen wurde.

Kompetenzkompetenz war somit in einem Verfahren auszuüben, an dem die

beiden Kontrahenten des Machtkonflikts zu gleichen Teilen beteiligt war.3

Der militärische Sieg der Städte Bern und Zürich im Zweiten Villmerger
Krieg (1712) brachte im Vierten Landfrieden schliesslich einen eigentlichen
Durchbruch für die protestantische Seite. Zum einen erfolgten territoriale
Verschiebungen, so der Übergang der Grafschaft Baden in die alleinige Herrschaft

von Bern, Zürich und evangelisch Glarus, die Aufnahme Berns in die Verwaltung

der Gemeinen Herrschaften der Ostschweiz sowie der Übergang der
Schirmherrschaft über das Toggenburg und Rapperswil an die protestantischen
Orte. Zum andern wurden in den Gemeinen Herrschaften neben den konfessionellen

Angelegenheiten auch die hohen Regalien oder allgemeine «Policcy»
sowie die Landes- und Kriegsordnungen dem eidgenössischen Mehr entzogen.
Evangelische Minderheiten wurden rechtlich der katholischen Mehrheit
gleichgestellt; Zürich erhielt definitiv eine weitgehende Kirchenhoheit über die
Reformierten der Nordostschweiz. Über den Weg der konfessionellen Frage konnten
sich somit die Städte Bern und Zürich in der Verwaltung der Gemeinen
Herrschaften trotz ihrer Minderheitsposition in der Tagsatzung als gleichgewichtige
Kräfte zu den VII Orten etablieren und damit die Inkongruenz zwischen ihrem

politischen Status und ihrem wirtschaftlichen beziehungsweise militärischen
Potential weitgehend beseitigen.

Die bis 1712 durchgesetzte Parität (verstanden als Gleichberechtigung
verschiedener Bekenntnisse in einer politischen Verfassungsordnung) hat somit in
der Eidgenossenschaft einen etwas anderen Gehalt als im Reich, wo sie sich be-

bis zum Ende des sechzehnten Jahrhundert, in: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen
Geschichte, 14 (1874), 1-110. 15 (1875), 37-218; Stösser, Der Gachnanger Handel (wie
Anm. 21).
Hierzu und zum folgenden s. Ferdinand Elsener, Das Majoritätsprinzip in konfessionellen
Angelegenheiten und die Religionsverträge der schweizerischen Eidgenossenschaft vom 16.

bis 18. Jahrhundert, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Kanonistische
Abteilung, 55 (1969), 238-281, hier240f, 246, 253f, 263f, 266f.



282 Ulrich Pfister

reits im Westfälischen Frieden von 1648 herausbildete.54 Zwar standen in beiden
Fällen Verfahrensregelungen zur Behandlung kirchenpolitischer Fragen im
Vordergrund, doch sicherten sie im Reich eher die ständische Autonomie
evangelischer Territorien, in der Eidgenossenschaft dagegen einen staatlichen
Einfluss von Zürich, sekundär von Bern, der weit über ihr eigenes Territorium hinaus

reichte. Zwar erleichterte die allmähliche Entwicklung paritätischer
Verfahrensregeln im Zuge verschiedener Konflikte zwischen dem zweiten Viertel des

17. und dem frühen 18. Jahrhundert in der nachfolgenden Zeit letztlich ein eini-

germassen einvernehmliches Zusammenleben der beiden konfessionellen Lager.
Durch die Weiterentwicklung politischer beziehungsweise schiedsrichterlicher
Verfahren in ihrem Gefolge trugen Konfessionskonflikte überdies zur
frühneuzeitlichen staatlichen Institutionenbildung bei.55 Allerdings behinderte der
Sachverhalt, dass sich Verfahren zur Bewältigung von Konfessionskonflikten nur
sehr langsam entwickelten, die Weiterentwicklung eidgenössischer Institutionen
in einer Ära, die in Westeuropa durch eine dynamische Staatsbildung geprägt
war. So erschwerte der konfessionelle Gegensatz die Kooperation der Obrigkeiten

im grossen Bauernkrieg von 1653, verunmöglichte die in dessen Nachgang

angestrebte Erneuerung des Bundesvertragswerks und trug letztlich auch

zum Scheitern einer gesamteidgenössischen Militärreform im Wiler Defensionale

(1673) bei.56

Die beiden Villmerger Kriege waren nicht auf eine veränderte gesamteidgenössische

Konfliktlage zurückzuführen. Vielmehr resultierten sie aus der
Verknüpfung von lokalen und innerörtischen Konflikten mit dem eidgenössischen
Konfessionsgegensatz, waren somit Teil von Mehrebenenkonflikten. Schon der
Badener Vertrag von 1632 war Ergebnis eines regionalen Konflikts, nämlich des

über Jahrzehnte hinweg andauernden Kollatur- und Ehegerichtsstreits zwischen
der Fürstabtei St. Gallen und Zürich um die Kirchenhoheit über die Reformierten
in der Nordostschweiz.57 Seinerseits konnte der Badener Vertrag von den

Regelungsmechanismen profitieren, die sich im Zusammenhang mit dem seit den

1550er Jahren chronisch schwelenden Glarnerhandel ausgebildet hatten. Die
Wurzeln des Ersten Villmerger Kriegs in einem innerschwyzerischen
Lokalkonflikt, dem sogenannten Arther Handel, sowie die Vorgeschichte des Zweiten

" Zur Parität im Reich vgl. Martin Heckel, Parität, in: ders., Gesammelte Schriften. Staat, Kirche,

Recht, Geschichte. Bd. 1, Tübingen 1989, 106-226; unter Einschluss gemischtkonfessioneller

Reichsstädte Paul Warmbrann, Zwei Konfessionen in einer Stadt. Das Zusammenleben

von Katholiken und Protestanten in den paritätischen Reichsstädten Augsburg. Bibe-
rach, Ravensburg und Dielsbühl von 1548 bis 1648, Wiesbaden 1983, 7-9.
Vgl. die positive Würdigung des Landfriedens durch Head, Fragmented dominion (w ie Anm.
2), 143f.

56 Andreas Suter, Der schweizerische Bauernkrieg von 1653, Tübingen 1997, 488-498, 544-
552; zu den Bündnisprojekten s. a. Norbert Domeisen, Bürgermeister Johann Heinrich Wa-
ser (1600-1669) als Politiker. Ein Beitrag zur Schweizer Geschichte des 17. Jahrhunderts.
Bern 1975, 111-126.
Frieda Gallati. Eidgenössische Politik zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges, in: Jahrbuch für
Schweizerische Geschichte, 43/44 (1918/19), Teil 1, 54-72. 100-110; Domeisen, Bürgermeister

Waser (wie Anm. 56), 45^18.



Konfessionskonflikte 283

Villmerger Kriegs im Herrschaftskonflikt zwischen der Fürstabtei St. Gallen und
ihren Untertanen werden weiter unten noch kurz besprochen. Weshalb gerade
diese beiden Konfliktsituationen zu bewaffneten Auseinandersetzungen führten,
ist nicht einfach zu erklären und wohl in erheblichem Ausmass zufällig bedingt.
Beispielsweise bestand in den 1580er Jahren angesichts einer Reihe von
Ereignissen auf gesamteidgenössischer Ebene ebenfalls eine ausgesprochen konflikti-
ve Situation, die sich leicht zu einer bewaffneten Auseinandersetzung hätte
ausweiten können."' Ein ähnlich hohes Konfliktniveau herrschte unter anderem
während des schon erwähnten ostschweizerischen Kollatur- und Ehegerichts-
streits (1630-1632) sowie anlässlich des Gachnanger Handels (1610), des Utt-
wiler und Lustdorfer Handels (1644-1652) und des Wartauer Handels (1695).59

Besonders die späteren Lokalkonflikte gewannen ihre Virulenz teilweise daraus,
dass das für sie relevante eidgenössische Recht unklar beziehungsweise noch

wenig verankert war. Im Wartauer Handel etwa setzte Zürich die Grundsätze des

Badener Vertrags und des dritten Landfriedens auch in der Gemeinen Flerrschaft

Sargans gegen den durch eidgenössisches Recht nicht eindeutig legitimierten
Anspruch der Innerschweizer Orte durch, in den Gemeinen Herrschaften nach
Belieben Priester einzusetzen. Insgesamt lässt sich feststellen, dass im
Unterschied zu den Konflikten in der Ära der Glaubensspaltung, die vor allem auf die

Gegensätze auf der gesamteidgenössischen Ebene konzentriert blieben, die grossen

Konfessionskonflikte in der Zeit ab etwa den 1580er Jahren in der Regel
Mehrebenen-Konflikte waren.

Stellt die Inkongruenz zwischen wirtschaftlichem beziehungsweise
militärischem Potential und politischem Gewicht in der Tagsatzung in Verbindung
mit der konfessionellen Geographie das bestimmende Element des Konfessionskonflikts

im Zentrum der Eidgenossenschaft dar, so lassen sich die Verhältnisse
an der politischen Peripherie in erheblichem Ausmass durch die antiklerikale
Stossrichfung der Reformation und die Bemühungen geistlicher Untertanen
erklären, sich gegen Übergriffe geistlicher Herrschaften zu schützen oder sich von
ihnen zu emanzipieren. Genf, Basel, Konstanz und Chur, das in der Bündner
Reformation eine führende Rolle spielte, waren ursprünglich Bischofsstädte, St.

Gallen eine Abtstadt; abgesehen von Sitten wurden somit sämtliche städtische
Zentren einer geistlichen Herrschaft im Schweizer Raum (im Fall von Konstanz:
zeitweise) reformiert. Das Fürstbistum Basel, die Fürstabtei St. Gallen, das Wallis

und die zum Teil aus geistlichen Herrschaften hervorgegangenen Drei Bünde
wiesen entweder langanhaltende protestantisierende Bewegungen auf (das Wallis)

oder entwickelten sich zur Bikonfessionalität. Die Reformation in den
genannten Städten beziehungsweise die evangelischen Bewegungen in den geist-

Müller, Goldener Bund (wie Anm. 30), insbesondere Kap. 2—4. Allerdings deutet sich in dieser

Studie auch an. dass erst um diese Zeit auf der katholischen Seite überhaupt ein
institutionalisiertes, auf Luzern zentriertes Kommunikationssystem entstand, was eine Voraussetzung

für die Bildung gegensätzlicher Lager ist (67, 74, 76, 91f, 97f, 102f).
Zum Uttwiler und Lustdorfer Handel s. Knittel, Werden und Wachsen (wie Anm. 17), 293-
300; Kuratli, Geschichte (wie Anm. 11), 152-270; Stösser, Gachnanger Handel (wie Anm.
21).



284 Ulrich Pfister

lichen Territorien sind gleichzeitig Ausdruck einer im Vergleich zum Kern der

Eidgenossenschaft späten Emanzipation der Gemeinden von der (geistlichen)
Herrschaft. Die lang andauernden konfessionellen Auseinandersetzungen in den

vier mindestens ursprünglich geistlichen Territorien in der politischen Peripherie
der Eidgenossenschaft sind Gegenstand zweier späterer Abschnitte dieser Stu-
die.60

Neben den peripheren Orten, die mindestens ursprünglich geistliche
Herrschaften waren, sind als zweite Zone von innerörtischen Konfessionskonflikten
die drei im nordöstlichen Alpenraum gelegenen Landsgemeindeorte Schwyz,
Glarus und Appenzell zu nennen. Die einzelnen Auseinandersetzungen
entwickelten sich aus unterschiedlich gelagerten Zentrum-Peripherie-Spannungen
und fanden einen entsprechend verschiedenen Ausgang.

Die dritte Zone konfessionellen Konflikts unterhalb der eidgenössischen Ebene

betrifft die gemeinen Herrschaften. Im Vordergrund standen dabei diejenigen
im zentral- und ostschweizerischen Mittelland. Hier verknüpfte sich der
eidgenössische Konfliktgegensatz einerseits mit lokalen Konflikten, die oft aus der Bi-
konfessionalität einer Reihe von Kirchgemeinden hervorgingen, die ihrerseits
Ergebnis einer starken Ausbreitung der evangelischen Bewegung im frühen 16.

Jahrhundert und der späteren Rekatholisierungsbestrebungen waren. Andererseits

stellte wie schon erwähnt die Frage der Kirchenhoheit über die evangelische
Bevölkerung (in der Ostschweiz: Zürich vs. Abtei St. Gallen und Bistum
Konstanz) regelmässig eine wichtige Streitfrage auf einer mittleren Ebene dar. Da auf
diese Konflikte schon oben eingegangen worden ist, werden sie im folgenden
nicht weiter behandelt.

In den anderen Gemeinen Herrschaften gab es kaum ähnlich lang anhaltende

Auseinandersetzungen. Im Tessin etwa war die Konstellation um die Frage der

Entwicklung einer evangelischen Gemeinde in Locamo so beschaffen, dass dieser

punktueller Konflikt eindeutig entschieden wurde: Die evangelische Bewegung

wurde unterdrückt, und ihre Anhänger siedelten nach Zürich über (Lo-
carnerhandel 1555). Die Gruppe war zu isoliert, die rechtliche Situation nach

dem zweiten Landfrieden zu eindeutig und die Übermacht der katholischen Orte

zu ausgeprägt, als dass daraus ein lang anhaltender Konflikt hätte entstehen können.

In der von Bern und Freiburg gemeinsam verwalteten eidgenössischen
Vogtei Orbe-Echallens bildete sich vor dem Hintergrund einer grossen
Gemeindeautonomie in Glaubensfragen in einigen Gemeinden eine ähnlich enge
Verzahnung unterschiedlicher konfessioneller Milieus aus wie in der Nordostschweiz.

Da alle konfessionellen Fragen im Einvernehmen zwischen den beiden

regierenden Orten entschieden wurden, konnte hier der eidgenössische
Konfessionsgegensatz nicht aktiviert werden, und es bildeten sich deshalb kaum
ernsthafte Konflikte heraus.6

Zur Interpretation der Reformation als aus dem Antiklerikalismus hervorgehende Bewegung
vgl. Hans-Jürgen Goertz. Pfaffenhass und gross Geschrei. Die reformatorischen
Bewegungen in Deutschland 1517-1529. München 1987. Kap. 2.

Verena Jacobi. Bern und Zürich und die Vertreibung der Evangelischen aus Locarno. Zürich
1967: Brigitte Schwarz. La diffusione della Riforma nei baliaggi italinani dei cantoni



Konfessionskonflikte 285

Bevor Konfessionskonflikte unterhalb der eidgenössischen Ebene analysiert
werden, sei kurz der Frage nachgegangen, inwieweit Konfessionskonflikte in der

Schweiz mit analogen Konflikten auf der europäischen Ebene verknüpft waren.
In der Tat trugen die teilweise eine konfessionspolitische Dimension aufweisenden

Wirren um die französische Krone, der Gegensatz zwischen Frankreich und

Spanien beziehungsweise Savoyen sowie der Kölner Krieg (1583-1588) deutlich

zur Verschärfung konfessioneller Auseinandersetzungen sowie zur Bildung
konfessioneller politischer Lager in der Eidgenossenschaft bei. Der in diesem Umfeld

stehende Versuch Savoyens Genf einzugliedern (1582), die Annäherung
Berns an das Französische Bündnis (1583) sowie die militärische Intervention
der evangelischen Städte in Mülhausen zur Unterdrückung einer rekatholisie-
renden Bewegung (1587) bildeten den Hintergrund für den Zusammenschluss
der VII katholischen Orte zum Goldenen Bund (1586) sowie zum Bündnis der

VI Orte (ohne Solothurn) mit Spanien (1587). In der folgenden Zeit gaben nicht
zuletzt spanische Truppendurchzüge zur Sicherung der niederländischen
Besitzungen immer wieder Anlass zu Befürchtungen, ein allgemeiner bewaffneter
Konflikt breche zwischen den Schweizer Konfessionsparteien aus. Eine
Verknüpfung der eidgenössischen mit der europäischen Ebene in Konfessionskonflikten

fand jedoch letztlich nie statt, auch nicht während mehrerer Anlässe im

Dreissigjährigen Krieg. Insbesondere blieben die beiden Villmerger Kriege rein
innerschweizerische Konflikte. Nui die Drei Bünde wurden wohl wegen ihrer
exponierten Stellung und ihrer schwachen Institutionen gleich zu Beginn in den

Dreissigj ährigen Krieg gezogen (s. u.).62

Drei Erklärungen können für diese geringe Relevanz der internationalen Ebene

für Konfessionskonflikte in der Eidgenossenschaft genannt werden. Erstens
weist die Begrenzung von Konfessionskonflikten auf die innereidgenössische
Ebene auf eine ausreichende Leistungsfähigkeit der oben kurz beschriebenen

Ausbildung paritätischer Verfahrensgrundsätze und Schiedsverfahren hin. Zweitens

gab es Gründe, die den Anreiz zur Konflikteskalation durch den Anschluss
an die internationale Ebene reduzierten. Die begrenzten Erfolgsaussichten einer

svizzeri nel cinquecento, in: Emidio Campi/Giuseppe La Torre (Hg.), Il Protestantesimo di
lingua italiana nella Svizzera, figure e movimenti tra cinquecento e ottocento, Torino 2000,
53-66, mit Verweisen auf die ältere Literatur. Daniele Tosato-Rigo, Vivre dans un bailliage
mixte, le cas d'Orbe-Echallens, in: André Holenstein (Hg.), Berns mächtige Zeit. Das 16.

^
und 17. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 2006, 127.

" Für einen kurzen Überblick der politischen Wirren zwischen den späten 1570er und den
frühen 1590er Jahren siehe Peter Stadler, Das Zeitalter der Gegenreformation, in: Handbuch
der Schweizer Geschichte, Bd. 1, Zürich 1972, 571-672, hier 494f, 601-607; massgebliche
Einzelstudien sind Müller, Goldener Bund (wie Anm. 30); Bolzcrn, Spanien, Mailand (wie
Anm. 37); zur Konfliktrelevanz von Truppendurchzügen ebenda, 95-98; Z'Graggen,
Tyrannenmord (wie Anm. 22), 236-245; Gallati, Eidgenössische Politik (wie Anm. 57), Teil 1,

60-68 (Hilfegesuche beider konfessionellen Lager an ausländische Mächte anlässlich des

Kollatur- und Ehegerichtsstreits), Teil 2, 18-62 (Truppendurchzug und Belagerung von
Konstanz durch General Horn), 114—120 (Unterstützungsgesuche Zürichs an den Heil-
bronner Bund im Kesselringhandel); zur nicht stattfindenden Verquickung des zweiten
Villmerger Kriegs mit dem Spanischen Erbfolgekrieg siehe Ulrich Im Hof, Ancien Régime, in:
Handbuch der Schweizer Geschichte, Bd. 2. Zürich 1980, 673-784, hier 686f, 696.



286 Ulrich Pfister

«starken Konfessionalisierung» und das politische Dickicht, in das man mit der

Ausnützung von Reibungen zwischen lokalen konfessionellen Milieus geraten
konnte, führte dazu, dass politische Akteure früh ein gesundes Augenmass an

Pragmatismus entwickeln mussten.6 Darüber hinaus - und dies mag teilweise
die Kehrseite der Entwicklung von funktionierenden Schlichtungsverfahren
darstellen - ist vom 16. zum 17. Jahrhundert ein zunehmendes Bewusstsein einer

eigenständigen eidgenössischen Staatlichkeit zu konstatieren; über alle
Konfessionsgegensätze hinweg verringerte dies den Anreiz, die internationale Ebene
in Konflikte zu involvieren.64 Drittens verringerte sich im Gefolge politischer
Lernprozesse der Fürstenstaaten die Neigung ausländischer Mächte, sich
unbesehen von konfessionellen Belangen vereinnahmen zu lassen; vielmehr
entwickelte sich das Staatsinteresse verbreitet zum handlungsleitenden Element,
was konfessionspolitische Gesichtspunkte auf eine nachgelagerte Prioritätsstufe
zurück sinken Hess. Diese Prioritätenverschiebung erklärt etwa, weshalb die
spanische Diplomatie in den späten 1630er Jahren pragmatisch einen Friedens-
schluss mit den überwiegend protestantischen Drei Bünden aushandelte. In der

Folge neigten die Spanischen Botschafter im Interesse übergeordneter Ziele eher

dazu, auf eine Rückbindung von Konfessionskonflikten hinzuwirken als deren
Eskalation zu befördern, auch wenn - wie in den Drei Bünden häufig - die

Glaubensparteien regelmässig die Unterstützung aussenstehender Kräfte zu
mobilisieren trachteten. So trug etwa der in Chur residierende spanische
Botschafter Alfonso Casati in den frühen 1670er Jahren mit Blick auf die Funktionsfähigkeit

des Bündnisses massgeblich zur Schlichtung der Konflikts in den ge-
mischtkonfessioncllen Gemeinden Bivio und Tomils/Tumegl bei.65

Zentrum-Peripherie-Konflikte in nordostalpinen Landgemeindeorten

Schwyz, Glarus und Appenzell befinden sich alle in der südöstlichen Nachbarschaft

der reformierten Städte Zürich und St. Gallen; alle drei liegen sie zudem
im Umfeld des Toggenburgs, in dem sich im Rahmen des Herrschaftskonflikts
mit der Fürstabtei St. Gallen eine starke evangelische Bewegung ausbildete. Die
drei Landorte befanden sich demnach in einem konfessionellen Übergangsgebiet.
Die dadurch gegebenen Kommunikations- und Einflusskanäle begünstigten die

Entstehung evangelischer Bewegungen in diesem Raum. Die Entwicklung der
konfessionellen Verhältnisse und Konflikte erfolgte jedoch nach Massgabe loka-

Die aus den Grenzen von Potentialen der Konfessionalisierung sich ergebenden Handlungs-
zwänge betont insbesondere Flofer. Prolegomena (wie Anm. 15), 37—42, 67.
Peter Stadler. Vom eidgenössischen Staatsbewusstsein und Staatensystem um 1600. in:
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte. 8 (1958). 1-20: Thomas Maissen. Die Geburt der
Republic. Staatsverständnis und Repräsentation in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft.

s
Göttingen 2006, Kap. III.

" Zum Friedensschluss 1639 siehe u; allgemein siehe Benedict. Religion and politics (wie
Anm. 1). 170; zur Rolle Casatis in den 1670er Jahren Felici Maissen. 11s embrugls
confessional-politics el Grischun da 1670 1674. in: Igl Ischi, 52, 1966. 17-98. insbesondere
43f. 72-97.



Konfessionskonflikte 287

1er Umstände. Innerörtische Zentrum-Peripherie-Spannungen in ihrem Bezug zu
spezifischen Mustern der Gemeindeorganisation und Agrarverfassung scheinen
unterschiedliche Verlaufsmuster in erheblichem Ausmass geprägt zu haben.

Schwyz gliederte sich in die zentrale Talschaftsgemeinde, das gleichberechtigte,

aber über eine eigene Allmend verfügende Arth, das Kloster Einsiedeln
und die untertänige Landschaft gegen den Zürichsee und die Linthebene. Es sind
die peripheren Gebiete, in denen im 16. und 17. Jahrhundert mehrere, jeweils
von einander unabhängige neugläubige Bewegungen auftraten. Angesichts des

wirtschaftlichen und politischen Übergewichts der zentralen Talschaft und ihrer
Landsgemeinde sowie der geringen Autonomie der lokalen Kirchgemeinden in
Glaubensfragen konnte sich religiöse Dissidenz in Schwyz im Gegensatz zu

Appenzell und Glarus nicht als reformierte Gemeindekirche, sondern nur als
unkirchliches Täufertum entwickeln. Einzig die Arther Gruppe unterhielt ca. 1651-
1655, möglicherweise als Folge der Eskalation des lokalen Konflikts, Verbindungen

mit der Zürcher Kirche.66

Die meisten Arther Täufer wohnten in Höfen des Oberdorfs, das heisst ausserhalb

des Dorfkerns. Ihr Vermögen war überdurchschnittlich hoch (ein Wirt und
ein Müller gehörten ihnen an), was sich einerseits in der Beschäftigung von
Gesinde, andererseits in der Stellung einiger ihrer Mitglieder als Dorfnotablen
niederschlug. Praktisch alle Täufer waren überdies miteinander verwandt. Die
Andersgläubigkeit ist somit Element eines individuellen wirtschaftlichen und
politischen Machtstrebens einer schon durch ihre Siedlungsweise wenig in die

Dorfgemeinde integrierten Verwandtschaftsgruppe. Der Kampf der Dorfmehrheit

gegen die Täufer stellt sich umgekehrt als Abwehr der Dominanz dieser
peripheren Gruppe dar. Hinter dem einer jungen, eine Stelle als Dienstmagd
suchenden Frau gegebenen Rat, «doch nicht zu den Täufern zu gehen», mag ein
Seilziehen um den dörflichen Arbeitsmarkt stehen; die Bezeichnung der Täufer
als Tröler (als Leute, die Wahlen zu ihren Gunsten beeinflussen suchen) und die

Aussage, man müsse ihre Gunst erwerben, um zu den Ehrenämtern zu gelangen,
deuten auf die Befürchtung hin, es drohe die Kontrolle der lokalen politischen
Maschinerie durch eine kleine Gruppe von Aussenseitern.67

Dieser Dorfkonflikt wies zwar bereits seit den 1620er Jahren eine konfessionelle

Komponente auf, wenn etwa die Täufer den Gottesdienst verweigerten oder
störten und katholische Riten verhöhnten, ebenso aber auch am Spott der
Katholischen. Dominant wurde die konfessionelle Ebene jedoch erst im Zusammenhang

mit der Steigerung der Konfliktintensität in den frühen 1650er Jahren. Im
Bauernkrieg von 1653 scheinen die Arther Neugläubigen - in ihrer sozialen
Position den Initianten des Bauernkriegs ähnlich - die wichtigste Gruppe von
Meuterern in den Schwyzer Truppen gestellt zu haben; das Täufertum stand hier
möglicherweise im Hintergrund der Eidverweigerung. In auffälliger Parallele zu

Alois Rey, Geschichte des Protestantismus in Arth bis zum Prozess von 1655, Schwyz 1944,
Kap. 2 sowie 44-46, 52-58, 109f.

107-109, 154-156; ders., Begegnung (wie Anm. 22), 152f, 17.1.



288 Ulrich Pfister

dieser Konfliktintensiv ierung knüpften die Täufer Kontakte zu Zürich, die neben

der religiösen Unterweisung die Erörterung der wirtschaftlichen Umstände einer
eventuellen Flucht zum Gegenstand hatten.68

Die eigentliche Eskalation erfolgte nach dem Amtsantritt eines neuen, dem
Geist des Tridentinums verpflichteten, von der Mehrheit der Gemeindegenossen

gegen Widerstand gewählten Pfarrers (1653). Zusammen mit Kapuzinerpredigern

ging er energisch an die Klärung der konfessionellen Verhältnisse. Nach
mehreren konfliktiven Episoden fühlten sich die Neugläubigen derart in die Enge
getrieben, dass sie 1655 entweder zur Stärkung ihres Glaubens oder zur Erleichterung

ihrer Übersiedlung nach Zürich einige als Rigibesteiger verkleidete Geistliche

aus dem protestantischen Nachbarort auf ihre Alpen zur religiösen
Unterweisung einluden. Dieser Akt führte zur formellen Anklage, zur Flucht der vom
Protestantismus beeinflussten Arther sowie zur Verhaftung und Verurteilung
derer, die Täufer geblieben waren. Die ambivalente Glaubenshaltung der Arther
Nikodemiten sowie die noch geringe Verrechtlichung der zwischenörtischcn
Beziehungen in Glaubensfragen trug dazu bei, dass in der Folge der Streit zwischen

Schwyz und Zürich um die Auslieferung der Flüchtigen beziehungsweise die

Auslieferung ihrer Güter ausbrach. Dass die Frage nach den Rechten evangelischer

Minderheiten und nach dem in Religionssachen zu befolgenden
Vermittlungsverfahren aufgeworfen wurde, Hess den Konflikt rasch zu einem
eidgenössischen Bürgerkrieg, dem Ersten Villmerger Krieg (1656), eskalieren.6'

Zwei konfliktsteigernde (und damit in gewissem Sinn auch Konflikt lösende)
Elemente des Konfessionalismus als Auseinandersetzung zwischen universalistischen,

von sozialen Bindungen losgelösten, «ideologischen» Wissenssystemen
treten in diesem Konflikt hervor. Erstens wurden verschiedene vertikal gestufte
Strukturebenen miteinander verknüpft. Mit dem absichtsvollen Beizug eines

Reformpfarrers involvierte die katholische Dorfmehrheit die überlokale Kirchenorganisation:

Nuntius und Diözesanverwaltung spielten bei der späteren Anklageerhebung

eine beträchtliche Rolle; durch den Beizug Zürichs aktivierten die

Andersgläubigen den eidgenössischen Konfessionsgegensatz. Innerhalb von
Schwyz wurde über die Täufer- beziehungsweise Reformiertenfrage der Arther
Dorfkonflikt mit dem gesamtörtischen Machtkonflikt sowie dem Ressourcenkonflikt

zwischen der mächtigen zentralen Talschaft und der kleinen Arther
Peripherie verbunden. Schliesslich sei darauf hingewiesen, dass auch innerfamiliale
Konflikte konfessionell ausgetragen wurden: Eine wichtige weibliche Exponentin

der Arther Täuferbewegung lag mit ihrer gut katholischen Schwiegertochter
in permanentem Streit, die aus einer sozial höher stehenden Familie des Haupttals

stammte; der Gegensatz zwischen dem Vorrang des Alters einerseits und der

6
Rey. Geschichte des Protestantismus (wie Anm. 66). 102-1 10. 114-118; ders.. Begegnung
(wie Anm. 22). 155.

Rey. Geschichte des Protestantismus (wie Anm. 66), 120-172; ders., Begegnung (wie Anm.
22), 137-143. 172-175: zu den Kriegshandlungen Suter. Der schweizerische Bauernkrieg
(wie Anm. 56). 552-563.



Konfessionskonflikte 289

- sozial sowie bezogen auf die Arbeitskapazität - höheren Position der

Schwiegertochter andererseits wurde hier offenbar als Glaubenskonflikt artiku-
liert.70

Zweitens diente der konfessionelle Gegensatz dazu, partikuläre soziale Netze

zurückzubinden, die durch die Verschränkung von Solidaritäten den Fland-

lungsraum Einzelner paralysieren und damit die Konfliktaustragung behindern
konnten. Darin ist m. E. der Grund zu sehen, weshalb die Anführer der Neugläubigen

1655 meinten, «es sei wertvoller, einen Geistlichen für sich zu haben als

zehn Ratsherren». Die Ratsherren waren nämlich zum Teil durch die
angesprochenen Familienbande und das Klientelwesen (das heisst ihren Bedarf an
politischer Unterstützung) auf die Täufer beziehungsweise Reformierten
angewiesen. Noch in der Schlussphase konnten letztere auf vertrauliche Informationen

durch führende Amtsträger zählen; die Flucht wäre ohne sie nicht möglich
gewesen. Erst die Aktivität der Geistlichkeit und die ideologisch-konfessionelle
Mobilisierung der Bevölkerung machte schliesslich den offenen Konfliktaustrag
möglich. Die Herauskristallisierung der Konfession als zentraler Konfliktdimension

durchschnitt gleichsam diese konfliktbremsenden Rücksichten. Erst dieser

Vorgang ermöglichte die Verschmelzung verschiedenster, vor allem auf der
innerörtischen und innerdörflichen Zentrum-Peripherie-Achse angesiedelter
Konfliktlinien — also Spannungen um landwirtschaftliche Ressourcen, Arbeitskräfte

und politische Macht — zu einer einheitlichen dyadischen Konfliktsitua-
tion.71

Den Gegenpol zu Schwyz bildet Appenzell, denn hier wurde schon 1524 die

Konfessionsfrage der Entscheidungsbefugnis der einzelnen Kirchgemeinde
zugewiesen. Dieser Vorgang lässt sich vor dem Hintergrund des Sachverhalts sehen,
dass in Appenzell im Unterschied zu Schwyz der Hauptort nicht dieselbe
politisch und demographisch dominierende Stellung einnahm, das Siedlungsbild
also stärker dezentralisiert war. Im Unterschied zu Glarus und Schwyz war die
Weidewirtschaft völlig individuell organisiert, so dass das Nutzungssystem dem
kommunalen Zusammenhalt wenig Vorschub leistete. Bis zum dritten Viertel
des 16. Jahrhunderts war das bei der Glaubensspaltung getroffene Arrangement
unproblematisch. Die kommunale Glaubensentscheidung scheint sich vor allem
auf die Konfessionszugehörigkeit des Pfarrers bezogen zu haben, und noch in
den 1580er Jahren etwa versah der Appenzeller Pfarrer Angehörige beider
Konfessionen mit den von ihnen jeweils gewünschten sakramentalen Handlungen.72

70
Rey, Geschichte des Protestantismus (wie Anm. 66), 78-80, 122f, 164-166, sowie allgemein

ders., Begegnung (wie Anm. 22), 159.

Rey, Geschichte des Protestantismus (wie Anm. 66). 135 (Zitat), vgl. das weitere bis 140;

i ders., Begegnung (wie Anm. 22), 150f.
" Zur landwirtschaftlichen Struktur siehe Albert Tanner, Spulen — Weben — Sticken. Die

Industrialisierung in Appenzell Ausserrhoden, Zürich 1982, Kap. 4; die folgenden Ausführungen

gründen auf der minutiösen Darstellung der Ereignisse in Fischer, Gründung
Kapuzinerprovinz (wie Anm. 14), 95-225.



290 Ulrich Pfister

Die Situation verschärfte sich erst in den 1580er Jahren, einerseits im Gefolge
einer zunehmenden Machtkonzentration, die sich in steigenden
Zentrum-Peripherie-Spannungen niederschlug, andererseits als Folge einer zunehmend
konfessionskirchlichen Ausrichtung der Geistlichen beider Observanz (Kapuzinermission

ab 1586, häufiger Einsatz von Zürcher Prädikanten ab 1588). Der Konflikt

um die Konzentration politischer Macht nahm die Gestalt einer Zentrum-
Peripherie-Spannung an, weil die massgebenden Personen zur Ermöglichung
rascher politischer Kommunikation mehrheitlich im Hauptort residierten. Ihre

vorwiegend katholische Ausrichtung ist mit ihrer Involvierung in den Solddienst
in Verbindung zu sehen. In den 1580er Jahren entstanden nun Bestrebungen zur
Ausweitung der Befugnisse des Landrats. Sie bezogen sich wesentlich auf das

lus reformandi, insbesondere auf die Kalenderreform (1584), für deren Behandlung

der Landrat sich als massgebliche Autorität erklärte, sowie auf Versuche zur
Einschränkung der kommunalen Autonomie bei der Pfarrerwahl. Diese
Bemühungen scheiterten und führten durch eidgenössische Vermittlung ab 1588 im
Gegenteil zu einer rigorosen Durchführung des Gemeindeprinzips in konfessionellen

Belangen. Insbesondere wurde dabei die Kirchgemeinde Appenzell
vollständig rekatholisiert.

Die Schlussphase des Konflikts in den 1590er Jahren war durch die Frage
geprägt, welches die Grenzen des politischen Raums waren, der durch die konfessionell

begründete Gemeindeautonomie definiert wurde. Zum Testfall kristallisierte

sich der auch die eidgenössische Ebene tangierende Beitritt zum
spanischen Bündnis, der vom Hauptort seit 1592 betrieben wurde. Nicht nur aus
konfessionellen oder ethischen Motiven wurde dieses Bündnis von der
reformierten Peripherie des Kantons abgelehnt; über die zu erwartenden Solddienste
und ihren Beschäftigungseffekt hätte der Vertrag auch die politische Position der
Solddienstunternehmer des Hauptorts verbessert. Der von der Kirchhöre Appenzell

unter Bezugnahme auf die Gemeindeautonomie in konfessionellen Belangen
vollzogene selbständige Bündnisbeitritt (1596) führte deshalb zum letzten

Schritt, der Teilung des Kantons in den katholischen Hauptort und die reformierten

Gemeinden der Peripherie.
Auch in Glarus ist tendenziell eine konfessionelle Teilung entlang der Achse

eines katholischen Zentrums am Talausgang, wo die Kommunikationsfäden
zusammenliefen, und einer reformierten Peripherie zu erkennen. Die evangelische
Bewegung stützte sich mindestens anfänglich auf Ressentiments gegen die

«grossen Hansen» der politischen Patrons und Solddienstunternehmer im
geographischen und politischen Zentrum des Kantons, und die ersten Konflikte in
den späten 1520er Jahren drehten sich um die Integration der Hintersassen in die

Landsgemeinde. Zu einer Kantonsteilung scheint es trotz entsprechender Pläne

(1677-1682) deshalb nicht gekommen zu sein, weil die etwa ein Sechstel der

Bevölkerung ausmachende katholische Elite wirtschaftlich und politisch in den Ge-



Konfessionskonflikte 291

meinden, die als Grundlage der Kirchenorganisation und der Alpwirtschaft ein

etwas grösseres Gewicht als in Schwyz hatten, schlecht verankert war und sich
beinahe ausschliesslich auf das Solddienstgeschäft konzentrierte.

Markus Wick betont in seiner beispielhaften Studie zum Glarner Handel zwei
verbundene Transformationsvorgänge: einerseits die Konflikteskalierung durch
die Transformation von sozialen Gegensätzen in einen wertbezogenen
Konfessionsgegensatz, andererseits die Rücktransformation des Konfessionsgegensatzes
in einen grundsätzlich verhandelbaren Interessengegensatz zwischen den beiden

Gruppen, der sich nun nicht mehr eskalierend, sondern vielmehr institutionenbildend

auswirkte. Als Beispiel der eskalierenden Wirkung der ersten Klasse von
Transformationen sei das Begehren der Reformierten von 1528 um Zulassung
der Hintersassen zur Landsgemeinde angeführt, das mit dem alten Herkommen

legitimiert wurde. Diese eigentlich den Bereich von politischer Partizipation und

Machtkonzentration betreffende Frage wurde durch die Glaubensspaltung in ein

konfessionelles Problem transformiert, da die altgläubige Elite rhetorisch zurücktragen

konnte, wer denn mit dem Abkehr vom Glauben der Väter nicht das alte

Herkommen zuerst verletzt habe. Mit anderen Worten, der Konfcssionsgcgensatz
zerstörte herkömmliche Grundlagen der politischen Sprache und wirkte damit
konflikteskaliercnd.

Unter den verschiedenen Höhepunkten des Konflikts ragt der sogenannte
Tschudikrieg von 1555-1564 heraus, ein von den Innerschweizer Orten
unterstütztes, letztlich gescheitertes Geheimprojekt zur Rekatholisierung des Kantons.
Solche Auseinandersetzungen führten zurück zu den fünf sogenannten
Landesverträgen, die das gegenseitige Verhältnis der beiden konfessionellen Gruppen
zunehmend detaillierter regelten und damit einen Gewinn an formaler Staatlichkeit

brachten. Denn während die ersten beiden Verträge von 1532 und 1564
primär die Weiterexistenz der beiden konfessionellen Gruppen garantieren sollten,
brachten die drei Verträge des 17. Jahrhunderts (1623, 1638, 1687) eine
zunehmende Festschreibung des Anteils der beiden Konfessionen an den politischen

Ämtern sowie den Aufbau von Institutionen zur paritätischen Konfliktlösung

(Gericht).
In diesem Vorgang der Rücktransformation des Konfessionskonflikts in einen

Interessenkonflikt spielte die Verknüpfung der innerörtischen mit der eidgenössischen

Ebene eine ausschlaggebende Rolle. In der Ära der Glaubensspaltung
versuchten die inneren Orte komplementär zu Zwingiis gesamteidgenössischen
Bemühungen das Geschehen in Glarus durch die sogenannten Vier Zusagen (1526-

Wick, Glarnerhandel (wie Anm. 2), 81, 96f, 190 192. Zur Rolle der Gemeinden für die

Organisation der Weidewirtschaft siehe Anne-Lise Head-König. Régulation étatique, biens

communaux et alpages dans une société préalpestre et alpestre en voie d'industrialisation. Le

pays de Claris aux XVIIIe et XIXe siècles, in: L'histoire grande ouverte. Hommages à

Emmanuel Le Roy Ladurie. Paris 1997. 50-57; zum Vergleich zwischen Kantonen Jon Mathieu.
Eine Agrargeschichte der inneren Alpen. Graubünden. Tessin, Wallis 1500-1800, Zürich
1992,79.

74
Wick. Glarner Handel (wie Anm. 2), 111 113.

73
Ebenda. 107f., 115, 135f, 184-192.



292 Ulrich Pfister

1531) zu kontrollieren, die in einer rechtsgeschichtlichen Interpretation als

Abtretung des lus reformandi durch Glarus an die V Orte interpretiert worden sind.
In ihnen versprach Glarus, beim alten Glauben zu verbleiben; die letzte Zusage
enthält darüber hinaus die Anerkennung eines allgemeinen Konzils und die
Duldung des katholischen Kultus in ausgewählten Orten. Der Bruch der Vier
Zusagen und die Berufung von Glarus auf das eidgenössische Recht, kraft
Mehrheitsentscheid über die Religionszugehörigkeit entscheiden zu können, standen
1555 am Ursprung des Tschudikriegs. In der Folgezeit spielte die eidgenössische

Vermittlung eine ausschlaggebende Rolle bei der Rücktransformation der inner-
glarnerischen Konfessionskonflikte in ein Mehr an formalen Regelungen. Auf den

Tatsache, dass in diesem Vorgang die Entwicklung der Parität auf eidgenössischer
Ebene präfiguriert wurde, ist oben schon hingewiesen worden.76

Die Ausführungen dieses Abschnitts zeigen, dass der Zentrum-Peripherie-Ge-
gensatz das zentrale Element in den konfessionellen Auseinandersetzungen
innerhalb der nordostalpinen Landorte darstellte. Er ergibt sich daraus, dass

angesichts der Intensivierung der frühneuzeitlichen Staatlichkeit (vermehrte
Schriftlichkeit, erhöhte Ämterzahl, steigende Formalisierung von internationaler
Diplomatie und Solddienstgeschäft) Notablen vermehrt am geographischen
Zentrum eines Kantons präsent sein mussten und so an Macht gewannen, darob aber
der Verbindung zu ihrer politischen Klientel in der geographischen Peripherie
ihres Kantons verlustig zu gehen drohten. Dieses Spannungsfeld ist am Ursprung
vielfältiger Konflikte um Rechtsverhältnisse, um landwirtschaftliche Ressourcen
und politische Kontrolle, die sich sowohl auf der Ebene einzelner Gemeinden
wie auch auf Kantonsebene äussern konnten. Wie sich ihre Transformation in
einen Konfessionskonflikt auswirkte, wurde offenbar durch Gemeindeorganisation
und landwirtschaftliches Nutzungssystem beeinflusst. Appenzell wies ein dezentrales

Siedlungsbild, aus diesem Grund ein geringes politisches Gewicht der
Gemeinde des Hauptorts sowie eine individuelle Organisation der Weidewirtschaft
auf. Es erstaunt deshalb nicht, wenn sich innerhalb von zwei Jahrzehnten eine

Kantonsteilung nach konfessionellen Trennlinien einstellte. Schwyz wurde
demgegenüber demographisch und politisch durch die zentrale Talgemeinde dominiert,

was die Bildung einer reformierten Gemeindekirche auf Dauer verunmög-
lichte. Glarus schliesslich war durch einen Dualismus zwischen Gemeinden, die
in den drei Kantonen die stärkste Bedeutung auch für die Organisation der
Weidewirtschaft aufwiesen, und gesamtörtischer Ebene geprägt, deren Gewicht
nicht zuletzt durch die staatsrechtliche Bindung an die inneren Orte in den Vier
Zusagen sowie die geringe Rückbindung der katholischen Elite an die
Gemeinden aufrecht erhalten blieb. Eine solche Konstellation bildete eine geeignete
Grundlage für lang anhaltende Konfessionskonflikte, wie sie die Talschaft im 16.

und 17. Jahrhundert erlebte.

Ebenda. 131-136. 193-198; E. Franz Jos. Müller. Zur Geschichte des Jus reformandi in der
Schweiz. Ein Geheimprojekt aus dem Jahre 1559 zur gewaltsamen Rekatholisierung von
Glarus. in: Schweizerische Zeitschrift für Kirchengeschichte. 25 (1931). 46-68. hier 47^19.



Konfessionskonflikte 293

Herrschaftskonflikte in geistlichen Territorien

Das Fürstbistum Basel und die Fürstabtei St. Gallen stellen die beiden
dynamischen geistlichen Herrschaften im Bereich der frühneuzeitlichen Schweiz dar.

Beide machten eine in ihren Flauptzügen ähnliche Entwicklung durch. Zu Beginn
der frühen Neuzeit wiesen sie wenig vereinheitlichte Herrschaftsrechte auf- was
mit der späten Territorialbildung zusammenhängt - und wurden durch die

evangelisch beeinflusste Bauernbewegung der Reformationszeit existentiell
bedroht. Die katholische Reform wurde daher von beiden Herrschaften als

Chance des Herrschaftsausbaus genutzt. Die Verfestigung der Kirchenorganisation
und die Rekatholisierung der Untertanen waren wichtige Instrumente zum

Ausbau der Verwaltung und zur Ausweitung einer obrigkeitlich kontrollierten
Sphäre der «guten Policey». Entsprechend artikulierte sich der Widerstand der
Untertanen mindestens teilweise über konfessionelle Dissidenz und Verteidigung
einer evangelischen Gemeindekirche. In dieser Hinsicht sind die Verhältnisse
vergleichbar mit anderen geistlichen Herrschaften im Süden und Westen des

Reichs, so etwa im gut untersuchten Erzbistum Salzburg.77 In beiden Herrschaften

kam schliesslich der im Konfessionalismus gründende Staatsausbau in
langanhaltenden Revolten im frühen 18. Jahrhundert zum Stillstand, nämlich in den

Toggenburger Wirren (spätestens 1701-1712) und den schon nicht mehr konfessionell

artikulierten «Troublen» im Jura (1726-1740).78
Im Fürstbistum Basel beschränkte sich die Artikulation des Herrschaftskonflikts

als Konfessionskonflikt zwischen Landesfürst und Untertanen im wesentlichen

auf die Herrschaftsstabilisierung und katholische Reform unter Bischof
Jakob Christoph Blarer von Wartensee (1575-1608). Bis 1612 wurde die
Auseinandersetzung in dem Sinn entschieden, dass der Hauptteil des Stiftsgebiets
völlig rekatholisiert wurde, die am Südabhang des Jura gelegenen Teile jedoch
unter dem Einfluss Berns weitgehend reformiert blieben und auch die spätere
Herrschaftsintensivierung kaum miterfuhren, sondern eine hohe ständische
Autonomie beibehielten. Rekatholisierungsversuche des Bischof (1670-1672 und

1705-1711) erwiesen sich angesichts des bemischen Widerstands als erfolglos.79

Franz Ortner, Reformation, katholische Reform und Gegenreformation im Erzstift Salzburg,
Salzburg 1981.

781 Zu letzteren siehe Andreas Suter, «Troublen» im Fürstbistum Basel (1726-1740), Göttingen
1985; zum nicht mehr konfessionalistisch, sondern eher aufgeklärt-absolutistisch ausgerichteten

Herrschaftsstil im weiteren 18. Jahrhundert siehe Patrick Braun, Joseph Wilhelm Rinck
von Baldenstein (1704-1762). Das Wirken eines Basler Fürstbischofs in der Zeit der Aufklärung,

Freiburg 1981.
André Chèvre, Jacques-Christoph Blarer de Wartensee, prince-évêque de Bàie, Delémont
1963; Brotschi, Kampf Jakob Christoph Blarers von Wartensee (wie Anm. 26); Hermann
Rennefahrt, Die Verstärkung der Staatsgewalt im Fürstbistum Basel unter Bischof Jakob

Christoph (1575-1608), in: Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte, 18/19

(1960/61), 267-310; zum Konflikt am Beginn des 18. Jahrhunderts siehe die Hinweise in Im
Hof, Ancien Régime (wie Anm. 62), 693, 696.



294 Ulrich Pfister

Im Gebiet des St. Galler Stifts, insbesondere im Toggenburg, fanden hingegen
zwischen dem späten 16. und dem frühen 18. Jahrhundert immer wieder
konfessionelle Konflikte statt. Wegen ihrer Dauer, ihrer Vielschichtigkeit und ihrer
Bedeutung für die Veranlassung des Zweiten Villmerger Kriegs sollen sie in diesem

Abschnitt im Vordergrund stehen.

In der Reformationszeit wandte sich der grösste Teil des St. Galler
Herrschaftsgebiets dem Protestantismus, zum Teil auch dem Täufertum, zu. Die
reformatorische beziehungsweise täuferische Theologie ermöglichte den Verweis
auf das göttliche Recht und bot damit eine Handhabe zur Zurückweisung der

sich seit dem späten 15. Jahrhundert stark ausweitenden Ansprüche der äbtischen
Territorialherrschaft. Mit dem katholischen Sieg im zweiten Kappeier Krieg
wandte sich jedoch die Situation gegen die St. Galler Bauern; 1531 beschwor die

Alte Landschaft wieder den Untertaneneid, und das Toggenburg, das sich 1530

mit Zürcher Unterstützung von der äbtischen Herrschaft losgekauft hatte, musste
bis 1538 deren Wiederherstellung hinnehmen.s0

In der alten Uandschaft setzte die Rekatholisierung gleich nach dem zweiten
Landfrieden 1534 ein und wurde durch ein Auswanderungsgebot 1571/72

weitgehend abgeschlossen. In den späten 1580er Jahren erfolgten Rekatholisierungs-
bemühungen in den angrenzenden gemischtkonfessionellen Gebieten des

Toggenburgs, Thurgaus und des Rheintals.81 Alle diese Bemühungen liefen parallel
zur Intensivierung der äbtischen Herrschaft. Der Ausbau der Territorialherrschaft
erfolgte im späten 15. Jahrhundert unter anderem mit Flilfe einer sich aus dem

Huldigungseid der Untertanen entwickelnden sogenannten Landsatzung. Der
Widerstand der Untertanen und der zum Teil daraus erwachsende Einfluss der
vier eidgenössischen Schirmorte des Klosters bewirkten, dass die Landsatzung
nur mit Zustimmung der Untertanen (1483) und der Schirmorte (1525) verändert
werden konnte. Neben der temporären Schwächung des Klosterstaats brachte die

Glaubensspaltung auch einen Ansatzpunkt zur Überwindung dieser institutionellen

Grenzen der Staatsbildung: 1526 erliessen der Abt und die drei beim alten
Glauben verbliebenen Schirmorte ein Mandat gegen die Widertäuferei sowie

gegen den Bücherbesitz. In den 1530er Jahren folgten weitere Mandate, die

ausgehend von der Sicherung des Glaubensfriedens auch Wucher, Wirtshausbesuch

und Spiele sowie die Präsenz von Fremden regelten. 1542 wurden diese

Einzelregelungen zu einem Sammelmandat zusammengefasst, das jeweils
anlässlich des jährlichen Huldigungseids der Untertanen zu verlesen war. Dieser in
den nachfolgenden Jahrzehnten oft einfach Mandat, später Landmandat genannte
Text steht somit in Analogie zu den etwas früher erlassenen entsprechenden

Verordnungen in Bern, Freiburg und Zürich. Gestützt auf das Recht und die

' Übersicht Peter Blickle. Bäuerliche Rebellionen im Fürststift St. Gallen, in: ders. et al., Aufruhr

und Empörung? Studien zum bäuerlichen Widerstand im Alten Reich. München 1980.
215-295. hier 179f, 287f: Einzeldarstellungen Theodor Müller. Die st. gallische Glaubensbewegung

zur Zeit der Fürstäbte Franz und Kilian 1520-30. St. Gallen 1910: Gottfried Egli.
Die Reformation im Toaaenbura. Diss. Zürich 1955.

81
Meyer. Kappeier Krieg (wie Anm. 51), 251; Bühler. Gegenreformation (wie Anm. 14). 65f.
150f.



Konfessionskonflikte 295

Pflicht der Obrigkeit, den Glaubensfrieden zu wahren, entstand eine breite
politische Sphäre - die «Policey» -, die der äbtischc Obrigkeitsstaat autonom, das

heisst ohne Rücksichtnahme auf die Untertanen und die Schirmorte auszufüllen
vermochte. Konkrete Massnahmen zur Rekatholisierung wurden denn auch auf
der normativen Ebene in erster Linie über den Ausbau des Landmandats

durchgesetzt, wobei ein erster Abschluss dieser Bemühungen mit der Fassung von
1572 erreicht wurde.82

Darüber hinaus war die Entwicklung der kirchenrechtlichen Stellung der

Fürstabtei St. Gallen konstitutiv für die weitere Herrschaftsentwicklung. Die

wichtigsten Vorgänge in diesem Bereich betreffen die faktische Loslösung aus

dem Konstanzer Diözesanverband (nach einem Rechtsstreit ab 1590 Abschluss
eines Konkordats 1613) und die Ausscheidung der Kollaturrechte mit Zürich in
einem schon erwähnten langwierigen, auch die Ehegerichtsbarkeit betreffenden
Streit (Verträge von 1608, 1632 und 1637). Damit wurde einerseits die
Rechtsgrundlage für ein autonomes Kirchenregiment geschaffen (Visitationsrecht,
geistliche Gerichtsbarkeit), andererseits die territoriale Ausdehnung seiner
Anwendbarkeit geklärt. Gerade die Visitationen, die im St. Galler Stift bis 1712 so

häufig und gründlich wie nirgendwo in der katholischen Schweiz erfolgten,
erfüllten wichtige Funktionen der herrschaftlichen Kontrolle und gewährleisteten
durch den persönlichen Kontakt des Abts mit der Bevölkerung eine symbolischen

Repräsentation der äbtischen Herrschaft. Schliesslich trug auch die enge
Verflechtung von geistlichem und weltlichem Beamtenapparat, wie sie etwa in

der sogenannten Glaubenskonferenz von 1661 zum Ausdruck kam, zur
Herrschaftsverdichtung bei.83

Im Toggenburg hatte die Rekatholisierung wegen der landständischen
Verfassung der Grafschaft allerdings ihre Grenzen; ähnliches gilt für die
gemischtkonfessionellen Gebiete im Thurgau und Rheintal, wo der Abt nur über einen

Teil der Herrschaftsrechte verfügte. Die herrschaftliche Durchdringung erfolgte
hier vor allem dadurch, dass eine lokale äbtische Patronagepartei geschaffen
wurde, indem die Entstehung und das Wachstum des katholischen
Bevölkerungsteils gefördert wurden. Hierbei wurden zunächst die Möglichkeiten der

Stellung des Abts als Patronatsherr genützt, die bei der Regelung der
Konfessionsverhältnisse im zweiten Landfrieden nicht berücksichtigt worden war und
deshalb in der Folgezeit zwischen Gemeinden und Landesherrschaft strittig
blieb. Darauf gestützt konnte der Abt katholische Priester einsetzen und umgekehrt

das Kirchenleben evangelischer Gemeinden über die Berufung
beziehungsweise Entsetzung oder Nichtberufung evangelischer Pfarrer behindern. Zur

Walter Müller. Landsatzung und Landmandat der Fürstabtei St. Gallen. Zur Gesetzgebung
eines geistlichen Staates vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, St. Gallen 1970, 173-189, 230f;
allgemein Bühler, Gegenreformation (wie Anm. 14), 116, 128, 153f; zur Entwicklung der

Abtei im späten 15. und frühen 16. Jh. Philip Robinson, Die Fürstabtei St. Gallen und ihr
Territorium 1463-1529, St. Gallen 1995.

;

Duft, Glaubenssorge (wie Anm. 14), 45—49, 66-89, 296f, 320f, 378f. 386-388; zur Stellung

der Konvenrualen in der Verwaltung vgl. Bühler, Gegenreformation (wie Anm. 14),

38-45.



296 Ulrich Pfister

Förderung einer lokalen katholischen Partei setzte die äbtische Herrschaft
darüber hinaus die ihr zur Verfügung stehenden Ressourcen gezielt ein. Dazu zählten

die Vergabe von Ämtern, von Lehen und Ehehaften (insbesondere von
Wirtshäusern, die für die politische Kommunikation von Bedeutung waren, sowie von
Mühlen) an Katholiken, die grosszügige Austeilung von Almosen an Konvertiten
und die Begünstigung von Katholiken bei Gerichtsverfahren. Darüber hinaus
fanden sich aber auch äbtische Eingriffe in die Religionsausübung der
Reformierten, so die Konfiskation von Büchern (1680), die Einschränkung der Kate-
chisation sowie Eingriffe in die Synode.84

Angesichts der Modalitäten der äbtischen Herrschaftsausweitung manifestierte
sich der Widerstand der Toggenburger zunächst vor allem als Konfessionskonflikt.

Auseinandersetzungen um äbtische Eingriffe ins lokale Kirchenleben
bildeten die wichtigsten Anlässe für Widerstand und das Anrufen der
Vermittlung durch die Schirmorte, wodurch ein Anschluss an den eidgenössischen
Konfessionsgegensatz hergestellt wurde. Früher schon angesprochene
Höhepunkte dieser ersten Konfliktphase waren der Nesslauer Chorgitterstreit
(1595/96) sowie Streitigkeiten um die Spitzen auf beziehungsweise den Schlüssel

zu Taufsteinen, die im Wildhauser Taufsteinstreit (1616-1630) gipfelten. Das
Anrufen der Vermittlung durch die Schirmorte, unter denen Zürich und Evangelisch

Glarus die Minderheit darstellten, führte 1596-1621 zu mehreren Abkommen,

welche die Rechte des Abts präzisierten beziehungsweise Konflikte
schlichteten. Diese Verträge wurden überwiegend nicht vollzogen beziehungsweise

gingen zum Nachteil der evangelischen Toggenburger aus. Vor diesem

Hintergrund kam es 1621 zum (in der Schweizer Geschichte der Frühen Neuzeit
einmaligen) tödlichen Attentat auf einen bischöflichen Amtmann, einen aus der
Alten Landschaft stammenden Katholiken. Mit der acht Jahre später erfolgten
Verhaftung und Verurteilung der aus dem Kreis der evangelischen Notablen
stammenden Verschwörer war der Widerstand für längere Zeit gebrochen.^

Der Gegensatz zwischen äbtischer Herrschaft und Toggenburger Untertanen
entlang konfessioneller Linien blieb jedoch bestehen. So wurde seit der Mitte des

17. Jahrhunderts von einer äbtischen und einer «Pöschischen» Partei gesprochen.
Die letztere Bezeichnung enthält den Namen der führenden reformierten Nota-
blenfamilie Bosch.86 Gegen Ende des 17. Jahrhunderts ist allerdings wie in ande-

Ebenda, 88-96: Duft. Glaubenssorge (wie Anm. 14). 149f. Kap. XL XIII, XIV, XV; für das

späte 16. und frühe 17. Jahrhundert detailliert Z'Graggen. Tyrannenmord (wie Anm. 22),
101-102; für die Entwicklung im weiteren 17. Jahrhundert Hansjörg Frank. Politik,
Wirtschaft und Religion im oberen Toggenburg 1650-1690. Nesslau 1990. 66-71; Fabian Brandie,

Toggenburger Wirtshäuser und Wirte im 17. und 18. Jahrhundert, in: Toggenburger
Blätter für Heimatkunde 41(1999). 7-51. hier 15 18, 30-32.
Z'Graggen. Tyrannenmord (wie Anm. 22); Vogel. Das evangelische Nesslau (wie Anm. 17).
25^17.

86
Frank. Politik. Wirtschaft und Religion (wie Anm. 84). S. 26-29. 61 f.. 71; Paul Boesch. Die
Beziehungen zwischen dem Toggenburg und Zürich seit der Reformation bis zum Ende des
17. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für schweizerische Geschichte 12 (1932), 300-403, hier
347-349; ders.. Geschichte der evangelisch-toggenburgischen Stipendienstiftung. Zürich
1933,27-29.



Konfessionskonfiikte 297

ren Orten der Eidgenossenschaft eine verstärkte Durchdringung des Herrschafts-
stils mit bürokratisch-absolutistischen Elementen festzustellen. Einerseits
manifestiert sich dieser Trend in einer Verstärkung des Drucks auf die reformierten
Untertanen mit konfessionellen Mitteln, welche die evangelischen Toggenburger
zu einer 1702 der Tagsatzung vorgelegten Klageschrift veranlasste, von deren 26

Artikel mindestens 22 konfessionelle Belange betrafen. Andererseits enthielt
aber die äbtische Herrschaft zunehmend Elemente, die sich nicht mehr auf die

Besetzung des religiös-öffentlichen Raums und die Förderung einer katholischen

Lokalpartei abstützten. Sichtbar wird dieser stärker bürokratische Herrschaftsstil
im offenbar generellen Rückgang traditioneller herrschaftlicher Redistributions-
leistungen (Geschenke, Beiträge an Schützenfeste, symbolische Redistribution in

der Form von «Gnade», etc.) und im seit 1698 betriebenen Strassenbau über den

Ricken, einer für Truppendurchzüge der katholischen Mächte wichtigen Route,
für dessen Kosten alle Untertanen unabhängig von ihrer Konfessionszugehörigkeit

aufzukommen hatten.87

Die verstärkte herrschaftliche Abschöpfung sämtlicher, nicht nur der evangelischen

Untertanen im Toggenburg führte am Beginn des 18. Jahrhunderts zu
einer Solidarisierung über die Konfessionsgrenzen hinweg. Eine zentrale Figur
der nun als Revolte zu bezeichnenden Bewegung, Landweibel Joseph Germann,
stammte aus einer prominenten katholischen Notablenfamilie, und seit der
umstrittenen Erneuerung des Landrechts des Toggenburgs mit den Schirmorten
Schwyz und Glarus (1703) konnte trotz gelegentlicher konfessioneller Reibereien

von 1708 bis 1711 die Solidarität der Untertanen über die Konfessionsgrenzen

gewahrt werden. Überdies verquickte sich die Toggenburger Revolte im ersten

Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts mit dem sogenannten Stadlerhandel in

Schwyz (1700-1708). Den etablierten Schwyzer Honoratioren, die seit der Mitte
des 17. Jahrhunderts auch in der Verwaltung der äbtischen Herrschaft eine
zentrale Rolle spielten, stand eine Partei gegenüber, die von Joseph Anton Stadler

geleitet wurde, dessen Karriere in äbtischen Diensten gescheitert war. Wegen
dieser Erfahrung dem Abt feindlich gesinnt, unterstützte Stadler die Anliegen der

Toggenburger und setzte sie auf der Schwyzer Landsgemeinde durch, vor allem
durch die Erneuerung des Landrechts mit der Landschaft (1703). Der Abt seinerseits

sicherte seine Position durch den Rückgriff auf seine Stellung als Reichsfürst,

indem er 1702 einen Schutzvertrag mit dem Kaiser abschloss.88

Zunächst macht es somit den Anschein, dass die Ausweitung der äbtischen
Herrschaft eine Loslösung sowohl der Staatsentwicklung als auch des Widerstands

dagegen vom Konfessionalismus bewirkt hätte. In dieselbe Richtung
wirkte die antioligarchische Bewegung in Schwyz. Die Rückführung des

Herrschaftskonflikts in einen Konfessionskonflikt erfolgte erst durch seine Verlage-

Johann Hässig, Die Anfänge des Toggenburger- oder zweiten Villmergerkrieges 1698-1706,
Diss. Bern 1903, 13f, 35-34.

1

Ebenda, 44f., 74f, 55, 191-135; Alfred Mantel, Über die Veranlassung des Zwölfer- oder
zweiten Villmerger Krieges. Die Toggenburgerwirren in den Jahren 1706 bis 1712, Zürich
1909, 13, 58-63, 231-239; Fabian Brandie, Demokratie und Charisma. Fünf Landsgemeindekonflikte

im 18. Jahrhundert, Zürich 2005, 118f, 123-138.



298 Ulrich Pfister

rung auf die eidgenössische Ebene. Die Unmöglichkeit, durch die Toggenburger
Schirmorte Schwyz und Glarus zwischen der Abtei und den Untertanen eine

erfolgreiche Vermittlung der gegenseitigen Rechtsstandpunkte zu erreichen, führte
dazu, dass sich die Tagsatzung 1706 der Vermittlung annahm. Unter anderem

weil dies gegen der Willen der beiden Schirmorte geschah, erfolgte sie in wenig
strukturierter Weise und führte rasch dazu, dass die beiden Konfessionsparteien
gegensätzliche Lösungsvorschläge unterbreiteten. Bern und Zürich scheinen sich
der Angelegenheit mindestens zum Teil deshalb angenommen zu haben, weil sie

eine Chance zur (diesmal erfolgreichen) Aktivierung des eigenen
demographisch-militärischen Potentials zur Änderung der eidgenössischen Machtverhältnisse

bot. Von diesem Moment an war eine Umpolung der Allianzen entlang der
bekannten konfessionellen Grenzen vorprogrammiert, die letztlich auf eine

Auseinandersetzung zwischen den V Orten und der Abtei St. Gallen einerseits sowie
Bern und Zürich, die beide die Toggenburger unterstützten, andererseits herauslief.

Als der Toggenburger Herrschaftskonflikt und die Divergenz zwischen

demographischem Potential und politischer Macht auf eidgenössischer Ebene

mittels der konfessionellen Frage verbunden wurden, brach schliesslich der
zweite Villmerger Krieg aus.89

Inneralpine Repräsentativsysteme

In den beiden grossen inneralpinen Kantonen der Schweiz, die der Eidgenossenschaft

nur als Zugewandte verbunden waren, bestanden im Spätmittelalter
Ansätze zur Bildung geistlicher Territorien, die mit dem Ende der Schinerzeit im
Wallis (1518) und den Uanzer Artikeln in den Drei Bünden (1524/26) endgültig
scheiterten. Allerdings blieb die Entwicklung der Herrschaftsform bis weit ins
17. Jahrhundert offen. Letztlich behielten die Bischöfe einen kleinen Teil ihres
Einflusses und es entwickelten sich Repräsentativsysteme mit landständischen

Elementen; im Unterschied zum nordalpinen Gebiet bestand hier kein
Landsgemeindesystem.

Die Kontrolle der Zenden, der Walliser Gerichtsgemeinden, über das Bistum
entwickelte sich wesentlich früher als in den Drei Bünden. Sichtbar ist dies am
Aufbau landständischer Vertretungen gegenüber dem Bistum und im Indigenat,
die beide schon im 15. Jahrhundert erreicht wurden, während gerade das Indigenat

in den Drei Bünden nie vollständig durchgesetzt werden konnte. Ähnlich wie
in der Innerschweiz fehlte damit im Wallis der evangelischen Bewegung der
Antiklerikalismus weitgehend als politische Ressource. Im Unterschied zum
Wallis lagen zudem die Drei Bünde im Einflussbereich des Bauernkriegs
beziehungsweise der reformatorischen Bewegung. Diese beiden Unterschiede mögen

89
Mantel, Veranlassung (wie Anm. 88). 30-50. Am Rand der militärischen Auseinandersetzung

kam es zu einer teilweise konfessionspolitischen, mit den Vorgängen in den fürst-
äbtischen Territorien allerdings nicht verbundenen Revolte in Luzern: Martin Merki-Vollen-
wyder. Unruhige Untertanen. Die Rebellion der Luzemer Bauern im Zweiten Villmerger-
krieg (1712), Luzern 1995.



Konfessionskonflikte 299

dafür verantwortlich sein, dass sich in den Drei Bünden, nicht aber im Wallis, im
Umfeld des Bauernkriegs eine starke kommunale Bewegung, die lose in Verbindung

mit einer evangelischen Bewegung stand, entwickelte. Beides führte zum
massiven Abbau der grundherrlichen und landesherrschaftlichen Rechte des

Bistums und zur Ausbildung eines Gemeindekirchenwesens, auf dessen Basis sich
mit der Zeit eine synodal verfasste evangelische Kirche entwickelte, die bis um
1600 etwa zwei Drittel der Bündner Bevölkerung umfasste.90

Das Fehlen einer starken kommunal-evangelischen Bewegung im Wallis hatte

zur Folge, dass sich das reformierte Bekenntnis nie offen kirchlich organisierte.
Bis in die 1570er Jahre machten sich evangelische Strömungen vor allem in Akten

der Desakralisierung von Kultgegenständen, in der Übertretung des Fastengebots

sowie als dissidente Bewegung im Klerus bemerkbar. In den 1580er Jahren

scheinen sich dann sowohl in Sitten als auch in Leuk Laienverbindungen
gebildet zu haben. Die Versuche zur Berufung von evangelischen Predigern scheiterten

jedoch und provozierten 1592 und 1604 Verbote der reformierten Glau-
bensausübung. Zwar wurde der Visper Abschied von 1604 trotz bischöflichen
Drängens nie strikte vollzogen, doch übte das Verwehren der Einsitznahme in
den Landrat auf protestantische Notablen einen starken Anreiz zur Konversion
aus. Noch bis 1617 gelang es den Leukern, wenigstens einen heterodoxen Pfarrer

zu halten, doch in den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts lösten sich die

evangelischen Gruppen nicht zuletzt vor dem Hintergrund der einsetzenden
katholischen Reform durch Tod ihrer Mitglieder, Konversionen und Auswanderungen

allmählich auf9'
Besonders im späten 16. und frühen 17. Jahrhundert bildeten Auseinandersetzungen

um die Etablierung evangelischer Gemeinschaften in Sitten und Leuk
andere wirtschaftliche, geopolitische und soziale Spaltungen im Wallis ab, wenn

1)0
Zum Wallis siehe Caroline Schnyder, Reformation und Demokratie im Wallis (1524—1613),
Mainz 2002, 24-49; zur politischen Entwicklung in den Drei Bünden Randolph C. Head,
Demokratie im frühneuzeitlichen Graubünden. Gesellschaftsordnung und politische Sprache
in einem alpinen Staatswesen, 1470-1620, Zürich 2001; Überblick über die kirchliche
Entwicklung Pfister, Konfessionskirchen (wie Anm. 41); zur Entwicklung im frühen 16. Jh. und
zur Stellung der Gemeinden im Kirchenleben Oskar Vasella, Geistliche und Bauern. Ausgewählte

Aufsätze zu Spätmittelalter und Reformation in Graubünden und seinen Nachbargebieten,

Chur 1996; Immacolata Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde
in Graubünden 1400-1600, 2 Bde., Chur 1997.

91
Gesamtdarstellung Schnyder, Reformation und Demokratie (wie Anm. 90), insbesondere
Kap. 3-5; für die Zeit vor den 1580er Jahren siehe Mario Possa, Die Reformation im Wallis
bis zum Tode Bischof Johann Jordans 1565, Diss. Freiburg 1938, in: Blätter aus der Walliser
Geschichte, 9 (1940-44), 1-216; wichtige prosopographische Informationen enthalten Hans
Anton von Roten, Die Landeshauptmänner von Wallis (=Blätter aus der Walliser Geschichte
33), Brig 1991, 189-279; ders., Geschichte der reformierten Gemeinde Leuk (wie Anm. 31);
Janine Fayard Duchène, Une famille au service de l'état pendant six siècles. Les Kuntschen
de Sion, m: Vallesia, 48 (1993), 273-366, insbesondere 286-294. Wichtig für den Kontext
der Massnahme von 1604 ist das Reformmandat von 1597, das als erster Schritt zur
Katholischen Reform bezeichnet werden kann und das ein Verbot der evangelischen Glaubensausübung

enthält; Hans-Robert Ammann und Arthur Fiebicher, Ein dreisprachiges Reformmandat

der Sittener Bischöfe Hildebrand I. und Adrian IL von Riedmatten, in: Vallesia, 58

(2003), 347-392.



300 Ulrich Pfister

auch die Fronten nie ganz deckungsgleich waren. Die unteren drei Zenden

(Leuk, Siders und Sitten) unterstützten die evangelische Sache, waren in grossem
Mass autark und für den Handel, insbesondere mit Salz, tendenziell nach Frankreich

ausgerichtet. Das Oberwallis setzte dagegen Vieh und Milchprodukte in

Mailand ab. Deshalb neigten die oberen Zenden um 1600 eher einem Bündnis
mit Spanien beziehungsweise politisch bedeutungsvollen Abkommen zur
Versorgung mit Salz aus dem Mailändischen zu, während die unteren Zenden eher

zum französischen Solddienstbündnis sowie zu Salzimporten aus Frankreich
tendierten. Darüber hinaus war in Leuk und Sitten die politische Elite des Landes
konzentriert. Zwischen Spätmittelalter und mindestens dem frühen 17.

Jahrhundert lässt sich eine säkulare Wanderungsbewegung an den Bischofssitz Sitten
beobachten, dessen Bürgerschaft im Ancien Régime durch Honoratioren und
Solddienstunternehmer geprägt wurde. Der geographisch stark zersplitterte Zenden

Leuk wurde seit der Mitte des 16. im Landrat zu einem im Vergleich mit den
anderen Zenden besonders hohen Ausmass durch Ratsboten aus dem Hauptort
vertreten, dessen Elite überdies eng mit der (zeitweise protestantisierenden)
Umgebung des Bischofs und mit Sittener Notablenfamilien vernetzt war. Vor dem

Hintergrund des Sachverhalts, dass ein erheblicher Teil der Bildungselite und der
führenden Notablen evangelischen Strömungen nahe stand oder sich offen zum
Reformiertentum bekannte, war die Auseinandersetzung um die evangelische
Glaubensausübung auch mit der Ausbildung einer oligarchischen Herrschaft und
damit einhergehenden Konflikten verbunden. Populäre Revolten, die sich
insbesondere gegen das französische Solddienstbündnis, zum Teil auch gegen protes-
tantisierende Tendenzen der Elite richteten, entstanden vor allem in den oberen
Zenden. Und am Anfang des 17. Jh. drohten die Landgemeinden des Zenden Sitten

der Stadt mit einer Revolte, falls der Visper Abschied von 1604 nicht akzeptiert

werde. Die Einbindung evangelischer Strömungen in diese Spannungen dürfte

den hauptsächlichen innenpolitischen Grund für das Scheitern der evangelischen

Bewegung im Wallis darstellen.92

Angesichts des Sachverhalts, dass im Wallis keine evangelische Kirchenorganisation

entstand und die hauptsächlichen Auseinandersetzungen um
Glaubensfragen vor der Umsetzung der katholischen Reform geführt wurden,
unterscheiden sich diese von den früher dargestellten Konfessionskonflikten. Nicht
zuletzt die Bedeutung der politischen Elite in der Trägerschaft der evangelischen
Bewegung rücken die Walliser Verhältnisse in den Kontext einer (gescheiterten)

" Nach wie vor massgebliche Gesamteinschätzung bei Alain Dubois. Die Salzversorgung des

Wallis 1500-1610. Wirtschaft und Politik. Winterthur 1965. 33-48. 447^152; zu den
Ratsboten s. Wailiser Landrats-Abschiede (wie Anm. 41: eigene unpubl. Auswertung); zur
Bevölkerungsstruktur von Sitten Janine Fayard Duchène. Les origines de la population de Sion
à la fin du xvme siècle. Bourgeois, habitants perpétuels et tolérés. Sion 1994. 175-191; zu
Leuk von Roten. Geschichte der reformierten Gemeinde Leuk (wie Anm. 31): zu den Revolten

Possa, Reformation im Wallis (wie Anm. 91), 120-132. 168. 186, 196-201; Schnyder,
Reformation und Demokratie (wie Anm. 90), 199-202. 229. 248, 250, 262: zur Einschätzung
protestantisierender Neigungen in der Walliser Elite von Roten, Landeshauptmänner (wie
Anm. 91), 259f.



Konfessionskonflikte 3 01

Spätreformation;93 organisierte Kirchengemeinden und etablierte Milieus spielten

hier keine Rolle. Die erwähnten Desakralisierungen, die man eher in den

Zusammenhang einer späten reformatorischen Bewegung rücken sollte, die gegen
die teilweise protestantisierende Elite gerichteten Revolten sowie die politische
Auseinandersetzung um die Ausübung des evangelischen Glaubens am Ende des

16. und zu Beginn des 17. Jahrhunderts waren die Hauptelemente religiös
motivierter Konflikte. Im letzteren Zusammenhang erfolgte eine für die damalige
Schweiz ziemlich singulare politische Debatte um Toleranz, indem die
Reformierten mit dem Verweis auf ihren Status als (reichs-)freie Landleute sowie auf
den Augsburger Religionsfrieden für sich die individuelle Glaubensfreiheit in
Anspruch nahmen. Kurz nach 1600 machte es zeitweise den Anschein, als ob die
nichtöffentliche Glaubensausübung wenigstens stillschweigend toleriert würde.
Mit der letztendlichen Durchsetzung des Visper Abschieds von 1604, nicht
zuletzt vor dem Hintergrund der Frage der päpstlichen Bestätigung des neu gewählten

Bischofs Adrian II. von Riedmatten, setzte sich letztlich das in der Frühen
Neuzeit übliche korporative Verständnis der Glaubensausübung durch. Umgekehrt

trug die Frage des Vollzugs des Visper Abschieds ab 1609 wesentlich zur
Eskalation eines Streits um die Rechte des Bischofs bei. Mit der Wahlkapitulation

von 1613 und ihrer letztlichen Akzeptierung durch Bischof und Domkapitel
1634 wurden die politischen Rechte von Bischof und Zenden zugunsten letzterer

ausgeschieden; implizit war damit die Grundlage für eine von konfessionspolitischen

Auseinandersetzungen unbelasteten katholischen Reform geschaffen.94

Trotz ihrer eigenständigen Struktur schlössen die Konflikte um das Walliser
Protestantentum unmittelbar an den eidgenössischen Konfessionskonflikt an. Die
katholischen Orte versuchten um 1530 nicht nur Glarus (über die sogenannten
Vier Zusagen), sondern parallel auch das Wallis an ihr Lager zu binden, und

zwar über eine Bündniserneuerung, die als zusätzliches Element den Schutz des

alten Glaubens beinhaltete (1529/33). Dieses Abkommen war in der Folge die

Grundlage einer Reihe von Interventionen der V Orte, und zwar besonders dann,

wenn protestantisierende Tendenzen im Wallis nach aussen besonders augenfällig

erschienen. Konkret wurden Informationen eingeholt und es wurden Boten
ins Wallis gesandt, die zum Teil sehr zum Missfallen des Landtags, der diese
Interventionen als Eingriff in seine politischen Rechte empfand, direkt mit den

Gemeinden in den Zenden Kontakt aufnahm. Entsprechend wenig
entgegenkommend erneuerten die Walliser das Bündnis 1578. Umgekehrt brachten mehrere

politische Aktionen das Wallis in die Nähe protestantischer Politik. So rückten

1562 - allerdings ohne Landtagsbeschluss - zusammen mit Bernern und

93
Vgl. Kaspar von Greyerz, The late city Reformation in Germany. The case of Colmar 1522-
1628, Wiesbaden 1980, 164, 197f.; vgl. auch Zünd, Gescheiterte Stadt- und Landreformationen

(wie Anm. 42), 223-233.
94

Schnyder, Reformation und Demokratie (wie Anm. 90), 183-185, 284-319; Grégoire Ghika,
La fin de l'état corporatif en Valais et l'établissement de la souveraineté des dizains au
xvnème siècle, thèse en droit, Genève 1947; ders., Luttes politiques pour la conquête du

pouvoir temporel sous l'épiscopat de Hildebrand Jost (1613-1634), in: Vallesia, 2 (1947),
71-158.



302 Ulrich Pfister

Neuenburgern auch zwei Walliser Fähnlein zur Unterstützung der
hugenottischen Sache nach Lyon aus, was umgehend eine Erhebung im Goms sowie
die Intervention der V Orte zur Folge hatte. Und 1600 schlössen die Zenden eine

Allianz mit den damals stark protestantisch orientierten Drei Bünden. In den

folgenden Jahren drohten die unterschiedlichen äusseren Verflechtungen der
einzelnen Zenden - mit den VII Orten und Mailand in den oberen, eher mit Bern
und Frankreich in den unteren Zenden - zu einer Zerreissprobe zu führen. Die
Visper Beschlüsse von 1604 zum Verbot der Ausübung des evangelischen Glaubens

gingen massgeblich auf eine Intervention der V Orte auf dem Landtag im

August des vorangegangenen Jahres zurück, in denen diese gestützt auf das

bestehende Bündnis entschlossene Massnahmen gegen die Reformierten gefordert
hatten. Daraus folgten Gerüchte betreffend einer bewaffneten Intervention der
katholischen Orte und Mailands sowie zu Beginn des Jahres 1604 eine Revolte
im Goms, unter deren Druck dann die entsprechenden Beschlüsse gefällt wurden.

Danach unternommene Versuche der evangelischen Seite, ihrerseits Bern
und Frankreich für eine Intervention zu gewinnen, blieben erfolglos. ' Aus
diesem Verlauf lässt sich schliessen, dass die über das Bündnisgeflecht erfolgte An-
bindung (teilweise) konfessionell geprägter Konflikte im Wallis an den
eidgenössischen Konfessionsgegensatz, mithin die Ausgestaltung dieser Gegensätze
zu einem Mehrebenenkonflikt, massgeblich deren Zuspitzung und zugleich deren

Ausgang prägte.
Wesentlich komplexer stellt sich die Geschichte von konfessionellen

Konflikten in den Drei Bünden dar. Da sie im Unterschied zum Wallis kaum mit dem

gesamteidgenössischen Konfessionsgegensatz verbunden waren, seien sie hier

nur sehr knapp und schematisch behandelt. Ausgangspunkt ist der Sachverhalt,
dass in den Drei Bünden die Herausbildung von Konfessionkirchen relativ spät

zum Abschluss kam, nämlich zur Hauptsache in der Ära der sogenannten Bündner

Wirren (ungefähr 1603-1639), und dass die Bundestage bis in die 1620er
Jahre eine nicht-konfessionalistische, eher staatskirchlich-gallikanisch ausgerichtete

Politik verfolgten, wenn auch mit einer evangelischen Tendenz: Sie versuchten

durch Disziplinierungsmassnahmen Auseinandersetzungen zwischen Geistlichen

unterschiedlicher Richtung zurück zu binden und entfalteten Elemente
einer eigenen Kirchenpolitik. So kümmerten sie sich zeitweise intensiv um die
Ehe- und Sittengerichtsbarkeit; noch das Sittenmandat von 1628, das zugleich
Elemente einer evangelischen Kirchenordnung enthält, wurde vom Bundestag
erlassen. In den südlichen Untertanenlanden (Veltlin, Bormio, Valchiavenna) stellten

besonders die Erleichterung der Bildung evangelischer Gemeinden durch

Rückgriff auf lokales Kirchengut (1557/58), das auf dieselben Ressourcen
gestützte Projekt einer Landesschule in Sondrio (1584/85), die gerichtliche
Belangung von Geistlichen beider Konfession sowie die Unterbindung von
kirchlichen Visitationen einen Eingriff in die Kirchenherrschaft des Bischofs von
Como dar, zu dessen Sprengel dieser Landstrich gehörte. Vor diesem Hinter-

Possa, Reformation im Wallis (wie Anm. 91), 55 60, 155-175, 187f; Schnyder, Reformation

und Demokratie (wie Anm. 90), Kap. 4. 5.



Konfessionskonflikte 303

grund wirkten kirchliche Amtsträger auch als politische Akteure und politische
pressure groups. So agierten die in den Strafgerichten der 1610er Jahre
prominent in Erscheinung tretenden evangelischen Prädikanten weniger als

Kirchenvertreter, sondern beanspruchten für sich schlicht die Mitspracherechte freier
Bürger. Und ähnlich wie im Wallis war der Churer Bischof in den mittleren
Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts von protestantisierenden Notablen umgeben, die

allerdings angesichts vorhandenen Pfründen vor einer Säkularisierung (und oft
auch vor einem eindeutigen Glaubensentscheid) zurückschreckten.96

Erste Ansätze zu Konfessionskonflikten lassen sich zu Beginn des 17.

Jahrhunderts im Zusammenhang mit späten Reformationen in einzelnen Gemeinden,

vor allem in den Vier Dörfern (Trimmis, Untervaz, Zizers und Mastrils).
feststellen. Auch wenn ein nicht direkt überlieferter Bundestagsabschied von 1526

mit dem Ziel der Friedenswahrung die Freiheit der individuellen Wahl zwischen
altem und evangelischem Glauben dekretierte, war in den folgenden Jahrzehnten
die lokale Glaubensausübung vor allem durch das mit den Zweiten Ilanzer Artikeln

(ebenfalls 1526) beanspruchte Pfarrwahlrecht der Gemeinden bestimmt: Die
Gemeindemehrheit wählte den Pfarrer, und daraus ergab sich die Konfession.
Dies verhinderte aber nicht, dass eine Minderheit von andersgläubigen
Gemeindeangehörigen anderswo Gottesdienste besuchte und sich mit Sakramenten

versorgen Hess. Evangelische Mehrheiten scheinen sich bis ins späte 16.

Jahrhundert relativ spontan gebildet zu haben. Im Zuge der sich verfestigenden
Glaubensgemeinschaften und -kirchen erwies sich dieser Weg als zunehmend weniger

gangbar. In den 1610er Jahren verlangten offenbar spät entstandene evangelische

Minderheiten in den Vier Dörfern explizit Anteil an der Kirchennutzung.
Ergebnis waren erste Bestimmungen, welche die Anteile an Kirchengut und

Kirchenbenutzung sowie eine Aufteilung der Gemeindeämter nach Konfessionen
festschrieben. Gerichtliche Entscheidungen der Bundestage spielten im
Zustandekommen dieser Regelungen eine wichtige Rolle, welche die Evangelischen im

Vergleich zur bisher geübten Praxis begünstigten. Katholische Notablen aus
allen Drei Bünden wandten sich nun im Herbst 1613 gegen ein solches Gericht,
weil es mehrheitlich aus Protestanten zusammengesetzt und dadurch parteiisch
sei. Katholische Boten trafen sich im Winter 1613/14 dreimal zu eigenen
Beratungen; es drohte also eine konfessionelle Spaltung des Bundestags. Über die

Annullierung der bisherigen Richtsprüche hinaus forderten die Katholiken die

Einsetzung eines unparteiischen Gerichts mit einer gleichen Anzahl an Vertretern

beiden Konfessionen. Damit war eine ähnliche Entwicklung wie diejenige
der Parität im eidgenössischen Recht zumindest angedacht. Die Eskalation der

Überblick bei Pfister. Konfessionskirchen (wie Anm. 41); zur politischen Sprache der
Prädikanten Randolph C. Head. Rhaetian ministers, from shepherds to citizens. Calvinism and

democracy in the Republic of the Three Leagues 1550-1620, in: Sixteenth Century Essays
and Studies. 22 (1994), 55-69.



304 Ulrich Pfister

Bündner Wirren in den folgenden Jahren dürfte hauptsächlich dafür verantwortlich

gewesen sein, dass sich dieser Ansatz zur Bewältigung von Konfessionskonflikten

in dieser Zeit nicht weiter entwickelte.97

Eine damit nicht zusammenhängende zweite Phase der Konfessionskonflikte
in den Drei Bünden betraf die Involvierung in europäische Konflikte im Gefolge
des Aufstands in den südlichen Untertanenlandcn von 1620.98 Auf die (erfolglosen)

bündnerischen Unterdrückungsversuche hin erfolgte eine militärische
Intervention Österreichs, und bis Mitte der 1630er Jahre erfuhr das Uand mehrere

Besetzungen und Truppendurchzüge von unterschiedlicher Seite. Im Ergebnis
wurde im Mailänder Kapitulat von 1639 die Bündner Herrschaft über die
südlichen Untertanenlande erstmals förmlich anerkannt; die Kirchenherrschaft wurde

allerdings vollumfänglich dem Bischof von Como zugesprochen, wodurch
evangelische Gemeinden im Veltlin endgültig aufgehoben waren. Im
Windschatten der österreichischen Besetzung wurde im Lindauer Vertrag (1622) und
den nachfolgenden Scappischen Artikeln (1623) zusätzlich die Restitution des

Churer Hochstifts angestrebt. Zwar war dieses Projekt vor dem Hintergrund des

französischen Einmarschs (1624) zum Scheitern verurteilt; dennoch stellte der

Vorgang eine wichtige Grundlage für das Ausgreifen der katholischen Reform
im Bistum Chur dar. In den Jahren der österreichischen Besetzung wurde überdies

mit Hilfe der Kapuzinermission in den evangelischen Gebieten des Prätti-

gaus und des Unterengadins eine Rekatholisierung angestrebt; im Prättigauer
Aufstand von 1622 wurde der Leiter der Mission, Fidelis von Sigmaringen,
ermordet. Trotz ihres kurzfristig geringen Erfolgs trugen die Kapuzinermission
und das Restitutionsprojekt langfristig massgeblich zur Konfessionalisierung der
Politik der Drei Bünde bei.99

Die Gründe für den Aufstand der Untertanenlande von 1620 und seine

Anschlussfähigkeit an Konflikte mit und zwischen europäischen Grossmächten lassen

sich kurz wie folgt darstellen:
Erstens ist die schon erwähnte Begünstigung der Bildung evangelischer

Gemeinden, die insbesondere italienische Glaubensflüchtlinge in sich einschlössen,
auf der Basis von existierendem Kirchengut (das zum Teil von der einheim-

97
Berger. Reformation Fünf Dörfer (wie Anm. 17), 1-47; Head. Religiöse Koexistenz (wie
Anm. 2): Fritz Jecklin (Hg.). Materialien zur Standes- und Landesgeschichte gemeiner III
Bünde (Graubünden) 1463-1803, Bd. 1, Basel 1907, 280-283.
Die wichtigsten neueren Fallstudien sind Wendland. Nutzen der Pässe (wie Anm. 2); Head.
Demokratie (wie Anm. 90). Kap. 6; Fischer. Reformatio und Restitutio (wie Anm. 14), 231 -

318. Darüber hinaus vgl. die Ausführungen im Handbuch der Bündner Geschichte, Bd. 2.
Chur 2000, von Silvio Färber. Politische Kräfte und Ereignisse im 17. und 18. Jahrhundert.
113-140, hier 127-134; Giugliemo Scaramellini. Die Beziehungen zwischen den Drei Bünden

und dem Veltlin, Chiavenna und Bormio. 141-171. hier 149-160: Martin Blindi. Die
Aussenbeziehungen der drei Bünde, 173-202, hier 185-191. Zu den kirchlichen Verhältnissen

vgl. die wichtige Aufsatzsammung von Alessandro Pastore (Flg.). Riforma e società
nei Grigioni. Valtellina e Valchiavcnna tra '500 e '600. Mailand 1991 sowie Claudia di

Filippo Bareggi. Le frontiere religiose della Lombardia. Il rinnovamento cattolico nella zona
'ticinese' e 'retica' fra Cinque e Seicento. Mailand 1999. Neuere Gesamtinterpretation bei
Head. At the frontiers of theory (wie Anm. 4).
Albert Frigg. Die Mission der Kapuziner in den rätoromanischen und italienischen Talschaften

Rätiens im 17. Jahrhundert. Diss. Zürich. Chur 1953.



Konfessionskonflikte 305

ischen katholischen Bevölkerung gestiftet worden war) durch die Bundestage
hervorzuheben. Damit war ein Potential für die Spaltung von Gemeinden entlang
konfessioneller Uinien geschaffen, und zugleich wurde der Kirchenherrschaft des

Bischofs von Como, der früh das Programm der tridentinischen Reform vertrat
und entsprechende Befugnisse beanspruchte, Abbruch getan. Die (wenn auch nur
zeitweise) Duldung italienischer Glaubensflüchtlinge in den südlichen
Untertanenlanden implizierte zudem aus Mailänder Sicht die Entstehung eines
häretischen Grenzlands, was strategisch bedrohlich war und so auch die Mobilisierung

der politischen Machtträger im Zeichen der Konfession ermöglichte.
Im Anschluss daran ist zweitens die strategische Bedeutung des Adda-Tals

(Veltlin und Bormio) und die daraus folgenden aussen- und innenpolitischen
Konsequenzen zu erwähnen. Es stellte den einzigen direkten Verbindungsweg
zwischen den habsburgischen Territorien Mailand und Tirol dar und war deshalb
eine wichtige Versorgungslinie zwischen Mailand und den revoltierenden
Niederlanden, besonders nach der Erschwerung des Passes durch Savoyen und die

Freigrafschaft nach 1601. Die Bemühungen Spaniens und in Gegnerschaft dazu

Frankreichs und Venedigs, in den Drei Bünden Durchgangsrechte zu erhalten
und Söldner zu rekrutieren, intensivierten sich entsprechend. Angesichts der

grossen Bedeutung der Bündnisse für die bündnerische Politik verstärkten diese

äusseren Pressionen sowohl Faktionskämpfe als auch die Gegensätze zwischen
dem «gemeinen Mann» und den «grossen Hansen». Letztere schlugen sich in
gescheiterten Reformprojekten und der zunehmenden Häufigkeit von «Fähnli-
lupfen» und darauffolgenden Strafgerichten nieder - populären Revolten, die im
Ergebnis allerdings parteipolitisch manipuliert wurden. Die Verbindung von
Versuchen der äusseren Vereinnahmung mit populärem Protest war massgeblich
für die Eskalation der Bündner Wirren ab 1603 sowie für die politische Aufladung

konfessioneller Fronten verantwortlich; 1618 bildeten die reformierten
Prädikanten die Speerspitze der antispanischen, überwiegend Venedig zugeneigten
Partei, und sie erreichten auf dem Strafgericht von Thusis 1618 die Verhängung
des Todesurteils über den der Verschwörung mit Spanien beschuldigten Bischof
von Chur. Das innenpolitische Chaos erleichterte nach dem Aufstand in den
südlichen Untertanenlanden die Intervention von aussen, und die strategische
Bedeutung der Drei Bünde erklären das grosse Interesse der Krieg führenden
Parteien für diesen Raum.

Als Drittes kommt die relative Deprivation der lokalen Elite in den
Untertanenlanden hinzu. Die eben angesprochene Herausbildung einer oligarchischen
Elite in den Drei Bünden ging mit einer zunehmenden Instrumentalisierung der

Verwaltungstätigkeit in den Untertanengebieten für die persönlichen Interessen
der amtierenden Mitglieder der Bündner Elite einher. Neben der Amtstätigkeit
im engeren Sinn bedeutete dies auch den Erwerb von Grundbesitz. Damit wurden

die politischen und wirtschaftlichen Entfaltungsmöglichkeiten der lokalen
Elite im Verlauf des 16. Jahrhunderts immer mehr eingeschränkt. Die Revolte
zielte auf einen deutlichen Ausbau der lokalen Selbstverwaltung im Rahmen
eines anderen Territorialverbands ab. Während dieses Argument die Motivlage
der lokalen Elite erklärt, welche die Revolte plante und führte, muss gleichzeitig



306 Ulrich Pfister

seine geringe Bedeutung für die Mobilisierung der breiten Bevölkerung betont
werden. Ein religiöser Code verfügte demgegenüber über ein wesentlich breiteres

Potential zur Integration der unterschiedlichen Konfliktlinien.
Diese sehr knappe Skizze illustriert die Relevanz der Verknüpfüngsfähigkeit

unterschiedlicher Problemsituationen auf unterschiedlichen Strukturebenen im
konfessionellen Gegensatz und begründet, weshalb die Drei Bünde im Unterschied

zur Eidgenossenschaft in europäische Konflikte mit konfessionspolitischen

Momenten involviert wurden. Doch was erklärt die Konfliktlösung?
Andreas Wendland zeigt, dass der Umschwung der Madrider Politik zugunsten
einer Verständigung mit den Drei Bünden wesentlich auf die Durchsetzung der
Staatsraison und eine zunehmend pragmatische Bewertung konfessionspolitischer

Gesichtspunkte in den Entscheidungen des Staatsrats und des Königs selbst

angesichts einer schwierigen militärischen Situation zurück ging. Es handelt sich
somit um einen exemplarischen Fall steigender Autonomie der Politik im Rahmen

eines säkularen Uemprozesses von Fürsten und ihrer Berater.100

Nach dem Abschluss der die aussenpolitische Lage klärenden Verträge um
1640 begann die dritte Phase, diejenige der eigentlichen innerbündnerischen
Konfessionskonflikte. Die Konfessionskirchen waren nun soweit verankert, dass

sich konfessionelle Milieus herausgebildet hatten und der Konfessionalismus als

politisches Potential genutzt werden konnte.101 Auslöser war eine Eingabe der

evangelischen Synode an den Bundestag von 1641, die ihren Anlass in der
Auseinandersetzung um die Aufnahme von Veltliner Protestanten in Poschiavo hatte,
die aber weit ausgriff, um den verzweifelten Zustand der evangelischen Kirche in
den Drei Bünden seit 1620 zu schildern und eine Wiederherstellung des früheren
Zustands zu fordern. Daraus entwickelten sich länger anhaltende Auseinandersetzungen

erstens um den Status der beiden Konfessionen in den Vier Dörfern
(1641-1645) sowie zweitens um die Ausweisung der Kapuziner, zunächst aus
dem Unterengadin, dann aus den gemischtkonfessionellen Gemeinden (vor allem
1648/49). Die letztere Thematik berührte den Grundsatz des von den Ilanzer
Artikeln geforderten Indigenats geistlicher Ämter, doch waren die Ilanzer Artikel
im Lindauer Vertrag (1622) und in den Scappischen Artikel (1623) aufgehoben
worden. Aus der Kapuzinerfrage entwickelte sich deshalb drittens ein konfessionell

gefärbter Grundkonflikt um die staatsrechtlichen Grundlagen der Drei
Bünde, der Projekte zur Neubeschwörung der Bundesbriefe zum Scheitern
brachte. Dieser Konflikt hielt bis 1650 an und entwickelte im Gefolge der früher
erwähnten Prozessionsstörung in Waltensburg 1682 nochmals über mehrere Jahre

beträchtliche Virulenz.102

Die Eskalation dieser Konflikte in den 1640er Jahren ging mit drei
verfahrensmässigen Innovationen einher, von denen die dritte allerdings nicht Bestand
haben sollte. Erstens lassen sich schon im Sommer 1641 und damit noch vor der

100

toi
Wendland, Nutzen der Pässe (wie Anm. 2). Teil 3, insbesondere Kap. 12.

Fischer, Reformatio und Restitutio (wie Anm. 14), 544-595; Pfister, Reformierte Sittenzucht

(wie Anm. 16); ders., Pastors and priests (wie Anm. 15); ders., Geschlossene Tabernakel

(wie Anm. 7); ders., Volksreligion (wie Anm. 7).

Maissen, Drei Bünde (wie Anm. 17), Kap. 1-4; zum Konflikt in den 1680er und 1690er
Jahren ders., Streit um die Neu-Beschwörung (wie Anm. 21).



Konfessionskonflikte 307

Deponierung der Eingabe der evangelischen Synode zwölf Deputierte in

Religionssachen nachweisende sechs pro Konfession, also das alte, von katholischer
Seite bereits 1614 geforderte paritätische Schiedsgericht, wie es seither in Glarus
im Landesvertrag von 1623 verbindlich eingerichtet worden war. Dieses vom
üblichen Beschlussverfahren der Gemeinden und Tage abgesetzte und gleichwohl
stärker als das übliche Gericht institutionalisierte Organ kümmerte sich in der

Folge mit massigem Erfolg um die lokalen Streitigkeiten in gemischtkonfessionellen

Gebieten; insbesondere am Zustandekommen der Verträge in den Vier
Dörfern hatte es offenbar einen gewissen Anteil, und auch in Poschiavo
vermochte es in einer Reihe von Interventionen die Lage wenigstens zu stabilisieren.

1642 wurden aber gleichwohl wichtige konfessionspolitische Fragen
durch die Bundestage und damit durch Mehrheitsvoten entschieden.

Diese begrenzte Problemlösungskapazität des paritätischen Schiedsgerichts
führte zweitens zu einer konfessionellen Spaltung des Bundestags in Konfes-

sionsangelegenheiten. Aus Beratungen der katholischen Ratsboten zusammen
mit dem Bischof im Februar 1643 und März 1644 bezüglich des Vorgehens der

Evangelischen in den Vier Dörfern und anderswo entwickelten sich getrennte
Tage von Corpus catholicum und evangelischer Session (oder Corpus evan-
gelicum). Damit war die Bundespoiitik der Drei Bünde wohl eher stärker als

diejenige der Eidgenossenschaft bis zum Ende des Ancien régime konfessionali-
siert; das Gewicht der nach Konfessionen getrennten Tage im Verhältnis zum
gesamten Bundestag ist allerdings bisher nicht untersucht worden.104

Der Zusammenbruch der politischen Kommunikation in konfessionellen Fraugen

führte drittens zur Inanspruchnahme der mittlerweile etablierten
eidgenössischen Vermittlung. 1644 und nach Konfessionen getrennt 1647 versuchten
die Orte allerdings erfolglos zu vermitteln. Die Eskalation schritt im letzteren
Jahr mit verbreiteten lokalen Konflikten und Vorbereitungen zu einer
militärischen Auseinandersetzung weiter fort. Um 1650 ebbte der Konflikt ab, ohne
dass eine klare institutionelle Lösung erkennbar wäre. Einerseits wurden lokale
Konflikte durch Abkommen in gemischtkonfessionellen Gemeinden sowie den

Abzug von Kapuzinern aus besonders umstrittenen Gemeinden entschärft, so

dass sich der Problemdruck auf die gesamtbündische Ebene verringerte.
Andererseits dürften Kreuzloyalitäten innerhalb der Elite die Eskalation
konfessioneller Spaltung begrenzt haben; auch zu Zeiten intensiver Spannungen wie
den 1640er, 1670er und den 1700er Jahren (Sagenser Handel) wurden weiterhin
gemeinsame Bundestage zu nicht-konfessionellen Fragen gehalten. Bei
abnehmendem Druck von tieferliegenden Ebenen wurden die konfessionellen Fragen

103 Jecklin. Materialien (wie Anm. 97). Bd. 1. 384, Nr. 1664, 386. Nr. 1670 und 1671, 389, Nr.
1683; Johann Franz Fetz. Geschichte der kirchenpolitischen Wirren im Freistaat der Drei
Bünde, vom Anfang des 17. Jahrhunderts bis auf die Gegenwart. Chur 1875, 167f. 172.

174; Berger. Reformation Fünf Dörfer (wie Anm. 17). 79f; Daniele Papacella, Parallele
Glaubensgemeinschaften. Die Institutionalisierung intemer Religionsgrenzen im Puschlav,
in: Jäger/Pfister. Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt (wie Anm. 2), 251-273,
hier 263f; Wick, Glarner Handel (wie Anm. 2). 185, 213.

104
Jecklin, Materialien (wie Anm. 97), Bd. 1, 387, Nr. 1677, 390f, Nr. 1687; danach finden
sich regelmässige Belege. Vgl. Maissen, Drei Bünde (wie Anm. 17). 19-23.



308 Ulrich Pfister

offenbar schlicht aus dem Blick verloren, nicht zuletzt vor dem Hintergrund einer

generellen Involution gesamtbündischer Institutionen in der Zeit nach den Bündner
Wirren.105

Die dritte Phase ab ungefähr 1640 war durch zahlreiche und zum Teil lang
anhaltende lokale Konfessionskonflikte geprägt. Sie standen insofern in engem
Wechselspiel mit den Vorgängen auf gesamtbündischer Ebene, als sie auf dem

letzteren Niveau überhaupt zur Thematisierung von Konfessionskonflikte führten,

während umgekehrt die geringe Ausbildung konfessionspolitischcr
Regelungsverfahren auf der gesamtbündischen Ebene ihren Teil zur lang anhaltenden
Virulenz lokaler Konflikte beitrugen. Die wichtigsten von ihnen betrafen die
schon mehrmals erwähnten Vier Dörfer, Churwalden (1645-1648), Samnaun

(1647-1651, 1672, 1678/79), Bivio (1649-1657), das Gericht Ortenstein (Al-
mens und Tomils/Tumegl 1645-1648, 1654/55; Trans 1725-1733) und Sagogn

(Sagenser Handel, 1701/42). Aber auch in zahlreichen anderen Orten und Fällen,
wie zum Beispiel in Poschiavo, mussten die Bundestage regelmässig für Ruhe
und Frieden sorgen. So führte in der letzteren Talschaft noch 1777 das Projekt,
die Evangelischen aus allen ihren Gütern auszukaufen, zu viel Aufregung und
einer gerichtlichen Vermittlung des Bundestags, als deren Ergebnis eine
politische Bruderschaft der Katholiken aufgelöst wurde und im Gegenzug die
Reformierten den Gregorianischen Kalender einführen mussten.1

An dieser Stelle müssen einige allgemeine Aussagen zur Charakterisierung
dieser lokalen Konflikte ausreichen. In den meisten Fällen ging es entweder um
die Regelung des Zusammenlebens in bikonfessionellen Gemeinden, in denen
oft nur eine als Simultaneum dienende Kirche zur Verfügung stand, oder um
Auseinandersetzungen, die aus dem typischen konfessionellen Alltagscode von
Desakralisierungen und Konversionen folgten. Sie reihen sich damit gut ins
Muster der früher in dieser Studie untersuchten lokalen Konflikte ein. Ein
Charakteristikum, das wenigstens einen Teil der Konflikte von denjenigen in der
Nordostschweiz unterschied, war allerdings das Konfliktpotential, das sich in
gemischtkonfessionellen Gebieten aus der Mehrdimensionalität kommunaler
Körperschaften in den Drei Bünden ergab. Nutzungs-, Kirchen- und Gerichtsgemeinde

waren selten deckungsgleich. Konfessionsparteien konnten je nach Interessenlage

den Primat der einen oder anderen Gemeinde beanspruchen. So pochten
1616 die Evangelischen aus Tschiertschen und Malix in Churwalden auf ihre
Mehrheit in der ganzen Talschaft, während die Katholiken darauf hinwiesen, jene

hätten ihre eigenen Kirchen und könnten deshalb keine Ansprüche auf die
Kirche in Churwalden erheben.107 Wo sich in ganzen Talschaften (Gerichts-

105
Berger, Reformation Fünf Dörfer (wie Anm. 17). 93-97: Frigg, Mission (wie Anm. 99),
176f, 186-188, 191-196; Maissen, Drei Bünde (wie Anm. 17), 22, 28-54, 65-80; zum
Kontext siehe Silvio Färber. Der bündnerische Herrenstand im 17. Jahrhundert. Politische,
soziale und wirtschaftliche Aspekte seiner Vorherrschaft, Diss. Zürich 1983, 168-197;
ders., Politische Kräfte (wie Anm. 98), 115, 120. 135f.
Die wichtigsten Studien sind Berger, Reformation Fünf Dörfer (wie Anm. 17). Kap. 4;
Maissen. Drei Bünde (wie Anm. 17), insbesondere Kap. 6, 8 und 10; ders.. Sagenserhandel
(wie Anm. 23): ders., Quellen des Sagenserhandels (wie Anm. 33); ders. Embrugls
confessional-politics (wie Anm. 65); Papacella. Parallele Glaubensgemeinschaften (wie Anm. 103).
Head. Nit alß zwo Gmeinden (wie Anm. 2), 43.



Konfessionskonflikte 309

gemeinden) umfangreiche Gruppen beider Konfessionen herausbildeten, führte
dies angesichts der engen Verschränkung kommunaler Körperschaften zur
Bildung auch politisch und rechtlich weitgehend geschiedener Milieus, die im Alltag

kaum mehr mit einander umgehen konnten. Dies mag die lange Dauer und
Intensität von Konfessionskonflikten in den Gerichten Ortenstein, Gruob
(Sagenser Handel) und Poschiavo erklären.

Zwar waren die Vorgänge in den Drei Bünden nur punktuell mit den
konfessionellen Gegensätzen in der Eidgenossenschaft verknüpft, und die Involvierung
in die europäische konfessionelle Politik spielte sowohl für die Umsetzung der
Kirchenreformen als auch die Bildung konfessionspolitischer Problemlagen eine
sehr viel grössere Rolle als im Rest der Schweiz. Zudem fehlte angesichts der
Fluktuation von Parteienloyalität und der bestehenden Kreuzloyalitäten innerhalb
der Elite ein prägender gesamtbündischer Konfessionsgegensatz. Zugleich finden

sich aber auch in den Drei Bünden typische Elemente lokaler Konflikte wieder,

und die vorhandenen Informationen belegen sowohl die Bedeutung der
Ausbildung konfessioneller Milieus im Zuge des Konfessionalisierungsprozesses
als auch der Verknüpfung mehrerer Strukturebenen für das Verständnis der
Dynamik von Konfessionskonflikten.

Schluss

Jenseits einer synthetischen und systematischen Betrachtung von Konfessionskonflikten

in der frühneuzeitlichen Schweiz entwickelt die vorliegende Studie einen
allgemeinen Ansatz zur Interpretation von Konfessionskonflikten in der Frühen
Neuzeit. Er basiert vor allem auf zwei Elementen: Erstens betont er die Bedeutung
der Veränderung von auf das Jenseits bezogenen Wissensstrukturen zwischen dem
15. und dem 17. Jahrhundert im Sinn einer grösseren Bedeutung von sozial
generalisierten Elementen sowie einer systematisierten Binnenstruktur bei gleichzeitiger

Abgrenzung nach Aussen im Sinne einer normativen Zentrierung. Diese
Verschiebung ermöglichte nicht nur die in gegenseitiger Konkurrenz erfolgende
Ausdifferenzierung von Konfessionskirchen, sondern im Sinn einer produktiven struk-
turalistischen Tätigkeit (bricolage) der Transformation eine Abbildung zahlreicher
dyadischer Gegensätze auf den Konfessionsgegensatz. Deshalb waren
Konfessionskonflikte oft multidimensional und verknüpften als Mehrebenenkonflikte mehrere

Strukturebenen miteinander, was zur Eskalation latenter Gegensätze beitragen
konnte. Zweitens betont der Ansatz die eigenständige Rolle eines alltäglichen
Konfliktrepertoires, das nur begrenzt in hochkirchlichen Aussagen aufging, sondern
das vielmehr aus der Entstehung konfessioneller Milieus und ihrer Selbstkonstituierung

und Abgrenzung in der alltäglichen Interaktion folgte. Da dieses Repertoire

aber in enger Beziehung zu konfessionsgebundenen Frömmigkeitsäusserungen
stand, blieb die Anschlussfahigkeit an sozial generalisierende Transformationsleistungen

erhalten.
Dieser Ansatz hat Implikationen für eine Weiterentwicklung des Konfessiona-

lisierungsparadigmas. Zwar rückt er «starke Konfessionalisierung» im Sinn der
Instrumentalisierung der Bildung von Konfessionskirchen für die Staatsentwicklung

nicht gänzlich beiseite - die Auseinandersetzung um die Kontrolle des lus
reformandi spielte auch in den hier betrachteten Konflikten oftmals ein bedeuten-



310 Ulrich Pfister

des Element. Dennoch stellt er «schwache Konfessionalisierung» in den Vordergrund,

also die politischen Implikationen, die sich aus der Bildung von Konfessionen,

von Konfessionskirchen sowie aus der im Zuge der Kirchenreformen
erfolgenden Entstehung konfessioneller Milieus ergaben. Mit anderen Worten: Es lohnt
sich, nicht nur den strukturellen Nutzen der Kirche für den Staat zu betrachten,
sondern auch Veränderung von mentalen Konstruktionsräumen, die politische
Akteure im Zuge der Veränderung von Wissensstrukturen erfuhren, ins Visier zu
nehmen. Damit kann nicht zuletzt eine Interpretation von Konfessionskonflikten in
Gebieten geleistet werden, die wie die Schweiz nur sehr beschränkt eine «starke

Konfessionalisierung» durchgemacht haben.
Wieso endete die Ära von Konfessionskonflikten in der Schweiz im frühen 18.

Jahrhundert? Zunächst lässt sich kaum ein direkter Einfluss eines aufklärerischen
Toleranzgedankens fassen; auch anderswo in Europa bezog er sich weniger auf
Regelungen des konfliktiven Zusammenlebens von Gemeinschaften unterschiedlicher

Konfession denn auf philosophische Begründungen von Staatsbürgerlichkeit.I08

Von grösserer Bedeutung erscheint erstens die Herausbildung der Staats-
raison als politischer Handlungsmaxime, die als grosser Lemprozess von Fürsten
und ihrer Berater im 17. Jahrhundert dargestellt worden ist und welche die
konfessionelle Politik als Fluchtpunkt strategischen Handelns deutlich zurück drängte.
Dies erschwerte die Involvierung der internationalen Ebene in tiefer liegende
Konflikte und band dadurch ihr Eskalationspotential zurück; nicht zuletzt am Beispiel
der Drei Bünde Hess sich dieser Sachverhalt gut darstellen.109 Im Raum der
Schweiz selbst erscheint allerdings dieser Vorgang weniger bedeutend für das

Verständnis des Verschwindens des politischen Konfessionalismus. Zweitens ist
deshalb auf die im Gefolge der Konfessionskonflikte selbst entwickelten
Regelungsverfahren, also im wesentlichen auf die Ausbildung der Parität, hinzuweisen:
Einerseits führte die Lösung des eidgenössischen Machtkonflikts zugunsten der
Städte Bern und Zürich im zweiten Villmerger Krieg (1712) dazu, dass der
konfessionelle Unterschied zwischen den Orten ihre machtpolitische Relevanz
weitgehend verlor. Damit Hessen sich lokale Konflikte kaum mehr durch
Involvierung der eidgenössischen Ebene eskalieren. Andererseits trug die Entwicklung
elaborierter Regelungen auf lokaler Ebene dazu bei, dass sich die Konfliktflächen
zwischen den konfessionellen Milieus abbauten. Auch wenn paritätische Regelungen

den konfessionellen Frieden gewährleisten konnten, bedeutete dies keineswegs
die Durchsetzung des Toleranzgedankens. Vielmehr setzten sie den Rahmen für
die weitere Verfestigung konfessionell gebundener Milieus, die das konfessionelle
Zeitalter noch lange überdauern sollten.

Darüber hinaus betont die neuere Toleranzforschung die im folgenden herausgestellte enge
Beziehung von Toleranz mit konkreten Handlungsräumen und institutionellen Regelungsmechanismen;

vgl. die Sammelbände John Christian Laursen/Cary J. Nedennan (Flg.), Beyond the

persecuting society. Religious toleration before the Enlightenment. Philadelphia 1998; Ole
Peter Grell/Roy Porter (Hg.). Toleration in Enlightenment Europe. Cambridge 2000.
Neben dem letzten Abschnitt vgl. auch Anm. 64 und 65.



Konfessionskonflikte 311

Konfessionskonflikte in der frühneuzeitlichen Schweiz. Eine Strukturalistische Interpretation

Vom 15. zum 17. Jh. erfolgte eine Veränderung religiöser Wissensbestände und
Frömmigkeitspraxis hin zu stärker universalistischen und systematisierten Inhalten und
Formen. In einer strukturalistischen Sichtweise bewirkte dieser Sachverhalt, dass sich
zahlreiche binäre Konfliktgegensätze in einen Konfessionsgegensatz transformieren Hessen,
was zu Konfessionskonflikten führte. Anhand von schweizerischem Material wird das
konkrete Konfliktrepertoire von Konfessionskonflikten betrachtet. Auf der lokalen Ebene
folgte dieses aus Reibungsflächen, die sich aus dem Zusammenleben unterschiedlicher
Milieus und ihrer symbolischen Selbstdarstellung ergaben. Die Flerausbildung konfessioneller

Milieus im Zuge der Kirchenreformen stellte somit eine wichtige Grundlage für die
Entstehung von Konfessionskonflikten dar. Über die kirchliche Begründung der Leitdifferenz

zwischen diesen Milieus waren lokale Konflikte allerdings wieder an kirchenpoli-
tische Fragen und daraus sich allenfalls ergebende Gegensätze zurückgebunden. Dieser
Zusammenhang ist konstitutiv für die Verknüpfung mehrerer Strukturebenen in
Konfessionskonflikten. Die Studie nutzt dieses allgemeine Paradigma zur synthetisierenden Analyse

sowohl der gesamteidgenössischen als auch zahlreicher einzelörtischer Konfessionskonflikte

im Gebiet der frühneuzeitlichen Schweiz.

Conflits confessionnels en Suisse à I époque moderne. Une interprétation structuraliste
Du XVe au XVIIe siècle s'opéra une évolution des connaissances et des pratiques
religieuses vers des formes et des contenus plus universels et systématiques. D'un point de

vue structuraliste, cet état des choses provoqua la transformation de nombreuses
divergences conflictuelles binaires en conflits confessionnels. A l'aide de documentation
suisse, le répertoire concret des conflits confessionnels est passé en revue. Cela était la
conséquence, à l'échelle locale, de points de friction résultant de la cohabitation de divers
milieux et de leurs représentations symboliques. La formation de milieux confessionnels
au cours des réformes de l'Eglise constituait ainsi une base propice à l'émergence de conflits

confessionnels. A propos de la justification religieuse des divergences entre ces
milieux, les conflits locaux étaient liés à des questions de politique ecclésiastique et aux
oppositions qui en émergeaient forcément. Cette étude fait usage de ce paradigme général
à travers l'analyse synthétique des conflits confessionnels à l'échelle de la Confédération
et de nombreuses localités durant la période moderne.

Confessional conflicts in early modern Switzerland. A structuralist interpretation
From the fifteenth to the seventeenth centuries there was a shift from fixed religious
knowledge and devotional practice towards more strongly universalistic and systematized
content and forms. From a structuralist perspective, the result was that many points of
binary conflict transformed into challenges to confessional beliefs, which then led to
confessional conflicts. In this paper, the specific repertoire of conflict pertaining to confessional

conflicts is examined on the basis of evidence from Switzerland. At the local level
conflict ensued from points of friction produced by the cohabitation of different milieus
and their symbolic self-representation. Thus the formation of confessional milieus, itself
an outcome of church reforms, was an important source of confessional conflicts. Because
the key differences between these milieus were a result of the church's actions, local
conflicts can be traced to internal political issues within the church and the contradictions
arising from them. This causal context implies a number of interlinked but distinct structural

levels in confessional conflicts. The present study makes use of this general paradigm

in an analytical synthesis of confessional conflicts, both those on a federal level as
well as the numerous localized conflicts in early modem Switzerland.



512 Ulrich Pfister

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords

Konfessionalisierung - confessionalisation - confessionalisation, Konfessionskonflikt -
conflit confessionnel - confessional conflict, Milieu - milieu - milieu, Parität - parité -
P'arity, Schweizerische Eidgenossenschaft - Confédération suisse - Swiss Confederation,
Frühe Neuzeit - époque moderne - early modern period

Ulrich Pfister, Professor für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte der Neueren und Neuesten
Zeit an der Westfälischen Wilhelms-Universität in Münster


	Konfessionskonflikte in der frühneuzeitlichen Schweiz : eine strukturalistische Interpretation
	Frömmigkeit, Wissensstrukturen und Konfessionskonflikt
	Konfessionelle Geographie und gesamteidgenössische Konfessionskonflikte
	Zentrum-Peripherie-Konflikte in nordostalpinen Landgemeindeorten
	Inneralpine Repräsentativsysteme
	Schluss


