
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Konfessionskulturen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft : eine
Einführung

Autor: Maissen, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfessionskulturen
in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft.
Eine Einführung

Thomas Maissen

Die Hinwendung zu historischer Anthropologie, zu Alltags-, Mikro- und
Kulturgeschichte seit den 1980er Jahren hat im Bereich der Frühen Neuzeit fast

zwangsläufig die profanhistorische Beschäftigung mit der Religion und mit der

Frömmigkeits- und Glaubenspraxis aufblühen lassen. Die Bedeutung der
konfessionellen Ausrichtung für das alltägliche Handeln der Individuen und für ihre
sinnstiftende Orientierung wurde wieder stärker bewusst, nachdem eine stark

makrohistorisch argumentierende Wirtschafts- und Sozialgeschichte diesen

«subjektiven» Aspekt im Verhältnis zu «objektiven» Strukturen lange zu
vernachlässigen oder als ideologischen Überbau abzutun drohte.' Die
sozialgeschichtliche Meistererzählung der Modernisierung bot allerdings noch den Rahmen

für eine erste Phase bei der Wiederentdeckung der Religion als geschichts-
mächtiger Kraft, so seit den 1980er Jahren bei der Formulierung der Konfessio-
nalisierungsthese mit ihrem Fokus auf «Sozialdisziplinierung» und funktional
ähnlichen Rollen der christlichen Konfessionen im Modernisierungsprozess.
Doch die neue Kulturgeschichte des Religiösen entwickelte sich schon bald
dezidiert in einem Spannungsfeld zu solchen neueren oder - wie im Fall der

«Säkularisierung» - älteren Makrotheorien. Das bedeutete nicht, dass sie deswegen
das Lager der älteren Kirchen- und Dogmengeschichte gesucht hätte, die in ihrer
konfessionellen Prägung gerade die politische Geschichtsschreibung über die
Frühe Neuzeit sehr stark beeinflusst hatte. Im schweizerischen Zusammenhang
reicht es diesbezüglich, an die «Zürcher Schule» Ludwig von Muralts und an
seinen katholischen «Gegenspieler» Oskar Vasella in Freiburg zu erinnern. Auf die

Institutionen, die Dogmen und die Hochkultur konzentriert sich aber auch noch
die neue «Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz» von 1994.2

Vgl. dazu auch Bernhard Jussen/Craig Koslofsky, «Kulturelle Reformation» und der Blick
auf die Sinnformation. Einleitung, in: dies. (Hg.), Kulturelle Reformation. Sinnformation im
Umbruch 1400-1500, Göttingen 1999, 13-27, v.a. 18-21.
Lukas Vischer/Lukas Schenker/Rudolf Dellspergcr (Flg.), Ökumenische Kirchengeschichte
der Schweiz, Freiburg/Basel 1994.

SZRKG. 101 (2007).225-246



226 Thomas Maissen

Der Bedeutungsverlust der konfessionellen Geschichtsschreibung seit den
1970er Jahren führte allerdings nicht nur dazu, dass das konstruktive
wissenschaftliche Gespräch über die Glaubensgrenzen hinweg rasch zunahm, sondern
auch dasjenige der verschiedenen Spezialdisziplinen sowohl der Profan- als auch
der Sakralhistorie miteinander. In Anlehnung an die jüngere Religionssoziologie
betrachtet der kulturgeschichtliche Ansatz Religion als menschliches Grundbedürfnis,

für diejenigen Fragen, welche die «engen Grenzen des unmittelbaren
Erlebens eines bloss biologisch verstandenen Wesens» transzendieren, Antworten
in einem sozial konstruierten und symbolisch vermittelten Jenseits zu finden -
und daraus wiederum individuelle und kollektive Verhaltensanweisungen vor
allem für die Bewältigung des Alltags.3 In der Frühen Neuzeit war diese Funktion

besonders wichtig, weil die Gläubigen aller Konfessionen davon ausgingen,
dass der Allmächtige unmittelbar in ihr Leben eingreifen konnte und dies auch
tat. Die Interpretation von Ereignissen und Phänomenen, die als Willensbekundungen

verstanden wurden, hatten den konkreten Zweck, einen Lebenslauf zu
korrigieren, den man von menschlichem (Fehl-)Verhalten oder auch von Magie
direkt beeinflusst glaubte.4

Neuere Forschungen zu Konfession und Frömmigkeit in der Schweiz

Ausgehend von ähnlichen Überlegungen haben sich seit rund zwanzig Jahren
auch in der Schweiz etliche Historikerinnen und Historiker der Erforschung von
religiösen Phänomenen zugewandt. Noch als beim «Bundesjubiläum» von 1991

Perspektiven der historischen Forschung in der Schweiz skizziert wurden,
erschienen dazu unter der Rubrik «Kirchengeschichte/Histoire religieuse» nur
diejenigen zur mittelalterlichen Kirchengeschichte, zur Reformation und zum
Katholizismus nach 1798." Letzterer Beitrag ging aus der Sozial- und Mentalitätsgeschichte

von Urs Altermatts methodisch reflektierter «Freiburger Schule» hervor,

die ersten beiden galten der traditionellen (staatskirchlichen) Institutionengeschichte,

wobei der Beitrag zum Mittelalter ebenfalls einen Ausblick auf die

Mentalitätsgeschichte der (Laien-)Frömmigkeit beinhaltete. Der Beitrag über
«Die Reformation und ihre Wirkung im 16. und 17. Jahrhundert» vernachlässigte
nicht nur das 18. Jahrhundert, sondern musste auch das 17. Jahrhundert zu einem

historiographischen «saeculum obscurum» erklären, zu dem bezeichnenderweise
fast nur Titel der allgemeinen Ereignis-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte
vorgestellt wurden. Die erwähnten kulturgeschichtlichen und historisch-anthropologischen

Ansätze wurden nicht thematisiert, obwohl sie aufgrund von englisch-

Thomas Luckmann. Die unsichtbare Religion, Frankfurt a. M.
Bob Scribner. Reformation and Desacralisation: from Sacramental Works to Moralised
Universe, in: Ronnie Po-Chia Hsia/Bob Scribner (Hg.). Problems in the Historical Anthropology
of Early Modern Europe, Wiesbaden 1997, 75-92.
Boris Schneider et al. (Hg.). Geschichtsforschung in der Schweiz. Bilanz und Perspektiven -
1991. Basel 1991. 275-322.
Heinrich Meyer, Die Reformation und ihre Wirkung im 16. und 17. Jahrhundert, in: ibid..
300.



Konfessionskulturen 227

sprachigen (v. a. Bob Scribner)7 und französischen (etwa Jean Delumeau)
Anregungen inzwischen in der Form von «Volkskultur» und «Mentalitätsgeschichte»
auch im deutschsprachigen Raum deutliche Spuren hinterlassen hatten.

Zu diesem Zeitpunkt hatte sich aber auch in der Schweiz eine jüngere Generation

von Forscherinnen und Forschern mit neuen, zum Teil aber auch von der
älteren Volkskunde vorbereiteten Fragestellungen der Geschichte von Religion,
Kirchen und Glauben zugewandt, wozu auch der grosse, hier nicht behandelte

Komplex der Hexenverfolgungen gehören konnte.9 An der Universität Bern hatte
Peter Blickle mit einem verfassungs- und sozialgeschichtlichen Interesse nach
dem Verhältnis von reformatorischen Lehren und der kommunalen Struktur der

eidgenössischen Orte gefragt.10 Von seinem Interprctamcnt des «Kommunalismus»

ausgehend waren Untersuchungen naheliegend, welche die Ausbreitung
der Reformation etwa in den Bündner Gemeinden untersuchten, so durch Immacolata

Saulle Hippenmeyer und Randolph Head, wobei deutlich wurde, dass die
bereits weitgehende kommunale Autonomie durch die - unterschiedlich
ausfallende - Konfessionswahl der Gemeinden weiter gestärkt wurde." Derselbe
Ansatz inspirierte Heinrich Richard Schmidt zu seiner grundlegenden Studie

Zusammenfassend Bob Scribner, Elements of Popular Belief, in: Thomas Brady et al. (Flg.),
Handbook of European History, Bd. 1, Leiden 1995, 231-262; ders., Volksglaube und
Volksfrömmigkeit. Begriffe und Historiographie, in: Flansgeorg Molitor/Heribcrt Smolinsky
(Hg.), Volksfrömmigkeit in der Frühen Neuzeit, Münster 1994, 121-138.
Jean Delumeau, Le Catholicisme entre Luther et Voltaire, Paris 1971; stark rezipiert wurde
v.a. ders., La peur en Occident (XlVe-XVIIIe siècles). Une cité assiégée, Paris 1978; dt.:
Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts,

Reinbeck 1989.

Zu diesem Kontext unlängst Ulrich Pfistcr, Hexenprozesse in den Drei Bünden. Eine Kehrseite

der Konfessionalisierung und der Herrschaft des «gemeinen Mannes», in: ders./Georg
Jäger (Hg.), Konfessionalisierung und Konfessionskonflikt in Graubünden, 16.-18. Jahrhundert,

Zürich 2006, 287-313.
Peter Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum
Heil, München 1985; ders.. Die Reformation im Reich, Stuttgart "1992; ders., Kommunalis-
mus. Skizzen einer gesellschaftlichen Organisationsform, 2 Bde., München 2000.
Immacolata Saulle-Hippenmeyer, Gemeindereformation - Gemeindekonfessionalisierung in
Graubünden. Ein Beitrag zur Forschungsdiskussion, in: Heinrich Richard Schmidt/André
Holenstein/Andreas Würgler (Hg.), Gemeinde, Reformation und Widerstand. Festschrift für
Peter Blickle zum 60. Geburtstag, Tübingen 1998, 261-280; auch dies., Nachbarschaft,
Pfarrei und Gemeinde in Graubünden 1400-1600, 2 Bde., Chur 1997; Randolph C. Head,
Religious Coexistence and Confessional Conflict in the Vier Dörfer. Practices of Toleration
in Eastern Switzerland 1525-1615, in: John Christian Laursen/Cary J. Nederman (Hg.),
Beyond the Persecuting Society. Religious Toleration before the Enlightenment, Philadelphia

1998, 145-165; dt. Übers, in: Bündner Monatsblatt, 1999, 323-344; ders., Catholics
and Protestants in Graubünden. Confessional Discipline and Confessional Identities without
an Early Modern State?, in: German History 17 (1999), 321-345; ders., «Nit alß zwo Gmein-
den, oder Partheyen, sonder ein Gmeind". Kommunalismus zwischen den Konfessionen in
Graubünden 1530-1620, in: Beat Kümin (Hg.), Landgemeinde und Kirche im Zeitalter der
Konfessionen, Zürich 2004, 21-57; fur die Verbindung von Blickles Kommunalismusthese
mit der Erforschung politischer Sprachen in der Tradition von J. G. A. Pocock vgl.
Ausserdem ders., Demokratie im frühneuzeitlichen Graubünden. Gesellschaftsordnung und
politische Sprache in einem alpinen Staatswesen 1470-1620, Zürich 2001; ausserdem auch Martin

Bundi, Gewissensfreiheit und Inquisition im rätischen Alpenraum. Demokratischer Staat
und Gewissensfreiheit, Bern 2003.



228 Thomas Maìssen

über die Sittenzucht in Berner Landgemeinden, womit er auch eine prononcierte,
international diskutierte Position zur Konfessionalisierungsthese einnahm, die
ihm zu etatistisch, «von oben» formuliert war und die Gestaltungsmöglichkeiten
«von unten» vernachlässigte, durch den kommunalen Regelungsbedarf und die

Selbstdisziplinierung der Gemeinde als Abendmahlsgemeinschaft im Zeichen

«guter Nachbarschaft».12 Auch sonst war das Wirken der Kirchenzucht und
insbesondere der Ehegerichte der Ansatzpunkt, an dem die schweizerische
Forschung die Anregungen der Konfessionalisierungsthese, aber auch der
Volkskulturforschung und Geschlechtergeschichte zuerst aufgriff und weiterentwickelte,
namentlich Roland Hofer, Susanna Burghartz und Ulrich Pfister.1" Pfister war
neben Schmidt und dann Peter Hersche14 auch derjenige Autor, der sich aufgrund
von schweizerischem Quellenmaterial am stärksten zu den grundsätzlichen
methodischen Fragen der Konfessionalisierungsthese einbrachte und dabei die

Frömmigkeitspraxis mit einschloss.15

Starke Impulse für neue Fragestellungen verdankten sich auch dem Werk von
Kaspar von Greyerz, selbst wenn dieses zuerst ausländischen Themen galt.16

Seine Arbeiten mündeten schliesslich in eine gesamteuropäische Synthese über

Religion und Kultur in der Frühen Neuzeit, in der er anstelle von reduktionis-
tischen Makrotheorien den Respekt für die Vielfalt religiöser Phänomene
einforderte, gerade wenn sie gegenüber den Orthodoxien minoritär blieben oder sich

- etwa im Bereich der Alchemie - nicht in einer schlichten Konfrontation von

Heinrich Richard Schmidt, Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 1992; ders.,
Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der Frühen Neuzeit,
Stuttgart et al. 1995; rezensiert durch Heinz Schilling, Disziplinierung oder «Selbstregulie-
rung der Untertanen»? Ein Plädoyer für die Doppelperspektive von Makro- und Mikro-
historie bei der Erforschung der frühmodernen Kirchenzucht, in: Historische Zeitschrift, 264

(1997), 675-691; dazu die Entgegnung von Heinrich Richard Schmidt, Sozialdisziplinie-
rung? Ein Plädoyer für das Ende des Etatismus in der Konfessionalisierungsforschung, in:
Historische Zeitschrift, 265 (1997), 639-682; ähnlich wie Schmidt auch Head, Catholics,
1999 (wie Anm. 11), insbes. 342-345.
Roland E. Hofer, «Üppiges, unzüchtiges Lebwesen». Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von
der Reformation bis zum Ende des Ancien Regime (1529-1798), Bern 1993; ders., «Nun
leben wir in der gefahrlichsten Zyth». Prolegomena zu einer Geschichte Schaffhausens im
konfessionellen Zeitalter, in: Schaffhauser Beiträge zur Geschichte, 72 (1995), 23-70; Ulrich
Pfister, Reformierte Sittenzucht zwischen kommunaler und territorialer Organisation:
Graubünden. 16.-18. Jahrhundert, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 87 (1996), 287-333;
Susanna Burghartz, Zeiten der Reinheit - Orte der Unzucht. Ehe und Sexualität in Basel
während der Frühen Neuzeit, Paderborn 1999; vgl. auch Martin Sallmann, Konfessionalisierung

in Basel. Kirche und weltliche Obrigkeit, in: Historisches Museum Basel (Hg.), Die
Schweiz und Europa 1648, Basel 1998, 52-61.
Die Kritik zusammengefasst in Peter Hersche, Musse und Verschwendung. Europäische
Gesellschaft und Kultur im Barockzeitaltcr, Freiburg i.Br. 2006, 55-64; zu Hersche auch weiter
unten.
Ulrich Pfister, Konfessionalisierung und populäre Glaubenspraxis in der Frühen Neuzeit: Eine

Einführung. [http://www.schmidt.hist.unibe.ch/potkonfessionalisierung/PfisterKonfessio-
nalisicrung.pdf]; vgl. ausser dem Beitrag in diesem Heft auch Pfister, Einleitung zu Jäger,
Konfessionalisierung, 2006 (wie Anm. 9), 11-40.
Kaspar von Greyerz, The late city Reformation in Germany. The case of Colmar 1522-1628,
Wiesbaden 1980; ders., Vorsehungsglaube und Kosmologie. Studien zu englischen
Selbstzeugnissen des 17. Jahrhunderts, Göttingen 1990.



Konfessionskulturen 229

«Religion» und «Wissenschaft» erfassen Hessen.17 Diese Anliegen entwickelte v.
Greyerz auch in etlichen Aufsätzen zur Schweizer Konfessionslandschaft der
Frühen Neuzeit18 und gemeinsam mit Kollegen und Schülern, so neulich im
Sammelband mit dem programmatischen Titel «Interkonfessionalität - Trans-
konfessionalität - binnenkonfessionelle Pluralität».19 Selbstzeugnisse erwiesen
sich etwa für Uorenz Heiligensetzer als Schlüssel für eine neue Hinwendung zur
(auch niederen) Geistlichkeit in ihrem religiöses Amts- und Selbstverständnis,
eine Verbindung von Sozial- und Kulturgeschichte, wie sie in einem anderen

Forschungskontext auch Andreas Wendland aufgrund von Ueichenpredigten ge-
lang.20

Solche profanhistorische Ansätze wurden bisher dort eher zurückhaltend
aufgegriffen, wo das reformierte Erbe mit einem Fokus einerseits auf Quelleneditionen

und andererseits auf Fragen der Philosophie-, Theologie- und Dogmengeschichte

sowie der jeweiligen staatskirchlichen Institutionen geschrieben wurde,
an den reformationsgeschichtlichen Instituten in Zürich und Genf. In letzter Zeit
verfolgt allerdings Christian Grosse in Genf, durchaus ausgehend von
Kernelementen der calvinistischen Lehre, einen historisch-anthropologischen Ansatz,
um die soziale Bedeutung religiöser Handlungen und Rimale in der Frühen Neuzeit

zu verstehen, gerade auch im Hinblick auf Konfliktbewältigungen.21 Schon

Kaspar von Greyerz, Religion und Kultur. Europa 1500-1800, Göttingen 2000, 17-41.
Zum Beispiel Kaspar von Greyerz. Religion in the Life of German and Swiss Autobiogra-
phers (Sixteenth and Early Seventeenth Centuries), in: ders. (Flg.), Religion and Society in

Early Modern Europe, 1500-1800, London 1984, 223-241; ders., Switzerland, in: Bob
Scribner et al. (Hg.). The Reformation in National Context. Cambridge 1994, 30-46.
Kaspar von Greyerz et al. (Hg.). Interkonfessionalität - Transkonfessionalität -
binnenkonfessionelle Pluralität. Neue Forschungen zur Konfessionalisierungsthese, Gütersloh
2003, vor allem auch 9-15 das Vorwort von Thomas Kaufmann. Vgl. als Plädoyer auch
ders., Religion und Gesellschaft in der Frühen Neuzeit. Einfuhrung in Methoden und Ergebnisse

der sozialgeschichtlichen Religionsforschung, in: Schweizerische Gesellschaft für
Wirtschafts- und Sozialgeschichte (Hg.), Religiosität - Frömmigkeit - Religion Populaire,
Lausanne 1984, 13-16.
V. Greyerz betreute die Dissertation von Lorenz Heiligensetzer, Getreue Kirchendiener -
gefährdete Pfarrherren. Deutschschweizer Prädikanten des 17. Jahrhunderts in ihren
Lebensbeschreibungen, Köln 2006. Vgl. von Andreas Wendland, Gelehrte Kirchenlehrer und
geplagte Knechte Gottes. Geistliches Amtsverständnis, Selbstwahrnehmung und Rhetorik im
Basel des 17. Jahrhunderts, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, 103

(2003), 51-83; ders., Mission und Konversion im kommunalen Kontext. Die Kapuziner als

Träger der Konfessionalisierung (17. Jahrhundert), in: Jäger, Konfessionalisierung, 2006
(wie Anm. 9), 207-231. Beide Aufsätze sind Teilergebnis des Frankfurter Projekts
«Geistlichkeit in der Frühen Neuzeit. Ein Vergleich der Sozialbiographien evangelischer Pfarrer
und des katholischen Seelsorgeklerus im Alten Reich, in der polnischen Adelsrepublik und
in der schweizerischen Eidgenossenschaft», Leitung Luise Schorn-Schütte.
Vgl. zuletzt Christian Grosse, «L'office des fidèles est d'offrir leur corps à Dieu en hostie
vivante». Martyr, sacrifice et prière liturgique dans la culture réformée, in: Kaspar von
Greyerz/Kim Siebenhüner (Hg.), Religion und Gewalt. Konflikte, Rituale. Deutungen
(1500-1800), Göttingen 2006, 221-247; ders.. De l'épopée d'une histoire confessionnelle et
nationale aux matériaux d'une anthropologie historique: la tradition d'édition des sources de
la Réforme genevoise (XVIe-XVIIe siècles), in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte,
56 (2006). 321-337. Programmatisch aufgrund der unveröffentlichten These bereits ders. et



230 Thomas Maìssen

früher wandten sich die historischen «Gegenspieler» in Fribourg dezidiert einer
Religionsgeschichte als Kultur- statt Kirchengeschichte zu. In ihrem Umfeld
entstand ein Sammelband als Plädoyer für eine «histoire non-confessionnelle de

l'Eglise et de la religion catholique» mit Betonung der «pratiques sociales».22

Zumindest für die Frühe Neuzeit Hess sich dieser Ansatz jedoch erst ansatzweise

umsetzen, da wenig neuere Forschungen vorliegen und diese - etwa im
Bereich der Nuntiaturen - ihren Schwerpunkt im institutionen- und
ereignisgeschichtlichen Bereich haben.23 Das aufgearbeitete Material ist jedoch in die
umfassende sozial- und kulturgeschichtliche Synthese eingeflossen, die Peter
Hersche mit seinem weit über die Schweiz hinausführenden Monumentalwerk
zur - katholischen - «europäischen Gesellschaft und Kultur im Barockzeitalter»
vorgelegt hat. Mit Rekurs auf Max Weber und in dezidierter Abgrenzung zu den
«funktionalen Äquivalenzen» der Konfessionalisierungsthese präsentiert Flersche
«ostentative Verschwendung», «Mussepräferenz». «Leben ohne Plan» oder
«religiöse Freizeitvergnügen» als Symptome einer als «intendiert» (beziehungsweise

«positiv») bezeichneten, da fortschrittsfeindlichen «Rückständigkeit» des

Katholizismus zwischen (und entgegen) den Reformen des Tridentinums und der

Aufklärungszeit, was sich unter anderem in einem «Vollzugsdefizit» bei der So-

zialdisziplinierung und damit beispielsweise auch in weniger Wohlstand,
Ordnung, Sauberkeit und Hygiene manifestiert habe.24

Hersche berücksichtigt ausführlich die «volkstümliche» Religionspraxis, die
seit jeher im Katholizismus viel klarer greifbar ist als in den Protestantismen.
Diese Tatsache schlägt sich in der «Bibliographie der Schweizergeschichte» nieder,

wo die Rubrik (K2e) «Kirchliches Brauchtum, Volksfrömmigkeit» (bzw.
«Traditions religieuses. Piété populaire») seit langem als Forschungsfeld
ausgewiesen ist -jedoch nur für die katholische Schweiz. Diese Sichtweise geht auf
die - von der protestantischen Historiographie, Volkskunde und Selbstdeutung
gepflegte - Überzeugung zurück, die Reformatoren hätten «mit der religiösen
Volkskultur grundsätzlich gebrochen, überhaupt mit jeder Form brauchgebundenen

Lebens, nicht nur mit dem kirchlichen Brauch».^ Dieser Standpunkt ist

al., Anthropologie historique. Les rituels réformés (XVIe-XVIIe siècles), in: Bulletin de la
Société de l'histoire du protestantisme français. 148 (2002). 979-1009.

" François Walter. Introduction. Les usages sociaux d'une appartenance catholique, in:
ders./Guy Bedouelle (Hg.). Histoire religieuse de la Suisse. La présence des catholiques. Pa-

ris/Fribourg 2000. 8f.
" Vgl. Urban Fink, Die Luzerner Nuntiatur 1586 1873. Zur Behördengeschichte und Quellenkunde

der päpstlichen Diplomatie in der Schweiz. Luzern 1997.
Hersche. Musse. 2006 (wie Anm. 14): vgl. zur Schweiz u.a. ders.. Die protestantische Laus
und der katholische Floh. Konfcssionsspezifische Aspekte der Hygiene, in: Benedikt Bieten-
hard et al. (Hg.). Ansichten von der rechten Ordnung. Bilder und Normen und Normenverletzungen

in der Geschichte (=Festschrift Beatrix Mesmer). Bern 1991. 43-60.
~ Richard Weiss. Grundzüge einer protestantischen Volkskultur. in: Schweizerisches Archiv

für Volkskunde. 61 (1965). 75-91. hier 76.



Konfessionskulturen 231

allerdings nicht mehr zu halten, seitdem die Bedeutung frömmigkeitsgeschichtlicher

Aspekte auch in Deutschland für alle Konfessionalisierungsprozesse
betont worden ist.26

Die Schweizer Territorien drängen sich für die Untersuchung der religiösen
Praxis im Alltag geradezu auf, weil hier auf kleinem Raum Vergleiche angestellt
werden können. Dies zeigt etwa Francisca Loetz im Schlusskapitel ihrer Arbeit
zu frühneuzeitlichen Gotteslästerern in Zürich mit einem Ausblick auf Luzern,
wo sie die Blasphemie und ihre Ahndung ebenfalls als Mittel erfasst, um
gesellschaftliche Normen und Grenzen des Sakralen festzulegen.27 Bereits 1990 hat

Thérèse Bruggisser bei ihrer Untersuchung zu den «Frömmigkeitspraktiken der

einfachen Ueute» transkonfessionelle Grenzüberschreitungen zwischen Genfund
Savoyen und dabei Parallelen von Protestanten und Katholiken sowohl im
magischen Handeln der Gläubigen wie auch beim Kampf der Autoritäten gegen den

anthropozentrischen «Aberglauben» vermerkt.28 Ähnlich hat Wolfgang Kaiser
im Basler Raum den «konfessionellen Grenzverkehr» in seiner Ambivalenz zur
Abgrenzung durch «Schmutzen und Schmähen» analysiert.2''

Geradezu paradigmatisch eignen sich die Drei Bünde in ihrer Zersplitterung
für die vergleichende Erörterung der Glaubenspraxis, wobei Ulrich Pfister für
Refonnierte und Katholiken ab 1570/80 bis etwa 1650 - mit einem Höhepunkt
im zweiten Viertel des 17. Jahrhunderts - fast parallele Konfessionalisierungsprozesse

nachweisen konnte (Institutionalisierung, Bekenntnisschriften,
Kirchendisziplin).30 Auch die bikonfessionellen Gemeinen Herrschaften bieten sich für
komparatistische Studien an, wie sie neben Randolph Head vor allem Frauke
Volkland für den Thurgau vorgelegt hat, wo sie Pragmatismus im alltäglichen
Umgang ebenso konstatiert wie Sanktionen und Konfrontationen, wenn
konfessionelle Symbole und Riten auf dem Spiel standen.31 Für Volkland ist nicht die

26 So etwa Andreas Holzem, Die Konfessionsgesellschaft. Christenleben zwischen staatlichem
Bekenntniszwang und religiöser Heilshoffnung, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte, 110

(1999), 53-85.
:7 Francisca Loetz, Mit Gott handeln. Von den Zürcher Gotteslästerern der Frühen Neuzeit zu

einer Kulturgeschichte des Religiösen, Göttingen 2002; auch dies., Gotteslästerung und
Gewalt. Ein historisches Problem, in: v. Greyerz/Siebenhüner, Religion und Gewalt (wie Anm.
21), 305-319.

~8 Thérèse Bruggisser, Frömmigkeitspraktiken der einfachen Leute in Katholizismus und Re-
formiertentum. Beobachtungen des Luzerner Stadtschreibers Renward Cysat (1545-1614),
in: Zeitschrift für historische Forschung, 17 (1990), 1-26, hier 21, 26.

29
Wolfgang Kaiser, Der Oberrhein und sein «konfessioneller Grenzverkehr». Wechselbeziehungen

und Religionskonflikte im 16. und 17. Jahrhundert, in: ders./Claudius
Sieber-Lehmann/Christian Windler (Hg.), Eidgenössische Grenzfälle. Mülhausen und Genf, Basel
2000, 155-185.

30 Ulrich Pfister, Konfessionskirchen und Glaubenspraxis, in: Verein für Bündner Kulturforschung

(Hg.), Handbuch der Bündner Geschichte, Bd. 2, Chur 2000, 203-236.
' Frauke Volkland, Konfessionelle Grenzen zwischen Auflösung und Verhärtung. Bikonfessionelle

Gemeinden in der Gemeinen Vogtei Thurgau des 17. Jahrhunderts, in: Historische
Anthropologie, 5 (1997), 370-387; dies., Konfession und Selbstverständnis. Refontiierte
Rituale m der gemischtkonfessionellen Kleinstadt Bischofszeil im 17. Jahrhundert, Göttingen
2005; Randolph C. Head, Shared Lordships, Authority, and Administration. The Exercise of
Dominion in the Gemeine Herrschaften, 1417-1600, in: Central European History, 30



232 Thomas Maissen

konfessionelle Identität Ziel des alltäglichen religiösen Flandelns, sondern das

Verhandeln und dann gleich wieder Überschreiten religiöser Grenzen.32 Daniele
Tosato Rigo hat in Orbe-Echallens unter anderem die Simultaneen untersucht,
während Pierre-Olivier Léchot am Sonderfall von Le Landeron die pragmatische
Koexistenz einer katholischen Kleinstadt mit dem ansonsten vollständig
reformierten Neuenburger Umland erforschte/3 Sebastian Bott und Matthias Fuchs

erörtern für die Grafschaft Baden die Freiräume und Handlungsmöglichkeiten
der vom nahen Zürich protegierten reformierten Minderheit. Zur selben
bikonfessionellen Region wird Daniela Hacke demnächst ihre Habilitation über
Konfessionskonflikte und politisches (Aus-)Handeln von Ordnungsvorstellungen im
17. Jahrhundert vorlegen.34 Generell hat sich bei den Themen der Konfessionskontakte

der Fokus von der oft anklägerisch behandelten Intoleranz gegen mar-
tyrisierte Minderheiten - etwa in der wichtigen, auf Delio Cantimori
zurückgehenden Erforschung der Emigration von italienischen Nonkonformisten -
verschoben zur Praxis des Zusammenlebens, wobei auch die Vielfalt und die
«Minderheiten» innerhalb einer Konfession genauere Beachtung finden.3'1

(1997), 489-512; ders., Fragmented dominion, fragmented churches. The institutionalization
of the Landfrieden in the Thurgau, 1531-1610, in: Archiv fur Reformationsgeschichte, 96
(2005), 117-144.
Frauke Volkland, Reformiert sein >unter< Katholiken. Zur religiösen Praxis reformiert Gläubiger

in gemischtkonfessionellen Gemeinden der Alten Eidgenossenschaft im 17. Jahrhundert,

in: Norbert Flaag et al (Flg.), Ländliche Frömmigkeit. Konfessionskulturen und Lebenswelten

1500-1800, Stuttgart 2002, 159-177, hier 160.
Daniele Tosato-Rigo, Vivre dans un bailliage mixte. Le cas d'Orbe-Echallens, in: André
Holenstein (Hg.), Berns mächtige Zeit. Das 16. und 17. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 2006,
127; Pierre-Oliver Léchot, De l'intolérance au compromis. La gestion d'une coexistence
confessionnelle. Le Landeron, XVIe-XVIlIe siècles, Sierre 2003.

34 Sebastian Bott/Matthias Fuchs, «Es ist denen Herren von Zürich gram um das würenlos.»
Bausteine zu einer Konfessionalisierungsgeschichte der Grafschaft Baden. Die Reformierten
im 17. Jahrhundert, in: Argovia, 114 (2002), 148-175; demnächst Daniela Hacke, Der
Kirchenraum als politischer Handlungsraum. Konflikte um die liturgische Ausstattung von
Dorfkirchen in der Eidgenossenschaft der Frühen Neuzeit, in: Susanne Wegmann/Gabriele
Wimböck (Hg.), Konfessionen im Kirchenraum. Dimensionen des Sakralraums in der Frühen

Neuzeit, Korb 2007

Wolfgang Kaiser. «Les étranges fantaisies des Welsch». La communauté réformée de langue
française à Bale entre ressentiments xénophobes et solidarité religieuse (XVIe-XVIIe
siècle), in: Gabriele Audusio (Hg.), Religion et Identité, Aix-en-Provence 1998, 77-87; für
die italienischsprachige Schweiz die Bände von Emidio Campi (Hg.), Ticino e Protestanti.
Figure e movimenti del protestantesimo in Ticino tra Cinquecento e Novecento. Locamo
2004 (etwa Raffaello Ceschi, 34-37); ders./Giuseppe La Torre (Flg.), Il Protestantesimo di
lingua italiana nella Svizzera. Figure e movimenti tra cinquecento e ottocento, Tonno 2000;
sowie für die Bündner Täler die Beiträge von Alessandro Pastore, Giovanni Giorgetta.
Randolph Head, Claudia di Filippo Bareggi und Daniele Papacella in: Jäger, Konfessionalisierung

(wie Anm. 9).



Konfessionskulturen 233

Die Beiträge zur Luzerner Tagung

Den Umgang mit religiöser Alterität hat, mit einem konfessionsvergleichenden
Ansatz, auch das SNF-Forschungsprojekt «Konfessionskulmren im Übergang

zur Aufklärungszeit» an der Universität Luzern behandelt, das der Schreibende

von 2002 bis 2006 leitete. Der Fokus lag auf den Jahrzehnten um 1700, einer
«Periode des kulturellen und mentalitätsgeschichtlichen Umbruchs» gerade beim
Verständnis von Religion und Magie.36 Als Resultat liegt die Dissertation von
Heike Bock vor, mit dem Titel «Konversionen in der frühneuzeitlichen
Eidgenossenschaft. Ein Vergleich von Zürich und Luzern», womit dieses bisher erst
ansatzweise von Beat Hodel und Frauke Volkland behandelte Thema erstmals

systematisch erfasst wird.37 Die Habilitationsschrift von Bertrand Forclaz über
die plurikonfessionelle Koexistenz in Utrecht (17./18. Jahrhundert) ist ebenfalls
weit vorangeschritten. Gegen Ende des Projekts fand am 17./18. März 2006 in
Luzern eine zweitägige Konferenz mit dem Titel dieses Aufsatzes statt: «Differenz

und Koexistenz. Konfessionskulturen in der Eidgenossenschaft des 17./18.
Jahrhunderts». Das Ziel bestand darin, dass sich jüngere und ältere Forscherinnen

und Forscher über Arbeiten austauschten, die im Umfeld der skizzierten
neueren religions- und frömmigkeitsgeschichtlichen Ansätze entstanden oder
entstehen und für die Hartmut Lehmanns Postulat gilt: «Besonders wichtig ist
dabei nicht nur der Vergleich zwischen den von den einzelnen grossen Konfessionen

geschaffenen Lebenswelten, sondern auch die Erforschung der Grenzgebiete

und der Übergangsformen, auch der <Nischen>, in die sich Nonkonformis-
ten zurückzogen.»38

Diese Tagung wird hier nicht vollständig dokumentiert, sondern exemplarisch
durch die im Folgenden abgedruckten drei Beiträge: Philipp Benedict mit
allgemeinen Überlegungen zu den Grenzen des Konfessionalisierungsparadigmas und
darüber hinausführenden Ansätzen, Marco Jorio mit dem exemplarischen Fall
eines Wundergeschehens, das in einer politischen Krisenzeit den gestiegenen
Ansprüchen an Plausibilität nicht mehr genügte; und Ulrich Pfister mit einem

grundlegenden und reich dokumentierten Versuch, die Konfessionsstreitigkeiten

3

Kaspar von Greyerz, Grenzen zwischen Religion, Magie und Konfession aus der Sicht der
frühneuzeitlichen Mentalitätsgeschichte, in: Guy P. Marchai (Hg.), Grenzen und
Raumvorstellungen 11 .-20. Jh.), Zürich 1996, 329-343, hier 334.
Heike Bock, Konversionen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Ein Vergleich von

Zürich und Luzern, Diss. Luzern 2007; vgl. davor Beat Hodler, Konversionen und der Fland-
lungsspielraum der Untertanen in der Eidgenossenschaft im Zeitalter der reformierten Orthodoxie,

in: Schmidt, Gemeinde (wie Anm. 11), 281-292; ders., Solothurner Konvertiten im
«Ancien Régime»: Ein Thema für die Sozialgeschichte?, in: Jahrbuch für die solothumische
Geschichte, 78 (2005), 293-304, sowie Volkland, Konfession (wie Anm. 31), 139-187;
ähnlich bereits dies., Konfession, Konversion und soziales Drama. Ein Plädoyer für die
Ablösung des Paradigmas der «konfessionellen Identität», in: v. Greyerz, Interkonfessionalität
(wie Anm. 19), 91-104.
Hartmut Lehmann, Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung im neuzeitlichen

Europa. Forschungsperspektiven und Forschungsaufgaben, in: ders., Säkularisierung,
Dechristianisierung, Rechristianisierung im neuzeitlichen Europa. Bilanz und Perspektiven
der Forschung, Göttingen 1997, 314-325, hier 319.



234 Thomas Maissen

der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft als Mehrebenenkonflikte zu erfassen.

Die meisten übrigen Arbeiten werden an anderer Stelle gedruckt erscheinen oder
sind dies schon.

Die Referate deckten ein breites Themenfeld ab. Gleichsam im Vorfeld von
Léchots erwähnter Arbeit zu Le Landeron untersuchte Lionel Bartolini, wie
schon in der Frühphase der Reformation die Gewissens- und Kultusfreiheit als

individuelle Rechte beansprucht wurden - von den wenigen reformierten Familien

in der katholischen Kleinstadt ebenso wie von dieser gegenüber dem
neugläubigen Umland.39 Aspekte der «harten» Konfessionalisierung, also der

Ausbildung und institutionellen Vermittlung konfessioneller Bekenntnisse, waren die

Einrichtung des «Collegium Helveticum» in Mailand (Barbara Ulsamer), aber
auch das auf die thebäische Mauritiuslegende rekurrierende Bildprogramm der

Luzerner Kapellbrücke (Stefan Wegmüller) sowie die Suche nach Kriterien, um
im posttridentinischen Katholizismus zwischen echten und falschen
Wundererscheinungen, konkret Drachen, zu differenzieren (Markus Fuchs). Dass die
religiöse Intoleranz in der gemeinen Bündner Flerrschaft Chiavenna weit bis ins 18.

Jahrhundert virulent war (Jon Andrea Bernard), erwies sich bei den Beiträgen
dieser Tagung eher als Ausnahmefall, widmeten sie sich doch vor allem
möglichen Formen der Grenzüberschreitung, bis hin zur Konversion (Heike Bock).

Die reformierte Bekenntnisbildung in der auf die Schweiz fokussierten
«Wagenburgmentalität» des 17. Jahrhunderts (Andreas Mühling) half allerdings zu
verstehen, weshalb die reformierten Orte auf die innerprotestantischen
Unionsbemühungen des schottischen Irenikers John Dury im Rahmen ihrer lokalspezifischen

Kirchturmpolitik wenig enthusiastisch reagierten, wobei diese Stellungnahmen

auch von den sehr unterschiedlichen Bewertungen Cromwells abhingen
(Pierre-Olivier Léchot).40 Die verschiedenen, zum Teil konträren
Unionsbemühungen des 17. Jahrhunderts verdienen gewiss eine umfassende Darstellung,
die nicht nur die theologischen Vordenker berücksichtigt.41 Das pragmatische

39 Lionel Bartolinis Arbeit über Le Landeron liegt bereits vor: Une résistance à la Réforme
dans le Pays de Neuchâtel. Le Landeron et sa région (1530-1562), Neuchâtel 2006.
Pierre-Olivier Léchots Beitrag ist Teil eines grösseren Projekts zu Durys Unionsbemühungen;

vgl. demnächst ders., De la circonspection à l'indifférence. Jalons pour une étude de la

réception des projets iréniques de John Dury en Suisse et dans la principauté de Neuchâtel,
in: Jean-Daniel Morerod/Loris Pétris/Pierre-Olivier Léchot (Hg.), Cinq siècles d'histoire
religieuse neuchâteloise. Approches d'une tradition protestante. Zum selben Thema unlängst
auch Bruce Gordon, «The second Bucer». John Dury's mission to the Swiss reformed
churches in 1654-55 and the search for confessional unity, in: John M. Headley/Hans J.

Hillerbrand/Anthony J. Papalas (Hg.), Confessionalization in Europe, 1555-1700. Essays in
Honor and Memory of Bodo Nischan, Aldershot 2004, 207-226.

41
Vgl. etwa Johann Jacob Rüegg, Irenicum oder wolmeynliche Friden-Schrifft, von der Chris-
tenlichen Religion, 1665, ZBZ Ms D 109; interessanterweise geriet der spätere Konvertit
Rüegg in Konflikt mit Professor Johann Heinrich Hottinger, dem Verfasser von: Irenicum
helveticum, Zürich 1653; vgl. dazu Bock (wie Anm. 37), Kapitel VII, 2.1. Hierzu auch Marco

Jorio, Der Basler Weihbischof Thomas Flennci (1597-1660) und sein >Irenicum Catho-
licum< (1659). Ein Beitrag zur Geschichte der Ökumene im Fürstbistum Basel nach dem

Dreissigjährigen Krieg, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, 72 (1978), 74—

106, sowie Rudolf Dellsperger, Der Beitrag der «vernünftigen Orthodoxie» zur innerprotestantischen

Ökumene. Samuel Werenfels, Jean Frédéric Ostervald und Jean-Alphonse



Konfessionskulturen 235

überkonfessionelle «Miteinander» in der Krisenzeit des Villmerger Kriegs von
1656 zeigte sich bei Lorenz Heiligensetzer nicht nur in der Hilfe eines Thurgauer
Prädikanten für «gute Papisten», sondern dass er darüber sogar schriftlich
Rechenschaft ablegte.42

Urban Fink-Wagner und Felix Ackermann zeigten, dass sich konkrete
«Grenzüberschreitungen» im 18. Jahrhundert vor allem dann ergaben, wenn
Prälaten - konkret die Nuntien Domenico Passionei und Giuseppe Garampi
beziehungsweise der Basler Domherr von Eberstein - wissenschaftliche oder kulturelle

Kontakte suchten, die aber in Vorbehalten gegenüber den Jesuiten oder
Ablehnung der «Gottlosen» auch kirchenpolitische Gemeinsamkeiten ans Licht
bringen konnten. Garampi und Eberstein fanden sich etwa mit Isaak Iselin im
gebildeten Kampf gegen die «Barbarei» in der Bildung.43 Heinrich R. Schmidt
ergänzte solche zeitgenössischen Erörterungen durch statistische Angaben zum
unterschiedlichen Ausbau und Erfolg von Elementarschulen im ausgehenden 18.

Jahrhunderts: Er führte dies nicht so sehr - etwa im Sinn eines lesefreudigen
Protestantismus - auf die Konfession zurück, sondern auf den Gegensatz von Stadt
und Land, von reichen und armen Regionen, auf die unterschiedliche überregionale

Integration durch Märkte sowie die Rolle der Protoindustrie und des Landbaus

als Hindernisse für Winter- bzw. Sommerschulen.
Besonders aufschlussreich über Formen der Koexistenz waren die internationalen

Vergleiche, die Frauke Volkland (Thurgau und Pfalz) und Bertrand Forc-
iaz (Eidgenossenschaft und Niederlande) vornahmen. Im ersten Fall ging es um
Simultaneen, Kirchenfeste und Mischehen, wobei Volkland dafür hielt, dass die
Kenntnisse der jeweils anderen Konfession in der Pfalz deutlich weniger ausgeprägt

waren als im Thurgau, wo sie einen reflektierten Teil von Selbstverständnis
und Abgrenzung darstellten. Ausgehend unter anderem von der relativ geringen
Zahl von Mischehen in der Schweiz, unterschied Forclaz die identitätsstiftende

Konflikthäufigkeit zwischen den eidgenössischen Konfessionen von den
niederländischen Bemühungen, die religiösen Zwiste aus dem öffentlichen Bereich zu
verbannen und damit auch die politische Rolle der Kirchen zu beschränken.45

Turretini als Unionstheologen, in: Heinz Duchhardt/Gerhard May (Hg.), Union - Konversion
- Toleranz. Dimensionen der Annäherung zwischen den christlichen Konfessionen im 17.

und 18. Jahrhundert, Mainz 2000, 289-300.
Für den Thurgauer Prädikanten Johann Balthasar Collinus als Fürsprecher des Münsterlinger
Nonnenklosters vgl. Lorenz Heiligensetzer, Getreue Kirchendiener - gefährdete Pfarrherren.
Deutschschweizer Prädikanten des 17. Jahrhunderts in ihren Lebensbeschreibungen, Köln
2006, 238-288.
Vgl. die erwähnte Monographie Fink, Luzerner Nuntiatur (wie Anm. 23); Felix Ackermann,
Christian Franz Freiherr von Eberstein (1719-1797). Ein gelehrter Domherr des Basler
Domkapitels im 18. Jahrhundert, Basel 2004.
Vgl. dazu auch Frauke Volkland, Konfessionelle Abgrenzung zwischen Gewalt,
Stereotypenbildung und Symbolik. Gemischtkonfessionelle Gebiete der Ostschweiz und die
Kurpfalz im Vergleich, in: v. Greyerz/Siebenhüner, Religion und Gewalt (wie Anm. 21), 343-
361.

Vgl. demnächst auch Bertrand Forclaz, Religiöse Pluralität in der Schweiz seit der Reformation,

in: Martin Baumann/Jörg Stolz (Hg.), Eine Schweiz - viele Religionen. Risiken und
Chancen des Zusammenlebens, Bielefeld 2007.



236 Thomas Maissen

Eric Godei beschrieb schliesslich, wie die Gegner der Helvetischen Republik
zum Religionskrieg aufriefen, als «bellum iustum» gegen die revolutionären
«neufränkischen Heiden» und gottlosen Glaubensfeinde. Die Helvetiker, auch

die katholischen, wurden in einer konfessionspolitischen Kontinuität als «Ketzer»

und «Zürcher» gesehen oder, in Luzern, als Erben der staatskirchlich-aufklärerischen

Positionen des 18. Jahrhunderts (Udligenschwiler Handel, Klosterhandel).46

Konfessionskulturen als Forschungskonzept

Gerade Godels Beitrag verwies auf die Kontinuitäten konfessionspolitischer
Deutungsmuster, die sich problemlos in die Zeiten von Sonderbund und Kulturkampf

verfolgen lassen - und damit hin zum (problematischen) Interpretament
eines «zweiten konfessionellen Zeitalters».47 Diese Kontinuitäten systematisch
zu erfassen, muss ein Anliegen einer Frühneuzeitforschung sein, die nicht an

magischen Daten wie 1798 oder bei Makroerklärungen wie «Säkularisierung» Halt
machen will. Solche religionsgeschichtlichen Kategorien müssen aber nach dem

Gesagten nicht nur die anhaltende Rigidität von theologischen Dogmen
beschreiben, sondern auch die Flexibilität des religiösen Alltags, die Polyvalenz
konfessioneller Sinnstiftungen, die Verhandelbarkeit von Diskursregeln und

Symbolen, die Möglichkeiten von Eklektizismus, Koexistenz und Grenzgänger-
tum.

Für dieses Anliegen ist die Konfessionalisierungsthese unzureichend. In ihrer
Perspektive sind viele der Themen, welche die skizzierte neuere Forschung
interessieren, bloss Indikatoren für ein «Scheitern» bei der Vermittlung von religiösem

Glaubenswissen, das kosmisches Heilsverständnis und moralische
Verhaltensanweisungen für sozial generalisierte Zusammenhänge (Marktgesellschaft
und Territorialstaat) vermitteln sollte.48 Das gilt für das Festhalten an magischen
Praktiken oder «Aberglauben» mit ihrem handlungsorientierten Bezug zu
Primärgruppen (Verwandtschaft, Nachbarschaft), die Übernahme von Elementen
der «gegnerischen» Glaubenspraxis (z.B. Nottaufen, Teilnahme an Kirchenfesten),

für pragmatische Koexistenz oder Unionsbemühungen, interkonfessionelle
Kontakte und Simultaneen, Mischehen und Konversionen. All dies verweist,

Von Eric Godei liegt demnächst seine Tübinger Dissertation über Kriegserfahrungen in der
Zentralschweiz während der Helvetik vor.

47 Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Em Zweites Konfessionelles Zeitalter? in: Geschichte
und Gesellschaft, 26 (2000), 38-75; ders., Einleitung, in: ders. (Hg.), Konfessionen im
Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles Zeitalter.
Göttingen 2002, 19-22.

4S Flierzu insbesondere Ulrich Pfister, Glaubenspraxis im katholischen Graubünden, 17. und
18. Jahrhundert, Vortrag an der Tagung «Volkskulturen in der Schweiz. 1600-1850», Zürich
2001; vgl. auch ders.. Geschlossene Tabernakel — saubere Paramente. Katholische Reform
und ländliche Glaubenspraxis in Graubünden, 17. und 18. Jahrhundert, in: Norbert Haag, et
al. (Hg.), Ländliche Frömmigkeit. Konfessionskulturen und Lebenswelten 1500-1850,
Stuttgart 2002, 115-141.



Konfessionskulturen 237

wenn man es denn so will, auf unvollständige Konfessionalisierung, die beim
Übergang von ursprünglicher chaotischer Vielfalt zu moderner funktionaler
Ordnung «nicht reüssiert» habe.49

Es ist an dieser Stelle nicht nötig, detailliert auf die Probleme des Konfessio-
nalisierungsparadigmas einzugehen (aber auch nicht auf seine unbestrittenen
Erträge), zumal einige davon schon oben oder in diesem Heft von Philip Benedict
erwähnt werden, so der etatistische, modernisierungstheoretische Ansatz, der die
Mikroebene der handelnden Subjekte zu vernachlässigen droht.50 Die grundlegenden

Theoretiker Fleinz Schilling und Wolfgang Reinhard haben dem Prozess
der Konfessionalisierung außerdem unterschiedliche Eckdaten gesetzt: 1555 bis
1648 der erste, vom Augsburger Bekenntnis 1530 bis zur Vertreibung der
Salzburger Protestanten 1731 der zweite. Beiden Enddaten gemeinsam ist die
Vorstellung, dass damit nicht ein neuer Zustand - konfessionalisierte Gesellschaften

- etabliert wurde, sondern der Prozess gleichsam auf dem Höhepunkt umschlug:
zum säkularen Staat nach 1648, zur Aufklärung im 18. Jahrhundert (obwohl die
Zillertaler Inklinanten als letzte Protestanten noch 1837 aus dem Salzburgischen
vertrieben wurden). Mit einer ähnlichen Logik hat Thomas Kaufmann im
Anschluss an Ernst Walter Zeeden unlängst Konfessionalisierung als Verfestigung
eines Bekennmisses «nach Dogma, Verfassung und religiös-sittlicher Lebensform»

gedeutet und dann daraus - etwas vorschnell - geschlossen, dass alle
Elemente, die einer theologischen Einheitskultur widersprechen, als «Aspekte der

Entkonfessionalisierung» verstanden werden müssten.51 Dieses Argument würde
bedeuten, dass es religiöse oder zumindest theologische Dynamik nur als Weg in
eine Erstarrung oder dann wieder aus ihr heraus geben könnte - nicht aber einen
andauernden Zustand, in dem eine Vielfalt von uneinheitlichen Positionsbezügen
möglich wären.

Hilfreicher ist die Vorstellung einer «Konfessionskultur», die derselbe Thomas

Kaufmann in jüngerer Zeit systematisch als Alternative zu «Konfessionalisierung»

vorgeschlagen hat. Damit meint er ebenfalls einen (von der Reformation

in einem «unauflöslichen Zusammenhang», also organisch ins konfessio-

Heinnch Richard Schmidt, Ehezucht in Berner Sittengerichten 1580-1800, in: R. Po
Hsia/Robert W. Scribner (Hg.), Problems in the Historical Anthropology of Early Modern
Europe, Wiesbaden 1997, 287-321, hier 321, auch 318: «Im strengen Sinn hat es gar keine
erfolgreiche Sozialdisziplinierung gegeben.» Vgl. auch den vielsagenden Titel von Geoffrey
Parker, Success and failure during the first century of the Reformation, in: Past and Present
136 (1992), 43-82. der allerdings den Katholiken günstigere Voraussetzungen für den

Konfessionalisierungserfolg zuspricht.
Vgl. dort Anm. 1, ähnlich in Ulrich Pfisters Aufsatz, Anm. 3, die grundlegenden Aufsätze
von Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard; für die Kritik am etatistischen Ansatz oben,
Anm. 12.

Thomas Kaufmann, Universität und lutherische Konfessionalisierung. Die Rostocker
Theologieprofessoren und ihr Beitrag zur theologischen Bildung und kirchlichen Gestaltung im
Herzogtum Mecklenburg zwischen 1550 und 1675, Gütersloh 1997, 613. Für Kaufmanns
Kritik des Konfessionalisierungskonzepts vgl. dessen Sammelrezension in: Theologische
Literaturzeitung, 121 (1996), Nr. 11, 1008-1025; Nr. 12, 1112-1121, v.a. 1118-1121.



238 Thomas Maissen

nelle Zeitalter hinüberführenden)52 Prozess, wobei Kaufmann allerdings nicht die
funktionalen Äquivalenzen, sondern die charakteristischen Eigentümlichkeiten
der Bekenntnisse und ihrer Erscheinungsformen hervorhebt. Kaufmann ist
weitgehend vom - in seinen Augen vergleichsweise am stärksten pluralisierten -
Luthertum ausgegangen53 und hat 1998 seinem etwas irreführenden Buchtitel
«Dreissigjähriger Krieg und Westfälischer Friede» den passenderen Untertitel
«kirchengeschichtliche Studien zur lutherischen Konfessionskultur» verliehen.
Kaufmann erklärt «Konfessionskultur» als den «Formungsprozess einer bestimmten,

bekenntnisgebundenen Auslegungsgestalt des christlichen Glaubens in die
vielfältigen lebensweltlichen Ausprägungen und Kontexte hinein, in denen der
allenthalben wirksame Kirchenglaube präsent war.» Es geht also um die Symbolwelt,

die «Innenperspektive der Konfessionen, ihre Selbstdeutungen, ihre
Wirkungen in der gesellschaftlichen und kulturellen Lebenswelt - zugespitzt von
den Loci theologici bis zur Leichenpredigt».54 Für die geforderte methodische
und inhaltliche Offenheit sei der umfassende, «weiche» Begriff der Kultur mit
seiner «Universalität, perspektivischen Weite, Elastizität, aber auch operativen
Unbestimmtheit» gerade in der «kontrapunktischen» Kombination zur vermeintlichen

einheitlichen, dogmatischen Fixierung von «Konfession» bestens geeig-
net.55

Wenn auch ohne Kaufmanns methodischen Implikationen, so sind «konfessionelle

Kulmren» doch schon früher als ein Element der Konfessionalisierung
benannt worden, etwa bei Werner Freitag 1992.56 Doch erst im Gefolge
Kaufmanns hat das Wort «Konfessionskulmren» eine gewisse Konjunktur erlebt, so
2002 im Sammelband zu Ehren von Hans Christoph Rublack, «Ländliche
Frömmigkeit: Konfessionskulturen und Lebenswelten, 1500-1850».57 Im schweizerischen

Kontext können neben einem Sammelband zum 20. Jahrhundert58 vor

Dies vor allem gegen Schillings Zäsur um 1555. vgl. ibid.. Nr. 12. 1117f; ders.. Konfession
und Kultur. Lutherischer Protestantismus in der zweiten Hälfte des Reformationsjahrhun-
derts, Tübingen 2006. 7-14.
Anders der vergleichende Ansatz in Thomas Kaufmann. Römisches und evangelisches
Jubeljahr 1600. Konfessionskulturclle Deutungsalternativen der Zeit im Jahrhundert der
Reformation, in: Christoph Bochinger et al.. Millenium. Deutungen zum christlichen Mythos
der Jahrtausendwende, Gütersloh 1999. 73-136, v.a. im Schlusskapitel 135f.
Thomas Kaufmann. Dreissigjähriger Krieg und Westfälischer Friede. Kirchengeschichtliche
Studien zur lutherischen Konfessionskultur. Tübingen 1998. 7.

Kaufmann. Konfession (wie Anm. 52). 9.
Werner Freitag. Konfessionelle Kulturen und innere Staatsbildung. Zur Konfessionalisierung
in westfälischen Territorien, in: Westfälische Forschungen. 42 (1992). 75-191.
Norbert Haag/Sabine Holtz/Wolfgang Zimmermann in Verbindung mit Dieter R. Bauer
(Hg.). Ländliche Frömmigkeit. Konfessionskulturen und Lcbenswelten 1500-1850. Stuttgart
2002; vgl. auch Winfried Müller/Hannelore Putz. Der konfessionskulturelle Vergleich. Das
höhere Schulwesen der Jesuiten in Bayern und die sächsischen Landesschulen, in: Jonas
Flöter/Günther Wartenberg (Hg.). Die sächsischen Fürsten- und Landesschulen. Interaktion von
lutherisch-humanistischem Erziehungsideal und Eliten-Bildung. Leipzig 2004. 233-252.
Victor Conzemius (Hg.). Schweizer Katholizismus 1933-1945. Eine Konfessionskultur
zwischen Abkapselung und Solidarität, Zürich 2001.



Konfessionskulturen 239

allem ein Lexikonartikel von v. Greyerz,59 Hersches erwähntes Werk zur
spezifischen katholischen Kultur des Barocks sowie Dominik Siebers Arbeit mit dem

Untertitel «Volkskulmren in Luzern 1563 bis 1614» erwähnt werden. Sieber
versteht die «katholische Konfessionskultur» als der Raum, in dem unter jesuitischer

Regie die tridentinischen Reformen in Austauschprozessen mit den
Einheimischen umgesetzt, ihnen «akkommodiert» wurden.60

In den erwähnten Büchern finden sich allerdings keine theoretischen Überlegungen

zum Konzept «Konfessionskultur». Auf solche stösst man dagegen in
Matthias Pohligs Studie über die spezifisch konfessionskulturelle Prägung
apokalyptischer Deutungsmuster in der außenpolitischen Semantik um 160061 oder
in Volker Lcppins und Ulrich Wiens Sammelband über «Konfessionsbildung
und Konfessionskultur» im frühneuzeitlichen Siebenbürgen (2005). In Abgrenzung

zu «Konfessionalisierung» verwenden Leppin und ähnlich Harm Klueting
bewusst «Konfessionskulturen», weil es seit Fürst Stefan Bâthorys Erklärung
von 1571 keinen obrigkeitlichen Zwang zur Vereinheitlichung unter den 5

Konfessionen gab, sich also «ohne direkte staatliche Steuerung konfessionelle
Identitäten bildeten». Daraus ergab sich «Gruppenkonfessionalisierung» entlang der

Sprachgrenzen, aber keine staatskirchliche Homogenität.''" Religiöse Vielfalt in
einer gewissen Gemengelage ist auch der Grund, weshalb Barbara Stambolis für
Westfalen die «Untersuchung konfessioneller Kulturen» empfiehlt, «weil hier
mehrheitlich protestantische Teilregionen neben überwiegend katholischen ebenso

anzutreffen sind wie gemischt-konfessionelle».63 Im von ihr im Jahr 2006

herausgegebenen Sammelband greift femer Andreas Hölzern das Wort auf, der
früher «Konfessionalisierung» sogar für die Zeit bis 1800 benutzt hat.64 Holzem
hält fest, dass der in Westfalen abgeschlossene allgemeine Friede von 1648 den

Konfessionsgegensatz auf internationaler und Reichsebene zwar neutralisiert
habe. Doch erst dadurch sei ein inneres «Strukturgitter katholischer Konfessionskultur»

entstanden, nicht mehr in Konkurrenz mit den Protestantismen, sondern
in Auseinandersetzung mit der vorreformatorischen Ausgangssituation religiöser
Praxis. Durch Schulunterricht vermitteltes Glaubenswissen und die sich daraus

ergebenden religiösen Pflichten seien wohl aufgenommen, aber mit den konkur-

Vgl. auch Kaspar v. Greyerz/Franz Xaver Bischof, Art. Konfessionalismus, Historisches
Lexikon der Schweiz, e-HLS [http://hls-dhs-dss.ch/index.php].
Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005.

61 Matthias Pohlig, Konfessionskulturelle Deutungsmuster internationaler Konflikte um 1600 -
Kreuzzug, Antichrist, Tausendjähriges Reich, in: Archiv für Reformationsgeschichte, 93

(2002), 278-316.
Volker Leppin, Siebenbürgen. Ein kirchenhistorischer Sonderfall von allgemeiner Bedeutung,

in: ders./Ulrich A. Wien (Hg.), Konfessionsbildung und Konfessionskultur in Siebenbürgen

in der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2005. 7-13, hier 12f Harm Klueting, Reformierte
Konfessionalisierung in West- und Ostmitteleuropa, in: ibid., 25-55, schlägt am Ende, S. 55,
unter Berufung auf Kaufmann den Begriff «Konfessionskulturen» vor.

63 Barbara Stambolis, Einführung, in: Konfessionelle Kulturen in Westfalen Westfälische
Forschungen, 56 (2006), 1-22, hier 16.

04 Andreas Holzem, Religion und Lebensformen. Katholische Konfessionalisiemng im
Sendgericht des Fürstbistums Münster 1570-1800, Paderborn 2000.



240 Thomas Maissen

rierenden sozialen, moralischen oder ökonomischen Regeln vermischt worden.
Die entsprechende Frömmigkeit habe im lokalen Rahmen der Nachbarschaft, «an
der Nahtstelle von Individuum, Familie, Gemeindeöffentlichkeit und Gesamt-
territorium die religiöse und die soziale Existenz eng» verklammert.65

Man kann also «Konfessionskultur» - über Kaufmanns Fixierung auf das

deutsche Luthertum des 16./17. Jahrhunderts hinausgehend - verstehen als:
1. den in der «longue durée» kontinuierlichen, wenn auch nicht statischen

Rahmen der bekenntnisgeprägten religiösen Praxis (und nicht als For-

mungsprozess oder Bewegung dazu hin, was tatsächlich eher mit einem
Verbalsubstantiv auf «-ierung» ausgedrückt werden musste als mit dem
Wort «Kultur»);66

2. ein Phänomen, das sich in allen Konfessionen manifestiert; oder vielmehr,
in dem sich die Konfessionen manifestieren, allerdings unterschiedlich
geprägt durch jeweilige ständische, soziale, geschlechtsspezifische,
regionale, nationale und anderen Besonderheiten: Die katholische Konfessi-
onskultur in Polen ist eine andere als diejenige in Sizilien, doch
Unterschiede und Gemeinsamkeiten lassen sich als spezifische «Konfessionskulmren»

erfassen (wogegen die Anwendung des Konfessionalisierungs-
paradigmas auf nicht-deutsche Verhältnisse sich bisher als problematisch
erwies, besonders in katholischen Ländern);67

3. eine gesellschaftliche Prägung, die weit über das 17. Jahrhundert hin¬

ausweist und etwa in ethischen Fragen bis heute explizit oder implizit
individuelle Anschauungen und Handlungen in kollektiven Überzeugungen

begründet und erklärt;6'1* es aber auch überflüssig macht, im 19.

Jahrhundert von einem «zweiten konfessionellen Zeitalter» zu reden, da
der konfessionskulturelle Hintergrund kontinuierlich vorhanden blieb und
nicht neu - durch die Vermittlung von Glaubenswissen - «konfessiona-
lisiert» werden musste, wohl aber sich in vermeintlichen Bedrohungssituationen

neu politisieren Hess.

Durchaus im Sinn von Kaufmann hat das Konzept «Konfessionskultur» weitere
Vorteile, nämlich:

Andreas Holzem, Katholische Konfessionskultur im Westfalen der Frühen Neuzeit. Glau-
benswissen und Glaubenspraxis in agrarischen Lebens- und Erfahrensräumen, in: Konfessionelle

Kulturen in Westfalen Westfälische Forschungen. 56 (2006), 65 -87, hier 69, 80f, 87.
Für die neuzeitlichen Bewegungsbegriffe urspr. Reinhart Koselleck. Vergangene Zukunft.
Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfürt 1989, 339-348; doch für die Verbalsubstantive

auf «-ierung» korrigierend Jon Mathieu, Trendinflation und Trendselektion - für einen
kritischen Umgang mit langfristiger Geschichte, in: Geschichte und Gesellschaft, 26 (2000).
519-534.
Vgl. den Beitrag von Philip Benedict in diesem Band, ferner auch Hersche. Musse (wie
Anm. 14), 59 61.
In diese Richtung plädiert auch Helga Schnabel-Schüle. Vierzig Jahre Konfessionalisic-
rungsforschung eine Standortbestimmung, in: Blaschke, Konfessionen (wie Anm. 47). 71

93,hier92f.



Konfessionskulturen 241

4. die angemessene Berücksichtigung der Innenperspektive und der Orien¬

tierungsbedürfnisse von Gläubigen und damit der heilsentscheidenden
inhaltlichen Differenzen zwischen den Bekenntnissen, die für die Zeitgenossen

und für die kirchlich Gebundenen bis heute im Zentrum ihres

religiösen Selbstverständnisses und Handelns stehen (im Unterschied zu den

funktionalen Parallelen der Konfessionalisierungsthese);
5. gleichzeitig die Offenheit für «innerkonfessionelle Pluralisierung» und

«binnenkonfessionelle Differenzierung», für das Undoktrinäre innerhalb
der Konfessionskultur, für Uneinheitlichkeit und Streit, scheinbar
Widersprüchliches und die - ergebnisoffene - Dynamik regelmäßigen sozialen

Aushandelns von Normen, aber auch für das Nebeneinander von Magie,
Mystik, Esoterik und Orthodoxie in einem - über eine naturwissenschaftliche

Engführung hinaus - umfassenden, als kohärent empfundenen Weltbild

(im Unterschied zu «Konfession» im engen, eigentlichen Sinn als

theologisch fixiertes, eindeutiges Bekenntnis einer Anstaltskirche sowie

zur modernisierungstheoretischen Dcterminierung einer rationalisierenden

Entwicklung im Konfessionalisierungsparadigma);
6. die historisch-anthropologische Berücksichtigung von Akteuren in ihren

lebensweltlichen und symbolisch-kommunikativen Bezügen jenseits der

schematischen Konfrontation von «oben» und «unten», «Elite» und

«Volk», «Staat» und «Untertanen» bzw. «Kirche» (in Abgtenzung zum
etatistischen Verständnis von Sozialdisziplinierung und dem dichotomi-
schen, romantisierenden Verständnis von VolkskulturAfrömmigkeit in der
Akkulturationsthese).70

So verstanden, meint «Konfessionskultur» den angesichts der dogmatischen
Festlegungen durch eine machtvolle Geistlichkeit eingeschränkten, keineswegs
beliebigen Spielraum, in dem die Angehörigen einer Glaubensgemeinschaft
verschiedene Formen und Praktiken kollektiver Religiosität entwickeln, deren

Orientierungsleistungen in unterschiedlichem Maß auch in anderen Funktionssysteme

Geltung beanspruchen können, etwa in der Politik oder im Wirtschaftsleben.

Gerade da die theologischen Doktrinen vielfältig und kontrovers waren,
musste immer wieder neu definiert werden, welche Lehrinhalte zentral waren
und welche weniger - in Abgrenzung etwa zu Blasphemie, zu Ketzerei, zu
religiöser Indifferenz und, schliesslich, zu Atheismus. Phänomene wie Konversion
oder Simultaneen würden so nicht - im Sinn einer harten Konfessionalisierungsthese

- als Insubordination oder gescheiterte Vereinheitlichung verstanden,
sondern als kulturell geprägte Optionen der Wahl oder des Kompromisses. Wenn
hier statt starrer Fronten Grenzräume des Verhandeins postuliert werden, heisst

das nicht, dass der Charakter der Konfessionen - die Konfessionskulmren - da-

69
Vgl. hierzu auch Kaufmann. Dreissigjähriger Krieg (wie Anm. 54), 143f; Kaufmann,
Konfession (wie Anm. 52). 16-20.

0 Klassisch Robert Muchembled. Kultur des Volks. Kultur der Eliten. Die Geschichte einer
erfolgreichen Verdrängung, Stuttgart 1982 (urspr. franz. 1978); für die Bedeutung der
Kommunikation Pfister. Einleitung (wie Anm. 15), 14f.



242 Thomas Maissen

rob unkenntlich werden. Vielmehr muss man sich fragen, welche konfessionsspezifischen

Handlungs- und Denkspielräume es neben einem dogmatischen harten

Kern gibt, mit ihren intendierten oder nicht intendierten Konsequenzen. So

ist es beispielsweise durchaus plausibel, dass die gegen «abergläubische»
Werkfrömmigkeit gerichtete «protestantische Entzauberungskampagne» langfristig
doch bewirkte, dass die Neugläubigen für aufklärerisches Gedankengut eher

empfänglich waren.71 Gleichwohl war die zunehmende Breite konfessioneller
Frömmigkeitspraxis im späteren 17. und im 18. Jahrhundert nicht zuletzt deshalb

möglich, weil alle Konfessionskulmren weitgehend ohne äusseren Druck und
damit ohne Gefährdung nach zeitgemässen Antworten suchen konnten. Die religiösen

Konflikte verlagerten sich dabei zusehends nach Innen, zwischen Orthodoxie,

Pietismus und Rationalismus oder, katholischerseits, zwischen Staats-
kirchentum und Ultramontanismus. Die zunehmende konfessionsinterne Vielfalt
führte eine neue, uneinheitliche Welt vor, in der es verschiedene und nicht unbedingt

widersprüchliche Wege zum Heil gab, innerhalb, am Rand und dann auch
ausserhalb der Kirchen.

Mit ihrer langfristigen Perspektive soll «Konfessionskultur» als Deutungskonzept

nicht alternativ zu «Konfessionalisierung» oder anderen Makrotheorien
positioniert werden, die große Veränderungsprozesse erfassen wollen. Vielmehr
handelt es sich um eine weniger ambitiöse, auch weniger plakative Ergänzung zu
diesen Meistererzählungen, allerdings aber um eine, die der vielfältigen
historischen Überlieferung eher gerecht wird.72 «Konfessionskultur» steht auf der
Ebene des Individuums der «Uebensform» nahe, auf der gesellschaftlichen Ebene
dem Begriff «Milieu», wie ihn etwa Ulrich Pfister im folgenden Aufsatz
verwendet. Milieus konstituieren sich für ihn sowohl durch äussere Lebensbedingungen

als auch durch symbolische Selbstdarstellung, die - konfessionelle, aber

möglicherweise auch anderen - Leitdifferenzen gegenüber anderen Milieus im
kollektiven Lebensstil und konfliktuell in performativen Akten vorführt. Pfister
versteht dabei selbst das «corpus evangelicum» beziehungsweise «catholicum»
insgesamt als Milieu, was aber, zumindest in einem engeren Sinn, für diese auf
einer rein politischen Ebene verfestigten Institutionen kaum angemessen ist.73

Darüber hinaus kann man fragen, inwieweit das vor allem von M. Rainer
Lepsius für nationalstaatliche Industriegesellschaften formulierte und von Urs
Altermatt für die Sozialgeschichte des Katholizismus eingeführte Konzept des

«Milieus» als «Sondergesellschaft» beziehungsweise «Subsystem mit
Handlungsrelevanz» auf die Vormoderne übertragen werden kann.74 Es geht an der

Richard van Dülmen, Entzauberung der Welt: Christentum. Aufklärung und Magie, in: ders..
Religion und Gesellschaft. Beiträge zu einer Religionsgcschichte der Neuzeit, Frankfurt a.

^
M. 1989. 204-215. hier 211.

" Ähnlich auch Anna Ohlidal. «Konfessionalisierung»: Ein historisches Paradigma auf dem
Weg von der Sozialgeschichte zur Kulturwissenschaft?, in: Acta Comeniana. 15/16 (2002),
327-343.
Pfister, Einleitung (wie Anm. 15). 22f.
Urs Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die Entstehung der nationalen
Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus 1848-1919. Zürich 1972. hier 103-118;
vgl. zur historiographischen Tradition Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann. Religion in



Konfessionskulturen 243

Realität der in der Normalfall eben doch staatskirchlich-monokonfessionell
vereinheitlichten frühneuzeitlichen Territorien bzw. Kantone vorbei, wo es

kontinuierliche Subsysteme in diesem Sinn nur völlig marginalisiert (wie die Täufer)
geben konnte oder dann aber in seltenen plurireligiösen Gebieten wie den

Niederlanden. Aber auch die niederländische Forschung verwendet das auf die

Milieubildung zielende Konzept der «vcrzuilung» («Vcrsäulung») eigentlich erst
für den Nationalstaat des 19. Jahrhunderts, in denen die - politisch und/oder
konfessionell - weltanschaulich definierten Milieus im Wettbewerb, aber auch im
Kontakt miteinander standen, wobei es um politischen und gesellschaftlichen
Einfluss innerhalb derselben Nation ging und alle Milieus auf substantielle
personelle, materielle und intellektuelle Ressourcen zählen konnten, also nicht mar-

ginalisierte Gruppen umfassten.75

So betrachtet, setzt ein Milieu gesellschaftliche Pluralität innerhalb einer
Nation voraus, für deren institutionelle und normative Ausformung konkurrierende
Milieus alternative Konzepte vorlegen, die für die Milieuangehörigen als

Orientierung dienen. Deren Befolgung kann jedoch nur durch familiären und sozialen
Druck eingefordert werden - und nicht wie in der Frühen Neuzeit, durch
obrigkeitliche Sanktionen. Völlig unpassend für die Vormoderne ist die inzwischen
auch für den Bundesstaat aus der Übung gekommene Rede vom Weg der Katholiken

in ein «Ghetto», was einerseits konfessionelle und politische Wechselbeziehungen

aufeine katholische Selbstschau reduziert und dabei die Vielfalt von -
liberalen wie konservativen - Katholiken ausblendet, anderseits problematische
Analogien zum jüdischen Ghetto mit den entsprechenden Diskriminierungen
weckt.76 Davon unterschied sich, dank unbestrittenen Mehrheiten in vielen

Kantonen, die Situation der Katholiken im 19. Jahrhundert und erst recht in der
Frühen Neuzeit, als die Mehrzahl der Stände katholisch war.

Ausblick aufdie Schweizer Situation

Die Untersuchung von «Konfessionskulturen» erlaubt es im Fall der Eidgenossenschaft,

die wichtigen Kontinuitäten vom 19. und 20. Jahrhundert zurück in
die Frühe Neuzeit zu erfassen. Konfessionskulturen waren das Resultat der

Religionskriege, also die einigermassen stabilen und gesicherten Formen konfessionellen

Zusammenlebens in dem Moment, da man nicht mehr die Vernichtung
oder Unterdrückung des eigenen Bekennmisses zu fürchten hatte, andererseits

Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende
Erforschung religiöser Mentalitäten und Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich: Milieus,
Mentalitäten, Krisen, Gütersloh 1996, 7-56.
Simon Groenveld, Huisgenoten des geloofs. Was de samenleving in de Republiek der
Verenigde Nederlanden verzuild?, Hilversum 1995, ist einer der wenigen, der bereits im 17.

Jahrhundert von Versäulung spricht; vgl. zum Phänomen generell J.E. Ellemers, Pillarization
as a Process of Modernization, Acta Politica 19 (1984), 129-144, und Paul Luykx, Die
Versäulung in den Niederlanden. Eine kritische Betrachtung der neueren Flistoriographie, in:
Jahrbuch des Zentrums fur Niederlande-Studien, 2 (1991), 39-51; für die Parallele zu
konfessionellen Milieus in der Schweiz Altermatt, Weg (wie Anm. 74), 105.

Altermatt, Weg (wie Anm. 74).



244 Thomas Maissen

aber auch nicht mehr erwarten konnte, die jeweiligen Anders- und Falschgläubigen

umfassend zum richtigen Glauben zu bekehren. Dieser relative
Ruhezustand war in der Eidgenossenschaft im internationalen Vergleich sehr früh in
den beiden Kappeier Uandfriedensschlüssen angelegt. Er blieb aber fragil, und
diese Fragilität wurde bewusst etwa durch die Gefahr, dass die Eidgenossenschaft

in den Dreissigjährigen Krieg hineingezogen werden könne. Bei aller -
gerade konfessionspolitischer - Heftigkeit bestätigten die drei danach folgenden

grossen Konflikte jedoch den religiösen Status Quo. Im Bauernkrieg von 1653

zeigte sich, dass die Obrigkeiten konfessionsübergreifend zusammenwirkten,
wenn die gesellschaftliche Ordnung gefährdet erschien; niemand ging das Risiko
ein, die sozialen Spannungen in konfessionspolitischem Eigeninteresse
auszunutzen. In den beiden Villmerger Kriegen von 1656 und 1712 bewiesen zuerst
die katholischen und dann die reformierten Sieger, dass sie nicht daran dachten,
in die Religionsverhältnisse der unterlegenen, aber weiter souveränen Orte
einzugreifen. Die konfessionspolitisch relevanten Modifikationen von 1712

beschränkten sich auf die gemeinen Herrschaften und waren zwar für das katholische

Rechtsempfinden skandalös, aber im internationalen Vergleich äusserst

moderat. Uetztlich ging es weniger um den Ausbau reformierter Glaubenspositionen

als um die politische Stärkung der reformierten Mächte; und ausserdem,
wie etwa die Beispiele der gleichermassen katholischen Städte Baden und

Rapperswil 1712 zeigten, bestraften beziehungsweise belohnten die Sieger
Untertanen, die sich - Baden - gegen die reformierten Orte oder - Rapperswil - für
diese engagiert hatten.

Dass die territorial-herrschaftliche Zusammensetzung der Eidgenossenschaft
seit dem frühen 16. Jahrhundert nur wenig verändert wurde, ist ein Grund dafür,
dass Konfessionskulmren sehr lange auch politisch entscheidenden Einfluss
nehmen konnten. Im Heiligen Römischen Reich zogen bereits die Normaljahrrege-
lung des Westfälischen Friedens, Fürstenkonversionen und vollends die
Säkularisation und Mediatisierung durch den Reichsdeputationshauptschlusses von
1803 mit der anschliessenden Neubildung grosser Territorialstaaten das Ende des

«cuius regio, eius religio»-Prinzips und eine starke konfessionelle
Durchmischung der Bevölkerung nach sich. Bikonfessionelle Kantone blieben dagegen
auch nach der napoleonischen Mediationsverfassung eine Ausnahme, erst die

Industrialisierung und die einsetzende Binnenmigration führten zu einer Durch-

mischung der Bekenntnislandschaften: Noch 1910 waren erst 11 von 178

Schweizer Bezirken konfessionell gemischt in dem Sinn, dass beide Konfessionen

je mindestens 40 Prozent der Bevölkerung stellten; in 131 Bezirken stellte
die Mehrheit über 80 Prozent der Bevölkerung.77

Die etablierten Konfessionskulhtren lösten sich also in der Aufklärung oder in

einer Zeit der «Säkularisierung» nicht etwa auf, sondern bleiben ein prägendes
Element der Eidgenossenschaft, bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts
hinein. Während es seit dem 18. Jahrhundert unter den nationalen Eliten eine

Bruno Fritzsche et al., Historischer Strukturatlas der Schweiz. Die Entstehung der modernen
Schweiz, Baden 2001. 188f.



Konfessionskulturen 245

Annäherung über die Konfessionsgrenzen hinweg gab, entwickelten zugleich
nicht nur die katholische, sondern auch die reformierte Konfessionskultur
religiöse, im jeweiligen Bekenntnis verankerte Gegenentwürfe zu rationaler
Weltdeutung und säkularer Lebensführung in einer heterogenen, sich funktional
ausdifferenzierenden Gesellschaft, die als ungläubig, materialistisch, seelenlos und

ungeordnet bekämpft wurde. Die reformierten und katholischen Konservativen
arbeiteten in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in ihrem Widerstand gegen
Liberalismus und Bundesreform mindestens so lange zusammen und empfanden

vor allem auch ähnlich, bis die freisinnigen Radikalen und die katholischen
Ultras mit einem klassischen Thema des Konfessionsgegensatzes, der Jesuitenfrage,

gemeinsam diese Allianz sprengten.
Für Spezialisten der Frühen Neuzeit etwas irritierend wird dieser Vorgang in

der aktuellen Schweizer Forschung als «Konfessionalisierung» der eigentlich
politischen Gegensätze bezeichnet, die kulturkämpferische Entwicklung im Vorfeld
der neuen Bundesverfassung von 1874 dann als «Rekonfessionalisierung». ' Das

war nicht die letzte Abstimmung, aber vielleicht die letzte grundlegende
nationale Abstimmung, in der eine politische Frage durch die Reduktion auf
grundlegende konfessionelle Differenzen entschieden wurde - den Westschweizem
also konkret ihr Föderalismus weniger wichtig erschien als der Kampf gegen
Ultramontanismus und angemasste Unfehlbarkeit eines menschlichen Amtsträgers.
Das bedeutet aber nicht, dass die konfessionskulturellc Prägung der Politik fortan
auf die katholische Seite beschränkt blieb. Die Abstimmungen, in denen 1973

und 2001 die konfessionellen Ausnahmeartikel von 1848/1874 abgeschafft wurden,

mobilisierten noch einmal konfessionelle Positionen. Zugleich stellt heute
eine biblizistische «Wertepartei» wie die Eidgenössisch-Demokratische Union

(EDU) mit einer überschaubaren, aber soliden Anhängerschaft in ethisch-gesellschaftlichen

Fragen (Familienpolitik, Abtreibung, Homosexualität,
Fortpflanzungsmedizin) einen potenziellen Koalitionspartner der in der CVP - marginal -
organisierten katholischen Fundamentalisten; andererseits aber hinsichtlich einer

- christlichen - nationalen Identität (Minarettverbot) auch der SVP.

Konfessionskulturen in derfrühneuzeitlichen Eidgenossenschaft. Eine Einführung
Ausgehend von einer Luzerner Tagung skizziert dieser Artikel die Verschiebung der
Forschungsinteressen von der konfessionsgebundenen Kirchengeschichte über neuere
strukturgeschichtliche Meistererzählungen (Konfessionalisierungsthese) hin zur historischen
Anthropologie und Kulturgeschichte des Religiösen. In Auseinandersetzung mit Thomas
Kaufmann wird die von ihm theoretisierte «Konfessionskultur» auch für die Beschreibung
von Alltag, Kontakt und Konflikt in der bikonfessionellen Eidgenossenschaft der Frühen
Neuzeit vorgeschlagen. Der Blick auf «Konfessionskulmren» vermag Kontinuitäten bis in
die Gegenwart und soziale oder lokale Spezifika des religiösen Lebens angemessen zu er-

78
So Marco Jorio, «Gott mit uns!» Der Bund des Sonderbundes mit Gott, in: Andreas
Ernst/Albert Tanner/Matthias Weishaupt (Hg.), Revolution und Innovation. Die konfliktreiche

Entstehung des schweizerischen Bundesstaates von 1848, Zürich 1998, 245-258, hier
254; ders., Zwischen Rückzug und Integration. Die Katholisch-Konservativen und der junge
Bundesstaat, in: Brigitte Studer (Hg.), Etappen des Bundesstaats. Staats- und Nationsbildung
der Schweiz 1848-1998, Zürich 1998, 89-107, hier 106.



246 Thomas Maissen

fassen und berücksichtigt die bekenntnisgebundene Innenperspektive der Gläubigen ebenso

wie das pragmatische Neben- und Miteinander von unterschiedlichen kirchlichen und
auch unorthodoxen, magischen Positionen, ohne die soziale Welt auf eine schematische
Gegenüberstellung von «Elite» und «Volk» zu reduzieren.

Cultures confessionnelles dans la confédération suisse de l'époque moderne. Une
introduction

Faisant suite à un colloque lucernois, cet article esquisse comment l'intérêt pour de l'histoire

confessionnelle de l'Eglise a fait place à des récits magistraux d'histoire structurelle
(thèse de la confessionnalisation) et puis à l'anthropologie historique et l'histoire
culturelle du religieux. La «culture confessionnelle» théorisée par Thomas Kaufmann est
proposée pour la description du quotidien, du contact et du conflit dans la confédération
biconfessionnelle de l'époque moderne. L'idée de «cultures confessionnelles» est à même
de saisir adéquatement des continuités jusque dans le présent ou des spécificités locales de
la vie religieuse. Elle tient compte de la perspective intérieure des croyants liée à leur
profession de foi comme de la cohabitation et complicité pragmatiques de différentes
positions ecclésiastiques, orthodoxes ou magiques, sans réduire la sphère sociale à une
opposition schématique entre «élite» et «peuple».

Confessional cultures in the early modem Swiss Confederation. An introduction

Following on from a conference in Lucerne, this paper outlines a shift in research interest
from church history linked to a particular faith, via newer master narratives of historical
structure, such as the confessionalization thesis, to historical anthropology and a cultural
history of the religious. Thomas Kaufmann's concept of confessional culture
(Konfessionskultur) is helpful to characterize everyday existence, contact and conflict in the bi-
confessional Swiss Federation in the Early Modem Period. The examination of confessionnal

cultures allows us to capture continuities which persist to the present-day and to
identify specific social or local features of religious life. While not neglecting the internal
perspective of the believers, which is linked to their particular faith, the concept also takes
account of the pragmatics of how differing church positions and even unorthodox magic
positions live alongside one another and with one another, and avoids reducing the social
world to a schematic opposition between «elites» and the «common people».

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords
Forschungsbericht - rapport de recherche - research report, Kulturgeschichte - histoire
culturelle - cultural history, Historische Anthropologie - anthropologie historique -
historical anthropology, Konfessionskultur - culture confessionnelle - confessional culture,
Konfessionalisierung - confessionnalisation - confessionalisation, Schweizer Geschichte
- histoire suisse - Swiss history, Volksglaube - foi populaire - popular faith, Koexistenz
- coexistence - coexistence

Thomas Maissen. Professor für Geschichte der Frühen Neuzeit an der Universität Heidelberg,

davor in Luzern (bis 2004)


	Konfessionskulturen in der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft : eine Einführung

