
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Die spanischen Bibelübersetzungen in der Frühen Neuzeit

Autor: Delgado, Mariano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die spanischen Bibelübersetzungen
in der Frühen Neuzeit

Mariano Delgado

Spanien gilt als ein Uand, das in der Frühen Neuzeit Bibelübersetzungen in die

Volkssprache streng verfolgt bzw. nicht zugelassen hat. Und doch waren
zunächst die Voraussetzungen dafür gerade in Spanien besonders günstig. Bereits
während des Hochmittelalters wurde z.B. die Bibel ins Spanische übersetzt, und

zwar sowohl von Christen als auch von Juden. Unter den christlichen
Übersetzungen, die zumeist der Vulgata folgen, ragt die «alfonsinische Bibel» heraus,
so genannt, weil König Alfons X. sie um 1280 in seine General e Grand Estoria
aufnahm. Sie ist vielfach eher eine Paraphrase des Alten Testamentes im Stil
mittelalterlicher Chroniken. Die jüdischen Übersetzungen erfolgen aus dem
Hebräischen oder dem Aramäischen, beschränken sich naturgemäss auf die
«hebräische Bibel» und werden anhand des masoretischen Textes nach dem Prinzip
der buchstäblichen Übersetzung erstellt. Man spricht auch von vier verschiedenen

«nachalfonsinischen» Versionen, die z.T. verschollen oder nur fragmentarisch

erhalten sind und von denen die bedeutendste die «Bibel von Alba» aus der
Zeit um 1430 ist, so genannt, weil sie sich im Besitz des Hauses Alba befindet.1

i
Vgl. dazu und zu den mittelalterlichen spanischen Bibelübersetzungen (in Auswahl): Ma
del Carmen Fernandez Lopez, Edición critica del «Libro de Isaias» de la Tercera Parte de

la «General estoria» (Microfilm), Alcalà de Henares 1998; A. Castro/A. Miliares Carlo/A.
J. Battistessa (Flg.), Biblia medieval romanceada. Segùn los ms. escurialenses I-j-3,1-j-8 y
I-j-b, Buenos Aires 1927; M. G. Littlefield (Hg.), Biblia romanceada I.I.8. The 13th-

century Spanish Bible contained in Escoriai MS. LI.8, Madison 1983; L. Amigo, El
Pentateuco de Constantinopla y la Biblia medieval romanceada judeoespanola. Criterios y
fuentes de traducción, Salamanca 1983; J. Llamas (Flg.), Biblia medieval romanceada

judio-cristiana. Version del Antiguo Testamento en el siglo XIV, sobre textos hebreo y
latino, 2 vols., Madrid 1950; M. Lazar (Hg.), Biblia Romanceada. Real Academia de la

Historia, MS.87, 15th century. Madison 1994; A. Paz y Melia (Hg.), Biblia (Antiguo
Testamento), traducida del hebreo al castellano por Rabi Mose Arragel de Guadalfajara
(1422-1433?) y publicada por el Duque de Berwick y de Alba, 2 vols., Madnd 1920-1922;
La Biblia de Alba. An illustrated manuscript Bible in Castilian, commissioned in 1422 by
Don Luis de Guzman and now in the Library of the Palacio de Liria, Madrid, with transi, and
commentaries by M. Arragel, Madrid 1992; L. Amalia Isod, La Biblia de la Casa de Alba.

SZRKG. 101 (2007), 209-224



210 Mariano Delgado

In der Frühen Neuzeit nimmt auch in Spanien die wissenschaftliche
Beschäftigung mit der Bibel zu. Ausdruck davon sind nicht nur die vielen - oft auch

höchstem Niveau erstellten - Bibelkommentare,2 sondern auch die polyglotten
Bibelausgaben für den wissenschaftlichen Gebrauch, wie etwa die Complutense
Bibel, 1514-1517 unter dem Patronat des Kardinals Jimenez de Cisneros in
Arcala de Henares gedruckt, und die Antwerpener Bibel, auch Biblia Regia
genannt, die unter der Schirmherrschaft des spanischen Königs Philipp II. zwischen
1569 und 1573 von Benito Arias Montano in Antwerpen herausgegeben wurde.

Mitte des 16. Jahrhunderts waren die Würfel für die spanische Sonderentwicklung

in Sachen Bibelübersetzung noch nicht gefallen. Juan de Zumârraga
(ca. 1468-1548), Franziskaner, Humanist und erster Bischof von Mexiko-Stadt,
konnte daher 1546 am Ende seiner ebendort gedruckten Doctrina cristiana mit
gesundem Menschenverstand wie freimütig festhalten:

«Und ich bin nicht der Meinung derjenigen, die sagen, dass die idiotas und

Ungebildeten [= die Laien] die Evangelien und die Episteln nicht in der Sprache
eines jeden Volkes lesen sollten. Denn es wäre wohl gegen den Willen Christi,
dass seine Lehre und Geheimnisse nicht in der ganzen Welt bekannt werden. Daher

meine ich, es wäre zweckmässig, dass jede Person, gleich wie ungebildet sie

wäre, die Evangelien und die Episteln des heiligen Paulus lesen könnte. Gott gebe,

dass sie in alle Sprachen übersetzt werden, damit alle Völker, auch wenn sie

Barbaren wären, sie lesen könnten. Unserem Herrn gefiele, dass ich dies in meinen

Tagen noch erlebe»3.

Noch 1558 empfahl der Dominikaner, Trienter Theologe und Erzbischof von
Toledo Bartolomé Carranza de Miranda (1520-1576) im Prolog an den Leser zu
seinem Werk Comentarios sobre el Catechismo christiano (Antwerpen) einen
konzilianten Weg. Da einige Teile der Bibel das Dogma und die Glaubensartikel
betreffen, andere aber die Erbauung und den Trost der Seelen sowie die gute
christliche Lebensführung, solle man differenzierter vorgehen. Die Bücher der

ersten Gruppe sind für das Volk nicht nötig, da die Kirche deren Inhalt im Glau-

Un ejemplo de miniatura rabinica, in: Sefardica (Buenos Aires), (1/1984), 35^f4; M.
Monreale, La biblia de Alba, in: Arbor, 47 (1960), 47-54; J. Barranco Luna, EI mesiamsmo
de Arragel en el salterio de la Biblia de la casa de Alba, Rom 1938; R. Galdós, Biblia de la

Casa de Alba, in: Razón y Fe, 73 (1925), 224-236; A. Enrique-Arias, Texto subyacente he-
breo e einfluencia latinizante en la traducción de la Biblia de Alba de Moisés Arragel, in: V.
Alsina et al., Traducción y estandarización. La incidencia de la traducción en la historia de

los lenguajes especializados, Madrid-Frankfurt/M. 2004, 99-111 ; M. Perez /J. Trebollé,
Historia de la Biblia, Madrid 2006.

Vgl. K. Reinhardt, Bibelkommentare spanischer Autoren (1500-1700), 2 vols., Madrid
1990-1999. Für bio-bibliographische Angaben über die in diesem Beitrag genannten Personen

möge man diese Werke konsultieren: Biographisch-bibliographisches Kirchenlexikon,
begr. u. hg. v. F. Wilhelm Bautz, fortgef. v. T. Bautz, Hamm 1990ff; Jüdisches Lexikon,
begr. v. G. Herlitz, Frankfurt a. M. 1987.
J. de Zumârraga, Suplemento del catecismo o ensenanza del cristiano (segunda parte de la

«doctrina cristiana» mâs cierta y verdadera para gente sin erudición y letras...), in: J. G.

Durân (Hg.), Monumenta catechetica hispanoamericana. Siglos XVI-XVI1I, 2. vols., Buenos
Aires 1990, 115-159, hier 159.



Die spanischen Bibelübersetzungen 211

bensbekenntnis bereits zusammengefasst hat: «Wer sich hier einmischt, ohne

von Amts wegen dazu befugt zu sein, würde schlecht handeln und sich der Strafe

würdig erweisen.» Die Bücher der zweiten Art sollten aber zweifelsohne von
allen gelesen werden, obwohl deren Inhalt auch in der Lehre der Kirche, in der

geistlichen Literatur, den Predigten und Homilien zu finden ist. Diese Bücher
(Carranza nennt konkret Sprichwörter, Ecclesiasticus oder das Buch Jesus

Sirach, die historischen Bücher des Alten Testamentes, einige Evangelien und

Episteln, deren Sinn klar ist, sowie die Apostelgeschichte) sollte man hingegen
gefahrlos in die Volkssprache übersetzen und verbreiten, wenn auch mit den

nötigen Randbemerkungen, «um den schweren geistlichen Wein leichter trinkbar
zu machen». Die Übersetzung sollte aber eher in der Form der Paraphrase erfolgen.

Carranza bemerkt auch, dass es im Christenvolk sehr kluge und andächtige
Personen gibt, denen man die Lektüre der ganzen Bibel erlauben könnte, «sogar
eher als vielen anderen, die Latein können und gebildet sind», denn «der Heilige
Geist hat seine Schüler, die er erleuchtet und unterstützt». Carranza plädiert
dafür, dies dem klugen Urteil der Hirten und Seelenärzte zu überlassen, die, weil
sie die Schafe Christi durch Beichte und Umgang besser kennen, diesen von Fall

zu Fall erlauben könnten, die Bibel in der Volkssprache zu lesen.

Carranzas Mitbruder und ebenfalls Trienter Theologe Melchior Cano (1509-
1560) sprach sich aber 1559 in einem Gutachten zu diesem Werk gegen die

Bibelübersetzung in die Volkssprache und deren Lektüre durch das einfache Volk,
vor allem durch die Frauen, vehement aus, denn die Bibel sei nichts für
«Zimmermannsfrauen»: «... auch wenn die Frauen mit unersättlichem Appetit danach

verlangen, von dieser Frucht zu essen, ist es nötig, sie zu verbieten und ein
Feuermesser davor zu stellen, damit das Volk nicht zu ihr gelangen könne.»5 Cano

ermahnt zum Beibehalten des Lateinischen in den Bibelübersetzungen sowie in
den Stundenbüchern und den Schriften über wichtige geistliche Dinge, damit das

Volk wenig davon versteht; wenn nämlich der Ruf des Geheimnishaften, der mit
dem Lateinischen beim Volk verbunden werde, verloren ginge, ginge auch die
Macht des Klerus verloren.

Aus dieser schroffen Position, vertreten durch denselben Theologen, der mit
seinem Hauptwerk De locis theologicis (1563 posthum erschienen) die katholische

Theologie zwischen dem Tridentinum und dem 2. Vaticanum wie kein
anderer methodisch prägen sollte, spricht nicht Frauen- oder Laienfeindschaft,
sondern «die Sorge um die Kirche» unter scholastischen Theologen in jenen
turbulenten Zeiten. Diese sehen in den Bibelübersetzungen in die Volkssprache ein
offenes Tor für allerlei Irrtümer, vor allem aber für die «deutsche Ketzerei», wie
der Protestantismus allgemein genannt wurde. Gerade diese Sicht setzte sich bei
der Inquisition durch. Daraufhin wurden diese Bibelübersetzungen streng verboten

und verfolgt. Ausdruck davon sind der Index von Grossinquisitor Fernando

B. Carranza de Miranda, Comentarios sobre el Catechismo Christiano, ed. J. I. Tellechea Idi-
goras, 3 vols., Madrid 1972-1999, hier vol. 1,114.
F. Caballero, Conquenses ilustres, vol. 2: Melchor Cano, Madrid 1871, 536-615, hier 542.
Das Gutachten wurde auch von Canos Mitbruder und alter ego D. de Cuevas unterzeichnet.



212 Mariano Delgado

de Valdés 1559, der alle Bibelübersetzungen in die Volkssprache, auch die
partiellen, verurteilte, sowie der Index von Grossinquisitor Gaspar de Quiroga 1583,
der in der VI. Regel dieses Verbot bekräftigt, wenn auch mit einigen Ausnahmen:

diese betreffen die Klauseln, Sentenzen oder Kapitel, die in katholischen
Büchern kommentierend zitiert werden, sowie die Stellen aus den Episteln und

Evangelien, die bei der heiligen Messe gesungen werden, sofern diese von den

entsprechenden Homilien begleitet werden, die zur Erbauung der Gläubigen
durch katholische Autoren geschrieben wurden. Die IV. Regel des Trienter Index
ist hingegen eher im Sinne Carranzas ausgefallen. Sie hält fest, dass Bischöfe
und Inquisitoren in begründeten Fällen die Bibelübersetzungen in die
Volkssprache erlauben dürfen.6

Aufgrund dieser Prämissen sind Bibelübersetzungen ins Spanische in der
Frühen Neuzeit das Werk von vertriebenen Juden oder mit der Reformation
sympathisierenden Exulanten. Es handelt sich also um spanische Bibeln aus dem
Exil. Sie sollen nun unter besonderer Berücksichtigung der in den Prologen und

Ermahnungen an den Leser enthaltenen Begründungen und Apologien der
Bibelübersetzung chronologisch vorgestellt werden.

Francisco de Enzinas und sein Neues Testament (1543)

Sieht man von den Übersetzungen des Matthäusevangeliums, des Römerbriefes,
des 1. Korintherbriefes und der Psalmen ab, die der brillante Humanist Juan de

Valdés (ca. 1510-1541) aus dem Griechischen bzw. aus dem Hebräischen anfertigte,

aber erst im 19. Jahrhundert gedruckt wurden, so gebührt dem Humanisten
Francisco de Enzinas (ca. 1520-1552) die Ehre, die erste spanische Gesamtübersetzung

des Neuen Testamentes aus dem Griechischen (nach der Edition des

Erasmus) erstellt zu haben. Sie wurde 1543 in Antwerpen gedruckt.8 Bis dahin

Vgl. dazu Delgado, Spanische Inquisition und Buchzensur, in: Stimmen der Zeit, 224
(2005), 461-474.
Vgl. E. Fernandez y Fernandez, Las Biblias castellanas del exilio. Historia de las Biblias cas-
tellanas del siglo XVI, Miami 1976. Vgl. dazu allgemein: S. Berger, Les Bibles castillanes et

portugaises, in: Romania, 28 (1899), 360-408, 508-567; E. Boehmer, Spanish Reformers of
Two Centuries from 1520, 3 vols., Strassburg 1874, 1883, 1904; Jaime Contreras, The
Impact of Protestantism in Spain 1520-1600, in: S. Holiczer (Hg.), Inquisition and Society in
Early Modern Europe, London/Sydney 1987, 47-63; Carlos Gilly, Spanien und der Basler
Buchdruck bis 1600. Ein Querschnitt durch d. spanische Geistesgeschichte aus d. Sicht einer
europäischen Buchdruckerstadt, Basel/Frankfurt 1985; A. G. Kinder, Three Spanish Reformers

of the Sixteenth Century. Juan Perez, Cassiodoro de Reina, Cipriano de Valera,
Sheffield 1971 (Diss.); ders., Spanish Protestants and Reformers in the Sixteenth Senrury. A
Bibliogiaphy, London 1983; ders.. Spanish Protestants and Reformers in the Sixteenth Century.

Supplement I, London 1994; M. Menéndez Pelayo, Historia de los Hcterodoxos espan-
oles, 2 vols., Madrid 1986-1987; E. H. J. Schäfer, Beiträge zur Geschichte d. spanischen
Protestantismus und der Inqusition im 16. Jahrhundert, 2 vols., Gütersloh 1902; J. Stoughton,
The Spanish Reformers, Their Memories and Dwellingplaces, London, 1883.

El NUEVO TESTAMENTO / De nuestro Redemptor y Salvador / Jesu Christo, / traduzido
de Griego en len-/ gua Castellana, por Fran-/ cisco de Enzinas, Antwerpen 1543, bei der
Druckerei des Estevan Mierdmanno, 352 fols. Hier zitierte moderne Ausgabe: El Nuevo Tes



Die spanischen Bibelübersetzungen 213

war Spanien so gut wie das einzige europäische Land, das im Zeitalter der
Reformation noch keine gedruckte Bibelübersetzung in der Volkssprache hatte.
Enzinas (hellenisiert Dryander genannt) kam 1539 an die Universität Löwen und

setzte im Herbst 1541 das Studium in Wittenberg fort, wo Philipp Melanchthon
ihn in sein Haus aufnahm und für die Übersetzung des Neuen Testamentes
begeisterte. Gleich nach dem Druck überreichte er am 25. November 1543 ein

Exemplar persönlich Karl V., der sich in Brüssel aufhielt. Daraufhin wurde er am
13. Dezember auf Veranlassung des Dominikaners Pedro de Soto, des Beichtvaters

des Kaisers, verhaftet. Nach katholischem Verständnis und unter ausdrücklichem

Verweis auf das Kapitel «De aliis tribus causis iisque extends, linde hae-

reses oriuntur» aus dem Werk Adversus omnes haereses (Paris 1534) des
Franziskaners Alfonso de Castro, in dem dieser die Katholischen Könige für das Verbot

der Bibelübersetzungen ins Spanische als «Häresiequelle» lobt, sah Soto in

der Bibelübersetzung eine grosse Gefahr für den Glauben. Der vierte Punkt der

Anklage gegen Enzinas lautet, dieser habe das Neue Testament in spanischer
Sprache «gegen die Anweisungen des Kaisers» gedruckt.' Dass Enzinas den

ursprünglichen Titel (El Nuevo Testamento, o la nueva alianza de nuestro Redemp-

tor y solo Salvador, Jesucristo) nach dem Druck änderte und in allen Exemplaren

durch ein neues Titelblatt ersetzte, weil Begriffe wie «Alianza» (Bund)
und «solo Salvador» (einziger Erlöser) «protestantisch» klangen, nutzte also
nichts. Nachdem er am 1. Februar 1545 die Gefängnistore offen vorgefunden
hatte, floh er nach Antwerpen und von dort nach Wittenberg. Später hielt er sich
in den Hochburgen der oberrheinischen Reformation (Strassburg, Basel, Zürich,
St. Gallen, Konstanz) sowie in England auf, wo er 1548-1549 Professor der

griechischen Sprache an der Universität Cambridge wurde, bevor er nach

Deutschland zurückkehrte.
Das Widmungsschreiben an Karl V., das Enzinas seiner Übersetzung voranstellt,

kann als eine der scharfsinnigsten Apologien für die Bibelübersetzung
sowie als eine geschickte Katholikentäuschung betrachtet werden. Drei Gründe
werden angeführt: zum einen wird unter Bezug auf den Rat des Gamaliel (Apg
5,38-39) betont, dass keine Gewalt dieser Welt die Verbreitung der Heiligen
Schrift verhindern kann; zum anderen wird an die Ehre Spaniens appelliert, denn
in allen anderen Nationen sei die Bibel bereits in die Volkssprache übersetzt
worden und man halte die Spanier für abergläubisch, weil sie es nicht tun; wenn
nun die Spanier sich rühmen, auf allen anderen Gebieten die ersten zu sein, so
sei nicht verständlich, warum sie gerade in der wichtigsten Sache die letzten
sind; und schliesslich weil bisher weder der Kaiser noch der Papst die Bibelübersetzungen

ausdrücklich verboten haben, obwohl sie sehr viele Gesetze über an-

tamento de Nuestro Redentor y Salvador Jesucristo. Traducido del griego en lengua
castellana por Francisco de Enzinas. 1543. Con notas bibliogrâficas e históricas por B. Forster
Stockwell. Edición conmemorativa Cuarto Centenario 1543-1943. Buenos Aires 1943; J. L.

Nelson, «Solo Salvador» Printing the 1543 New Testament of Francisco de Enzinas, in: JEH,
50(1999), 94-116.
Menéndez Pelayo, Historia (wie Anm. 7), hier vol. 1, 860.



214 Mariano Delgado

dere Themen verabschiedet haben; und wenn jemand meint, die Bibelübersetzungen

stellen eine Häresiegefahr dar, so sei zu bedenken, dass die Häresien
nicht durch die Bibelübersetzungen entstehen, sondern weil diese von vielen
gegen die Lehre der Kirche interpretiert werden, «die Säule und solides Fundament
der Wahrheit ist».10

Enzinas' Übersetzung ist sehr gelobt worden. Dem Autor werden grosse
Kenntnisse des Griechischen bescheinigt, aber auch hier und da eine zu starke

Abhängigkeit vom Text des Erasmus; einerseits hat Enzinas den evangelischen
Stil nicht verändert, andererseits aber die Worttreue gelegentlich übertrieben. Die
Sprache ist elegant und wohlklingend, wie es sich für das Spanisch des 16.

Jahrhunderts gehört, wenn auch nicht frei von Galizismen.
Enzinas übersetzte auch vier Schriften des Alten Testamentes (Fliob, Psalmen,

Sprichwörter, Jesus Sirach) nach der von seinem Freund Sebastian Castellio
angefertigten lateinischen Version, die dieser ihm noch vor ihrem Druck in der Bibel

von 1551 zur Verfügung stellte. Enzinas Hess sie, wie Carlos Gilly klargestellt

hat," 1550 in Strassburg drucken (bei Augustinus Frisius), obwohl darin -
wohl zur leichteren Einfuhr und Verbreitung in Spanien - Lyon als Druckort und
Sebastian Grypho als Drucker genannt werden. Bei der Übersetzung sowohl des

Buches Hiob wie auch des ganzen Psalters folgt er ziemlich getreu der
lateinischen Vorlage. Bei der Übertragung der Sprüche Salomons geht er über Cas-
tellios Text paraphrasierend hinaus und fügt Teile aus anderen Büchern ein. In
der Übersetzung des Buchs Jesus Sirach lässt Enzinas sämtliche Stellen aus, die
Castellio mit einem L. (d.h. als nur in der Vulgata vorkommend) bezeichnet
hatte, und macht eine neue Kapitelteilung, unter Beibehaltung der von Castellio
eingerührten klassizistischen Latinisierung von hebräischen Namen. Enzinas'
ehrgeiziges Projekt einer vollständigen Bibelübersetzung blieb leider unvollendet.

Die spanischen Juden und die Bibel von Ferrara (1553)

Für diese Bibel1" zeichnen die sefardischen Juden Yom Tob Atias (Jerónimo de

Vargas) und Abraham Usque (Duarte Pinel) verantwortlich. Sie wurde in Ferrara

gedruckt, weil der IV. Herzog, Ercole II. (1508-1559), die liberale Politik seines

Vorgängers Alfonso I. (1476-1534) gegenüber den aus Spanien und Portugal
vertriebenen Juden fortsetzte - eine Toleranz, die er unter dem Einfluss seiner

El nuevo Testamento (wie Anm. 8), 4L
Vgl. Gilly, Spanien (wie Anm. 7), 347ff
BIBLIA / En lengua Espanola traduzida palabra por palabra / de la vcrdad Hcbraica / por
muy excelentes letrados. vi-/sta y examinada por el oficio / de la Inquisición. Ferrara 1553

(5313 nach dem jüdischen Kalender). Hier zitierte moderne Ausgabe: M. Lazar (Hg.), Biblia
de Ferrara, Madrid 1996. Vgl. dazu: M. Lazar. The Ladino Bible of Ferrara (1553), Culver
City 1992; I. M. Hassan (Hg.), Introducción a la Biblia de Ferrara. Actas del Simposio Inter-
nacional sobre la Biblia de Ferrara. Madrid 1994; H. den Boer, La Biblia de Ferrara y otras
traducciones espanolas de la Biblia entre los sefardies de origen converso. in: Flassân
Introducción, 251-296: C. Ricci. La Biblia de Ferrara, in: Publicaciones del Instituto de Investi-
gaciones Históricas. Facultad de Filosofìa y Letras. Buenos Aires. 35 (1926), 1-47; S.

Rypins, The Ferrara Bible at Press, in: The Library. 10 (1955), 244-269; L. Wiener, The
Ferrara Bible, in: Modem Language Notes. 10 (1895). 14-43; 11 (1896). 42 53.



Die spanischen Bibelübersetzungen 215

Frau Renée, Tochter Ludwigs XII. von Frankreich, auf die Protestanten ausdehnen

sollte. Da der Druck in einer limitierten Auflage sowie in drei verschiedenen

Ausgaben und Formaten (Grossformat auf speziellem blauem Papier, Grossformat

auf normalem Papier und Kleinformat) erfolgte und darin Korrekturen von
Druckfehlem sowie typographische und lexikalische Varianten zu finden sind,
dachte man früher, dass es eine Ausgabe für Christen und eine andere für Juden

gegeben habe. Eher ist von einem work in progress auszugehen, d.h. dass während

eine Ausgabe im Druck war, eine korrigierte und verbesserte Ausgabe in

Angriff genommen wurde. Eine Ausgabe wird von Jerónimo de Vargas und

Duarte Pinel dem Herzog von Ferrara gewidmet, die andere von Yom Tob Atias
und Abraham Usque der Ex-Marranin und einflussreichsten Jüdin ihrer Zeit
Dona Gracia Naci (Gracia Mendes oder Beatriz de Luna als Marranin). Eine

wichtige Variante in den verschiedenen Ausgaben findet sich in Jesaja 7,14: in

einigen Exemplaren heisst es «moça», also «junge Frau», in anderen jedoch «vir-
gen», also «Jungfrau» im christlichen Sinne, und in anderen wiederum heisst es

«alma», d.h. die Transliteration des hebräischen Vokabels.
Die Bibel von Ferrara stellt keine neue Übersetzung aus dem Hebräischen

oder Aramäischen dar, sondern eine Bearbeitung und Weiterführung der «nach-

alfonsinischen» Übersetzungen, die unter den sefardischen Juden seit dem 13.

Jahrhundert zirkulierten. Viele davon wurden im Schatten der Judenfeindschaft
zwischen 1391 und 1492 verbrannt. Die Chronik berichtet z.B., dass nach der

Vertreibung allein am 25. September 1492 in Salamanca zwanzig dieser Bibeln
verbrannt wurden. Gleichwohl - und nicht zuletzt aufgrund des Verlustes vieler
mittelalterlicher Codices wie der Komplexität der jüdischen Tradition - ist die

Forschung nicht imstande, eine Genealogie zwischen den verschiedenen
mittelalterlichen Übersetzungen und der Bibel von Ferrara präzis zu rekonstruieren. Man

geht aber davon aus, dass im Manuskript E3 (oder Ms. I-j-3) aus El Escoriai vom
Ende des 14. oder Anfang des 15. Jahrhunderts, das eine wörtliche Übersetzung
des masoretischen Textes darstellt, der Urahne der sefardischen Bibel des 16.

Jahrhunderts zu sehen ist. Wie in dieser folgt darin die Kapiteleinteilung des

Pentateuchs der hebräischen Ordnung in parasiyot oder Wochenperikopen.
Darüber hinaus werden in beiden Texten die Namen von Orten oder Personen generell

auf Hebräisch belassen. Für Herr werden Worte wie Adonai und Dio statt
Senor benutzt. Das darin verwendete Spanisch wird auch «Ladino» oder
Spanisch der sefardischen Juden genannt - genauso wie die Juden seit dem Exil von
Babel durch Hebräisierung der umliegenden Sprachen neue Verkehrssprachen
für die jüdische Diaspora schufen, in die dann die hebräische Bibel übersetzt
wurde: jüdisch-aramäisch, jüdisch-griechisch, jüdisch-arabisch, jüdisch-persisch,
jüdisch-deutsch (jiddisch), jüdisch-spanisch (ladino) oder jüdisch-italienisch. Die
Hebräisierung entsteht durch die allzu wörtliche Übersetzung der biblischen
Texte in diese Sprachen, wobei neue Wortschöpfungen entstehen und die Syntax
des Hebräischen zumeist beibehalten wird. Diese Übersetzungstechnik wurde
seit der Antike in den jüdischen Gemeinden verwendet und perfektioniert; sie

wird als «servile» oder «buchstäbliche» Übersetzung bezeichnet, da die Struktur
einer Sprache in die andere praktisch transferiert wird.



216 Mariano Delgado

Im Prolog wird die Übersetzung der Bibel begründet. Sie erfolgte nicht
zuletzt, weil die spanische Sprache die am meisten verbreitete und geschätzte in
Europa sei und gerade darin eine gute Übersetzung fehle. Den Herausgebern ist
bewusst, dass dieses Spanisch manchem Lesern als «barbarisch und fremdartig»
anmuten mag, da es von dem gepflegten klassischen Spanisch des 16.

Jahrhunderts sehr verschieden ist. Dies sei aber der unumgängliche Preis dafür, dass

die Übersetzung dem Hebräischen so nah wie möglich folgen soll, indem man
Wort für Wort «aus der hebräischen Wahrheit»13 übersetze und den Stil rettet.

Die Bibel von Ferrara stellt die erste vollständige Version des Alten
Testamentes im Uadino dar und war vor allem für die sefardischen Juden bestimmt,
die im 16. Jahrhundert ihr Marranen- oder Conversodasein verliessen und in
Italien oder Amsterdam sich zum Judentum wieder offen bekannten (die Sefarden
im osmanischen Reich oder im orientalischen Raum werden eher von der

Übersetzung der Psalmen und des Pentateuchs 1540 bzw. 1547 in Konstantinopel
geprägt sein). Bis 1762 wurde die Bibel von Ferrara tleissig verwendet und errang
in dieser Zeit für die Conversos «kanonischen Wert». Es gab mindestens sechs

vollständige Neudrucke (1611, 1630, 1646, 1661, 1726 und 1762), neun
Teildrucke des Pentateuchs mit Prophetentexten (1627, 1643, 1655, 1691, 1697,
1705, 1718, 1724 und 1733) und vier Ausgaben der Psalmen (1628, 1650, 1723

und 1733) - zumeist in Amsterdam erschienen. Diese Ausgaben sind Ausdruck
sowohl von Bewunderung wie von Kritik gegenüber der Bibel von Ferrara, denn
hier und da werden lexikalische Archaismen korrigiert. Manche Autoren dieser
Korrekturen müssen zugeben, dass unter einigen kultivierten Sefarden die
Übersetzung der spanischen Protestanten Casiodoro de Rei(y)na (1569) und

Ci(y)priano de Valera (1602) mehr Anklang fand, weil diese nicht so wörtlich
vorgehen und ein gepflegteres Spanisch benutzen. In der Tat war vielen Conversos

das klassische Spanisch vertrauter als die hebräisierende Sprache der Bibel

von Ferrara. So lag deren grösster Nachteil für den Rabbiner Yosef Franco
Serrano aus Amsterdam darin, dass sie zur Rejudaisierung der Conversos gedruckt
wurde, aber deren archaische Sprache «oft ein weiteres Hindernis für dieselbe
darstellte».14

Unter den Teildrucken des Pentateuchs mit Prophetentexten sind die des

Rabbiners und Druckers Menasseh ben Israel 1627 und 1655 in Amsterdam
hervorzuheben. Während die erste Ausgabe von der Bibel von Ferrara kaum abweicht,
enthält die zweite einige morphologische und lexikalische Anpassungen. Dieser
Text wird für die weiteren Ausgaben des Pentateuchs im Ladino massgebend
bleiben. In der Ausgabe von 1705 wird erstmals «Dios» statt «El Dio» verwendet.
Obwohl im spanischen «Dios» bereits die Einzahlform ist (Mehrzahl «Dioses»),
hatten die spanischen Juden seit den ersten mittelalterlichen Übersetzungen mit der

Wendung «El Dio» die Singularität Gottes besonders hervorheben wollen.

Biblia de Ferrara, ed. Lazar (wie Anm. 12). 4.
14 H. den Boer, Biblia (wie Anm. 12), 256.



Die spanischen Bibelübersetzungen 217

In seiner Ermahnung an den Leser bezeichnet Reina 1569 die Bibel von Ferrara

als «ein Werk, das (nach dem Urteil aller, die etwas davon verstehen) unten
den vorhandenen Übersetzungen die höchste Wertschätzung verdient», wirft ihr
zugleich vor, einige für die Christen besonders wichtige Stellen, wie z.B. Jesaja
9,6, mit «rabbinischer Bosheit» übersetzt zu haben15.

Das Neue Testament (1556) und die Psalmen (1557) des Juan Perez de Pineda

Die «anonyme» Übersetzung des Neuen Testamentes von 1556, die, um sie in

Spanien besser verbreiten zu können, Venedig als Druckort angibt,16 obwohl sie

in Genf bei Jean Crespin gedruckt wurde, geht auf den spanischen Kalvinisten
Juan Perez de Pineda (ca. 1480/90-1567) zurück. In Genf, wo er, hoch geschätzt
von Calvin und Beza, als Minister der spanischen reformierten Gemeinde wirkte,
besorgte Perez de Pineda ab 1556 verschiedene Übersetzungen von Teilen der
Bibel und theologischen (kalvinistischen) Schriften ins Spanische. Später wurde

er Prediger in Blois und Hauskaplan der Herzogin Renée von Ferrara, die sich
nach dem Tode ihres Mannes auf das Schloss von Montargis zurückgezogen
hatte und von dort aus die kalvinistisch-hugenottischc Bewegung in Frankreich
unterstützte. Angeregt von Juan de Valdés und Francisco de Enzinas wollte er
eigentlich die ganze Bibel ins Spanische übertragen, konnte aber nur die
Übersetzung der Psalmen und des NT vollenden. Sein Freund und Gesinnungsgenosse
Juan (Juanillo) Hernandez wurde, als er die Bücher nach Sevilla einschmuggelte,
von der Inquisition verhaftet und 1560 in einem Autodafe dem Scheiterhaufen
überantwortet; Perez selbst wurde in effigie verbrannt. Er verfügte testamentarisch,

dass sein gesamtes Vermögen für die Drucklegung einer Bibel in
spanischer Sprache verwendet werden sollte. Obwohl er mit seinen Übersetzungen
einen Beitrag zur Verbreitung reformatorischen Gedankengutes in Spanien zu
leisten versuchte, dürften seine Werke wegen der inquisitorischen Gegenmass-
nahmen nur in beschränktem Masse nach Spanien gekommen sein. Sie fanden
aber in den Exulantenkreisen Verbreitung.

LA BIBLIA,/ QUE ES, LOS SA-/CROS LIBROS DEL/ VIEIO Y NVEVO TESTAMENTO.

1569 (ohne Nennung des Druckortes noch des Namens des Druckers und des

Übersetzers), (Basel), bei der Druckerei des Thomas Guarinus, 16 Blätter, 1438, 544, 508

Spalten, 4 Blätter, Madrid 1970: Faksimil-Ausgabe des Originals von 1569. Hier zitierte
moderne Ausgabe: J. Guillen Torralba (Hg.), La Biblia del Oso. Segùn la traducción de Casio-
doro de Reina, publicado en Basilea en el ano 1569, 2 vols., Madrid 1987, hier 10.

1

EL TESTAMENTO NUEVO DE NUES-/TRO SENOR Y SALVA-/DOR JESUCHRISTO.

Nueva y fielmente traduzido del original Gric-/go en romance Castellano, Venedig
[Genf] 1556, bei der Druckerei des Iuan Philadelpho [Crespin], 12 + 746 + 4 fols. Hier
zitierte moderne Ausgabe: J. Perez de Pineda. El Testamento Nuevo (1556) / Epistola
Consolatoria (1560), ed. B. Forster Stockwell, Buenos Aires 1958. Vgl. dazu: A. Gordon Kinder,
Juan Perez de Pineda (Pierius). Un ministro calvinista espanol del Evangelio en el siglo XVI
en Ginebra, in: Diàlogo Ecumènico, 21 (1986), 31-64; P. N. Tablante Garrido, Del Nuevo
Testamento traducido por el docttor Juan Perez, Mérida 1960.



218 Mariano Delgado

Perez de Pineda, dessen theologischen Gedanken dem Kalvinismus nahe standen,

hat keine neue Übersetzung aus dem Griechischen erstellt, sondern lediglich
die von Francisco de Enzinas stilistisch (und «kalvinistisch») bearbeitet. Die

vorgenommenen Änderungen erfolgten vor allem aufgrund der in Genf verbreiteten
französischen Übersetzungen des Neuen Testamentes (1552 druckte Robert Es-

tienne in Genf «Le Nouveau Testament» mit dem lateinischen Text des Erasmus
und der französischen Übersetzung von Olivetan, 1554 druckte Conrad Badius in

Genf eine ähnliche Version). Gleichwohl ist die stilistische Bearbeitung so

gründlich, dass diese Version für viele als die beste aller spanischen
Übersetzungen des Neuen Testamentes in der Frühen Neuzeit gilt.

In der Epistel, die Perez de Pineda seiner Ausgabe voranstellt, erklärt er die
zwei Gründe, die ihn zur Übersetzung ins Spanische bewogen haben: zum einen
weil das Evangelium an kein besonderes Volk, an keine besonderen Menschen
und an keine besondere Sprache gebunden ist, sondern universalen Charakter
hat. Da die Autoren des Neuen Testamentes sich nicht des Hebräischen, sondern
des Griechischen, d.h. der Verkehrssprache ihrer Zeit bedient haben, sollten wir
es genauso tun und das Evangelium in die jeweiligen Volkssprachen übersetzen.

Zum anderen weil er seiner spanischen Nation einen Dienst erweisen möchte, die
sich rühmt, in Sachen des Glaubens die reinste und makelloseste aller christlichen

Nationen zu sein, ohne die Irrlehren zu dulden, die andernorts gegen den

christlichen Glauben verbreitet werden. Anders als die Inquisition, die zur Wahrung

dieser Glaubensreinheit den Übersetzungen der Bibel in die Volkssprache
misstraute, argumentiert Perez de Pineda, dass gerade diese Übersetzungen nötig
sind, damit das Volk den wahren Glauben verstehen und bekennen kann und so

alle das Heil erreichen können, wie Gott in seiner Barmherzigkeit will - d.h.

elegant bürstet er die Argumente der Inquisition gegen den Strich und wirbt für die

Übersetzung der Heiligen Schrift ins Spanische als einer gottgefälligen und

«heilsnotwendigen» Sache.

Nicht mehr anonym, aber weiterhin mit dem fiktiven Druckort Venedig,
publizierte Perez de Pineda 1557 seine Übersetzung der Psalmen.17 Menéndez Pe-

layo hielt diese Übersetzung für die beste in spanischer Sprache: «sie ist in einer

reinen, korrekten, klaren und sehr frischen und schönen Sprache verfasst»,18 wie
es sich für die Schule des Humanisten Juan de Valdés gehört - ohne Hebräismen
und exotische Ausdrücke, eher wörtlich als im Stil der Paraphrase.

In seiner einführenden Erklärung über die Frucht und den Nutzen der Psalmen
bezeichnet sie Perez de Pineda, sehr poetisch und zugleich bemüht um die
Täuschung der katholischen Leser in Spanien, als «sehr festen Anker, damit wir in
der Einheit des Glaubens und des Geistes Gottes verweilen und von den vielen
Sekten und Irrtümern, die es auf der Welt gibt, nicht von der Einheit mit seiner

17 Los/ PSALMOS DE/ DAVID CON SUS SU-/MARIOS EN QUE SE DE-/clara con breve-
dad lo con-/tenido en cada/ Psalmos agora nueva y fielmente traduzidos en/ romance
Castellano por el doctor Ian Perez, conforme a la verdad de la lengua/sancta. Venedig [Genf]
1557. bei der Druckerei des Pedro Daniel [Crespin]. 15 + 118 + 3 fols. Hier zitierte moderne
Ausgabe: J. Perez de Pineda. Los Salmos de David. Buenos Aires 1951.
Menéndez Pclayo, Historia (wie Anm. 7), hier vol. 2, 92.



Die spanischen Bibelübersetzungen 219

19Kirche getrennt werden». Die Psalmen zeigen uns, wie Gott der «Befreier» (li-
bertador) ist."0 Manche Psalmen sind wie Wegweiser, die uns zu Gott führen,
andere spornen uns an, von ihm Hilfe zu erflehen, andere helfen uns, unsere

Konkupiszenz zu zügeln, wiederum andere sind wie der Feuerstahl, der den
Feuerstein unseres Herzens verwundet und in ihm den Funken der Liebe zu Gott

springen lässt. Andere sind wie Salben eines sehr sanften Duftes, um uns vor der

Koraiption und den Lastern zu schützen, andere wie Wecker, die uns entflammen

und zum Lob Gottes für die immerwährend erhaltenen Wohltaten bewegen;
andere schliesslich sind wie Hirtenstäbe, mit denen wir uns aufrichten und an
denen wir uns an der Hoffnung auf das ewige Leben halten können. So ist der Psalter

wie «ein sehr üppiger Garten und wie ein irdisches Paradies»."1

Casiodoro de Reina und seine Basler Bibel von 1569

Die Basler Bibel von 1569,"" aufgrund des Bärenmotivs auf dem Titelblatt auch

«Biblia del Oso» genannt, stellt den ersten Druck einer spanischen Übersetzung
der gesamten Bibel dar. Der Autor, Casiodoro de Rei(y)na, auch bekannt unter
Reginaldus Gonsalvius Montanus, war ein spanischer Protestant (ca. 1520-1594)
aus der Kaste der Morisken Granadas. Vor seiner Flucht 1557 nach Genf war er
zunächst Mönch im Hieronymitenkloster San Isidro del Campo in Sevilla. Er
widmete sich bereits früh dem Studium der Bibel. Als geistiger Kopf der Krypto-
protestanten in Sevilla wurde er von der Inquisition verurteilt und beim Autodafe
am 26. April 1562 in effigie verbrannt. Aus verschiedenen Gründen - theologische

Unterschiede mit anderen Protestanten, Intrigen Philipps II. von Spanien,
der eine erhebliche Belohnung auf seinen Kopf ausgesetzt hatte, finanzielle
Schwierigkeiten, spanische Politik in Flandern, Druck seiner Bibelübersetzung -
musste er den Wohnsitz zwischen Frankfurt am Main, wo er Mitglied der franzö-
sisch-reformierten Gemeinde wurde, sich mit seiner Familie nicderliess und am
16. August 1571 das Bürgerrecht erwarb, London, Antwerpen, Bergerac, Chateau

de Montargis, Basel, Strassburg und wieder Frankfurt wechseln. Dabei hat

Reina seine theologischen Positionen innerhalb des Protestantismus
(Kalvinismus/Luthertum) mehrfach gewechselt. Ihm kommt die Ehre zu, der erste
Übersetzer der gesamten Bibel aus den Originalsprachen ins Spanische gewesen zu
sein.

Perez de Pineda, Salmos (wie Anm. 17), 30.
20

Ebenda, 20.

^ Ebenda, 31.
"" La Biblia del Oso (wie Anm. 15). Vgl. dazu: J. A. Gonzalez, Casiodoro de Reina, traduetor

de la Biblia en espanol, Mexico 1969; P. J. Flauben, Three Spanish Heretics and the

Reformation. Antonio del Corro, Cassiodoro de Reina. Cypriano de Valera, Genève 1967; L.
J. Hutton, The Spanish Heretic. Cipriano de Valera, in: Church History, 27 (1958), 23-31;
A. G. Kinder, Casiodoro de Reina. Spanish Reformer of the Sixteenth Century, London
1975; ders., Cipriano de Valera, reformador espanol (1532-1602?), in: Diàlogo ecumènico,
20(1985), 165-179.



220 Mariano Delgado

Die in Basel 1569 erstmals erschienene Ausgabe, deren Druck nicht zuletzt mit
Hilfe der von Perez de Pineda vermachten Gelder finanziert werden konnte, erlebte
viele Nachdrucke und Überarbeitungen (die erste 1602 durch Cipriano de Valera,
s.u., die letzte 1995) und wird unter spanischsprechenden Protestanten heute noch
verwendet. Obwohl Reina in der Basler Ausgabe ausser in der «praefatio hispanici
interpraetis», die er mit CR. unterzeichnet, namentlich nicht vorkommt, ist nicht
daran zu zweifeln, dass er die Bibel übersetzt und für den Druck vorbereitet hat.

Der Praefatio folgt eine «Ermahnung an den Leser und die gesamte Kirche», in
der er uns Rechenschaft über Sinn, Methode und Zweck seiner Übersetzung gibt.

Zunächst rechtfertigt er die Übersetzung der Bibel ins Spanische mit vier
Gründen: die Heilig Schrift ist «das echte und legitime Instrument»," damit die
Menschen das Heil erlangen; der Vorwand, eine solche Übersetzung verletze die
der Schrift geschuldeten «Ehrfurcht», sei in den Formen des Aberglaubens und
Götzendienstes begründet, die sich vom wahren Gott entfernen; die Übersetzung
zu verbieten, käme einem Affront gegen das Licht und die Wahrheit gleich, die
das göttliche Wort bezeugt; schliesslich ist das Studium des Wortes Gottes allen
auferlegt worden, wie zahlreiche Zeugnisse aus beiden Testamenten belegen.

Anschliessend bezieht sich Reina sehr geschickt auf die III. und IV. Regel des

Trienter Index, die er auf der Rückseite des ersten Blattes wörtlich abgedruckt
hatte. Während das Konzil in der IV. Regel betont, dass Bischöfe und Inquisitoren

in Ausnahmefällen die Lektüre der Bibel in den Volksprachen schriftlich
denjenigen erlauben dürfen, von denen sie sicher sind, dass sie davon eher
Nutzen für den Glauben und die Frömmigkeit als Schaden ziehen würden und
sofern die Übersetzung von «katholischen Autoren» erstellt wurde," sieht Reina
darin - sie extensiv auslegend - eine weit offene Tür für die Bibelübersetzungen.

Was die Methode angeht, so gibt er vor, der lateinischen Version, d.h. der

Vulgata, nicht gefolgt zu sein, weil sie voller Irrtümer ist. Gleichwohl habe er sie
als Variante immer wieder konsultiert, wie andere Versionen auch. Reina
übersetzte vielmehr aus den Ursprachen Hebräisch und Griechisch, so weit als möglich.

Dabei hält er fest, vor allem die Bibel von Ferrara verwendet zu haben,
obwohl auch diese grosse Irrtümer enthält, einerseits weil an manchen Stellen «der
Hass auf Chrisms» durchschimmert,"' andererseits weil die Juden selbst die
hebräische Sprache vergessen haben. Des Langen und Breiten erklärt Reina, warum
er diese und jene Vokabel gewählt habe, z.B. Jehova als Bezeichnung Gottes.
Darüber hinaus gibt er uns Rechenschaft über die Randbemerkungen, die der
Erklärung von «Worten, Stilfiguren und Sprachformen» dienen,26 aber auch andere

Dinge erläutern. Kurz erklärt er, warum jedem Kapitel eine ausführliche
Zusammenfassung desselben vorangestellt wird. Zum Schluss bemüht er einerseits die
Demutsfloskel, indem er schreibt, dass es in der spanischen Nation qualifiziertere

Bibelkenner gäbe und seine Übersetzung, weil sie die erste ist, vielleicht un-

La Biblia del Oso (wie Anm. 15), 4.
24

J. Martinez de Bujanda. Indices de libros prohibidos del siglo XVI, in: J. Perez Villa-
nueva/B. Escandcll Bonet (Hg.). Historia de la Inquisición en Espana y America, 3 vols.,
Madrid 1984-2000. 773-828. hier 820.

25
La Biblia del Oso (wie Anm. 15). 10.

26 Ebenda. 17.



Die spanischen Bibelübersetzungen 221

vollständig und verbesserungsbedürftig sein werde; andererseits hält er selbstbe-

wusst fest, dass Gott keinem anderen Spanier «den Willen noch die Kühnheit»
zu einem solchen Werk bisher verliehen hat." Klug interpretiert er abschliessend
nochmals die Trienter Regeln zu seinen Gunsten, in dem er daraus die doppelte
Empfehlung herausliest, eine bessere Vulgata-Version für das Theologiestudium
und eine Übersetzung in die Volkssprache für das allgemeine Volk zu leisten,
von der man dann so viele Drucke und Nachdrucke wie nötig vornehmen sollte.

Ausser der Bibel von Ferrara scheint Reina die Version von Sanctes Pagnini,
die lateinische Zürcher Bibel sowie z.T. auch die Version Castellios, aus der er

u.a. den Namen «Jehova» entnommen hat, benutzt zu haben. Da er seine

Übersetzung nach Spanien einschmuggeln lassen wollte, versteht sich von selbst, dass

er in der oben zitierten «Ermahnung» diese «häretischen» Quellen sowie die

Verwendung der Übersetzungen von Juan de Valdés, Francisco de Enzinas und
Juan Perez de Pineda verschweigt, denn sie alle standen bereits in Rom und Spanien

auf dem Index. Obwohl im Druck von 1569 weder Übersetzer noch Druck-
ort genannt werden, erfuhr die Inquisition bereits im Januar 1571, dass der
Druckort Basel war. Sie verfügte die Konfiszierung aller Exemplare, die man
finden konnte. Darauf hin wurde bei den in Antwetpen noch lagernden Stücken
die Titelseite durch die des berühmten Wörterbuchs von Ambrogio Calepino
ausgetauscht, was die Inquisition alsbald auch aufspürte. Von den ca. 1400

Exemplaren, die für die Einfuhr in Spanien geplant waren, kann daher nicht
genau gesagt werden, wie viele wirklich der Kontrolle durch die Inquisition entkamen.

Weite Verbreitung und nachhaltige Wirkung werden allerdings angenommen.

Reina war ein profunder Kenner der biblischen Originalsprachen. Seine

Übersetzungsmethode kommt der heutigen Translationswissenschaft nahe, da sie

nicht wörtliche Wiedergabe intendiert, sondern die sinngemässe Rekonstruktion
des ideologischen Kontextes der jeweiligen Vokabel.

Cipriano de Valera und seine Revisionen der Übersetzungen Reinas

Da Reina nicht Kalvinist, sondern Lutheraner war, entspricht seine Bibel weder
in den Anmerkungen am Rande noch in der Reihenfolge der Bücher dem
reformierten Kanon. Dies war dem strengen Kalvinisten Cipriano de Valera (1532-
1602) ein Ärgernis. Nicht zuletzt deshalb arbeitet er ab 1582 an einer Revision
der Basler Bibel. Valera war wie Reina Mönch im Hieronymitenkloster San Isi-
dro del Campo in Sevilla, und kam nach der Flucht 1557 zunächst nach Genfund
dann 1558 nach England, wo er in Cambridge und Oxford Professor wurde.
«Seine» Bibel wurde erst 1602 in Amsterdam gedruckt, nicht zuletzt weil er den

Tod Reinas (1594) abwarten wollte. Im langen Prolog, das wie üblich interessante

Bemerkungen über die Bibelübersetzung in die Volkssprache enthält, widmet
er dem wahren Übersetzer kaum vier Zeilen, während sein eigener Name mit

grossen Buchstaben auf dem Titelblatt fungiert.28 Man hat kritisch angemerkt,

" Ebenda, 20.
28 LA BIBLIA .../ Segunda Edicion/ Revista y conferida con los textos Hebreos y Gnegos/ y

con diversas translaciones./ Por CYPRIANO DE VALERA, Amsterdam 1602, bei der
Druckerei des Lorenço Jacobi. 8 Blätter, 742 Seiten.



222 Mariano Delgado

dass Valeras Arbeit bloss darin besteht, gemäss den kalvinistischen Bibelausgaben

Genfs manche Randbemerkungen zu streichen oder hinzuzufügen, die
Zusammenfassungen der einzelnen Kapitel zu kürzen sowie die Reihenfolge der
Bücher dem reformierten Kanon anzupassen. Seine Sprachkorrekturen stellen
nicht immer eine Verbesserung dar und sein Sprachstil - nicht zuletzt aufgrund
der zahlreichen Galizismen - gehört nicht zu den besten.
Nach derselben Methode, wenn auch diesmal ohne Nennung seines eigenen
Namens, hatte Valera 1596 in London eine Übersetzung des Neuen Testamentes
drucken lassen.29 Während die meisten Forscher darin eine geringfügige Revision

des Neuen Testamentes aus der Basler Bibel von 1569 sehen, behauptet B.

Forster Stockwell, dass es sich eher um eine Revision der Version von Juan
Perez de Pineda 1556 handelt. 1708 besorgte Sebastian de la Enzina eine revidierte
Ausgabe in Amsterdam.

Die befreiende Kraft des Wortes Gottes

Die 1546 geäusserte Hoffnung des ersten Bischofs von Mexiko ist unterdessen
Wirklichkeit geworden: Die Bibel kann heute so gut wie in allen Sprachen der
Welt gelesen werden. Aber der Weg zu den ersten spanischen Bibelübersetzungen

war sehr mühsam, weil sich die vorherrschende Konfession zunächst

dagegen aussprach - aus Gründen, die im katholischen Lager damals religions-
politisch einleuchteten, uns aber heute eher nachdenklich stimmen. So verdanken
wir die ersten spanischen Bibelübersetzungen protestantischen Exulanten und
vertriebenen Juden. Ihr Beitrag für die Bibelverbreitung - unter widrigen
Umständen geleistet! - kann nicht hoch genug geschätzt werden, auch wenn er nicht
zuletzt im Dienste anderen religionspolitischen Zielen stand. Die darin enthaltenen

Prologe und Ermahnungen an den Leser geben uns Auskunft über ihre
Übersetzungstechniken und -interessen. Sie enthalten auch - heute noch wichtige
- Plädoyers für Sinn und Zweck der Bibelübersetzung sowie für die befreiende
Kraft des Wortes Gottes, das, wie Enzinas wusste, von keiner Gewalt dieser Welt
aufgehalten werden kann.

Aber diese frühen Bibelübersetzungen sind nicht nur von theologischem,
sondern auch von philologischem und kulturhistorischem Wert. So ist die Sprache
sefardischer Juden nach der Vertreibung durch die Bibel von Ferrara und die der

spanischsprechenden Protestanten durch die Bibel Reinas (und Valeras) geprägt
worden. Gleichwohl war der Humanist Enzinas der bessere Sprachstilist. Nicht
ganz unbegründet ist daher die Vermutung von Carlos Gilly: «Wäre die Bibel
des Burgalesen zustandegekommen, so könnte sie bestimmt, und mit mehr Recht
als die Bibel von Casiodoro de Reyna, als klassischer Text der spanischen Sprache

gelten.»j0

EL/ TESTAMENTO/ NUEVO DE NUE-/stro Senor Jesu Christo London 1596. bei der
Druckerei des Ricardo del Campo [Richard Field], 742 S.

Gilly. Spanien (wie Anm. 7). 350.



Die spanischen Bibelübersetzungen 223

Die spanischen Bibelübersetzungen in der Frühen Neuzeit

Obwohl es im Mittelalter bereits Bibelübersetzungen ins Spanische gegeben hat und Spanien

im 16. Jahrhundert - nicht zuletzt aufgrund der vielen Bekehrungen aus dem Judentum

- ein Land von Bibelwissenschaftlern war, die Aufsehen erregende polyglotte
Bibelausgaben besorgten, entschieden sich Krone und Kirche im konfessionellen Zeitalter
gegen die Übersetzung der Bibel in die Volkssprache. Die spanischen Bibelübersetzungen
der Frühen Neuzeit sind daher das Werk von vertriebenen Juden oder mit der Reformation
sympathisierenden Exulanten. Letztere hielten sich vielfach in Genfund Basel auf, wo sie
ihre Übersetzungen drucken Hessen. Der Beitrag geht den Gründen für die spanische
Entscheidung gegen die Bibelübersetzung in die Volkssprache nach und stellt die
Übersetzungen vor, die ausserhalb Spaniens gedruckt woirden: das Neue Testament des Francisco

de Enzinas (1543), die Bibel von Ferrara der spanischen Juden (1553), das Neue
Testament (1556) und die Psalmen (1557) des Juan Perez de Pineda, die Basler Bibel des
Casiodoro de Reina (1569) und schliesslich deren Revision durch Cipriano de Valera
(1602). Die darin enthaltenen Prologe und Ermahnungen an den Leser geben uns
Auskunft über ihre Übersetzungstechniken und -interessen. Sie enthalten auch - heute noch
wichtige - Plädoyers für Sinn und Zweck der Bibelübersetzung sowie für die befreiende
Kraft des Wortes Gottes, das, wie Enzinas wusste, von keiner Gewalt dieser Welt aufgehalten

werden kann.

Les traductions de la bible en espagnol à l'époque moderne

Bien qu'il y ait déjà eu, au Moyen-Âge, des traductions de la bible en espagnol, et que
l'espagne était au XVIe siècle - pas uniquement à cause des nombreuses conversions à

partir du judaïsme - un pays d'exégètes qui produisaient des éditions remarquées de la
bible, la couronne et l'Eglise, dans l'ombre de la Réforme, refusèrent une traduction de la
bible en langue vulgaire. Les traductions espagnoles de la bible à l'époque moderne
étaient l'oeuvre de juifs déportés ou d'exilés sympathisants de la Réforme. Ces derniers
s'établissaient souvent à Genève et à Bale, où ils faisaient imprimer leurs traductions. Le
présent article s'attache aux raisons du refus par l'Espagne d'une traduction de la bible en
langue vulgaire et présente les traductions qui furent imprimées hors d'Espagne: le
Nouveau testament de Francisco de Enzinas (1543), la bible de Ferrare du juif espagnol
(1553), le Nouveau testament (1556) et les psaumes (1557) de Juan Perez de Pineda, la
bible bâloise de Casiodoro de Reina (1569) et enfin la révision de cette dernière par
Cipriano de Valera (1602). Les préfaces et les exhortations contenues dans ces ouvrages
nous informent sur les techniques et les intérêts de la traduction. Ils contiennent aussi des
pladoyers - aujourd-hui toujours importants - pour le sens et le but de la traduction de la
bible comme pour la force libératrice de la parole de Dieu qui, comme Enzinas le savait,
ne peut être retenue par aucune autorité de ce monde.

Translations of the Bible into Spanish in the Early Modern Period
The medieval period had seen early translations into Spanish and by the 16,h century, with
many conversions from Judaism, Spain had become a land of biblical scholars whose
multilingual editions had aroused great interest. Nevertheless, against the threatening
backdrop of the Reformation, both the Crown and the Church in Spain decided against
allowing translations into popular speech. The translations that were made into Spanish in
the early modern period were therefore the work of displaced Jews or exiles who sympathized

with the Reformation. Such exiles settled in Geneva and Basel, and their translations

were printed in these Swiss cities. This paper examines the reasons for the Spanish
rejection of translation of the Bible into popular speech and introduces the translations
which were printed outside Spain: Francisco de Enzinas' New Testament (1543), Ferra-
ra's Bible (1553), Juan Perez de Pineda's New Testament (1556) and Psalms (1557), the
Basel Bible by Casiodoro de Reina (1569) and finally the revised edition of this Bible
produced by Cipriano de Valera (1602). The prologues and warnings to the readers gin
these editions offer insight into the translation techniques employed and what were seen
as points of interest. Beyond this, they contain pleas which remain important today for the
sense and purpose of Bible translation and for the liberating power of the Word of God,
which, as Enzinas knew, no earthly power could inhibit.



224 Mariano Delgado

Schlüsselwörter Mots clés - Keywords

Bibelübersetzungen und Inquisition- traductions de la bible et inquisition - Bible
translations and the Inquisition, Religion und Politik- religion et politique - Religion and
Politics, Konfessionspolemik- politique confessionnelle - Confessional polemics,
europäische Kulturgeschichte der Frühen Neuzeit - histoire culturelle européenne de l'époque
moderne - European cultural history of the Early Modern Period

Mariano Delgado. Dr. theol., Dr. phil., Professor für Mittlere und Neuere Kirchengeschichte

an der Universität Freiburg/Schweiz


	Die spanischen Bibelübersetzungen in der Frühen Neuzeit

