
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 : das
Beispiel der Diözese Münster

Autor: Ziemann, Benjamin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Organisation und Planung
in der katholischen Kirche um 1970.
Das Beispiel der Diözese Münster

Benjamin Ziemann

Viele Forschungen zur Sozialgeschichtc des deutschen Katholizismus seit dem

späten 19. Jahrhundert haben sich auf das Konzept der sozial-moralischen
Milieus gestützt, das Rainer Lepsius erstmals 1966 vorgestellt hat, und damit
Ergebnisse von grosser Aussagekraft und analytischer Trennschärfe erzielt. Auch
mit Blick auf die Geschichte der Katholiken in der Bundesrepublik ist das Konzept

zur Anwendung gekommen, um die Phase der Auflösung des konfessionellen

Milieus bis in die Mitte der sechziger Jahre zu beschreiben." Allerdings gibt
es jüngst auch kritische Stimmen, die darauf hinweisen, dass eine Erforschung
der Erosion des Milieus mit diesem Konzept «keine heuristisch furchtbare
Perspektive» biete. Sie sei zu sehr auf quantitative Indikatoren fokussiert und privile-
giere damit bestimmte Formen und Parameter religiöser Vergesellschaftung,
während alternative Entwürfe katholischer Identität ausgeblendet würden.

Der vorliegende Beitrag greift ein Thema auf, das mit den konzeptionellen
Problemen des Milieukonzepts in der Phase der Milieuerosion unmittelbar
zusammenhängt. Wie lässt sich, so ist zu fragen, die Sozialform der katholischen
Kirche nach dem Abschmelzen des Milieus beschreiben? Mit welchen Reform-
versuchen reagierte die Kirche auf die Impulse des Zweiten Vatikanischen Konzils

wie auf die spätestens Ende der sechziger Jahre massiv deutlich werdenden
Krisentendenzen im Bereich der kirchlichen Praxis und des Priesternachwuches?

Als Forschungsüberblicke vgl. Christoph Kösters/Antonius Liedhegener, Historische Milieus
als Forschungsaufgabe. Zwischenbilanz und Perspektiven, in: Westfälische Forschungen, 48

(1998), 593-601; Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion in Geschichte und
Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven fur die vergleichende Erforschung religiöser
Mentalitäten und Milieus, in: Olaf Blaschke'Frank-Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im
Kaiserreich. Milieus - Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996, 7-56.
Vgl. z.B. Mark Edward Ruff, The Wayward Flock. Catholic Youth in Postwar West

Germany 1945-1965, Chapel Hill 2005; Karl-Josef Hummel (Flg.), Zeitgeschichtliche
Katholizismusforschung. Tatsachen-Deutungen-Fragen. Eine Zwischenbilanz, Paderborn 2004, bes.

die Beiträge von Wilhelm Damberg, Urs Altermatt und Antonius Liedhegener.
Christoph Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-1973. Ein Beitrag zur Kultur- und
Sozialgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn 2006, bes. 18f, Zitat 18.

SZRKG, 101 (2007), 185-206



186 Benjamin Ziemann

Welche innerkirchlichen Problemwahrnehmungen und Ordnungsvorstellungen
kamen in solchen Reformversuchen zum Vorschein? Und welche Rolle spielten
sozialwissenschaftliche Konzepte und Wissensformen bei der Implementierung
von Reformversuchen? Der vorliegende Beitrag versucht auf diese Fragen
Antworten zu geben, indem er das Augenmerk auf die Kirche als formale Organisation

richtet und dabei konkret Konzepte der Planung organisatorischen Wandels
in den Blick nimmt.

Formale Organisation heisst dabei zunächst einmal nur, dass die Kirche
Erwartungen an die von ihren Mitgliedern zu erfüllenden Rollen formalisiert und
mit Entscheidungen in der Organisation verknüpft.4 Mit dem Begriff der Planung
sind die seit Ende der sechziger Jahren in der Politik wie in anderen gesellschaftlichen

Feldern intensiv betriebenen Versuche gemeint, gesellschaftlichen Wandel

zu antizipieren und auf diesen zugleich mit einer Veränderung von Strukturmustern

zu reagieren. In den um 1970 in grosser Zahl unternommenen
Versuchen und Experimenten zu einer planenden Neuordnung administrativ-politischer

Stukturen schlugen sich dabei sowohl positive Reformerwartungen als

auch Krisenperzeptionen nieder.5 Dies gilt auch für die katholische Kirche.
Zahlreiche Diözesen in der Bundesrepublik trieben seit 1967 Strukturexperimente
und -planungen voran, die im Kern auf eine Neuordnung pastoraler Stukturen
zielten, aber zugleich auch unterschiedliche Ordnungsmodelle für Ziele und
Aufgabenbereiche kirchlichen Handelns überhaupt implizierten.6

Für diese um 1967 einigermassen abrupt einsetzende Konjunktur von konkreten

Planungsvorhaben in der katholischen Kirche gab es vor allem zwei Gründe.
Der erste lag in dem als immer dringlicher empfundenen Priestermangel, der eine

Reorganisation der Seelsorge unabdingbar zu machen schien.7 Zweitens war es

den Mitarbeitern der Generalvikariate nicht entgangen, dass in anderen Bereichen

die Planung als Reaktion auf den rapide voranschreitenden gesellschaftlichen

Wandel bereits konkrete Formen angenommen hatte. Dies galt zum einen
für die in Nordrhein-Westfalen und anderen Bundesländern gegen Ende der

sechziger Jahre auf den Weg gebrachte kommunale Gebietsreform, und zwar
nicht zuletzt deshalb, weil sie unmittelbare Auswirkungen auf den administrativen

Kontext hatte, in dem die lokalen Kirchen arbeiteten.8 Gerade in Nordrhein-
Westfalen Hess sich jedoch auch auf die Erfahrungen verweisen, die man beim

Niedergang des Bergbaus durch die Kohlenkrise im Hinblick auf den «Zwang

Vgl. u.a. Niklas Luhmann, Die Organisierbarkeit von Religionen und Kirchen, in: Jakobus
Wössner (Hg.), Religion im Umbruch, Stuttgart 1972, 245-285, sowie noch immer ders.,
Funktionen und Folgen formaler Organisation, Berlin 1964, bes. 23-53.
Als guie Einführung vgl. Michael Ruck, Ein kurzer Sommer der konkreten Utopie - Zur
westdeutschen Planungsgeschichte der langen 60er Jahre, in: Axel Schildt/Detlef
Siegfried/Karl Christian Lammers (Hg.), Dynamische Zeiten. Die 60er Jahre in den beiden
deutschen Gesellschaften, Hamburg 2000, 362-401.
Als Überblick Josef Hofmeier, Kirchliche Strukturplanung, in: Stimmen der Zeit, 188

(1971),230-246.
Am Beispiel des Bistums Münster dazu Wilhelm Damberg, Abschied vom Milieu? Katholizismus

im Bistum Münster und in den Niederlanden 1945-1980, Paderborn 1997, 288f
Ebenda. 289f.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 187

zur Rationalisierung» gesammelt hatte. Der Kommissar für den niederrheini-
schen Teil des Bistums Münster, Heinrich Kreyenburg, gebrauchte diese
«ungewohnten und provozierenden Vokabeln der Betriebswissenschaft» bereits 1965

ganz «bewusst», um den Dechanten Form und Ausmass des nötigen Wandels zu
verdeutlichen. Einblick in die Situation und Problemdefinition hatte er bei

Tagungen mit Führungskräften des Bergbaus erhalten, die «Menschcnführung und

Menscheneinsatz» angesichts des massiven Belegschaftsabbaus diskutierten. Im
Sinne der modernen Managementlehre sei dabei mit «Führung» allerdings kein

«autoritärer, sondern ein partnerschaftlicher Führungsstil gemeint», den man in
der «Sprache des Konzils» auch als «Kollegialität» bezeichnen könne. In diesem

Sinne müsse jeder Dechant für den rationellen Einsatz aller Seelsorger sorgen
und deren «Spezialisierung» vorantreiben.

Aus der Fülle dieser in der Bundesrepublik Ende der sechziger Jahre
einsetzenden Versuche zur kirchliehen Organisationsreform wird im Folgenden der

«Strukturplan» des Bistums Münster genauer vorgestellt.1" Unter den verschiedenen

Neuordnungskonzeptionen fiel er nicht nur durch seinen weit ausgreifenden
Ansatz und seine intensive Diskussion innerhalb des Bistums aus dem Rahmen.

Kennzeichnend war auch die intensive organisationssoziologische Beratung und

Auswertung, welche die Arbeit an diesem Experiment begleitete. Der Ende Juni
1969 vorgelegte Plan war eine 50 Seiten starke Broschüre mit dem Titel
«Überlegungen und Vorschläge zur Struktur der Seelsorge im Bistum Münster»
Erarbeitet hatte ihn eine siebenköpfige Planungsgruppe unter Leitung des Domkapi-
tulars Wilhelm Stammkötter, die Bischof Joseph Höffner Ende 1967 zunächst

mit Blick auf Fragen der Raum- und Personalplanung eingerichtet hatte. Ausser
dem Pastoraltheologen Adolf Exeler hatte die Gruppe aber auch Egon Golomb,
den Leiter des Pastoralsoziologischen Institutes in Essen, im Vorfeld zu Rate

gezogen.

Der Plan machte es sich zur Aufgabe, dem Konzil gemäss Regelungen dafür

zu schaffen, dass das «ganze Gottesvolk» am Prozess der Meinungsbildung und

Entscheidungsfindung in der Kirche beteiligt werden konnte. Dafür müssten die

Gläubigen an der Erfüllung von vier «Grundfunktionen» der Kirche beteiligt
werden, die einleitend festgelegt wurden: Weltdienst, Glaubensverkündigung,
sozialer Dienst (Diakonia) und Liturgie (Koinonia). Die Autoren leiteten diese

Unterteilung aus dem Neuen Testament ab. Sie ähnelt aber, in dieser Reihenfolge
betrachtet, zugleich in auffälliger Weise dem Schema von vier Funktionen, die
Talcott Parsons dem AGIL-Schema seiner Theorie des allgemeinen Handlungssystems

zugrunde gelegt hatte: Adaption, Goal Attainment, Integration, Latent

O. Verf., o.D. [Heinrich Kreyenburg, Priesterliche Zusammenarbeit in der Seelsorge, Referat
auf der Dechantenkonferenz v. 8.-10.6.1965]: Bistumsarchiv Münster (BAM), Generalvika-
riat Neues Archiv (GV NA), A-101-156.
Dazu bereits in den Grundzügen Damberg, Abschied (wie Anm. 7), 287-301. Damberg geht
allerdings weder auf die konzeptionelle Vorlage des Strukturplans noch auf seine intensive
organisationssoziologische Begleitung und Auswertung ein. Seine Darstellung vermittelt
zudem nur einen ersten Einblick in die mit der Diskussion des Planes verbundenen kontroversen

Ordnungsmodelle und innerkirchlichen Mentalitäten.



188 Benjamin Ziemann

Pattern Maintenance. Zwar betonten die Verfasser des Planes ausdrücklich, dass

das «Strukturproblem der Kirche» nicht allein in einer «Neuordnung äusserer

Formen» bestehe, sondern auch einen «Stilwandel» weg vom Modell einer
«versorgenden» Seelsorge impliziere.'

In der vorab vorgenommenen Festlegung von genau vier Funktionen war der

Strukturplan jedoch ein geistiges Kind des Strukmrfunktionalismus, der in der

internationalen soziologischen Diskussion zu diesem Zeitpunkt gerade den

Höhepunkt seines Einflusses erreicht hatte. Auch die innere Verschachtelung der

von Parsons verwendeten Kreuztabellierung, bei der alle vier Funktionen in jeder
einzelnen wieder auftauchen, konnte deshalb in den Strukturplan hineingelesen
werden. Demnach musste sich beispielweise auch die Jugendarbeit künftig nach

den vier Grundfunktionen untergliedern.12 Für die Umsetzung dieses Schemas

war im Strukturplan an drei Ebenen gedacht.
Zum einen war eine neue «Territorialstruktur» der Seelsorge avisiert, auch

«im Vorgriff» auf die gerade anlaufende kommunale Gebietsreform in
Nordrhein-Westfalen. Entscheidend aber war das Ziel, alle vier kirchlichen
Grundfunktionen im Rahmen einer «Grosspfarrei» quasi aus einer Hand anbieten zu
können und damit die traditionelle territoriale Gliederung mit dem Einbau
funktional definierter Angebote zu verbinden. Insbesondere im Hinblick auf
Weltdienst und soziale Dienste war dabei etwa in Jugendarbeit oder Krankenpflege an

Angebote gedacht, die von der «bisherigen Lokalgemeinde» nicht bereitgestellt
werden konnten. Seine Plausibilität bezog dieser Plan nicht zuletzt aus der weiter
voranschreitenden gesellschaftlichen Verflechtung durch raumübergreifende
Kommunikationsmedien und Institutionen, welche eine rein territoriale
Seelsorgestruktur unzureichend machten.'

Die Grosspfarrei als das zentrale Projekt des Strukturplans sollte zwischen
20.000 und 100.000 Katholiken umfassen und entsprach damit in etwa den

bisherigen Dekanaten. Alle in der Seelsorge tätigen Laien und Priester sollten
arbeitsteilig eingesetzt werden, und zwar territorial in ihrem jeweiligen Wohnort
als auch kategorial in Jugendarbeit, Erwachsenenbildung usw., nach «Neigung,
Fähigkeit und Ausbildung». Eine «Seelsorgekonferenz» aller Mitarbeiter war für
die Abstimmung dieser Arbeiten als eine der «entscheidendsten» Aufgaben der

Grosspfarrei vorgesehen. Die Leitung der Grosspfarrei sollte beim
Pfarrgemeinderat und dem auf dessen Vorschlag für sechs Jahre ernannten Dekan lie-

Damberg, Abschied (wie Anm. 7), 287-292; Überlegungen und Vorschläge zur Struktur der
Seelsorge im Bistum Münster. Strukturplan, o.O., o.J. [Münster 1969]. 5-8, Zitat 7f; vgl.
Talcott Parsons. General Theory, in: Robert K. Merton (Hg.). Sociology Today. Problems
and Piospects, New York 1959,3-38,4-16.
So der Diözesanpräses W. Böcker in seinem Referat über das Selbstverständnis kirchlicher
Jugendarbeit mit Berücksichtigung des Strukturplans. Protokoll der Pastoralkonferenz des

Dekanats Bocholt 14.1.1970: BAM. GV NA, A-201-23.
Überlegungen. Zitate 11. 13. Eine der Grosspfarrei ähnliche Funktion wies Ottfried Selg
vom «Sozialtcam Adelsried», das viele süddeutsche Diözesen in der kirchlichen Planung
beriet, in einem Organisationsentwurf fur Heidelberg sog. «Strukturzonen» zu; vgl. Ottffied
Selg. Seelsorge in der Stadt. Pastoralsoziologische Überlegungen zur Organisation der Kirche

in der Stadt FIcidelbera. Augsburg 1968. 84-86.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 189

gen. Als «Substruktur» der Grosspfarrei waren die bisherigen Pfarreien
vorgesehen, in verändertem kirchenrechtlichen Gewand als «kirchliche Gemeinden»
bezeichnet. Hier sollte sich ein «Grossteil» des kirchlichen Lebens ereignen,
wobei die Gläubigen immer auch Mitglieder der Grosspfarrei sein würden.14

Im zweiten Schritt befasste sich der Strukturplan mit den Räten, die auf den

verschiedenen Ebenen der Bistumskirche das Volk Gottes «repräsentieren».
Vom Gemeindeausschuss der Kirchengemeinde über den Pfarrgemeinderat der

Grosspfarrei, dem Regionalrat einer Region bis hin zum Diözesanrat auf
Bistumsebene sollten sie «Sachausschüsse» bilden, die den vier Grundfunktionen
entsprechen und damit die Begegnung von Kirche und «Welt» ermöglichen. Der
Diözesanrat würde die bisher an der Spitze des diözesanen Rätesystems stehenden

Gremien Diözcsankomitee, Priesterrat und Seelsorgerat ablösen und ihre
Funktionen zusammenfassen. Schliesslich und drittens machte der Strukturplan
Vorschläge für eine der Verwaltungswisscnschaft abgeschaute Neugliederung
der Diözesanverwaltung in drei Ebenen («Produktion-Personal-Finanzen») und

regte kooperationsfördernde Neuerungen für die Abstimmung des Informationsflusses

im Generalvikariat an. '

Im Oktober 1970 erläuterte Josef Homeyer, Leiter des bischöflichen Schuldezernates

und Mitglied der Planungsgruppe, vor der Dechantenkonferenz den

Kontext, in dem nach seiner Meinung die Idee des Strukturplanes interpretiert
werden sollte. Homeyer verwies auf die seit 20 Jahren kontinuierlich
zurückgehende Zahl der Kirchenbesucher als Indiz für die Brüchigkeit des früher
prägenden Netzes religiöser Gewohnheiten. Massenmedien, Bildung und Beruf be-

einflussten die Gläubigen derart, dass eine andere «Kanzel, die nicht greifbar,
aber ungemein wirksam zu sein» scheine, in jeder Gemeinde stehe. Wichtig sei

die Widersprüchlichkeit der innerkirchlichen Reaktionen auf diese Entwicklung.
Die einen sähen darin eine zielgerichtete Politik mit dem Ziel, die Kirche aus der
Gesellschaft zu verdrängen, und vermissten eine kämpferische Entschlossenheit

zum Widerstand dagegen. Andere sähen in der Säkularisierung und Autonomi-
sierung der Lebensbereiche eine Befreiung der Kirche, was Homeyer als

«Integralismus von links» qualifizierte. Schliesslich gebe es, und zwar auch bei den

Priestern, «Hilflosigkeit, Resignation, Unsicherheit». In dieser Situation müsse
sich die Kirche auf die im Vatikanum II. festgehaltene Anerkennung der

Eigengesetzlichkeit der Profanbereiche und auf die Mitverantwortung des ganzen
Gottesvolkes für die Verwirklichung ihrer Heilsbotschaft in der Welt besinnen.
Das erfordere aber eine Rangordnung der Prioritäten, die sich in den vier
Grundfunktionen des Strukturplanes widerspiegle.16

Überlegungen, Zitate 15, 17.
1:1

Ebenda. 24-33, 37-44, Zitate 24, 28, 37; zum Rätesystem Damberg, Abschied (wie Anm. 7),
268-277.
O.Verf. [Josef Homeyer], Einleitungsreferat zur Diskussion des Strukturplanes auf der
Dechantenkonferenz am 17.9.1970: BAM. GV NA, A-201-365.



190 Benjamin Ziemann

Diese Ausführungen verdeutlichen, dass die zum Strukturplan führenden
Impulse in der Ende der sechziger Jahre aufbrechenden Diskussion um die generelle

Krise der Kirche und ihrer institutionellen Wirksamkeit zu situieren sind.17

Das besonders drängende Problem des Priestermangels war zwar im Text selber

nicht angesprochen. Aber nicht zu Unrecht gewann ein Pfarrkomitee den
Eindruck, dass es das «hidden curriculum» des Planes darstelle und bei seinen

Darlegungen «Pate gestanden» habe.18 Insbesondere die für den Strukturplan
zentrale Forderung nach Errichtung von Grosspfarreien war ein konzeptionelles
Novum. In einem Ort wie Dinslaken, der vom sozialen Wandel durch die
Nordwanderung des Bergbaus im Ruhrgebiet besonders betroffen war, hatte der Stadt-
dechant zwar schon 1962 «dezentralisierte Zentren» vorgeschlagen, um die
öffentliche Präsenz der Kirche zu verbessern.19 Aber die Errichtung einer Pfarrei,
die Raumgebundenheit und Spezialisierung verband, war etwas Neues. Sie
kontrastierte auffallend mit der zuvor im Bistum Münster geübten Praxis, der Ent-

kirchlichung durch die Aufteilung zu grosser Pfarreien im Zuge der Abpfarrung
entgegenzusteuern.20 Dieser Schwenk stand jedoch in keinem direkten Bezug zur
voranschreitenden Suburbanisierung und Verzahnung von Stadt und Land, wie
sie im Bistum Münster vor allem am Nordrand des Ruhrgebietes zu beobachten

war. Wie bereits angedeutet, Hess sich die Planungsgruppe vor allem von einem
funktionalistischen Gesellschaftskonzept leiten. Und diesem zufolge können
verschiedene Funktionen von Organisationen wie der Kirche stets in unterschiedlichen,
variablen Raumbezügen realisiert werden, womit der Raum als Bezugspunkt
generell nachrangig wird.21

Zudem handelte es sich bei dem Vorschlag zur Bildung von Grosspfarreien
um einen Import pastoralsoziologischer Konzepte aus Frankreich. Die Münstera-

ner Planungsgruppe hatte in diesem Teil des Strukturplanes direkte Anleihen bei
dem Buch «Die Pfarrei von morgen» gemacht, das die beiden Pariser Geistlichen
François Connan und Jean-Claude Barreau 1966 veröffentlichten und das bereits
zwei Jahre später in deutscher Übersetzung vorlag. Connan und Barreau gingen
von der Überlegung aus, dass sich in den modernen städtischen Verdichtungszonen

die frühere, dörflich-kleinstädtische Einheit von Wohn-, Arbeits-, Freizeit-
und Kirchengemeinde aufgelöst hatte. Die Territorialpfarrei sei deshalb nur noch

ganz sporadisch mit den Lebensbezügen der mobiler gewordenen Menschen

deckungsgleich. Eine weitere Überlegung schloss an die Feststellung an, dass

sich in Frankreich - wie in Deutschland auch - neben dem Pfarrklerus eine
quantitativ nicht unbedeutende Gruppe von Priestern herausgebildet hatte, die in der

Zu dieser Krisensemantik vgl. Benjamin Ziemann, Zwischen sozialer Bewegung und
Dienstleistung am Individuum. Katholiken und katholische Kirche im therapeutischen Jahrzehnt,
in: Archiv für Sozialgeschichte, 44 (2004), 357-393, 361 f.

18 Pfarrkomitee St. Marien in Bevengern 18.10.1970: BAM, GV NA, A-201-14.
O. Verf., Voraussetzungen und Überlegungen zur katholischen Öffentlichkeitsarbeit in Stadt und
Raum Dinslaken. August 1962: BAM, GV NA. A-0-195.

20
So der Pfarrer E. Fieger aus Münster. 27.9.1970: BAM. GV NA. A-201-14: vgl. Damberg.
Abschied (wie Anm. 7). 292.

21

Vgl. dazu insbes. Philipp v. Wambolt, Hinweis auf Alternativen, 9.9.1970: BAM, GV NA, A
201-365.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 191

«kategorialen» oder «Spezialseelsorge» für Studenten, Krankenhäuser,
berufsständische Gruppen und dergleichen zuständig war. Die Zusammenfassung beider

Seelsorgergruppen in der Grosspfarrei sollte ihre personelle Zersplitterung in

einer arbeitsteiligen Form der pastoralen Organisation aufheben.22 Ein Geistlicher

unterzog in der Pastoralzeitschrift des Bistums Münster die soziologische
und betriebswirtschaftliche Metaphorik dieser Studie, die vom pastoralen
«Service» und der Pfarrei als geistiger «Tankstelle» sprach, einer eingehenden Kritik,
und zwar gerade weil der Strukturplan sich wesentlich auf ihre Gedanken
stützte.23

Der Strukturplan war zunächst eigentlich nur für einen kleinen Adressatenkreis

in der Bistumsverwalrung gedacht und konnte deshalb, so die selbstkritische

Anmerkung seiner Autoren, in der «abstrakten und wissenschaftlichen
Sprache der modernen Pastoraltheologie und -Soziologie» geschrieben werden.

Mit Zustimmung des Geistlichen Rates Hess der eben geweihte Bischof Heinrich
Tenhumberg im Oktober 1969 den Text jedoch in 24.000 Exemplaren drucken
und an alle Pfarrkomitees und Gremien des Bistums verteilen. Damit sollte «ein

möglichst breiter Lernprozess im Bistum» über diese mögliche «Leitidee» für
die künftige pastorale Arbeit in Gang gesetzt werden.24 Zu dieser Entscheidung

mag auch die Kritik beigetragen haben, der sich die Planungsgruppe kurz zuvor
in der turnusgemässen Konferenz aller Referatsleiter des Seelsorgedezernates

ausgesetzt sah. Dort monierte ein Teilnehmer, dass die von der Gruppe bisher

produzierten Papiere nur für den Bischof gedacht seien. Ein Mitglied der

Planungsabteilung sah sich zu dem Stossseufzer veranlasst, dass wohl keiner
Einrichtung im Bistum so «misstraut» werde wie dieser. Dabei werde jedoch «Planung

mit Entscheidung» verwechselt, statt endlich «Freiheit zur Planung» zu ge-
ben.25

Aufgrund dieser Ausweitung des Diskussionsprozesses waren die nebenamtlich

arbeitenden Mitglieder der Planungsabteilung bald nicht mehr in der Lage,
die einlaufenden Stellungnahmen und Diskussionsbeiträge angemessen zu
verarbeiten. Das Seelsorgedezernat stellte deshalb im Frühjahr 1970 zwei als

Fachsoziologen qualifizierte Mitarbeiter ein, um diese Aufgabe zu bewältigen. Der
jüngere von beiden, Karl Erich Englert, hatte eben seine soziologische Diplomarbeit

über die Probleme konfessionsverschiedender Ehen abgeschlossen. Der
andere, Philipp v. Wambolt, verfugte dagegen über langjährige Erfahrung im
kirchlichen Dienst. Nach einer im Bereich der Industriesoziologie angesiedelten
Promotion hatte der 1918 geborene v. Wambolt in den Jahren 1958 bis 1966 die Pri-

F.[rancis] Connan/J.-C. Barreau, Die Pfarrei von morgen, Luzern/München 1968, 49-62,
73-84; vgl. die Rezension in: Unsere Seelsorge. Wegweiser und Mitteilungen für Seelsorge
und Laienarbeit im Bistum Münster, 19 (1969), Nr. 1, 29.
Friedrich Jansen, Die Pfarrgemeinde von morgen. Zur Diskussion um die Territorialpfarrei,
in: Unsere Seelsorge, 19 (1969), Nr. 6, 12-14.

24 Protokoll der Sitzung des Geistlichen Rates v. 26.9.1969: BAM, GV NA, A-101-166; «Leitidee»:

Überlegungen, 5; Reinhard Lettmann an Günter Graf 16.10.1969: BAM, GV NA, A-
101-156.
So Heinz Ostrop MdL auf der Dezernatskonferenz des Seelsorgedezernates, 20.6.1969:
BAM. GVNA. A-201-1.



192 Benjamin Ziemann

manerkurse in der katholischen Akademie Franz-Hitze-Haus in Münster geleitet,
mit denen katholische Abiturienten vor dem Studium methodisches Arbeiten und

sozialethische Massstäbe lernen sollten.26 Seit Anfang 1967 war v. Wambolt als

Dozent an der katholischen Universität im chilenischen Valparaiso tätig. Bei
dieser Tätigkeit und in vielen Reisen durch verschiedene lateinamerikanische
Länder wurden ihm die Chancen, aber auch die enormen wirtschaftlichen und

politischen Probleme dieses Kontinents deutlich. Der Aufenthalt weitete seinen

Horizont und bestärkte ihn in der Absicht «to offer my abilities in favour of
social progress». Als im Sommer 1968 die Studentenrevolte an dieser Universität
mit der Besetzung durch die Studenten begann, wurde der Gastdozent aus

Deutschland Augenzeuge des politischen Aufbruchs zur Demokratie in Chile.
Professionell übersetzte er die neue Situation in eine Studie zu Strukturalternativen

in Verwaltung und Wissenschaftsorganisation der katholischen Universitäten

Chiles.27 Vor dem Hintergrund dieser doppelten Erfahrung des sozialen
Umbruchs und der organisationssoziologischen Beratung von Strukturreformen trat
v. Wambolt, zugleich politisiert und euphorisiert, seine Stelle in Münster an. Es

war offenkundig, dass die neue Arbeit nicht nur seinen «Qualifikationen sehr»

entsprach, sondern auch seinen Neigungen.28
Das Engagement v. Wambolts spiegelte sich in der Art und Weise wider, mit

der er die ihm übertragene Aufgabe der Auswertung eines organisationssoziologischen

Grossversuchs ausführte. Zugleich unternahm er dabei, auf erste

Erfahrungen mit der Diskussion des Strukturplanes reagierend, den Versuch, diese

Tätigkeit zu erweitern und neu zu definieren. Wie in einem Brennspiegel wirft die

professionelle soziologische Begleitung des Planes deshalb auch ein helles Licht
auf Facetten innerkirchlicher Organisationsabläufe. Zunächst hatten die beiden

Soziologen den Auftrag erhalten, die eingehenden Stellungnahmen von
Pfarrkomitees und Einzelpersonen zu sichten und auszuwerten. Der Geistliche Rat des

Bistums fasste im September 1970 einen entsprechenden förmlichen Beschluss
und verband ihn mit der Entscheidung, nach Vorlage der Auswertung über die
schrittweise Umsetzung des Planes beschliessen zu wollen. Kurz darauf lag ein

schriftlicher «Vorentwurf» vor, in dem v. Wambolt verschiedene Möglichkeiten
für die Systematisierung und Verbreitung der Auswertungsergebnisse vorstellte,
wobei er an eine Broschüre dachte, die allen interessierten Laien im Bistum zur
Verfügung gestellt werden konnte.29 Auch das Diözesankomitee hatte sich inzwi-

26
Aktennotiz Lettmann für Wilhelm Gertz, 31.4.1970: BAM. GV NA, A-101-156; vgl. Karl
Erich Englert. Soziologische Probleme Kultur- und Konfessionsverschiedener Ehen, sozio-
log. Diplomarbeit Münster 1969 (Ms.); zur Biographie v. Wambolts vgl. Detlef Lindau-Bank
(Hg.), Tanzende Steine. Festschrift für Philipp Wambolt zum 75. Geburtstag. Berlin 1993.

Vgl. die Briefe v. Wambolts an Albrecht Beckel und die anderen Kollegen aus dem Franz-
Hitze-Haus, Zitat aus dem Brief v. 3.2.1968: BAM, Franz Hitze Haus A 15.

28 Aktennotiz Lettmann für Spital 23.9.1970: BAM. GV NA. A-101-155.
29 Protokoll der Sitzung des Geistlichen Rates v. 11.9.1970: BAM. GV NA. A-101-167;

Philipp v. Wambolt, Vorentwurf Alternativen hinsichtlich der Verwendung der
Diskussionsergebnisse. 17.9.1970: BAM. GV NA. A-201-365.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 193

sehen in die Diskussion eingeschaltet und unterstützte die Auswertung, die v.
Wambolt als Mitarbeiter des Seelsorgedezernates und in enger Abstimmung mit
dessen Leiter, Uermann-Josef Spital, vorantrieb.

Als technische Hilfe bei der Erfassung und Systematisierung von insgesamt
111 eingegangenen Stellungnahmen waren nicht weniger als 15 studentische

Hilfskräfte beschäftigt. Das Ergebnis lag im Dezember 1970 bzw. März 1971 in

zwei Manuskripten vor, für die v. Wambolt als Verfasser zeichnete. Das erste

enthielt eine Gliederung und Typologisicrung der Stellungnahmen zur gegenwärtigen

Form und möglichen Alternativen kirchlicher Organisationsstrukturen. Das

zweite, kürzere Manuskript ergänzte diese Auswertung durch den Versuch einer

quantitativen Zuordnung der Häufigkeit, mit der bestimmte Alternativen
befürwortet worden waren. Beide Manuskripte und ein erster Entwurf, den v. Wambolt

zuvor erstellt hatte, orientierten sich mit diesem Vorgehen an den «Grundregeln

für die Erstellung von Planungsentwürfen», nämlich die Klärung
divergierender Handlungsoptionen in der «Darstellung alternativer Entwürfe»
herauszuarbeiten. Deshalb verzichteten diese Texte auf explizite eigene Stellungnahmen

des Verfassers und bemühten sich, keine «Vorentscheidung» in eine Richtung

zu suggerieren oder zu präjudizieren.30
Es hatte sich jedoch bereits frühzeitig angedeutet, dass v. Wambolt diesen

objektivierenden und distanzierenden Sprachduktus, den ihm seine Beratungstätigkeit

unabdingbar aufzuerlegen schien, für sich persönlich nicht akzeptieren konnte

und wollte. Diese Konsequenz ergab sich nicht nur aus seiner persönlichen
Politisierung während des Aufenthaltes in Lateinamerika, sondern auch aus der

professionellen Einsicht in die Problematik, schärfer formuliert die Antiquiertheit

der im Strukturplan enthaltenen soziologischen Konzeptualisierung von
Organisationen. Bereits im April 1970 hatte v. Wambolt diesen Gedanken in einem

Arbeitsbericht an den Generalvikar Reinhard Lettmann ausgeführt. Ähnlich wie
die ältere Industriesoziologie - gemeint waren das «Scientific Management» in
der Tradition von Frederick Taylor und die von Elton Mayo begründete «Human

Relations»-Bewegung - frage der Strukturplan nach einer Organisationsform, die
das definierte Ziel, hier die Darstellung des Zeichencharakters der Kirche, optimal

umzusetzen erlaube. Mit diesem Ziel einer reibungslosen Optimierung der

innerkirchlichen Abläufe ignoriere der Plan jedoch die jüngeren theoretischen
Einsichten in die Funktionalität von organisationsinternen Konflikten, welche die

Kritik der Human Relations-Schule herausgearbeitet hatte. Demnach seien
Konflikte aufgrund divergierender Interessenlagen und interpretativer Perspektiven
in einer Organisation nicht nur unvermeidlich, sondern zu deren permanenter
Reform und Anpassung sogar förderlich. Bereits diese Feststellung war nicht weni-

Philipp v. Wambolt, Strukturentwürfe für das Bistum Münster. Zusammenfassung der
Diskussion, Dezember 1970 («Vorentscheidung»): BAM, GV NA, A-201-366; ders., Statistische

Auswertung der Diskussion, März 1971; ders.. Drei alternative Strukturentwürfe, o.D.
[Herbst 1970] (Zitat): ebenda, A-201-368; vgl. ders. an Wilhelm Pötter o.D.: ebenda, A-201-
365.



194 Benjamin Ziemann

ger als ein Frontalangriff auf den hierarchisch dominierten innerkirchlichen
Diskurs, zu dessen Verständnis des «kat-holon» als eines Ganzen es gerade gehörte,
dass die Kirche frei von inneren Konflikten sei.31

Hinzu komme, dass der Strukturplan letztlich die Territorialstrukmr der kirchlichen

Seelsorge in neuer Form festschreibe, während die Menschen und viele
informelle Gruppen innerhalb der Kirche bereits in einer nicht mehr territorial
gebundenen Gesellschaftsstruktur handeln würden. Entscheidend sei deshalb, so

v. Wambolt, diese «pluralistische Kirche», die nicht mehr an der «Einheitlichkeit
einer Farbe, Sprechweise oder Mitgliedschaft» zu erkennen sei, sichtbar zu
machen und vom «Subjekt-Sein» aller ihrer «Mitglieder und Untergruppen»
auszugehen. Damit vermengte v. Wambolt kurzerhand organisationssoziologische
Einsichten in die motivationale Bedeutung informeller Gruppen mit Denkfiguren,

die unverkennbar durch die politische Theologie von Johann Baptist Metz
beeinflusst waren.32 Im September 1970 arrangierten v. Wambolt und Englert ein
Arbeitsgespräch mit Hermann-Josef Spital, bei dem «Prioritäten» für ihre wie-
tere Arbeit festgelegt werden sollten. Beide hatten dazu einen Fragenkatalog
aufgestellt, den ein von v. Wambolt vorbereitetes Papier ergänzte. Dies war ein
direkter Versuch, Alternativen zum Modell von «staff and line» aufzuzeigen, das

die bisherige Diskussion des Strukturplans geprägt hatte, und dabei den
Gedanken der Uegitimität und Unverzichtbarkeit des innerkirchlichen Pluralismus
zu lancieren. Die «Basisgemeinde» solle als Alternative zur Grosspfarrei in die

Planung einbezogen werden. Ferner forderten beide Experimente mit
«Funktionalgemeinden», wobei sie exemplarisch an die KAB Münster dachten. Im Amtsblatt

des Bistums müsse zudem eine Ausschreibung erscheinen, welche die
Dekanate aufrief, sich für Strukturexperimente zur Verfügung zu stellen.33

Konkrete Ergebnisse wurden bei diesem Gespräch, wie dessen «Ergebnisprotokoll»

erkennen lässt, nicht erzielt. Offenkundig empfand Spital durchaus
Sympathien für einige der von seinen soziologischen Mitarbeitern gehegten Ideen.
Als Mitglied des Geistlichen Rates war er aber eingebunden in die kollektiven
Entscheidungsstrukturen der Bistumsleitung. Dort hatte sich aber frühzeitig
abgezeichnet, dass wesentliche Elemente des Strukturplans keine Chance auf eine

praktische Erprobung oder gar Durchsetzung hatten. Zudem entwickelten sich
die Interessen und Neigungen von Spital noch während der Diskussion des

Strukturplanes bereits in eine andere Richtung, bei der es, in einer Formulierung

Philipp v. Wambolt an Reinhard Lettmann 29.4.1970: BAM, GV NA, A-201-15. Wie v.
Wambolt hier vermerkte, stützte er sich v.a. auf die Arbeiten von Renate Mayntz und Amitai
Etzioni; vgl. Amitai Etzioni, Soziologie der Organisationen, München 1967, 70-82; Renate

Mayntz. Soziologie der Organisation, Reinbek 1963.

Philipp v. Wambolt an Reinhard Lettmann 29.4.1970: BAM, GV NA, A-201-15. Zur politischen

Theologie vgl. Pascal Eitler, Politik und Religion - semantische Grenzen und
Grenzverschiebungen in der Bundesrepublik Deutschland (1965-1975). in: Ute Frevert/Hemz-Ger-
hard Flaupt (Hg.), Neue Politikgeschichte. Perspektiven einer historischen Politikforschung.
Frankfurt 2005. 268-303.
Karl Erich Englert. Ergebnisprotokoll eines Arbeitsgesprächs am 11.9.1970, 17.9.1970:
BAM. GV NA. A-201-365. Das von v. Wambolt zu dieser Sitzung vorbereitete Papier ist in
den Akten nicht nachweisbar.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 195

v. Wambolts, mehr um den Ausbau von «sozialanthropologischen Ansätzen» in

der Pastoral ging. Die Überlegungen in diese Richtung waren seit dem Herbst
1970 in stetiger Veränderung begriffen, und es scheint, als ob sich Spital gar
nicht mehr mit den Details der für ihn bereits überholten Diskussion um die

Grosspfarrei und ähnliche Probleme auseinandersetzen wollte.34 Das bedeutete

jedoch nicht, dass der Leiter des Seelsorgedezernates die Ideen seiner Mitarbeiter
ignoriert hätte, im Gegenteil. «Niemand» konnte v. Wambolt zufolge behaupten,
dass Spital an der Meinung seiner Gesprächspartner nicht interessiert sei. In

einem fortlaufenden Diskussionsprozess forderte er Einwände und Kritik heraus

und reagierte brieflich auf sie, stellte Texte zur Diskussion und nahm anderslautende

Positionen auf. Aber dennoch gab es Momente, in denen er andere

Personen, die ihre individuellen Erfahrungen im Gespräch «einbringen» wollten, mit
der Aufforderung zur «Fortsetzung des «eigentlichen» Themas» unterbrach.

Im Zuge dieses monatelangen Diskussionsprozesses mit seinem Vorgesetzten
erkannte v. Wambolt, dass sein bisheriges Bemühen um wissenschaftlich-professionelle

Objektivität und Distanziertheit zur Lösung der kirchlichen
Organisationsprobleme, wie sie im Strukturplan verhandelt wurden, nichts Positives

beitragen konnte. Er gewann vielmehr den Eindruck, dass dieser Gestus selbst ein

Teil des Problems war. Über verschiedene Manuskriptentwürfe und Briefe drang
er zu der Erkenntnis vor, dass die besonders in den Texten von katholischen

Amtsträgern benutzte «objektivierende Sprache», in der man das Subjekt nicht

eindeutig identifizieren konnte, für die weitere Entwicklung der Kirche «gefährlich»

sei. Selbst bei einem verbalen Bekenntnis zur pluralistischen Gegenwartsgesellschaft,

wie es nach dem Konzil weithin üblich geworden war, werde das

«subjektive Ich» als «das Private denunziert», das im innerkirchlichen Diskurs
keinen legitimen Ort habe und das man deshalb «vor anderen nicht zeigen»
solle.36

Dem entsprach auf der fachwissenschaftlichen Ebene die Kritik an der
soziologischen Methode von Talcott Parsons. Dabei berief sich v. Wambolt auf C.

Wright Mills, der den nicht nur in den USA dominanten Strukturfunktionalismus
ebenso einer fulminanten Kritik unterzogen hatte wie die statistischen Spielereien

der empirischen Sozialforschung. Im Sinne der von Mills vorgebrachten Kritik

war es verfehlt, wenn Parsons seine «Urteile über gesellschaftliches
Verhalten an den (vermeintlich) unveränderlichen Funktionen dieser Gesellschaft»
ausrichte. Wenn viele Kirchensoziologen ihm darin folgten, bekämen sie den

«Wandel von Wertvorstellungen» nicht in den Blick. Es sei zudem verhängnisvoll,

wenn die Kirchen Forschungsaufträge an Institute erteilten, die sonst vor

Ebenda; Philipp v. Wambolt. Schreibhemmungen bei pastoralen Themen, o.D. [1971]
(Zitat): BAM, GV NA, A-201-379; vgl. Hermann-Josef Spital, Diskussionsgrundlage zum 1.

Entwurf eines Pastoralplans, 18.11.1970: ebd., A-201-2; Protokoll der Sitzung des Seelsorgerates

v. 20.1.1971, TOP 5: ebenda, A-101-376; Hermann-Josef Spital, Abschied von der
Pfarrgemeinde? Überlegungen zur Gemeindereform und zur Fordemng des Glaubens, in:
Rheinischer Merkur, 5.2.1971.
Philipp v. Wambolt an Hermann-Josef Spital 30.7.1971: BAM, GV NA, A-201-379.
Ebenda.



196 Benjamin Ziemann

allem für Wirtschaftsbetriebe arbeiteten. Denn damit komme die unabdingbare
Frage nach der Begründung der spezifisch kirchlichen Zielsetzung nicht zur
Geltung. Solche Forschungsaufträge könnten der «Aufdeckung des gesellschaftlichen

oder gar kirchlichen Verrats an der Freiheit» nicht dienen und seien
deshalb «fatal».37

Bei dieser Kritik an den mangelnden Freiräumen für Subjektivität in den

Organisationsstrukturen der katholischen Kirche berief sich v. Wambolt neben C.

Wright Mills auch auf psychoanalytische Autoren wie Erich Fromm und Karen
Homey. Das ist ein Indiz dafür, dass die Anwendung organisationssoziologischer
Fragestellungen auf die Kirche bereits über diesen Ansatz hinauswies und die
Einbeziehung anderer methodischer Ansätze notwendig machte, mit denen Formen

der Subjektivierung beschreibbar waren. Mit seiner Kritik am Strukturfunktionalismus

von Talcott Parsons hatte v. Wambolt zugleich ein vernichtendes Urteil

über den Strukturplan gesprochen. Dieses blieb nicht bei der von anderen

Theologen erörterten Frage stehen, ob man anstelle von vier Grundfunktionen
der Kirche nicht eher, einem theologischen Zahlenspiel folgend, nur drei in
Anschlag bringen müsse, die, einem Vorschlag von Walter Kasper folgend, als

Dienst am Wort, sakramentaler Dienst und Weltdienst zu beschreiben seien. ,s

Das Problem bestand für v. Wambolt vielmehr darin, gegen die objektivistische

und funktionalistische Sprache des Strukturplanes und seiner Diskussion im
Bistum die «Erfahrung von Nöten», welche Einzelne und Gruppen in der Kirche
gemacht hätten, zum Ausdruck zu bringen. Erst mit einer solchen Subjektivierung

könne auch der «Soziologismus» überwunden werden, den manche

Theologen in der Forderung nach «zeitgemässen kirchlichen Strukturen» erblickt
hatten. Solange die innerkirchliche Diskussion dabei nur von oberflächlichen
soziologischen «Schlagworten» wie «Pluralismus», «kategoriale Gruppenbildung»
oder «Rationalisierung der Organisationsstruktur» ausgehe, werde dieser
Vorwurf zu Recht erhoben. So bringe das «dauernd wiederholte Wort «zeitgemäss»
eher die tatsächliche Unkenntnis der gesellschaftlichen Wirklichkeit zum
Ausdruck, welche für die «aktiven» Katholiken charakteristisch sei. Mit diesen

«ideologiekritische[n] Bemerkungen» transzendierte v. Wambolt die
organisationssoziologische Wissensform im ersten Moment ihrer substanziellen Anwen-

Philipp v. Wambolt, Schreibhemmungen bei pastoralen Themen. o.D. [1971]: BAM. GV
NA. A-201-379: vgl. C. Wright Mills, Grand Theory, in: C. Wright Mills. The Sociological
Imagination. New York 1959. 25-49; zu Mills vgl. John Elridge. C. Wright Mills,
Chichester. London 1983.
So mit Verweis auf verschiedene Veröffentlichungen von Kasper Norbert Greinacher. Einige
Bemerkungen zu den «Überlegungen und Vorschlägen zur Struktur der Seelesorge im
Bistum Münster». o.D. [1970]: BAm". GV NA. A-201-14; Karl-Heinz Grohall/Norbert Glatzel,
Thesen zum Strukturplan. o.D. [1970]: BAM. KSG A 136; Wilhelm Dreier. Zur Struktur der
Kirche und ihres Heilsdienstes im Hinblick auf unsere christliche WeltvcrantwOrtung, in:
Berichte und Dokumente. Nr. 6 (1970). 3-41. hier 6-11.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 197

39
dung in der katholischen Kirche der Bundesrepublik. Wie die Rezeption und

Umsetzung des Strukturplanes im Bistum Münster zeigt, kamen zu dieser
theoretischen Kritik allerdings noch mannigfaltige praktische Hindemisse hinzu.

Gegen den Strukturplan gab es zunächst generelle Bedenken, die sich auf die

Übertragung einer hermeneutisch fremdartigen Terminologie auf einen Bereich

bezogen, in dem die abstrakten Kategorien des soziologischen Funktionalismus
bislang unbekannt waren. Plötzlich galten die Bischöfe als «Funktionsträger», und das

bischöfliche Seelsorgedezernat wurde mit der «Produktionsabteilung» eines

Industriebetriebes verglichen. Beides empfanden die Pfarrkomitees der Gemeinden als

unnötig. Mit dem Einzug einer neuen Semantik zur Beschreibung kirchlicher
«Grundfunktionen» drohte für sie in Vergessenheit zu geraten, dass die katholische

Kirche «ihren Auftrag und ihre Sendung von Christus» empfangen hatte, und «nicht

von Soziologen und Politologen».40 Die dadurch ausgelösten Befürchtungen über

eine schleichende Entsakralisierung der Kirche spitzten sich besonders beim

Schlüsselbegriff des Strukturplans zu, der «Struktur». Selbst der Beauftragte des

Fuldaer Bischofs für Fragen der seelsorglichen Strukturplanung musste 1971 in

einem Interview zugeben, dass es sich dabei um ein ubiquitär verwendetes
«Modewort» handelte, welches eine widersprüchliche «Struktur-Euphorie oder sogar -

panik» in der Kirche ausgelöst hatte.41

Für die Befürworter einer pastoralen Strukturplanung schien die Benutzung des

Stmkturbegriffs problemlos zu sein. Sie ergab sich, so Fleinrich Kreyenberg,
Mitglied der Münsteraner Planungsgruppe, aus der an eine «Schizophrenie» gemahnenden

gegenwärtigen Situation. Zwar habe die Kirche die Freiheit «gepredigt», aber

die «Strukturen der Freiheit» weiterhin eingeengt und behindert. ~ Der Übergang zu

den Vcrhaltensformen einer durch Mitverantwortung und Mitarbeit aller Glieder

geprägten Kirche machte demnach eine «Sfrukturreform» unabdingbar.43 Demgegenüber

argwöhnten Kritiker des Strukturbegriffs, dass mit dessen Verwendung gerade

jene Tendenzen der «Wissenschaftsgläubigkeit» und des «Rationalismus» weiteren
Auftrieb erhalten würden, welche die zur Reform motivierende Glaubenskrise
überhaupt erst ausgelöst hätten. Eine grundsätzliche Kritik des Strukturplans habe nicht
erst bei dessen schematischer und zweifelhafter Zuweisung von vier Grundfunktionen

der Kirche anzusetzen, sondern bereits das in diesem Papier implizierte
«Selbstverständnis» der Kirche zu beleuchten. Diese sei von ihrem «Wesen» her als

«Stiftung Christi» zu begreifen und eben nicht als «irgendein soziologisches
Phänomen unter anderen, das seine Struktur von der Gesellschaft erhält und mit ihr än-

Philipp v. Wambolt, Durst nach menschlicher Kirche. Ideologiekritische Bemerkungen zur
Strukturplandiskussion im Bistum Münster, o.D. [1971]: BAM. GV NA. A-201-365.

40 Protokoll des Dekanatskomitees Nottuln. 27.2.1970: BAM, GV NA. A-201-24: vgl.
Stellungnahme St. Sixtus in Haltern. 13.10.1970: ebenda, A-201-16.

41
Ein Gespräch mit Ordinanatsrat Msgr. Schütz, in: Kirche. Meinung. Medien. 4 (1971), Nr. 5,

lf.
42 Pastoralkonferenz Dekanat Rees 3.2.1970: BAM. GV NA. A-201-25.
4' Ein Gespräch mit Ordinariatsrat Msgr. Schütz, in: Kirche. Meinung. Medien, 4 1971), Nr. 5,

lf.



198 Benjamin Ziemann

dert. Daran findet jede Änderung ihre Grenze des Erlaubten.»44 Als
zukunftsorientierte Strukturplanung stand der Plan so von vornherein in der Defensive. Er
musste sich gegenüber einer Kritik legitimieren, die den Rationalismus und
Funktionalismus der verwendeten Begriffe als eine «contradictio in adjecto» ablehnte.

Denn sie erinnerten zu sehr an die «furchtbaren Erfahrungen» mit der «Verplanung»
des Menschen in der «technisierten Welt». Dementsprechend gingen alle auf den

Münsteraner Strukturplan folgenden Ansätze zur pastoralen Planung in anderen

Diözesen weitaus «vorsichtigen) vor. Sie vermieden es auf diese Weise, als

«progressiver Soziologismus» abqualifiziert zu werden, wie es der Freiburger Generalvikar

Robert Schlund mit dem Strukturplan getan hatte45

Im Zentrum der Kritik an den Neuordnungsvisionen des Strukturplans stand

allerdings die Grosspfarrei, also der wichtigste konkrete Vorschlag für eine

Veränderung in der Organisation der territorialen Seelsorge. Der Grosspfarrei war eine

ähnliche Fülle von Funktionen zugedacht wie einer «kleinen Diözese».46 Ebenso

bezeichnend wie für das Schicksal des Strukturplanes entscheidend war, dass diese

Kumulation von Aufgaben gerade dort auf die stärkste Kritik stiess, wo sie eigentlich

zu einer direkten Verbessemng der pastoralen Arbeit der Kirche fuhren sollte.

Aus den eingegangenen Stellungnahmen der Pfarrkomitees im Bistum Münster
ergibt sich eindeutig, dass diese nicht nur die Verwirklichungschancen des Plans

skeptisch beurteilten, sondern auch den mit der Grosspfarrei intendierten Wandel
massiv ablehnten.

Damit erwies sich gerade jene Minderheit aktiver Katholiken als ein wichtiger
Bremsklotz für die organisationssoziologisch informierte Neuordnung kirchlicher
Strukturen, die zusammen mit ihren Gemeindepfarrern am meisten vom Stntktur-

plan hätte profitieren sollen. Denn diese Gmppe war es, welche regelmässig die

liturgischen und pastoralen «Dienstleistungen» der Kirche nachfragte und bei der

deshalb ein konkretes Interesse an einer Verbesserung des «Angebotes» unterstellt
werden konnte. Den Schreiben der Pfarrkomitees lässt sich jedoch entnehmen, dass

die mit der Kirche als Organisation verbundenen Erwartungshaltungen gänzlich
andere waren als im Strukturplan unterstellt. Nicht wenige dieser Eingaben wurden
oftmals nach einem intensiven Diskussionsprozess in der Gemeinde verfasst und

geben zumindest implizit auch die Meinung der Pfarrer wieder. Sie sind im Gestus

eines kollektiven Subjekts formuliert, das ohne weiteres davon ausging, dass seine

Dr. Bernhard Reismann. Gedanken, Bedenken und Gegenvorschläge zum Strukturplan für
das Bistum Münster. o.D. [4.5.1970 an Spital übersandt]" BAM. GV NA. A-201-365.
Robert Schlund. Pastoralplanung im Erzbistum Freiburg. in: Informationen. Berichte.
Kommentare. Anregungen, hg. v. der Presse- und Informationsstelle des Erzbistums Freiburg. Nr.
3 (1970). 20-24. 20; «contradictio»: Hilft pastorale Planung unseren Diözesen weiter?
Gespräch mit Msgr. Philipp Boonen. in: Pastoralblatt für die Diözesen Aachen etc., 22 (1970).
76-82, 76; vgl. Ottfried Selg. Gesichtspunkte zur pastoralen Planung, in: Lebendige Seelsorge.

27 (1976). 328-332. 328f.
46 Protokoll der Dezernatskonferenz des Seelsorgedezernates. 17.4.1970: BAM. GV NA. A-

201-2.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 199

Stimme Gehör finden und in der katholischen Kirche als authentisch anerkannt
werden möge. Denn die «kirchliche Gemeinde» verstand sich als «die Basis der

Kirche», ohne die der «übrige Aufbau kein Fundament» haben konnte.47

Eine solche Rhetorik konnte sich mit der Forderung nach grösseren Möglichkeiten

der innerkirchlichen Partizipation verbinden, musste es aber nicht unbedingt. In
den Stellungnahmen der Pfarrkomitees spiegelt sich zunächst einmal die Sicht der

Kirche «von unten», also gewissermassen aus der Froschperspektive der engagierten

Gemeindemitglieder. Aus diesem Grund vermitteln ihre Texte nicht nur
Einblicke in die Vorstellungswelt praktizierender Katholiken in westfälischen Pfarrge-
meinden. Sie geben zugleich Aufschluss darüber, wo und warum der Strukturplan
ein Angebot zur Neuordnung kirchlicher Organisation gemacht hat, das den

Erwartungshorizont dieser Gruppe systematisch verfehlte. Die Irritationen begannen
bereits damit, dass der Plan ein in sich geschlossenes und komplettes Programm zur
konzertierten Neuordnung der pastoralen Arbeit machte. Viele Stellungnahmen
stimmten ausdrücklich der Auffassung zu, dass substanzielle Reformen in der Kirche

unabdingbar seien. Aber im selben Atemzug betonten sie, dass eine

«überstürzte]» Umgestaltung der Strukturen eher schädlich sein könne, wenn sie die
«Basis der religiösen Arbeit» irreversibel verändere.48 Anstelle eines abrupten
Strukturwandels hielten die Pfarrkomitees vielmehr einen allmählichen «Stilwandel»

für erforderlich, der ein verbreitetes «pfarrherrliches Denken» aufbrechen müsse.

Das und nicht die Änderung «äusserer Organisationsformen» sei entscheidend.49

Die Autoren des Strukturplanes hatten solche Einwände zum Teil vorweggenommen,

als sie am Ende ihres Papiers den Sinn für «Team-Arbeit und kollegiales
Verhalten» und damit eine «Mentalitätsänderung» aller Beteiligten als eine Voraussetzung

tur die Verwirklichung des Planes benannten.30 Sie dürften allerdings kaum

jene Beharrlichkeit erwartet haben, mit der die Pfarreien ihr zentrales Argument
ignorierten. Denn der organisationssoziologischen Uogik des Planes lag die

Vorstellung zugrunde, dass eine wirklich nachhaltige Motivation für ein kirchliches
Engagement unter den veränderten sozialen Bedingungen nur von neuen Kompetenz-
und Rollenzuordnungen zu erwarten sei. Diese These blieb jedoch unverstanden,

solange man «vor Ort» die Inhaber von Personalstellen und Mitgliederrollen nicht
als solche schematisierte und verstand. Um 1970 waren in der Debatte über die
Krise der Priesterberufe Begriffe der Rollensoziologie wie «Funktionsträgen> oder

«Rollenbündel» selbstverständlich geworden.51 Demgegenüber gaben die Uaien in
den Gemeinden zu verstehen, dass die Kirche für sie aus konkreten Menschen und
deren persönlichen Beziehungen bestand, und nicht aus Funktionsstellen. Und diese

«Kritische Anmerkungen» des Pfarrkomitees St. Stephanus in Beckum o.D. [1970]: BAM,
GV NA, A-201-14; vgl. Stellungnahme des Heliand-Frauenkreises in Münster, Juli 1970,
Pfarrkomitee St. Agatha in Mettingen 29.7.1970: ebenda, A-201-15.
Pfarrkomilee St. Martinus in Elten o.D.. Pfarrkomitee St. Katharina in Dmklage 30.10.1970:
BAM, GV NA, A-201-14.
Pfarrkomitee Christus-König in Borken 5.10.1970, Dekanatskomitee Burgsteinfurt 4.9.1970,
Pfarrkomitee St. Martinus in Elten o.D.: ebenda.
Überlegungen, 33.

Vgl., mit weiterer Literatur, Gregor Siefer, Sterben die Priester aus? Soziologische Überlegungen

zum Funktionswandel eines Berufsstandes, Essen 1973.



200 Benjamin Ziemann

Menschen mit ihren je individuellen Eigenschaften mussten behutsam verändert

werden, bevor an eine tiefgreifende Umgestaltung der Organisation zu denken war.
Die Pfarrkomitees betrachteten die Kirche noch als eine durch organische Einheit
ihrer Glieder geprägte Korporation, nicht jedoch als eine durch Differenz und
Variabilität gekennzeichnete Organisation.

Kritik an den nicht einholbaren subjektiven Voraussetzungen, derer es zur
Realisierung des Strukturplanes bedurfte, kam auch aus der Perspektive eines anderen

humanwissenschaftlichen Diskurses. Ein Kapuzinerpater hatte sich während eines

«sensitivity trainings» mit dem Franziskaner Dietmar Westemeyer aus Dortmund
und anderen Geistlichen über das Münsteraner Konzept unterhalten, das ihn wie die
anderen Patres sehr interessierte. Zu dessen Umsetzung schien es ihm allerdings
zunächst erforderlich, den «teamfähigen Menschen» zu schaffen. Dafür empfahl er die

von ihm im Rahmen des Instituts für missionarische Seelsorge der Orden in Frankfurt

durchgeführten «gnippenpädagogischen» Schulungen, welche die Geistlichen
der Diözese Münster für den Strukturplan absolvieren sollten. Damit wurde der

organisationssoziologische Ansatz des Strukturplans in Richtung einer gruppendynamischen

Methode erweitert, die sich auf die Wahrnehmungs- und Verhaltensmuster
der in der Kirche aktiven Individuen konzentrierte.52

Die in den Pfarrkomitees aktiven Uaien lehnten auch die Ablösung des «All-
round-Priesters» durch ein Team von Spezialisten als «undenkban> ab. Wie ein
Mitarbeiter des Seelsorgsdezernates nach langen Diskussionen über diese Frage
resigniert festhielt, wollte man dort am «Idealbild des alles wissenden, alles könnenden,
über alles redenden und sich für alles zuständig haltenden Hirten» festhalten.53 Gegen

die anonyme Zersplitterung des Einzelnen im Kontext funktionaler Differenzierung

setzte dieses pastorale Modell auf seine «Totalintegration im Dienst an

Wort und Sakrament».34 Damit widersetzten sich die Pfarrkomitees zugleich dem
für Organisationen typischen Trend, auf Problcmdruck und gesteigerte Komplexität
mit weiterer interner Differenzierung zu reagieren, die es ermöglicht, sachlich
Unterschiedenes zur gleichen Zeit bearbeiten zu können. Genau das war die von den
Verfassern des Sttukturplanes vorgeschlagene Strategie gewesen, die durch eine

neue sachliche Zuteilung von speziellen Aufgaben an die Priester umgesetzt werden
sollte.

In den bisherigen Ausführungen über die Rezeption des Strukturplanes in den

Gemeinden des Bistums Münster ist bereits angeklungen, welches soziale

Ordnungsmodell die dort aktiven Laien für die Kirche favorisierten. Ihr kirchliches
Leitbild orientierte sich am Horizont der lokalen Gemeinde als einer «kleinen
Einheit» und «übersichtlichen Gemeinschaft», in der «man sich ununterbrochen begeg-

- P. Egon Gross an einen «Konfraten> 30.1.1970: BAM, GV NA, A-101-156; vgl. Karl-Wilhelm

Dahm/FIermann Stenger (Hg.). Gruppendynamik in der kirchlichen Praxis. Erfahrungsberichte.

München 1974: Ulrich Bröckling. Und... wie war ich? Über Feedback, in: Mittelweg

36, 15 (2006), No. 2. 27^13.
53 Pfarrkomitee St. Bartolomäus in Laer 10.8.1970: BAM, GV NA. A-201-15; Georg

Ruhmöller. Überlegungen zum Strukturplan für das Bistum Münster. 22.3.1970: ebenda. A-201-
365.

54
Protokoll der Pastoralkonferenz des Dekanates Tclgte 6.7.1970: BAM. GV NA, A-201-24.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 201

nen kann». Ein Pfarrkomitee aus Marl fasste die wesentlichen Charakteristika jenes
sozialen Gebildes zusammen, in dem sich Kirche am besten organisieren und

praktizieren Hess: «Eine funktionsfähige christliche Gemeinde muss in einem
gewissen Grade überschaubar, um einen Mittelpunkt konzentriert und organisch,
sozial und menschlich gefestigt bleiben, sie muss Züge einer Familie an sich

tragen.»

In diesen Worten spiegeln sich Grundüberzeugungen einer bürgerlich-konservativen

Mentalität, die in den Sozialordnungsvorstellungen des katholischen Milieus
geformt war und von der normativen und funktionalen Überlegenheit überschaubarer,

subsidiär wirksamer Vergesellschaftungsformen ausging. Zugleich waren damit
alle wesentlichen Eigenschaften und Assoziationen desjenigen sozialen Gebildes

aufgerufen, das die deutsche Soziologie seit Ferdinand Tönnies als «Gemeinschaft»
bezeichnet hat. Diese Einstellung vertraten im übrigen auch jene Pfarrkomitees, die

man wegen ihrer Forderung nach erweiterten Partizipations- und Entscheidungsrechten

der Räte des Latenapostolates als «progressiv» bezeichnen könnte. Auch
jene, die eine stärkere Teilhabe an den Entscheidungen der Kirche für nötig hielten,

gingen davon aus, dass die Arbeit dieser Organisation im wesentlichen von lokalen
«Primärkontakten» getragen werde.36

In der Gemeinschaftssemantik der Pfarrkomitees und ihrem Beharren auf einer

persönlichen Begegnung zwischen den Gemeindemitgliedern wird eine Dimension
der Kirche erkennbar, welche die Verfasser des Strukrurpianes in ihren Überlegungen

nicht berücksichtigt hatten. Aus dem veränderten gesellschaftlichen
Umweltbezug der Kirche hatten sie die Notwendigkeit neuer Rollenzuordnungen und

Arbeitsprogramme in einer komplexen Organisation abgeleitet. Die «Basis» der

Kirche sah diese dagegen im wesentlichen als eine kontinuierliche Abfolge von
Interaktionen unter persönlich bekannten und anwesenden Personen, die im Rahmen

einer räumlich überschaubaren Einheit stattfanden.37 Die zunehmende
gesellschaftliche Differenzierung verstand man hier nicht als eine Aufforderung, den Modus

dieser Interaktionen sowie die Kompetenzen der Personen zu überdenken, die
sie gestalteten. Man sah diese Strukturen vielmehr als ein Residuum an, dass es

gegenüber einer zunehmend unüberschaubarer werdenden Gesellschaft zu erhalten

und pflegen gelte. Nicht der angemessene Umgang mit Komplexität zählte hier,
sondern der tägliche Umgang miteinander, aus dem die «aktiven» Katholiken ihre

Motivation zur Mitarbeit in der Kirche bezogen.58

Pfarrkomitee St. Marien in Marl 29.5.1970, St. Antonius Neukirchen-Vluyn 3.7.1970:
ebenda, A-201-15.

"6 Pastoralkonferenz des Dekanates Burgsteinfurt 31.7.1970: ebenda, A-201-14; Pfarrkomitee
St. Bonifatius m Münster 16.4.1970: ebenda, A-201-15.
Zur Unterscheidung von Interaktion und Organisation vgl. Niklas Luhmann, The Differentiation

of Society, New York 1982, 69-89.
Dieses Problem der Differenz von Interaktion und Organisation wurde erst in

Planungsbemühungen der achtziger Jahre antizipiert und reflektiert. Vgl. Rolf Strüder, Chancen und

Gefährdung geplanten Wandels in der Kirche - aufgezeigt am Beispiel der Diözese Limburg, St.

Ottihen 1993, 228-233.



202 Benjamin Ziemann

Das war eine Facette der kirchlichen Organisation, welche im Strukturplan nicht
auftauchte. Diese jede Veränderung scheuende Einstellung ordnete Philipp v. Wambolt

ideologiekritisch als das «Vorurteil» von der defizitären «Menschenwürdigkeit»

der modernen Grossorganisationen ein, das eine in den Gemeinden gepflegte
«organizistische» Ideologie hegte.59 Der Sache nach handelte es sich eher um die

mangelnde Berücksichtigung der in jeder Organisation vorhandenen, durch
Interaktion gebildeten «informellen Gruppen». Deren Existenz und ihre Motivationsleistung

für die kirchliche Organisation hatte der Strukturplan nirgendwo
berücksichtigt. Dabei geht die moderne Organisationssoziologie seit den Studien von Elton

Mayo zu den Hawthome-Werken davon aus, dass gerade diese informellen
Gruppenbildungen und Verhaltensweisen letztlich das Funktionieren einer Organisation

gewährleisten. So hat etwa die amerikanische Armee im Anschluss an die im
Zweiten Weltkrieg entstandenen Studien von Samuel Stouffer zum «American
Soldier» versucht, die Bildung von Primär- oder Kameradschaftsgruppen zu fördern,
um auf deren Motivationsleistung für die militärische Leistung und Integration der

Truppe zurückgreifen zu können.60

Bei der Auswertung der ersten Reaktionen auf den Strukturplan erkannte das

Seelsorgedezernat aber zumindest die Notwendigkeit, den sichtbar gewordenen
«Widerstand» gegen den Plan genau zu analysieren. Dabei hatte man auch die Pfarrer

im Blick, die den Verlust von Kompetenzen in der Grosspfarrei befürchten mus-
sten. In der Spitze des Seelsorgedezemates hatte sich rasch die Überzeugung
durchgesetzt, dass der Strukturplan keine blosse «Verwaltungsreform» sein dürfe,
sondern die Gemeinde als den Ort «wo Menschen leben und sich vereinen» zentral stellen

müsse. Allerdings blieb die Frage nach dem «Wesen der Gemeinde» als dem

Ort des Glaubens und des Glaubenszeugnisses hier ohne eine konkrete Antwort.61

Andere Überlegungen zur kirchlichen Planung hatten dagegen das Verhältnis
von funktionaler Differenzierung und gemeindlicher Interaktion eigens als ein
Problem hervorgehoben. Sollten die Gemeinden analog zu anderen «sekundären Systemen»

gestaltet werden, in denen der einzelne nur seine «Rolle spielen» musste, um
die Freizeit dann als einen Rückzugsraum zu interpretieren, der genau vor solchen

partiellen Anfragen schützte? Oder sollte man nicht vielmehr in der Gemeinde ganz
gezielt überschaubare «Räume primärer personaler Erfahrung» schaffen, um dort im
persönlichen Gespräch einer «kleinen Gruppe» die Botschaft des Evangeliums
anzubieten?62 Auf jeden Fall spiegelten solche Überlegungen die Tatsache wider, dass

für die gläubigen Laien die meisten Möglichkeiten zu kirchlicher Betätigung und
«christlichem Tun» ganz überwiegend in ihrer Freizeit angesiedelt waren. Damit

59
Philipp v. Wambolt an Reinhard Lettmann 29.4.1970: BAM. GV NA, A-201-15; ders., Durst
nach menschlicher Kirche. Ideologiekritische Bemerkungen zur Strukturplandiskussion im
Bistum Münster o.D. [1971]: ebenda. A-201-365.
Vgl. Ulrich Bröckling. Schlachtfeldforschung. Die Soziologie im Krieg, in: Steffen Mar-
tus/Manna Münkler/Werner Röcke (Hg.). Schlachtfelder. Codierung von Gewalt im medialen

Wandel, Berlin 2003. 189-206. 204f
Protokoll der Diskussion über den Strukturplan im Seelsorgedezernat. 7.5.1970: BAM, GV
NA, A-201-15.

" Lothar Roos. Kann man den Heildienst der Kirche planen? Theologische und soziologische
Überlegungen zur Pastoralplanung, in: Lebendige Seelsorge, 22 (1971). 111-122, 115f.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 203

korrespondierte die Beobachtung, dass es wesentlich mehr «christliche (Freizeit-

gruppem als spezielle <Arbeitszeitgruppen>» gab.63 Kirchliche Betätigung, so lässt

sich dieser Befund vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Differenzierung deuten,
erhielt ihre motivationellen Ressourcen und ihre kommunikative Anbindung nicht
mehr aus dem gesamten Spektrum von menschlichen Aktivitäten, sondern nur noch

von der gegen die Arbeitswelt abgegrenzten Freizeit. Und dort unterlag sie der
langfristig ruinösen Konkurrenz durch andere Freizeitaktivitäten.

Das entschiedene Votum der Pfarrkomitees im Bistum Münster für die Prävalenz

gemeindlicher Interaktion enthielt eine Stellungnahme zum Anspruch auf
umfassende Inklusion aller getauften Katholiken, den die katholische Kirche aus
dogmatischen Gründen wie auch als eine weltumspannende Organisation erhob. Implizit

oder explizit gingen diese nicht nur im Sinne des Sonntagskriteriums
praktizierenden Katholiken davon aus, dass ihr eigenes kirchliches Interesse und Engagement

sich zunächst einmal selbst genügte. Aus ihrer Sicht war die Kirche im wesentlichen

dort zu finden, wo Katholiken sich in ihrer Gemeinde in liturgischer, caritati-
ver und sozialer Hinsicht betätigten. Der missionarische Anspruch darauf, alle
Getauften im Sinne der christlichen Heilsbotschaft zu erreichen und seelsorglich zu
betreuen, war für das Selbstverständnis dieser Gruppe von nachgeordneter Bedeutung.
Fragen der kirchlichen Organisation und ihrer möglichen Reform lagen deshalb
ausserhalb ihres Horizontes.

Es lag nicht nur an der Kritik der in den Pfarrkomitees aktiven Laien, dass die

Grosspfarrei als das zentrale Element des Stnikturplanes nicht realisiert wurde.
Auch die Dechanten des Bistums setzten dem Plan ihren Widerstand entgegen, der
de facto ihre «Abmeierung» bedeute hätte.64 Aus der Diskussion des Strukturplanes
folgten, wie Bischof Tenhumberg im April 1971 auf einer Pressekonferenz bekanntgab,

vier Massnahmen: die Bildung von Pfarrverbänden, eine Regionalisierung der

Bistumsstruktur, die Bildung eines Diözesanrates und schliesslich eine Umgruppierung

von Referaten im Generalvikariat.65 Die Umsetzung des Planes war damit
weit von der grosszügigen Neuordnungsvision entfernt, welche die Mitarbeiter der

Planungsgruppe vertreten hatten. Aber dieses Schicksal einer bestenfalls partiellen
und hochgradig entstellten Realisierung teilte der Plan mit vielen Planungsvorhaben
im politischen Bereich, nachdem die Reformeuphorie der späten sechziger Jahre
bereits seit 1970/71 einer tiefgreifenden Ernüchterung über die möglichen Ziele und
die Realisierungschancen geplanten Wandels Platz gemacht hatte.66

Der Strukturplan ist dennoch eine Episode der kirchlichen Zeitgeschichte, die
weit über ihren eng begrenzten Zeitraum und Geltungsbereich Aufmerksamkeit
verdient und zu weiteren Reflexionen anregt. Zunächst sollte deutlich geworden sein,

Philipp v. Wambolt, Innerkirchlicher Pluralismus und die Neustrukrurierung von Seelsorgs-
bezirken, o.D.: BAM, GV NA, A-201-365.

64 Protokoll der Dechantenkonferenz am 18.9.1970: BAM, GV NA, A-201-14.
05

Damberg, Abschied (wie Anm. 7), 296-299.
Vgl. Ruck, Sommer (wie Anm. 5); Winfried Süss, «Wer aber denkt für das Ganze?»
Aufstieg und Fall der ressortübergreifenden Planung im Bundeskanzleramt, in: Matthias
Frese/Julia Paulus/Karl Teppe (Hg.), Demokratisierung und gesellschaftlicher Aufbruch. Die
sechziger Jahre als Wendezeit der Bundesrepublik, Paderborn 2003, 349-379.



204 Benjamin Ziemann

dass bereits viele der mit dem Plan befassten Zeitgenossen die Sozialform der

katholischen Religion primär als kirchliche Organisation verstanden, auch wenn über
deren beste Form und Reform stark divergierende Ansichten bestanden. Dies sollte

Anlass genug sein, Strukturprobleme der Kirche als formaler Organisation in den

historiographischen Debatten um Wandel und Pluralisierung der Religion seit den

1960er Jahren als eine wichtige heuristische Perspektive zu berücksichtigen.67 Die
Anpassungs- und Akkulturationsbemühungen der katholischen Kirche in der

doppelten Problemstellung von sinkender religiöser Praxis und nachkonziliarer Reform

waren ganz wesentlich Probleme, auf welche die Kirche als Organisation mit
Entscheidungen und Versuchen zur Adjustierung der Rollen ihrer Mitglieder reagierte.
Es erscheint deshalb heuristisch sinnvoll, die Sozialfomi der katholischen Religion
nach der Erosion des sozial-moralischen Milieus im Kern als «organisierte
Religion» zu beschreiben und die Dynamik des Katholizismus seit den späten fünfziger
Jahren aus dieser Perspektive zu beschreiben, mit Blick auf die Implikationen und

Folgeprobleme der Kirche als formaler Organisation. Damit lässt sich zugleich
vermeiden, dass die Geschichte der Katholiken seit den fünfziger Jahren nur noch
einem Narrativ des Niederganges folgt, das mit Blick auf das «Milieu» kaum
überraschend ist und zugleich analytisch wenig ergiebig erscheint.68

Im Strukturplan trafen, und das ist ein zweites wichtiges Ergebnis, traditionelle

Gemeinschaftsvorstellungen, wie sie in den Pfarrgemeinden verbreitet waren, auf
den kühlen und funktionalen Sprachduktus der Planer, die sich auf pastoraltheologische

und organisationssoziologische Wissensformen stützten. Das Scheitern der

weitgehenden Reformziele des Strukturplanes lag somit nicht nur in divergierenden
innerkirchlichen Interessen lagen begründet, sondern auch darin, dass bereits die
Semantik der kirchlichen Organisationsplanung an der «Basis» in den Gemeinden auf
Unverständnis und Ablehnung stiess. Drittens sei festgehalten, dass jede heutige
sozialhistorische oder sozialwissenschaftliche Erörterung über die Transformation der

Grosskirchen seit den sechziger Jahren auf die Interventionen von
Sozialwissenschaftlern trifft, die den Wandel der Kirche bereits zeitgenössisch mit ihren

Expertisen und Vorschlägen begleitet haben. Gerade die Reform der Kirche als

Organisation konnte auf organisationstheoretisches Expertenwissen nicht verzichten.

Wie das Beispiel des Strukturplanes verdeutlicht, waren diese Interventionen
allerdings in sich selbst inhomogen und ambivalent. Soziologisches Wissen trat sowohl
als Tatsachenbeschreibung wie als Ideologiekritik auf69 Letztere vertrat in Münster

Vgl. u.a. Friedrich Wilhelm Graf, Euro-Gott im starken Plural? Einige Fragestellungen für
eine europäische Religionsgeschichte des 20. Jahrhunderts, in: Journal of Modern European
History, 3 (2005), 231-256; Hugh McLeod, The Religious Crisis of the 1960s in: ebenda,
205-230; Staf Hellemans, Transformation der Religion und der Grosskirchen in der Zweiten
Moderne, in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte, 99 (2005), 11-
35.

68
Vgl. ausführlich Benjamin Ziemann, Die Katholische Kirche als religiöse Organisation.
Deutschland und die Niederlande 1950-1975, in: Friedrich Wilhelm Graf/Klaus Grosse-
Kracht (Hg.), Religion in der Sozialgeschichte Europas im 20. Jahrhundert, Köln 2007.

Vgl. dazu die Überlegungen bei Niklas Luhmann. «What is the Case?» and «What Lies
behind If?» The Two Sociologies and the Theory of Society, in: Sociological Theory, 12

(1994), 126-139.



Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 205

vor allem Philipp v. Wambolt, der neben seiner Arbeit am Strukturplan zugleich eine

kritische Beobachterperspektive entwickelte. Mit seinem «Durst nach menschlicher

Kirche» nahm er viele Argumente der in den innerkirchlichen Basis- und

Protestbewegungen der siebziger Jahre aktiven Katholiken vorweg, welche die

hierarchisch-organisatorische Verfasstheit der Kirche als einen wesentlichen Grund für
ihre schwindende Ausstrahlungskraft begriffen.70 Auch in dieser Hinsicht macht die

kirchliche Organisationsreform um 1970 viele Aspekte des Transformationsprozesses

der Religion in der Moderne deutlich.

Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970. Das Beispiel der Diözese
Münster
Der «Strukturplan» war ein Plan für die Reform der kirchlichen Organisationsstrukturen,
der im Bistum Münster von 1969 bis 1971 entwickelt und diskutiert wurde. Sein wichtigstes

Ziel war die territorial Struktur der pastoralen Arbeit durch funktional definierte
Angebote in einer «Grosspfarrei» zu ersetzen. Der Plan machte Anleihen bei Konzepten der
französischen Pastoraltheologie und «sociologie religieuse», aber beruhte auch auf Ideen
der struktural-fünktionalistischen Soziologie von Talcott Parsons. Zudem stellte das
Bistum zwei Soziologen ein, die den Plan umsetzen und seine Diskussion mit Kategorien
der modernen Organisationssoziologie bewerten sollten. Mit seinem Fokus auf eine
Reform der Kirche als Organisation traf der Plan jedoch nicht die Erwartungen der aktiven
Laien und der Pfarrseelsorger. Viele Pfarrkomitees machten deutlich, dass sie nicht an
einer funktionalistischen Reform des pastoralen «Service» interessiert waren, sondern Kirche

vielmehr als eine lebendige, humane Gemeinschaft auf Pfarrebene verstanden. Dieses
Interesse an einer Kommunikation von Angesicht zu Angesicht war der blinde Fleck des
Planes. Die von den Laien gezeigte Skepsis war eine der Hauptursachen für die nur
teilweise Umsetzung der Reformen als Resultat der Diskussionen bis 1971. Das Kernargu-
ment des Artikels ist, dass ein methodischer Fokus auf die Kirche als formale Organisation

es erlaubt, wichtige Fragen der Religionsgeschichte für die Zeit nach dem Abschmelzen

der «sozial-moralischen Milieus» (M.R. Lepsius) zu diskutieren.

Organisation et planification dans l Eglise catholique vers 1970. L 'exemple du diocèse de
Münster

Le «plan structurel» était un plan pour la réforme des structures d'organisation de

l'Eglise, qui fut développé et discuté dans l'évêché de Münster de 1969 à 1971. Son but
premier était de remplacer la structure territoriale du travail pastoral par des offres
définies fonctionnellement dans une «grande paroisse». Le plan empruntait des concepts à

la théologie pastorale française et à la sociologie religieuse, mais reposait sur des idées de
la sociologie structurelle-fonctionnaliste de Talcott Parsons. De surcroît, l'évêché engagea
deux sociologues qui devaient réaliser le plan et enrichir le débat par des catégories de la
sociologie moderne de l'organisation. Visant surtout une réforme de l'Eglise en tant
qu'organisation, le plan ne répondait toutefois pas aux attentes des laïcs actifs et des

prêtres chargés de pastorale. Beaucoup de comités pastoraux disaient clairement qu'ils
n'étaient pas intéressés à une réforme fonctionnaliste du «service» pastoral, mais qu'ils
voyaient beaucoup plus l'Eglise comme une communauté vivante et humaine à l'échelle
paroissiale. Cet intérêt pour une communication en tête à tête était le point faible du plan.
Le scepticisme que montraient les laïcs était une des causes principales de la réalisation
seulement partielle des réformes résultant des discussions d'avant 1971. La thèse centrale
de cet article est qu'une approche méthodique de l'Eglise comme organisation formelle
permet de discuter d'importantes questions de l'histoire religieuse relatives à la période
postérieure à rétrécissement du «milieu socio-moral» (M.R. Lepsius).

70
Philipp v. Wambolt, Durst nach menschlicher Kirche. Ideologiekritische Bemerkungen zur
Strukturplandiskussion im Bistum Münster, o.D. [1971]: BAM, GV NA, A-201-365; vgl.
Ziemann, Dienstleistung (wie Anm. 17).



206 Benjamin Ziemann

Organisation and planning in the Catholic Church around 1970. The example of the
diocese ofMunster
The «Strukturplan» was a plan for structural reform of the church organisation developed
and discussed in the Catholic bishopric of Munster from 1969 to 1971. Its main intention
was to replace the territorial structure of pastoral care in the local parish with functionally
defined services which would be offered in a «larger parish». The plan was derived from
concepts developed in French pastoral theology, but it relied also on ideas from the
structural-functionalist sociology of Talcott Parsons. In addition to that, the bishopric hired two
sociologists to implement and assess the plan in terms of a sociology of organisations.
With its focus on a structural reform of the church as an organisation, the plan did not
match the expectations of the active laity and the parish priests. Many parish committees
made clear that they were not interested in a functional reform of pastoral «services», but
rather understood the church as a lively, human «community» at the parish level. This
interest in face-to-face interaction was a blind spot of the plan. The scepticism displayed
by the laity was one of the major reasons why only derivative reforms were implemented
as a result of the discussion of the plan in 1971. The gist of the article is that a focus on
the church as a formal organisation allows to conceptualise many important issues in
religious history for the period after the erosion of the Catholic «social-moral milieu» (M.R.
Lepsius).

Schlüsselbegriffe- Mot clés - Keywords
Kirchliche Organisation - organisation de l'Eglise - Church organisation, Planung- planification

- planning, Großpfarrei - grande paroisse - larg parish, Kirchensoziologie- sociologie
de l'Eglise - sociology of Church, Interaktion - interaction - interaction, Territorialpfarrei -
paroisse territoriale - territorially organised parish, funktionale Theorie - théorie fonctionnelle

- functional theory

Benjamin Ziemann. Dr. phil., Lecturer in Modern History an der University of Sheffield
und Privatdozent an der Fakultät für Geschichtswissenschaft an der Ruhr-Universität
Bochum.


	Organisation und Planung in der katholischen Kirche um 1970 : das Beispiel der Diözese Münster

