
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Die kommunizierte Krise : Kirche und Religion in der
Medienöffentlichkeit der 1950er und 60er Jahre

Autor: Hannig, Nicolai / Städter, Benjamin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kommunizierte Krise.
Kirche und Religion in der Medienöffentlichkeit
der 1950er und 60er Jahre

Nicolai Hannig / Benjamin Städter

Als sich das Nachrichtenmagazin Spiegel Ende der 1960er Jahre in einer
Titelgeschichte mit den Strömungen moderner Theologie auseinandersetzte, wurde eine

Krise der Kirchen wortreich beschworen: «Die Summe der Hiobsbotschaften:
Schwund der päpstlichen Autorität, Aufweichung der Hierarchie, wachsender

Ungehorsam der Priester und Laien, zunehmende Zweifel an den Dogmen
an der Eucharistie und der leiblichen Auferstehung Christi, an der Himmelfahrt
Marias und der Unfehlbarkeit des Papstes.»1 Die Krisensymptome schienen für
den Spiegel nahezu ubiquitär zu sein. Sowohl innerhalb als auch ausserhalb der

Kirchen seien die Anzeichen einer Kirchenkrise kaum mehr zu übersehen. Doch
nicht nur in den Fremd-, sondern auch in den Selbstwahrnehmungen der Kirchen
hatte sich seit den späten 1960er Jahren eine Krisensemantik herausgebildet, die
sich im Katholizismus einerseits auf den zunehmenden Rückgang zählbarer

Kirchlichkeit und andererseits auf annähernd alle Bereiche kirchlicher Organisation

und pastoralen Handels bezog.2 In zeitgenössischen sowie in retrospektiven
Beschreibungen und Deutungen dieser Krisenkommunikation wurde der Krisenbegriff

meist synonym mit Begriffen wie «Niedergang», «Erosion», «Verfall»
oder «Verschlechterung» gebraucht. Die eigentliche Offenheit einer Krise, die
eben nicht nur pessimistisch gedacht die Bedrohung einer alten Stabilität und

festen Ordnung, sondern auch im optimistischen Sinne die Aussicht auf Reform
und Erneuerung ankündigen kann, fand dabei kaum Berücksichtigung.3

«Splittern und Spalten», in: Spiegel 18/1969.

Benjamin Ziemann, Zwischen sozialer Bewegung und Dienstleistung am Individuum.
Katholiken und katholische Kirche im therapeutischen Jahrzehnt, in: AfS, 44 (2004), 357-393,
hier 360f
Vgl. zu diesem Deutungsmuster einer Krise, dem sich die folgenden Überlegungen an-
schliessen Moritz Föllmer/Rüdiger Graf/Per Leo, Einleitung, Die Kultur der Krise in der
Weimarer Republik, in: Moritz Föllmer/Rüdiger Graf (Hg.), Die «Krise» der Weimarer
Republik. Zur Kritik eines Deutungsmusters, Frankfurt/New York 2005, 9—41, hier 12-15.

SZRKG. 101 (2007), 151-183



152 Nicolai Hannig IBenjamin Städter

.4Die Krise als «geschichtsimmanenter Übergangsbegriff» ist eng an die
menschliche Wahrnehmung gebunden. So ist eine Krise nicht per se in der Welt,
sondern konstituiert sich erst in den Betrachtungen der Zeitgenossen oder im
historischen Rückblick, wenn beispielsweise versucht wird, bestimmte Wandlungsprozesse

und Strukturveränderungen zu beschreiben. Damit sind Krisen zunächst

völlig offene Prozesse, deren Anfang, Höhepunkt und Ende meist recht genau zu
datieren sind. Nach Reinhart Koselleck enthält der Gebrauch des Begriffes Krise
zudem einen diagnostischen und prognostischen Gehalt, denn in Krisen seien

Entscheidungen fällig, aber noch nicht gefallen. Während also die Diagnose der

Notwendigkeit einer Veränderung und Neuorientierung der Kirchen in den
Massenmedien bereits seit dem Ende der 1950er Jahre thematisiert wurde, lassen sich

erste Anzeichen einer breiten Krisenkommunikation im innerkirchlichen Diskurs
erst später festmachen. Hierbei schien ein Ende der Krise, ein Urnschwung
bestehender Verhältnisse, durchaus gewiss, die Richtung der möglichen Lösung
blieb in der Perspektive der Zeitgenossen jedoch eher offen. Eine erfolgreiche
Überwindung erschien gerade in der Beschreibung der Kirchen ebenso möglich
wie die ausserkirchlich nun verstärkt vorausgesagte Transformation der Krise in
einen allmählichen Zerfalls- und Auflösungsprozesse

Trotz der einhellig akzeptierten Relevanz der beiden Grosskirchen für das

bundesrepublikanische Gesellschaftsgefüge der 1950er Jahre bildeten sich erste
Krisenherde innerhalb der Kirchen bereits in dieser Zeit heraus. In teilweise re-

signativer Offenheit schilderten einzelne Amtsträger der katholischen Kirche
einen dramatischen Niedergang individueller Frömmigkeit und den damit
einhergehenden Verlust kirchlicher Bindungen innerhalb ihrer Verantwortungsbereiche.7

Diese zumeist lokal beschränkten Berichte blieben jedoch innerhalb eines

eng umgrenzten kirchlichen Kommunikationsraumes verhaftet und konnten eine
massenmediale Öffentlichkeit nicht erreichen. Auch auf protestantischer Seite

zeichneten sich bereits im Verlauf der 50er Jahre latente Umbruchsituationen ab.

Neben eine sukzessive Transformation der volkskirchlichen Struktur trat ein
Wandel auch der Stimmführerschaft innerhalb der evangelischen Kirche. Hier
waren es vor allem die Kirchlichen Bruderschaften, die noch zuvor eine wesentliche

Rolle sowohl in theologischen als auch in kirchenpolitischen Auseinandersetzungen

spielten, die innerhalb der protestantischen Öffentlichkeit zunehmend

Reinhart Koselleck, Art. Krise, in: Otto Brunner/Werner Conze/ders. (Hg.). Geschichtliche
Grundbegriffe. Bd. 3, Stuttgart 1982. 617-650, Zitat 627.
Reinhart Koseileck, Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt,
Frankfurt/Main61989, 105 und 134.

Dies kann auch in internationaler Perspektive gelten. Vgl. Hugh McLeod. The Religious
Crisis of the 1960s, in: Journal of Modern European Flistory, 3 (2005). H 2. 205-229 und
Denis Pelletier, La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978).
Paris 2002.
Wilhelm Damberg. Pfarrgemeinden und katholische Verbände vor dem Konzil, in: Günther
Wassilowsky (Flg.), Zweites Vatikanum - vergessene Anstösse. gegenwärtige Fortschrei-
bungen, Freiburg / Basel / Wien 2003. 9-30.



Kommunizierte Krise 153

an Resonanz und Wirkmacht verloren.8 Dass diese Wandlungsprozesse über eine

begrenzte Reichweite nicht hinaus kamen,9 ist nicht zuletzt darauf zurückzuführen,

dass weder kirchliche Entscheidungsträger ein Interesse daran hatten, eine
hohe Publizität solcher Entwicklungen zu fördern, noch die Massenmedien in
den 1950er Jahren die unterschwelligen Krisen- und Umbruchsphänomene in
ihre Berichterstattungen aufnahmen.

Erst als sich Journalisten im Übergang zu den 60er Jahren verstärkt einem
konflikt- und kritikorientierten Journalismus verschrieben, fand diese noch
subkutane Kirchenkrise Einzug auch in das Blickfeld einer breiteren Öffentlichkeit.
Theologisierende Journalisten popularisierten die Krise in gross angelegten
Serien und Reportagen, jedoch nicht ohne die Unterbreitung eigener
Lösungsvorschläge und Deutungsmuster. Dabei kann das Zweite Vatikanische Konzil als
ein wichtiger Wendepunkt und entscheidender Dynamisierungsfaktor der
massenmedialen Kommunikation über Kirche und Religion gelten, da das Konzil in
Rom als Medienereignis Anlass zur Diskussion bot und die Journalisten zu
eigenständigen Deutungen über Wert, Zustand und Zukunft von Religion
herausforderte. In dieser medial kommunizierten Krise kann zweifelsohne ein entscheidendes

Scharnier zwischen latenten, lokal begrenzten Krisenphänomenen der
1950er Jahre und der allumfassenden Krisensemantik der späten 1960er Jahre

gesehen werden, die nicht mehr nur den massenmedialen Diskurs, sondern ebenso

den innerkirchlichen Diskurs bestimmen sollte.
Daher werden nun im Folgenden die Kirchen- und Religionsberichterstattungen

in der frühen Bundesrepublik vor dem Hintergrund des hier vorgestellten
analytisch angewandten Krisenbegriffs untersucht. Diese, so die These unserer
Ausführungen, können als ein entscheidender Dynamisierungsfaktor der allseits
konstatierten Kirchenkrise der späten 1960er Jahre gelten. So sah ein Grossteil
der Massenmedien die Kirchen schon seit dem Ende der «kurzen» 50er Jahre in
einer Situation der falligen Entscheidungen über ihre Selbstverortung in der
modernen Gesellschaft, deren Ausgang noch offen erschien. Das Auftauchen der
Krise als Quellenbegriff in den späten 60er Jahren markierte dann im strengen
Sinne bereits die Endphase der medial kommunizierten und dynamisierten Krise,
in der grundlegende Entscheidungen über die Positionierung der Kirchen in der
sich liberalisierenden Bundesrepublik bereits getroffen worden waren. Die Ver-
fasstheit der Kirchen war nunmehr weniger von einem offenen Entscheidungs-

prozess als vielmehr von einem dynamischen Rückgang der Kirchlichkeit breiter

Martin Greschat, Protestantismus und Evangelische Kirche in den 60er Jahren, in: Axel
Schildt/Detlef Siegfried/Karl Christian Lammers (Hg.), Dynamische Zeiten. Die 60er Jahre
in den beiden deutschten Gesellschaften, Hamburg 2000, 544-581, hier 547-552.
So Detlef Pollack, Der Protestantismus in Deutschland in den 1960er und 1970er Jahren.

Forschungsprogrammatische Überlegungen, in: Mitteilungen der Evangelischen
Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte, 24 (2006), 103-125, hier 110.



154 Nicolai Hannig I Benjamin Städter

Bevölkerungsmassen gekennzeichnet, der sich etwa in den allseits bekannten

steigenden Austrittszahlen, der Abnahme der Gottesdienstbesuche und der
Teilnahme an liturgischen Feiern äusserte.1

Die nun folgenden Untersuchungen der massenmedialen Krisenkommunikation

orientieren sich in ihrer Analyse an den grundlegenden Prämissen der
Medien- und Kommunikationsgeschichte sowie der Visual History, deren Methoden
und Mehrwert zu Beginn kurz skizziert werden. Im Anschluss daran sollen die

Kirchen- und Religionsberichterstattungen ausgewählter Massenmedien in den

1950er und 60er Jahren ausgewertet und in gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge

eingelesen werden. Dabei stehen nicht unbedingt die meist anlassorientierten

Diskussionen über einzelne, an anderer Stelle bereits thematisierten
Streitpunkte wie etwa die Enzyklika Humanae Vitae oder die Konfessionsschulen im
Vordergrund.11 Vielmehr geht es um einen diachronen Blick auf die Mediaii-
sierung des Religiösen, der etwa die Berichterstattung über die Individualisierung

von religiöser Erfahrung oder die Stellung der Kirchen zu einer sich libe-
ralisierenden Gesellschaft fokussiert. Damit können Themenstränge aufgegriffen
werden, die nicht nur über einen eng begrenzten Zeitraum, sondern über mehrere
Jahrzehnte zwischen Journalisten, Vertretern der Kirchen und Medienrezipienten
im massenmedialen Diskursraum ausgehandelt wurden.

Zum Mehrwert einer Mediengeschichte als Religionsgeschichte

Der Fokus vieler religions- und kirchengeschichtlicher Untersuchungen und

Forschungsprojekte hat sich in den vergangenen Jahren neu ausgerichtet. Im Vordergrund

stehen nicht mehr nur vergangene institutionelle und organisatorische
Strukturen, Parteien und Vereine sowie Personalfragen. Vielmehr rücken die
Produktion und Verbreitung allgemeiner Wissensbestände, Wirklichkeits- und

Rationalitätsgefüge sowie religiöse Lebenswelten und Riten in das Blickfeld
aktueller Forschungen.12 In zahlreichen Plädoyers für eine Hinwendung zu
kulturgeschichtlichen Ansätzen sowie in einer Vielzahl der neueren religions- und

kirchengeschichtlichen Studien blieben indes das Gewicht der massenmedialen
Öffentlichkeit und noch mehr die Rolle der Medienwirkungen nur wenig beachtet.13

Konnten in der Erforschung der west- und ostdeutschen Gesellschaftsgeschichte

nach 1945 bereits Studien mit mediengeschichtlichen Schwerpunkten zu

10
Neuerdings Staf Hellemans, Die Transformation der Religion und der Grosskirchen in der
zweiten Moderne aus der Sicht des religiösen Modernisierungsparadigmas, in: SZRKG, 99

|
(2005), 11-35, hier 21-25.

I! Vgl. dazu Uwe Beck, Kirche im SPIEGEL - Spiegel der Kirche? Ein leidenschaftliches
Verhältnis, Ostfildern 1994; Hans Joachim Dörger, Religion als Thema in SPIEGEL, ZEIT und

STERN, Hamburg 1973; Stefanie Faber, «Paul VI. in der Wahrnehmung und Beurteilung
der deutschen Presse (1963-1978)», in: Hermann J. Pottmeyer (Hg.), Paul VI. und Deutschland.

Studientag Bochum, 24-25.10.2003, Brescia 2006, 223-240.
12

So unter anderem bei Christin Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-1973. Eine Studie

zur Kultur- und Sozialgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn u.a. 2006.
13 Eine Ausnahme ist sicherlich Christian Kuchler, Kirche und Kino. Katholische Filmarbeit in

Bayern (1945-1965), Paderborn u.a. 2006.



Kommunizierte Krise 155

einem festen Bestandteil werden,14 so bleibt die Einflussnahme der Massenmedien

auf die Kirchen- und Religionsgeschichte weiterhin ein Desiderat der
Forschung. Dies mag paradox erscheinen, wird doch immer wieder so vehement die
Bedeutung von Mentalitäten, von Wissen und Ideen, kulturellen Codes und

Kommunikationsprozessen betont.15 Medieninhalte bilden in der Tat nicht nur
Zeitläufe ab und beschränken sich ebenso wenig auf eine schlichte Spiegelung
von Ereignissen oder Zusammenhängen. Vielmehr waren und sind sie aktiv an
der Ausformung von Politik und Gesellschaft und auch an der Verortung von
Kirche und Religion im Gesellschaftssystem der Bundesrepublik beteiligt, so
dass eine Ausblendung ihres Einflusses auf gesellschaftliche Transformationsprozesse

ein allzu verzerrtes Bild der Realität abgeben würde. Zu selten kommen
allerdings bisherige Forschungen über diese Grundannahme hinaus. Welchen
Gebrauchswert soll dann also die Mediengeschichte für die Zeit- oder genauer
für die Religionsgeschichte einnehmen?

Ihre gesteigerte Untersuchungswürdigkeit für historische Forschungen erhalten

Medien durch ihre exponierte Stellung in gesellschaftlichen
Kommunikationsprozessen. Seit Beginn des 20. Jahrhunderts gelang es ihnen immer mehr,
gesellschaftliche Entwicklungen und Wandlungen in unterschiedlicher Weise zu
prägen, zu initiieren und zu konstruieren.16 Daher ist es längst überfällig,
mediengeschichtliche Perspektiven, gerade in Zeiten kulturgeschichtlicher
Neuorientierungen, auch für die Kirchen- und Religionsgeschichte operationalisier-
bar zu machen. Empfehlenswert erscheint es dabei, den Begriff der Öffentlichkeit)

als zentralen Bezugspunkt der Medien- und Kommunikationsgeschichte
und damit als einen Raum zu verstehen, der durch Kommunikation konstituiert
wird. Forschungsstrategisch ist dabei die Annahme eines vertikal und horizontal
unterteilten Öffentlichkeitssystems sinnvoll, das eine Analyse der Beziehungen
der verschiedenen Teilöffentlichkeiten untereinander ermöglicht.17 So befinden

Exemplarisch gelten hierfür unter anderem: Christina von Hodenberg, Konsens und Krise.
Eine Geschichte der westdeutschen Medienöffentlichkeit 1945-1973, Göttingen 2006;
Daniela Münkel, Willy Brandt und die «Vierte Gewalt». Politik und Massenmedien in den
50er bis 70er Jahren, Frankfurt 2005; Peter Reichel, Erfundene Erinnerung. Weltkrieg und
Judenmord in Film und Theater, Wien 2004; Uta Schwarz, Wochenschau, westdeutsche
Identität und Geschlecht in den fünfziger Jahren, Frankfurt, New York 2002; Hubertus
Knabe, Der diskrete Charme der DDR. Stasi und Westmedien, Berlin, München 2001; Axel
Schildt, Moderne Zeiten. Freizeit, Massenmedien und «Zeitgeist» in der Bundesrepublik der
50er Jahre, Hamburg 1995.
Urs Altermatt, Plädoyer für eine Kulturgeschichte des Katholizismus, in: Karl-Joseph Hummel

(Flg.), Zeitgeschichtliche Katholizismusforschung. Tatsachen, Deutungen, Fragen. Eine
Zwischenbilanz, Paderborn u. a. 2004, 169-187.
Andreas Schulz, Der Aufstieg der «vierten Gewalt». Medien, Politik und Öffentlichkeit im
Zeitalter der Massenkommunikation, in: HZ, 270 (2000), 65-97.

' Vgl. dazu vor allem Frank Bosch, Historische Skandalforschung als Schnittstelle zwischen
Medien-, Kommunikations- und Geschichtswissenschaft, in: Fabio Crivellari/Kay
Kirchmann/Marcus Sandl/Rudolf Schlögl (Hg.), Die Medien der Geschichte. Historizität und Me-
dialität in interdisziplinärer Perspektive, Konstanz 2004; Bernd Weisbrod, Medien als
symbolische Form der Massengesellschaft. Die medialen Bedingungen von Öffentlichkeit im 20.
Jahrhundert, in: Historische Anthropologie, 9 (2001), 270-283; Jörg Requate, Öffentlichkeit
und Medien als Gegenstände historischer Analysen, in: Geschichte und Gesellschaft, 25



156 Nicolai Hannig IBenjamin Städter

sich auf der vertikalen Ebene unterschiedliche Teilöffentlichkeiten nebeneinander,

die sich über bestimmte Milieus, Konfessionen, gemeinsame politische oder
soziale Auffassungen und Praktiken oder etwa über Alterskohorten mit ihren
jeweiligen Medien als Kommunikationsräume ausbildeten. Anhand eines solchen
Modells Hesse sich nun überprüfen, wann und aus welchen Anlässen die Grenzen

dieser Teilöffentlichkeiten durchlässig wurden; sich also Kommunikationsprozesse

zwischen den Teilöffentlichkeiten ereigneten oder Akteure des einen
Sektors nun in einem anderen wirken konnten. Solche Grenzverschiebungen lassen

sich beispielsweise beobachten, wenn Journalisten und Verleger wie Rudolf
Augstein oder Axel Springer in evangelischen Akademien redeten oder Vorträge
bei kirchlichen Veranstaltungen hielten, aber auch, wenn sich Theologen und
Kirchenvertreter mit Artikeln und Sendungen in säkularen Medien zu Wort
meldeten. Medien und Kirche sind damit auch als zwei sich wechselseitig
beeinflussende Systeme zu verstehen, die miteinander kommunizieren und sowohl
institutionell als auch personell eng miteinander verwoben sind.1 Darüber hinaus

wäre zu ermitteln, wie sich die Gestalt eines bestimmten Themas verändert,

wenn es von der einen in eine andere Teilöffentlichkeit transportiert wird. Ergebnisse

und Erkenntnisse, die in wissenschaftlichen Diskursen zum gängigen
Wissensrepertoire gehören, können durch die Massenmedien unerwartet popularisiert
und für Sensationsberichte abgeschöpft werden. Ebenso schaffen sie durch teils

aufwendige Recherchen oder auch durch eigenständige, meist an wissenschaftlichen

Methoden orientierte empirische Erhebungen neue Wissensformationen.1''

Auf der horizontalen Ebene werden nach Jürgen Gerhards und Friedhelm
Neidhardt die massenmediale Öffentlichkeit, die Versammlungsöffentlichkeit
und die Encounteröffentlichkeit - meist zufällig zustande kommende, situative

Gesprächssituationen - angesiedelt.20 Auch hier ergeben sich zwischen den
einzelnen Sektoren bestimmte Berührungspunkte und Grenzverschiebungen. So

können Inhalte, die in der Versammlungsöffentlichkeit, etwa auf Katholikenoder

Kirchentagen, verhandelt wurden, in die massenmediale Öffentlichkeit
hineinwirken und dort neue Akzente in den Berichterstattungen setzen. Andererseits

erhalten Ereignisse wie der Essener Katholikentag von 1968 ihre entscheidende

Dynamik auch erst im Forum der Medienöffentlichkeit, sodass sich durch
eine fortschreitende Medialisierung der Gesellschaft gewisse Abhängigkeitsver-

(1999), 5-32; Kurt Imhof «Öffentlichkeit» als historische Kategorie und als Kategorie der

Historie, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichtswissenschaft, 46 (1996), 3-25.
18 Zu denken ist vor allem an die Präsenz von Kirchenvertretern in verschiedenen Rundfunkräten.

Vgl. dazu Dieter Altmannsperger. Der Rundfunk als Kanzel? Die evangelische
Rundfunkarbeit im Westen Deutschiands 1945-1949. Neukirchen-Vluyn 1992; Heinz Glässgen.
Katholische Kirche und Rundfunk in der Bundesrepublik Deutschland 1945-1962. Berlin
1983.

19
Vgl. Christine Brecht/Barbara Orland, Populäres Wissen, in: Werkstatt Geschichte. 23

(1999). 4-12.
20

Jürgen Gerhards/Friedhelm Neidhardt. Strukturen und Funktionen moderner Öffentlichkeit.
Fragestellungen und Ansätze, in: Stefan Müller-Doohm/Klaus Neumann-Braun (Hg.).
Öffentlichkeit. Kultur. Massenkommunikation. Beiträge zur Medien- und Kommunikationssoziologie,

Oldenburg 1991.31 -89.



Kommunizierte Krise 15 7

hältnisse entwickeln können. Dabei konstituiert sich die massenmediale
Öffentlichkeit gewiss nicht nur über vermitteltes politisches Wissen in Form von
Nachrichten, Dokumentationen oder Wahlkampfberichten. Vielmehr manifestieren
sich mediale Öffentlichkeiten auch als «Kultur- und Unterhaltungsöffentlichkeiten»,

die im Unterschied zur Meinungsbildung im politischen Bereich auch
zunehmend andere Funktionen wie etwa eine allgemeine Sinnstiftung, Wertevermittlung

oder eben emotionale und religiöse Weltorientierung übernehmen, die
bis in die Encounteröffentlichkeiten hineinwirken.21

Religiöse Deutungsmuster wurden demnach auch zunehmend über die
Massenmedien ausgehandelt. Somit sahen sich Kirchenvertreter vor allem in den

1960er Jahren mehr und mehr dazu aufgefordert, sich der medialisierten
Zivilgesellschaft anzupassen, weshalb sie verstärkt in der Öffentlichkeit reagieren und

agieren mussten. Um die entstehenden öffentlichen Aushandlungsprozessc
angemessen erfassen zu können, sind daher auch die medialen Eigenlogiken in

religionsgeschichtliche Perspektiven einzulesen. Betrachtet man in diesem Sinne die
Massenmedien nicht nur als einen Verstärker, sondern als einen entscheidenden
Motor für gesellschaftliche Transformationsprozesse, so ist zunächst im Sinne
der Agenda-Setting-Forschung davon auszugehen, dass Medien weniger bestimmen,

was ihre Rezipienten denken als worüber sie nachdenken.22 Gewiss müssen

Medienangebote dabei als Wirklichkeitsbeschreibungen angesehen werden, die

Manipulationen und Verzerrungen der dargestellten Realität implizieren. Denn
die Selektion der Nachrichten, Meldungen und der zu behandelnden Themen, die
einerseits den Nachrichtenagenturen, andererseits einigen wenigen Redakteuren

obliegt, richtet sich meist an konkreten Nachrichtenfaktoren aus. So entscheidet
oftmals die Frequenz, d.h. der zeitliche Ablauf oder der Grad der Personalisierung

eines Ereignisses ebenso über die Ausrichtung der Berichterstattungen wie
der Negativismus, also die Konflikt-, Krisen- oder Agressionsbezogenheit eines

bestimmten Themas.-3

Der Nutzen einer mediengeschichtlichen Untersuchung der Kirchenkrise in
den 1960er Jahren wäre jedoch begrenzt, würde man den Blick auf medial
produzierte Texte einengen. Gerade für die frühe Bundesrepublik lässt sich ein
Boom von Illustrierten und Magazinen ausmachen, die primär durch opulent
ausgestatte Bildberichte ihre Leser an sich zu binden suchten.24 Von den Qualitäts-
und Tageszeitungen unterschieden sich die Illustrierten meist durch eine pointierte

Zuspitzung der Themen, durch die sie den massenmedialen Diskurs mit
ihren Argumentationslinien und visuellen Ikonen prägten. Wenn es im Folgen-

Karl Christian Führer/Knut Hickethier/Axel Schildt, Öffentlichkeit - Medien - Geschichte.
Konzepte der modernen Öffentlichkeit und Zugänge zu ihrer Erforschung, in: Archiv für
Sozialgeschichte, 41 (2001), 1-38, hier 18.

Hans-Bernd Brosius, Agenda-Setting nach einem Vierteljahrhundert Forschung.
Methodischerund theoretischer Stillstand?, in: Publizistik, 33 (1994), 269-288.

"3 Michael Jäckel, Medienwirkungen. Ein Studienbuch zur Einführung, Wiesbaden 32005, 188.

Für die steigenden Auflagenzahlen einzelner Illustrierten siehe: Heinz-Dietrich Fischer
(Hg.), Publikumszeitschriften in der Bundesrepublik Deutschland, Konstanz 1985.



158 Nicolai Plannig /Benjamin Städter

den darum gehen soll, den Einfluss der massenmedialen Öffentlichkeit auf die

bundesrepublikanische Religionsgeschichte zu hinterfragen, so muss diesem

Aufkommen der bilderreichen Illustrierten sicherlich Rechnung getragen werden.
In Anlehnung an die Forderungen der modernen Kulturgeschichte nach einer

«Visual History»25 soll ein Schwerpunkt der folgenden Ausführungen daher auch

in der Betrachtung und Analyse der massenmedialen Bildberichterstattung
liegen. Hier wurde die Krise durch die visuellen Deutungsangebote der Redakteure
und Fotografen in eine breite Öffentlichkeit hinein kommuniziert, so dass sie

auch diejenigen Rezipienten erreichen konnte, die sich nicht für die Lektüre der

ausführlichen Textberichterstattungen entschieden, sondern nur einen (flüchtigen
Blick) in die Presse warfen. Gerade immer wiederkehrende Motive oder Personen

brannten sich durch ihre stetige Repetition in das Gedächtnis einer breiten
Öffentlichkeit ein und wurden zu Ikonen von Religion und Kirche.26 Sie gaben
der Krise gleichsam ein Gesicht, aus den nackten Zahlen über Kirchenaustritte
und Kirchenbesuchsstatistiken wurden Bilder von resignierenden Bischöfen und
rebellierenden Laien. Die emotionale Wirkung, die diese Bilder auf die Rezipienten

ausübten27, kann dabei als Verstärkung der medialen Kommunikation gelten,
die den Blick des Betrachters auf die Kirchen entscheidend prägten.

Bei den folgenden Überlegungen zum massenmedialen Bildhaushalt, der zu
einem Grossteil aus Pressefotografien bestand, sollen Bilder nicht als blosse

Ästhetisierung des sprachlich konstruierten Diskurses oder als fotografische
Quellen betrachtet werden, die den Verlauf der kirchlichen Krisenentwicklung in
den späten 60er Jahren visuell illustrierten. Vielmehr trugen sie als eigenständiges,

sinnstiftendes Medium in einem erheblichen Masse performativ zur
Konstruktion der medialen Kirchenkrise bei, vollbrachten also eine poietische
Leistung.28 Gerade hierin bestand die Chance für Journalisten, eine bestimmte Sichtweise

als scheinbar objektiv zu verbreiten, indem sie Bilder durch Auswahl,
Bearbeitung und Zusammenstellung mit impliziten Botschaften füllten. Sie
inszenierten bekannte Metaphern in ihren Fotos, griffen auf bereits vorhandene Ikono-
logien zurück, folgten bestimmten Zeigbarkeitsregeln oder durchbrachen diese

bewusst, um neue Ikonen zu schaffen und damit wiederum im Sinne eines Agen-

" Stellvertretend für die grosse Anzahl an programmatischen Arbeiten zur «Visual History»
seien genannt: Gerhard Paul (Hg.). Visual History. Ein Studienbuch, Göttingen 2006; Bernd
Roeck, Visual Turn? Kulturgeschichte und die Bilder, in: Geschichte und Gesellschaft, 29

(2003), 294-315; Habbo Knoch, Renaissance der Bildanalyse in der Neuen Kulturgeschichte,
in: Historisches Forum, 5 (2005), 49-62.

Vgl. dazu mit verschiedenen Beispielen Hans-Michael Koetzle (Hg.). Photo Icons. The Story

^
behind the pictures 1928-1991. Köln 2005.

" Sabine Holicki: Pressefoto und Pressetext im Wirkungsvergleich. Eine experimentelle
Untersuchung am Beispiel von Politikerdarstellungen, München 1993; Flans Mathias Kepplinger.
Darstellungseffekte. Experimentelle Untersuchungen zur Wirkung von Pressefotos und
Fernsehfilmen, Freiburg / München 1987.

" Gottfried Boehm, Die Wiederkehr der Bilder, in: ders. (Hg.), Was ist ein Bild?. München
1994, 11-38, hier 16.



Kommunizierte Krise 159

da-Setting neue Diskurse anzustossen. Bildwelten innerhalb einer medialen
Öffentlichkeit können also einerseits als selbstreferentiell gelten, andererseits waren
sie stetigen Veränderungsprozessen unterworfen.

Gerade diese Veränderungsprozesse des massenmedialen Bildhaushalts gilt es

zu untersuchen, um ihre Relevanz für die medial konstatierten Krisensymptome
innerhalb der beiden Grosskirchen herauszufiltern. Grundlegend sind für eine

Analyse des massenmedialen Bildhaushalts die von Erwin Panofsky für die

Kunstgeschichte entwickelten methodischen Überlegungen zur Beschreibung
und Untersuchung von Kunstwerken, die auch für die moderne Kulturgeschichte
immer noch massgebend sind29: In einem ersten Schritt soll der Bildinhalt erfasst

werden. Ein solcher rein deskriptiver Ansatz trägt dabei dem Faktum Rechnung,
dass keinesfalls davon ausgegangen werden kann, dass jeder zeitgenössische
Betrachter die im Bild implizit angelegte Symbolik erfasste. Dieser erste Schritt
erarbeitet gleichermassen den kleinsten gemeinsamen Nenner, also eine Sicht auf
das Bild, die sich sämtlichen Betrachtern erschloss.

Da die in den Medien verbreiteten Fotografien einen Grossteil ihrer Aussagekraft

durch ihre oft an traditionelle christliche Symbolik angelehnte Bildsprache
erhielten, soll in einem zweiten Schritt die fotografische Inszenierung von Metaphern

diskutiert werden. Hier wird etwa eine Taube als ein Zeichen des Friedens

gelesen oder der brennende Petersdom als Zerstörung der Institution Kirche. Ein
dritter Schritt, in dem Panofsky die zugrunde liegenden mentalitätsgeschichtlichen

Prinzipien eines Kunstwerks zu analysieren sucht, soll hier die Einbettung
des Dargestellten und der Darstellung in den massenmedialen Diskurs leisten.

Dabei sollen neben der Entwicklung der Pressefotografie auch die Textberichterstattungen

Berücksichtigung finden. Die hier skizzierten drei Schritte sollen

jedoch nicht streng aufeinander folgend aufgereiht werden. Vielmehr geht es

nicht zuletzt wegen der unterschiedlichen Qualität und Aussagekraft der
verschiedenen Bilder um einen flexiblen Umgang des Methodenkonzepts Panofsky

s.

Bei der Zusammenführung sprachlicher Debatten und visueller Ikonologien
wird dann zu hinterfragen sein, ob die bildliche Konstruktion der Krise mit den

textlichen Semantiken Hand in Hand ging, oder ob Unterschiede im Hinblick auf
Quantität, Qualität oder Entwicklungslinien zu konstatieren sind.

29 Erwin Panofsky, Ikonogaphie und Ikonologie. Eine Einführung in die Kunst der Renaissance,

in: Erwin Panofsky (Hg.), Sinn und Deutung in der bildenden Kunst, Köln 1975, 36-
64. Vgl. für dessen Rezeption in der Kulturgeschichte: Jens Jäger, Photographie. Bilder der

Neuzeit, Tübingen 2000, 75f. Des Weiteren: Peter Burke, Augenzeugenschaft. Bilder als
historische Ouelle, Berlin 2004, 39-52; Karin Hartewig, Fotografien, in: Michael Maurer
(Hg.), Aufnss der Historischen Wissenschaften. Band 4: Quellen, Stuttgart 2002, 427^148,
hier 441 f.



160 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

Die Kirchen- und Religionsberichterstattungen der 1950er Jahre als Ausgangspunkt

der medial inszenierten Kirchenkrise

Für die westdeutsche Medienlandschaft der 1950er Jahre hat sich in der
Mediengeschichte das Signum des Konsensjournalismus etabliert.30 Auch im Bereich
der Kirchenberichterstattung kann in Deutschland im Zeitraum zwischen 1949
und etwa 1958 eine zumeist unkritische, wenig reflektierende Text- und
Bildberichterstattung über Religion und Kirche festgestellt werden, die die kirchlich
normierte Religiosität und die Stellung der Kirchen in der Bundesrepublik weder
hinterfragte noch herausforderte und statt dessen ihre moralische Integrität zu
unterstreichen versuchte. Dabei wurde Religion vorwiegend durch die Abbildung
kirchlicher Autoritäten dargestellt. Als einzige Institutionen, die die politischen
Umwälzungen des Nationalsozialismus scheinbar integer überlebt hatten,
verstärkten auch die Kirchen selbst etwa mit der Einrichtung der kirchlichen Akademien

ihr Engagement in der neu zu errichtenden postfaschistischen Gesellschaft
und nahmen so die ihnen zugetragene Rolle beim Wiederaufbau demokratischer
Strukturen an.31 Zudem inszenierten die Massenmedien die Kirchen als herausragende

gesellschaftliche Instanzen und versetzten sie damit in eine Fallhöhe, die
die Krisenerscheinungen der 1960er Jahre und die spätere Abkehr breiter
Gesellschaftsschichten von kirchlich normierter Religiosität umso dramatischer
erscheinen lassen mussten.32 Dass etwa der westdeutsche Milieukatholizismus
bereits vielerorts hinter seinen festen Wänden zu erodieren begonnen hatte,33 wurde
in der breiten medialen Öffentlichkeit hingegen kaum reflektiert. So blieben die

Auseinandersetzungen über grosse Teile der Jugend, die sich immer häufiger von
den Kirchen und ihren Jugendorganisationen abwandten, noch vorwiegend auf
den innerkirchlichen Diskursraum beschränkt.34

In der Auswertung und Analyse der Kirchen- und Religionsberichterstattungen

der 50er Jahre wird dieser Trend einer oftmals unkritischen und verklärenden

Sicht auf kirchliche Würdenträger deutlich. Realisiert wurde die idealisierende

Perspektive in den auflagenstarken Magazinen und Illustrierten zumeist vi-

Christina von Hodenberg, Die Journalisten und der Aufbruch zur kritischen Öffentlichkeit,
in: Ulrich Herbert (Hg.), Wandlungsprozesse in Westdeutschland. Belastung, Integration,
Liberalisierung 1945-1980, Göttingen 2002, 278-311.
Vgl. Christoph Kiessmann, Kontinuitäten und Verändemngen im protestantischen Milieu
und Karl Gabriel, Die Katholiken in den 50er Jahren. Restauration, Modernisierung und
beginnende Auflösung eines konfessionellen Milieus, beide in: Axel Schildt/Arnold Sywottek
(Hg.), Modernisierung im Wiederaufbau. Die Westdeutsche Gesellschaft der 50er Jahre.
Bonn 1998 (aktual. Studienausg.), 403^117 und 418^130.

" Hierbei können die Massenmedien gewiss nicht als ihre Wirkung kalkulierende und einheitlich

handelnde Meinungsmacher verstanden werden, sondern vielmehr als ein heterogenes
Ensemble verschiedenster Akteure, das die Tendenzen der Berichterstattungen nur selten
über längere Zeiträume hinweg plante.
Wilhelm Damberg, Das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965), Joseph Kardinal Frings
und die katholische Kirche in Deutschland, in: Flistorisches Jahrbuch, 125 (2005). 473-494.
hier 490-494.

" Vgl. zu den Abwanderungsprozessen innerhalb der katholischen Jugend jetzt auch Mark
Edward Ruff, The Wayward Flock. Catholic Youth in Postwar Germany 1945-1965. Chapel
Hill/London 2005.



Kommunizierte Krise 161

suell. So wurde dort das von der Kirche intendierte, aber durch die Massenmedien

erst einer breiten Öffentlichkeit vermittelte Bild integrer, glaubensfester und

von einer breiten Masse akzeptierter kirchlicher Würdenträger durch die stetige
Wiederaufnahme bestimmter Personen und Gesten popularisiert. Hierbei gerieten
weniger protestantische, als vielmehr katholische Würdenträger in das Blickfeld
der Presse, in dessen Zentrum zweifelsohne Papst Pius XII. stand. Es ragten zwei
Bildmotive aus dem breit gefächerten Angebot heraus, die im Folgenden skizziert

werden sollen.
Ein Jahr vor seinem Tod zeigt ein Titelbild der Illustrierten Quick, die bereits

1956 eine Auflage von 1.3 Millionen verzeichnen konnte und damit zu den

auflagenstärksten Presseerzeugnissen der frühen Bundesrepublik zählte,35 eine
Profilaufnahme Papst Pius XII., in der er mit geneigtem Kopf, gefalteten Händen
und geschlossenen Augen im Gebet versunken scheint. (Siehe Abbildung I)

Die traditionsverhaftete Visualisierung lässt Pius als typisches Beispiel eines
in sich gekehrten stillen Beters wirken. Die Darstellung seiner gefalteten Hände

greift dabei auf eine Ikone zurück, die in der christlich geprägten Kunst seit
Jahrhunderten (etwa zu Beginn des 16. Jahrhunderts in Dürers gefalteten Händen) für
eine innige Frömmigkeit steht. Die Medialisierung ist hier also nicht als
innovative Neuschaffung von visuellen Deutungen zu verstehen, sondern als
Aufnahme und Verbreitung traditioneller christlicher Bilder. Der wie eine Hommage
wirkende Schriftzug des Titels «Zu seinem Jubiläum: Papst Pius XII.» ist nicht
als Blickfang ins Bild gesetzt, sondern fügt sich dezent auf dem Gebetskissen in
den rechten unteren Bildrand ein und lenkt somit den Blick des Betrachters
ausschliesslich auf den betenden Papst. Dessen Kopf verdeckt im linken oberen
Bildrand einen Teil des Schriftzugs «QUICK». Hiermit erzeugen die Illustratoren

eine quasi dreidimensionale Wirkung des Bildes, die dem Papst eine
zusätzliche Präsenz verleiht. Während diese dreidimensionale Wirkung durchaus
nicht ungewöhnlich für einen Illustriertentitel der 1950er Jahre ist,36 so erscheint
der Blickwinkel hingegen untypisch: Im Gegensatz zu den meist dominierenden
Frontalaufnahmen, auf denen die abgelichteten Persönlichkeiten direkt den
Betrachter anblickten, wendet sich Pius hier vom Betrachter ab. Das Bild wird so
durch eine eigentümliche Spannung zwischen scheinbarer Nähe des Papstes
einerseits und seiner von Welt und Betrachter abgewandten Haltung andererseits

dominiert, die ihrerseits die Idee eines «Heiligen auf Erden» reflektiert. Indem
sich das Licht des Raumes im Körper des Papstes zu bündeln scheint, greift das

Foto femer ein für Christusdarstellungen typisches Merkmal auf: Mit dem
strahlenden Körper des Protagonisten scheint die Lichtquelle der Szenerie im
Bild selbst zu sein.

Quick, in: Hans-Dietrich Fischer (Hg.), Publikumszeitschriften in der
Bundesrepublik Deutschland, Konstanz 1985, 199-214, hier 200f
Diese Art der Illustrationstechnik fand in den 1950er Jahren in vielen Illustrierten und Magazinen

Anwendung. Vgl hierzu etwa: Hans-Dieter Schutt, Oliver Schwarzkopf. Die SPIE-
GEL-Titelbilder 1947-1999. Berlin 1999.



162 Nicolai Hannig /Benjamin Städter

Die wohl dominanteste Visualisierung zeigt Pius XII. mit zwei Tauben auf
seinen Händen. Wiederum schaut der Papst in weisser Soutane nicht den
Betrachter an, sondert wendet seinen Blick auf die Tauben.37 Die visuelle Verbindung

von Tauben als Symbol des Friedens und der Person des Papstes legt eine

Lesart der Fotografien nahe, die sowohl dem Papstamt als auch der Person Pius

XII. die Autorität eines Friedensbringers verleiht. Die Friedenssymbolik wird
hier ausschliesslich visuell vermittelt, in keinem Bericht wird sie schriftlich
artikuliert, die abgebildeten Tauben haben keinen Bezug zur eigentlichen Nachricht

der Artikel. In besonderer Weise wird das Motiv von der Springer-Illustrierten

Kristall in einen Artikel über das II. Vatikanische Konzil im Jahr 1962

eingebettet.38 Hier wird Pius XII. in einer Art Ahnengalerie der Päpste neben

einem Bild seines Vorgängers zur linken und einem seines Nachfolgers zur rechten

abgebildet. Das Symbol des Friedens wird so zum Erkennungszeichen des

Papstes, der - so die implizite Botschaft der Motive und ihrer Anordnung - in
der Reihe der Bischöfe Roms derjenige ist, der in Zeiten des Krieges für den

Frieden unermüdlich kämpfte. Die intendierte Aussage gewinnt durch ihre visuelle

Einbettung in die Sukzession der Päpste somit eine historische Dimension
und bringt die Ikone des Friedenspapstes in einen direkten Zusammenhang mit
der Zeit, in der er die Regentschaft über die katholische Kirche inne hatte.

Neben die aufschauende Berichterstattung über die Kirchen und deren Vertreter

als scheinbar natürlicher Ort der Religion gesellte sich in der massenmedialen

Religionsberichterstattung der 50er Jahre der Blick auf nichtchristliche
Religionsgemeinschaften. Meist boten die sich grösster Beliebtheit erfreuenden

Reisereportagen der Illustrierten eine Plattform für solche Berichte. Diese

anthropologisch anmutenden Reportagen bedeuteten im Jahrzehnt vor der Blütezeit
des Massentourismus für viele Leser einen Blick in die ferne Welt. Fremde
Kulmren wurden so in den meist opulent bebilderten Berichten der Illustrierten
allseits erfahrbar. Für die grossen Illustrierten wie Stern, Kristall oder Quick galten
die aufwendig gestalteten Reportagen meist als Prestigeobjekte, mit denen man
breite Leserschaften an sich zu binden versuchte.39 Aussereuropäische Religionen

wurden hier zumeist mit den überkommenen bildlichen Narrativen des

Kolonialismus visualisiert.40 Dabei standen zwei Ikonen im Vordergrund: die des

kulturlosen Wilden, der erst unter dem Einfluss des europäischen Christentums

zum zivilisierten Menschen wurde, und die Ikone der religiösen Bedrohung, in
der das Fremde - sei es Person oder Religion - durch eine aggressive Missionierung

nach Europa eindrang. Beide stereotypen Darstellungsweisen verweisen in

37 Siehe etwa: Stern 3/1953, Stern 49/1955, Stern 10/1957.
38 Kristall 21/1962.
39

Jürgen Grohne/Kurt Zentner (Hg.), 1948-1958. Die ersten zehn Jahre. München 1958, 58ff.
40 Zur Visual History des deutschen Kolonialismus siehe: David Ciarlo. Rasse konsumieren.

Von der exotischen zur kolonialen Imagination in der Bildreklame des Wilhelminischen
Kaiserreichs, in: Birte Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen
Kolonialismus. Frankfürt a.M./New York 2003, 135-179. Des Weiteren: Jens Jäger, Bilder
aus Afrika vor 1918. Zur visuellen Konstruktion Afrikas im europäischen Kolonialismus, in:
Gerhard Paul, Visual History. Ein Studienbuch. Göttingen 2006. 134-148.



Kommunizierte Krise 163

ihrem Blick auf nichtchristliche Religionen auf ganz unterschiedliche Weise auf
das Christentum zurück. Die Idee des kulturlosen Wilden und dessen Kultivierung

durch Konversion setzt das Christentum als die den anderen
Glaubensgemeinschaften überlegene Religion ins Licht. Diese Visualisierung deckt sich in

ihrer Aussage in etwa mit der überhöhten und kritiklosen Visualisierung der
kirchlichen Amtsträger, die deutlich an der Darstellung Pius' XII. auszumachen ist.

Hingegen ist bei der anderen Darstellungsart eine scheinbar konträre
Botschaft zu beobachten, so etwa in einem (3z//c/:-Artikel mit dem Titel «Missions
Gebiet Deutschland» aus dem Jahr 1957 (siehe Abbildung 2).41 Zum Zwecke der

Mission haben die hier vorgestellten drei asiatischen Mönche ihre Heimat Ceylon

verlassen, um in Deutschland die Glaubenslehren des Buddhismus zu
verbreiten. Der knappe Bericht wird mit drei Fotografien visualisiert, wobei die

grossformatige Aufnahme eines kahl geschorenen schwarzen Mönches die mittlere

der drei Spalten nahezu komplett ausfüllt. Ein Fächer und ein bestickter
Stoffbeutel weisen den in helles Tuch gehüllten Ordensmann als Fremden aus,
ein Eindruck, den die Bildunterschrift bestätigt, die ihn als «fremdartige(n)
Mann» tituliert. Sein stechender Blick scheint am Betrachter vorbei zu gehen
und lässt ihn entschlossen und aggressiv wirken. Der gebieterische Gesichtsausdruck

unterstreicht seine scheinbare Siegessicherheit, als habe er keinen Zweifel,
dass seine Missionierungsversuche in Deutschland Erfolg haben werden. Der
Mönch gerät so zur sichtbaren Verkörperung der Gefahr, die von der fremden

Religion für die europäische Kultur auszugehen scheint.
Auch ähnliche Berichte etwa über einen Tempelbau der persischen Baha'i-

Religion in Hessen42 oder die Ausbreitung des Islams43 sind geprägt von der

Angst des Niedergangs und der Verdrängung der traditionellen europäischen
Religiosität. Hiermit standen sie bereits im Gegensatz zu der überhöhenden
Darstellung barocker Kirchlichkeit und Hessen diese als obsolete Inszenierung
vergangener Epochen wirken. Sie scheinen femer der erste Ausdruck einer
Berichterstattung zu sein, die in den 1960er Jahren die Schwächen kirchlich normierter
Religiosität und der Institution Kirche zunehmend kritisch thematisierte und das

vermeintlich unvereinbare Gegenüber kirchlicher Positionen und der sich nun
zunehmend liberalisierenden und modernisierenden Gesellschaft aufdeckte. Somit

können gerade diese Berichte über eine expandierende aussereuropäische
Religiosität als erste, noch äusserst subtil und vornehmlich in visuellen Botschaften

vorgetragene Thematisierung der krisenhaften Erscheinungen in den christlichen

Grosskirchen gelten, die sich in der massenmedialen Berichterstattung der

Folgezeit auch in aufwendig recherchierten Textbeiträgen zunehmend verstärkte.

41
Quick 40/1957.

4: Stern 34/1954



164 Nicolai Plannig / Benjamin Städter

Von «Reform» und «Kadaverkosmetik». Die medial inszenierte Kirchenkrise in
den 1960er Jahren

Den Beginn einer reflektierteren und kritischeren sowie den Umschwung von
einer eher meinungsabbildenden zu einer mehr und mehr meinungslenkenden
Kirchen- und Religionsberichterstattung läutet das Ende des Jahres 1958 ein.
Besonders die Systematische Theologie wurde nun zunehmend zum Gegenstand
umfangreicher Berichterstattungen und ausführlicher Reportagen. Die verschiedenen

Artikel präsentierten sich als scheinbar wissenschaftliche Kritik an
kirchlichen Lehren und Dogmen. Strömungen der Gegenwartstheologie, wie etwa die

Auseinandersetzung um Bultmanns Entmythologisierungsprogramm oder der

Theologie von Karl Barth wurden für ein breites Publikum aufbereitet und durch
viele unterschiedliche Zielgruppen ansprechende Zeitungen und Zeitschriften
popularisiert.44 Den entscheidenden Wendepunkt dieser Akzentverschiebungen
markiert sicherlich die 1958 zur Weihnachtszeit erschienene Spiegel-Titel-Story
«Jesus von Nazareth. Der Erwählte», in der Rudolf Augstein die Rollenfunde
von Qumran zum Anlass nahm, den Umgang der Theologie mit der Heiligen
Schrift zu problematisieren und über Jesu historische Gestalt ausführlich zu
berichten.43 Blieben die 5p/ege/-Titelgeschichten in den Jahren zuvor noch stark

personalisiert und hinterfragten eher selten die Institution Kirche,46 so initiierte
der Spiegel mit «Jesus von Nazareth» eine umfassende Wissenschaftsberichterstattung,

die sowohl biblisch als auch dogmatisch die scheinbar fehlenden
historischen Grundlagen der christlichen Religion aufzuzeigen versuchte. Mit Augstein

schaltete sich hier eine Medienfigur in theologische Diskussionen ein, die

zwar in wissenschaftlichen Kreisen kaum Beachtung, eher Geringschätzung
fand, so aber doch durchaus massenwirksam ihre Thesen in weiteren Artikeln
und Buchpublikationen veröffentlichen konnte.47 Seine exponierte Stellung beim

Spiegel erlaubte es ihm, in prominenter Position kirchen- und theologiekritische
Berichterstattungen salonfähig zu machen.48 Wie bei vielen anderen Zäsuren
stand auch dieser Artikel Augsteins freilich nicht allein für einen plötzlichen
Umschwung. Vielmehr ist er als markanter Ausdruck einer beginnenden
Umgestaltung der Kirchen- und Religionsberichterstattungen vieler deutscher Tagesund

Wochenzeitungen zu erfassen.

So etwa in «Hieronymus der Löwe», in: magnum 2 1956.
«Jesus von Nazareth. Der Erwählte», in: Spiegel 52/1958.
So etwa in «Ein Christ ist niemals ausser Dienst. Moskau-Reisender Bischof Dibelius». in:

Spiegel 46/1952; «Seelsorger vorm Fabriktor. Religion nach Feierabend. Arbeiter-Pater Lep-
pich». in: Spiegel 3/1954; «Religion für den Massenkonsum. Gottes Werbefachmann Billy
Graham», in: Spiegel 26/1954. «Wohin mit dem Evangelium? Prediger vor vollem Haus.
Helmut Thielicke». in: Spiegel 52/1955.
Gesammelte Kritik findet sich in Rudolf Pcsch/Günter Stachel (Hg.). Augsteins Jesus. Eine
Dokumentation. Zürich. Einsiedeln. Köln "1973.
Nicolai Hannig, Art. Rudolf Augstein (1921 2002). in: BBKL. Bd. XXVI (2006). Sp. 71

81.



Kommunizierte Krise 165

Im Umbruch zu den 1960er Jahren ergriff die bundesdeutsche Medienlandschaft

eine Welle der Politisierung, die sich vor allem in den überregionalen
Publikumszeitschriften niederschlug. Getragen wurde dabei ein zunehmend kritik-
und konfliktorientierter Journalismus von einer jungen liberalen Journalistengeneration,

die in den beginnenden 60er Jahren mehr und mehr in einflussreiche
Positionen der Redaktionen und Funkhäuser gelangen konnte und dafür sorgte,
dass die Staatskunst Aussenpolitik von der Innenpolitik als dominantem Thema
abgelöst wurde.49 Im Zuge dieser Entwicklungen wandelten sich auch die
Kirchen- und Religionsberichterstattungen, die jetzt immer mehr Abstand von einer

Konsensorientierung nahmen und verstärkt Kritik an den christlichen Grosskirchen

und ihren Repräsentanten übten. So etablierte sich in der massenmedialen
Öffentlichkeit als Vorstufe einer breiten Krisenkommunikation zunächst eine

Konfliktkommunikation, die stark von einem Enthüllungscharakter geprägt und
auf Konfrontation ausgerichtet war. Bedingt waren diese Wandlungsprozesse
sicherlich auch dadurch, dass nun nicht mehr nur die bekannten Qualitätszeitungen

wie Spiegel, Zeit, Frankfurter Allgemeine oder Süddeutsche Zeitung über
Religion und Kirche berichteten, sondern auch Illustrierte wie Stern und Quick,
Jugend-, Kultur- und Politikzeitschriften wie Twen, Magnum und Konkret oder
selbst überregionale Schülerzeitungen wie das Magazin Underground.
Eindrucksvoll lässt sich jener Wandel am Beispiel des Stern aufzeigen: Beschränkte
sich die auflagenstarke Illustrierte in den 1950er Jahren in ihren Berichterstattungen

über Kirche und Religion noch vornehmlich auf konsensstiftende Artikel,
in denen weite Bildstrecken meist dominierten, so veröffentlichte das Blatt
Anfang 1962 einen Bericht, der eine breit diskutierte Affäre auslösen sollte. Jürgen
von Komatzki kritisierte in seinem Artikel «Brennt in der Hölle wirklich ein
Feuer?» das vermeintliche Machtstreben der katholischen Kirche, das sich nicht
nur während des beginnenden Konzils zeigen würde, sondern auch in der
Bundespolitik, denn hier sei von der katholischen Kirche ein stark katholisch-fundamentalistisches

Ehe- und Scheidungsrecht durchgesetzt worden.30 Es folgten
empörte Reaktionen, in denen dem Stern «Konfessionshetze» und «Schnoddrigkeit»
im Stil vorgeworfen wurde.51 Der CDU-Fraktionsvorstand hielt ferner den damaligen

Sterw-Verleger Gerd Bucerius, der auch gleichzeitig CDU-Abgeordneter
war, dazu an, derartige Veröffentlichungen künftig zu unterbinden.52 Letztlich

Christina von Hodenberg, Politische Generationen und massenmediale Öffentlichkeit. Die
«45er» in der Bundesrepublik, in: Ulrike Jureit/Michael Wildt (Hg.), Generationen. Zur
Relevanz eines wissenschaftlichen Grundbegriffs, Hamburg 2005, 266-294.
Jürgen von Komatzki, Brennt in der Hölle wirklich ein Feuer?, in: Stem 2/1962.

51
Fraktionssitzung, 10.1.1962. ACDP, VIII-001-1009/1, in: Die CDU/CSU-Fraktion im
Deutschen Bundestag. Sitzungsprotokolle 1961-1966, Erster Teilband September 1961—Juli

1963, 154-158. Zitat 157.
53

Fraktionsvorstandssitzung, 12.2.1962. ACDP, VIII-001-1503/4, in: Sitzungsprotokolle. Vgl.
auch «Das Höllenfeuer beschäftigt die CDU. Kritik der Unionsparteien an einer Veröffentlichung

im <Stern>», in: SZ, 12.1.1962, 3.



166 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

trat Bucerius jedoch am 8. Februar 1962 aus der CDU aus und legte sein Mandat
nieder, wodurch sich die so genannte «Höllenfeuer-Affäre» noch zusätzlich zu
einem Polit-Skandal ausweitete/3

Das Christentum und kirchliche Institutionen seien im Verlauf der 50er Jahre
immer mehr zu einem Tabu geworden, konstatierten Henri Nannen, Chefredakteur

des Stern, und Bucerius im Rahmen einer Diskussionsrunde des Polit-Maga-
zins Panorama, die sich mit der Höllenfeuer-Affäre auseinandersetzte.'4
Spätestens mit dieser breit diskutierten Affäre wurde diese Tabu jedoch gebrochen,
die Konfliktkommunikation gegenüber den Kirchen in der bundesdeutschen
Medienöffentlichkeit etabliert und die Grenzen medialer Sag- und Zeigbarkeit im
kirchenkritischen Journalismus enorm ausgedehnt. So vermag es auch kaum zu
überraschen, dass der Stern zunehmend Abstand von einer reinen Anlassorientierung

in seinen Kirchen- und Religionsberichtetstattungen nahm und dazu

überging, neue Themen eigenständig auf die Agenda zu setzen. Bereits wenige
Monate nach den Auseinandersetzungen um Bucerius und das Höllenfeuer publizierte

die Illustrierte eine aufwendig recherchierte 12-teilige Serie mit dem Titel
«Gott in Deutschland»." Joachim Heldt, der die gesamte Serie verantwortete,
beschrieb die bundesdeutsche Gesellschaft einerseits als eine religiöse Gesellschaft,

die Antworten auf Sinnfragen des Lebens und des Todes suche, andererseits

aber auch als eine Gesellschaft, die mit der kirchlich normierten Religiosität
nur noch wenig anzufangen wisse: Zwar sei der überwältigende Teil der
Bevölkerung Mitglied in einer der beiden Grosskirchen, deren Glaubensbekenntnissen
wolle man jedoch nicht mehr zustimmen. Damit artikulierte Heldt bereits 1962

einige wesentliche Inhalte der über die Massenmedien kommunizierten Kirchenkrise:

Es fehle den christlichen Grosskirchen vor allem an Sensibilität dafür, dass

durchaus vorhandene religiöse Bedürfnisse immer weniger von ihnen befriedigt
werden könnten. In der unmittelbaren Vorzeit zum Zweiten Vatikanischen Konzil

platziert, präsentierte der Stern mit «Gott in Deutschland» Deutungen, in
denen Journalisten nicht unbedingt die generelle Abkehr von Religiosität zu
beobachten glaubten, sondern vielmehr Entkirchlichungsprozesse, die einhergingen
mit einer zunehmenden Individualisierung von Religiosität. Die Werte und Ideale

der Kirchen, so das durchgehende Argument der Gesamtserie, seien nicht die
der modernen Welt.

Die Gegenüberstellung von Kirche und moderner Welt ist auch eines der

Hauptgestaltungsmerkmale der zur Stern-Serie gehörenden Fotografien von Stefan

Moses. Der Münchener Fotograf etablierte sich in den 1950er Jahren als ei-

Gerd Bucerius. Warum ich aus dei CDU austrat. Gründe und Hintergründe einer politischen
Entscheidung, in: Zeit 7/1962, 3.

Panorama (Norddeutscher Rundfunk). Diskussion mit Dr. Gerd Bucerius. Henri Nannen.
Erik Blumenfeld und Prof. Eugen Kogon um den CDU-Austritt des «Stern»-Verlcgers.
ausgestrahlt am 18.2.1962. in: NDR-Hamburg/Fernseharchiv.
Joachim Heldt/Herbert Ludz, Gott in Deutschland, in: Stern 38-50/1962. Nach Auskunft des
Co-Autors Herbert Ludz recherchierten die Journalisten etwa ein halbes Jahr lang in
verschiedenen Archiven und führten Interviews mit zahlreichen Theologen. Kirchenführern und
Ordensleutcn. Interview mit Herbert Ludz am 2.7.2007 in Berlin.



Kommunizierte Krise 167

tier der bedeutendsten deutschen Pressefotografen und arbeitete unter anderem
für die Revue, den Stern, magnum und Twen. Hierbei gehörte er zu den profiliertesten

Vertretern der Life-Fotografie, für dessen fototheoretische Fundierung in
den späten 1950er Jahren in Deutschland vor allem der österreichische Verleger
und Fototheoretiker Karl Pawek verantwortlich zeichnete. Dieser argumentierte,
dass es das Ziel einer modernen Fotografie sein müsse, von der Realität vorgegebene

komplexe Zusammenhänge visuell darzustellen, indem sich die abgelichteten

Szenen quasi metaphorisch ausdeuten Hessen und somit eine generelle Aussage

über vielschichtige Themen trafen.36 Der Einfluss Paweks auf die Entwicklung

der deutschen Pressefotografie kann indes kaum unterschätzt werden, konnte

er doch für das von ihm verlegte Hochglanzmagazin magnum und seine breit
rezipierten Fotoausstellungen einige der erfolgreichsten deutschen Pressefotografen

gewinnen wie etwa Thomas Höpker, Franz Hubmann, Robert Lebeck oder
den angesprochenen 5Ym?-Fotograf Stefan Moses. Mit seinem Einfluss forcierte
Pawek so eine fotografische Ausdrucksform, die in den folgenden Jahren auch

für die visuelle Erfahrbarkeit von Religiosität in den Massenmedien entscheidend

werden sollte. Hier dominierte nun das zentrale Bild einer scheinbar
unauflösbaren Dichotomie zwischen kirchlich normierter Religiosität und modernem

Zeitgefühl. So zeigt etwa der elfte Teil der Stern-Serie «Gott in Deutschland»
unter dem Titel «Die Jugend und der liebe Gott»57 zwei querformatige Fotos, auf
denen einerseits ein Zug von evangelischen Schwesternschülerinnen und
andererseits die jungen Besucher eines Jazzfestivals in Hamburg abgelichtet sind.

(Siehe Abbildung 3) Die Inszenierung der beiden Gruppen, die hier als beispielhafte

Stellvertreter von traditioneller Kirchlichkeit und moderner Welt dargestellt
werden, provoziert eine vergleichende Betrachtung: Die einheitlich gekleideten
Schwesternschülerinnen schreiten als Teil eines grösseren Zuges in eine Richtung,

ihre maskulin anmutenden Kurzhaarschnitte betonen ihre Uniformität. Diese

findet ihren Gegensatz im zweiten Foto, in dem drei Frauen und zwei Männer
interessiert einem Jazzkonzert zuhören. Ihre modischen, unterschiedlichen
Kleidungsstile verweisen auf die Individualität der abgebildeten Personen. Somit
geraten Uniformität und Individualität zum unvereinbaren Gegensatzpaar, das sich
in der Gegenüberstellung von kirchlicher Frömmigkeit und moderner Jugend
manifestiert.

Durch derartige Artikel und Serien, die sich zudem mit einer massiven, viel
rezipierten Katholizismus-Kritik überlagerten, die nahezu gleichzeitig von mehr
oder weniger populären Nonkonformisten wie Rolf Hochhuth, Carl Amery oder
Heinrich Böll vorgetragen wurde,58 formierte sich eine breite Konflikt- und
Krisenkommunikation, die die Kirchen zunehmend als Institutionen der Behinderung

von Individualität und Autonomie wahrnahm und häufig in einen Gegensatz

zur Befriedigung religiöser Bedürfnisse brachte.59 Deutlich wird der Trend

Margarethe Szeless, Die Kultuzeitschrift magnum. Photographische Befunde der Moderne,
Marburg 2007.

5 Joachim Heldt, Die Jugend und der liebe Gott, in: Stern 48/1962.
Schmidtmann, Studierende (wie Anm. 12), 228-237.
So etwa in «Warum treten Sie nicht aus der Kirche aus?», in: Stern 13/1967.



168 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

der vermeintlichen Unvereinbarkeit kirchlich normierter Religiosität mit dem

modernen «Zeitgeist» besonders in den Zeitschriften, die eine eher jüngere
Generation als Zielgruppe ansprachen. So entstand ein Grossteil der kulturellen
Erneuerungsimpulse, auch im Bereich der Kirchen- und Religionsberichterstattungen,

zunächst eher abseits der Hoch- und Massenkultur in Jugendmagazinen,
die durch ihre moderne Aufmachung ein neues öffentliches Stilinventar zur
Verfügung stellten und durch ihre Themensetzung oftmals die Rolle eines Taktgebers

innerhalb der bundesrepublikanischen Medienöffentlichkeit übernahmen.60

1961 eröffnete beispielsweise das Jugend-Magazin Twen eine «Diskussion über

Gott, Religion, Konfession», in deren ersten Teil acht junge Frauen zum Thema
«Glauben» befragt wurden. Dabei offenbarte sich ein äusserst heterogenes Bild
bezüglich des Glaubens an Gott und der Bindung an die Institution Kirche. Twen

kommentierte: «Acht Mädchen sprachen über Gott. Drei sagten ja, zwei nein und
der Rest na ja. Alle acht Ansichten sind sehr persönlich und daher unvollkommen.

Aber sie sind typisch. Typisch für unsere Generation. Twen eröffnet mit
diesen Interviews eine Diskussion über Gott, Religion, Konfession. Oder darf es

darüber keine Diskussion geben? Wir meinen: Es muss sie geben. Schreiben Sie

uns Ihre Meinung oder Überzeugung.»61 In der Folge blieben kirchlich-religiöse
Themen im Fokus des Magazins. So wurde im nächsten Heft ein Beitrag des

Schriftstellers Hermann Kesten publiziert, für den die christliche Religion und

Religionen im Allgemeinen nur «Kosmogonien», die «Mythisierung der Todesangst»

und «zum Scheitern verurteilte Bemühungen der Menschen» seien. Doch
auch hier beschränkte sich das Magazin nicht allein auf Provokation, sondern

setzte vielmehr auf Diskussion. Denn neben Kestens Anmerkungen zum
Christentum stand ein Beitrag des Dominikanerpaters und Publizisten Rochus

Spiecker, der Kestens Text aus der Sicht eines gläubigen Christen kommentierte.62

Ihren Abschluss fand die Serie dann in einer Leserbrief-Aktion, in der Twen

die Frage stellte «Brauchen wir einen Gott?», die Antworten einiger Leser
abdruckte und kommentierte.63 Durch Konzeption und Aufmachung dieser Reportagen

stellte das Magazin der normativen Dogmatik der katholischen Kirche
scheinbar offene Diskussionen als Verfahren eines vermeintlich herrschaftsfreien

Erkenntnisgewinns basierend auf Leserbriefen und Diskussionsbeiträgen einzelner

Redakteure gegenüber, in denen kirchliche Normvorstellungen als obsolet
und regressiv wahrgenommen wurden. Symbolisiert wurde damit eine Demokratisierung

und Pluralisierung von Glaubensinhalten, womit Religiosität von
Journalisten zunehmend als diskursiv verhandelbar wahrgenommen wurde. In
Jugendmagazinen wurden damit die latenten krisenhaften Tendenzen innerhalb der
christlichen Jugendverbände, die im innerkirchlichen Diskurs bereits seit den

Detlef Siegfried. Time Is on My Side. Konsum und Politik in der westdeutschen Jugendkultur
der 60er Jahre. Göttingen 2006, 280f.

«Acht Mädchen über Gott», in: Twen 3/1961.
Hermann Kesten. Flüchtige Anmerkungen eines Moralisten zum Christentum: Rochus
Spiecker. Notizen zu Herrn Kestens Zorn, beide in: Twen 4/1961.
«Brauchen wir einen Gott?», in: Twen 5/1961.
So auch in Gerhard Zwerenz. Fort mit der Kirchensteuer, in: Twen 2/1963.



Kommunizierte Krise 169

50er Jahren diskutiert wurden,65 aufgenommen, weitergeführt und für ein
Massenpublikum aufbereitet. Gesucht würde von der jungen Generation nicht mehr
die in kirchlichen Jugendorganisationen gemeinschaftlich ausgeübte und kirchlich

normierte Religiosität, sondern vielmehr die individuelle und frei wählbare

religiöse Erfahrung.
Diese Tendenzen in den Kirchen- und Religionsberichterstattungen nahmen

im Verlauf der 60er Jahre nun auch immer häufiger die auflagenstärkeren
Illustrierten auf. So lässt sich beispielsweise in Stern oder Quick der Trend beobachten,

religiöse Themen mit grossem Aufwand eigenständig auf die Agenda zu
setzen. Für seine Weihnachtsausgabe 1968 gab der Stern beim Institut für Demoskopie

in Aliensbach eine Repräsentativ-Umfrage in Auftrag, um in Erfahrung
zu bringen, welche verschiedenen Gottesbilder denn unter der westdeutschen
Bevölkerung vorherrschten.6 Vor dem Hintergrund dieser empirischen Datensätze
formulierte der S7ew-Redakteur Ulrich Schippke dann einen Artikel, in dem er

vor allem die sich herauskristallisierte Pluralität der verschiedenen Gottesbilder
in den Vordergrund stellte. Diese Entwicklung, so Schippke, gehe Hand in Hand
mit einer Abkehr vom kirchlich tradierten personalen Gottesbild. Den 18% der

Befragten, die angaben, mit Gott eine konkrete Person zu verbinden, stünden
nunmehr 72% gegenüber, «die sich auf die Suche nach einem neuen Begriff von
Gott gemacht» hätten. Somit wurde die Abwendung von den kirchlichen
Glaubensformen nicht mehr als Minderheitenposition, sondern als breite Massenbewegung

gedeutet. Zudem suggerierte der Einsatz empirischer Sozialforschung in
Umfrageform eine zunehmende Demokratisierung des religiösen Diskurses.
Nicht mehr die kirchlichen Glaubensnormen seien ausschlaggebend für die
persönliche Religiosität, sondern eine individuelle Sinnsuche nach Gott.

Das Themenfeld Kirche und Religion blieb auch infolge des Zweiten Vatika-
nums weiterhin im Fokus der Massenmedien. Zwar verfolgte das Konzil anfänglich

noch eine äusserst restriktive Öffentlichkeitspolitik und versuchte, die
Beratungen in völliger Abgeschiedenheit von den Massenmedien abzuwickeln, doch
stellte man sich im Verlauf der Beratungen zunehmend liberaler gegenüber der
Presse und dem Rundfunk ein.67 Damit bot das Zweite Vatikanum die Möglichkeit,

das in den vielen verschiedenen Redaktionen entwickelte Profil in den
Kirchen- und Religionsberichterstattungen weiter herauszubilden und zu formen. So

entwickelte sich das Konzil zu einem Medienereignis, dessen Beratungs- und

Rezeptionsprozesse durch die enorme Medialisierung performativ beeinflusst
bzw. gelenkt wurden.68 Noch in der Zeit der Konzilsvorbereitungen hatte in den

Berichterstattungen vielerorts eine Aufbruchstimmung dominiert, die dazu führ-

6-
Ruff, Wayword Flock (wie Anm. 34), 187-202.

66 Ulrich Schippke, Wie sieht Gott aus?, in: Stern 52/1968.
Vgl. aus zeitgenössischer Sicht Josef Schmitz van Vorst, Die Öffentlichkeit und das Konzil.
Die Berichterstattung wird es schwer haben, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 20.2.1962
und «Besorgnisse über die Geheimhaltung der Konzilsvorbereitung», in: HerKorr 15

(1960/1961), 443 f.

Vgl. Otto Hermann Pesch, Das Zweite Vatikanische Konzil. Vorgeschichte - Verlauf-
Ergebnisse - Nachgeschichte, Würzburg 2001, 85-88.



170 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

te, dass vor allem progressive Theologen, für die man immer wieder beispielhaft
Hans Küng anführte, durchaus wohlwollend begleitet und als notwendige Reformer

gewürdigt wurden.69 Zudem sorgten «reformfreudige Theologen»70 wie

Küng dafür, dass die Grenzen zwischen unterschiedlichen Teilöffentlichkeiten
verblichen. So war es Küng selbst, der für den Westdeutschen Rundfunk einen

gewichtigen Teil der Konzils-Vorberichterstattungen übernehmen durfte und in

einer umfangreichen Serie den Rahmen für die Folgeberichte des WDR-Kirchen-
fünks absteckte.71 Doch schon im Verlauf des Konzils wandelten sich die öffentlich

ausgehandelten Konnotationen. Sowohl in den Qualitätszeitungen als auch

in den Illustrierten und Kulturzeitschriften wurde dem Konzil, das in Bezug auf
die Modernisierungsaufgabe eine tiefe «Kluft zwischen den Kirchenfürsten»
aufgeworfen hätte und zu einem «Schlachtfeld» geworden sei, zunehmend die
Möglichkeit abgesprochen, die vermeintlich notwendigen Reformen einzuleiten.72

Rasch wurden die Konzilsberichte wieder mit krisenhaften Erscheinungen und
der medial kommunizierten Gegensätzlichkeit zwischen Kirche und moderner
Gesellschaft überlagert. So widmete das Hochglanzmagazin magnum dem
«Katholizismus in Deutschland» unmittelbar nach Beendigung des Konzils eine eigene

Ausgabe.73 Ein Grossteil der breit gestreuten Bildbeiträge reflektierte dabei
neben den überkommenen Ikonen einer barock inszenierten Kirchlichkeit die
sich seit Beginn der 1960er Jahre entwickelnde kritische Gegenüberstellung des

Katholizismus mit der modernen Welt. Immer noch aber blieben die Fotografien
und ihre Anordnung einer eher analytischen Idee der Krise verschrieben: Es

wurde nicht einseitig eine Institution visualisiert, die von Erosionsprozessen
gekennzeichnet war, vielmehr wurden verschiedene Möglichkeiten der Zukunft
von Kirche in der modernen Gesellschaft aufgezeigt, wobei ein schleichender

Niedergang zweifelsohne eine Option darstellte.
Das Titelbild des Magazins von Freddie Vogt greift die bereits diskutierten

konsumierenden Faktoren der Kirchenkrise auf. (Siehe Abbildung 4) Aus der

Vogelperspektive blickt der Betrachter auf den Rücken eines Geistlichen in
Soutane, der einen alleeähnlichen Weg abschreitet und auf eine Weggabelung stösst.

Sinnbildlich rekurriert das Bild auf die Situation der nahenden Entscheidung, in
der sich der Katholizismus befindet. Hierfür stehen - symbolisiert durch den sich

gabelnden Weg - prinzipiell mehrere Möglichkeiten offen. Das Layout der

Titelseite legt demnach nicht den erst später einsetzenden Rückgang katholischer
Kirchlichkeit in Deutschland nahe, sondern vielmehr eine ergebnisoffene Situ-

m «Konzil. Schwarzes Schaf», in: Spiegel 47/1961; «Konzil-Küng», in: Spiegel 16/1963.
Ebenda.

71
Hans Küng, Gedanken zum kommenden Konzil, 4 Teile S.9.-29.9.1962: die Manuskripte
der Sendungen finden sich in: Historisches Archiv des WDR, Sign. 5924. Vgl. zum Kirchenfunk

auch Nicolai Hannig. Religion gehört. Der Kirchenflink des NWDR und WDR in den

1950er und 60er Jahren, in: Geschichte im Westen, 22 (2007).
72 Zitate aus «Kampf um Rom», in: Kristall 25/1963. Weniger blumig aber ähnlich in der

Argumentation: Josef Schmitz van Vorst, Der zweite Akt des Konzils. Die Frage der
Konzilsmehrheit. Sind die überarbeiteten Schemata im neuen Geist gefasst?, in: Frankfurter Allgemeine

Zeitung, 28.9.1963.
«Katholizismus in Deutschland»,in: magnum 58/1966.



Kommunizierte Krise 171

ation der nahenden Entscheidung. Somit impliziert das Foto durchaus noch die

Möglichkeit einer grundlegenden Reform des Katholizismus, die eine

Entwicklung zugunsten der kirchlich normierten Religion hätte eröffnen können.

Auch die Farbe des Titels und der Artikelüberschriften kann als Anspielung auf
die Situation des Katholizismus gelesen werden: So gilt die liturgische Farbe lila
in der Advents- und Fastenzeit als Farbe der Busse und Vorbereitung auf ein

nahendes Hochfest. Hier suggeriert der lilafarbene Titel die Vorbereitung, also

die innerkirchliche Diskussion auf die nahende Entscheidung, die der Katholizismus

über seine Selbstverortung in der modernen Welt zu treffen hat.

Eine ganz andere Aussage trifft hingegen ein Bild von Stefan Moses, der 1962

bereits für den Stern die Serie «Gott in Deutschland» illustrierte. (Siehe Abbildung

5) Moses Fotografie zeigt einen Kirchenbau inmitten einer Industrieanlage.
Der marode anmutende Kirchturm wird dabei von den neun rauchenden Schloten
der Fabrik überragt. Die rationalisierte Industriegesellschaft, die im unaufhaltsamen

Fortschritt beharrlich ihre Güter produziert, lässt die verwahrlost
wirkende Kirche als ein Relikt der Vergangenheit wirken, das stetig seinem Untergang

entgegen schreitet. Moses sinnbildliche Darstellung der an den Rand

gedrängten Kirche visualisiert dabei die Möglichkeit des Niedergangs der Institution

Kirche, die in der sich modernisierenden Gesellschaft mit ihrer traditionell
an Kirchlichkeit gebundenen Religiosität nur noch einen kleinen Teil der
Öffentlichkeit für sich zu gewinnen vermag. Dabei kann das Motiv durchaus auch als

romantisierende Rückschau auf die vorindustrialisierte Zeit gelesen werden, als

eine Art Reminiszenz an die vergangene Grösse und Machtfülle der Kirche in
einer vermeintlich lebenswerteren Vergangenheit.

Als unverzichtbare Grösse in der modernen Gesellschaft weist die Kirche
hingegen eine Bilderfolge von Stefan Moses, Rudolf Dietrich und anderen aus, die
eine Doppelseite des Themenheftes ausfüllen. (Siehe Abbildung 6) Sie zeigen
Szenen aus der karitativen Arbeit von Nonnen in einem Altersheim, einem
Behindertenheim, einem Krankenhaus und einer Schule. Vor allem die querformatige

Fotografie, die eine Nonne vor einer Schulklasse zeigt, widerspricht der Idee
der Unvereinbarkeit von kirchlich geprägter Religiosität und moderner Welt. Mit
ausgestreckten Armen und geöffnetem Mund scheint die vor einem Skelett

temperamentvoll gestikulierende Ordensschwester ihre jungen Zuhörer zu fesseln,
die ihr lächelnd Aufmerksamkeit schenken. Die Fotografien räumen damit dem

karitativen Dienst eine herausragende Stellung in den kirchlichen Aufgaben ein.

Das biblische Motiv des «Dienstes am Geringsten» suggeriert als Überschrift der

sechs Bilder eine theologische Grundlage dieser Arbeit und lässt sie zum genuinen

Auftrag der Kirchen werden. So zeigte das Kulturmagazin magnum zunächst
noch die generelle Offenheit einer Krise an, indem vor allem in der karitativen
Arbeit und sozialem Engagement eine Option für die Kirchen gesehen wurde,
sich in der Gesellschaft neu zu positionieren.

Die wohl entscheidende Dynamik wurde der medial kommunizierten Krise
jedoch dann durch die Berichterstattungen über innerkirchliche Diskussionen
zwischen «Traditionalisten» und «Reformern» verliehen. Diese Auseinandersetzungen

entwickelten sich für die Massenmedien zum Ende der 60er Jahre zu



172 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

einem thematischen Schwerpunkt, der über einen Zeitraum von etwa fünf Jahren

die Agenda dominierte. Waren in früheren Diskussionen noch allein scharfe
Verurteilungen einzelner scheinbar allzu konservativer Haltungen festzustellen,
während reformerische Ideen oftmals begrüsst wurden, so weitete sich in der

Folge die mediale Kritik noch weiter aus. Auch progressiven Theologen wurde
zunehmend Unfähigkeit attestiert. Schon 1967 beobachtete der Stern in einer
ausführlichen Reportage vermeintliche Spaltungen innerhalb der christlichen
Kirchen. Ergebnisse einer Umfrage, die von der Illustrierten in Auftrag gegeben
wurde, zeigten laut Stern, dass die Christen «verwirrt» seien ob der zunehmenden

«Entgöttlichung des Christensohnes,» die vor allem auf «theologische
Bilderstürmer» wie Bultmann zurückzuführen sei, die «praktisch alle Wunder, die
bis dahin den Lebensweg Christi markiert und ihn damit als göttlich ausgewiesen
hatten, zur mythologischen Phantasterei erklärt» hätten.74 Während noch zu
Beginn der 1960er Jahre Theologen wie Hans Küng wohlwollend in ausführlichen
biografischen Artikeln vorgestellt wurden, wandelte sich das Bild im Verlauf der
60er Jahre deutlich: Aus dem «prominenten Gelehrten» und dem «bedeutendsten

theologischen Talent in Deutschland seit dem Zweiten Weltkrieg» war ein
«Theologen-Rebell» und «aufsässiger Katholik», aus den «Kirchenreformern»
und «Erneuerern» waren «kirchliche Hcrostraten» geworden.75

In der massenmedialen Öffentlichkeit konnte im Verlauf der 60er Jahre also
kaum eine Parteinahme für reformtheologische Ansätze Verbreitung finden.
Ganz im Gegenteil sahen viele prominente Journalisten in den Theorien und
Praktiken der Reformer eine Verfehlung der in ihren Augen vorrangigen
kirchlichen Aufgabe. Prominentestes Beispiel ist dafür gewiss die Springer-Presse.
Eine Grundposition des Verlages besagte, dass sich die einzelnen Blätter stets für
eine Wahrung religiöser Prinzipien einzusetzen und für eine Beachtung christlicher

Glaubenssätze Sorge zu tragen hätten.76 Als das zur Springer-Presse gehörende

Hamburger Abendblatt dann zum Jahreswechsel 1968/69 eine Artikelserie
mit dem Titel «Rebellen im Namen Christi» von Erich Hoepfner publizierte 7,

sah Axel Springer diese von ihm aufgestellten Massgaben derart übergegangen,
dass er sich in einem Brief an den damaligen Chefredakteur des Abendblattes,
Martin Salier, wandte und seinen Unmut über die Serie zur Sprache brachte. In
diesem Brief, dessen Entwurf auf Horst Mahnke, dem damaligen Geschäftsführer

des Redaktionellen Beirats im Verlag und Springers persönlichem Referent,
zurückging, kritisierte Springer vor allem eine seiner Meinung nach verzerrte
Darstellung der Wirklichkeit.78 Es seien Thesen «exzentrischer Minoritäten» vor-

«Warum treten sie nicht aus der Kirche aus?», in: Stern 13 1967.
Zitate aus «Konzil-Küng», in: Spiegel 16/1963 und «Splittern und Spalten», in: Spiegel
18/1969.
Gudrun Kruip. Das «Welt»-«Bild» des Axel Springer Verlags. Journalismus zwischen
westlichen Werten und deutschen Denktraditionen. München 1999. 232-240.
Erich Hoepfner. Rebellen im Namen Christi. 5 Teile, in: Hamburger Abendblatt.
24.12.1968-7.1.1969.
Brief Axel Springers an Martin Salier vom 23.1.1969. in: Axel Springer AG. Unternehmens-
archiv. Nachlass Horst Mahnke. Ordner 5.



Kommunizierte Krise 173

gestellt worden, ohne diese «auf den Prüfstand» der Realitäten» zu stellen. Das

Hamburger Abendblatt hatte zwar tatsächlich einige Forderungen von Jugendlichen,

Theologiestudenten, Vikaren und Pfarrern vorgestellt, deren Ziel eine
zunehmende Politisierung der Kirchen und eine stärkere Zuwendung zu weltlichen
Aufgaben war. Doch die fünfteilige Serie präsentierte auch durchaus kritische
Aspekte und wies auf Schwächen dieser Bewegung hin. Zudem war es ausdrückliches

Ziel Hoepfners, jene neuen theologischen Strömungen lediglich
vorzustellen. Springer ignorierte diese Tatsachen jedoch und vertrat die Ansicht, das

Abendblatt hätte sich zum «Lautsprecher gewisser Exzentriker» gemacht. Er
zitierte in der Folge den «Dritten Imperativ» seines Verlages, der zu einem Kampf
gegen den Radikalismus verpflichte. Dieser Radikalismus könne sich nun nicht
nur auf einer politischen, sondern auch auf einer religiösen Ebene niederschlagen.

Die «moderne Theologie», von der Hoepfner im Abendblatt berichtete, sei

also nichts anderes als ein religiöser Radikalismus, den es im Hause Springer zu
bekämpfen gelte. Betrachtet man nun das Kirchenverständnis Springers, das er in
seinem programmatischen Brief, den er auch an den gesamten deutschen
Episkopat weiterleitete79, so wird deutlich, warum er in Hoepfners Serie eine «böse

Weihnachtsbotschaft» sah: Eigentliche Aufgabe der Kirche und ihrer «Diener»
sei es, «Bindeglied zu sein zwischen dem Höchsten und den Menschen» bzw.
«Mittler zwischen Gott und den Menschen». Nimmt die Kirche dagegen Stellung
zu politischen, soziologischen oder wirtschaftlichen Problemen, so verlöre sie

unweigerlich ihre Autorität in der für sie so elementaren Seelsorge.80 Die Kirche
müsse sich nach Springers Auffassung also von gesellschaftspolitischen Konflikten

fernhalten und auf Stellungnahmen zu tagespolitischen Auseinandersetzungen

verzichten; lediglich solle sie die Hoffnung auf eine transzendente

Vollendung aufrechterhalten.81 Überraschend dabei ist, dass sich in diesem
Bereich selbst Antipoden wie Axel Springer und Rudolf Augstein einig waren.
Auch für Augstein war eine Kirche, deren vorrangiges Ziel das Heil der Seele im
Jenseits ist, die einzig mögliche und begrüssenswerte theologische Position. So

schliesst Augstein in seinem Artikel «Das grosse Schisma» aus dem Jahr 1969

mit der Überlegung: «Wäre richtig, dass nicht das Heil der Seele im Jenseits
sondern die Vermenschlichung der Gesellschaft euer Ziel ist, nach einem immer
wieder von Menschen zu entwerfenden Bild, euer Ziel die (Schaffung der Einheit
unter der Weltbevölkerung) (Schillebeeckx): Wozu dann Kirche?»82

Selbst in der linken Satire-Zeitschrift Pardon trat die Ablehnung gegenüber
den reformerischen Kräften innerhalb der Kirchen deutlich hervor: Nachdem die
so genannten «Rebellen», gemeint sind hier politisierte Priestergruppen und
progressive Theologen, zu Beginn der Reportage «Rebellion in der Kirche» in kurzen

Interviews zu Wort kommen konnten, gehörte das Schlusswort der Reportage

Karlheinz Deschner, der in jenen Reformern, den «Una-Sancta-Sirenen» nur

Die Briefe und auch die Antwortschreiben einzelner Bischöfe finden sich in ebenda.
80 Ebenda.
81 Brief Axel Springers an Horst Bannach vom 29.4.1968, in: UA-ASV NL Mahnke, O. 5. Vgl.

auch das Interview von Ben Witter: Mit Axel Springer am Wannsee, in: Die Zeit, 8.12.1967.
'" Rudolf Augstein, Das grosse Schisma, in: Spiegel 18/1969.



174 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

noch «Helfershelfer der Hierarchie,» «Kadaverkosmetiker» und «bestallte
Konservierer einer Ueiche» sah.83 Die Visualisierung des Artikels, eine Parodie auf
Delacroix' «Die Freiheit auf den Barrikaden», zeigt dabei ein Untergangsszenario

der katholischen Kirche. (Siehe Abbildung 7) Bezeichnend für den medialen

Diskurs der späten 1960er Jahre wird die grösste Gefahr für die Kirchen statt
in der Auseinandersetzung mit der modernen Gesellschaft, nun in einem
innerkirchlichen Konflikt gesehen: Angetrieben von einer Marianne im Ordensgewand

und mit roter Fahne schreiten ein rebellierender Mönch, ein Weltpriester
und ein mit Weihrauchfass bewaffneter Messdiener über die Leichen von Papst
und Kardinälen. Schemenhaft sind weitere Personen zu erkennen, die mit
ausgestrecktem Arm und geballter Faust ihre Kampfbereitschaft kundtun und durch
ihren Priesterhut als katholische Geistliche zu identifizieren sind. Im rechten

Büdhintergrund sieht man weissen Rauch aus dem zerstörten Petersdom
aufsteigen. Die Aussage des Bildes unterstreicht den Wandel der medial transportierten

Botschaft solcher und ähnlicher Artikel: Es ist nicht mehr eine ergebnisoffene

Krise, die konstatiert wird, vielmehr sei eine Revolution in der katholischen

Kirche ausgebrochen, deren Grundpfeiler, wie etwa der Petersdom als

Zentrum des Weltkatholizismus, die päpstliche Tiara als Symbol der hierarchischen

Strukturen und die Bischöfe als Repräsentanten dieser Strukturen in den

Ortskirchen, zerstört werden. Vermehrt kamen nun ähnliche parodistische
Karikaturen und Fotomontagen zum Einsatz, zum einen, weil sich in den späten
1960er Jahren auch ausgewiesene Satiremagazine mit dem Thema Kirche
beschäftigten, zum anderen, weil auch die übrigen Massenmedien zunehmend
sarkastisch über Kirche und Religion berichteten. 4

Die Konflikt- und Krisenkommunikation in diesem Themenspektrum bestand

nun also darin, dass in der massenmedialen Öffentlichkeit und auch in
Teilöffentlichkeiten, die sich über links-liberale Zeitschriften wie Stern, Twen, Pardon

oder Konkret konstituierten, sowohl traditionsbewusste, konservative als

auch moderne, reformerische Positionen einer massiven Kritik unterzogen wurden,

während man gemässigte Ansichten weitgehend ausblendete. Bekräftigt
wurde die medial kommunizierte Krise dadurch, dass sie als ubiquitär dargestellt
und durch zahlreiche Fallbeispiele aus unterschiedlichen Regionen dramatisiert
wurde.85 Darüber hinaus verstärkten Journalisten die Idee eines Zerfalls von
Kirchlichkeit durch eine Aufladung der vielen Artikel mit einer Kriegs- und

Kampfsemantik, die eine vermeintlich selbstverschuldete Erosion des Systems
Kirche auch metaphorisch anzeigte.86

Eine weitere Umgestaltung eines klassischen Kunstwerks findet sich in der Titelillustration
von Hermann Degkwitz, in: Spiegel 18/1969. Hier diente Mathias Grünewalds (Versuchung
des Antonius) als Vorlage: Papst Paul VI. liegt in defensiver Pose umringt von den von der
Kirche ausgerufenen Dämonen der Moderne.
Besonders in: Erich Hoepfner, Aufstand gegen die Autorität, in: Hamburger Abendblatt.
2.1.1969.

6
So war beispielsweise die dreiteilige Twen-Serie «Christenglauben heute» durchzogen von
Begriffen wie «Schlachtenlärm», «Schutz-und-Trutz-Bündnis». «Heiliger Feldzug» oder
«Kampfverbände». «Christenglauben heute», in: Twen 11/12/1969 und 1/1970.



Kommunizierte Krise 175

Diese medial ausgehandelte Krisenkommunikation schürte gewiss auch die
innerhalb der Kirchen gärenden Krisenängste. Schon 1965 erkannte der damalige
Münsteraner Bischof Joseph Höffner für die katholische Kirche eine zwar rechtlich,

institutionell und wirtschaftlich verhältnismässig günstige Lage. Jedoch
dürfe dies «nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Stellung der Kirche in der
öffentlichen Meinung, d.h. im Bewusstsein breiter Schichten unseres Volkes,
von Jahr zu Jahr problematischer wird. Die Kirche wird vielfach mit kritischen,
argwöhnischen, ja feindseligen Augen betrachtet, wobei gewisse Massenmedien
den Ton angeben.»' Gegen Ende der 60er Jahre verdichteten sich in
kirchlichkonservativen Kreisen derartige Ansichten zu einer regelrechten «Dämonologie
der Massenmedien,» die immer wieder den vermeintlich manipulativen Charakter

der Medien und ihrer Themensetzung herausstellte.88 Wie hoch der Einfluss
auch auf kirchliche Berater des bundesdeutschen Episkopats war, zeigt beispielsweise

eine Eingabe des renommierten Kirchenhistorikers Hubert Jedin an die
deutsche Bischofskonferenz aus dem Jahr 1968, in der Jedin zunächst konstatierte,

die katholische Kirche mache eine schwere Krise durch. Schliesslich sei nicht
zu übersehen, dass «die Radio- und Fernsehanstalten - einschliesslich des

Kirchenfunks - mit wenigen Ausnahmen <links> orientiert sind. Deren Diktatur
zu brechen, wird nicht von heut auf morgen möglich sein.» Der innerkirchliche
Diskurs vermittelte zum Ende der 60er Jahre immer mehr den Eindruck, dass

progressive Theologen im Verbund mit einer zunehmend linksorientierten
Medienlandschaft eine «Revolution der Kirche» anstrebten.89 Im Lichte der oben

angeführten Artikel und Reportagen ist die kirchlicherseits unterstellte Partnerschaft

zwischen Reform-Theologie und Massenmedien jedoch nicht zu bestätigen.

Denn die Kirchen- und Religionsberichterstattungen erwiesen sich keineswegs

als blinde Zustimmung und Unterstützung moderner, progressiver Ideen.
Der mediale Diskurs konstituierte sich vielmehr über eine allumfassende Kritik
an zeitgenössischen theologischen Strömungen sowohl progressiver als auch
konservativer Couleur.

Die eigentliche Krise im analytischen Sinne nach Koselleck scheint gegen Ende

der 1960er Jahre beendet. Während die Massenmedien zu Beginn der 1960er
Jahre die Kirchen noch als dysfünktionales und reformbedürftiges System
wahrnahmen und den ergebnisoffenen Charakter der Situation der Kirchen etwa in
ihren frühen Berichterstattungen über das II. Vatikanum beschrieben, scheint der

spätere Verlauf in der massenmedialen Perspektive von einem Prozess des Verfalls

und Niedergangs geprägt. Berichte über quantifizierbare Parameter wie
steigende Kirchenaustrittszahlen und sinkender Gottesdienstbesuch bestimmten nun

Joseph Höffner, Nachkonziliare Aufgaben im Bistum, Vortrag auf der Dechantenkonferenz
in Kevelaer vom 8.6.1965, in: ders., Weltverantworrung aus dem Glauben. Reden und
Aufsätze, Bd. 2, hrsg. von Wilhelm Dreier, Münster 1969, 161-165, Zitat 161.

'* Benjamin Ziemann, Öffentlichkeit in der Kirche. Medien und Partizipation in der katholischen

Kirche der Bundesrepublik 1965-1972, in: Frank Bösch/Norbert Frei (Hg.), Mediali-
sierune und Demokratie im 20. Jahrhundert, Göttingen 2006, 179-206, hier 186.

89
s & > >

Hubert Jedin, Eingabe an die Deutsche Bischofskonferenz, Bonn 16.9.1968, in: ders.,
Lebensbericht, hrsg. von Konrad Repgen, Mainz 1984, 271.



176 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

zunehmend die Agenda.90 Die in früheren Jahren beschriebene Konstitution der

Kirchen, die zumindest die Möglichkeit einer Stabilisierung oder gar Zunahme
einer reformierten Kirchlichkeit implizierte, geriet damit aus dem Blickfeld.

Resümee. Mediengeschichtliche Perspektiven einer Transformation des Religiösen

Die hier exemplarisch vorgenommenen Analysen des massenmedialen Diskurses
in der Bundesrepublik wollen sich als ein Plädoyer verstanden wissen, die

Fremdwahrnehmungen von Kirche und Religion stärker in das Blickfeld der
Religionsgeschichte und -Soziologie zu rücken. Durch eine nachdrücklichere
Historisierung der Medieninhalte kann somit einer vielerorts beklagten, simplen
Übernahme oder Zurückweisung journalistischer Zuschreibungen seitens der
Religionswissenschaft entgegengewirkt werden. Fragt man nun nach der Relevanz
der Medienberichterstattungen für die Religionsgeschichte der 1950er und
1960er Jahre, so legen die hier vorgestellten Thesen nahe, dass der kirchliche
Krisendiskurs durch die Berichterstattungen in den Medien eine entscheidende

Dynamisierung erfahren hat: Erst durch die Aufnahme in die Massenmedien
gewann der in den 1950er Jahren regional sehr begrenzte Krisendiskurs innerhalb
und vor allem ausserhalb des kirchlichen Kommunikationsraums an Relevanz.
Hierbei kann die Leistung der Massenmedien in der Herstellung eines
Massenpublikums und der Kommunikation eigener Sinn- und Deutungsangebote
gesehen werden. Denn Journalisten beschränkten sich nicht auf eine einfache
Wiedergabe der verschiedenen Positionen über die vermeintliche Krise der kirchlich
gebundenen Religiosität, sondern deuteten die Diskussionen mit ihren eigenen
Ansichten über die Relevanz der Kirchen für das kulturelle Leben der Bundesrepublik

aus.

Als ein Wendepunkt kann dabei zweifelsohne das Jahr 1958 gelten, in dem

Rudolf Augstein seine aufwendig recherchierte Abhandlung über die historische
Jesusforschung publizierte, die einerseits als erste breit rezipierte massenmediale

Thematisierung einer spezifischen theologischen Strömung, andererseits als

Startschuss für eine verstärkte mediale Auseinandersetzung mit der Thematik
Kirche und Theologie gelten kann. Im Gegensatz zu den aufschauenden

Berichterstattungen der frühen 1950er Jahre, die die Idee der Unumstösslichkeit kirchlicher

Institutionen und Würdenträger nahe legten, dominierte die Medienberichte

nun zunehmend eine Konfliktkommunikation, die die Werte der kirchlich
geprägten Religion im Kontrast zu den zeitgleich entworfenen liberalen
Gesellschaftsmodellen sah. Als Gegenkonzept zur kirchlichen Religiosität standen nun
verstärkt individuelle Religionsentwürfe im Fokus der Medienberichte, denen
eine zunehmende Bedeutung auf dem sich pluralisierenden religiösen Markt
vorausgesagt wurde.

So etwa in der dreiteiligen Serie: «Stirbt die Kirche?», in: Ouick 47 49/1970. Oder auch in
der Spiegel-Titelstory «Priester - Beruf ohne Zukunft?» in: Spiegel 43/1971.



Kommunizierte Krise ill
Auch für die Bildberichterstattung kann eine ähnliche Relevanz für das

Wendejahr 1958 geltend gemacht werden: So veröffentlichte der Publizist und
Fototheoretiker Karl Pawek in diesem Jahr seinen ersten fototheoretischen Aufsatz,

in dem er die aus den USA stammende Life-Fotografie als dominierende
fotografische Stilrichtung innerhalb der Massenmedien zu etablieren suchte.91 Das
besondere und von Pawek immer wieder eingeforderte Interesse der Life-Fotografie

am einzelnen Menschen und der Beziehung zu seinem sozialen Umfeld92

forderte die Darstellung einer Individualisierung des Glaubens geradezu heraus.
Diese Individualisierung und Entkirchlichung des Religiösen erschloss sich dem

Rezipienten zunehmend in der visuellen Betrachtung des persönlichen Glaubens,
der fernab von barocker Kirchlichkeit im eigenen Wohnzimmer bezeugt werden
konnte.

Eine weitere Qualität gewannen die Berichterstattungen mit einer
Verschärfung der Krisenkommunikation, die sich parallel zu der ab Mitte der 1960er
Jahre zunehmenden Distanzierung der Generation der um 1940 Geborenen zu
den Kirchen herausbildete.93 Hierbei wurde der Konflikt immer weniger
zwischen den Kirchen und der sich liberalisierenden Gesellschaft gesehen, vielmehr
verorteten die Medien den spannungsgeladenen Antagonismus zwischen liberaler

Reform und beharrendem Traditionalismus nun in den Kirchen selbst.
Zahlreiche Berichte in den Jahren 1968 und 1969 prognostizierten dabei eine Zerstörung

traditioneller Kirchenstrukturen von innen heraus. Wie die Auswertungen
zeigten, lässt sich in den Medienberichten dabei keine unkritische Zustimmung
der reformerisch progressiven Ideenwelten feststellen. Die Konzepte der
Reformbewegungen wurden grösstenteils als gänzlich unbrauchbar und fehlgeleitet
apostrophiert. Somit können die Medien keineswegs als Propagandisten für die

Modernisierung und Reform der Kirchen gesehen werden, die eine «enttraditio-
nalisierte Gesellschaft»94 herbei geschrieben haben, sondern als Plattform für
öffentliche Aushandlungsprozesse über die Verfassung und Verfasstheit der
Kirchen in der Bundesrepublik.

Dabei mag es kein Zufall sein, dass diese Entwicklung etwa zeitgleich mit der
Debatte um die so genannte Pillenenzyklika «Humanae Vitae» (1968)
zusammenfiel. Diese wird in der neueren Religionsgeschichtsschreibung meist an

exponierter Stelle in den Transformationsprozessen des Katholizismus gerade in
der Auseinandersetzung zwischen einem liberalen Laienkatholizismus und einem
scheinbar konservativ und gegen den Zeitgeist argumentierendem Episkopat
angeführt.95 Verdeutlicht doch gerade diese Debatte einen zunehmenden Dissens

Karl Pawek, Die neue Epoche der Photographie, in: magnum - Die Zeitschrift für das mo-

^
derne Leben 17 (1958), 31-34
Siehe etwa Paweks Artikel zu der von ihm initiierten «Ersten Weltausstellung der Photographie»,

die bezeichnenderweise den Titel «Der Mensch» trug: Karl Pawek (Hg.), Weltausstellung

der Photographie, Hamburg 1964.

Damberg, Pfarrgemeinden (wie Anm. 7), 13ff.
Karl Gabriel, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne, Freiburg im Breisgau
51996, 123.

' Benjamin Ziemann, Katholische Kirche und Sozialwissenschaften 1945-1975, Göttingen
2007, 160f Vgl. jetzt auch Eva-Maria Silies, Familienplanung und Bevölkerungswachstum



178 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

auch innerhalb des Katholizismus.96 Parallel zu den sich ausbreitenden Kriegs-,
Kampf- und Zerstörungssemantiken der Artikel traten nun vermehrt Karikaturen
in den Bildhaushalt der Massenmedien: Ähnlich wie in den antikatholischen
Schriften liberaler Journalisten der Kulturkämpfe des 19. Jahrhunderts dominierten

zunehmend Zeichnungen, die sich humoristisch derb mit der scheinbaren

Verlogenheit des priesterlichen Zölibats auseinandersetzten. Eine neue Qualität
erreichten die Karikaturen der späten 1960er Jahre in der expliziten erotisch-
pornografischen Darstellung von Priestern und Ordensleuten, die im 19.

Jahrhundert zumindest in der deutschen Presse noch äusserst selten anzutreffen
97

war.
In den evangelischen Kirchen verlief die Diskussion über deren Stellung in

der modernen Gesellschaft freilich weniger im Licht der Öffentlichkeit. So deckt
sich die hier festgestellte mediale Vernachlässigung der evangelischen Diskussionen

mit dem Interpretament der 1960er und 1970er Jahre als «Übergangs- und
Inkubationszeit» des deutschen Protestantismus, in der zukunftsträchtige
Konzepte von Kirche, dessen Organisation und Aufgaben in der Gesellschaft zwar
intern diskutiert, aber nicht öffentlich verhandelt wurden.98

Der zweite Befund aus den Analysen der massenmedialen Berichterstattungen
über Kirche und Religion in den 50er-70er Jahren ergibt sich nun, liest man diese

medienanalytischen Ergebnisse in die religionssoziologischen Forschungen zur
frühen Bundesrepublik ein. Die Frage, ob Religion immer mehr an gesellschaftlicher

Bedeutung verloren oder ob sich das religiöse Feld vielmehr differenziert
habe, ist weiterhin Gegenstand vielfältiger Diskussionen.99 Folgt man zunächst
der Definition Detlef Pollacks, Säkularisierung sei ein Prozess der Abnahme der

gesellschaftlichen Bedeutung von Religion, so findet die These eines anhaltenden

Säkularisierungsprozesses in einer mediengeschichtlichen Perspektive auf
die Religions- und Kirchengeschichte jedoch keine Bestätigung. Ein öffentlicher
Relevanzverlust der Religion muss daher bestritten werden. Vielmehr lassen sich
über die Massenmedien besonders in den 60er und 70er Jahren ein gesteigertes
Interesse an Religion - auch an kirchlich normierter Religion - und damit auch
ein Bedeutungszuwachs zumindest im Teilsystem der Massenmedien beobachten.

Diese gesteigerte Relevanz von Kirche und Religion im massenmedialen
Diskurs äusserte sich in zwei weitgehend parallel verlaufenden Prozessen. Einer¬

ais religiöse Herausforderung. Die katholische Kirche und die Debatte um die Pille in den
1960er Jahren, in: HSR 32 (2007), No. 2, 187-207.
Als zeitgenössische Auseinandersetzung mit der Debatte vgl. Thomas und Gertrude Sartory,
Strukturkrise einer Kirche. Vor und nach der Enzyklika <Humanae Vitae>, München 1969.
Friedhelm Jürgensmeier. Die katholische Kirche im Spiegel der Karikatur der deutschen
satirischen Tendenzzeitschriften von 1848 bis 1900, Trier 1969. Des Weiteren: Manuel Borutta,
Liberaler Antikatholizismus in Deutschland und Italien in der Zeit der europäischen
Kulturkämpfe, 337f. (im Druck).
Wolf-Dieter Hauschild, Evangelische Kirche in der BRD zwischen 1961 1979, in: Siegfried
Heimle/Claudia Lepp/Harry Oelke (Hg.), Umbrüche. Der deutsche Protestantismus und die
sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren, Göttingen 2006, 51-90, hier 52-54.
Detlef Pollack, Säkularisierung - ein moderner Mythos? Studien zum religiösen Wandel in
Deutschland, Tübingen 2003, 132-148.



Kommunizierte Krise 179

seits wurden seit Beginn der 60er Jahre zunehmend kritische Berichte über die
Kirchen publiziert, die in einen stark antikirchlichen Journalismus zum Ende der

60er Jahre mündeten. Andererseits begann ebenfalls in den frühen 60er Jahren

eine intensive mediale Auseinandersetzung mit dem Thema Religion. Dabei

wurde nicht mehr nur - so belegen es beispielsweise die grossen Serien in Stern
oder Twen - rein anlassorientiert berichtet, es waren nicht allein bestimmte
Ereignisse wie Kirchen- oder Katholikentage, die ein Medienecho auf sich zogen.
Eher wurden religiöse Themen seitens der Massenmedien vermehrt eigenständig
auf die Agenda gesetzt. Die kirchlich normierte Religion war dabei oft nur noch

Ausgangspunkt der journalistischen Auseinandersetzungen. Vielerorts unternahmen

die Redakteure nun den Versuch, Religion selber neu zu definieren, meist
im vermeintlich demokratischen Rückbezug auf Lesermeinungen und Repräsen-

tativ-Umfragen. Somit drücken sich in den Semantiken und visuellen Darstellungen

des masscnmedialen Diskurses über Kirche und Religion eher Prozesse

der Individualisierung und Pluralisierung des Religiösen in der frühen Bundesrepublik

aus, die einher gingen mit einer sukzessiven Entkirchlichung der Medieninhalte.

Säkularisierung kann demzufolge auch unter Einbeziehung einer rae-

diengeschichtlichcn Perspektive eher im Sinne Ziemanns als eine Veränderung
des gesellschaftlichen Ortes von Religion verstanden werden, die sich aus der
«voranschreitenden funktionalen Verselbständigung und damit der religiösen
Neiitralisierung von Politik, Wirtschaft, Massenmedien, Wissenschaft und

Erziehung ergibt.»100

Religiosität wurde seit dem Ende der 60er Jahre immer häufiger in einen

Gegensatz zu traditioneller Kirchlichkeit gebracht und damit zunehmend von den

Kirchen abgekoppelt. Konfessionsgrenzen verblichen in den Berichterstattungen.
Immer häufiger flössen Formen radikalisierter und alternativer Religiosität
ineinander, während es jedoch weiterhin um Fragen nach dem Jenseits, der
Transzendenz und Kontingenz, um den Tod und ein Leben nach dem Tod ging.
Freilich darf von der medialen Präsenz neuer alternativer Religionsformen nicht
pauschal auf religiöse Aufschwungsprozesse geschlossen werden, die den Rückgang

traditioneller Kirchlichkeit kompensieren könnten.102 Dennoch bleibt zu

fragen, ob sich die gesellschaftliche Relevanz von Religion ausschliesslich mit
Umfragedaten und Mitgliederzahlen messen lässt, oder ob nicht auch die Zu-
schreibungen und Deutungsmuster der Massenmedien, die sich immer mehr in

die Rolle eines Vermittlers zwischen neuen synkretistischen Religionsformen
und Rezipienten hineindrängten, als Ausdruck einer Transformation der Religion
in der Moderne gelesen werden können.

Ziemann, Katholische Kirche (wie Anm. 95), lOf.
Hubert Knoblauch subsumiert diese neuen medial vermittelten Formen von Religiosität,
jedoch ohne historische Perspektive, unter dem Begriff «Populäre Religion». Vgl. Hubert
Knoblauch, Populäre Religion. Markt, Medien und die Popularisierung der Religion, in: ZfR
8(2000), 143-161.
Vgl. zu Mitgliederzahlen neuer religiöser Bewegungen Frank Usarski, Die Stigmatisierung
Neuer spiritueller Bewegungen in der Bundesrepublik Deutschland, Köln, Wien 1988.



ISO

Abbildungen

Nicolai Hannig / Benjamin Städter

vfckc

\
««e

P̂iu» XII.

Missions
Gebiet ufscliiand

rr

/\ UM

i mm
2=3T

Abbildung 1: Quick 20/1957 Abbildung 2: Quick 40/1957

\

à,

* **

mopumss

Katholizismus
in der BundoMViniblik

Abbildung 3: Stern 48/1962 Abbildung 4: magnum 58 1966



Kommunizierte Krise

:

^f/-''

.-v.-

;¦•.-. iTTTT

nfKwm

Abbildung 5: magnum 58/1966

„r*"***

—

t*

P

%i^; S

^pkn
V7"^dtó¦*,

¦:

Abbildung 6: maanum 58 1966



1X2 Nicolai Hannig / Benjamin Städter

^ r PARDON-Repod:

Rebellion in
der KircheS*

v

WM 1«&C
K dem-Tigebófoig«
it AoRodpvoTD*n

(oji 2X0 Job« olw
.-...

Abbildung 7: Pardon 12/1969

£>;'e kommunizierte Krise. Kirche und Religion in der Medienöffentlichkeit der 1950er und
60er Jahre

Zwischen 1950 und 1970 wurden öffentliche Vorstellungen über Religion und Kirche in
einem beträchtlichen Masse von dem Massenmedien gebildet. Diese These wird
offensichtlich an der Krise der traditionellen Kirchen in den 1960er Jahren. Während in den
1950er Jahren die Medienberichterstattung über Religion und Kirche von einer unkritischen

Berichterstattung über Kirchenverantwortliche wie Priester, Bischöfe oder über den
Papst dominierte, wurde ab den 1960er Jahren ein vermehrt kritischer Blick auf die zwei
Grosskirchen und ihre traditionelle Religiosität geworfen. Die Massenmedien bekamen in
diesem Fall eine wichtige Rolle als Begründer einer Krise, da sie für die Kommunikation
derselben zuständig zeichneten. Berichte über hvnerkirchliche Kontroversen zwischen so
genannten progressiven Theologen und Traditionalisten oder über die offenkundigen
Gegensätze zwischen der modernen Gesellschaft und der Religion, wie sie die Kirchen
repräsentierten, wurden mittels Zeitungen und Zeitschriften im öffentlichen Diskurs
aufgeworfen. Dabei wurden Vorstellungen über die Kirche durch Wörter als auch Bilder
geformt. Mit der Illustration von Artikeln entwickelten die Journalisten gewisse Narrative
mit Kiiltsyrnbolcharakter, welche oft die Aussage des Textes unierstrichen, aber gelegentlich

auch eine deutliche Bedeutung transportierten. Die Krise der Kirchen wurde
hauptsächlich durch eine Forderung der Pluralisierung von Religion, geäussert von den Medien,
ausgedrückt. Die früher unbestrittene Verbindung zwischen Kirche und Religion wurde
aber nicht in Frage gestellt. Religion wurde mehr und mehr als individuelle Erfahrung
gesehen, die ausserhalb der Kirche praktiziert werden konnte.



Kommunizierte Krise 183

La crise communiquée. Eglise et religion dans la sphère publique des années 1950 et
I960
Entre 1950 et 1970. les idées du public sur la religion et l'Eglise étaient profondément
influencées par les médias de masse. Dans les années 1960. lors de la crise des Eglises
traditionnelles, cette thèse devient la plus évidente. Alors que durant les années 1950 la
couverture médiatique de la religion et de l'Eglise était dominée par des reportages noncri-
tiques sur des représentants de l'Eglise comme des prêtres, des évêques ou le pape, les
années 1960 connurent les débuts d'un point de vue plus critique et provocateur sur la
religiosité traditionnelle standardisée par les deux Eglises principales. Puisqu'ils étaient
responsables de la communication, les médias de masse devinrent l'acteur principal d'une
crise. Des reportages à propos de controverses entre théologiens soi-disant progressistes
ou traditionnalistes. ou sur des apparentes contradictions entre la société moderne et la
religion représentée par les Eglises étaient lancés dans l'opinion publique aussi bien par des
journaux de grand format que des tabloïds. De ce fait, les idées à propos des Eglises
étaient influencées à la fois par des mots et des images. En illustrant les articles, les
journalistes développaient certains récits emblématiques qui soulignaient souvent les
messages des textes, mais apportaient parfois une signification distincte. La crise des Eglises
s'exprima principalement par des appels à la pluralisation de la religion publiés dans les
médias. Le lien autrefois indiscutable entre religion et Eglise était désormais remis en
question. La religion était vue de plus en plus comme une expérience individuelle qui
pouvait être pratiquée hors de l'Eglise.

The communicated crisis. Church and religion in the public sphere of the 1950s and 60s

Between 1950 and 1970 public ideas on religion and church were profoundly shaped by
the mass media. This is clearly apparent in the crisis of the traditional churches in the
1960s. During the 1950s media coverage of religion and church consisted predominantly
of uncritical reports about church representatives: priests, bishops, and the Pope, but the
1960s introduced a more critical and challenging view of the traditional religiosity
standardised by the two main churches. The mass media became one of the prime constitutors
of a crisis, as the media were responsible for its communication. Both broadsheet
newspapers and popular tabloids published aggressive reports of internal church controversies,
between what were referred to as progressive theologians and the traditionalists. Other
reports focused on the apparent contradictions between religion as represented by the
churches and contemporary society, thus bringing new issues into public discourse. Ideas
about the churches were shaped by images as well as words, for when illustrating the
articles, journalists developed a number of iconic narratives. These typically underlined the

messages of the texts, though occasionally they carried a distinct meaning.
The crisis of the churches was mainly expressed by calls from the media for a pluralize-
tion of religion, challenging the earlier undisputed link between religion and the church.
Religion was more and more seen as individual experience which could be practised outside

the church.

Schlüsselwörter - Mots clés - Keywords

Religion - religion - religion, Kirche - Eglise - church, Krise - crise - crisis, Modernisierung

- modernisation - modernization, Pluralisierung der Religion - pluralisation de la
religion - pluralization of religion, Mediengeschichte - histoire des médias - media history,
visuelle Geschichte - histoire visuelle - visual history

Nicolai Hannig. wissenschaftlicher Mitarbeiter am Historischen Institut der Justus-Liebig-
Universität Gießen, Mitarbeiter in der Bochumer DFG-Forschergruppe «Transformation
der Religion in der Moderne»

Benjamin Städter, wissenschaftlicher Mitarbeiter am Historischen Institut der Jusrus-
Liebig-Universität Gießen, Mitarbeiter in der Bochumer DFG-Forschergruppe «Transformation

der Religion in der Moderne»


	Die kommunizierte Krise : Kirche und Religion in der Medienöffentlichkeit der 1950er und 60er Jahre

