Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Artikel: "Keine Lust" zur Diskussion : zum Kommunikationsverhalten deutscher
Katholiken 1870 bis 1930

Autor: Owzar, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Keine Lust» zur Diskussion.
Zum Kommunikationsverhalten

deutscher Katholiken 1870 bis 1930"

Armin Owzar

«Konfessioneller Kriegszustand»,' «Kampf zweier Weltanschauungen»,” «Krieg
bis auf’s Messer»:® schon die martialische Rhetorik derjenigen, die an den Kon-
tflikten zwischen Staat und Kirche, Ultramontanismus und Liberalismus, Katholi-
zismus und Protestantismus im spaten 19. Jahrhundert beteiligt waren, deutet auf
das hohe Aggressionspotential, das die Kontrahenten besassen.® Nicht wenige
Zeitgenossen fiihlten sich denn auch ins Jahrhundert der Glaubenskdmpfe
zurlickversetzt. Noch im Riickblick erscheint das Ausmass der interkonfessionel-
len Konflikte so gross, dass manche dafiir pladieren, das 19. Jahrhundert als
«Zweites Konfessionelles Zeitalter» zu betrachten.” Nun ldsst sich dariiber strei-
ten, ob die weitreichende Mobilisierung der deutschen Gesellschaft im Namen
von Konfession und Religion tatsdchlich als Ausdruck einer Refundamentalisie-
rung zu interpretieren ist und damit die Validitdt der Sdkularisierungsthese in
Frage gestellt werden kann.® Schliesslich muss die Instrumentalisierung von

" Fir vielfiltige Anregungen und kritische Hinweise danke ich ganz herzlich Andreas Hen-
kelmann (Bochum), Hans Giinter Hockerts (Miinchen), Peter Hoeres (Gielen) und Franziska
Metzger (Fribourg) sowie den Teilnehmern des Schwerter Arbeitskreises Katholizis-
musforschung.

' Kirchliche Korrespondenz fur die Mitglieder des Evangelischen Bundes 19 (1905), S. 253.

“ So der Titel einer Schrift des in Miinster lehrenden Philosophen Gideon Spicker, der als Kri-

tiker orthodoxer Theologie immer wieder mit Vertretern des Ultramontanismus in Konfron-

tation geriet (vgl. Gideon Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. Eine Kritik der

alten und neuesten Philosophie mit Einschluss der christlichen Offenbarung, Stuttgart 1898).

So riickblickend ein Redakteur iiber den Kulturkampf zu Miinster in einem am 23. Januar

1884 in der ultramontan ausgerichteten Tageszeitung Westfilischer Merkur erschienenen Ar-

tikel.

Zur Forschungsgeschichte des Kulturkampfes siehe Gerhard Besier, Kirche, Politik und Ge-

sellschaft im 19. Jahrhundert, Miinchen 1998, 107-112.

Siehe Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: GG,

26 (2000), 38-75, hier 40 sowie die Beitrdge in dem von Blaschke herausgegebenen Band

Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionel-

les Zeitalter, Gottingen 2002.

Vgl. dazu Olaf Blaschke, Abschied von der Sakularisierungslegende. Daten zur Karrierkurve der

6

SZRKG, 101 (2007), 123-149



124 Armin Owzar

Religion fiir politische Zwecke nicht unbedingt ein Zeichen dafiir sein, dass sich
das Verhiltnis zwischen Immanenz und Transzendenz verschoben hat. Es ist
durchaus fraglich, ob es sich bei dem Kulturkampf tatsidchlich um einen Kampf
der Kulturen handelte oder nicht vielleicht doch eher um einen primir sozial mo-
tivierten Konflikt.” Unberiihrt davon bleibt indes die Beobachtung eines zuneh-
menden und omniprisenten Konfessionalismus im 19. Jahrhundert.® Die Rele-
vanz dieses Konfessionen-Konfliktes wirft die Frage nach dessen kurz- wie lang-
fristigen Folgen fiir den Alltag der Menschen auf. Wie gingen die Deutschen mit
diesem Konflikt um? Welchen Einfluss nahm er auf ihre Einstellungen, auf ihr
Verhalten? Dieser Frage soll im folgenden fiir eine der Konfliktparteien, ndmlich
die im katholischen Milieu lebenden Deutschen, nachgegangen werden.’

Schon Thomas Nipperdey hat den «konfessionellen Gegensatz als Grundtat-
sache» des <angen 19. Jahrhunderts» beschrieben'” und veraligemeinernd die im
Vergleich zu Angehorigen anderer Religionsgemeinschaften signifikanten Unter-
schiede «der» Katholiken im Denken und Verhalten zu beschreiben versucht:
«Nicht kritisch, nicht intellektuell, nicht sonderlich modern, nicht sonderlich li-
beral und schon gar nicht republikanisch: ein bisschen biirgerlich, ein bisschen
sozial» und der Autoritdt der Kirche unterworfen seien sie gewesen; dem deut-
schen Reich gegentiber aber, mit seinem protestantisch-preussisch-biirokratisch-
militdrischen Establishment, sei thre Stimmung «vor allem oppositionell» gewe-
sen. Mit einer eigenen Kultur, einer eigenen Sozialmoral und einem eigenen Or-
ganisationsnetz hétten sie sich von dieser Mehrheitsgesellschaft abgeschottet:
«eine Welt fiir sich».'' Was ging in dieser «Welt fiir sich» vor? Wie verhielten
sich die Milieu-Katholiken? Folgten sie allerorts denselben Mustern kollektiven
Verhaltens? Dank neuerer sozial- und mentalitdtsgeschichtlich ausgerichteter

Religion (1800-1970) im zweiten konfessionellen Zeitalter. Eine Parabel, auf: http:/zeiten-
blicke.de/2006/1/Blaschke/dippArticle.pdf [8. Mirz 2007, 13.15 Uhr].

Siehe dazu auch Armin Owzar, Ein Kampf der Kulturen? Intrakonfessionelle Auseinander-
setzungen und interkonfessionelle Konflikte im deutschen Kaiserreich, in: Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte, 116 (2005), 354-377, hier 357-361. Zur Kritik an Blaschkes Thesen
sieche auch Anthony Steinhoff, Ein zweites konfessionelles Zeitalter? Nachdenken iiber die
Religion im langen 19. Jahrhundert, in: GG, 30 (2004), 549-570 sowie Carsten Kretsch-
mann/Henning Pahl, Ein «Zweites Konfessionelles Zeitalter»? Vom Nutzen und Nachtei! ei-
ner neuen Epochensignatur, in: HZ, 275 (2003), 369-392.

Fiir die europdische Dimension dieses Konfliktes siehe die Beitrdge in dem von Christopher
Clark und Wolfram Kaiser herausgegebenen Band Culture Wars. Secular-Catholic Conflict
in Nineteenth-Century Europe, Cambridge 2003.

Zur Begrifflichkeit vgl. M. Rainer Lepsius, Parteiensystem und Sozialstruktur. Zum Problem
der Demokratisierung der deutschen Gesellschaft, in: Gerhard A. Ritter (Hg.), Deutsche Par-
teien vor 1918, Koln 1973, 56-80 und den Artikel des Arbeitskreises fiir kirchliche Zeitge-
schichte Miinster, Katholiken zwischen Tradition und Moderne. Das katholische Milieu als
Forschungsaufgabe, in: Westfilische Forschungen, 43 (1993), 588-655.

Thomas Nipperdey, Deutsche Geschichte 18661918, Bd. 1: Arbeitswelt und Biirgergeist,
Miinchen 1990, 528-530.

Thomas Nipperdey, War die Wilhelminische Gesellschaft eine Untertanen-Gesellschaft?, in:
Thomas Nipperdey, Nachdenken iiber die deutsche Geschichte, Essays, Miinchen 1986,
172185, hier 177.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 125

Beitrage der Katholizismusforschung ist das Bild geschirft worden. Dabei stan-
den vor allem die Wechselbeziehungen zwischen katholischem Milieu und nicht-
katholischer Aussenwelt im Zentrum des Interesses. Insofern sich der auch in
Deutschland etablierende Ultramontanismus dezidiert als Gegenbewegung sdmt-
licher modernen Weltanschauungen df:l"lnierte,'2 war es nur konsequent, den
Antimodernismus, aber auch den Antiprotestantismus und den Antisemitismus
deutscher Katholiken einer nidheren Analyse zu unterziehen." Studien zum mi-
lieuspezifischen Heirats-, Lese-, Wahl- oder Freizeitverhalten ergéinzten das Bild
und verdichteten es zu einer Geschichte sozialen Handelns.'

Geht man mit Paul Watzlawick davon aus, dass Verhalten, also auch soziales
Handeln, in weiten Teilen aus Kommunikation besteht, dann liegt es nahe, das
Kommunikationsverhalten der Teilnehmer sozialer Beziehungen direkt in Au-
genschein zu nehmen. Dazu zidhlt u.a. Schweigen. Insofern auch bewusstes
Nicht-Handeln (wie Unterlassen oder Dulden) eine Form sozialen Handelns dar-
stellt, ist es nur folgerichtig, zundchst nach dem (Nicht-)Zustandekommen verba-
ler Kommunikation zu fragen. Denn sobald zwei Personen oder Gruppen einan-
der wahrnehmen, sich aber nicht auf cin Gespriach einlassen, produzieren und
vermitteln auch sie Bedeutung. " Im ersten Schritt geht es daher um die Intensi-
tiit milieutibergreifender Kommunikation: Kamen kirchentreue Katholiken mit
Angehorigen anderer Konfessionen und Glaubensgemeinschaften, Angehorigen
anderer Milieus und Lager ins Gespriich oder nicht? In einem zweiten und dritten
Schritt geht es um die /nhalte und Formen milieuiibergreifender Kommunika-
tion. Wenn Gesprache zwischen Katholiken und Nichtkatholiken zustande ka-
men: Worliber sprachen sie miteinander? Wurden diejenigen Themen ange-
schnitten, in denen politischer Dissens oder identitdtsbedingte Differenzen be-

- Siehe dazu auch die Beitridge in dem von Gisela Fleckenstein und Joachim Schmiedl heraus-
_ gegebenen Band Ultramontanismus. Tendenzen der Forschung, Paderborn 2005.

" Eine Auswahl einschldgiger Studien: Norbert Busch, Katholische Frommigkeit und Mo-
derne. Die Sozial- und Mentalitdtsgeschichte des Herz-Jesu-Kultes in Deutschland zwischen
Kulturkampf und Erstem Weltkrieg, Giitersloh 1997; David Blackbourn, Wenn ihr sie wie-
der seht, fragt wer sie sei. Marienerscheinungen in Marpingen — Aufstieg und Niedergang
des deutschen Lourdes, deutsch von Holger Fliessbach, Reinbek 1997 [Oxford 1993]; Chri-
stel Kohle-Hezinger, Evangelisch — katholisch. Untersuchungen zu konfessionellem Vorur-
teil und Konflikt im 19. und 20. Jahrhundert vornehmlich am Beispiel Wiirttembergs, Tii-
bingen 1976; Olaf Blaschke, Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,
Gottingen 1997.

Siehe Rudolf Schlogl, Glaube und Religion in der Sikularisierung. Die katholische Stadt —
Koln, Aachen, Miinster — 1700—1840, Miinchen 1995; Thomas Mergel, Zwischen Klasse
und Konfession. Katholisches Biirgertum im Rheinland 1794-1914, Géttingen 1994; Till
van Rahden, Juden und andere Breslauer. Die Beziehungen zwischen Juden, Protestanten
und Katholiken in einer deutschen Groflstadt von 1860 bis 1925, Géttingen 2000 sowie
Armin Miiller-Dreier, Konfession in Politik, Gesellschaft und Kultur des Kaiserreichs. Der
Evangelische Bund 1886-1914, Giltersloh 1998, insbesondere 333-402. Vgl. in diesem Zu-
sammenhang auch die Studie zur Schweiz von Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne.
Zur Sozial- und Mentalititsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert,
~ Ziirich 1989.

" Vgl. Paul Watzlawick/Janet H. Beavin/Don D. Jackson, Menschliche Kommunikation. For-
men, Storungen, Paradoxien, Bern/Stuttgart/Wien 51990 [New York 1967], 51 und 53.



126 Armin Owzar

standen? Und wie verliefen die Gespréiche in solchen Fallen? Wie verhielten die
Kommunikanten sich zueinander? Solche Fragen kniipfen an die politische Kul-
turforschung an: zum einen geht es um dem Politisierungsgrad vor allem des
deutschen Biirgertums, das im Rahmen der Sonderwegsforschung durchweg als
politikfern beschrieben worden ist und wird;'® zum anderen um die Konflikt-
fahigkeit der deutschen Bevolkerung.

Das Hauptaugenmerk gilt dabei denjenigen Kommunikationsrdumen, in de-
nen moglichst perfekte Rahmenbedingungen fiir das Fiihren von Gespriachen im
allgemeinen und das Austragen von Kontroversen im besonderen gegeben wa-
ren. Das ist vor allem im Rahmen der Kommensalitit (Tischgemeinschaft) der
Fall. Auf keinem anderen Terrain ist der Verstindigungsprozess zwischen Ange-
horigen verschiedener Milieus wahrscheinlicher als in der Freizeit. In Radumen
wie der Kneipe und der Abendgesellschaft oder wihrend der Arbeitspause be-
stand am ehesten die Gelegenheit, ein Gesprach zu fiihren, das iiber den Aus-
tausch von Belanglosigkeiten hinaus die Thematisierung von Differenzen erlaub-
te. Des weiteren handelt es sich bei der Kommensalitdt (wie auch bei den Fak-
toren Kommerzium und Konnubium) um einen relativ zuverldssigen Faktor, mit-
tels dessen sich die soziale Nidhe bzw. Ferne sozialer Gruppen bestimmen ldsst.
Der Grad an Intensitdt markiert, wie es um das Verhiltnis zwischen zwel sozio-
logisch unterscheidbaren Gruppen hinsichtlich ihrer Gleichheit und ihrer emotio-
nalen Integration bestellt ist. Ein solches Messverfahren wird in der sozialwis-
senschaftlichen Forschung primir zur Verortung sozialer Aussenseiter innerhalb
einer Mehrheitsgesellschaft angewandt,'” kann aber prinzipiell auch fiir die Mi-
lieuforschung fruchtbar gemacht werden.

Die Quellenlage setzt hier allerdings enge Grenzen. Eine im Hinblick auf das
Kommunikationsverhalten systematisch und quantitativ auswertbare Quelle wie
die zwischen 1890 und 1912 angefertigten Vigilanzberichte der hamburgischen
Polizei'® erweist sich fiir das katholische Milieu als wenig ergiebig. Die folgen-

'® Vgl. etwa Gunilla Friederike Budde, Auf dem Weg ins Biirgerleben. Kindheit und Erzichung
in deutschen und englischen Biirgerfamilien 1840-1914, Géttingen 1994, 375f. und Manfred
Hettling, Politische Biirgerlichkeit. Der Biirger zwischen Individualitit und Vergesellschaf-
tung in Deutschland und in der Schweiz von 1860 bis 1918, Géttingen 1999, 347. Fiir eine
besonders pointierte Formulierung dieser These siehe Martin Greiffenhagen, Vom Obrig-
keitsstaat zur Demokratie. Die politische Kultur in der Bundesrepublik Deutschland, in:
Peter Reichel (Hg.), Politische Kultur in Westeuropa. Biirger und Staaten in der Europii-
schen Gemeinschaft, Bonn 1984, 52-76, hier 54,

Siehe etwa Marion Frantzioch, Die Vertriebenen. Hemmnisse, Antriebskriafte und Wege
ihrer Integration in der Bundesrepublik Deutschland, West-Berlin 1987, 193—197 und 239f.
Dabei handelt es sich um rund 20.000 Gedachtnisprotokolle, die zwischen 1892 und 1910
von inkognito ermitielnden Polizeibeamten angefertigt wurden, die an 6ffenilichen Orten,
namentlich in den Kneipen der Hansestadt, Gesprache belauschten und anschliessend in
einem Bericht festhielten. Im Staatsarchiv Hamburg lagern davon insgesamt 50 Einheiten,
die zum Teil mehrere (bis zu zwdlf) Bande umfassen (StaatsA HH, 331-3, Politische Polizei,
S 3930). Ausziige daraus wurden der Offentlichkeit erstmals durch eine Edition Richard J.
Evans’ zuginglich gemacht (Kneipengespriche im Kaiserreich. Die Stimmungsberichte der
Hamburger Politischen Polizei 1892—-1914, Reinbek 1989). Eine Auswahl dieser Berichte hat
auch die Galerie Morgenland unter dem Titel «Ich erlauschte folgendes Gesprich: ..». Mit



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 127

den Ausfiihrungen stiitzen sich daher zum einen auf Selbstzeugnisse, die nicht
selten Einblick auch in das Kommunikationsverhalten innerhalb einer Familie
oder eines Freundeskreises, aber auch gegeniiber Fremden gewédhren; zum ande-
ren auf normative Texte, die, gerade wenn man sie gegen den Strich liest, eine
aussagekriftige Quelle auch tiber tatsdchliche Verhaltensformen darstellen. Da-
bei handelt es sich um eine dusserst vielfiltige Quelle: sie umfasst nicht nur An-
stands- und Benimmbiicher, sondern auch Beichtspiegel, Katechismen, Hoch-
zeits-Predigten oder moraltheologische Abhandlungen. Manche adressieren an
die Gesamtbevolkerung, andere nur an eine Konfession, an eines der Geschlech-
ter, an eine bestimmte Generation oder an einen ausgewihlten Berufsstand. In
der Regel — das kommt mitunter schon in den Titeln zum Ausdruck'® — schenken
diese Texte dem Kommunikationsverhalten eine besondere Aufmerksamkeit. Sie
informieren den Leser sowohl tber die angemessenen Inhalte als auch tiber die
optimalen Formen geselliger Unterhaltung im Umgang mit Hohergestellten oder
Untergebenen, mit Fremden oder gleichgesinnten Freunden, mit Angehérigen
der eigenen Konfession oder anderer Glaubensgemeinschaften. Uber die seit den
1880er Jahren weitverbreitete Lektiire dieser Texte kann kein Zweifel bestehen.
Davon zeugt schon die Fiille der einschldgigen Titel und die Auflagenstéirke
zahlreicher dieser Publikationen.’® Dass diese Biicher nicht in den Regalen ver-
staubt wurden, sondern auch gelesen und die darin mit auf den Weg gegebenen
Regeln internalisiert wurden, ldsst sich natiirlich kaum zwingend beweisen.
Nichtsdestoweniger deutet vor allem der Verwendungszusammenhang der Be-
nimmbiticher darauf hin, dass die in ihnen empfohlenen Verhaltensweisen durch-
aus beherzigt wurden. Gerade flr gesellschaftliche Aufsteiger erwiesen sich die-
se Blicher als kaum verzichtbare Hilfe in solchen Situation geselligen Beisam-
menseins, in denen auch Personen verkehrten, die Einfluss auf die weitere Kar-
riere zu nehmen imstande waren. *' Freilich wire es verfehlt, auf eine Deckungs-
gleichheit zwischen Norm und Verhalten zu schliessen. Dessen waren sich sei-
nerzeit im iibrigen schon die Ratgeber bewusst. Immer wieder beklagten sie die
Folgenlosigkeit mancher Ratschldge. Aber gerade dadurch, dass in solchen Pas-
sagen das fiir verwerflich empfundene Verhalten der Zeitgenossen beschrieben
wird, erweisen sich die normativen Texte als wertvolle Quelle. Umgekehrt gilt:
eine Norm, die zunichst ausfiihrlich begriindet wird (was auf eine weitgehende

Polizeispitzeln durch Eimsbiitteler Kneipen der Jahrhundertwende im Jahre 1995 herausge-
geben.

'” Siehe etwa Klara Emst, Die Kunst der feinen Unterhaltung und des eleganten Benehmens im
Hause, in der Gesellschaft, auf Billen, Promenaden, Reisen usw. fiir junge Damen und Her-
ren mit vielen hierauf beziiglichen Gesprichen, Anreden, Antrigen etc. nebst Antworten,

" Miilheim an der Ruhr [1900].

“ Siehe Thomas Schiirmann, Tisch- und Grullsitten im ZivilisationsprozeB, Miinster/New
York 1994, 13.

! Zur Quellenkritik von Benimmbiichern siehe auch Ulrike Décker, Die Ordnung der biirger-
lichen Welt. Verhaltensideale und soziale Praktiken im 19. Jahrhundert, Frankfurt am
Main/New York 1994, 22f. und Angelika Linke, Sprachkultur und Biirgertum. Zur Mentali-
tatsgeschichte des 19. Jahrhunderts, Stuttgart/Weimar 1996, 34-38.



128 Armin Owzar

Nichtbefolgung schliessen ldsst), in jiingeren Auflagen aber nur noch formelhaft
wiederholt wird, ldsst darauf schliessen, dass sie in das allgemein praktizierte
Verhalten Eingang gefunden hat.

Ausgewertet werden im folgenden die sechs Jahrzehnte nach der Reichsgriin-
dung, derjenige Zeitraum also, der sowohl die dichteste Formationsphase des ka-
tholischen Milieus umfasst als auch den Beginn seiner Erosion.”> Im Zentrum
des ersten Teiles stehen diejenigen Orte, in denen fiir einen Katholiken die
Wabhrscheinlichkeit interkonfessioneller und milieutibergreifender Begegnungen
relativ hoch war. Dazu zédhlen fast alle Grossstidte, insbesondere die Diaspora-
Zentren Norddeutschlands (wie Berlin, Hamburg und Hannover), die iiber eine
sozial stratifizierte, politisch, konfessionell und ethnisch heterogen zusammenge-
setzte Gesellschaft verfiigten und in denen es einem Katholiken weitaus schwerer
fiel, den Kontakt mit Andersdenkenden und Andersglaubigen zu vermeiden, als
in einer mehrheitlich katholisch geprigten Region.

Mit wem sprachen Katholiken (nicht)?

Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts waren die Ausgangsbedingungen fiir das
Zustandekommen interkonfessioneller Kontakte in den Stiddten Deutschlands
nicht gleichermassen gegeben. Konfessionelle Mischregionen existierten nur we-
nige. Die religiose Landkarte zeugt von einer konfessionellen Homogenitét wei-
ter Teile Deutschlands. Selbst in den grosseren Stadten des protestantisch ge-
pragten Nordens blieb die Konfessionsstruktur bis in die 1870er Jahre nahezu
unverindert.” Sie wandelte sich erst im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts, als
es infolge industrialisierungsbedingter Binnenwanderungen grosse Teile auch
der katholischen Landbevélkerung in die protestantischen Stiddte zog. Die zuneh-
mende Urbanisierung war gleichsam der «demographische Motor einer Auflo-
sung der traditionellen konfessionellen Grenzen».**

** Fiir die Friihdatierer des Erosionsprozesses siehe Wilfried Loth, Integration und Erosion.
Wandlungen des katholischen Milieus in Deutschland, in: Wilfried Loth (Hg.), Deutscher
Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart/Berlin/Koéln 1992, 266-278; fiir die Spit-
datierer siche Karl Gabriel, Die Erosion der Milieus. Das Ende von Arbeiterbewegung und
politischem Katholizismus?, in: Heiner Ludwig/Wolfgang Schroeder (Hg.), Sozial- und
Linkskathelizismus. Erinnerung — Orientierung — Befreiung, Frankfurt am Main 1990, 241
260.

* Siehe zu den folgenden Ausfithrungen auch die einschligigen Ergebnisse im Datenatlas zur
religiosen Geographie im protestantischen Deutschland von der Mitte des 19. Jahrhunderts
bis zum Zweiten Weltkrieg, hg. von Lucian Hoélscher unter Mitwirkung von Tillmann Bendi-
kowski, Claudia Enders und Markus Hoppe, Bd. 1: Norden, Berlin/New York 2002.

* Tillmann Bendikowski, «Eine Fackel der Zwietracht». Katholisch-protestantische Mischehen
im 19. und 20. Jahrhundert, in: Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt (wie Anm. 5),
215-241, hier 220.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 129

In Hamburg sollte sich zwischen 1871 und 1910 der Anteil der Katholiken an
der stidtischen Bevolkerung mehr als verdoppeln (von 2,3 auf 5,1 Prozent).”
Und in keiner deutschen Grossstadt (ausser Koln) wohnten mehr Katholiken als
in Berlin.*® Nichtsdestoweniger galten diese Stidte weiterhin als Diaspora. Den
ultramontanen Klerus stellte das vor keine geringen Probleme. Denn gerade hier
lag der Intensitatsgrad kirchlicher Bindung weit unter Durchschnitt. Nirgendwo
war die Dichte des katholischen Milieus geringer ausgebildet als in Niirnberg
und Berlin, Hamburg, Braunschweig oder Hannover. Davon zeugt nicht nur die
geringe Zahl an Jahreskommunionen pro Osterkommunikant,”” sondern auch das
Wahlverhalten® und die Konversionsstatistik.*”

Uber eine Million Seelen sei der katholischen Kirche binnen fiinfzig Jahren
verloren gegangen, rechnete Erzbischof Martin von Paderborn seinen Mitglaubi-
gen vor. Dementsprechend alarmiert verlegte sich der katholische Klerus zu-
niachst auf Warnungen und Bitten. Tausende von Beamten und Arbeitern miis-
sten «Tag fir Tag nichts als Spétteleien tiber thre Religion» anhoren und «sich
vielfach um ihres Glaubens wegen nicht bloss die bittersten Krinkungen und
schmerzlichsten Zurlicksetzungen, sondern auch die empfindlichsten Nachteile
im Geschifte oder Handwerke gefallen lassen». Zahlreiche Katholiken hielten
diesem Druck nicht lange stand: viele blieben den Sakramenten fern, manche fie-
len «dem ungldaubigen Zeitgeist anheim» und wiirden «eine Beute der Sozialde-
mokraten», einige konvertierten gar zum Protestantismus.’® Den Klagen folgte
nicht selten die Empfehlung, auf die Beférderung, auf die Gehaltserhéhung zu
verzichten und sein Gliick in der katholischen Heimat zu suchen.”'

Allein, so naiv waren die Kirchenfunktionére nicht, sich auf die Wirkung ihrer
Worte verlassen. Vielmehr starteten sie seit den 1890er Jahren ein Programm fiir
die Betreuung der Gldubigen vor Ort, forderten den fiir Diaspora-Fragen zustén-
digen Bonifatiusverein und gingen an die Errichtung zahlreicher neuer Gemein-

* Siehe Helga Krohn, Die Juden in Hamburg. Die politische, soziale und kulturelle Entwick-
lung einer jiidischen GrofBstadtgemeinde nach der Emanzipation 1848-1918, Hamburg 1970,
56.

*® Siche Hans-Georg Aschoff, Die Diaspora, in: Erwin Gatz (Hg.), Geschichte des kirchlichen
Lebens in den deutschsprachigen Lindern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts — Die katholi-
sche Kirche —, Bd. 3: Katholiken in der Minderheit. Diaspora — Okumenische Bewegung
Missionsgedanke, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien 1994, 37-133.

¥ Arbeitskreis fiir kirchliche Zeitgeschichte, Konfession und Cleavages im 19. Jahrhundert.
Ein Erklirungsmodell zur regionalen Entstehung des katholischen Milieus in Deutschland,
in: Historisches Jahrbuch, 120 (2000), 358-395, hier 368.

*8 Siehe Johannes Schauff, Das Wahlverhalten der deutschen Katholiken im Kaiserreich und in
der Weimarer Republik. Untersuchungen aus dem Jahre 1928, hg. und eingel. von Rudolf
Morsey, Mainz 1975, 53 und 200.

* Siehe Datenatlas zur religiosen Geographie im protestantischen Deutschland von der Mitte
des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, Bd. 1.

0 Predigt fiir den Bonifatius-Verein, in: G. Wolfgarten, Gelegenheitsreden und auflerkirchliche
Ansprachen, Paderborn 4i9l4, 79-83, hier 80-82.

"' So etwa in dem Redeentwurf Die christliche Ehe ist einem Schifflein zu vergleichen, in:
Trauungsreden, hg. von Constantin Mattner, Breslau 1883, 106—109, hier 107.



130 Armin Owzar

den.” Von diesen Stiitzpunkten aus intensivierten sie ihre Betreuung, um unmit-
telbaren Einfluss auf das Kommunikationsverhalten kirchentreuer Katholiken zu
nehmen. Schon vorher hatten sie versucht, thnen wéhrend der Freizeit den Kon-
takt mit Andersdenkenden sowie Anders- oder Nichtglaubigen auszureden. War-
nungen vor Gott- und Religionslosen standen auf der Tagesordnung.” Zudem ar-
beiteten ihnen viele evangelische Geistliche zu, insofern auch diese ithren Glaubi-
gen empfahlen, keinen Kontakt mit Angehorigen anderer Religionsgemeinschaf-
ten zu pflegen. So mancher Pfarrer befahl schon den Kindern, jede Gemeinschaft
mit Ungliubigen und Andersgldubigen zu meiden,** und tadelte etwaige Ubertre-
tungen dieses Gebotes aufs scharfste.”” Die katholischen Kleriker gingen noch
einen Schritt weiter. Systematisch arbeiteten sie auf eine Segregation und Isola-
tion ihrer Gldubigen hin, indem sie ihnen all diejenigen Rdume zu meiden em-
pfahlen, die prinzipiell milieuiibergreifend waren und in denen die Moglichkeit
interkonfessioneller Begegnung gegeben war. Dazu zihlte insbesondere der
Tanzsaal, in dem nach Ansicht katholischer Seelsorger zwei unheilvolle Ent-
wicklungen ihren Ausgang nahmen: das Praktizieren vorehelicher Sexualitdt und
das Anbahnen konfessionell gemischter Ehen.’® Auch das Wirtshaus wurde als
Ort des Lasters (namentlich der Trunkenheit) wie der interkonfessionellen Be-
gegnung verdammt. In der katholischen Pastorale sind imperativisch gehaltene
Appelle, das Wirtshaus zu meiden, Legion.”’

Mit der Abwertung offentlicher Réume (die Kirche natiirlich ausgenommen)
ging die Aufwertung der Privatsphére einher. Das eigene Haus und die private
Wohnung, insbesondere das Wohnzimmer, wurden zum positiven Gegenraum
des Wirtshauses stilisiert.”® Vornehmlich den Ehefrauen war aufgetragen, fiir ei-
nen strategischen Riickzug aus der Offentlichkeit Sorge zu tragen.”” Damit
kniipften die katholischen Normen an den im Biirgertum seit Beginn des 19.
Jahrhunderts vorherrschenden Gschlechterdiskurs an, der den Frauen aufgrund
threr angeblich natiirlichen Bestimmung die eigenen vier Winde als zentralen

** Fiir Hamburg siehe die Angaben im Handbuch des Bistums Osnabriick, bearb. von Paul Ber-
_ lage, Ankum 1968, 483-527.

* Siehe etwa Joseph Schuen, Bausteine zu Standes-Unterweisungen fiir Verehelichte und Un-
verehelichte, Regensburg 1877, passim.

** Siehe etwa A[lwin] Ger[isch], Erzgebirgisches Volk. Erinnerungen, Berlin 1918, 155.

% Siehe etwa Wilhelm Kaisen, Meine Arbeit, mein Leben, Miinchen 1967, 23.

* Siehe etwa Johannes H. Keim, Geistliches ABC fiir die christliche Familie nebst Familien-
Chronik, Freiburg im Breisgau 1907, 144f. und Joseph Kroll [Pfarrer], Von den Ehehinder-
nissen, in: Trauungsreden, hg. von Mattner (wie Anm. 31), 89-92, hier 90f.

"’ Siehe etwa die von Heinrich Nagelschmitt herausgegebenen Gelegenheitsreden, Bd. 1: Trau-
ungsreden, Paderborn 1874, passim.

* Siehe etwa W. H. Meunier, Die gemiitliche Hauslichkeit und die MiBigkeit des Mannes, in:
W. H. Meunier, Die Alkoholfrage auf der Kanzel. Eine Sammlung von geistlichen Vortrigen
iiber die Trunksucht, Trier 1909, 111-120.

** Die Frau solle alles tun, damit der Mann «hiibsch zu Hause [bleibe] und sich zufrieden und
behaglich» fiihle, empfahl etwa der Benediktiner und Pfarrer Célestin Muff, Die Hausfrau
nach Gottes Herzen. Gedenkblitter und Gebete den Briuten und Frauen des katholischen
Volkes, Einsiedeln/Waldshut/Kéln sowie New York/Cinicinatti/Chicago 1903, 332.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 131

Aufenthaltsraum zuwies.”” An einem entscheidenden Punkt versuchten die Kleri-
ker jedoch, die bipolare Raumordnung zu modifizieren: ausserhalb ihrer Arbeits-
zeit sollten fortan auch die Eheménner die Freizeit zu Hause, im Kreise threr Fa-
milie, verbringen. Fast hilflos mutet der damit einhergehende Versuch an, das
nun eingeforderte Verhalten als maskulin auszuweisen.”' Gegen die positive Be-
wertung méannlicher Trinkfestigkeit war mit frommen Spriichen kaum etwas aus-
zurichten.

Schon diese particlle Inkongruenz mit dem zeitgendssischen Geschlechterdis-
kurs ldsst vermuten, dass die Priagekraft der katholischen Normen begrenzt war.
Zwar kann der Rezeptionsradius der Normen einerseits kaum unterschitzt wer-
den. Dafiir spricht allein die enorme Verbreitung dieser Schriften, deren Inhalte
ja auch via Kanzel, tiber den Kommunionsunterricht oder im Beratungs- und
Beichtgespriach vermittelt wurden. Andererseits sagt das wenig aus iiber die Ak-
zeptanz und das Praktizieren kirchlicher Anweisungen. Gerade neuere For-
schungen zur sozialen Praxis von Herrschaft zeigen, dass eine repressive, «von
oben> erfolgende Normendurchsetzung bei der Bevolkerung durchweg auf ge-
wisse Grenzen stdsst und gesellschaftliches Verhalten immer auch durch die ei-
gensinnige Aneignung, Verformung und Weitergabe <von unten> geprigt ist.*
Tatséchlich enthalten die Beichtspiegel und Katechismen, die Reden und Predig-
ten selbst deutliche Indizien dafiir, dass bis zur Jahrhundertwende zwischen dem
Kommunikationsverhalten der Laien und den einschlidgigen Normen des Klerus
gemeinhin keine Deckungsgleichheit bestand. Dafiir spricht zum einen die
Massivitdt und die Rigiditidt, mit der die Normen zum Ausgehverhalten propa-
giert wurden. Regeln, die beherzigt und befolgt werden, bediirften eines solchen
rhetorischen Aufwandes schliesslich nicht. Um so ausfiihrlicher und nachdriick-
licher eine Norm verkiindet und begriindet wird, desto héher ist die Wahrschein-
lichkeit, dass selbst die Sinnproduzenten um die Diskrepanz zwischen Anspruch
und Wirklichkeit wissen. Darauf deutet hier auch die sich um die Jahrhundert-
wende vollziehende Abschwichung der Normen. In der Regel gilt fiir die An-
standsliteratur: Konventionen, deren Umsetzung nur unzureichend erfolgt, wer-
den mit der Zeit abgeschwicht, eingeschriankt und den tatsdchlichen Verhaltens-
formen angepasst. Besonders deutlich ist dieser Prozess bei solchen Publika-
tionen nachzuvollzichen, die tiber mehrere Jahrzehnte aufgelegt wurden, etwa
bet Schiichs Handbuch der Pastoraltheologie. Wenn seit der 14, Auflage von
1910 das Wirtshaus eine positive Wiirdigung erfuhr,” wenn auch in den meisten

* Siehe Karin Hausen, Die Polarisierung der «Geschlechtscharaktere> — Eine Spiegelung der
Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.), Sozialgeschichte der

_ Familie in der Neuzeit Europas, Stuttgart 1976, 363-393.

*' Vgl. die von Pfarrer Keim ausgegebene Parole «Sei ein Hausvater und kein Ausvater. [...] Sei
ein Mann» (Keim, Geistliches ABC fiir die christliche Familie nebst Familien-Chronik (wie

_ Anm. 36), 114).

“ Vgl. Alf Liidtke, Einleitung. Herrschaft als soziale Praxis, in: Alf Lidtke (Hg.), Herrschaft
als soziale Praxis. Historische und sozial-anthropologische Studien, Géttingen 1991, 9-63.

“ Siehe Ignaz Schiich/Amand Polz, Handbuch der Pastoraltheologie, begr. und besorgt in 9
Aufl. von Ignaz Schiich, fortgef. in 3 Aufl. von Virgil Grimmich, besorgt das 3. Mal von
Amand Polz, Innsbruck '*'"1914, 795f.



132 Armin Owzar

katholischen Unterweisungen nicht langer zum Boykott dieses Raumes aufgeru-
fen wurde, dann ist das ein deutliches Indiz fiir die Wirkungslosigkeit der voran-
gegangenen Agitation.

Dieser Meinungswandel mochte Ausdruck einer gewissen Resignation sein.
Weder liess sich das Trink- noch das Ausgehverhalten so steuern, wie es sich die
Kleriker wiinschten. Zwar war es reine Polemik, wenn Zeitgenossen eine kausale
Verbindung zwischen hohem Alkoholkonsum und katholischer Konfession aus-
machten.” Andererseits waren weder Enthaltsamkeit noch Hauslichkeit spezi-
fisch katholische Tugenden. Nach wie vor betrachteten denn auch katholische
Ratgeber wie der Benediktiner der Beuroner Kongregation Sebastian van Oer die
«im Wirtshaus, im Wein- oder Bierlokal vergeudete Zeit» als einen Raub am Fa-
miliengliick und -frieden. Allerdings waren sie seit der Jahrhundertwende zuzu-
geben bereit, dass es «hart und unverstindig» wire, wollte man dem Mann ver-
wehren, «nach des Tages Last und Arbeit sich ein Stiindchen der Gesellschaft
gleichgesinnter Freunde oder Kollegen zu erfreuen».”” Wenn fortan selbst fanati-
sche Abolitionisten wie der Reiseprediger und Franziskanermissionar Pater Elpi-
dius zwischen «guten» und «schlechten» Wirten unterschieden,*® dann war das
auch der Einsicht geschuldet, dass die Folgen des Wirtshausbesuches so katastro-
phal, wie bislang vermutet, gar nicht waren. Vielmehr beobachtete der Klerus,
dass die ins Milieu integrierten Katholiken auch beim Wirtshausbesuch in der
Regel unter sich blieben. Und das nicht nur beim Frithschoppen, sonntags nach
dem Besuch der heiligen Messe, sondern oftmals auch unter der Woche,
Schliesslich spielte sich das katholische Vereinsleben zum grossen Teil im
Hinterzimmer eines Wirtshauses ab. Selbst ultramontane Hardliner konnten da-
her dem Lokalbesuch auch positive Seiten abgewinnen. Nur fiir denjenigen, der
sich dem unmaéssigen Trinken hergebe oder sich «zu anderen Siinden, zu Zank
und Streit, zu schlechten Reden verleiten» lasse, sei das Wirtshaus «néchste Ge-
legenheit zur Stindex». Fiir alle anderen kénne der Wirtshausbesuch Anlass «zu
einer verdienstvollen Handlung» werden, befand etwa Fructuosus Hockenmaier,
ein Priester der bayerischen Franziskanerordensprovinz.*’

* Wohl gab es in Deutschland eine regional spezifische Trinkkultur (ausfithrlicher dazu Hein-
rich Tappe, Auf dem Weg zur modernen Alkoholkultur. Alkoholproduktion, Trinkverhalten
und Temperenzbewegung in Deutschland vom frithen 19. Jahrhundert bis zum Ersten Welt-
krieg, Stuttgart 1994, 227-280). Aber nicht nur im katholisch dominierten Siiden und
Westen des Reiches war der Alkohol ein beliebtes Genuss- und Rauschmittel, auch in den
Lokalen des protestantisch gepridgten Nordens und Ostens wurde Alkohoi in nicht geringen
Mengen verabreicht (fiir Hamburg siehe Ulrich Wyrwa, Branntewein und «echtes» Bier. Die
Trinkkultur der Hamburger Arbeiter im 19, Jahrhundert, Hamburg 1990).

Sebastian van Oer, Daheim. Gedanken iiber die christliche Familie, Freiburg im Breisgau
21909, 43f.

P. Elpidius, Patronentasche des Abstinenten, Heidhausen an der Ruhr 11922, 22.

P. Fructuosus Hockenmaier, Der beichtende Christ. Anleitung zur Losung von Zweifeln im
christl. Leben, nebst einem Anhang der taglichen Gebete, Steyl/Post Kaldenkichen (Rhld.)
1906, 347.

46
47



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 133

Noch deutlicher wurden diejenigen Theologen, die sich nicht an die Laien,
sondern an die Seelsorger wandten. Hatten sie diesen noch im Jahre 1890 vom
Besuch des Wirtshauses abgeraten,™ so forderten sie sie nun zum Besuch offent-
licher Lokale regelrecht auf. Nicht ldnger dirfe der Geistliche sich diesem
«Stiick moderner Seelsorge, von dem der Klerus vor 30 Jahren noch keine
Ahnung» gehabt habe, entziehen, schirften sie den Geistlichen ein und verliehen
threm Appell Nachdruck mit einem Papstwort Leos XIII. («Saget eurem Klerus,
er soll nicht nur predigen, sondern auch unter die Leute gehen und er soll die
Leute aufsuchen, wo sie noch zu finden sind, und sie in kath. Vereinigungen
bringen, damit das religiose Leben erneuert werde»). Fast augenzwinkernd er-
mahnten sie die Geistlichen, ihrer Vorbildfunktion dadurch gerecht zu werden,
dass sie moglichst vor Mitternacht das Lokal verliessen, ohne vorher ihre Trink-
festigkeit unter Beweis gestellt zu haben.* Damit einher ging der Versuch einer
Konfessionalisierung der 6ffentlichen Gaststitte: sie sollte als katholischer Raum
ausgewiesen werden — eine Taktik, die nolens volens sozialdemokratische
Raumgestaltungsversuche kopierte.”® Denn nicht nur die Wirte offizieller Partei-
lokale bedienten sich einschldgiger Symbolik (wie Parteifahnen, roter Gardinen
oder Wahlkampfplakate), um die Gebundenheit ihres Raumes zu demonstrieren
und dadurch Andersdenkende fernzuhalten.’' Auch die sozialdemokratisch ge-
sinnten Wirte, deren Kneipen als informelle Stammlokale fungierten, gaben
threm Publikum zu verstehen, welche Géste thnen genehm waren und welche
nicht. Wie diese Wirte Tageszeitungen und Satireblétter auszulegen pflegten, die
der Sozialdemokratie nahestanden,’” wurden nun die katholischen Wirte ange-
halten, ausschliesslich Blatter des politischen Katholizismus zu halten. «Keinen
Gasthof und keine Restauration, kein Kaffeehaus und keine Weinstube, keinen
Wartesaal und kein Dampfboot» diirfe man betreten, ohne nach der katholischen
Zeitung zu fragen, hatte schon im Jahre 1863 der miinsterische Priester Franz
Hiilskamp gefordert; wenn sie fehle, dann habe man mit Auge und Mund sein
«Staunen und Bedauern tiber das Fehlen eines so vortreftlichen Blattes kund zu

* Siehe Jakob Schmitt, Der Wirthshausbesuch der Geistlichen beurtheilt unter dem Gesichts-
punkte der Erlaubtheit und Schicklichkeit, in: Theologisch-praktische Quartal-Schrift, 43
(1890), 540-552 und ders., Der Wirthshausbesuch der Geistlichen beurtheilt unter dem Ge-
sichtspunkte der Nitzlichkeit, in: Theologisch-praktische Quartal-Schrift, 43 (1890), 796—
803.

G Schuch/PolL Handbuch der Pastoraltheologie (wie Anm. 43), 795f.

U Zum Segregationsverhalten in Kneipe und Wirtshaus siche Armin Owzar, Konfliktscheu und
beredtes Schweigen. Die Kneipe als Kommunikationsraum im deutschen Kaiserreich, in:
Klaus Tenfelde (Hg.), Mitteilungsblatt des Instituts fiir soziale Bewegung. Forschungen und
Forschungsberichte 31 (2004), 43-58. Fiir die Schweiz vgl. die Beobachtungen von Urs Al-
termatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitdten, Kontinuitidten, Ambivalenzen. Zur
Kulmrgeschlchte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999, 11.

' Siche etwa die Vigilanzberichte von Schutzmann Jochum vom 18. Mirz 1893 und vom 1.
Apnl 1893, in: StaatsA HH, Politische Polizei, S 3930-4, Bd. 1.

* Siehe etwa den Vigilanzbericht von Schutzmann Fritze vom 4. April 1899 iiber die Wirt-
schaft Eggers in der Heinestr. 38, in: StaatsA HH, 331-3, Politische Polizei, S 3974.



134 Armin Owzar

geben».” An dieser Devise hielten die «Milieumanager»™* bis zum Ende der
Weimarer Republik fest: Klagen liber «die schlechte Presse» sind Legion; kein
katholischer Ratgeber, der nicht vor gottlosen oder -entfremdeten Biichern, Zei-
tungen und Zeitschriften warnt.”®> Ob diese Warnungen allerdings immer beher-
zigt wurden, scheint eher fraglich. Denn auch hier ist seit der Jahrhundertwende
eine schrittweise erfolgende Riicknahme radikaler Forderungen zu beobachten.
Nicht nur Fructuosus Hockenmaier zeigte fuir all diejenigen Wirte Verstindnis,
die sich aus Riicksicht auf ihre Géste gezwungen sehen, ein nichtkatholisches
Blatt zu abonnieren.™ ,

Weitaus mehr Erfolg versprach man sich von einer zweiten Taktik: der auf
Initiative und in Gebduden der Kirche erfolgten Schaffung exklusiv katholischer
Rdume, die nicht nur Vereine beherbergten, sondern zum Teil auch die anderen,
zentralen Funktionen einer Gaststatte erfiillten. Vor allem die Kolpinghauser
wurden dieser Aufgabe gerecht. Zunehmend wurden hier Getrinke ausgeschenkt
und Speisen verabreicht. Allerorts konnten Katholiken hier einkehren, um ihre
Freizeit untereinander zu verbringen. Selbst in den Diaspora-Stidten entstanden
solche Multi-Funktionshiuser.”” Dass es sich dabei um Festungen des politischen
Katholizismus inmitten einer protestantisch dominierten Stadtgesellschaft han-
delte, um Stiitzpunkte und Riickzugsorte katholischer Arbeiter und Biirger, kam
gelegentlich sogar in ihrer Aussenarchitektur zum Ausdruck. So etwa in dem
1904 errichteten Haus des Katholischen Arbeitervereins in der (1920 von Hanno-
ver eingemeindeten) Industriestadt Linden. Das nach Pldnen des Architekturbii-
ros Thofern & Jagielski errichtete Vereinshaus, das nicht nur Versammlungsriu-
me fiir rund 1.000 Personen, sondern auch eine Restauration enthielt, zeichnete
sich durch eine einfache, aber massive Bauweise aus,”® was gleichermassen von
der schichtentibergreifenden Bindekraft wie von dem Beharrungswillen des Ver-
eins-Katholizismus in einer mehrheitlich evangelischen Stadt zeugte. Kriiftige,
Festigkeit und Verteidigungswillen der Glaubensgemeinschaft artikulierende
Stiitzpfeiler aus Werkstein verbanden die einfache, Verbundenheit mit dem Pro-
letariat zum Ausdruck bringende Ziegelarchitektur in der Sockelzone mit einem
verputzten, biirgerlich wirkenden Aufsatz mit geschwungenen Giebelformen.

> So Hiilskamp in einer im September 1863 gehaltenen Rede, in: Verhandlungen der fiinfzehn-
ten Generalversammlung der katholischen Vereine Deutschlands zu Frankfurt am Main am
21, 22, 23. und 24. September 1863, amtlicher Bericht, Frankfurt am Main 1863, 63-77,
hier 69.

4 Vgl. Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt. Priester als Milieumanager und die
Kanile klerikaler Kuratel, in: Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im

__ Kaiserreich. Milieus — Mentalititen — Krisen, Giitersloh 1996, 93—135.

** Siehe Michael Schmolke, Die schlechte Presse. Katholiken und Publizistik zwischen «Ka-

_ tholik» und «Publik» 1821-1968, Miinster 1971, 100-250.

*® Hockenmaier, Der beichtende Christ (wie Anm. 47), 97f.

*" Siehe Franz Liittgen, Vom Gesellenhospitium zum Kolpinghaus. Die Geschichte der Hiuser
im Katholischen Gesellenverein bis zum Ersten Weltkrieg, in: Annalen des Historischen

_ Vereins fiir den Niederrhein insbesondere das alte Erzbistum Kéln, 204 (2001), 183-227.

* Siehe Walter Buschmann, Linden. Geschichte einer Industriestadt im 19. Jahrhundert, Hil-
desheim 1981, 426 und 451.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 135

Nicht nur die Katholiken, sondern auch viele Protestanten begannen verstarkt
seit der Jahrhundertwende, sich durch den Bau eigener Vereinshduser aus dem
offentlichen Raum zuriickzuziehen. Aber auch die Sozialdemokraten errichteten
eigene Vereinshduser mit Restaurationsbetrieb, die sogenannten Volks- oder Ge-
werkschaftshiuser.”” Auch wenn die Kapazititen keineswegs ausreichten, je-
wells alle Angehorigen des Milieus aufzunehmen: fiir die Kneipen vor Ort be-
deutete der Bau solcher Hduser mitunter eine nicht zu unterschitzende Kon-
kurrenz.®® Es wundert daher nicht, dass die Zahl konzessionierter Gaststitten pro
Einwohner seit der Jahrhundertwende im Abnehmen begriffen war.®' Wie gross
die Auswirkungen auf das Freizeitverhalten zu veranschlagen sind, ldsst sich
freilich nicht genau bestimmen. Fest steht nur, dass die seit dem Kulturkampf
und der sozialistengesetzlichen Zeit bestehende Isolation und Segregation beider
Milieus durch die Vereinshduser eher gefordert denn abgebaut wurde. Ebenso-
wenig wird ein Zentrumsanhénger das «rote Rathaus» der hamburgischen Sozial-
demokratie, das Gewerkschaftshaus am Besenbinderhof,* frequentiert haben,
wie ein Sozialdemokrat in den beiden Kolpinghdusern, auf der Groflen Freiheit
(Altona) und in der Miihlenstrasse, eingekehrt sein mag. Selbst am Arbeitsplatz,
in den Pausen, pflegten sich schliesslich die Angehérigen der verschiedenen Mi-
lieus aus dem Wege zu gehen.”

Die Segregation der Milieus war freilich nicht nur konfessionell und parteipo-
litisch, sondern auch sozial bedingt. Dementsprechend organisierte sich der Frei-
zeitsektor sowohl entlang konfessioneller und politischer als auch sozialer
Trennlinien. Nicht nur sonderten sich die Angehorigen der stiddtischen Ober-
schichten hermetisch ab vom Rest der Bevélkerung, nicht nur verlief eine un-
sichtbare Grenze zwischen den Mittelschichten und dem Proletariat.”* Auch
innerhalb der Unterschichten gab es scharfe Abgrenzungen: sowohl zwischen
den gelernten und den ungelernten Arbeitern als auch zwischen den Mitgliedern
der verschiedenen Berufsgruppen. Diese Segmentierung, von der das Ausgehver-

* Siehe dazu Wolfgang Niess, Volkshiduser, Freizeitheime, Kommunikationszentren. Zum
Wandel kultureller Infrastruktur sozialer Bewegungen. Beispiele aus deutschen Stidten von
1848 bis 1984, hg. von der Kulturpolitischen Gesellschaft e.V., Hagen 1984, 137-178.

* Firr die sehr starke Frequentierung der Gaststitte im hamburgischen Gewerkschaftshaus
siche Johannes Schult, Geschichte der Hamburger Arbeiter 1890—-1919, Hannover 1967, 146.

®! Siehe James S. Roberts, Wirtshaus und Politik in der deutschen Arbeiterbewegung, in: Ger-
hard Huck (Hg.), Sozialgeschichte der Freizeit, Wuppertal 1980, 123-139, hier 125.

62 Siehe dazu Elisabeth Domansky, Der «Zukunftsstaat am Besenbinderhof, in: Arno Her-
zig/Dieter Langewiesche/Arnold Sywottek (Hg.), Arbeiter in Hamburg. Unterschichten, Ar-
beiter und Arbeiterbewegung seit dem 18. Jahrhundert, Hamburg 1983, 373-385.

% Siehe etwa den anonym verfassten Bericht Zuerst die leeren zweiter, dann die iiberfiillten
vierter Giite, in: «Mein Arbeitstag — mein Wochenende». Arbeiterinnen berichten von ihrem
Alltag 1928, neu hg. von Alf Liidtke, Hamburg 1991, 21f.

* Siehe auch Kaspar Maase, Grenzenloses Vergniigen. Der Aufstieg der Massenkultur 1850~
1970, Frankfurt am Main 1997, 22-24. Fiir Hamburg siehe Werner Jochmann, Handelsme-
tropole des Deutschen Reiches, in: Werner Jochmann/Hans-Dieter Loose (Hg.), Hamburg.
Geschichte der Stadt und ihrer Bewohner, Bd. 2: Vom Kaiserreich bis zur Gegenwart 1986,
15-129, hier 38 und 40.



136 Armin Owzar

halten nicht unbeeintrichtigt blieb,*” hatte gleichermassen Auswirkungen auf die
intra- wie auf die interkonfessionelle Kommunikation. Zum einen gab es auch
innerhalb des katholischen Milieus, das ja wie kein anderes Milieu sozial hochst
heterogen zusammengesetzt war,”® deutliche Trennlinien im Freizeitverhalten.
Katholische Adlige, Biirger, Kleinbiirger und Arbeiter hielten Abstand voneinan-
der, sie verbrachten ihre Freizeit jeweils fiir sich. Dieser Binnendifferenzierung
trug auch das sozial hochst fragmentierte katholische Vereinswesen Rechnung.
Zum anderen determinierte die soziale Segmentierung auch die interkonfessio-
nellen Kontakte bis zu einem gewissen Grade. Denn in den meisten Stidten ver-
teilten sich die Konfessionen recht ungleich auf die einzelnen Schichten und Be-
rufe. Deutlich waren die Katholiken unter den Selbstdndigen, den Angestellten
und den qualifizierten Arbeitern unterreprisentiert. Uberreprisentiert waren sie
vor allem unter den unqualifizierten Arbeitern.*’” Das gilt erst recht fir die Dia-
spora-Stidte, in denen die alteingesessenen Eliten fast ausnahmslos protestanti-
schen Glaubens waren, die katholischen Neubiirger indes zumeist den unteren
sozialen Schichten entstammten. Das spiegelte sich auch im Wohnverhalten wi-
der. Denn in den zahlreichen Stddten des Reiches waren die Glaubensgemein-
schaften keineswegs gleichmissig tiber alle Viertel verteilt. Es gab nicht nur
Strassenziige und Quartiere, in denen tiber- oder unterdurchschnittlich viele Ju-
den lebten.”® Auch Katholiken waren aufgrund ihrer spezifischen Sozialstruktur
mancherorts unter- bzw. liberrepriasentiert: ein Phdnomen, das in den urbanen
protestantisch geprigten Zentren wie Berlin und Hamburg verstérkt auftrat® und
das sich insbesondere auf den individuell-privaten Sektor auswirkte: auf Raume,
die wie die Kneipe oder das Wirtshaus in nachbarschaftliche Zusammenhénge
eingebettet waren.”

Besonders scharf verlief die Abgrenzung zwischen Protestanten und Katholi-
ken, wenn es sich bei letzteren um Italiener oder Polen handelte. Vor allem 1im
rheinisch-westfilischen Industrierevier,”' aber auch in Berlin, Hamburg und Bre-

% Siche Thomas Mania, «WeiBte was — 'nen Schnaps?» Die Gaststitte als Kommunikations-
zentrum. Theorie und Praxis am Beispiel eines Dortmunder Wohnquartiers, Miinster/New
York/Miinchen/Berlin 1997, 147-153.

o Vgl. Loth, Integration und Erosion (wie Anm. 22), 266-278.

57 Siche Gerhard A. Ritter/Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich 1871 bis 1914,

~ Bonn 1992, 747-751.

% Fiir Berlin sei nur auf das Scheunenviertel verwiesen. Fiir Hamburg vgl. die Angaben im
Statistischen Handbuch fiir den Hamburgischen Staat 4 (1891), hg. vom Statistischen Bureau
der Steuer-Deputation, Hamburg 1891, 29.

% Fiir Berlin siche Hugh McLeod, Piety and Poverty. Working-Class Religion in Berlin, Lon-

don and New York 1870-1914, New York/London 1996, 25; fiir Hamburg siche die Anga-

ben im Statistischen Handbuch fiir den Hamburgischen Staat 4, hg. vom Statistischen Bureau

der Steuer-Deputation, Hamburg 1891, 29.

Siehe dazu grundsitzlich Franz Drége/Thomas Krimer-Badoni, Die Kneipe. Zur Soziologie

einer Kulturform oder «Zwei Halbe auf mich!», Frankfurt am Main 1987.

' Siehe dazu Christoph KleBmann, Polnische Bergarbeiter im Ruhrgebiet 18701945, Soziale
Integration und nationale Subkultur einer Minderheit in der deutschen Industriegesellschaft,
Gottingen 1978 und Richard C. Murphy, Gastarbeiter im Deutschen Reich. Polen in Bottrop
1891-1933, Wuppertal 1982.

70



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 137

men waren 1m Verlauf des Kaiserreiches grosse polnische Kolonien entstanden,
deren Angehorige sich von der nicht-polnischen Umwelt ebenso absonderten,
wie sie aufgrund sprachlicher Barrieren und konfessioneller Vorbehalte von der
Mehrheitsgesellschaft geschnitten wurden. Isolation und Ausgrenzung schlugen
sich dort nicht nur im Wohnverhalten nieder,”” sondern auch im Freizeitverhal-
ten. Im Grossraum Hamburg existierte eine stattliche Anzahl von Vereinen, de-
ren Mitglieder ausschliesslich polnischer Herkunft waren.” Selbst deutsch-
stimmigen Katholiken pflegten die Polen wihrend ihrer Freizeit aus dem Weg
zu gehen, sogar dann, wenn es sich um kirchliche Veranstaltungen handelte. Von
den seit 1895 stattfindenden Grossveranstaltungen hamburgischer und harburgi-
scher Katholiken, an denen sich bis zu 5.000 Mitglieder katholischer Vereine des
Grossraums beteiligten, hielt die Polonia sich fern.” Das katholische Milieu war
mithin nicht nur in soziale, sondern auch in ethnische Segmente unterteilt.

Das bestdtigt auch eine Auswertung der sogenannten Vigilanzberichte der
hamburgischen Polizei, deren alleiniger Zweck darin bestand, die Stimmungsla-
ge in den Unter- und Mittelschichten der Hansestadt zu eruieren.”” Da man auch
die Meinungen und Einstellungen der polnischstimmigen Bevdélkerung in Er-
fahrung bringen wollte, wurde mit Schutzmann Noroschat ein polonophoner Po-
lizist auf Vigilanz zu den 6ffentlichen Orten der Stadt geschickt. Dieser besuchte
die Quais, die Fahren und die Kneipen der Stadt, wobei er immer wieder auf
Gaststitten stiess, in denen ausschliesslich Polen verkehrten.”® Nicht immer er-
folgte die Isolation der Polen auf eigene Initiative. Dass die Minderheit mit dem
Riickzug in thre Subkultur priventiv auch einer Ausgrenzung seitens der Mehr-
heit zuvorkommen wollte, ist so mancher Quelle zu entnehmen. So etwa einem
Vigilanzbericht iiber ein Gespridch, dass zwei polnische Arbeiter am 24. Juli
1896 in der hamburgischen Wirtschaft Buck mit sechs deutschen Arbeitern fiihr-
ten. Der Aufforderung eines der Deutschen, sich der Gewerkschaft anzuschlies-
sen, wichen die beiden Polen aus: mit den deutschen Arbeitern wollten sie «nicht
gerne [...] zusammen Biindnis schlieBen [...], weil die deutschen Arbeiter die

" In manchen Strassenziigen der stidlich der Hansestadt Hamburg gelegenen Stadt Wilhelms-
burg waren mehr als 50 Prozent aller Bewohner polnischer Herkunft (siche Elke Hauschildt,
Polnische Arbeitsmigranten in Wilhelmsburg bei Hamburg wihrend des Kaiserreichs und
der Weimarer Republik, Dortmund 1986, 49-68).

” Siehe Elke Hauschildt, Polnische Arbeitsmigranten in Wilhelmsburg (wie Anm. 72), 286—
295,

™ Siehe Thomas Scharf-Wrede, Das Bistum Hildesheim 1866-1914. Kirchenfiihrung, Organi-

_sation, Gemeindeleben, Hannover 1995, 475.

’* Zur Quellenkritik siehe grundsitzlich die einleitenden Ausfithrungen von Richard J. Evans in
der von ihm herausgegebenen Edition Kneipengespriche im Kaiserreich (wie Anm. 18), hier
7-39.

7 In seinen Berichten hat Noroschat jeweils festgehalten, ob und wenn ja wie viele Polen sich
hier authielten und welche Sprache sie sprachen (siehe die Vigilanzberichte von Schutzmann
Noroschat, in: StaatsA HH, 331-3, Politische Polizei, S 3930-30, Bd. 1; siche auch die
einschldgigen Vigilanzberichte von Schutzmann Fritze, in: StaatsA HH, 331-3, Politische
Polizei, S 3930-3, Bd. 1 und von Schutzmann Jochum, in: StaatsA HH, 331-3, Politische Po-
lizei, S 3930-4, Bd. 1 und 3).



138 Armin Owzar

polnischen Arbeiter stets mit Scheu und Misstrauen ansehen wiirden.»”’ Immer-
hin belegt dieser Bericht, dass es zu Begegnungen zwischen Polen und Deut-
schen kam — so wie auch Gespriache zwischen Milieu-Katholiken und Sozialde-
mokraten oder Protestanten immer wieder bezeugt sind, und das nicht nur im
akademischen, sondern auch im proletarischen und kleinbiirgerlichen Milieu.

Woriiber sprachen Katholiken mit Nichtkatholiken (nicht)?

Solche Gespriche wurden denn auch seit der Jahrhundertwende seitens des
katholischen Klerus akzeptiert. «Der biirgerliche Verkehr mit Andersgldaubigen
[sei] erlaubt, soweit daraus keine Gefahren fiir den Glauben» entstiinden, liess
Heribert Jone die Glaubigen wissen. Wo aber lauerten die Gefahren? Der im ka-
nonischen Recht bewanderte Kapuziner versuchte sich in einer differenzierten
Antwort, die recht viele Hintertiiren offenliess. Nicht einmal den Beitritt zu «be-
stimmten Vereinen» und den Besuch «akatholischer Vereine» wollte er grund-
sdtzlich verbieten. Rigider fiel dagegen sein Verbot von «Disputationen oder
Konferenzen tiber religiose Dinge mit Andersgldubigen» aus. Da diese manche
Gefahren in sich bergen wiirden, seien «solche, besonders 6ffentliche, verboten
ohne Erlaubnis des Apostolischen Stuhles oder, in dringenden Fillen, des Orts-
ordinarius (can. 1325 § 3)». Die mit dem Wort «besonders» implizit gemachte
Einschrinkung wurde durch einen weiteren Passus zum Alltagsverhalten noch
erweitert. Nicht verboten waren ndmlich «die «<Disputationeny, welche sich infol-
ge der ndheren Umstinde wie durch Zufall» entwickelten, z.B. im Eisenbahn-
abteil.”® Ausfiihrlich dargelegte Normen zur communicatio in sacris schlossen
sich an, nicht jedoch zur communicatio civilis — ein Indiz dafiir, dass es einer
eingehenderen Regelung nicht bedurfte. Denn die Glaubigen wussten, dass Reli-
gion kein Thema fiir interkonfessionelle Gespriche war. Sie wussten es aus den
zahlreichen fiir eine biirgerliche, zum Teil auch proletarische Leserschaft ge-
schriebenen Benimmbiichern. Es gab keinen im Kaiserreich und in der Weimarer
Republik erschienenen Ratgeber, der sich nicht dem Kommunikationsverhalten
im allgemeinen und der Wahl der Gesprichsstoffe im besonderen widmete. Eine
Grundregel, die in abgeschwiéchter Form bis in die 1960er Jahre Bestand hatte,
lautete: In geselliger Runde sind alle um Politik, Religion, Wissenschaft und
Sexualitit kreisenden Fragen tabu.”

77 Vigilanzberichi von Schuizmann jochumn vorn 25. Juli 1896, in: StaatsA HH, 331-3, Politi-
sche Polizei, S 3930-4, Bd. 4.

7 Heribert Jone, Katholische Moraltheologie. Unter besonderer Beriicksichtigung des Codex
[uris Canonici sowie des deutschen, Osterreichischen und schweizerischen Rechtes, Pader-
born *1931, 94.

7 Noch Anfang der 1970er Jahre befand Yvonne Grifin von Eichen, dass «Politik, Kirche [sic]
und Krankheit» solange tabu bleiben miissten, «wie man sich nicht ganz genau» kenne
(Yvonne Grifin von Eichen, Gutes Benehmen heute. Ein moderner Familienknigge, Miin-
chen [um 1971], 125).



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 139

Schon die Funktion, die die Benimmbiicher fiir soziale Aufsteiger erfiillten,
deutet auf deren Relevanz fiir die Pragung 6ffentlichen Verhaltens. Denn wer in
seinem Elternhaus nicht die einschldgigen Umgangsformen fiir Empfinge oder
Abendgesellschaften vermittelt bekommen hatte, der bedurfte solcher Ratgeber,
um nicht durch leichtfertiges Verhalten seine Karriere aufs Spiel zu setzen. Nicht
selten thematisierten die Breviere guten Verhaltens diesen Aspekt expressis
verbis. So etwa Constanze von Franken in threm Katechismus des guten Tones
und der feinen Sitte. Die in nahezu allen Ratgebern wortwértlich ausgegebene
Devise «Politische und religiose Gesprache meide so viel als méglich» begriin-
dete sie mit Opportunititserwidgungen und ihrer Erfahrung: «Sie fithren zu lei-
denschaftlicher Erregung und feindseligen Spannungen, die jeder angenehmen
Unterhaltung ein Ende machen. Oft decken sie ganz unerwartet Meinungsver-
schiedenheiten auf, welche vielleicht gerade die Person, die du dir verbinden
mochtest, zu deinem Gegner machen».*® Auch andere Autoren begriindeten die
Tabuisierung politischer und religioser Themen mit ihrer langjihrigen Erfahrung.
So etwa Franz Ebhardt: Rein wissenschaftliche, politische oder religiose Fragen,
so der Verfasser eines der meistgelesenen und meistaufgelegten Benimmbiicher
des 19. und 20. Jahrhunderts, gehorten «zu denjenigen, welche am leichtesten
Anlass zu Streitigkeiten» giben und «die besten Freunde entzweien» konnten.®'
Offensichtlich erachtete Ebhardt sein Verbot fiir derart selbstverstindlich, dass er
in der 17. Auflage von 1913 nicht nur auf diese Begriindung verzichtete, sondern
auch auf die explizite Tabuisierung politischer und religiser Themen. Wéhrend
andere Autoren immerhin noch eine kurze Formel bemiihten,* verurteilte Eb-
hardt nunmehr lediglich das Anschneiden «rein wissenschaftlicher, theoretischer,
abstrakter und streng fachlicher Fragen». Aus dem Gesamtzusammenhang ging
allerdings weiterhin hervor, dass die alte Regel aufrechterhalten wurde.*

In der Regel verfiigten die Zeitgenossen iiber dieses kulturpraktische Wissen
bereits seit ihrer Kindheit. «Von Politik, Geld und Religion spricht man nicht»,
so lautete in den grossbiirgerlichen Héusern der Hansestadt Hamburg die schon
den Kindern vermittelte Devise.®® Gewiss gab es hier wie auch in anderen
Stddten des Reiches Ausnahmen. In denjenigen Héusern, in denen Politiker und
Wissenschaftler verkehrten, wurden gelegentlich auch die Heranwachsenden
(wie der junge Max Weber) mit politischen Streitgesprichen konfrontiert.* Ge-

* Constanze von Franken, Katechismus des guten Tones und der feinen Sitte, Leipzig '*1907,
33f.

*! Der gute Ton in allen Lebenslagen. Ein Handbuch fiir den Verkehr in der Familie, in der Ge-
sellschaft und im offentlichen Leben, unter Mitwirkung erfahrener Freunde hg. von Franz
Ebhardt, Leipzig/Berlin/Wien '°1886, 283.

% Siehe etwa Emma Kallmann, Der gute Ton. Handbuch der feinen Lebensart und guten Sitte.
Nach den neuesten Anstandsregeln bearbeitet, Berlin [1911], 177.

% Siehe das Kapitel «Zwei Worte iiber das Plaudern» in: Der gute Ton in allen Lebenslagen.
Ein Handbuch fiir den Verkehr in der Familie, in der Gesellschaft und im 6ffentlichen Le-
ben, hg. von Franz Ebhardt, Leipzig 1913, 204-208.

* Edith Oppens, Der Mandrill. Hamburgs zwanziger Jahre, Hamburg 1969, 5.

% Siehe Marianne Weber, Max Weber. Ein Lebensbild, mit einer Einleitung von Giinther Roth,
Miinchen/Zirich 1989 [1926], 42.



140 Armin Owzar

meinhin aber bemiihten sich die Eltern, solche Themen vor ihren Kindern auszu-
sparen. Symptomatisch ist der Bericht Kyrilla Spieckers iiber thren Vater, einen
linken Zentrumspolitiker der Weimarer Republik, der zudem seit 1922 Chefre-
dakteur der Germania war: «Obwohl ein Mann des Wortes, war er verschlossen
und schweigsam», so schweigsam, dass seine Tochter erst nach dessen Tod er-
fuhr, dass ihr Vater «eine graue Eminenz in der Politik [...], ein politischer Wei-
chensteller im Hintergrund» gewesen war.*® Aber nicht nur im biirgerlichen
Elternhaus wurden politische Fragen zumeist ausgeklammert.*” Auch in der pro-
letarischen Familie sprachen die Ménner eher selten mit ihren Frauen oder Kin-
dern iiber politische und weltanschauliche Themen. Erst recht, wenn die Fami-
lienmitglieder unterschiedlichen Parteien anhingen oder verschiedenen Konfes-
sionen angehorten. War der Vater sozialdemokratisch gesinnt, die Mutter aber
cher unpolitisch-religios eingestellt, zogen beide es vor, politische Gespriche
allein aufgrund ihres erheblichen Konfliktstoffs auszusparen.®

Wie sprachen Katholiken und Nichtkatholiken miteinander?

Diese Zuriickhaltung deutet darauf hin, dass milieuiibergreifende Diskussionen
iiber Politik und Religion nicht selten in Streit ausarteten und eskalierten. Um auf
die Frage nach dem typischen Ablauf zeitgenossischer Streitgespridche eine
Antwort geben zu konnen, unterscheide ich im folgenden vier Formen: 1. das
dialogische Streitgesprdch, in dessen Verlauf kontroverse Positionen verbal aus-
getauscht werden und das im gegenseitigen Einverstandnis beendet wird, ohne
dass die Kommunikanten zu einem einvernehmlichen Ergebnis gelangt sein
miissen; 2. das monologische Streitgesprdch, in dem ein Kommunikant dezidiert
seine Position vertritt, derweil die anderen ihm durch Schweigen oder nonverba-
le Gesten den Wunsch nach einem Themenwechsel signalisieren; 3. das eska-
lierende Streitgesprdch, bei dem die Kommunikanten tiber ihre inhaltlichen Dif-
ferenzen derart in Streit geraten, dass sie fiir ein abruptes Gespriachsende sorgen;
sowie 4. das in Gewalt iibergehende Gesprdch, bei dem bestimmte Gewaltmittel
angewandt werden, etwa indem einer der Gesprichspartner den anderen denun-
ziert, ihn zum Duell herausfordert, ihm Gewalt androht oder physische Gewalt
tatsdichlich anwendet.

Die fragmentarische Quellenlage verbietet es zwar, definitive Aussagen zur
Konjunktur dieser vier Gespriachstypen zu machen. Nichtsdestoweniger ist ein
Trend zu beobachten. Demzufolge ldsst sich das katholische Kommunikations-
verhalten zwischen 1870 und 1930 in zwel Phasen unterteilen. Die erste Phase
dauerte bis in die Mitte der 1880er Jahre hinein und war deckungsgleich mit der
des Kulturkampfes. In dieser Zeit scheuten sich sehr viele kirchentreue Katholi-

8 Kyrilla Spiecker, ZerreiBproben. Nazihaft — Arztin im Kriegseinsatz — Klosteralltag, Mainz
#1996 [1996], 10 und 13.

%7 Siche Budde, Auf dem Weg ins Biirgerleben (wie Anm. 16), 369-377.

¥ Siehe Jochen Loreck, Wie man frither Sozialdemokrat wurde. Das Kommunikationsverhal-
ten in der deutschen Arbeiterbewegung und die Konzeption der sozialistischen Parteipubli-
zistik durch August Bebel, Bonn/Bad Godesberg 21978, 183.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 141

ken nicht, ihren Unmut vor allem iiber die preussische Kulturkampfgesetzgebung
im offentlichen Raum offen zu artikulieren. Unterstiitzt, ja nachhaltig dazu auf-
gefordert wurden sie von den (Milieumanagerny, den Priestern und Kapldnen.
Wihrend des Kulturkampfes verlangten diese ihrem Kirchenvolk sogar in threr
Privatsphire unbedingte Verteidigungsbereitschaft ab. So forderte nicht nur Ku-
rat Joseph Schuen seine Leser auf, im ibertragenen Sinne «das Schwert [zu]
gebrauchen», wenn 1m eigenen Hause «schidndlich geredet, tiber Glaube und
Priesterthum gespottet» werde.” Zeitgenossische Aufzeichnungen zeugen davon,
dass in vielen Stddten des Reiches ein Teil der katholischen Bevélkerung diesen
Aufforderungen Folge leistete. Wihrend der preussische Kulturkampf in vielen
Diaspora-Stadten kaum zu Buche schlug, artikulierte sich in einigen Stddten mit
ausgepragtem katholischen Milieu grosser Unmut. In Koblenz und in Miinster
war das Verhiltnis zwischen Staatsmacht und Kirchenvolk recht gespannt.”
Immer wieder vernahm man auch auf der Strasse erbitterten Protest gegen die
Vertreter der Regierungsbehdrden und die deren Befehle vollstreckenden Poli-
zeibeamten.”' Mitunter kam es auch, wie im Saarland, zu Handgreiflichkeiten
gegeniiber Vertretern der Staatsmacht.”” Gelegentlich beobachtete man sogar
vereinzelte Ubergriffe gegeniiber Professoren, die im Ruf standen, antikatholisch
zu sein.”® Vice versa rotteten sich manche Kirchengegner zusammen, um ihren
Ressentiments freie Luft zu machen. Verwiesen sei nur auf den beriichtigten
Moabiter Klostersturm, in dessen Verlauf einige nicht einmal davor zuriick-
schreckten, katholischen Monchen Lynchjustiz anzudrohen.”® Gleichwohl han-
delte es sich bei solchen Vorkommnissen eher um Einzelfidlle. Die meisten Zu-
sammenstosse verliefen innerhalb geregelter Bahnen. Ein Religionskrieg war es
nicht, den sich alteingesessene Katholiken und preussisch-liberale Beamte liefer-
ten. Nicht in Miinster, wo der Kulturkampf besonders schroff verlief, erst recht
nicht in den Diaspora-Stéddten.

Nach dem Abflauen des Kulturkampfes liess eine solche Bereitschaft zum
lautstarken Protest deutlich nach. Zwar kam es mitunter in dorflichen Gesell-
schaften noch immer zu jugendliche Gruppenbildungen, aus denen Konfrontatio-

* Schuen, Bausteine zu Standes-Unterweisungen fiir Verehelichte und Unverehelichte (wie
Anm. 33), 83.

* Siche Wolfgang Dietz, Die Auswirkungen des Kulturkampfes im Regierungsbezirk Koblenz,
Galenberg 1992, 291-305 und Horst Griinder, «Krieg bis auf's Messer» — Kirche, Kirchen-
volk und Kulturkampf (1872—1887), in: Franz-Josef Jakobi (Hg.) unter Mitwirkung von
Thomas Kiister, Geschichte der Stadt Miinster, Bd. 2: Das 19. und 20. Jahrhundert (bis
1945), Miinster 1993, 131-165.

*! Fiir eine Dokumentation dieser Konfrontation siche die aus ultramontaner Perspektive ver-
fasste Chronik von Ludwig Ficker, Der Kulturkampf in Miinster, Aufzeichnungen des Kreis-
gerichtsrates a.D. Stadtrates Ludwig Ficker, bearb. und ver6ff. von Otto Hellinghaus, Miin-
ster 1928.

* Siehe Blackbourn, Wenn ihr sie wieder seht, fragt sie wer sie sei (wie Anm. 13), 429-437,

% Siehe etwa Gideon Spicker, Vom Kloster ins akademische Lehramt. Schicksale eines ehema-
ligen Kapuziners, hg. und mit einem Nachwort versehen von Harald Schwaetzer und Hen-
rieke Stahl-Schwaetzer, Regensburg 1999 [Stuttgart 1908/Miinster *1914], 152.

% Siehe Manuel Borutta, Enemies at the gate. The Moabit (Klostersturm> and the <Kultur-
kamphH. Germany, in: Clark/Kaiser (Hg.), Culture Wars (wie Anm. 8), 227-254.



142 Armin Owzar

nen (mit zum Teil tédlichem Ausgang) entstanden.” Insgesamt aber ging der
militante Konfessionalismus auch hier spiirbar zuriick.”® Wohl gab es in den
Stadten insbesondere unter den Proletarieren immer wieder Anhinger des poli-
tischen Katholizismus, die sich in Streitgesprichen mit Sozialdemokraten und
Konservativen anlegten. Vom Klerus darin unterstiitzt wurden sie aber nicht
mehr. Im Gegenteil, nicht nur Schimpfen und Beleidigen (das Anwenden von
Gewalt sowieso) blieben sanktionierte Verhaltensformen,”” auch von einer Ver-
teidigung katholischer Glaubenssédtze wurde nunmehr strikt abgeraten. Wie viele
andere gab Hockenmaier die Devise aus, «nicht mit dem bosen Feind» herumzu-
streiten. Denn in manchen Fillen erreiche «man durch eine offene Zurecht-
weisung doch nichts, ja durch eine unkluge Entgegnung [laufe] man Gefahr, die
Sache nur noch schlimmer zu machen.»”® Dementsprechend bietet auch das auto-
biographische Quellenkorpus keinerlei Anhaltspunkte dafiir, dass sich der dialo-
gische Typus einer besonderen Konjunktur erfreute. So selten es in milieuiiber-
greifenden Gesprichssituationen zu Diskussionen tiber Religion und Politik kam,
in der Regel miindeten sie in einen Monolog, derweil einer der anderen
Kommunikanten durch beredtes Schweigen seinen Willen zum Themenwechsel
unterstrich.

Vor allem biirgerliche Kommunikanten scheinen sich an diesen Normen
orientiert zu haben. Das ist mancher biographischen Alltagsschilderung zu ent-
nehmen. Etwa dem «kleinen unbedeutenden Erlebnis», von dem der im Volks-
verein fir das katholische Deutschland als Funktiondr und Erwachsenenbildner
titige Anton Heinen erzdhlt. An einem Maifeiertag, Anfang der 1920er Jahre, be-
gibt sich der Zentrumspolitiker mit zwei ehemaligen Schiilerinnen, die er in einer
fremden Stadt zufillig getroffen hat, in eine «jener alten solid-biirgerlichen
Wirtschaften, wo noch so eine Art von Familienzauber darauf liegt, wo Wirt und
Wirtin selbst bedienen und die Géste wirkliche Géste sind». Die beiden Frauen
und Heinen, der es laut eigener Aussage liebt, «mit Fremden ungezwungene Be-
kanntschaft zu machen und [sich] auszutauschen», teilen sich einen Tisch mit
zwel Familien, die offensichtlich beide dem Arbeiterstand angehdren und von
denen sich einer der Ménner als Sozialdemokrat zu erkennen gibt. Der kommu-
nikative Anspruch Heinens mag zunéchst {iberraschen, entspricht er doch keines-
wegs dem bislang analysierten Gespriachsverhalten. Der biirgerliche Zentrums-
mann scheint nicht nur persénlich den Kontakt mit Arbeitern und Sozialdemo-
kraten zu suchen, er wiinscht sich auch fiir seine Begleiterinnen «nichts Besseres
[...], als dass sie in lebendige Verbindung mit den Leuten kommen». Und tat-
sdchlich entwickelt sich zwischen ihnen schon bald ein intensives Gesprich tiber
Politik.

* Fiir die oberschlesische Region siehe etwa den Erlebnisbericht von Hans Marchwitza, Meine
Jugend, Berlin 1947, 73-75.

% Siehe Tobias Dietrich, Konfession im Dorf, Westeuropdische Erfahrungen im 19. Jahrhun-
dert, Koln/Weimar/Wien 2004, 397.

7 Siehe etwa Hockenmaier, Der beichtende Christ (wie Anm. 47), 74f., 175—-181 und 233-242.

* Hockenmaier, Der beichtende Christ (wie Anm. 47), 90 und 238.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 143

Der Verlauf dieses Gesprachs bestétigt indes die Grundmuster sozial- und ge-
schlechtsspezifischen Kommunikationsverhaltens. Aktiv nehmen ausschliesslich
die Méanner an dem Gesprach teil. Die Ehefrauen der beiden Arbeiter fallen aus
dem Dialog heraus, da sie bezeichnenderweise «allzusehr mit den Kindern be-
schéftigt» sind. Heinens Begleiterinnen, dem Kontext zufolge zwei junge Frauen
Anfang zwanzig, beschrinken sich auf die Rolle aufmerksamer Zuhdorerinnen:
«gebannt von dem schlichten, einfachen Erlebnis», das einer der beiden Ménner
zum Besten gibt. Bei dem «ernsten, hiibschen Gesprach», das er fiihrt, handelt es
sich also um einen Monolog. Schon nach kurzer Zeit wird der Mann von seinem
jingeren Kollegen unterbrochen. Dieser lenkt das Gesprich auf Politik und gibt
sich als organisierter Sozialist zu erkennen. Der andere Arbeiter verfillt darauf in
Schweigen. Vielleicht, so mutmasst Heinen, sei auch der dltere Mann ein Sozia-
list, aber er habe Lebensart, er sei, wahrscheinlich ohne es zu wissen, ein «gebil-
deter Mensch», fiihle er doch, dass es taktlos und peinlich sei, «im Beisein von
Fremden, und noch zu diesen, von parteipolitischen Dingen zu sprechen». Selbst
wenn Heinen nur seine eigenen Normen auf diesen Arbeiter projiziert haben
sollte: seine Erkldarung zeugt davon, dass zumindest er, der gebildete, der biirger-
liche Kommunikant, die in den Benimmbiichern propagierten Grundregeln zum
Gesprichsverhalten internalisiert hat. Dementsprechend verhilt er sich. Zwar
reizt es ithn, mit dem Arbeiter «eine ernste Unterhaltung anzufangen». Aber
allein der o6ffentliche Raum, in dem sich beide befinden, hilt ihn davon ab. Im
Gasthaus, so Heinen, habe thm «der Sinn nicht danach [gestanden], mit ihm tiber
Dinge zu sprechen, die man nur unter vier Augen, als Freund zum Freund behan-
deln» konne. Auch der patriarchalische Gestus, den der biirgerliche Zuhorer dem
proletarischen Sprecher gegeniiber einnimmt, zeugt von Heinens sozialspezifi-
schem Verhalten: er will ndmlich gar nicht mit dem Arbeiter diskutieren, er will
ihn belehren. «Freundy», will er zu dem sozial weit unter ihm stehenden Kom-
munikanten sagen, «aus dir liesse sich ein prachtvoller Mensch machen. Ich
mochte mit dir gut freund sein. Ich méchte einmal die ernsten Fragen des Lebens
etwas griindlicher mit dir besprechen. Ich méchte dir die Augen einmal auftun,
damit du sdhest, dass es noch eine Welt gibt, von der du jetzt keine Ahnung
hast.» Da thm das kodifizierte Gesprichstabu aber auch ein solches «ernstes
Freundes- und Fiihrerwort» verbietet, verfillt Heinen in einen inneren Monolog:
«Mit dem kann man vorldufig keine Fragen in ihren tiefern Zusammenhingen
besprechen. Er gehort zu den Halbgebildeten, die ihrer Sache so sicher sind, dass
es keinen Zweck hat, etwas anderes mit ihnen zu tun als zu «disputieren>, d.h. zu
rechten, zu zanken.» Diskussion lehnt Heinen mithin ab, sie ist ihm gleichbedeu-
tend mit Streit. Und dazu hat er eigenen Angaben zufolge «keine Lust, weil da-
bei nichts» herauskomme.”

Dieser seit Mitte der 1880er Jahre zu beobachtende Unwillen, sich auf ein
Streitgesprich einzulassen, war kein Spezifikum katholischen Kommunikations-
verhaltens. Es handelte sich vielmehr um eine in allen Lagern und Milieus prak-

* Anton Heinen, Von alltdglichen Dingen. Ein Biichlein der Bildung und der Lebensweisheit
fiir den werktdtigen Mann, Mdnchen-Gladbach 21927’, 131-135.



144 Armin Owzar

tizierte Strategie der Konfliktvermeidung. Bahnte sich im Rahmen milieuiiber-
greifender Kontakte ein Gesprach iiber Religion und Politik an, so favorisierte
die Mehrheit der Kommunikanten den zweiten Typus, das monologische Streit-
gesprich. Die in den meisten Streitgesprachen dominierende Taktik war Schwei-
gen — ein Verhalten, das schon zu Beginn des Kaiserreichs in den meisten
Benimmbiichern empfohlen worden war'® und das seit Abflauen des Kultur-
kampfes auch die explizit an eine katholische Leserschaft adressierten Unter-
weisungen empfahlen. Natiirlich kam es immer wieder vor, dass sich die Kom-
munikanten bei Meinungsverschiedenheiten so sehr erhitzten, dass sie sich und
die herrschenden Normen dariiber vergassen und zu Gewaltandrohungen hin-
reissen liessen. Gleichwohl ist dieser Typus im Quellenkorpus der Vigilanzbe-
richte deutlich unterreprisentiert. Gleiches gilt auch fiir den vierten Typus, das in
Gewalt iibergehende Streitgesprich.'”!

So blieben gewalttitige Zusammenstosse aufgrund politischer oder weltan-
schaulicher Meinungsverschiedenheiten auf eine verhéltnisméssig geringe Zahl
gesellschaftlicher Segmente beschrankt. Dazu zdhlten u.a. die gewerkschaftlich
nicht organisierten Arbeiter. Wihrend etwa in Hamburg vornehmlich von unor-
ganisierten Arbeitskréften getragene Arbeitskonflikte und Streiks immer wieder
in Gewalttitigkeiten ausarteten,'’” pflegte die sozialdemokratische Arbeiterschaft
auf solche direkten Aktionen zu verzichten. Insgesamt wirkte die Gewerkschafts-
und Parteibewegung auf die Genossen disziplinierend ein. Auch das konservati-
ve und das liberale Biirgertum enthielt sich direkt angewandter physischer Ge-
walt, Hochstens kam es bei Meinungsverschiedenheiten immer wieder einmal
vor, dass man seinen Gesprichspartner, etwa unter dem Vorwurf der Majestits-
beleidigung, bei der Polizei denunzierte.'” Aber selbst das Duell, das trotz Ver-
bots auch im Kaiserreich noch praktiziert wurde, resultierte fast immer aus Zu-
sammenstossen unpolitischen Ursprungs.'® Gleiches gilt fiir das in sozialer Hin-
sicht hochst heterogene katholische Milieu: auch hier wurde keine dieser Verhal-
tensweisen besonders haufig praktiziert. So wenig die proletarischen Katholiken
zu gewalttitigen Zusammenstossen neigten, so selten zeigten die biirgerlichen
und adligen Katholiken eine besondere Bereitschaft zum Denunzieren oder zum
Duellieren im Rahmen politischer Auseinandersetzungen.

In der Regel kam es erst gar nicht zu einer Konfrontation. Denn die Mehrheit
der deutschen Gesellschaft — und darin unterschieden sich die Arbeiter nicht von
den Biirgern, die Sozialdemokraten nicht von den Liberalen oder den Katholiken
— setzte auf prdventives Schweigen, indem man sich gar nicht erst auf ein Ge-

" Siche etwa die mit dern Titel «Die Kunst zu schweigen» tiberschriebenen Auslassungen bei
Ebhardt, Der gute Ton in allen Lebenslagen (]0].886) (wie Anm. 81), 271-281.

"' Siche dazu grundsitzlich Armin Owzar, «Reden ist Silber, Schweigen ist Gold». Konflikt-

management im Alltag des wilhelminischen Obrigkeitsstaates, Konstanz 2006.

Siehe Michael Griittner, Arbeitswelt an der Wasserkante. Sozialgeschichte der Hamburger

Hafenarbeiter 1886—1914, Gottingen 1984, 245-252.

Siehe Owzar, Konfliktscheu und beredtes Schweigen (wie Anm. 50), hier 52-55.

Siehe dazu grundsitzlich Ute Frevert, Ehrenménner. Das Duell in der biirgerlichen Gesell-

schaft, Miinchen 1991.

102

103
104



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 145

sprich einliess. Man blieb unter sich: trotz der seit 1850 steigenden Zahl der
Mischehen in Deutschland heiratete man in der Regel einen Partner derselben
Religionsgemeinschaft (noch um die Jahrhundertwende hatten die Partner der in
Preussen und Bayern geschlossenen Ehen in iiber 90 Prozent dasselbe Bekennt-
nis).'” Mehrheitlich verbrachten die Katholiken und Protestanten, aber auch die
Juden ihre organisierte Freizeit unter sich, das gesamte Vereinswesen unterlag
einer religiosen Segmentierung. Viele mieden sogar die Geschifte und Gaststat-
ten, in denen Andersgldubige verkehrten. Der Konfessionalismus, so Olaf
Blaschke, spaltete die deutsche Gesellschaft quer zu den vertrauten Klassenli-
nien: «Markt und Militar, Wirtschaft und Gastwirtschaft, Parlaments- und Ver-
einswesen [...] — tiberall machte sich die konfessionelle Zerkliiftung bemerkbar,
und das keineswegs nur in Deutschland».'” Eine Segmentierung bestand freilich
auch innerhalb des katholischen Milieus: katholische Adlige wollten sich nicht
mit katholischen Biirgern gemein machen; katholische Biirger hielten Abstand zu
katholischen Arbeitern; und polnischsprachige Katholiken gingen den deutsch-
sprachigen Katholiken zumeist aus dem Weg. Kam es in der Freizeit, etwa in
Kneipen oder auf Abendgesellschaften, doch einmal zu einer Begegnung von
Menschen unterschiedlicher politischer Gesinnung, sozialer, ethnischer oder
konfessioneller Herkunft, so war man tunlichst darauf bedacht, heikle Themen
(aus dem religiésen oder politischen Bereich) zu vermeiden.

Fazit und Ausblick

Welche Erkenntnisse lassen sich aus diesem Befund fur die Analyse des deut-
schen Kaiserreichs und der Weimarer Republik im allgemeinen und die des deut-
schen Katholizismus im besonderen gewinnen? Zum einen bestétigt der Befund
die Ergebnisse der Milieuforschung iiber die Fragmentierung der deutschen Ge-
sellschaft und erweitert sie um einen bislang nicht aufgearbeiteten Aspekt, den
der interpersonalen Kommunikation im Bereich der Freizeit. '’ Zum anderen
schirft er den Blick fiir das aussergewohnlich angespannte Verhiltnis zwischen
denjenigen Menschen, die unterschiedlichen konfessionellen, sozialen, politi-
schen oder ethnischen Segmenten angehdrten. Offensichtlich barg jede noch so
unverfingliche Situation des Zusammentreffens von Menschen unterschiedlicher
Segmente ein relativ grosses Konfliktpotential. Wenn diese in der Regel auf Pra-
vention setzten und sich aus dem Wege gingen, wenn sie sich bei unver-
meidbaren Kontakten bemthten, jedes (Streit-)Gesprach iiber Politik und Reli-
gion auszusparen und bei einer sich andeutenden Meinungsverschiedenheit
vorzugsweise mit Schweigen reagierten, dann deutet das darauthin, dass sich

' Siche Tillmann Bendikowski, Konfessionelle Mischehen im Ruhrgebiet, in: Klaus Tenfelde

(Hg.), Mitteilungsblatt des Instituts fiir soziale Bewegungen. Forschungen und Forschungs-
berichte, 26 (2001), 233-239, hier 234.

'% Blaschke, Das 19. Jahrhundert (wie Anm. 5), 40. Siehe auch Nipperdey, Deutsche Ge-
schichte 1866—1918, Bd. | (wie Anm. 10), 528f.

"7 Fiir einen aktuellen Uberblick iiber die Milieuforschung siche Ewald Frie, Das Deutsche
Kaiserreich, Darmstadt 2004, 94-108.



146 Armin Owzar

diese Gesellschaft in einem hohen Zustand der Labilitéit befand, einem Zustand,
der noch einer tiefergreifenden Analyse bediirfte. Weitere Studien kénnten hier-
an ankniipfen und nach einer Erkldrung fiir diesen Zustand suchen. Denn offen-
sichtlich ging es nicht nur um die Stabilisierung des eigenen Milieus und dessen
Verteidigung vor &usseren Angriffen. Vielmehr ist anzunehmen, dass die
deutsche Gesellschaft sich auch schon vor 1918 in einem Zustand extremer Er-
schiitterung befand. Die hier herausgearbeiteten und beschriebenen Formen in-
terpersonalen Kommunikationsverhaltens sind insofern gleichzeitig als ein
Symptom dieser Erschiitterung als auch als eine Reaktion darauf anzusehen.

Aus unserer heutigen Sicht erscheint dieses Verhalten eher dysfunktional. Das
Austragen von Dissens ist ja geradezu ein integraler Bestandteil moderner Kultur
geworden (die sich denn auch gerne als «Streitkultur» verstanden wissen will).'®
Nimmt man indes das von kulturanthropclogischer Seite immer wieder erhobene
Postulat ernst, fremde Gesellschaften und damit auch die Vorldufer der eigenen
Gesellschaft in ihrer sozialen Logik primér verstehen (und nicht verurteilen) zu
wollen, dann erweist sich ein solches Kommunikationsverhalten wie das zwi-
schen 1871 und 1930 praktizierte, keineswegs als dysfunktional. Vielmehr han-
delte es sich um eine Form rationalen Konfliktmanagements, die der verbalen
wie nonverbalen Eskalation von Streitgesprachen vorzubeugen half. Dafiir spre-
chen mehrere Griinde. Fiir die Sozialdemokraten etwa der vom Obrigkeitsstaat
und seinen repressiven Organen ausgehende Druck. Wihrend diese niemals
sicher sein konnten vor Uberwachung und Denunziation, lebten die Anhinger
des politischen Katholizismus weitaus ungefahrdeter. Dafiir gab es den milieuin-
ternen Druck, den die Amtskirche auf Dissidenten auszuiiben pflegte. Verwiesen
sei nur auf die repressiven Massnahmen der Kirche auf kritische Priester und
Wissenschaftler. Und das nicht nur wihrend der Unfehlbarkeitsdebatte,'® son-
dern auch noch nach der Jahrhundertwende, etwa 1im Kontext des Antimodernis-
musstreites.''’ In diesem Zusammenhang gilt es auch, anthropologische Aspekte

198 v/ol. etwa die Beitrige in dem von Ulrich Sarcinelli herausgegebenen Band Demokratische
Streitkultur. Theoretische Grundpositionen und Handlungsalternativen in Politikfeldern,
Bonn 1990.

Siehe dazu Armin Owzar, Du sollst nicht streiten! Zur Auseinandersetzung um das Un-

fehlbarkeitsdogma in Miinchen, in: Ulrich Hoyer/Harald Schwaetzer (Hg.), «Eine Religion

in philosophischer Form auf naturwissenschaftlicher Grundlage». Gideon Spickers

Religionsphilosophie im Kontext seines Lebens, seines Werkes, seiner Zeit. Zweites Gi-

deon-Spicker-Symposion, Hildesheim/Ziirich/New York 2002, 45-67.

""" Sjeche dazu Norbert Trippen, Theologie und Lehramt im Konflikt. Die kirchlichen MaB-
nahmen gegen den Modernismus im Jahre 1907 und ihre Auswirkungen in Deutschland,
Freiburg im Breisgau/Basel/Wien 1977 sowie die Beitrdge in dem von Hubert Wolf her-
ausgegebenen Sammelband Antimodernismus und Modernismus in der kathelischen Kirche.
Beitrige zum theologiegeschichtlichen Vorfeld des 1I. Vatikanums, Paderborn/Miin-
chen/Wien/Ziirich 1998. Fiir einen Uberblick iiber den Reformkatholizismus siche Otto
Weiss, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte, mit einem
Geleitwort von Heinrich Fries, Regensburg 1995; Thomas Michael Loome, Liberal Ca-
tholicism, Reform Catholicism, Modernism. A Contribution to a New Orientation in Mo-
dernist Research, Mainz 1979 sowie die Beitrige in dem von Georg Schwaiger heraus-
gegebenen Band Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum Streit um Reformkatholizismus und
Modernismus, Géttingen 1976.

109



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 147

wie die Furcht vor Isolation zu berucks_ichtigen"” Ein Phianomen, das insbeson-
dere das niedrige Konfliktniveau in protestantisch dominierten Stidten wie Ham-
burg zu erkldren vermag. Mehr als irgendwo sonst zeigte man sich denn auch in
der Diaspora um Anpassung und Vermeidung 6ffentlichen Aufsehens bemiiht.
Dariiber hinaus muss die oben erwahnte Labilitdt der deutschen Gesellschaft als
Ursache des spezifischen Kommunikationsverhaltens beachtet werden. Denn die
im Kaiserreich und in der Weimarer Republik bestehende Vielfalt sozialer, poli-
tischer, konfessioneller und ethnischer Konflikte, die mittels integrativer Kon-
sensangebote (wie Nation, Geschichte oder Verfassung) kaum zu iiberbriicken
waren,''* versetzte die Teilnehmer milieuiibergreifender Kommunikation in ein
grundsitzliches Dilemma. Wenn jede noch so kleine Meinungsverschiedenheit
sich zu einem Grundsatzkonflikt auswachsen konnte, wenn jede noch so geringe
Differenz einen Identititskonflikt heraufzubeschworen drohte, dann war
Schweigen die richtige Antwort in einem interkonfessionellen Gesprich iiber Po-
litik oder Religion. Das hatten auch die Ratgeber beobachtet. So pladierten Graf
und Grifin Baudissin in einem der meist verbreiteten Benimmbiicher des Kaiser-
reichs fiir eine Tabuisierung strittiger Themen, weil sie sich einen dialogischen
Verlauf eines Streitgespréachs einfach nicht vorstellen konnten: Ein Liberaler und
ein Konservativer wiirden sich niemals «iiber den Wert der Handelsvertrige, der
Kanalvorlage, der Flottenvermehrung oder was sonst aktuell» sei, einig, viel-
mehr fiithre der Disput «leicht zu Meinungsverschiedenheiten, diese zum Streity,
und die Unterhaltung werde «oft mit Leidenschaft und Geschrei fortgesetzt», da
keiner nachgeben und sich fiir besiegt erklaren wolle.'"” Mehr noch als fiir Kon-
servative und Liberale empfahl es sich Anhidngern des politischen Katholizis-
mus, im Rahmen milieuiibergreifender Geselligkeit zu schweigen. Insbesondere,
wenn sie einer Funktionselite angehorten und noch nicht am Ende ihrer Karriere
angelangt waren. Ein Katholik, der eine Laufbahn in Wissenschaft, Justiz und
Verwaltung eingeschlagen hatte, war schon allein aufgrund seiner Konfession
gegeniiber Protestanten nicht gerade im Vorteil.'"* Um so nachteiliger musste es
auf seine Vorgesetzten oder Gonner wirken, wenn er Sympathien fiir das Zen-
trum durchblicken liess.

"' vgl. dazu die Ergebnisse der Experimente von Solomon E. Asch, Effects of Group Pressure
upon the Modification and Distortion of Judgments, in: Harold Guetzkow (Hg.), Groups,
Leadership and Men. Research in Human Relations, Reports on Research Sponsored by the
Human Relations and Morale Branch of the Office of Naval Research 1945-1950, New
York “1963 [1951], 177-190. Siehe auch Stanley Milgram, Nationality and Conformity, in:
Scientific American, 205 (Dezember 1961), 45-51. Vgl. zu diesem Komplex auch Elisabeth
Noelle-Neumann, Die Schweigespirale. Offentliche Meinung — unsere soziale Haut,
Miinchen ®2001.

Vgl. Helmut Walser Smith, German Nationalism and Religious Conflict. Culture, Ideology,
Politics 1870-1914, Princeton 1995, 233.

[Wolf] Graf von Baudissin/[Eva] Grifin von Baudissin, Spemanns goldenes Buch der Sitte.
Eine Hauskunde fiir Jedermann (Spemanns Hauskunde 4), Berlin/Stuttgart [1901], Nr. 336.
Siehe Martin Baumeister, Paritat und katholische Inferioritit. Untersuchungen zur Stellung des
Katholizismus im Deutschen Kaiserreich, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1987, 18-39.

112

113

114



148 Armin Owzar

Freilich stiess das Kommunikationsverhalten hinsichtlich der Funktionalitit
auch an seine Grenzen. Das zeigte sich zusehends im Verlauf der Weimarer Re-
publik, die mit dem Erstarken politischer Lager jenseits des demokratischen
Spektrums neue Herausforderungen zu meistern hatte. Zwar trug die weiterhin
praktizierte Dialogverweigerung dazu bei, das katholische wie das sozialdemo-
kratische Milieu auch iiber den Ersten Weltkrieg und die Nachkriegswirren hin-
aus zu erhalten, was insofern zu einer Stabilisierung der Weimarer Republik
beitrug, als sich dadurch eine Abwanderung nach rechts verlangsamte.'” An-
dererseits blockierte das von Gesprachsverweigerung gekennzeichnete Verhalten
eine Reintegration derjenigen, die den republikanischen Konsens nicht teilten.
Auch behinderte sie die Bildung einer breiten Front aktiver Demokraten an der
politischen Basis. Jedes Milieu stand und stritt fiir sich allein. Fiir die Mitglieder
anderer politischer Lager, anderer Konfessionen und Glaubensgeimeinschaften
zeigte man meist nur Desinteresse. Der schon Anfang der dreissiger Jahre zu
beobachtende Empathiemangel gegeniiber Diskriminierungen und Verfolgungen
anderer hat insofern auch im spezifischen Kommunikationsverhalten eine seiner
Whurzeln. Das fiir den Zeitraum von 1870 und 1930 dominierende Kommunika-
tionsverhalten deutscher Katholiken wie das der Sozialdemokraten beférderte
somit eine «relative Resistenz» gegentiber totalitdren Versuchungen. Es blockier-
te glleéichzeitig aber auch die Kooperation der demokratischen Krifte im All-
tag.""

«Keine Lust» zur Diskussion. Zum Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 1870
bis 1930

Zwischen 1870 und 1930 war die deutsche Gesellschaft vielfiltigen und tiefgreifenden
Konflikten ausgesetzt. Wie gingen die ins katholische Milieu integrierten Menschen damit
um? Das wird im vorliegenden Beitrag am Beispiel interpersonalen Kommunikationsver-
haltens wihrend der Freizeit analysiert. Im ersten Teil geht es um die Intensitit, im zwei-
ten Teil um die Formen, im dritten Teil um die Inhalte milieuiibergreifender Kommunika-
tion. Spétestens seit Mitte der 1880er Jahre — so das Ergebnis der Untersuchung — domi-
nierte in weiten Teilen der katholischen Bevolkerung der Unwillen, sich auf ein Streitge-
sprich einzulassen. In der Regel kam es wihrend der Freizeit kaum zu Begegnungen von
Menschen unterschiedlichen Glaubens, divergierender politischer Gesinnung oder ver-
schiedener sozialer Herkunft. Vielmehr blieb man unter sich und liess sich gar nicht erst
auf ein Gesprich ein. Kam es in der Freizeit doch einmal zu solchen Kontakten, so war
man tunlichst darauf bedacht, heikle Themen (aus dem religiésen oder politischen Be-
reich) zu vermeiden. Entwickelte sich dennoch ein solches Streitgesprach, so war man in
der Regel um einen schnellen Abbruch bemiiht. Im Anschluss an diesen Befund werden
die Ursachen dieses Verhaltens beleuchtet und wird dessen (vermeintliche) Dysfunktiona-
litdt diskutiert.

"> Vgl. Franz Waitei/Helge Matthiesen, Milicus in der imodernen deutschen Gesellschafisge-
schichte. Ergebnisse und Perspektiven der Forschung, in: Detlef Schmiechen-Ackermann
(Hg.), Anpassung, Verweigerung, Widerstand. Soziale Milieus, Politische Kultur und der
Widerstand gegen den Nationalsozialismus in Deutschland im regionalen Vergleich, Berlin
1997, 46-75.

Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Ausfiihrungen von Detlef Schmiechen-Ackermann,
Kooperation und Abgrenzung. Biirgerliche Gruppen, evangelische Kirchengemeinden und
katholisches Sozialmilieu in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus in
Hannover, Hannover 1999, 405-409.

116



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 149

«Pas de gouty pour la discussion. A propos de la fagon de communiquer des catholiques
allemands de 1870 a 1930

Entre 1870 et 1930, la société allemande fut exposée a de nombreux et profonds conflits.
Comment les personnes intégrées dans le milieu catholique géraient-elles la situation?
Ceci est analysé dans le présent article a travers I’exemple de la fagon de communiquer
durant le temps libre. Dans la premiére partie il est question de l'intensité, dans la
deuxiéme des formes, dans la troisiéme des contenus d’une communication concernant
plusieurs milieux. Au plus tard dés la moitié des années 1880 — ce qui ressort de cette
recherche —, la réticence a s’engager dans une controverse dominait une large part de la
population catholique. En régle général, il était rare que des personnes de foi différente,
de mentalité politique divergente ou de différentes origines sociales se rencontrent dans
leur temps libre. On restait beaucoup plus entre soi et on n'engageait méme pas du tout la
conversation. Si durant le temps libre on €tablissait tout de méme une fois ce type de
contact, on s’appliquait a éviter autant que possible les theémes sensibles (du domaine reli-
gieux ou politique). Et si malgré tout une telle controverse venait a s’engager, on s’effor-
cait en général d’y mettre fin rapidement. A partir d’une telle constatation, nous pouvons
¢clairer les causes de ce comportement et discuter sa (prétendue) dysfonctionnalité.

No interest in discussion. The communicative behaviour of German Catholics from 1870
to 1930

In the years between 1870 and 1930 German society was confronted with many deep-
seated conflicts. This paper shows how members of the Catholic milieu dealt with these
conflicts, taking as an example interpersonal communicative behaviour with those outside
the Catholic milieu during leisure hours. In the first part we look at the frequency of such
communication, in the second part we review the forms it took, and in the third part we
examine its content. Our research shows that by the mid 1880s at the very latest there was
a widespread unwillingness among the Catholic population to become involved in dispute.
During leisure hours there was typically little contact between those of differing faiths, of
differing political views, or of different social class origins. Groups kept together and
were unwilling to agree to discussion with outsiders. Whenever such contacts did arise,
people were careful to avoid sensitive religious or political topics. Should a dispute
nevertheless arise in discussion, the participants would usually break it off as quickly as
possible. The causes for this behaviour are illuminated and its apparent disfunctionality
discussed.

Schliisselworter — Mot clés — Keywords

Kommunikation / Kommunikationsverhalten — communication / fagon de communiquer —
communication / communicative behaviour, Deutsches Kaiserreich — Empire Allemand —
German Empire, Weimarer Republik — Republique de Weimar — Weimar Republic, Alltag
— quotidien — everyday life, Konflikt — conflit — conflict, Katholizismus / Katholiken —
catholicisme / catholiques — catholicism / catholiques, Milieu — milieu — milieu

Armin Owzar, Gastprofessor fiir die Geschichte des modernen Europa an der University
of California, San Diego, Privatdozent fiir neuere und neueste Geschichte an der Univer-
sitdt Miinster



	"Keine Lust" zur Diskussion : zum Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 1870 bis 1930

