
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: "Keine Lust" zur Diskussion : zum Kommunikationsverhalten deutscher
Katholiken 1870 bis 1930

Autor: Owzar, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Keine Lust» zur Diskussion.
Zum Kommunikationsverhalten
deutscher Katholiken 1870 bis 1930*

Armin Owzar

«Konfessioneller Kriegszustand»,' «Kampf zweier Weltanschauungen»," «Krieg
bis aufs Messer»: schon die martialische Rhetorik derjenigen, die an den
Konflikten zwischen Staat und Kirche, Ultramontanismus und Liberalismus, Katholizismus

und Protestantismus im späten 19. Jahrhundert beteiligt waren, deutet auf
das hohe Aggressionspotential, das die Kontrahenten besassen.4 Nicht wenige
Zeitgenossen fühlten sich denn auch ins Jahrhundert der Glaubenskämpfe
zurückversetzt. Noch im Rückblick erscheint das Ausmass der interkonfessionellen

Konflikte so gross, dass manche dafür plädieren, das 19. Jahrhundert als

«Zweites Konfessionelles Zeitalter» zu betrachten.5 Nun lässt sich darüber streiten,

ob die weitreichende Mobilisierung der deutschen Gesellschaft im Namen

von Konfession und Religion tatsächlich als Ausdruck einer Refundamentalisie-

rung zu interpretieren ist und damit die Validität der Säkularisierungsthese in

Frage gestellt werden kann.6 Schliesslich muss die Instrumentalisierung von

Für vielfältige Anregungen und kritische Hinweise danke ich ganz herzlich Andreas
Henkelmann (Bochum), Hans Günter Hockerts (München), Peter Hoeres (Gießen) und Franziska

Metzger (Fribourg) sowie den Teilnehmern des Schwerter Arbeitskreises
Katholizismusforschung.

Kirchliche Korrespondenz für die Mitglieder des Evangelischen Bundes 19 (1905), S. 253.
So der Titel einer Schrift des in Münster lehrenden Philosophen Gideon Spicker, der als
Kritiker orthodoxer Theologie immer wieder mit Vertretern des Ultramontanismus in Konfrontation

geriet (vgl. Gideon Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. Eine Kritik der
alten und neuesten Philosophie mit Einschluss der christlichen Offenbarung, Stuttgart 1898).
So rückblickend ein Redakteur über den Kulturkampf zu Münster in einem am 23. Januar
1884 in der ultramontan ausgerichteten Tageszeitung Westfälischer Merkur erschienenen
Artikel.

Zur Forschungsgeschichte des Kulturkampfes siehe Gerhard Besier, Kirche. Politik und
Gesellschaft im 19. Jahrhundert, München 1998, 107-112.
Siehe Olaf Blaschke, Das 19. Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: GG,
26 (2000), 38-75, hier 40 sowie die Beiträge in dem von Blaschke herausgegebenen Band
Konfessionen im Konflikt. Deutschland zwischen 1800 und 1970. Ein zweites konfessionelles

Zeitalter, Göttingen 2002.
Vgl. dazu Olaf Blaschke, Abschied von der Säkularisierungslegende. Daten zur Karrierkurve der

SZRKG, 101 (2007), 123-149



124 Armin Owzar

Religion für politische Zwecke nicht unbedingt ein Zeichen dafür sein, dass sich
das Verhältnis zwischen Immanenz und Transzendenz verschoben hat. Es ist
durchaus fraglich, ob es sich bei dem Kulturkampf tatsächlich um einen Kampf
der Kulturen handelte oder nicht vielleicht doch eher um einen primär sozial
motivierten Konflikt.7 Unberührt davon bleibt indes die Beobachtung eines
zunehmenden und omnipräsenten Konfessionalismus im 19. Jahrhundert.8 Die Relevanz

dieses Konfessionen-Konfliktes wirft die Frage nach dessen kurz- wie
langfristigen Folgen für den Alltag der Menschen auf. Wie gingen die Deutschen mit
diesem Konflikt um? Welchen Einfluss nahm er auf ihre Einstellungen, auf ihr
Verhalten? Dieser Frage soll im folgenden für eine der Konfliktparteien, nämlich
die im katholischen Milieu lebenden Deutschen, nachgegangen werden.9

Schon Thomas Nipperdey hat den «konfessionellen Gegensatz als Grundtatsache»

des dangen 19. Jahrhunderts) beschrieben10 und verallgemeinernd die im

Vergleich zu Angehörigen anderer Religionsgemeinschaften signifikanten
Unterschiede «der» Katholiken im Denken und Verhalten zu beschreiben versucht:
«Nicht kritisch, nicht intellektuell, nicht sonderlich modern, nicht sonderlich
liberal und schon gar nicht republikanisch: ein bisschen bürgerlich, ein bisschen
sozial» und der Autorität der Kirche unterworfen seien sie gewesen; dem
deutschen Reich gegenüber aber, mit seinem protestantisch-preussisch-bürokratisch-
militärischen Establishment, sei ihre Stimmung «vor allem oppositionell» gewesen.

Mit einer eigenen Kultur, einer eigenen Sozialmoral und einem eigenen
Organisationsnetz hätten sie sich von dieser Mehrheitsgesellschaft abgeschottet:
«eine Welt für sich»." Was ging in dieser «Welt für sich» vor? Wie verhielten
sich die Milieu-Katholiken? Folgten sie allerorts denselben Mustern kollektiven
Verhaltens? Dank neuerer sozial- und mentalitätsgeschichtlich ausgerichteter

Religion (1800-1970) im zweiten konfessionellen Zeitalter. Eine Parabel, auf: http://zeiten-
blicke.de/2006/l/Blaschke/dippArticle.pdf [8. März 2007. 13.15 Uhr|.

7 Siehe dazu auch Armin Owzar. Ein Kampf der Kulturen? Intrakonfessionelle Auseinandersetzungen

und interkonfessionelle Konflikte im deutschen Kaiserreich, in: Zeitschrift für
Kirchengeschichte. 116 (2005). 354-377. hier 357-361. Zur Kritik an Blaschkes Thesen
siehe auch Anthony Steinhoff. Ein zweites konfessionelles Zeitalter? Nachdenken über die
Religion im langen 19. Jahrhundert, in: GG, 30 (2004), 549-570 sowie Carsten Kretsch-
mann Henning Pah!. Ein «Zweites Konfessionelles Zeitalter»? Vom Nutzen und Nachteil
einer neuen Epochensignatur, in: HZ, 275 (2003), 369-392.
Für die europäische Dimension dieses Konfliktes siehe die Beiträge in dem von Christopher
Clark und Wolfram Kaiser herausgegebenen Band Culture Wars. Secular-Catholic Conflict
in Nineteenth-Century Europe. Cambridge 2003.
Zur Begrifflichkeit vgl. M. Rainer Lepsius. Parteiensystem und Sozialstruktur. Zum Problem
der Demokratisierung der deutschen Gesellschaft, in: Gerhard A. Ritter (Hg.). Deutsche
Parteien vor 1918, Köln 1973, 56-80 und den Artikel des Arbeitskreises für kirchliche
Zeitgeschichte Münster. Katholiken zwischen Tradition und Moderne. Das katholische Milieu als

Forschungsaufgabe, in: Westfälische Forschungen. 43 (1993). 588-655.
Thomas Nipperdey. Deutsche Geschichte 1866 1918. Bd. 1: Arbeitswelt und Bürgergeist.
München 1990. 528-530.
Thomas Nipperdey. War die Wilhelminische Gesellschaft eine Untertanen-Gesellschaft?, in:
Thomas Nipperdey. Nachdenken über die deutsche Geschichte. Essays. München 1986.
172-185, hier 177.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 125

Beiträge der Katholizismusforschung ist das Bild geschärft worden. Dabei standen

vor allem die Wechselbeziehungen zwischen katholischem Milieu und
nichtkatholischer Aussenwelt im Zentrum des Interesses. Insofern sich der auch in

Deutschland etablierende Ultramontanismus dezidiert als Gegenbewegung
sämtlicher modernen Weltanschauungen definierte,1" war es nur konsequent, den

Antimodernismus, aber auch den Antiprotestantismus und den Antisemitismus
deutscher Katholiken einer näheren Analyse zu unterziehen.11 Studien zum
milieuspezifischen Heirats-, Lese-, Wahl- oder Freizeitverhalten ergänzten das Bild
und verdichteten es zu einer Geschichte sozialen Handelns.14

Geht man mit Paul Watzlawick davon aus, dass Verhalten, also auch soziales

Handeln, in weiten Teilen aus Kommunikation besteht, dann liegt es nahe, das

Kommunikationsverhalten der Teilnehmer sozialer Beziehungen direkt in
Augenschein zu nehmen. Dazu zählt u.a. Schweigen. Insofern auch bewusstes

Nicht-Handeln (wie Unterlassen oder Dulden) eine Form sozialen Handelns
darstellt, ist es nur folgerichtig, zunächst nach dem (Nicht-)Zustandekommen verbaler

Kommunikation zu fragen. Denn sobald zwei Personen oder Gruppen einander

wahrnehmen, sich aber nicht auf ein Gespräch einlassen, produzieren und

vermitteln auch sie Bedeutung. Im ersten Schritt geht es daher um die Intensität

milieuübergreifender Kommunikation: Kamen kirchentreue Katholiken mit
Angehörigen anderer Konfessionen und Glaubensgemeinschaften, Angehörigen
anderer Milieus und Lager ins Gespräch oder nicht9 In einem zweiten und dritten
Schritt geht es um die Inhalte und Formen milieuübergreifender Kommunikation.

Wenn Gespräche zwischen Katholiken und Nichtkatholiken zustande

kamen: Worüber sprachen sie miteinander? Wurden diejenigen Themen
angeschnitten, in denen politischer Dissens oder identitätsbedingte Differenzen be-

'" Siehe dazu auch die Beiträge in dem von Gisela Fleckenstein und Joachim Schmiedl
herausgegebenen Band Ultramontanismus. Tendenzen der Forschung, Paderborn 2005.

'" Eine Auswahl einschlägiger Studien: Norbert Busch, Katholische Frömmigkeit und
Moderne. Die Sozial- und Mentalitätsgeschichte des Herz-Jesu-Kultes in Deutschland zwischen

Kulturkampf und Erstem Weltkrieg, Gütersloh 1997; David Blackboum, Wenn ihr sie wieder

seht, fragt wer sie sei. Marienerscheinungen in Marpingen - Aufstieg und Niedergang
des deutschen Lourdes, deutsch von Flolger Fliessbach, Reinbek 1997 [Oxford 1993], Christel

Köhle-Hezinger, Evangelisch - katholisch. Untersuchungen zu konfessionellem Vorurteil

und Konflikt im 19. und 20. Jahrhundert vornehmlich am Beispiel Württembergs,
Tübingen 1976: Olaf Blaschke. Katholizismus und Antisemitismus im Deutschen Kaiserreich,
Göttingen 1997.

u Siehe Rudolf Schlögl, Glaube und Religion in der Säkularisierung. Die katholische Stadt -
Köln, Aachen, Münster - 1700-1840, München 1995; Thomas Mergel, Zwischen Klasse
und Konfession. Katholisches Bürgertum im Rheinland 1794-1914, Göttingen 1994; Till
van Rahden, Juden und andere Breslauer. Die Beziehungen zwischen Juden, Protestanten
und Katholiken in einer deutschen Großstadt von 1860 bis 1925, Göttingen 2000 sowie
Armin Müller-Dreier. Konfession in Politik, Gesellschaft und Kultur des Kaiserreichs. Der
Evangelische Bund 1886-1914, Gütersloh 1998, insbesondere 333—402. Vgl. in diesem
Zusammenhang auch die Studie zur Schweiz von Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne.
Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert,
Zürich 1989.

'" Vgl. Paul Watzlawick/Janet H. Beavin/Don D. Jackson, Menschliche Kommunikation.
Formen, Störungen, Paradoxien, Bern/StuttgartAVien 81990 [New York 1967], 51 und 53.



126 Armin Owzar

standen? Und wie verliefen die Gespräche in solchen Fällen? Wie verhielten die
Kommunikanten sich zueinander? Solche Fragen knüpfen an die politische
Kulturforschung an: zum einen geht es um dem Politisieamgsgrad vor allem des

deutschen Bürgertums, das im Rahmen der Sonderwegsforschung durchweg als

politikfern beschrieben worden ist und wird;16 zum anderen um die Konfliktfähigkeit

der deutschen Bevölkerung.
Das Hauptaugenmerk gilt dabei denjenigen Kommunikationsräumen, in

denen möglichst perfekte Rahmenbedingungen für das Führen von Gesprächen im

allgemeinen und das Austragen von Kontroversen im besonderen gegeben
waren. Das ist vor allem im Rahmen der Kommensalität (Tischgemeinschaft) der

Fall. Auf keinem anderen Terrain ist der Verständigungsprozess zwischen
Angehörigen verschiedener Milieus wahrscheinlicher als in der Freizeit. In Räumen

wie der Kneipe und der Abendgesellschaft oder während der Arbeitspause
bestand am ehesten die Gelegenheit, ein Gespräch zu führen, das über den
Austausch von Belanglosigkeiten hinaus die Thematisierung von Differenzen erlaubte.

Des weiteren handelt es sich bei der Kommensalität (wie auch bei den
Faktoren Kommerzium und Konnubium) um einen relativ zuverlässigen Faktor, mittels

dessen sich die soziale Nähe bzw. Ferne sozialer Gruppen bestimmen lässt.

Der Grad an Intensität markiert, wie es um das Verhältnis zwischen zwei
soziologisch unterscheidbaren Gruppen hinsichtlich ihrer Gleichheit und ihrer emotionalen

Integration bestellt ist. Ein solches Messverfahren wird in der
sozialwissenschaftlichen Forschung primär zur Verortung sozialer Aussenseiter innerhalb
einer Mehrheitsgesellschaft angewandt,17 kann aber prinzipiell auch für die

Milieuforschung fruchtbar gemacht werden.
Die Quellenlage setzt hier allerdings enge Grenzen. Eine im Hinblick auf das

Kommunikationsverhalten systematisch und quantitativ auswertbare Quelle wie
die zwischen 1890 und 1912 angefertigten Vigilanzberichte der hamburgischen
Polizei18 erweist sich für das katholische Milieu als wenig ergiebig. Die folgen-

16
Vgl. etwa Gunilla Friederike Budde, Auf dem Weg ins Bürgerleben. Kindheit und Erziehung
in deutschen und englischen Bürgerfamilien 1840-1914, Göttingen 1994, 375f. und Manfred
Hettling, Politische Bürgerlichkeit. Der Bürger zwischen Individualität und Vergesellschaftung

in Deutschland und in der Schweiz von 1860 bis 1918, Göttingen 1999, 347. Für eine
besonders pointierte Formulierung dieser These siehe Martin Greiffenhagen, Vom
Obrigkeitsstaat zur Demokratie. Die politische Kultur in der Bundesrepublik Deutschland, in:
Peter Reichet (Hg.), Politische Kultur in Westeuropa. Bürger und Staaten in der Europäischen

Gemeinschaft, Bonn 1984, 52-76, hier 54.

Siehe etwa Marion Frantzioch, Die Vertriebenen. Hemmnisse. Antriebskräfte und Wege
ihrer Integration in der Bundesrepublik Deutschland, West-Berlin 1987, 193-197 und 239f

18 Dabei handelt es sich um rund 20.000 Gedächtnisprotokolle, die zwischen 1892 und 1910

von inkognito ermittelnden Polizeibeamten angefertigt wurden, die an öffentlichen Orten,
namentlich in den Kneipen der Hansestadt, Gespräche belauschten und anschliessend in
einem Bericht festhielten. Im Staatsarchiv Hamburg lagern davon insgesamt 50 Einheiten,
die zum Teil mehrere (bis zu zwölf) Bände umfassen (StaatsA HH. 331-3, Politische Polizei,
S 3930). Auszüge daraus wurden der Öffentlichkeit erstmals durch eine Edition Richard J.

Evans' zugänglich gemacht (Kneipengespräche im Kaiserreich. Die Stimmungsberichte der

Flamburger Politischen Polizei 1892-1914, Reinbek 1989). Eine Auswahl dieser Berichte hat
auch die Galerie Morgenland unter dem Titel «Ich erlauschte folgendes Gespräch: ...». Mit



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 127

den Ausführungen stützen sich daher zum einen auf Selbstzeugnisse, die nicht
selten Einblick auch in das Kommunikationsverhalten innerhalb einer Familie
oder eines Freundeskreises, aber auch gegenüber Fremden gewähren; zum anderen

auf normative Texte, die, gerade wenn man sie gegen den Strich liest, eine

aussagekräftige Quelle auch über tatsächliche Verhaltensformen darstellen. Dabei

handelt es sich um eine äusserst vielfältige Quelle: sie umfasst nicht nur An-
stands- und Benimmbücher, sondern auch Beichtspiegel, Katechismen,
Hochzeits-Predigten oder moraltheologische Abhandlungen. Manche adressieren an
die Gesamtbevölkerung, andere nur an eine Konfession, an eines der Geschlechter,

an eine bestimmte Generation oder an einen ausgewählten Berufsstand. In
der Regel - das kommt mitunter schon in den Titeln zum Ausdruck19 - schenken
diese Texte dem Kommunikationsverhalten eine besondere Aufmerksamkeit. Sie
informieren den Ueser sowohl über die angemessenen Inhalte als auch über die
optimalen Formen geselliger Unterhaltung im Umgang mit Höhergestellten oder
Untergebenen, mit Fremden oder gleichgesinnten Freunden, mit Angehörigen
der eigenen Konfession oder anderer Glaubensgemeinschaften. Über die seit den
1880er Jahren weitverbreitete Uektüre dieser Texte kann kein Zweifel bestehen.
Davon zeugt schon die Fülle der einschlägigen Titel und die Auflagenstärke
zahlreicher dieser Publikationen.20 Dass diese Bücher nicht in den Regalen
verstaubt wurden, sondern auch gelesen und die darin mit auf den Weg gegebenen
Regeln internalisiert wurden, lässt sich natürlich kaum zwingend beweisen.

Nichtsdestoweniger deutet vor allem der Verwendungszusammenhang der
Benimmbücher daraufhin, dass die in ihnen empfohlenen Verhaltensweisen durchaus

beherzigt wurden. Gerade für gesellschaftliche Aufsteiger erwiesen sich diese

Bücher als kaum verzichtbare Hilfe in solchen Situation geselligen
Beisammenseins, in denen auch Personen verkehrten, die Einfluss auf die weitere
Karriere zu nehmen imstande waren.2I Freilich wäre es verfehlt, auf eine Deckungsgleichheit

zwischen Norm und Verhalten zu schliessen. Dessen waren sich
seinerzeit im übrigen schon die Ratgeber bewusst. Immer wieder beklagten sie die
Folgenlosigkeit mancher Ratschläge. Aber gerade dadurch, dass in solchen
Passagen das für verwerflich empfundene Verhalten der Zeitgenossen beschrieben
wird, erweisen sich die normativen Texte als wertvolle Quelle. Umgekehrt gilt:
eine Norm, die zunächst ausführlich begründet wird (was auf eine weitgehende

Polizeispitzeln durch Eimsbütteler Kneipen der Jahrhundertwende im Jahre 1995 herausgegeben.

Siehe etwa Klara Ernst, Die Kunst der feinen Unterhaltung und des eleganten Benehmens im
Hause, in der Gesellschaft, auf Bällen, Promenaden, Reisen usw. für junge Damen und Herren

mit vielen hierauf bezüglichen Gesprächen, Anreden, Anträgen etc. nebst Antworten,
Mülheim an der Ruhr [1900].
Siehe Thomas Schürmann, Tisch- und Grußsitten im Zivilisationsprozeß, Münster/New
York 1994, 13.

Zur Quellenkritik von Benimmbüchern siehe auch Ulrike Docker, Die Ordnung der bürgerlichen

Welt. Verhaltensideale und soziale Praktiken im 19. Jahrhundert, Frankfurt am
Main/New York 1994, 22f und Angelika Linke, Sprachkultur und Bürgertum. Zur
Mentalitätsgeschichte des 19. Jahrhunderts, Stuttgart/Weimar 1996, 34-38.



128 Armin Owzar

Nichtbefolgung schliessen lässt), in jüngeren Auflagen aber nur noch formelhaft
wiederholt wird, lässt darauf schliessen, dass sie in das allgemein praktizierte
Verhalten Eingang gefunden hat.

Ausgewertet werden im folgenden die sechs Jahrzehnte nach der Reichsgründung,

derjenige Zeitraum also, der sowohl die dichteste Formationsphase des

katholischen Milieus umfasst als auch den Beginn seiner Erosion.22 Im Zentrum
des ersten Teiles stehen diejenigen Orte, in denen für einen Katholiken die

Wahrscheinlichkeit interkonfessioneller und milieuübergreifender Begegnungen
relativ hoch war. Dazu zählen fast alle Grossstädte, insbesondere die Diaspora-
Zentren Norddeutschlands (wie Berlin, Hamburg und Hannover), die über eine

sozial stratifizierte, politisch, konfessionell und ethnisch heterogen zusammengesetzte

Gesellschaft verfügten und in denen es einem Katholiken weitaus schwerer

fiel, den Kontakt mit Andersdenkenden und Andersgläubigen zu vermeiden, als

in einer mehrheitlich katholisch geprägten Region.

Mit wem sprachen Katholiken (nicht)?

Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts waren die Ausgangsbedingungen für das

Zustandekommen interkonfessioneller Kontakte in den Städten Deutschlands
nicht gleichermassen gegeben. Konfessionelle Mischregionen existierten nur
wenige. Die religiöse Landkarte zeugt von einer konfessionellen Homogenität weiter

Teile Deutschlands. Selbst in den grösseren Städten des protestantisch
geprägten Nordens blieb die Konfessionsstruktur bis in die 1870er Jahre nahezu
unverändert.23 Sie wandelte sich erst im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts, als

es infolge industrialisierungsbedingter Binnenwanderungen grosse Teile auch

der katholischen Landbevölkerung in die protestantischen Städte zog. Die zunehmende

Urbanisierung war gleichsam der «demographische Motor einer Auflösung

der traditionellen konfessionellen Grenzen».24

Für die Friihdatierer des Erosionsprozesses siehe Wilfried Loth, Integration und Erosion.
Wandlungen des katholischen Milieus in Deutschland, in: Wilfried Loth (Hg.), Deutscher
Katholizismus im Umbruch zur Moderne, Stuttgart/Berlin/Köln 1992, 266-278; für die Spät-
datierer siehe Karl Gabriel, Die Erosion der Milieus. Das Ende von Arbeiterbewegung und

politischem Katholizismus?, in: Heiner LudwigAVolfgang Schroeder (Flg.), Sozial- und
Linkskatholizismus. Erinnerung - Orientierung - Befreiung, Frankfurt am Main 1990, 241-
260.
Siehe zu den folgenden Ausfühamgen auch die einschlägigen Ergebnisse im Datenatlas zur
religiösen Geographie im protestantischen Deutschland von der Mitte des 19. Jahrhunderts
bis zum Zweiten Weltkrieg, hg. von Lucian Hölscher unter Mitwirkung von Tillmann Bendi-
kowski, Claudia Enders und Markus Hoppe, Bd. 1: Norden, Berlin/New York 2002.
Tillmann Bendikowski, «Eine Fackel der Zwietracht». Katholisch-protestantische Mischehen
im 19. und 20. Jahrhundert, in: Blaschke (Hg.), Konfessionen im Konflikt (wie Anm. 5),
215-241, hier 220.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 129

In Hamburg sollte sich zwischen 1871 und 1910 der Anteil der Katholiken an

der städtischen Bevölkerung mehr als verdoppeln (von 2,3 auf 5,1 Prozent).25

Und in keiner deutschen Grossstadt (ausser Köln) wohnten mehr Katholiken als

in Berlin.26 Nichtsdestoweniger galten diese Städte weiterhin als Diaspora. Den
ultramontanen Klerus stellte das vor keine geringen Probleme. Denn gerade hier

lag der Intensitätsgrad kirchlicher Bindung weit unter Durchschnitt. Nirgendwo
war die Dichte des katholischen Milieus geringer ausgebildet als in Nürnberg
und Berlin, Hamburg, Braunschweig oder Hannover. Davon zeugt nicht nur die

geringe Zahl an Jahreskommunionen pro Osterkommunikant,27 sondern auch das

Wahlverhalten2S und die Konversionsstatistik.29
Über eine Million Seelen sei der katholischen Kirche binnen fünfzig Jahren

verloren gegangen, rechnete Erzbischof Martin von Paderborn seinen Mitgläubigen

vor. Dementsprechend alarmiert verlegte sich der katholische Klerus
zunächst auf Warnungen und Bitten. Tausende von Beamten und Arbeitern müs-
sten «Tag für Tag nichts als Spötteleien über ihre Religion» anhören und «sich
vielfach um ihres Glaubens wegen nicht bloss die bittersten Kränkungen und
schmerzlichsten Zurücksetzungen, sondern auch die empfindlichsten Nachteile
im Geschäfte oder Handwerke gefallen lassen». Zahlreiche Katholiken hielten
diesem Druck nicht lange stand: viele blieben den Sakramenten fern, manche fielen

«dem ungläubigen Zeitgeist anheim» und würden «eine Beute der
Sozialdemokraten», einige konvertierten gar zum Protestantismus.30 Den Klagen folgte
nicht selten die Empfehlung, auf die Beförderung, auf die Gehaltserhöhung zu
verzichten und sein Glück in der katholischen Heimat zu suchen.31

Allein, so naiv waren die Kirchenfunktionäre nicht, sich auf die Wirkung ihrer
Worte verlassen. Vielmehr starteten sie seit den 1890er Jahren ein Programm für
die Betreuung der Gläubigen vor Ort, förderten den für Diaspora-Fragen zuständigen

Bonifatiusverein und gingen an die Errichtung zahlreicher neuer Gemein-

"3 Siehe Helga Krohn, Die Juden in Hamburg. Die politische, soziale und kulturelle Entwicklung

einer jüdischen Großstadtgemeinde nach der Emanzipation 1848-1918, Flamburg 1970,
56.

" Siehe Hans-Georg Aschoff, Die Diaspora, in: Erwin Gatz (Hg.), Geschichte des kirchlichen
Lebens in den deutschsprachigen Ländern seit dem Ende des 18. Jahrhunderts - Die katholische

Kirche -, Bd. 3: Katholiken in der Minderheit. Diaspora - Ökumenische Bewegung -
Missionsgedanke, Freiburg im Breisgau/Basel/Wien 1994, 37-133.

" Arbeitskreis für kirchliche Zeitgeschichte, Konfession und Cleavages im 19. Jahrhundert.
Ein Erklärungsmodell zur regionalen Entstehung des katholischen Milieus in Deutschland,

^
in: Historisches Jahrbuch, 120 (2000), 358-395. hier 368.

"' Siehe Johannes Schauff Das Wahlverhalten der deutschen Katholiken im Kaiserreich und in
der Weimarer Republik. Untersuchungen aus dem Jahre 1928, hg. und eingel. von Rudolf
Morsey, Mainz 1975, 53 und 200.

' Siehe Datenatlas zur religiösen Geographie im protestantischen Deutschland von der Mitte
des 19. Jahrhunderts bis zum Zweiten Weltkrieg, Bd. 1.

'° Predigt für den Bonifatius-Verein, in: G. Wolfgarten, Gelegenheitsreden und außerkirchlichc
Ansprachen, Paderborn 41914, 79-83, hier 80-82.

1

So etwa in dem Redeentwurf Die christliche Ehe ist einem Schifflein zu vergleichen, in:
Trauungsreden, hg. von Constantin Mattner, Breslau 1883, 106-109, hier 107.



130 Armin Owzar

den.32 Von diesen Stützpunkten aus intensivierten sie ihre Betreuung, um
unmittelbaren Einfluss auf das Kommunikationsverhalten kirchentreuer Katholiken zu
nehmen. Schon vorher hatten sie versucht, ihnen während der Freizeit den Kontakt

mit Andersdenkenden sowie Anders- oder Nichtgläubigen auszureden.

Warnungen vor Gott- und Religionslosen standen auf der Tagesordnung.33 Zudem
arbeiteten ihnen viele evangelische Geistliche zu, insofern auch diese ihren Gläubigen

empfahlen, keinen Kontakt mit Angehörigen anderer Religionsgemeinschaften

zu pflegen. So mancher Pfarrer befahl schon den Kindern, jede Gemeinschaft
mit Ungläubigen und Andersgläubigen zu meiden,34 und tadelte etwaige Übertretungen

dieses Gebotes aufs schärfste.35 Die katholischen Kleriker gingen noch
einen Schritt weiter. Systematisch arbeiteten sie auf eine Segregation und Isolation

ihrer Gläubigen hin, indem sie ihnen all diejenigen Räume zu meiden
empfahlen, die prinzipiell milieuübergreifend waren und in denen die Möglichkeit
interkonfessioneller Begegnung gegeben war. Dazu zählte insbesondere der

Tanzsaal, in dem nach Ansicht katholischer Seelsorger zwei unheilvolle
Entwicklungen ihren Ausgang nahmen: das Praktizieren vorehelicher Sexualität und
das Anbahnen konfessionell gemischter Ehen.36 Auch das Wirtshaus wurde als

Ort des Lasters (namentlich der Trunkenheit) wie der interkonfessionellen
Begegnung verdammt. In der katholischen Pastorale sind imperativisch gehaltene
Appelle, das Wirtshaus zu meiden, Legion.37

Mit der Abwertung öffentlicher Räume (die Kirche natürlich ausgenommen)
ging die Aufwertung der Privatsphäre einher. Das eigene Haus und die private
Wohnung, insbesondere das Wohnzimmer, wurden zum positiven Gegenraum
des Wirtshauses stilisiert.38 Vornehmlich den Ehefrauen war aufgetragen, für
einen strategischen Rückzug aus der Öffentlichkeit Sorge zu tragen.39 Damit
knüpften die katholischen Normen an den im Bürgertum seit Beginn des 19.

Jahrhunderts vorherrschenden Gschlechterdiskurs an, der den Frauen aufgrund
ihrer angeblich natürlichen Bestimmung die eigenen vier Wände als zentralen

Für Hamburg siehe die Angaben im Handbuch des Bistums Osnabrück, bearb. von Paul Ber-
lage, Ankum 1968, 483-527.
Siehe etwa Joseph Schuen, Bausteine zu Standes-Unterweisungen für Verehelichte und
Unverehelichte, Regensburg 1877, passim.
Siehe etwa Aflwin] Ger[isch], Erzgebirgisches Volk. Erinnerungen, Berlin 1918, 155.
Siehe etwa Wilhelm Kaisen, Meine Arbeit, mein Leben, München 1967, 23.
Siehe etwa Johannes H. Keim, Geistliches ABC für die christliche Familie nebst Familien-
Chronik, Freiburg im Breisgau 1907, 144f. und Joseph Kröll [Pfarrer], Von den Ehehindernissen,

in: Trauungsreden, hg. von Mattner (wie Anm. 31), 89-92, hier 90f.
Siehe etwa die von Heinrich Nagelschmitt herausgegebenen Gelegenheitsrcden, Bd. 1 :

Trauungsreden, Paderborn 1874, passim.
Siehe etwa W. H. Meunier, Die gemütliche Häuslichkeit und die Mäßigkeit des Mannes, in:
W. H. Meunier, Die Alkoholfrage auf der Kanzel. Eine Sammlung von geistlichen Vorträgen
über die Trunksucht, Trier 1909, 111-120.
Die Frau solle alles tun, damit der Mann «hübsch zu Hause [bleibe] und sich zufrieden und
behaglich» fühle, empfahl etwa der Benediktiner und Pfarrer Cölestin Muff, Die Hausfrau
nach Gottes Herzen. Gedenkblätter und Gebete den Bräuten und Frauen des katholischen
Volkes, Einsiedeln/Waldshut/Köln sowie New York/Cinicinatti/Chicago 1903, 332.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 131

Aufenthaltsraum zuwies.40 An einem entscheidenden Punkt versuchten die Kleriker

jedoch, die bipolare Raumordnung zu modifizieren: ausserhalb ihrer Arbeitszeit

sollten fortan auch die Ehemänner die Freizeit zu Hause, im Kreise ihrer
Familie, verbringen. Fast hilflos mutet der damit einhergehende Versuch an, das

nun eingeforderte Verhalten als maskulin auszuweisen.41 Gegen die positive
Bewertung männlicher Trinkfestigkeit war mit frommen Sprüchen kaum etwas
auszurichten.

Schon diese partielle Inkongruenz mit dem zeitgenössischen Geschlechterdiskurs

lässt vermuten, dass die Prägekraft der katholischen Normen begrenzt war.
Zwar kann der Rezeptionsradius der Normen einerseits kaum unterschätzt werden.

Dafür spricht allein die enorme Verbreitung dieser Schriften, deren Inhalte

ja auch via Kanzel, über den Kommunionsunterricht oder im Beratungs- und

Beichtgespräch vermittelt wurden. Andererseits sagt das wenig aus über die

Akzeptanz und das Praktizieren kirchlicher Anweisungen. Gerade neuere
Forschungen zur sozialen Praxis von Herrschaft zeigen, dass eine repressive, (von
oben> erfolgende Normendurchsetzung bei der Bevölkerung durchweg auf
gewisse Grenzen stösst und gesellschaftliches Verhalten immer auch durch die

eigensinnige Aneignung, Verformung und Weitergabe (von unten) geprägt ist.42

Tatsächlich enthalten die Beichtspiegel und Katechismen, die Reden und Predigten

selbst deutliche Indizien dafür, dass bis zur Jahrhundertwende zwischen dem

Kommunikationsverhalten der Laien und den einschlägigen Normen des Klerus

gemeinhin keine Deckungsgleichheit bestand. Dafür spricht zum einen die
Massivität und die Rigidität, mit der die Normen zum Ausgehverhalten propagiert

wurden. Regeln, die beherzigt und befolgt werden, bedürften eines solchen
rhetorischen Aufwandes schliesslich nicht. Um so ausführlicher und nachdrücklicher

eine Norm verkündet und begründet wird, desto höher ist die Wahrscheinlichkeit,

dass selbst die Sinnproduzenten um die Diskrepanz zwischen Anspruch
und Wirklichkeit wissen. Darauf deutet hier auch die sich um die Jahrhundertwende

vollziehende Abschwächung der Normen. In der Regel gilt für die An-
standsliteratur: Konventionen, deren Umsetzung nur unzureichend erfolgt, werden

mit der Zeit abgeschwächt, eingeschränkt und den tatsächlichen Verhaltensformen

angepasst. Besonders deutlich ist dieser Prozess bei solchen Publikationen

nachzuvollziehen, die über mehrere Jahrzehnte aufgelegt wurden, etwa
bei Schüchs Handbuch der Pastoraltheologie. Wenn seit der 14. Auflage von
1910 das Wirtshaus eine positive Würdigung erfuhr,43 wenn auch in den meisten

Siehe Karin Hausen, Die Polarisierung der (Geschlechtscharaktere) - Eine Spiegelung der
Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.), Sozialgeschichte der
Familie in der Neuzeit Europas, Stuttgart 1976, 363-393.
Vgl. die von Pfarrer Keim ausgegebene Parole «Sei ein Hausvater und kein Ausvater. [...] Sei

ein Mann» (Keim, Geistliches ABC für die christliche Familie nebst Familien-Chronik (wie
Anm. 36), 114).

Vgl. Alf Liidtke. Einleitung. Herrschaft als soziale Praxis, in: Alf Lüdtke (Hg.), Herrschaft
als soziale Praxis. Historische und sozial-anthropologische Studien, Göttingen 1991, 9-63.
Siehe Ignaz Schüch/Amand Polz, Handbuch der Pastoraltheologie, begr. und besorgt in 9

Aufl. von Ignaz Schüch, fortgef. in 3 Aufl. von Virgil Grimmich, besorgt das 3. Mal von



132 Armin Owzar

katholischen Unterweisungen nicht länger zum Boykott dieses Raumes aufgerufen

wurde, dann ist das ein deutliches Indiz für die Wirkungslosigkeit der

vorangegangenen Agitation.
Dieser Meinungswandel mochte Ausdruck einer gewissen Resignation sein.

Weder liess sich das Trink- noch das Ausgehverhalten so steuern, wie es sich die

Kleriker wünschten. Zwar war es reine Polemik, wenn Zeitgenossen eine kausale

Verbindung zwischen hohem Alkoholkonsum und katholischer Konfession
ausmachten.44 Andererseits waren weder Enthaltsamkeit noch Häuslichkeit spezifisch

katholische Tugenden. Nach wie vor betrachteten denn auch katholische
Ratgeber wie der Benediktiner der Beuroner Kongregation Sebastian van Oer die
«im Wirtshaus, im Wein- oder Bierlokal vergeudete Zeit» als einen Raub am
Familienglück und -frieden. Allerdings waren sie seit der Jahrhundertwende
zuzugeben bereit, dass es «hart und unverständig» wäre, wollte man dem Mann
verwehren, «nach des Tages Last und Arbeit sich ein Stündchen der Gesellschaft

gleichgesinnter Freunde oder Kollegen zu erfreuen».45 Wenn fortan selbst fanatische

Abolitionisten wie der Reiseprediger und Franziskanermissionar Pater Elpi-
dius zwischen «guten» und «schlechten» Wirten unterschieden,46 dann war das

auch der Einsicht geschuldet, dass die Folgen des Wirtshausbesuches so katastrophal,

wie bislang vermutet, gar nicht waren. Vielmehr beobachtete der Klerus,
dass die ins Milieu integrierten Katholiken auch beim Wirtshausbesuch in der

Regel unter sich blieben. Und das nicht nur beim Frühschoppen, sonntags nach

dem Besuch der heiligen Messe, sondern oftmals auch unter der Woche.
Schliesslich spielte sich das katholische Vereinsleben zum grossen Teil im
Hinterzimmer eines Wirtshauses ab. Selbst ultramontane Hardliner konnten
daher dem Lokalbesuch auch positive Seiten abgewinnen. Nur für denjenigen, der
sich dem unmässigen Trinken hergebe oder sich «zu anderen Sünden, zu Zank
und Streit, zu schlechten Reden verleiten» lasse, sei das Wirtshaus «nächste

Gelegenheit zur Sünde». Für alle anderen könne der Wirtshausbesuch Anlass «zu
einer verdienstvollen Handlung» werden, befand etwa Fructuosus Hockenmaier,
ein Priester der bayerischen Franziskanerordensprovinz.47

Wohl gab es in Deutschland eine regional spezifische Trinkkultur (ausführlicher dazu Heinrich

Tappe. Auf dem Weg zur modernen Alkoholkultur. Alkoholproduktion, Trinkverhalten
und Temperenzbewegung in Deutschland vom frühen 19. Jahrhundert bis zum Ersten
Weltkrieg, Stuttgart 1994, 227-280). Aber nicht nur im katholisch dominierten Süden und
Westen des Reiches war der Alkohol ein beliebtes Genuss- und Rauschmittel, auch in den
Lokalen des protestantisch geprägten Nordens und Ostens wurde Alkohol in nicht geringen
Mengen verabreicht (für Hamburg siehe Ulrich Wyrwa, Branntcwcin und «echtes» Bier. Die
Trinkkultur der Hamburger Arbeiter im 19. Jahrhundert, Hamburg 1990).
Sebastian van Oer, Daheim. Gedanken über die christliche Familie. Freiburg im Breisgau
l21909. 43f.
P. Elpidius, Patronentasche des Abstinenten, Heidhausen an der Ruhr 1922, 22.
P. Fructuosus Hockenmaier. Der beichtende Christ. Anleitung zur Lösung von Zweifeln im
christl. Leben, nebst einem Anhang der täglichen Gebete, Steyl/Post Kaldenkichen (Rhld.)
1906,347.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 133

Noch deutlicher wurden diejenigen Theologen, die sich nicht an die Laien,
sondern an die Seelsorger wandten. Hatten sie diesen noch im Jahre 1890 vom
Besuch des Wirtshauses abgeraten,48 so forderten sie sie nun zum Besuch öffentlicher

Lokale regelrecht auf. Nicht länger dürfe der Geistliche sich diesem

«Stück moderner Seelsorge, von dem der Klerus vor 30 Jahren noch keine

Ahnung» gehabt habe, entziehen, schärften sie den Geistlichen ein und verliehen
ihrem Appell Nachdruck mit einem Papstwort Leos XIII. («Saget eurem Klerus,
er soll nicht nur predigen, sondern auch unter die Leute gehen und er soll die
Leute aufsuchen, wo sie noch zu finden sind, und sie in kath. Vereinigungen
bringen, damit das religiöse Leben erneuert werde»). Fast augenzwinkernd
ermahnten sie die Geistlichen, ihrer Vorbildfunktion dadurch gerecht zu werden,
dass sie möglichst vor Mitternacht das Lokal verlicssen, ohne vorher ihre
Trinkfestigkeit unter Beweis gestellt zu haben.49 Damit einher ging der Versuch einer

Konfessionalisierung der öffentlichen Gaststätte: sie sollte als katholischer Raum

ausgewiesen werden - eine Taktik, die nolens volens sozialdemokratische

Raumgestaltungsversuche kopierte.50 Denn nicht nur die Wirte offizieller Parteilokale

bedienten sich einschlägiger Symbolik (wie Parteifahnen, roter Gardinen
oder Wahlkampfplakate), um die Gebundenheit ihres Raumes zu demonstrieren
und dadurch Andersdenkende fernzuhalten.51 Auch die sozialdemokratisch
gesinnten Wirte, deren Kneipen als informelle Stammlokale fungierten, gaben
ihrem Publikum zu verstehen, welche Gäste ihnen genehm waren und welche
nicht. Wie diese Wirte Tageszeitungen und Satireblätter auszulegen pflegten, die
der Sozialdemokratie nahestanden,52 wurden nun die katholischen Wirte
angehalten, ausschliesslich Blätter des politischen Katholizismus zu halten. «Keinen
Gasthof und keine Restauration, kein Kaffeehaus und keine Weinstube, keinen
Wartesaal und kein Dampfboot» dürfe man betreten, ohne nach der katholischen

Zeitung zu fragen, hatte schon im Jahre 1863 der münsterische Priester Franz

Hülskamp gefordert; wenn sie fehle, dann habe man mit Auge und Mund sein

«Staunen und Bedauern über das Fehlen eines so vortrefflichen Blattes kund zu

' Siehe Jakob Schmitt, Der Wirthshausbesuch der Geistlichen beurtheilt unter dem Gesichtspunkte

der Erlaubtheit und Schicklichkeit, in: Theologisch-praktische Quartal-Schrift, 43

(1890). 540-552 und ders.. Der Wirthshausbesuch der Geistlichen beurtheilt unter dem
Gesichtspunkte der Nützlichkeit, in: Theologisch-praktische Quartal-Schrift, 43 (1890), 796-
803.

Schüch/Polz, Handbuch der Pastoraltheologie (wie Anm. 43), 795f
30 Zum Segregationsverhalten in Kneipe und Wirtshaus siehe Armin Owzar, Konfliktscheu und

beredtes Schweigen. Die Kneipe als Kommunikationsraum im deutschen Kaiserreich, in:
Klaus Tenfelde (Hg.), Mitteilungsblatt des Instituts für soziale Bewegung. Forschungen und

Forschungsberichte 31 (2004), 43-58. Für die Schweiz vgl. die Beobachtungen von Urs
Altermatt, Katholizismus und Antisemitismus. Mentalitäten. Kontinuitäten, Ambivalenzen. Zur
Kulturgeschichte der Schweiz 1918-1945, Frauenfeld/Stuttgart/Wien 1999, 11.

3 Siehe etwa die Vigilanzberichte von Schutzmann Jochum vom 18. März 1893 und vom 1.

April 1893, in: StaatsA HH, Politische Polizei, S 3930-4, Bd. 1.

Siehe etwa den Vigilanzbericht von Schutzmann Fritze vom 4. April 1899 über die
Wirtschaft Eggers in der Heinestr. 38, in: StaatsA HH, 331-3, Politische Polizei, S 3974.



134 Armin Owzar

geben».53 An dieser Devise hielten die «Milieumanager»""14 bis zum Ende der
Weimarer Republik fest: Klagen über «die schlechte Presse» sind Legion; kein
katholischer Ratgeber, der nicht vor gottlosen oder -entfremdeten Büchern,
Zeitungen und Zeitschriften warnt.55 Ob diese Warnungen allerdings immer beherzigt

wurden, scheint eher fraglich. Denn auch hier ist seit der Jahrhundertwende
eine schrittweise erfolgende Rücknahme radikaler Forderungen zu beobachten.
Nicht nur Fructuosus Hockenmaier zeigte für all diejenigen Wirte Verständnis,
die sich aus Rücksicht auf ihre Gäste gezwungen sehen, ein nichtkatholisches
Blatt zu abonnieren.56

Weitaus mehr Erfolg versprach man sich von einer zweiten Taktik: der auf
Initiative und in Gebäuden der Kirche erfolgten Schaffung exklusiv katholischer
Räume, die nicht nur Vereine beherbergten, sondern zum Teil auch die anderen,
zentralen Funktionen einer Gaststätte erfüllten. Vor allem die Kolpinghäuser
wurden dieser Aufgabe gerecht. Zunehmend wurden hier Getränke ausgeschenkt
und Speisen verabreicht. Allerorts konnten Katholiken hier einkehren, um ihre
Freizeit untereinander zu verbringen. Selbst in den Diaspora-Städten entstanden
solche Multi-Funktionshäuser.57 Dass es sich dabei um Festungen des politischen
Katholizismus inmitten einer protestantisch dominierten Stadtgesellschaft
handelte, um Stützpunkte und Rückzugsorte katholischer Arbeiter und Bürger, kam

gelegentlich sogar in ihrer Aussenarchitektur zum Ausdruck. So etwa in dem
1904 errichteten Haus des Katholischen Arbeitervereins in der (1920 von Hannover

eingemeindeten) Industriestadt Linden. Das nach Plänen des Architekturbüros

Thofern & Jagielski errichtete Vereinshaus, das nicht nur Versammlungsräume
für rund 1.000 Personen, sondern auch eine Restauration enthielt, zeichnete

sich durch eine einfache, aber massive Bauweise aus,5' was gleichermassen von
der schichtenübergreifenden Bindekraft wie von dem Beharrungswillen des

Vereins-Katholizismus in einer mehrheitlich evangelischen Stadt zeugte. Kräftige,
Festigkeit und Verteidigungswillen der Glaubensgemeinschaft artikulierende
Stützpfeiler aus Werkstein verbanden die einfache, Verbundenheit mit dem
Proletariat zum Ausdruck bringende Ziegelarchitektur in der Sockelzone mit einem

verputzten, bürgerlich wirkenden Aufsatz mit geschwungenen Giebelformen.

So Hülskamp in einer im September 1863 gehaltenen Rede, in: Verhandlungen der fünfzehnten

Generalversammlung der katholischen Vereine Deutschlands zu Frankfürt am Main am
21., 22., 23. und 24. September 1863, amtlicher Bericht, Frankfurt am Main 1863, 63-77.
hier 69.

Vgl. Olaf Blaschke, Die Kolonialisierung der Laienwelt. Priester als Milieumanager und die
Kanäle klerikaler Kuratel, in: Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann (Hg.), Religion im
Kaiserreich. Milieus- Mentalitäten - Krisen. Gütersloh 1996, 93-135.
Siehe Michael Schmolke, Die schlechte Presse. Katholiken und Publizistik zwischen
«Katholik» und «Publik» 1821-1968, Münster 1971, 100 250.
Hockenmaier. Der beichtende Christ (wie Anm. 47), 97f
Siehe Franz Lüttgen, Vom Gesellenhospitium zum Kolpinghaus. Die Geschichte der Häuser
im Katholischen Gesellenverein bis zum Ersten Weltkrieg, in: Annalen des Historischen
Vereins für den Niederrhein insbesondere das alte Erzbistum Köln, 204 (2001). 183-227.
Siehe Walter Buschmann, Linden. Geschichte einer Industriestadt im 19. Jahrhundert.
Hildesheim 1981, 426 und 451.



Kommunikations verhalten deutscher Katholiken 13 5

Nicht nur die Katholiken, sondern auch viele Protestanten begannen verstärkt
seit der Jahrhundertwende, sich durch den Bau eigener Vereinshäuser aus dem
öffentlichen Raum zurückzuziehen. Aber auch die Sozialdemokraten errichteten
eigene Vereinshäuser mit Restaurationsbetrieb, die sogenannten Volks- oder
Gewerkschaftshäuser.59 Auch wenn die Kapazitäten keineswegs ausreichten,
jeweils alle Angehörigen des Milieus aufzunehmen: für die Kneipen vor Ort
bedeutete der Bau solcher Häuser mitunter eine nicht zu unterschätzende
Konkurrenz.60 Es wundert daher nicht, dass die Zahl konzessionierter Gaststätten pro
Einwohner seit der Jahrhundertwende im Abnehmen begriffen war.61 Wie gross
die Auswirkungen auf das Freizeitverhalten zu veranschlagen sind, lässt sich
freilich nicht genau bestimmen. Fest steht nur, dass die seit dem Kulturkampf
und der sozialistengesetzlichen Zeit bestehende Isolation und Segregation beider
Milieus durch die Vereinshäuser eher gefördert denn abgebaut wurde. Ebensowenig

wird ein Zentrumsanhänger das «rote Rathaus» der hamburgischen
Sozialdemokratie, das Gewerkschaftshaus am Besenbinderhof,62 frequentiert haben,
wie ein Sozialdemokrat in den beiden Kolpinghäusern, auf der Großen Freiheit
(Altona) und in der Mühlenstrasse, eingekehrt sein mag. Selbst am Arbeitsplatz,
in den Pausen, pflegten sich schliesslich die Angehörigen der verschiedenen
Milieus aus dem Wege zu gehen.63

Die Segregation der Milieus war freilich nicht nur konfessionell und parteipolitisch,

sondern auch sozial bedingt. Dementsprechend organisierte sich der
Freizeitsektor sowohl entlang konfessioneller und politischer als auch sozialer
Trennlinien. Nicht nur sonderten sich die Angehörigen der städtischen
Oberschichten hermetisch ab vom Rest der Bevölkerung, nicht nur verlief eine
unsichtbare Grenze zwischen den Mittelschichten und dem Proletariat.64 Auch
innerhalb der Unterschichten gab es scharfe Abgrenzungen: sowohl zwischen
den gelernten und den ungelernten Arbeitern als auch zwischen den Mitgliedern
der verschiedenen Berufsgruppen. Diese Segmentierung, von der das Ausgehver-

Siehe dazu Wolfgang Niess, Volkshäuser, Freizeitheime, Kommunikationszentren. Zum
Wandel kultureller Infrastruktur sozialer Bewegungen. Beispiele aus deutschen Städten von
1848 bis 1984, hg. von der Kulturpolitischen Gesellschaft e.V., Hagen 1984, 137-178.
Für die sehr starke Frequentierung der Gaststätte im hamburgischen Gewerkschaftshaus
siehe Johannes Schult, Geschichte der Hamburger Arbeiter 1890-1919, Hannover 1967, 146.
Siehe James S. Roberts, Wirtshaus und Politik in der deutschen Arbeiterbewegung, in: Ger-

^
hard Huck (Hg.), Sozialgeschichte der Freizeit, Wuppertal 1980, 123-139, hier 125.

6" Siehe dazu Elisabeth Domansky, Der (Zukunftsstaat am Besenbinderhof), in: Arno
Herzig/Dieter Langewiesche/Arnold Sywottek (Hg.), Arbeiter in Hamburg. Unterschichten,
Arbeiter und Arbeiterbewegung seit dem 18. Jahrhundert, Hamburg 1983, 373-385.
Siehe etwa den anonym verfassten Bericht Zuerst die leeren zweiter, dann die überfüllten
vierter Güte, in: «Mein Arbeitstag - mein Wochenende». Arbeiterinnen berichten von ihrem
Alltag 1928, neu hg. von Alf Lüdtke, Hamburg 1991, 2 lf.
Siehe auch Kaspar Maase, Grenzenloses Vergnügen. Der Aufstieg der Massenkultur 1850-
1970, Frankfurt am Main 1997, 22-24. Für Hamburg siehe Werner Jochmann, Handelsmetropole

des Deutschen Reiches, in: Werner Jochmann/Hans-Dieter Loose (Hg.), Hamburg.
Geschichte der Stadt und ihrer Bewohner, Bd. 2: Vom Kaiserreich bis zur Gegenwart 1986,
15-129, hier 38 und 40.



136 Armin Owzar

halten nicht unbeeinträchtigt blieb,65 hatte gleichermassen Auswirkungen auf die
intra- wie auf die interkonfessionelle Kommunikation. Zum einen gab es auch

innerhalb des katholischen Milieus, das ja wie kein anderes Milieu sozial höchst

heterogen zusammengesetzt war,66 deutliche Trennlinien im Freizeitverhalten.
Katholische Adlige, Bürger, Kleinbürger und Arbeiter hielten Abstand voneinander,

sie verbrachten ihre Freizeit jeweils für sich. Dieser Binnendifferenzierung
trug auch das sozial höchst fragmentierte katholische Vereinswesen Rechnung.
Zum anderen determinierte die soziale Segmentierung auch die interkonfessionellen

Kontakte bis zu einem gewissen Grade. Denn in den meisten Städten
verteilten sich die Konfessionen recht ungleich auf die einzelnen Schichten und
Berufe. Deutlich waren die Katholiken unter den Selbständigen, den Angestellten
und den qualifizierten Arbeitern unterrepräsentiert. Überrepräsentiert waren sie

vor allem unter den unqualifizierten Arbeitern.67 Das gilt erst recht für die

Diaspora-Städte, in denen die alteingesessenen Eliten fast ausnahmslos protestantischen

Glaubens waren, die katholischen Neubürger indes zumeist den unteren
sozialen Schichten entstammten. Das spiegelte sich auch im Wohnverhalten
wider. Denn in den zahlreichen Städten des Reiches waren die Glaubensgemeinschaften

keineswegs gleichmässig über alle Viertel verteilt. Es gab nicht nur
Strassenzüge und Quartiere, in denen über- oder unterdurchschnittlich viele
Juden lebten.68 Auch Katholiken waren aufgrund ihrer spezifischen Sozialstruktur
mancherorts unter- bzw. überrepräsentiert: ein Phänomen, das in den urbanen

protestantisch geprägten Zentren wie Berlin und Hamburg verstärkt auftrat69 und
das sich insbesondere auf den individuell-privaten Sektor auswirkte: auf Räume,
die wie die Kneipe oder das Wirtshaus in nachbarschaftliche Zusammenhänge
eingebettet waren.70

Besonders scharf verlief die Abgrenzung zwischen Protestanten und Katholiken,

wenn es sich bei letzteren um Italiener oder Polen handelte. Vor allem im
rheinisch-westfälischen Industrierevier,71 aber auch in Berlin, Hamburg und Bre-

Siehe Thomas Mania, «Weißte was - 'nen Schnaps?» Die Gaststätte als Kommunikationszentrum.

Theorie und Praxis am Beispiel eines Dortmunder Wohnquartiers, Münster/New
York/München/Berlin 1997, 147-153.
Vgl. Loth, Integration und Erosion (wie Anm. 22), 266-278.

67 Siehe Gerhard A. Ritter/Klaus Tenfelde, Arbeiter im Deutschen Kaiserreich 1871 bis 1914,
Bonn 1992,747-751.

68 Für Berlin sei nur auf das Scheunenviertel verwiesen. Für Hamburg vgl. die Angaben im
Statistischen Handbuch für den Hamburgischen Staat 4 (1891), hg. vom Statistischen Bureau
der Steuer-Deputation, Hamburg 1891, 29.

69 Für Berlin siehe Hugh McLeod. Piety and Poverty. Working-Class Religion in Berlin, London

and New York 1870-1914, New York/London 1996, 25; für Fiamburg siehe die Angaben

im Statistischen Handbuch für den Flamburgischen Staat 4, hg. vom Statistischen Bureau
der Steuer-Deputation, Hamburg 1891. 29.

70 Siehe dazu grundsätzlich Franz Dröge/Thomas Krämer-Badoni, Die Kneipe. Zur Soziologie
einer Kulturform oder «Zwei Halbe auf mich!». Frankfurt am Main 1987.

71 Siehe dazu Christoph Kleßmann, Polnische Bergarbeiter im Ruhrgebiet 1870-1945. Soziale
Integration und nationale Subkultur einer Minderheit in der deutschen Industriegesellschaft.
Göttingen 1978 und Richard C. Murphy, Gastarbeiter im Deutschen Reich. Polen in Bottrop
1891-1933, Wuppertal 1982.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 137

men waren im Verlauf des Kaiserreiches grosse polnische Kolonien entstanden,
deren Angehörige sich von der nicht-polnischen Umwelt ebenso absonderten,
wie sie aufgrund sprachlicher Barrieren und konfessioneller Vorbehalte von der

Mehrheitsgesellschaft geschnitten wurden. Isolation und Ausgrenzung schlugen
sich dort nicht nur im Wohnverhalten nieder,72 sondern auch im Freizeitverhalten.

Im Grossraum Hamburg existierte eine stattliche Anzahl von Vereinen,
deren Mitglieder ausschliesslich polnischer Herkunft waren.73 Selbst
deutschstämmigen Katholiken pflegten die Polen während ihrer Freizeit aus dem Weg
zu gehen, sogar dann, wenn es sich um kirchliche Veranstaltungen handelte. Von
den seit 1895 stattfindenden Grossveranstaltungen hamburgischer und harburgischer

Katholiken, an denen sich bis zu 5.000 Mitglieder katholischer Vereine des

Grossraums beteiligten, hielt die Polonia sich fern.74 Das katholische Milieu war
mithin nicht nur in soziale, sondern auch in ethnische Segmente unterteilt.

Das bestätigt auch eine Auswertung der sogenannten Vigilanzberichte der

hamburgischen Polizei, deren alleiniger Zweck darin bestand, die Stimmungslage
in den Unter- und Mittelschichten der Hansestadt zu eruieren.75 Da man auch

die Meinungen und Einstellungen der polnischstämmigen Bevölkerung in
Erfahrung bringen wollte, wurde mit Schutzmann Noroschat ein polonophoner
Polizist auf Vigilanz zu den öffentlichen Orten der Stadt geschickt. Dieser besuchte
die Quais, die Fähren und die Kneipen der Stadt, wobei er immer wieder auf
Gaststätten stiess, in denen ausschliesslich Polen verkehrten.7 Nicht immer
erfolgte die Isolation der Polen auf eigene Initiative. Dass die Minderheit mit dem

Rückzug in ihre Subkultur präventiv auch einer Ausgrenzung seitens der Mehrheit

zuvorkommen wollte, ist so mancher Quelle zu entnehmen. So etwa einem

Vigilanzbericht über ein Gespräch, dass zwei polnische Arbeiter am 24. Juli
1896 in der hamburgischen Wirtschaft Buck mit sechs deutschen Arbeitern führten.

Der Aufforderung eines der Deutschen, sich der Gewerkschaft anzuschlies-

sen, wichen die beiden Polen aus: mit den deutschen Arbeitern wollten sie «nicht

gerne [...] zusammen Bündnis schließen [...], weil die deutschen Arbeiter die

In manchen Strassenzügen der südlich der Hansestadt Hamburg gelegenen Stadt Wilhelmsburg

waren mehr als 50 Prozent aller Bewohner polnischer Herkunft (siehe Elke Hauschildt,
Polnische Arbeitsmigranten in Wilhelmsburg bei Hamburg während des Kaiserreichs und
der Weimarer Republik, Dortmund 1986, 49-68).
Siehe Elke Hauschildt, Polnische Arbeitsmigranten in Wilhelmsburg (wie Anm. 72), 286-
295.
Siehe Thomas Scharf-Wrede, Das Bistum Hildesheim 1866-1914. Kirchenführung, Organisation,

Gemeindeleben, Hannover 1995, 475.
5 Zur Quellenkritik siehe gamdsätzlich die einleitenden Ausführungen von Richard J. Evans in

der von ihm herausgegebenen Edition Kneipengespräche im Kaiserreich (wie Anm. 18), hier
7-39.
In seinen Berichten hat Noroschat jeweils festgehalten, ob und wenn ja wie viele Polen sich
hier aufhielten und welche Sprache sie sprachen (siehe die Vigilanzberichte von Schutzmann
Noroschat, in: StaatsA HH, 331-3, Politische Polizei, S 3930-30, Bd. 1; siehe auch die
einschlägigen Vigilanzberichte von Schutzmann Fritze, in: StaatsA HH, 331-3, Politische
Polizei, S 3930-3, Bd. 1 und von Schutzmann Jochum, in: StaatsA HH, 331-3, Politische
Polizei, S 3930-4, Bd. 1 und 3).



138 Armin Owzar

polnischen Arbeiter stets mit Scheu und Misstrauen ansehen würden.»77 Immerhin

belegt dieser Bericht, dass es zu Begegnungen zwischen Polen und Deutschen

kam - so wie auch Gespräche zwischen Milieu-Katholiken und
Sozialdemokraten oder Protestanten immer wieder bezeugt sind, und das nicht nur im
akademischen, sondern auch im proletarischen und kleinbürgerlichen Milieu.

Worüber sprachen Katholiken mit Nichtkatholiken (nicht)?

Solche Gespräche wurden denn auch seit der Jahrhundertwende seitens des

katholischen Klerus akzeptiert. «Der bürgerliche Verkehr mit Andersgläubigen
[sei] erlaubt, soweit daraus keine Gefahren für den Glauben» entstünden, liess

Heribert Jone die Gläubigen wissen. Wo aber lauerten die Gefahren? Der im
kanonischen Recht bewanderte Kapuziner versuchte sich in einer differenzierten
Antwort, die recht viele Hintertüren offenliess. Nicht einmal den Beitritt zu
«bestimmten Vereinen» und den Besuch «akatholischer Vereine» wollte er
grundsätzlich verbieten. Rigider fiel dagegen sein Verbot von «Disputationen oder

Konferenzen über religiöse Dinge mit Andersgläubigen» aus. Da diese manche
Gefahren in sich bergen würden, seien «solche, besonders öffentliche, verboten
ohne Erlaubnis des Apostolischen Stuhles oder, in dringenden Fällen, des Orts-
ordinarius (can. 1325 § 3)». Die mit dem Wort «besonders» implizit gemachte
Einschränkung wurde durch einen weiteren Passus zum Alltagsverhalten noch
erweitert. Nicht verboten waren nämlich «die (Disputationen), welche sich infolge

der näheren Umstände wie durch Zufall» entwickelten, z.B. im Eisenbahnabteil.78

Ausführlich dargelegte Normen zur communicatio in sacris schlössen
sich an, nicht jedoch zur communicatio civilis - ein Indiz dafür, dass es einer
eingehenderen Regelung nicht bedurfte. Denn die Gläubigen wussten, dass Religion

kein Thema für interkonfessionelle Gespräche war. Sie wussten es aus den

zahlreichen für eine bürgerliche, zum Teil auch proletarische Leserschaft
geschriebenen Benimmbüchern. Es gab keinen im Kaiserreich und in der Weimarer
Republik erschienenen Ratgeber, der sich nicht dem Kommunikationsverhalten
im allgemeinen und der Wahl der Gesprächsstoffe im besonderen widmete. Eine

Grundregel, die in abgeschwächter Form bis in die 1960er Jahre Bestand hatte,
lautete: In geselliger Runde sind alle um Politik, Religion, Wissenschaft und
Sexualität kreisenden Fragen tabu.7

Vigilanzberichi von Schutzmann Jochum vom 25. Juli 1896, in: StaatsA HH. 331-3. Politische

Polizei, S 3930-4, Bd. 4.
78 Heribert Jone, Katholische Moraltheologie. Unter besonderer Berücksichtigung des Codex

Iuris Canonici sowie des deutschen, österreichischen und schweizerischen Rechtes, Paderborn

21931, 94.
79 Noch Anfang der 1970er Jahre befand Yvonne Gräfin von Eichen, dass «Politik, Kirche [sie]

und Krankheit» solange tabu bleiben müssten, «wie man sich nicht ganz genau» kenne
(Yvonne Gräfin von Eichen, Gutes Benehmen heute. Ein moderner Familienknigge, München

[um 1971], 125).



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 139

Schon die Funktion, die die Benimmbücher für soziale Aufsteiger erfüllten,
deutet auf deren Relevanz für die Prägung öffentlichen Verhaltens. Denn wer in
seinem Elternhaus nicht die einschlägigen Umgangsformen für Empfänge oder

Abendgesellschaften vermittelt bekommen hatte, der bedurfte solcher Ratgeber,
um nicht durch leichtfertiges Verhalten seine Karriere aufs Spiel zu setzen. Nicht
selten thematisierten die Breviere guten Verhaltens diesen Aspekt expressis
verbis. So etwa Constanze von Franken in ihrem Katechismus des guten Tones

und der feinen Sitte. Die in nahezu allen Ratgebern wortwörtlich ausgegebene
Devise «Politische und religiöse Gespräche meide so viel als möglich» begründete

sie mit Opportunitätserwägungen und ihrer Erfahrung: «Sie führen zu
leidenschaftlicher Erregung und feindseligen Spannungen, die jeder angenehmen
Unterhaltung ein Ende machen. Oft decken sie ganz unerwartet
Meinungsverschiedenheiten auf, welche vielleicht gerade die Person, die du dir verbinden
möchtest, zu deinem Gegner machen».80 Auch andere Autoren begründeten die

Tabuisierung politischer und religiöser Themen mit ihrer langjährigen Erfahrung.
So etwa Franz Ebhardt: Rein wissenschaftliche, politische oder religiöse Fragen,
so der Verfasser eines der meistgelesenen und meistaufgelegten Benimmbücher
des 19. und 20. Jahrhunderts, gehörten «zu denjenigen, welche am leichtesten
Anlass zu Streitigkeiten» gäben und «die besten Freunde entzweien» könnten.81

Offensichtlich erachtete Ebhardt sein Verbot für derart selbstverständlich, dass er
in der 17. Auflage von 1913 nicht nur auf diese Begründung verzichtete, sondern
auch auf die explizite Tabuisierung politischer und religiöser Themen. Während
andere Autoren immerhin noch eine kurze Formel bemühten,82 verurteilte
Ebhardt nunmehr lediglich das Anschneiden «rein wissenschaftlicher, theoretischer,
abstrakter und streng fachlicher Fragen». Aus dem Gesamtzusammenhang ging
allerdings weiterhin hervor, dass die alte Regel aufrechterhalten wurde.83

In der Regel verfügten die Zeitgenossen über dieses kulturpraktische Wissen
bereits seit ihrer Kindheit. «Von Politik, Geld und Religion spricht man nicht»,
so lautete in den grossbürgerlichen Häusern der Hansestadt Hamburg die schon
den Kindern vermittelte Devise.84 Gewiss gab es hier wie auch in anderen
Städten des Reiches Ausnahmen. In denjenigen Häusern, in denen Politiker und
Wissenschaftler verkehrten, wurden gelegentlich auch die Heranwachsenden

(wie der junge Max Weber) mit politischen Streitgesprächen konfrontiert.85 Ge¬

Constanze von Franken, Katechismus des guten Tones und der feinen Sitte, Leipzig 1907,
33f.
Der gute Ton in allen Lebenslagen. Ein Handbuch für den Verkehr in der Familie, in der
Gesellschaft und im öffentlichen Leben, unter Mitwirkung erfahrener Freunde hg. von Franz
Ebhardt, Leipzig/Berlm/Wien l0l886, 283.
Siehe etwa Emma Kallmann, Der gute Ton. Handbuch der feinen Lebensart und guten Sitte.
Nach den neuesten Anstandsregeln bearbeitet, Berlin [1911], 177.
Siehe das Kapitel «Zwei Worte über das Plaudern» in: Der gute Ton in allen Lebenslagen.
Ein Handbuch für den Verkehr in der Familie, in der Gesellschaft und im öffentlichen
Leben, hg. von Franz Ebhardt, Leipzig 171913, 204-208.
Edith Oppens, Der Mandrill. Hamburgs zwanziger Jahre, Hamburg 1969, 5.

Siehe Marianne Weber, Max Weber. Ein Lebensbild, mit einer Einleitung von Günther Roth,
München/Zürich 1989 [1926], 42.



140 Armin Owzar

meinhin aber bemühten sich die Eltern, solche Themen vor ihren Kindern
auszusparen. Symptomatisch ist der Bericht Kyrilla Spieckers über ihren Vater, einen

linken Zentrumspolitiker der Weimarer Republik, der zudem seit 1922
Chefredakteur der Germania war: «Obwohl ein Mann des Wortes, war er verschlossen

und schweigsam», so schweigsam, dass seine Tochter erst nach dessen Tod
erfuhr, dass ihr Vater «eine graue Eminenz in der Politik [...], ein politischer
Weichensteller im Hintergrund» gewesen war.86 Aber nicht nur im bürgerlichen
Elternhaus wurden politische Fragen zumeist ausgeklammert.87 Auch in der
proletarischen Familie sprachen die Männer eher selten mit ihren Frauen oder Kindern

über politische und weltanschauliche Themen. Erst recht, wenn die
Familienmitglieder unterschiedlichen Parteien anhingen oder verschiedenen Konfessionen

angehörten. War der Vater sozialdemokratisch gesinnt, die Mutter aber

eher unpolitisch-religiös eingestellt, zogen beide es vor, politische Gespräche
allein aufgrund ihres erheblichen Konfliktstoffs auszusparen.

Wie sprachen Katholiken und Nichtkatholiken miteinander?

Diese Zurückhaltung deutet darauf hin, dass milieuübergreifende Diskussionen
über Politik und Religion nicht selten in Streit ausarteten und eskalierten. Um auf
die Frage nach dem typischen Ablauf zeitgenössischer Streitgespräche eine

Antwort geben zu können, unterscheide ich im folgenden vier Formen: 1. das

dialogische Streitgespräch, in dessen Verlauf kontroverse Positionen verbal
ausgetauscht werden und das im gegenseitigen Einverständnis beendet wird, ohne
dass die Kommunikanten zu einem einvernehmlichen Ergebnis gelangt sein

müssen; 2. das monologische Streitgespräch, in dem ein Kommunikant dezidiert
seine Position vertritt, derweil die anderen ihm durch Schweigen oder nonverbale

Gesten den Wunsch nach einem Themenwechsel signalisieren; 3. das

eskalierende Streitgespräch, bei dem die Kommunikanten über ihre inhaltlichen
Differenzen derart in Streit geraten, dass sie für ein abruptes Gesprächsende sorgen;
sowie 4. das in Gewalt übergehende Gespräch, bei dem bestimmte Gewaltmittel
angewandt werden, etwa indem einer der Gesprächspartner den anderen denunziert,

ihn zum Duell herausfordert, ihm Gewalt androht oder physische Gewalt
tatsächlich anwendet.

Die fragmentarische Quellenlage verbietet es zwar, definitive Aussagen zur
Konjunktur dieser vier Gesprächstypen zu machen. Nichtsdestoweniger ist ein

Trend zu beobachten. Demzufolge lässt sich das katholische Kommunikationsverhalten

zwischen 1870 und 1930 in zwei Phasen unterteilen. Die erste Phase

dauerte bis in die Mitte der 1880er Jahre hinein und war deckungsgleich mit der
des Kulturkampfes. In dieser Zeit scheuten sich sehr viele kirchentreue Katholi-

86
Kyrilla Spiecker, Zerreißproben. Nazihaft - Ärztin im Kriegseinsatz - Klosteralltag. Mainz
21996 [1996], 10 und 13.

87 Siehe Budde, Auf dem Weg ins Bürgerleben (wie Anm. 16), 369-377.
88 Siehe Jochen Loreck, Wie man früher Sozialdemokrat wurde. Das Kommunikationsverhalten

in der deutschen Arbeiterbewegung und die Konzeption der sozialistischen Parteipublizistik

durch August Bebel, Bonn/Bad Godesberg 21978, 183.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 141

ken nicht, ihren Unmut vor allem über die preussische Kulturkampfgesetzgebung
im öffentlichen Raum offen zu artikulieren. Unterstützt, ja nachhaltig dazu

aufgefordert wurden sie von den (Milieumanagern), den Priestern und Kaplänen.
Während des Kulturkampfes verlangten diese ihrem Kirchenvolk sogar in ihrer

Privatsphäre unbedingte Verteidigungsbereitschaft ab. So forderte nicht nur Ku-
rat Joseph Schuen seine Leser auf, im übertragenen Sinne «das Schwert [zu]
gebrauchen», wenn im eigenen Hause «schändlich geredet, über Glaube und
Priesterthum gespottet» werde.89 Zeitgenössische Aufzeichnungen zeugen davon,
dass in vielen Städten des Reiches ein Teil der katholischen Bevölkerung diesen

Aufforderungen Folge leistete. Während der preussische Kulturkampf in vielen
Diaspora-Städten kaum zu Buche schlug, artikulierte sich in einigen Städten mit
ausgeprägtem katholischen Milieu grosser Unmut. In Koblenz und in Münster
war das Verhältnis zwischen Staatsmacht und Kirchenvolk recht gespannt.90

Immer wieder vernahm man auch auf der Strasse erbitterten Protest gegen die
Vertreter der Regierungsbehörden und die deren Befehle vollstreckenden
Polizeibeamten.9' Mitunter kam es auch, wie im Saarland, zu Handgreiflichkeiten
gegenüber Vertretern der Staatsmacht.92 Gelegentlich beobachtete man sogar
vereinzelte Übergriffe gegenüber Professoren, die im Ruf standen, antikatholisch
zu sein.93 Vice versa rotteten sich manche Kirchengegner zusammen, um ihren
Ressentiments freie Uuft zu machen. Verwiesen sei nur auf den berüchtigten
Moabiter Klostersturm, in dessen Verlauf einige nicht einmal davor
zurückschreckten, katholischen Mönchen Lynchjustiz anzudrohen.94 Gleichwohl
handelte es sich bei solchen Vorkommnissen eher um Einzelfälle. Die meisten Zu-
sammenstösse verliefen innerhalb geregelter Bahnen. Ein Religionskrieg war es

nicht, den sich alteingesessene Katholiken und preussisch-liberale Beamte lieferten.

Nicht in Münster, wo der Kulturkampf besonders schroff verlief, erst recht
nicht in den Diaspora-Städten.

Nach dem Abflauen des Kulturkampfes Hess eine solche Bereitschaft zum
lautstarken Protest deutlich nach. Zwar kam es mitunter in dörflichen
Gesellschaften noch immer zu jugendliche Gruppenbildungen, aus denen Konfrontatio-

89
Schuen, Bausteine zu Standes-Unterweisungen für Verehelichte und Unverehelichte (wie
Anm. 33), 83.

90 Siehe Wolfgang Dietz, Die Auswirkungen des Kulturkampfes im Regierungsbezirk Koblenz,
Galenberg 1992, 291-305 und Horst Gründer, «Krieg bis aufs Messer» - Kirche, Kirchenvolk

und Kulturkampf (1872-1887), in: Franz-Josef Jakobi (Hg.) unter Mitwirkung von
Thomas Küster, Geschichte der Stadt Münster, Bd. 2: Das 19. und 20. Jahrhundert (bis
1945), Munster 1993,131-165.

91 Für eine Dokumentation dieser Konfrontation siehe die aus ultramontaner Perspektive ver-
fasste Chronik von Ludwig Ficker, Der Kulturkampf in Münster, Aufzeichnungen des

Kreisgerichtsrates a.D. Stadtrates Ludwig Ficker, bearb. und veröff von Otto Hellinghaus, Münster

1928.
92 Siehe Blackboum, Wenn ihr sie wieder seht, fragt sie wer sie sei (wie Anm. 13), 429-^137.
93 Siehe etwa Gideon Spicker, Vom Kloster ins akademische Lehramt. Schicksale eines ehemaligen

Kapuziners, hg. und mit einem Nachwort versehen von Harald Schwaetzer und Hen-
rieke Stahl-Schwaetzer, Regensburg 1999 [Stuttgart 1908/Münster 21914], 152.

Siehe Manuel Borutta, Enemies at the gate. The Moabit (Klostersturm) and the (Kulturkampf).

Germany, in: Clark/Kaiser (Hg.), Culture Wars (wie Anm. 8), 227-254.



142 Armin Owzar

nen (mit zum Teil tödlichem Ausgang) entstanden.93 Insgesamt aber ging der

militante Konfessionalismus auch hier spürbar zurück.96 Wohl gab es in den

Städten insbesondere unter den Proletarieren immer wieder Anhänger des
politischen Katholizismus, die sich in Streitgesprächen mit Sozialdemokraten und
Konservativen anlegten. Vom Klerus darin unterstützt wurden sie aber nicht
mehr. Im Gegenteil, nicht nur Schimpfen und Beleidigen (das Anwenden von
Gewalt sowieso) blieben sanktionierte Verhaltensformen,97 auch von einer
Verteidigung katholischer Glaubenssätze wurde nunmehr strikt abgeraten. Wie viele
andere gab Hockenmaier die Devise aus, «nicht mit dem bösen Feind» herumzustreifen.

Denn in manchen Fällen erreiche «man durch eine offene Zurechtweisung

doch nichts, ja durch eine unkluge Entgegnung [laufe] man Gefahr, die
Sache nur noch schlimmer zu machen.»98 Dementsprechend bietet auch das

autobiographische Quellenkorpus keinerlei Anhaltspunkte dafür, dass sich der
dialogische Typus einer besonderen Konjunktur erfreute. So selten es in milieuübergreifenden

Gesprächssituationen zu Diskussionen über Religion und Politik kam,
in der Regel mündeten sie in einen Monolog, derweil einer der anderen
Kommunikanten durch beredtes Schweigen seinen Willen zum Themenwechsel
unterstrich.

Vor allem bürgerliche Kommunikanten scheinen sich an diesen Normen
orientiert zu haben. Das ist mancher biographischen Alltagsschilderung zu
entnehmen. Etwa dem «kleinen unbedeutenden Erlebnis», von dem der im Volksverein

für das katholische Deutschland als Funktionär und Erwachsenenbildner
tätige Anton Heinen erzählt. An einem Maifeiertag, Anfang der 1920er Jahre,
begibt sich der Zentrumspolitiker mit zwei ehemaligen Schülerinnen, die er in einer
fremden Stadt zufällig getroffen hat, in eine «jener alten solid-bürgerlichen
Wirtschaften, wo noch so eine Art von Familienzauber darauf liegt, wo Wirt und
Wirtin selbst bedienen und die Gäste wirkliche Gäste sind». Die beiden Frauen
und Heinen, der es laut eigener Aussage liebt, «mit Fremden ungezwungene
Bekanntschaft zu machen und [sich] auszutauschen», teilen sich einen Tisch mit
zwei Familien, die offensichtlich beide dem Arbeiterstand angehören und von
denen sich einer der Männer als Sozialdemokrat zu erkennen gibt. Der kommunikative

Anspruch Heinens mag zunächst überraschen, entspricht er doch keineswegs

dem bislang analysierten Gesprächsverhalten. Der bürgerliche Zentrumsmann

scheint nicht nur persönlich den Kontakt mit Arbeitern und Sozialdemokraten

zu suchen, er wünscht sich auch für seine Begleiterinnen «nichts Besseres

[...], als dass sie in lebendige Verbindung mit den Leuten kommen». Und
tatsächlich entwickelt sich zwischen ihnen schon bald ein intensives Gespräch über
Politik.

Für die oberschlesische Region siehe etwa den Erlebnisbericht von Hans Marchwitza, Meine
Jugend, Berlin 1947,73-75.
Siehe Tobias Dietrich, Konfession im Dorf. Westeuropäische Erfahrungen im 19. Jahrhundert,

Köln/Weimar/Wien 2004, 397.
97 Siehe etwa Hockenmaier, Der beichtende Christ (wie Anm. 47), 74f, 175-181 und 233-242.
98

Hockenmaier, Der beichtende Christ (wie Anm. 47), 90 und 238.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 143

Der Verlauf dieses Gesprächs bestätigt indes die Grundmuster sozial- und ge-
schlechtsspezifischen Kommunikationsverhaltens. Aktiv nehmen ausschliesslich
die Männer an dem Gespräch teil. Die Ehefrauen der beiden Arbeiter fallen aus
dem Dialog heraus, da sie bezeichnenderweise «allzusehr mit den Kindern
beschäftigt» sind. Heinens Begleiterinnen, dem Kontext zufolge zwei junge Frauen

Anfang zwanzig, beschränken sich auf die Rolle aufmerksamer Zuhörerinnen:
«gebannt von dem schlichten, einfachen Erlebnis», das einer der beiden Männer
zum Besten gibt. Bei dem «ernsten, hübschen Gespräch», das er fuhrt, handelt es

sich also um einen Monolog. Schon nach kurzer Zeit wird der Mann von seinem

jüngeren Kollegen unterbrochen. Dieser lenkt das Gespräch auf Politik und gibt
sich als organisierter Sozialist zu erkennen. Der andere Arbeiter verfällt darauf in
Schweigen. Vielleicht, so mutmasst Heinen, sei auch der ältere Mann ein Sozialist,

aber er habe Lebensart, er sei, wahrscheinlich ohne es zu wissen, ein «gebildeter

Mensch», fühle er doch, dass es taktlos und peinlich sei, «im Beisein von
Fremden, und noch zu diesen, von parteipolitischen Dingen zu sprechen». Selbst

wenn Heinen nur seine eigenen Normen auf diesen Arbeiter projiziert haben
sollte: seine Erklärung zeugt davon, dass zumindest er, der gebildete, der bürgerliche

Kommunikant, die in den Benimmbüchern propagierten Grundregeln zum
Gesprächsverhalten internalisiert hat. Dementsprechend verhält er sich. Zwar
reizt es ihn, mit dem Arbeiter «eine ernste Unterhaltung anzufangen». Aber
allein der öffentliche Raum, in dem sich beide befinden, hält ihn davon ab. Im
Gasthaus, so Heinen, habe ihm «der Sinn nicht danach [gestanden], mit ihm über
Dinge zu sprechen, die man nur unter vier Augen, als Freund zum Freund behandeln»

könne. Auch der patriarchalische Gestus, den der bürgerliche Zuhörer dem

proletarischen Sprecher gegenüber einnimmt, zeugt von Heinens sozialspezifischem

Verhalten: er will nämlich gar nicht mit dem Arbeiter diskutieren, er will
ihn belehren. «Freund», will er zu dem sozial weit unter ihm stehenden
Kommunikanten sagen, «aus dir Hesse sich ein prachtvoller Mensch machen. Ich
möchte mit dir gut freund sein. Ich möchte einmal die ernsten Fragen des Uebens

etwas gründlicher mit dir besprechen. Ich möchte dir die Augen einmal auftun,
damit du sähest, dass es noch eine Welt gibt, von der du jetzt keine Ahnung
hast.» Da ihm das kodifizierte Gesprächstabu aber auch ein solches «ernstes
Freundes- und Führerwort» verbietet, verfällt Heinen in einen inneren Monolog:
«Mit dem kann man vorläufig keine Fragen in ihren tiefern Zusammenhängen
besprechen. Er gehört zu den Halbgebildeten, die ihrer Sache so sicher sind, dass

es keinen Zweck hat, etwas anderes mit ihnen zu tun als zu (disputieren), d.h. zu
rechten, zu zanken.» Diskussion lehnt Heinen mithin ab, sie ist ihm gleichbedeutend

mit Streit. Und dazu hat er eigenen Angaben zufolge «keine Lust, weil dabei

nichts» herauskomme.99

Dieser seit Mitte der 1880er Jahre zu beobachtende Unwillen, sich auf ein
Streitgespräch einzulassen, war kein Spezifikum katholischen Kommunikationsverhaltens.

Es handelte sich vielmehr um eine in allen Uagern und Milieus prak-

Anton Heinen, Von alltäglichen Dingen. Ein Büchlein der Bildung und der Lebensweisheit
für den werktätigen Mann, Mönchen-Gladbach 21927, 131-135.



144 Armin Owzar

tizierte Strategie der Konfliktvermeidung. Bahnte sich im Rahmen milieuübergreifender

Kontakte ein Gespräch über Religion und Politik an, so favorisierte
die Mehrheit der Kommunikanten den zweiten Typus, das monologische
Streitgespräch. Die in den meisten Streitgesprächen dominierende Taktik war Schweigen

- ein Verhalten, das schon zu Beginn des Kaiserreichs in den meisten
Benimmbüchern empfohlen worden war100 und das seit Abflauen des

Kulturkampfes auch die explizit an eine katholische Leserschaft adressierten

Unterweisungen empfahlen. Natürlich kam es immer wieder vor, dass sich die
Kommunikanten bei Meinungsverschiedenheiten so sehr erhitzten, dass sie sich und
die herrschenden Normen darüber vergassen und zu Gewaltandrohungen hin-
reissen Hessen. Gleichwohl ist dieser Typus im Quellenkorpus der Vigilanzberichte

deutlich unterrepräsentiert. Gleiches gilt auch für den vierten Typus, das in
Gewalt übergehende Streitgespräch.101

So blieben gewalttätige Zusammenstösse aufgrund politischer oder
weltanschaulicher Meinungsverschiedenheiten auf eine verhältnismässig geringe Zahl

gesellschaftlicher Segmente beschränkt. Dazu zählten u.a. die gewerkschaftlich
nicht organisierten Arbeiter. Während etwa in Hamburg vornehmlich von
unorganisierten Arbeitskräften getragene Arbeitskonflikte und Streiks immer wieder
in Gewalttätigkeiten ausarteten,102 pflegte die sozialdemokratische Arbeiterschaft
auf solche direkten Aktionen zu verzichten. Insgesamt wirkte die Gewerkschaftsund

Parteibewegung auf die Genossen disziplinierend ein. Auch das konservative

und das liberale Bürgertum enthielt sich direkt angewandter physischer
Gewalt. Höchstens kam es bei Meinungsverschiedenheiten immer wieder einmal

vor, dass man seinen Gesprächspartner, etwa unter dem Vorwurf der
Majestätsbeleidigung, bei der Polizei denunzierte.103 Aber selbst das Duell, das trotz Verbots

auch im Kaiserreich noch praktiziert wurde, resultierte fast immer aus Zu-
sammenstössen unpolitischen Ursprungs.104 Gleiches gilt für das in sozialer
Hinsicht höchst heterogene katholische Milieu: auch hier wurde keine dieser
Verhaltensweisen besonders häufig praktiziert. So wenig die proletarischen Katholiken
zu gewalttätigen Zusammenstössen neigten, so selten zeigten die bürgerlichen
und adligen Katholiken eine besondere Bereitschaft zum Denunzieren oder zum
Duellieren im Rahmen politischer Auseinandersetzungen.

In der Regel kam es erst gar nicht zu einer Konfrontation. Denn die Mehrheit
der deutschen Gesellschaft - und darin unterschieden sich die Arbeiter nicht von
den Bürgern, die Sozialdemokraten nicht von den Liberalen oder den Katholiken

- setzte auf präventives Schweigen, indem man sich gar nicht erst auf ein Ge-

ritel «Die Kunst zu schweigen» überschriebenen Auslassungen bei

Ebhardt, Der gute Ton in allen Lebenslagen (l01886) (wie Anm. 81), 271-281.
101

Siehe dazu grundsätzlich Armin Owzar, «Reden ist Silber, Schweigen ist Gold».
Konfliktmanagement im Alltag des wilhelminischen Obrigkeitsstaates, Konstanz 2006.

102 Siehe Michael Grüttner, Arbeitswelt an der Wasserkante. Sozialgeschichte der Hamburger
Hafenarbeiter 1886-1914, Göttingen 1984, 245-252.

103 Siehe Owzar, Konfliktscheu und beredtes Schweigen (wie Anm. 50), hier 52-55.
104 Siehe dazu grundsätzlich Ute Frevert, Ehrenmänner. Das Duell in der bürgerlichen Gesellschaft,

München 1991.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 145

sprach einliess. Man blieb unter sich: trotz der seit 1850 steigenden Zahl der
Mischehen in Deutschland heiratete man in der Regel einen Partner derselben

Religionsgemeinschaft (noch um die Jahrhundertwende hatten die Partner der in
Preussen und Bayern geschlossenen Ehen in über 90 Prozent dasselbe Bekenntnis).105

Mehrheitlich verbrachten die Katholiken und Protestanten, aber auch die
Juden ihre organisierte Freizeit unter sich, das gesamte Vereinswesen unterlag
einer religiösen Segmentierung. Viele mieden sogar die Geschäfte und Gaststätten,

in denen Andersgläubige verkehrten. Der Konfessionalismus, so Olaf
Blaschke, spaltete die deutsche Gesellschaft quer zu den vertrauten Klassenlinien:

«Markt und Militär, Wirtschaft und Gastwirtschaft, Parlaments- und
Vereinswesen [...] - überall machte sich die konfessionelle Zerklüftung bemerkbar,
und das keineswegs nur in Deutschland».106 Eine Segmentierung bestand freilich
auch innerhalb des katholischen Milieus: katholische Adlige wollten sich nicht
mit katholischen Bürgern gemein machen; katholische Bürger hielten Abstand zu
katholischen Arbeitern; und polnischsprachige Katholiken gingen den
deutschsprachigen Katholiken zumeist aus dem Weg. Kam es in der Freizeit, etwa in
Kneipen oder auf Abendgesellschaften, doch einmal zu einer Begegnung von
Menschen unterschiedlicher politischer Gesinnung, sozialer, ethnischer oder
konfessioneller Herkunft, so war man tunlichst darauf bedacht, heikle Themen
(aus dem religiösen oder politischen Bereich) zu vermeiden.

Fazit und Ausblick

Welche Erkenntnisse lassen sich aus diesem Befund für die Analyse des
deutschen Kaiserreichs und der Weimarer Republik im allgemeinen und die des
deutschen Katholizismus im besonderen gewinnen? Zum einen bestätigt der Befund
die Ergebnisse der Milieuforschung über die Fragmentierung der deutschen
Gesellschaft und erweitert sie um einen bislang nicht aufgearbeiteten Aspekt, den

der interpersonalen Kommunikation im Bereich der Freizeit. 107 Zum anderen
schärft er den Blick für das aussergewöhnlich angespannte Verhältnis zwischen

denjenigen Menschen, die unterschiedlichen konfessionellen, sozialen, politischen

oder ethnischen Segmenten angehörten. Offensichtlich barg jede noch so

unverfängliche Situation des Zusammentreffens von Menschen unterschiedlicher
Segmente ein relativ grosses Konfliktpotential. Wenn diese in der Regel auf
Prävention setzten und sich aus dem Wege gingen, wenn sie sich bei
unvermeidbaren Kontakten bemühten, jedes (Streit-)Gespräch über Politik und Religion

auszusparen und bei einer sich andeutenden Meinungsverschiedenheit
vorzugsweise mit Schweigen reagierten, dann deutet das daraufhin, dass sich

Siehe Tillmann Bendikowski, Konfessionelle Mischehen im Ruhrgebiet, in: Klaus Tenfelde
(Hg.), Mitteilungsblatt des Instituts für soziale Bewegungen. Forschungen und Forschungsberichte,

26 (2001), 233-239, hier 234.
Blaschke, Das 19. Jahrhundert (wie Anm. 5), 40. Siehe auch Nipperdey, Deutsche
Geschichte 1866-1918, Bd. 1 (wie Anm. 10), 528f.
Für einen aktuellen Überblick über die Milieuforschung siehe Ewald Frie, Das Deutsche
Kaiserreich, Darmstadt 2004, 94-108.



146 Armin Owzar

diese Gesellschaft in einem hohen Zustand der Labilität befand, einem Zustand,
der noch einer tiefergreifenden Analyse bedürfte. Weitere Studien könnten hieran

anknüpfen und nach einer Erklärung für diesen Zustand suchen. Denn
offensichtlich ging es nicht nur um die Stabilisierung des eigenen Milieus und dessen

Verteidigung vor äusseren Angriffen. Vielmehr ist anzunehmen, dass die
deutsche Gesellschaft sich auch schon vor 1918 in einem Zustand extremer
Erschütterung befand. Die hier herausgearbeiteten und beschriebenen Formen
interpersonalen Kommunikationsverhaltens sind insofern gleichzeitig als ein

Symptom dieser Erschütterung als auch als eine Reaktion darauf anzusehen.

Aus unserer heutigen Sicht erscheint dieses Verhalten eher dysfunktional. Das

Austragen von Dissens ist ja geradezu ein integraler Bestandteil moderner Kultur
geworden (die sich denn auch gerne als «Streitkultur» verstanden wissen will).108

Nimmt man indes das von kulturanthropologischer Seite immer wieder erhobene
Postulat ernst, fremde Gesellschaften und damit auch die Vorläufer der eigenen
Gesellschaft in ihrer sozialen Logik primär verstehen (und nicht verurteilen) zu

wollen, dann erweist sich ein solches Kommunikationsverhalten wie das

zwischen 1871 und 1930 praktizierte, keineswegs als dysfunktional. Vielmehr
handelte es sich um eine Form rationalen Konfliktmanagements, die der verbalen
wie nonverbalen Eskalation von Streitgesprächen vorzubeugen half. Dafür sprechen

mehrere Gründe. Für die Sozialdemokraten etwa der vom Obrigkeitsstaat
und seinen repressiven Organen ausgehende Druck. Während diese niemals
sicher sein konnten vor Überwachung und Denunziation, lebten die Anhänger
des politischen Katholizismus weitaus ungefährdeter. Dafür gab es den milieuinternen

Druck, den die Amtskirche auf Dissidenten auszuüben pflegte. Verwiesen
sei nur auf die repressiven Massnahmen der Kirche auf kritische Priester und
Wissenschaftler. Und das nicht nur während der Unfehlbarkeitsdebatte,109
sondern auch noch nach der Jahrhundertwende, etwa im Kontext des Antimodernis-
musstreites.110 In diesem Zusammenhang gilt es auch, anthropologische Aspekte

108
Vgl. etwa die Beiträge in dem von Ulrich Sarcinelli herausgegebenen Band Demokratische
Streitkultur. Theoretische Grundpositionen und Handlungsalternativen in Politikfeldern,
Bonn 1990.

109 Siehe dazu Armin Owzar, Du sollst nicht streiten! Zur Auseinandersetzung um das

Unfehlbarkeitsdogma in München, in: Ulrich Hoyer/Harald Schwaetzer (Hg.), «Eine Religion
in philosophischer Form auf naturwissenschaftlicher Grundlage». Gideon Spickers
Religionsphilosophie im Kontext seines Lebens, seines Werkes, seiner Zeit. Zweites
Gideon-Spicker-Symposion, Hildesheim/Zürich/New York 2002, 45-67.

11
Siehe dazu Norbert Trippen, Theologie und Lehramt im Konflikt. Die kirchlichen
Maßnahmen gegen den Modernismus im Jahre 1907 und ihre Auswirkungen in Deutschland,
Freiburg im Breisgau/BaselAVien 1977 sowie die Beiträge in dem von Hubert Wolf
herausgegebenen Sammelband Antimodcrnismus und Modernismus in der katholischen Kirche.
Beiträge zum theologiegeschichtlichen Vorfeld des IL Vatikanums,
Paderborn/München/Wien/Zürich 1998. Für einen Überblick über den Reformkatholizismus siehe Otto
Weiss, Der Modernismus in Deutschland. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte, mit einem
Geleitwort von Heinrich Fries, Regensburg 1995; Thomas Michael Loome, Liberal
Catholicism, Reform Catholicism, Modernism. A Contribution to a New Orientation in
Modernist Research, Mainz 1979 sowie die Beiträge in dem von Georg Schwaiger
herausgegebenen Band Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum Streit um Reformkatholizismus und
Modernismus, Göttingen 1976.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 147

wie die Furcht vor Isolation zu berücksichtigen.1" Ein Phänomen, das insbesondere

das niedrige Konfliktniveau in protestantisch dominierten Städten wie Hamburg

zu erklären vermag. Mehr als irgendwo sonst zeigte man sich denn auch in
der Diaspora um Anpassung und Vermeidung öffentlichen Aufsehens bemüht.
Darüber hinaus muss die oben erwähnte Labilität der deutschen Gesellschaft als

Ursache des spezifischen Kommunikationsverhaltens beachtet werden. Denn die
im Kaiserreich und in der Weimarer Republik bestehende Vielfalt sozialer,
politischer, konfessioneller und ethnischer Konflikte, die mittels integrativer
Konsensangebote (wie Nation, Geschichte oder Verfassung) kaum zu überbrücken
waren,"2 versetzte die Teilnehmer milieuübergreifender Kommunikation in ein

grundsätzliches Dilemma. Wenn jede noch so kleine Meinungsverschiedenheit
sich zu einem Grundsatzkonflikt auswachsen konnte, wenn jede noch so geringe
Differenz einen Identitätskonflikt heraufzubeschwören drohte, dann war
Schweigen die richtige Antwort in einem interkonfessionellen Gespräch über
Politik oder Religion. Das hatten auch die Ratgeber beobachtet. So plädierten Graf
und Gräfin Baudissin in einem der meist verbreiteten Benimmbücher des Kaiserreichs

für eine Tabuisierung strittiger Themen, weil sie sich einen dialogischen
Verlaufeines Streitgesprächs einfach nicht vorstellen konnten: Ein Uiberaler und
ein Konservativer würden sich niemals «über den Wert der Handelsverträge, der

Kanalvorlage, der Flottenvermehrung oder was sonst aktuell» sei, einig,
vielmehr führe der Disput «leicht zu Meinungsverschiedenheiten, diese zum Streit»,
und die Unterhaltung werde «oft mit Leidenschaft und Geschrei fortgesetzt», da

keiner nachgeben und sich für besiegt erklären wolle."3 Mehr noch als für
Konservative und Liberale empfahl es sich Anhängern des politischen Katholizismus,

im Rahmen milieuübergreifender Geselligkeit zu schweigen. Insbesondere,

wenn sie einer Funktionselite angehörten und noch nicht am Ende ihrer Karriere
angelangt waren. Ein Katholik, der eine Laufbahn in Wissenschaft, Justiz und

Verwaltung eingeschlagen hatte, war schon allein aufgrund seiner Konfession
gegenüber Protestanten nicht gerade im Vorteil."4 Um so nachteiliger musste es

auf seine Vorgesetzten oder Gönner wirken, wenn er Sympathien für das Zentrum

durchblicken Hess.

" Vgl. dazu die Ergebnisse der Experimente von Solomon E. Asch, Effects of Group Pressure

upon the Modification and Distortion of Judgments, in: Harold Guetzkow (Hg.), Groups,
Leadership and Men. Research in Human Relations, Reports on Research Sponsored by the
Human Relations and Morale Branch of the Office of Naval Research 1945-1950, New
York 21963 [1951], 177-190. Siehe auch Stanley Milgram, Nationality and Conformity, in:
Scientific American, 205 (Dezember 1961), 45-51. Vgl. zu diesem Komplex auch Elisabeth
Noelle-Neumann, Die Schweigespirale. Öffentliche Meinung - unsere soziale Haut,
München 62001.

112
Vgl. Helmut Walser Smith, German Nationalism and Religious Conflict. Culture, Ideology,
Politics 1870-1914, Princeton 1995,233.

113
[Wolf] Graf von Baudissin/[Eva] Gräfin von Baudissin, Spemanns goldenes Buch der Sitte.
Eine Hauskunde für Jedermann (Spemanns Hauskunde 4), Berlin/Stuttgart [1901], Nr. 336.

114 Siehe Martin Baumeister, Parität und katholische Inferiorität. Untersuchungen zur Stellung des

Katholizismus im Deutschen Kaiserreich, Paderborn/München/Wien/Zürich 1987, 18-39.



148 Armin Owzar

Freilich stiess das Kommunikationsverhalten hinsichtlich der Funktionalität
auch an seine Grenzen. Das zeigte sich zusehends im Verlauf der Weimarer
Republik, die mit dem Erstarken politischer Lager jenseits des demokratischen
Spektrums neue Herausforderungen zu meistern hatte. Zwar trug die weiterhin
praktizierte Dialogverweigerung dazu bei, das katholische wie das sozialdemokratische

Milieu auch über den Ersten Weltkrieg und die Nachkriegswirren hinaus

zu erhalten, was insofern zu einer Stabilisierung der Weimarer Republik
beitrug, als sich dadurch eine Abwanderung nach rechts verlangsamte.115
Andererseits blockierte das von Gesprächsverweigerung gekennzeichnete Verhalten
eine Reintegration derjenigen, die den republikanischen Konsens nicht teilten.
Auch behinderte sie die Bildung einer breiten Front aktiver Demokraten an der

politischen Basis. Jedes Milieu stand und stritt für sich allein. Für die Mitglieder
anderer politischer Lager, anderer Konfessionen und Glaubensgemeinschaften
zeigte man meist nur Desinteresse. Der schon Anfang der dreissiger Jahre zu
beobachtende Empathiemangel gegenüber Diskriminierungen und Verfolgungen
anderer hat insofern auch im spezifischen Kommunikationsverhalten eine seiner
Wurzeln. Das für den Zeitraum von 1870 und 1930 dominierende
Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken wie das der Sozialdemokraten beförderte
somit eine «relative Resistenz» gegenüber totalitären Versuchungen. Es blockierte

gleichzeitig aber auch die Kooperation der demokratischen Kräfte im All-
tag.116

«Keine Lust» zur Diskussion. Zum Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 1870
bis 1930

Zwischen 1870 und 1930 war die deutsche Gesellschaft vielfältigen und tiefgreifenden
Konflikten ausgesetzt. Wie gingen die ins katholische Milieu integrierten Menschen damit
um? Das wird im vorliegenden Beitrag am Beispiel interpersonalen Kommunikationsverhaltens

während der Freizeit analysiert. Im ersten Teil geht es um die Intensität, im zweiten

Teil um die Formen, im dritten Teil um die Inhalte milieuübergreifender Kommunikation.

Spätestens seit Mitte der 1880er Jahre - so das Ergebnis der Untersuchung - dominierte

in weiten Teilen der katholischen Bevölkerung der Unwillen, sich auf ein Streitgespräch

einzulassen. In der Regel kam es während der Freizeit kaum zu Begegnungen von
Menschen unterschiedlichen Glaubens, divergierender politischer Gesinnung oder
verschiedener sozialer Herkunft. Vielmehr blieb man unter sich und liess sich gar nicht erst
auf ein Gespräch ein. Kam es in der Freizeit doch einmal zu solchen Kontakten, so war
man tunlichst darauf bedacht, heikle Themen (aus dem religiösen oder politischen
Bereich) zu vermeiden. Entwickelte sich dennoch ein solches Streitgespräch, so war man in
der Regel um einen schnellen Abbruch bemüht. Im Anschluss an diesen Befund werden
die Ursachen dieses Verhaltens beleuchtet und wird dessen (vermeintliche) Dysfunktiona-
lität diskutiert.

Vgl. Franz Waitei/Helge Matthiesen. Milieus in der modernen deutschen Gesellschaftsgeschichte.

Ergebnisse und Perspektiven der Forschung, in: Detlef Schmiechen-Ackermann
(Hg.), Anpassung, Verweigerung, Widerstand. Soziale Milieus, Politische Kultur und der
Widerstand gegen den Nationalsozialismus in Deutschland im regionalen Vergleich. Berlin
1997,46-75.
Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Ausführungen von Detlef Schmiechen-Ackermann,
Kooperation und Abgrenzung. Bürgerliche Gruppen, evangelische Kirchengemeinden und
katholisches Sozialmilieu in der Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus in
Hannover. Hannover 1999, 405 409.



Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 149

«Pas de goût» pour la discussion. A propos de la façon de communiquer des catholiques
allemands de 1870 à 1930

Entre 1870 et 1930, la société allemande fut exposée à de nombreux et profonds conflits.
Comment les personnes intégrées dans le milieu catholique géraient-elles la situation?
Ceci est analysé dans le présent article à travers l'exemple de la façon de communiquer
durant le temps libre. Dans la première partie il est question de l'intensité, dans la
deuxième des formes, dans la troisième des contenus d'une communication concernant
plusieurs milieux. Au plus tard dès la moitié des années 1880 - ce qui ressort de cette
recherche -, la réticence à s'engager dans une controverse dominait une large part de la

population catholique. En règle général, il était rare que des personnes de foi différente,
de mentalité politique divergente ou de différentes origines sociales se rencontrent dans
leur temps libre. On restait beaucoup plus entre soi et on n'engageait même pas du tout la
conversation. Si durant le temps libre on établissait tout de même une fois ce type de

contact, on s'appliquait à éviter autant que possible les thèmes sensibles (du domaine
religieux ou politique). Et si malgré tout une telle controverse venait à s'engager, on s'efforçait

en général d'y mettre fin rapidement. A partir d'une telle constatation, nous pouvons
éclairer les causes de ce comportement et discuter sa (prétendue) dysfonctionnalité.

No interest in discussion. The communicative behaviour of German Catholics from 1870
to 1930

In the years between 1870 and 1930 German society was confronted with many deep-
seated conflicts. This paper shows how members of the Catholic milieu dealt with these
conflicts, taking as an example interpersonal communicative behaviour with those outside
the Catholic milieu during leisure hours. In the first part we look at the frequency of such
communication, in the second part we review the forms it took, and in the third part we
examine its content. Our research shows that by the mid 1880s at the very latest there was
a widespread unwillingness among the Catholic population to become involved in dispute.
During leisure hours there was typically little contact between those of differing faiths, of
differing political views, or of different social class origins. Groups kept together and
were unwilling to agree to discussion with outsiders. Whenever such contacts did arise,
people were careful to avoid sensitive religious or political topics. Should a dispute
nevertheless arise in discussion, the participants would usually break it off as quickly as

possible. The causes for this behaviour are illuminated and its apparent disfunctionality
discussed.

Schlüsselwörter - Mot clés - Keywords
Kommunikation / Kommunikationsverhalten - communication / façon de communiquer -
communication / communicative behaviour, Deutsches Kaiserreich - Empire Allemand -
German Empire, Weimarer Republik - Republique de Weimar - Weimar Republic, Alltag
- quotidien - everyday life, Konflikt - conflit - conflict, Katholizismus / Katholiken -
catholicisme / catholiques - Catholicism / catholiques, Milieu - milieu - milieu

Armin Owzar, Gastprofessor für die Geschichte des modernen Europa an der University
of California, San Diego, Privatdozent für neuere und neueste Geschichte an der Universität

Münster


	"Keine Lust" zur Diskussion : zum Kommunikationsverhalten deutscher Katholiken 1870 bis 1930

