Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue

suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Artikel: Somatische Solidaritat als Moment ultramontaner Kommunikation : die

Inszenierung der Korperlichkeit Pius' IX. in der Rottenburger
Bistumszeitung

Autor: Seiler, Jorg
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Somatische Solidaritit

als Moment ultramontaner Kommunikation.
Die Inszenierung der Korperlichkeit Pius’ IX.
in der Rottenburger Bistumszeitung

Jorg Seiler

Papst Pius IX. trat als medialer Kommunikator auf und wurde als solcher in Sze-
ne gesetzt. Dies unterschied ihn von seinen Vorgidngern. Es sicherte ihm 6ffent-
liche Priasenz bei den von ihm erstmals in der Papstgeschichte extensiv genutzten
Offentlichen Audienzen und bei seinen Auftritten im Kirchenstaat. Die ultramon-
tane Katholizitit jenseits von Rom verschaffte ithm die entsprechende Aufmerk-
samkeit nicht nur im binnenkirchlichen Amtsbereich (etwa durch Bischofser-
nennungen) oder im theologischen Normierungsgeschehen, sondern auch im pro-
fangesellschaftlichen Umfeld. Hierfiir mégen die Piusvereine und die Gestaltung
der Katholikentage in der 2. Hélfte des 19. Jahrhundert paradigmatisch stehen.
Die massenmedialen Moglichkeiten schufen ein Bild von Pius, das die spezifi-
sche Wahrnehmung des Mastai-Papstes durch Anhinger wie Gegner gleicher-
massen prigte. Fiir den lesenden Durchschnittskatholiken' boten sich hier neben
den ultramontanen Zeitschriften auch Kleinschriften an, welche Gestalt, Wirken
und Bedeutung von Pius veranschaulichten.” Pius IX. war der erste Papst, der

* Im November 2006 wurden die nachfolgenden Uberlegungen im Schwerter Arbeitskreis Ka-
tholizismusforschung und im Koblenzer Kolloquium Neuere/Neueste Geschichte und Kul-
turwissenschaft vorgestellt und diskutiert.

Hierbei handelt es sich um einen konstruierten, sprachwissenschaftlich gewendet: einen
«idealen» Leser. Uber die Leserschaft des Katholischen Sonntagsblatts lassen sich angesichts
der momentanen Forschungslage keine gesicherten Angaben machen. Analysiert man die In-
serate (vor allem Todesanzeigen und Arbeitsgesuche/-angebote), so spiegelt sich ein Sozial-
profil vom Arbeiter iiber den Handwerker bis hin zum mittelstindischen Unternehmer. Hin-
weise auf Bruderschaften, Abldsse oder den Peterspfennig lassen ein ultramontan geprégtes
Milieu vermuten, das mit entsprechend frommen Erzidhlungen bedient wurde. Der Leser
stand dem wiirttembergischen Konigshaus nahe, er dachte und empfand grossdeutsch, arran-
gierte sich allerdings schnell mit den Gegebenheiten des Kaiserreichs, wobei die nationale
Annéherung durch den «Grossen Krieg» 1870/71, der emphatisch von Konrad Kiimmel, dem
spéteren Herausgeber, beschrieben wurde, entscheidend war.

Rudolf Zinnhobler, Pius IX. in der katholischen Literatur seiner Zeit, in: Georg Schwaiger
(Hg.), Konzil und Papst. Historische Beitrdge zur Frage der hochsten Gewalt in der Kirche,
Miinchen u. a. 1975, 387-432. Zinnhobler geht bei seiner Untersuchung der 34 Kleinschrif-
ten inhaltsanalytisch vor. Der nachfolgende Beitrag versucht ein Forschungsdesiderat einzu-

]

SZRKG, 101 (2007), 77-106



78 Jorg Seiler

fotografiert wurde. Die Drucke und Lithographien, die ihn betend, denkend, seg-
nend oder im Kreis seiner Berater zeigen, libersteigen vermutlich das Mass des-
sen, was bis dahin fiir Pdpste iiblich war. So konnte der Katholik auch das Aus-
sehen und die Gestalt von Giovanni Maria Mastai-Ferreti (1792—-1878) kennen
lernen und sich so ein genaues Bild von seinem Papst machen.’

Die nachfolgenden Uberlegungen analysieren die Korperinszenierungen
Pius’ IX. und ihre Darstellung im Katholischen Sonntagsblatt.' Beide Ebenen
sind auseinander zu halten. Pius selbst trat auf eine ganz spezifische Weise in der
Offentlichkeit auf. Dies werden die Audienzen erweisen. Dariiber hinaus be-
zweckt die Berichterstattung hieriiber wie iiber die Diskussionen um den Ge-
sundheitszustand des Papstes ein klares Ziel: Den Papst in der wiirttemberg-
ischen Dibzese prasent zu halten, um sich mit thm zu solidarisieren. Dies ge-
schieht {iber die symbolische und physische Leiblichkeit des Papstes. Hierbei
handelt es sich um performative Prozesse der Interaktion, deren Bedeutungsge-
halt zu analysieren ist.’” Als Arbeitshypothese ist hierbei von zweierlei auszu-
gehen.

losen, das Andreas Holzem beziiglich der Erforschung katholischer Lebenswelten als «Un-
tersuchung religionssemantischer und religionssymbolischer Felder» benennt, um dadurch
eine kulturgeschichtliche Erweiterung des Milieu-Konzeptes voranzutreiben; Andreas Hol-
zem, Katholische Kultur in kommunalen Lebenswelten Siidwestdeutschlands 1850-1940.
«Katholisches Miliew» in kultureller Erweiterung — Skizzen eines langfristigen For-
schungsprogramms, in: RIKG, 24 (2005), 87114, 97, 108. Ahnlich Urs Altermatt, Pladoyer
fiir eine Kulturgeschichte des Katholizismus, in: Karl-Joseph Hummel (Hg.), Zeitgeschicht-
liche Katholizismusforschung. Tatsachen, Deutungen, Fragen. Eine Zwischenbilanz, Pader-
born u. a. 2004, 169-187, 177-179; ders./Franziska Metzger, Milieu, Teilmilieus und Netz-
werke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische
Denk- und Lebenswelten. Beitrage zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholi-
zismus im 20. Jahrhundert, Fribourg 2003, 15-36 und Mariano Delgado, Religion und Kul-
tur — Kirchengeschichtliche Uberlegungen zum «cultural turm, in: SZRKG, 99 (2005), 403—
416, 410. In diese Richtung erweiterbar sind die Ausfithrungen zu «Kirchengeschichte als
Kulturwissenschaft» bei Hubert Wolf/Jorg Seiler, Kirchen- und Religionsgeschichte, in: Mi-
chael Maurer (Hg.), Aufriss der Historischen Wissenschaften Bd. 3: Sektoren, Stuttgart
2004, 271-338, 326-329.

Pointiert formuliert: «Davor kannten die Gldubigen den Namen des amtierenden Papstes
kaum. Im 19. Jahrhundert waren die Pdpste nicht nur namentlich gut bekannt, sondern
flossten auch Mitleid und Verehrung ein»; René Rémond, Religion und Gesellschaft in Eu-
ropa. Von 1789 bis zur Gegenwart, Miinchen 2000, 128f.

Zum theoretischen Hintergrund vgl. Philipp Sarasin, Subjekte, Diskurse, Kérper, in: Wolf-
gang Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte, Gottingen 1996, 131-164.
Christoph Wulf/Jorg Zirfas, Die performative Bildung von Gemeinschaften. Zur Hervor-
bringung des Sozialen in Ritualen und Ritualisierungen, in: Paragrana, 10 (2001), 93—116,
93. «Eine Gemeinschaft im Sinne des Performativen konstituiert sich wesentlich tiber kor-
perliche und sprachliche, unbewusste expressive Anerkennungsprozesse» (S. 98) — diese
Aussage wird im Folgenden auf unseren Untersuchungsgegenstand angewendet. Die Unter-
suchung performativen Verhaltens in der Geschichtswissenschaft bedarf noch definitorischer
Schirfung; Jirgen Martschukat/Steffen Patzold, Geschichtswissenschaft und «performative
turn». Eine Einfithrung in Fragestellungen, Konzepte und Literatur, in: dies. (Hg.), Ge-
schichtswissenschaft und «performative turn». Ritual, Inszenierung und Performanz vom
Mittelalter bis zur Neuzeit, K6ln u. a. 2003, 1-31. Fiir die Analyse von kulturellen Bedeu-
tungsstrukturen eignet sich die Theorie der dichten Beschreibung; Clifford Geertz, Dichte



Somatische Solidaritct 79

Erstens: Der Korpereinsatz des Papstes ist als eine symbolische Ritualisierung
anzusehen. Pius IX. war ein Meister korperlicher symbolischer Ritualisierungen.
Einige Beispiele sind bereits bekannt, jedoch nicht unter diesem Aspekt ana-
lysiert worden: Er scharte regelmissig, jedoch immer zu besonderen Anlassen —
also medienwirksam -, eine stdndig steigende Zahl von Bischéfen der Weltkirche
um seinen Thron und verschaffte sich dadurch grosse Auftritte. So erstmals bei
der Dogmatisierung von 1854 (200 Bischofe aus allen Lindern), 1862 bei der
Heiligsprechung der 26 Mairtyrer von Nagasaki (iiber 300 Bischofe) bei den
Feierlichkeiten zum 1800jéhrigen Gedachtnis des Martyriums der Apostelfiirsten
Petrus und Paulus (29.6.1867; iiber 500 Bischofe) oder anlédsslich seines Bi-
schofsjubilaums 1877.° Den theologischen und zugleich symbolischen Hohe-
punkt bildete schliesslich das 1. Vatikanische Konzil. Die Diskussionen iiber die
Reichweite der Unfehlbarkeitsdefinition machten den Papst zum europdischen
Gespriachsthema. Durch die in den 70er Jahren bereits hohe mediale Priasenz des
Papstes konnte sich Pius eine Plattform schaffen, die seine korpergebundene Sti-
lisierung als «Gefangener im Vatikan» in die Offentlichkeit tragen wird. Es war
zugleich eine Plattform vor der Geschichte. Die Zeit war, unter dieser zeitgends-
sischen Perspektive, im Gefolge der Sikularisierungsprozesse des 19. Jahrhun-
derts soweit vorangeschritten, dass die Welt — weniger wohl die Kirche” — nach
300 Jahren wieder eines Konzils bedurfte, das, unabhingig vom theologischen
Ertrag, im Ergebnis dem ultramontanen Denken® seine antiliberale, integra-
listische Krone aufsetzte und es dadurch fiir weitere Jahrzehnte aufbewahrte.

Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie der Kultur, in: ders., Dichte Be-
schreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt 1983, 7-43, 15f. «Als in-
einandergreifende Systeme auslegbarer Zeichen (wie ich unter Nichtbeachtung landliufiger
Verwendungen Symbole bezeichnen wiirde) ist Kultur keine Instanz, der gesellschaftliche
Ereignisse, Verhaltensweisen, Institutionen oder Prozesse kausal zugeordnet werden koén-
nten. Sie ist ein Kontext, ein Rahmen, in dem sie verstindlich — ndmlich dicht — beschreibbar
sind» (S. 21).

Anton de Waal, Erinnerung an die Romfahrt zum Bischofs-Jubildum unseres heiligen Vaters
Pius IX. am 17. Mai 1877, Regensburg u. a. 1877, 129 zitiert den Kélner Erzbischof Paul
Ludolf Melchers (1866—1885), der Pius auf dem «Lehrstuhl der Wahrheit» sitzen sieht. Hier
wird das Bild des seine Schiiler um sich scharenden Lehrers verabsolutiert, indem Diskursi-
vitdt durch das Lehren des « Wahren» aufgehoben ist.

Diese Wertung wird aus der zeitgendssischen Berichterstattung im Katholischen Sonntags-
blatt gezogen. Der Papst, so in einem Artikel von 1878, habe das Konzil einberufen, «damit
es der Welt wieder einen Spiegel vorhalte und den Christen in seinem Glauben aufs neue
starke»; KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52. Im Konzil «soll der Welt auf’s neue der Glau-
be, den uns Christus der Herr gelehrt hat, mit aller Kraft und Schirfe entgegengehalten, die
Christen gestirkt und belehrt und die Einheit der Kirche auf’s neue befestigt werden»; KS 29
(1878) Nr. 7 (17.2.1878), 54. Das Sonntagsblatt erschien 1850-1867 unter dem Titel
«Sonntagsblatt fiir das christliche Volk» (abgekiirzt: SCV); seit 1868 heisst es «Katholisches
Sonntagsblatt» (abgekiirzt: KS).

Ultramontanismus ist als ein doppelter Prozess zu verstehen. Zum einen als «Selbstbehaup-
tung des Katholizismus in einer als durchweg feindlich erfahrenen Zeit und Welt»; Thomas
Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866. Biirgerwelt und starker Staat, Miinchen 1983,
410. Hinzu tritt die Vereinheitlichung, Hierarchisierung, Klerikalisierung und Sakralisierung
von Theologie, Kirchenstruktur und Frommigkeitskultur. Vgl. Gisela Fleckenstein/Joachim



80 Jorg Seiler

Zweitens: Sowohl diese Ritualisierung als auch ihre massenmediale Insze-
nierung sind Ausdruck eines inhdrenten ultramontanen Vergemeinschaftungspro-
zesses, der von der Kommunikation der Ritualisierung in Form ihrer medialen
Vermittlung abhingt. Bedeutend sind hierbei die Betonung der Inhdrenz und die
Wichtigkeit der Kommunikationsstrukturen. Das Bild, das im Katholischen
Sonntagsblatt von Pius IX. gezeichnet wurde, entspricht dessen ultramontaner
Stilisierung.” Doch passt diese so gar nicht in die kirchenpolitischen Gegebenhei-
ten der Rottenburger Didzese. Die Bischofe Joseph von Lipp (1847-1869) und
Joseph von Hefele (1869-1893) galten nicht als ultramontane Hardliner. Kultur-
kdmpferische Anwandlungen blieben in Rottenburg aufgrund der Kompromiss-
bereitschaft von Kirchenverwaltung und der staatlichen Behorden Episode.'”
Diese auf Ausgleich bedachte Politik wurde vom Katholischen Sonntagsblatt,
der (nicht offiziellen) Kirchenzeitung der Didzese unter seinen Chefredakteuren
Stephan Uhl (1857-1875) und Konrad Kiimmel (1877-1927) unterstiitzt."' Die
wiirttembergischen Katholiken konnten sich in dieser seit 1850 erscheinenden
Zeitschrift wochentlich iiber alle kleinen und grossen Begebenheiten im Koénig-
reich Wiirttemberg, in Deutschland, in ihrer Diézese und den Nachbardiozesen,
aber auch iiber Ereignisse aus der Weltkirche informieren. Unter der Leitung von
Uhl war der informelle Teil stark ausgebaut worden, wobei die Ndhe zum
wiirttembergischen Konigshaus auffillt. Erbauliche Geschichten ergénzen diese
informellen Teile. Explizite Kommentare sind durchweg selten.

Schmiedl (Hg.), Ultramontanismus. Tendenzen der Forschung, Paderborn 2005 (v. a. die
Beitrige der Herausgeber, von Victor Conzemius und von Otto Weiss).

Immer wieder werden ausfiihrliche Lobeshymnen in Form von Lebensbeschreibungen und
Charakterbildern iiber Pius IX. abgedruckt, die den Glaubigen ihren Papst menschlich niher
bringen sollten. Vgl. etwa SCV 1854 Nr. 47f. (12./19.11.1854), 469471, 477480 (aus dem
Pius-Kalender 1855); SCV 9 (1858) Nr. 21f. (23./30.5.1858), 171f., 178f. (zitiert ausfiihrlich
John Francis Maguire); SCV 10 (1859) Nr. 26 (26.6.1859), 215-216;, SCV 12 (1861) Nr. 25
(23.6.1861), 200-202 (Abdruck aus: «Charakteristische Ziige aus dem Leben Pius IX.» von
Abbé Dumax); SCV 13 (1862) Nr. 37 (14.9.1862), 304-306 (aus den Rheinischen Volks-
blédttern von Adolf Kolping); KS 20 (1869) Nr. 9 (28.2.1869), 84f. (von Léon Gautier); KS
29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 54f. (Wiirdigung des verstorbenen Papstes).

Dominik Burkard/Erwin Gatz/Paul Kopf, Bistum Rottenburg-Stuttgart (bis 1978: Rotten-
burg), in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bistiimer der deutschsprachigen Linder von der Sékularisa-
tion bis zur Gegenwart, Freiburg u. a. 2005, 616637 (Lit.); August Hagen, Geschichte der
Didzese Rottenburg 2, Stuttgart 1958; Hubert Wolf, Wiirttemberg als Modell fiir die Beile-
gung des Kulturkampfes in Preussen? in: RIKG, 15 (1996), 65-79; Dominik Burkard, Kein
Kulturkampf in Wiirttemberg? Zur Problematik eines Klischees, in: RIKG, 15 (1996), 81—
98.

Jorg Seiler, Typisch katholisch. Geschichie, Gestalt und Bedeutung des Katholischen
Sonntagsblattes, in: Hubert Wolf/Jorg Seiler (Hg.), Das Katholische Sonntagsblatt (1850
2000). Wiirttembergischer Katholizismus im Spiegel der Bistumspresse, Ostfildern 2001,
11-60, 15-28; Jorg Seiler, Artikel Kimmel, Konrad, in: Maria Magdalena Riickert (Hg.),
Wiirttembergische Biographien 1, Stuttgart 2006, 149f. Die Neo-Ultramontanen schufen sich
unter Federfithrung des Ellwanger Stadtpfarrers Franz Joseph Schwarz im «Katholischen
Wochenblatt» eine Gegendffentlichkeit zum als zu liberal angesehenen Katholischen
Sonntagsblatt und zur Tageszeitung «Deutsches Volksblatt», das ebenfalls durch Uhl und
Kiimmel redigiert wurde.



Somatische Solidaritcit 81

Einige Anmerkungen zum methodischen Vorgehen. Die Analyse der Beitrige
geschieht semantisch und diskursanalytisch.'> Es geht im Folgenden nicht ein-
fach um die (ideengeschichtliche) Analyse des pdpstlichen Selbstverstdndnisses,
wie es sich in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts in einer Bistumszeitung
niedergeschlagen hat. Dies wire eine positivistische Engfiithrung. Die untersuch-
ten Texte werden vielmehr als Ausdruck und Formierung einer sozialen Praxis
verstanden. Sie bilden eine bestimmte Form pépstlichen Selbstverstandnisses ab
und schaffen dieses zugleich im Gefolge des Abbildens. Zur Darstellung ge-
langen also diskursive Praktiken, die darauthin zu befragen sind, inwiefern sie
ein bestimmtes Kommunikationsfeld (Rom und der wiirttembergische Katholi-
zismus) 6ffnen und inhaltlich besetzen (Papstdevotion). Mit «diskursiver Praxis»
ist ein komplexes Gewebe gemeint."” Es besteht aus sprachlichen Ausserungen,
aus Gebirden, aus Inszenierungen, aus Meinungen, aus Handlungen und derglei-
chen. Indem die diskursive Praxis als Artikel in der Bistumszeitung verschrift-
licht wird, erhilt sie einen neuen Kontext, der durch die diskursive Praxis der
«Bericht-Erstatter» und durch die diskursiven Praktiken der Leserinnen und Le-
ser geprdgt ist. Mit der Begegnung diskursiver Praktiken ist das Kommunika-
tionsgeschehen benannt. Aus Mangel an Komplementarquellen gerét hier nur ei-
ne Seite, die romische, noch dazu in threm Vermitteltsein durch eine Bistumszei-
tung, in den Blick. Immerhin kann soviel fiir die Seite der Rezipienten, der Lese-
rinnen und Leser, festgehalten werden, dass sie die vermittelten Aussagen ver-
stehen und dann rezipieren konnten. Dennoch steht bei der Analyse der Texte
nicht das Verstehen von Intentionen im Vordergrund, sondern die Sichtung dis-
kursiver Muster, die jeder diskursiven Praxis eingeschrieben ist.'* Erst von daher
erhalten die zu analysierenden Intentionen thre kommunikative Méchtigkeit. Es
spielt hierbei keine Rolle, dass die Diskursanalyse Bedeutungen herausarbeiten
wird, die weit iiber das von einem Akteur (also: Pius I[X. oder dem Berichterstat-
ter im Sonntagsblatt) Intendierte hinaus gehen, schliesslich haben wir es bei Tex-
ten mit etwas zu tun, das angesehen werden kann «als eine «Oberfldche», als ein
Gewebe von Signifikanten und signifikativen Einheiten, die in ihrer Intertextua-
litdt und in ithrem vom Autor nie wirklich kontrollierten Arrangement Bedeu-
tungseffekte haben, die immer {iber den einheitlichen, intendierten Sinn hinaus-
gehen».” Der Vorteil diskursanalytischen Vorgehens liegt darin, dass es einen
Konnex zwischen sprachlichen, symbolischen und handlungspraktischen Aus-
drucksformen herstellt, dessen Zielpunkt in der Generierung von «Wissen»

'* Zum Verstindnis diskursanalytischen Arbeitens im Rahmen der Kulturwissenschaft vgl. Ute
Daniel, Kompendium Kulturgeschichte, Frankfurt 2001, 353-359. Ein innovatives Konzept
zur Verbindung hermeneutischer und diskursanalytischer Verfahren findet sich bei Andreas
Frings/Johannes Marx, Wenn Diskurse baden gehen. Eine handlungstheoretische Fundierung
der Diskursanalyse, in: Franz X. Eder (Hg.), Historische Diskursanalysen. Genealogie, Theo-

_rie, Anwendungen, Wiesbaden 2006, 91-112.

* Der Begrift lehnt sich an Vorstellungen von Michel Foucault zur «diskursiven Tatsachey an;
vgl. Michel Foucault, Sexualitdt und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt 1983, 19
(frz. Original Paris 1976).

lf Vgl. Philipp Sarasin, Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse, Frankfurt 2003, 42, 58f.

" Sarasin, Geschichtswissenschaft (wie Anm. 14), 44.



82 Jorg Seiler

liegt.'® Massenmedien eignen sich durch ihre Verkniipfung inhaltlicher und be-
schreibender Elemente besonders gut fiir diskursanalytische Untersuchungen auf
der Grundlage sprachlicher Texte.

Zur Charakterisierung des Katholischen Sonntagsblattes und des hier herange-
zogenen Quellenbestandes ist Folgendes zu sagen: Die Auflagenhéhe der
Bistumszeitung betrug etwa 22.000 Exemplare. Unter der Leitung von Konrad
Kiimmel hat sich das Sonntagsblatt seit Ende der 70er Jahre des 19. Jahrhunderts
zunehmend politisiert. Es wurde auf Kosten der kirchenpolitischen Berichterstat-
tung zum Zentrumsorgan ausgebaut. Die Auflagenhohe stieg von 75.000 Exem-
plaren um die Jahrhundertwende auf 84.000 Exemplare wihrend des Ersten
Weltkriegs an. Die moderne Form der «Papstdevotion»'’, die seit Pius IX. ein-
setzte, Uibertrug sich durch die mediale Berichterstattung in die einzelnen Didze-
sen und in den Lebensbereich der katholischen Bevéikerung. Dies werden die
folgenden Ausfithrungen erweisen. Sie greifen zuriick auf eine systematische
Durchsicht ausgewédhlter Jahrgdnge des Sonntagsblattes. Die Auswahl richtete
sich nach Jubilden privater (Geburtstage, Todestag) oder amtlicher Art (Priester-,
Bischofsweihe, Papstwahl) im Leben Pius IX. Einbezogen wurden jedoch auch
markante kirchenpolitische Ereignisse des Pontifikats (Dogmatisierung 1854, 1.
Vatikanisches Konzil). Als Kontrollgruppe dienten einige Jahrginge, in denen
zunéchst kein spektakuldres Ereignis zu erwarten war. Die entsprechenden Bén-
de wurden jeweils komplett (Januar bis Dezember) auf jede Art von Berichten
untersucht, in denen der Begriff «Pius [X.» vorkam. Beriicksichtigung fanden
folgende 15 Jahrgénge: 1854, 1858, 1859, 18611865, 1868—1871, 1876, 1878,
1886, (1903). Die Berichte vermitteln ein umfassendes Bild, das vom Papst fiir
den lesenden Rezipienten der Berichte gezeichnet wurde beziehungsweise der
Papst von sich selbst vermittelt sehen wollte. Dadurch werden Kommunikations-
riume gedffnet.'® Deren mediale Vermittlung liess die Papstfrommigkeit wirk-
sam werden. Hierbei wurde wiederum eine eigene Realitdt konstruiert, die theo-
logisch relevant gemacht werden konnte. Um die systemtheoretischen Katego-
rien Luhmanns auf das Piusbild im Katholischen Sonntagsblatt anzuwenden:"
Das Wissen, das der konstruierte schwéabische Durchschnittskatholik tiber Pius
IX. besass, hatte er iiber eine bestimmte Art der Berichterstattung in seiner Bis-
tumszeitung erhalten. Diese Berichte oder Nachrichten transportierten Informa-

I8 Vgl. Siegfried Jiger, Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspekte einer
Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse, in: Reiner Keller u. a. (Hg.), Handbuch Sozial-
wissenschaftlicher Diskursanalyse 1: Theorien und Methoden, Opladen 2001, 81-112.

'" Klaus Schatz, Vaticanum I, Bd. 1: Vor der Eroffnung, Paderborn u. a. 1992, 22; Roger Au-
bert/Giacomo Martina, Il Pontificato di Pio IX (Storia deila Chiesa daile origini ai nostri
giorni 21), Turin 1970, 452-455.

" Kommunikation wird durch Ridume strukturiert, die ihrerseits erst kommunikativ geschaffen
werden; vgl. Alexander C. T. Geppert/Uffa Jensen/Jorn Weinhold (Hg.), Ortsgespréche.
Raum und Kommunikation im 19. und 20. Jahrhundert, Bielefeld 2005. Diese Vorstellung
spielt auch bei der Verwendung des Milieu-Begriffs eine wesentliche Rolle; vgl. Michael
Klocker, Das katholische Milieu. Grundiiberlegungen — in besonderer Hinsicht auf das
Deutsche Kaiserreich von 1871, in; ZRG, 44 (1992), 241-262, 244,

' Nikolaus Luhmann, Die Realitit der Massenmedien, Opladen 1995/°2004.



Somatische Solidaritdit 83

tionen, die thm den Sinn der spezifischen Ausiibung des Papstamtes durch Pius
erschlossen. Indem sie die «soziale Okonomie der Aufmerksamkeit» (Luhmann)
des Sonntagblattlesers priagten, schufen sie die Voraussetzungen einer ultramon-
tan gelenkten Realititserfassung.”® Die neuen Moglichkeiten der Massenkom-
munikation forderten die Bildung einer ultramontanen Kommunikationsgemein-
schaft. Die ultramontane Ausrichtung von der Peripherie aus traf in Rom auf die
«Wende von der Institution und Tradition zur Person».”' Damit waren die Vor-
aussetzungen flir eine emotionale Bezogenheit und Solidarisierung geschaffen.
Denn Leid, Ehre und Recht des Papstes wurden nun zu Leid, Ehre und Recht der
Glaubigen stilisiert.”” Der Triger des Papstamtes lenkte also theologische Auf-
merksamkeit und band korpermetaphorische religiose Frommigkeitskraft auf
sich. Erstmals in der Neuzeit wurde auch der Korper des Papstes fiir die Uni-
versalkirche medial inszeniert. Die iibernatiirliche Wirklichkeit der Kirche sollte
im Papst moglichst greifbar, erlebbar, verfiigbar, darstellbar und lokalisierbar
sein. Wichtiges Medium fiir die Erfahrbarkeit des Papstes war neben dem per-
sonlichen In-Augenschein-Nehmen iiber Audienzen und Massengottesdienste
das geschriebene Wort. Uber Rom hinaus stiftete es eine ultramontane Kom-
munikationsgemeinschaft.

Der an der feindlichen Welt leidende Korper des Papstes

Wenden wir uns zundchst dem Korper des Papstes zu. Das Aussehen von
Pius IX. spielt in der Berichterstattung im Sonntagsblatt keine eigenstindige
Rolle. Der Papstkorper dient vielmehr als Medium, Charaktereigenschaften
hervorzuheben. Wenn Pius erscheint, so herrschte ein «wiirdevoller, imponieren-
der Geist [...] in Haltung und Antlitz». Inneres wird also im Leiblich-Ausseren
festgemacht. Gleiches gilt in der Beschreibung von Bewegungsabldufen: «In der
Art, wie der heil. Vater [im Kontext der Kardinalsernennung von 1854] die Hand
hinreichte, und 1im Blicke, der diese Bewegung begleitete, wurde die Huld und
Liebe bemerkbar». Das angenehm-warmherzige Innere des Papstes driickt sich
ebenfalls in seiner Stimme aus, die als «sonor» beschreiben wird.” Weltabge-

* Fiir die Ditzese konstatiert Claus Arnold, Antisemitismus — Ultramontanismus — Kulturka-
tholizismus. Aus Anlass einer Studie von Olaf Blaschke, in: RJKG, 18 (1999), 243-251,
246: «Trotz der Zuriickhaltung Bischof Hefeles in Infallibilititssachen stellte die Di6zese
Rottenburg eben doch keine grundsitzliche Ausnahme in der allgemeinen
«Ultramontanisierung» im 19. Jahrhundert dar. Man war aber aufs Ganze gesehen gemissigt
ultramontan, nicht radikal — nicht zuletzt deshalb, weil man nicht von einer radikal
antiultramontanen Regierung dazu getrieben wurde».

Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 17), 22.

SCV 1861 Nr. 1 (6.1.1861), 2: «Als Pius IX. der katholischen Christenheit das Leid und Un-
recht klagte und kundthat, womit ihn seine Feinde iiberhduften, da schlug es in die katholi-
schen Herzen wie der Blitz vom Aufgange bis zum Niedergange. Sein Leid wurde aller Leid,
seine Ehre aller Ehre, sein Recht aller Recht. Mit den Stimmen der Bischéfe aller Lander
vereinigte sich der Liebe- und Treueruf der Glaubigen, mit den Gaben der Hohen und Rei-
chen die Opferpfennige der Niedrigen und Armen. Mit Recht hat man dieses Schauspiel eine
_ Wallfahrt der Herzen nach Rom genannt».

> SCV 1854 Nr. 9 (26.2.1854), 93.

(ST 3]



84 Jorg Seiler

wandte Angst kennt Giovanni Mastai nicht. Als ihm 1830 noch als Bischof von
Imola eine Liste mit Aufstindischen iiberreicht wurde, «heftete er seinen wohl-
wollenden und offenen Blick auf den Spion».”* Von daher konnte er Menschen
wie diesen Denunzianten oder Personen, die Schméhschriften gegen ihn verbrei-
tet hatten, gemdss der Darstellung im Sonntagsblatt gar nicht anders als «mit
Liebe»™ befragen. «Liebe» steht auch im Zentrum der Wahrnehmung des Papst-
korpers anldsslich des Festes Cathedra Petri 1862: «Seine ganze Escheinung
macht den Eindruck eines kréftigen frischen Geistes. Um den leise den Segen lis-
pelnden Mund schweben Liebenswiirdigkeit und Herzensgiite. Das kleine Auge
strahlte wie verklédrt und seine Finger bewegten sich kaum merklich, als er das
Zeichen des Kreuzes machte». Hier werden herrschaftliche Langsamkeit und
monumentale Starre inszeniert, die noch dadurch hervorgehoben wird, dass der
Papst die beschriebene Prozession auf seinem Thronsessel getragen, mit der
«Tiara auf dem Haupt, dessen Haar silbergrau schimmert», begleitete.”® Innig-
intim erscheinen die Ziige des «Oberpriesters», als er im Gebet versunken iiber
seinen Konflikt mit dem ihm zu liberalen Kardinal d’Andrea sinniert hatte: Das
«wahrhaft verklarte Angesicht» des Papstes sei von einer «unbeschreiblichen
Milde des Ausdrucks».”’

Wihrend das Aussehen des Papstes jedoch von geringem Interesse ist und le-
diglich als Aussenwirkung seines Charakters beschrieben ist, erhalten die Vor-
ginge um das Leiden und Sterben des Papstes eine besondere Bedeutung. 1859
findet der Sonntagsblattleser Pius IX. «etwas leidend» beschrieben. Zugleich
wird eine Deutung des pipstlichen Leidens mitgegeben: «Dieses Frithjahr nun
hat er sich wegen der vielfachen Sorgen und Unruhen eine solche Erfrischung
der Kriifte [gemeint ist der obligatorische Aufenthalt in Castel Gandolfo] versagt.
Und so mag denn wohl hierin, wie die Aerzte meinen, die Krankheit ithre entfern-
te Ursache haben. Auch geistig war er niedergeschlagen. Das korperliche Leiden,
mehr aber der trostlose Zustand des Kirchenstaates, nehmen ithm seine gew6hn-
liche Heiterkeit. Er redete von seinem Tode und von einem Nachfolger. Moge
ihm Gott Gesundheit wiederschenken und noch viele Jahre ihn der Kirche erhal-
ten!»”® Eine Privatperson «Papst» gibt es nicht. Gerade sein Leiden wird zum so-
matisch-psychischen Symbol des Zustandes des politisch bedridngten Kirchen-
staates. Pius IX. ertrigt dieses Martyrium, obgleich sein Tod verleiblichter Aus-
druck des Untergangs des Kirchenstaats gewesen wire. Doch ebenso wie dieser
lasst auch jener auf sich warten — was wiederum die Leidensfihigkeit und
Zihigkeit beider Institutionen «Kirchenstaaty und «Papstkérper» zu erweisen
vermag. Gegeniiber seinen Gegnern betonte Pius immer wieder, er hoffe trotz
seines Alters «das Ende aller dieser Verwicklungen und den Triumph der Kir-

*'SCV 1854 Nr. 47 (12.11.1854), 470.
2 SCV 1854 Nr. 48 (19.11.1854), 477.
6 SCV 1862 Nr. 5 (2.2.1862), 39.

7 SCV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865), 55.
* SCV 1859 Nr. 36 (4.9.1859), 292.



Somatische Solidaritdit 85

che»® erleben zu diirfen. Solche Vorstellungen wurden aufgegriffen. Der ultra-
montane Mainzer Domkapitular Franz Christoph Moufang sprach 1861 auf der
Generalversammlung der katholischen Vereine Deutschlands davon, dass «die
Theilnahme der ganzen Christenheit an den Leiden und den Kédmpfen unseres hl.
Vaters» [hier wird absichtsvoll nicht von «Kirche» gesprochen] Grund zur Freu-
de und Ermutigung angesichts der «Siindflut der Liige und der Rechtlosigkeit»
sel. Natirlich: Das Leiden betrifft hier die politische Situation und nicht den
Korper. Doch stellt die durch ihre Symbolik ambivalente Verwendung des Lei-
densbegrifts entsprechende Kontexte her. Direkt vor dem Zitat sprach Moufang
davon, dass das Gewissen des Papstes «auch in unserer Brust schlagen» miisse:
«Wir sind Glieder am Leibe der Kirche, der Papst ist nur das Haupt von uns»
(wohlbemerkt: der Papst und nicht Christus!). Und direkt im Anschluss heisst es:
«[...] wenn wir auch leiden miissten [...] unter einem solchen Vorkdmpfer leidet
man gern».’’ Die Leser des Sonntagsblattes sollten sich dieser Vorstellung an-
schliessen. Das Leiden des Papstes liess eine solidarische Kommunikationsge-
meinschaft im Leiden entstehen.

Symbolisch wird auch ein pépstlicher «Anfall von Fieberschauer» in der
Fronleichnamsoktav 1861 gedeutet. Er geschah «merkwiirdigerweise gerade in
der Stunde, wo sein grosster Gegner, Cavour, mit dem Tode rang. Der heil. Vater
hat sich wieder ganz erholt»’' - Cavour jedoch war am 6. Juni tatsichlich ge-
storben. Die Deutung der Somatisierung des Papstkorpers bleibt dem Leser iiber-
lassen. Immerhin soll das Wort «Schauer» die Deutung vorgeben. Dass Camilio
Benso Graf von Cavour (1810-1861) und Viktor Emanuel II. (1820-1878) vor
Pius IX. starben, wird im Sonntagsblatt symbolisch als Ausweis des kirchlichen
Triumphs iiber die Feinde des Papsttums gewertet.

Wesentlicher ist das beharrliche Weiterleben des Pontifex. Am 6. April 1862
schien es in Frage gestellt: «Der Papst ist gestorben» — so der erste Satz dieser
Ausgabe. Siiffisant kommentiert der Herausgeber, wie diese Fehlmeldung durch
vermeintlich zuverldssige Berichterstatter im Schwibischen Merkur, dem
wiirttembergischen Gegenspieler zum Sonntagsblatt, Stiick fiir Stiick zuriickge-
nommen werden musste. «Diese «guten Freunde> des Papstes, wie der Schwib.
Merkur und seine Consorten, konnen es offenbar nicht erwarten, bis der edle
Greis die Augen schliesst. Sie vergessen freilich, dass wohl Pius IX. sterben,
aber dass man nicht auch das Papstthum mit seiner Leiche in die Gruft senken
wird. Wenn der hl. Vater 6fters unwohl ist, so ist das nicht zu verwundern bei
der Lage, in welche ihn die gottlose Ungerechtigkeit und der wilde Hass seiner
Feinde gebracht hat. Jedoch erholt er sich immer wieder».*

* SCV 1862 Nr. 29 (20.7.1862), 240. Man beachte die Anklidnge an: Bartolommeo Alberto
Capellari (spiter Gregor XVL.), Il trionfo della Santa Sede e della Chiesa contro gli assalti
dei Novatori combattuti e respintti colle medesime loro armi, Venedig 1799!

' SCV 1861 Nr. 38 (22.9.1861), 295f.

*' SCV 1861 Nr. 24 (16.6.1861), 192.

2 SCV 1862 Nr. 14 (6.4.1862), 113. Der Zusammenhang zwischen individuellem Tod des
Papstes und Nichtgefdhrdung des Papsttums findet sich auch im Kontext der revolutiondren
Wirren 1859/60 im Kirchenstaat. In einem Jahresriickblick auf das Jahr 1860 wird ein Bi-



86 Jorg Seiler

1864 vermeldete der Schwibische Merkur ein weiteres Mal den bevor-
stehenden Tod des Papstes. Das Dementi folgte sofort. Durch den Telegraphen,
also mittels modernster Technik, wurde aus Rom berichtet, dass Pius an einem
Gottesdienst teilgenommen habe. «Seine Gesundheit se1 ganz gut». Der Tod,
«worauf unser guter Merkur mit Schmerzen wartet»™, so siiffisant der Herausge-
ber, war also ausgeblieben. Drei Nummern spiter erschien ein weiteres authen-
tisches Zeugnis iiber den Gesundheitszustand des Papstes, ndmlich der Bericht
eines Lesers tiber eine Papstaudienz. Der Papst sei iiber eine Stunde lang «be-
standig auf den Fiissen» gewesen und habe sich «sehr heiter, freundlich und von
einnehmendster Milde» unterhalten. «Nichts verriet die Krankheit, die er erst
durchgemacht habe». Mit «bewegter, thrinenvoller Stimme» sprach er iiber das
Evangelium. Und auch die Todesgeriichte interessierten ihn: «Man erzihlt sich,
dass der Papst haufig die Berichte der piemontesischen Biitter, welche sein dem-
niachstiges Verscheiden ankiindigen, sich mittheilen ldsst, um sich heiteren Hu-
mor zu verschaffen». Und wieder fahrt der Herausgeber stiffisant fort: «Man
sollte ihm auch unseren Schwibischen Merkur schicken!»** Im Sommer 1864
blieben die stindigen Todesmeldungen weiterhin Thema im Sonntagsblatt.
Immer wieder wehrte sich die Bistumszeitung gegen die «italienischen und
deutschen Piemontesen». «[...] sie freuen sich stiindlich auf den Tod des
Papstes, dann werde Rom vom Konig Ehrenmann eingesackt, und das Papstthum
habe ein Ende».”” Die Verkniipfung des Todes des konkreten Papstes mit dem
Ende des Papsttums war ein von beiden Seiten zeitgendssisch instrumentalisier-
ter Topos. Fiir den Durchschnittskatholiken zeigte sich hier ein weiteres Mal der
Ernst der kirchenpolitischen Lage. Gesundheitlich konnte man Abhilfe schaffen.
Denn der Leser durfte Ende Juli 1864, auf dem Hohepunkt der Krankheitsdiskus-
sionen, dabei sein, wie Pius von einem amerikanischen Arzt, der zur Audienz
empfangen wurde, quasi 6ffentlich untersucht wurde. Die wohl konstruierte Ge-
schichte mit ihrem erfundenen Dialog zeigt im humoristischen Verhalten des
Papstes, als wie wenig ernst der Gesundheitszustand des heiligen Vaters ver-
mittelt werden sollte. Die Moral der Geschichte steht am Ende des Artikels. «So
ist es: der heilige Vater in Rom ist von seiner bedenklichen Krankheit voll-
kommen genesen [...] Die Revolutiondre von Italien, ja von ganz Europa, wel-
che von dem Tode des Papstes sich den vollen Sieg der Revolution erwarten und
deshalb auch alle Tage den Papst sterben lassen, knirschen vor Wuth, aber ihr
Toben ist vergeblich».’® Der Dialog selbst weist mit seiner nach langem Schwei-
gen am Ende vorgetragenen Kundgabe eine interessante Inszenierung auf, die es
genau zu analysieren gilt: «Plotzlich erhob der heilige Vater seinen Arm und
sprach im heiteren Tone: <Sie sind Arzt, fithlen Sie mir den Puls!> Der Doktor

schof zitiert: «Die Verkiindiger der Wahrheit kann man tédten, die Wahrheit bleibt ewig und
unverdndert; die Pipste sterben, das Papstthum selbst wird fortleben»; SCV 1861 Nr. 1
(6.1.1861), 2.

2 SCV 15 (1864) Nr. 15 (10.4.1864), 115.

 SCV 15 (1864) Nr. 18 (1.5.1864), 139.

3 SCV 15 (1864) Nr. 23 (5.6.1864), 179.

% SCV 15 (1864) Nr. 31 (31.7.1864), 245f. Man beachte die Anklange an Ps 2!



Somatische Solidaritcit 87

gehorcht augenblicklich mit amerikanischer Kaltbliitigkeit und mit einer Auf-
merksamkeit, wie bei seinen gewdhnlichen Kranken». Die Inszenierung ist klar:
Der heitere Papst spricht, der kaltbliitige Amerikaner schweigt. Aktiver Part ist
hierbei der Papst. ««Die Zeitungen sagen mir alle Tage, dass ich auf dem Punkte
sel zu sterben; was denken Sie davon, Herr Doktor?» Der Doktor schwieg, ge-
neigten Hauptes und in voller Ruhe, einer ernsten Betrachtung hingegeben».
Auch hier ist der Papst Akteur. Wihrend er vom (vermeintlichen) Ernst der Lage
spricht, schweigt der Arzt. Doch dieses Schweigen ist diesmal qualifiziert als be-
déachtig, ruhevoll und ernst. «Ich weissy, fuhr der heilige Vater fort, «dass ich
sterben muss, wenn der liebe Gott es will; aber eben fiihle ich mich durchaus
nicht todtkrank>.» Nun spricht der Papst zum dritten Mal. Seine persénliche Ein-
schitzung der Lage ist gepaart mit einem religiosen Weisheitssatz. Die implizite
Leserlenkung mag auf das Wissen abzielen, dass der Papst ja auch noch eine (po-
litische) Aufgabe zu erfiillen habe. «Endlich erhob der Amerikaner das Haupt
und rief laut: <Ein normaler Zustand; dieser Puls ist regelmissig und zeigt mir
eine vollkommene Gesundheit an; es ist nicht das geringste Zeichen von Krank-
heit vorhanden»». Zum ersten und einzigen Mal spricht der Arzt am Ende der be-
schriebenen Szenerie, ihr Hohepunkt sei damit erreicht. Es ist ein lautes Rufen,
eine Proklamation. Seine offentliche Diagnose lautet: Der Papst ist vollkommen
gesund. Die Sicherheit naturwissenschaftlich-medizinischer Diagnose beschliesst
also eine dramaturgisch sich steigernde Serie von Berichten zwischen 1862 und
1864 tiber den vermeintlichen Tod des Papstes, zu deren Widerlegung moderne
Technik (Telegraf), authentische Augenzeugenschaft und medizinische Beweis-
kraft (Pulsfiihlen) herangezogen wurden. Immer wieder bestitigen Notizen in
den folgenden Jahren, dass der Gesundheitszustand des Papstes gut und stabil
sei.”” Dem Leser wurde auch — durchaus modern - die genetische Seite des Alters
von Pius IX. vorgefiihrt, da er «aus einer sehr langlebigen Familie» stamme.™
Fortgesetzt wird jedoch auch die Somatisierung der kirchenpolitischen Ereig-
nisse: der Papst habe «manche schlaflose Nichte» angesichts der Klosteraufhe-
bungen in Sardinien-Piemont.” Bei einer Audienz wihrend des Konzils musste
er auf den iiblichen Rundgang verzichten, da er «zu miide [sei] von den vielen
Geschiften, die ihm jetzt gerade obliegen».*

TSCV 15 (1864) Nr. 47 (20.11.1864): «gesund und heiterer Laune»; SCV, 16 (1865) Nr. 7
(12.2.1865), 55: «dabei ist seine Gesundheit eine bei weitem festere, als es seinen Feinden
angenchm sein kanny»; SCV 16 (1865) Nr. 31 (30.7.1865), 248: «Er erfreut sich guter Ge-
sundheit, macht Spaziergdnge am See oder kleine Ausflige»; KS, 20 (1869) Nr. 7
(14.2.1869), 62: «Aus Rom kommen gute Nachrichten iiber das Befinden des Papstes, wel-
chen gewisse Leute flir krank, ja fiir todt ausgaben»; KS, 21 (1870) Nr. 7 (13.2.1870), 54:
«Aus Rom wurden tiber die Gesundheit des h. Vaters wieder ungiinstige Gerlichte verbreitet,
die sich aber gliicklicherweise abermals als vollig unbegriindet herausstellen. Der h. Vater
befindet sich ganz wohl».

* KS19 (1868) Nr. 33 (16.8.1868), 282. Erwihnt werden sechs nahe Verwandte im Alter zwi-
schen 78 und 96 Jahre. Pius selbst regiere seit 22 Jahren, «obgleich er schon in der Jugend
wegen Epilepsie vom Militdrdienst zuriickgewiesen ward und als Missionar Chili besuchte».

**'SCV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865), 55.

“KS 21 (1870) Nr. 4 (23.1.1870), 27.



88 Jorg Seiler

Betrachten wir das im Sonntagsblatt veroffentlichte Bild iiber das Sterben des
Papstes. Die erste Ausgabe 1878 berichtete von der letzten Kardinalsver-
sammlung am 28.12.1877. «In seiner nur kurzen Allokution dankte der Papst fiir
die Theilnahme der Kardinile an seinem Befinden und forderte dieselben zum
Gebet auf, dass Gott der Kirche helfen und den Geist ihres Oberhauptes aufrecht
erhalten moge, dessen Korper krank sei. Das Befinden Sr. Heiligkeit ist befriedi-
gend».*' Die korperliche Gesundung ist kein Thema mehr, wichtig ist die gei-
stige Disposition. Gottlicher Hilfe bedarf hingegen allein die Kirche. Die Vor-
stellung eines die Kirche symbolisierenden Papstkorpers ist hier verbal durch die
Parallele von «Kirche» und «Geist ihres Oberhauptes» ausgeblendet. Wie wir
sahen, ist sie jedoch in den Berichten iiberaus prisent. In einen mystifizierenden
politischen Kontext wird der Bericht iiber das Sterben des italienischen Kénigs
Victor Emanuel am 9. Januar 1878 gebracht. Am selben Tage sei fiinf Jahre zu-
vor Napoleon IlII. verstorben. Der Tod des italienischen Konigs stehe in einer
seltsamen Relation zu einer Prophezeiung, «der zu Folge er in dem dem Papste
weggenommenen Palaste sterben werde», was nun eingetreten sei. Immerhin sei
Victor Emanuel «kein eigentlicher Feind der katholischen Religion» gewesen,
vielmehr Spielball in den Hénden revolutiondrer Gruppierungen. «Der Gefang-
ene vom Vatikan aber lebt. Der Eroberer ist todt. Pius IX. sah einen weitern
grossen Bedringer ins Grab sinken. Gott erhalte Pius IX.». Uber den Gesund-
heitszustand des Papstes heisst es: «Die Besserung schreitet regelméssig vor-
wirts; das Husten hat nachgelassen und die Brust ist nicht mehr so sehr be-
schwert wie frither. Das Bett hat der hl. Vater allerdings noch nicht verlassen
konnen, doch schwicht ihn das fortwéahrende Liegen nicht [...], vielmehr férdert
es den giinstigen Verlauf der Heilung der Wunde am Bein». Allerdings seien die
unteren Gliedmassen geldhmt, und es werde befiirchtet, dass hier keine Besse-
rung eintrete.*” Doch bereits einen Monat spéter erschien im Trauerflor die Aus-
gabe, die den Tod des Papstes anzeigte. Die fiir Nachrufe iiblichen Elemente
(Bericht lber die letzten Stunden, Vita, Wiirdigung der Lebensleistung, Berichte
tiber Kundgebungen aus anderen europdischen Landern) sind wiederholt im Ver-
gleich zum Tod des italienischen Konigs geschildert. Wihrend zu dessen Leich-
nam nur Schaulustige gepilgert seien, sei es den Katholiken «mit der Trauer [um
den Papst] Emnst». Nach dem Tod des Papstes hidtten weitaus mehr Léaden
geschlossen als nach dem Viktor Emanuels. Zum Leichnam des Papstes setzte
eine Massenwallfahrt ein. Denn: «Ein Friede umschwebt diesen todten Greis, ei-
ne selige Ruhe liegt auf seinem heiligen Angesicht, wie sie die Welt nicht darauf

KS 29 (1878) Nr. 1 (6.1.1878), 3.

* KS 29 (1878) Nr. 3 (20.1.1878), 18f. 1865 habe der Papst gedussert: «Meine Hauptfeinde,
die auf meinen Tod lauern und ithn kaum erwarten konnen, sind viel jiinger als ich und der
Papst wird ihre Geduld noch lange auf die Probe stellen, da ihn Gott noch zu lingeren Lei-
den aufbewahrt»; SCV, 1865 Nr. 7 (12.2.1865), 55. Nach der Einnahme Roms hatte Pius an
Viktor Emanuel geschrieben: «lIch preise Gott, dass er es zugelassen hat, dass Ew. Majestit
die letzten Tage meines Lebens mit Bitterkeit erfiillen. [...] Ich rufe Gott abermals an und
iiberlasse seinen Hinden meine Sache, die ganz dic seine ist. Ich bitte ithn, Euer Majestit
viele Gnaden zu gewihren, Sie vor Gefahren zu bewahren und Thnen seine Barmherzigkett,
deren Sie nothig haben, zuzuwendeny»; KS 21 (1870) Nr. 43 (23.10.1870), 360.



Somatische Solidaritcit 89

hauchen kann. [...] Das Angesicht Pius’ IX. ist durch seinen Tod nicht verdndert
worden; der Tod scheint tiber seine milden und ruhigen Ziige keine Gewalt ge-
habt zu haben. Eine unaussprechliche Ruhe liegt auf seinem Antlitz».*’ Die
Volksmenge in Rom wird komplettiert durch die universale Anteilnahme, die
alles bisher da Gewesene tibersteige: «Um keinen Fursten und Grossen der Welt,
und war er auch der Beste, ist je so viel und so allgemein getrauert worden. Das
ist ein Triumph der Kirche [!] mitten in der Verfolgung».** Zusammen mit die-
sen imaginierten Trauergédsten wird die wiirttembergische Kommunikationsge-
meinschaft an den Korper des toten Papstes herangefiihrt: « Wir aber stehen trau-
ernd an seiner Leiche, und wie noch kein Konig der Welt, ja wie noch kein Papst
der Welt beweint worden ist, so wird Pius [X. beweint».* Nebenbei nutzte der
Herausgeber des Sonntagsblattes seine Berichte iiber die offiziellen Trauerfeier-
lichkeiten in Europa zu Spitzen gegen Preussen und Russland, von denen keine
Beileidsbezeugungen nach Rom abgeschickt worden waren.** Pius wird be-
schrieben als «ein Konig, mit welchem sich an Beliebtheit kein Herrscher der
Welt messen kann, selbst der deutsche Kaiser nicht».*” Ein letztes Mal konnten
die Glidubigen dem als ihren Vater Verehrten die Fiisse kiissen — wenn auch
erschwert: «Dies alles war aber durch ein eisernes Gitter von dem Publikum
abgeschlossen, doch war der Katafalk so nahe an das Gitter gestellt, dass die
Fiisse der Leiche ganz am Gitter lagen, so dass man dieselbe kiissen konnte. Der
Zudrang war ungeheuer, weit grossartiger, als zum Leichnam Viktor Emma-
nuels. Am 9. Abends kamen allein gegen 7000 Fremde in Rom an».*® Uber die
Inklusions- und Exklusionsmechanismen (Fremde — Einheimische) wird im
niachsten Kapitel zu handeln sein. Wichtig ist hier die iiber den Tod hinaus rei-
chende somatische Ndhe zwischen Papst und einzelnem Glaubigen. Sie sollte
auch zukiinftig gewahrt bleiben. Denn als Erinnerung an den Papst wurden im
Anzeigenteil des Sonntagblattes sofort Trauerbilder (mit einem «lebenswahren
Portrait des hl. Vaters, nach letzter Photographie») oder hagiographische Schrif-
ten (etwa: Der betende Papst [Diilmen *1874]) angeboten.”” Der Verlag der
Aktien-Gesellschaft des «Deutschen Volksblatts», der auch das Sonntagsblatt zu-
gehorte, kiindigte eine Denkschrift an: «Papst Pius IX. im Tode, ein Andenken
an den unvergesslichen Vater, den grossen Papst, den Liebling Gottes und der

¥ KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52f. Auch hier ist der Anklang an den Rémerbrief zu be-
achten.

* KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 61.

* KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52.

* KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 62. Dies wirkte umso mehr, als extra betont wurde, dass
selbst der nichtchristliche Sultan Abdulhamid II. kondoliert habe; KS 29 (1878) Nr. 7
(17.2.1878), 53.

7 KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52.

¥ KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 62.

* KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 66. Solche Kleinschriften werden immer wieder zu beson-
deren Papstanldssen im Sonntagsblatt annonciert; vgl. KS 20 (1869) Nr. 10 (7.3.1869), 96;
KS 22 (1871) Nr. 23 (11.6.1871), 200.



90 Jorg Seiler

heil. Jungfrau».”® Auch ein Medaillon als «Erinnerungszeichen an den hochst-
seligen Papst» sollte das «passendste Ostergeschenk fiir den Katholiken» sein, so
die Werbeannonce im Inseratenteil der Zeitschrift.”' Noch zum 25jshrigen To-
destag erinnerte das Sonntagsblatt seine Leser an die letzten Tage Pius’ IX. und
die 6ffentlichen Trauerrituale.’

Pius IX. als Kommunikator: Aufiritte bei Audienzen und Besuchen

Unzihlig sind die Ausserungen aller moglichen Akteure, denen im Sonntagsblatt
eine Stimme eingerdumt wird, um die aussergewohnliche Einheit der Kirche und
Zuwendung zum Papst unter dem Pontifikat von Pius IX. zu betonen. An diesem
Prozess ldsst das Sonntagsblatt seine Leser teilhaben. So erklédren sich die regel-
massigen Hinweise auf die vielen Audienzen, denen sich der Papst unterzog. Sie
waren ein wichtiges Mittel fiir die Ausbildung der Papstdevotion.” Der Papst
inszeniert sich, sobald er in Erscheinung tritt. Uber die Berichterstattung im
Sonntagsblatt wird diese Inszenierung auf einer weiteren Ebene kommuniziert.
Fiir Menschen aus aller Welt wird er dadurch zum Anziehungspunkt, und zwar,
wie wir sahen, iiber den Tod hinaus. Besonders prachtvoll wird iiber die Erof-
fnung des Vatikanischen Konzils berichtet. Der Glaubige sollte durch die Be-
schreibung der Abfolge der Prozession und der Sitzordnung einen «Gesammtein-
druck [sic!] von der Pracht und dem Glanze der kirchlichen Hierarchie» erhalten.
Immerhin thronte der Papst umgeben von «seinen» [!] Kardinidlen, und blickte
auf die seitlich vor thm sitzenden Konzilsviter, die «auf ihren amphitheatralisch
emporsteigenden Sitzen zur Rechten und Linken der Halle Platz genommen»
hatten. Der Papst selbst sass «tief im Hintergrunde auf seinem Throne, dem am
Eingang aufgeschlagenen prachtigen Altare gegeniiber». Auf den Ehrentribiinen
sassen «fremde» Gesandte, von denen der Hochadel Erwdhnung findet (Kaiserin
von Osterreich, Konigin von Wiirttemberg, Kénig von Neapel). «[...] das alles
war ein Anblick einzig in seiner Art und gewiss jedem unvergesslich, der ihn ge-

0 KS 29 (1878) Nr. 10 (10.3.1878), 84; vgl. Nr. 9 (3.3.1878), 76. Diese Schrift wurde 1878
von Konrad Kiimmel, dem Chefredakteur, verffentlicht.

31 KS 29 (1878) Nr. 14 (7.4.1878), 120.

2 KS 54 (1903) Nr. 7 (15.2.1903), 64f. Die Auflagenzahl betrug damals 72.000 Exemplare.

33 Zeitgenossische Erwidhnungen der Audienzen finden sich bereits bei Franz Hillskamp, Klei-
nes Piusbuch. Eine kurze Darstellung des glorreichen Lebens und Wirkens unsers heil. Va-
ters Pius IX., Miinster 1876, 178f. und bei De Waal, Erinnerung (wie Anm. 6), 120—-127. Aut
die Bedeutung der Audienzen verwies schon Edward E. Y. Hales, Pius [X. Europdische Poli-
tik und Religion im 19. Jahrhundert, Graz u. a. 1957, 194, Schatz, Vaticanum I (wie Anm.
17), 22 erldutert den Zusammenhang zwischen bewusster Vermehrung der Audienzen und
der zunehmenden Leichtigkeit des Reisens. Neu ist es, den Papst sehen zu wollen und nicht
die Gréber der Apostelfiirsten aufzusuchen. Zur Bedeutung der Bildungs- und Pilgerreise im
Kontext der Romantik vgl. Wolfgang Altgeld, Deutsche Romantik und Geschichte Italiens
im Mittelalter, in: Italia ¢ Germania. Immagini, modelli, miti fra due populi nel Ottocento: il
Metiero, Berlin 1988, 193-220, 212.



Somatische Solidaritcit 91

nossen hat»™* — die Sonntagsblattleser konnten iiber den Augenzeugenbericht an
dieser Pracht teilnechmen und den medial vermittelten Worten des Papstes lau-
schen.

Auftillig ist bei der Beschreibung der Audienzen die stereotype Verwendung
des Begriffs «Fremde», die zum Papst kommen.” Zunichst dient der Begriff als
Unterscheidung zu den Einheimischen. Doch die Inszenierungen und Szenarien
von Audienzen fiir Fremde zeigen noch mehr. Sie entsprechen nahezu immer
dem Modell, das heute mit dem Slogan «Fremde werden zu Freunden» oder:
«Die Welt zu Gast bei Freunden» ausgedriickt ist. In der Begegnung mit dem
Papst werden die Pilger, gleich welcher Nation und haufig auch ungeachtet ihrer
Religionszugehorigkeit, zu Gliedern einer gelenkten Gemeinschaft: zumindest zu
einer Gemeinschaft von Papstsympathisanten: wenn es sich um katholische Pil-
ger handelt, so eher noch zur Gemeinschaft der rémisch-katholischen, ultramon-
tan ausgerichteten Papstkirche. Offentliche Audienzen werden unter dem Pontifi-
kat von Pius IX. zu symbolischen Inszenierungen der ultramontanen Kommuni-
kationsgemeinschaft mit all ihren Inklusions- und Exklusionsmechanismen.>
Der Dazugehérige wird in seiner Frommigkeit bestitigt. Der Fremde wird zum
Nahgekommenen, der nicht mehr fremd bleibt. Solche Homogenisierung kenn-
zeichnet den Katholizismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts als moderne Sym-
holgemeinschaft.”” Hiervon legen gerade die kuriosen Begebenheiten Zeugnis
ab. In einer Beschreibung «Aus dem Leben Pius [X.» wird von einem exotischen
Gast berichtet: Der tiirkische Sultan schickte seinen Gesandten «Schebik Effen-
di». Dieser zeigte sich bei seinem Eintritt in den Quirinal von den Empfangs-
feierlichkeiten liberrascht. «Der Eindruck vermehrte sich, als er in den Thronsaal
trat und den heiligen Vater erblickte». Der Ruf von den Tugenden des Mastai-
Papstes sei, so die offizielle Ansprache des Gesandten, bis «zu den Ohren des
méchtigen Kaisers» gelangt. Dieser wolle in freundschaftlicher Beziehung zum
Heiligen Stuhl stehen und kénne die Versicherung geben, dass die Christen in
seinen Staaten vollkommenen Frieden geniessen wiirden. In einer Privataudienz
{iberreichte der Papst dem vor ihm knienden Gesandten ein «reich verziertes Por-
trait» von sich. Schebik Effendi erbat sich die Erlaubnis, «es in Form des Ni-
schun, das heisst, als Decoration, tragen zu diirfen». Das Sonntagsblatt kommen-
tiert: «Es mag sich eigens ausnehmen, das Portrait des Papstes als Decoration auf

“4 KS, 20 (1869) Nr. 51 (19.12.1869), 440.

>*SCV 15 (1864) Nr. 34 (21.8.1864), 267; SCV 16 (1865) Nr. 31 (30.7.1865), 248; KS 20
(1869) Nr. 17 (25.4.1869), 152f.; KS 21 (1870) Nr. 4 (23.1.1870), 27; KS 22 (1871) Nr. 26
(2.7.1871), 219; oftmals handelte es sich hierbei um Amerikaner: SCV, 12 (1861) Nr. 47
(24.11.1861), 372f.; SCV, 15 (1864) Nr. 31 (31.7.1864), 245f.; ebenda, Nr. 47 (20.11.1864),

3715 KS, 21 (1870) Nr. 7 (13.2.1870), 54.

*® Zu den Mechanismen der Inklusion und Exklusion und zur Bestimmung des Verhaltnisses
von Zentrum und Peripherie vgl. Peter Haslinger, Diskurs, Sprache, Zeit, Identitit. Pladoyer
fiir eine erweiterte Diskursgeschichte, in: Franz X. Eder (Hg.), Historische Diskursanalysen.
Genealogie, Theorie, Anwendungen, Wiesbaden 2006, 27-50, 31-34.

*7 Franziska Metzger, Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemein-
schaft, in: SZRKG 99 (2005), 433-447, 435-439; Altermatt/Metzger, Milieu (wie Anm. 2),
18.



92 Jorg Seiler

der Brust des Muhamedaners zu sehen». Das Bild des Papstes wird hier, am Kor-
per des Fremden getragen, in die ferne Welt transportiert. Im Anschluss an die
Audienz fuhr der Gesandte in die Geburtsstadt des Papstes, um dessen Familie
kennen zu lernen. Diese Reise, so der Kommentar im Sonntagsblatt, zeige, «dass
der Papst ihm viele Verehrung eingefldsst hattex.”™ Hier geht es nicht um die po-
litische Dimension des Besuchs, der angesichts des Krimkrieges — hieriiber be-
richtete das Sonntagsblatt separat - und der zunehmenden Zersetzung des Osma-
nischen Reiches nicht hoch genug veranschlagt werden kann. Dem Leser wird
einzig das vermittelt, was die Reputation von Pius mehren konnte. Wer dies un-
kritisch las, musste von der Kultur iibergreifenden und geschichtsméchtigen Be-
deutung des Papsttums tiberzeugt sein. Diplomatie und politische Informiertheit
verkommen hier zu devotionaler Belanglosigkeit. Die Politik tritt hier in der Be-
richterstattung vollig hinter die symbolische Kommunikation zuriick.

Wenig spiter befand sich der Papst im romischen Irrenhaus — begleitet vom
Jubel des Volkes und der Devotion durch einen franzdsischen Soldaten. Geschil-
dert wird im entsprechenden Bericht so etwas wie eine Privataudienz fiir einen
der «Geisteskranken». Dieser hatte ein Geldstiick fiir den Papst vergraben und
wollte es ihm nun als seinen Beitrag zum Peterspfennig aushindigen. Das erzéhl-
te Beispiel beweise die Beliebtheit des Papstes: «So sehr auch die Revolution ge-
gen das Papstthum und den Kirchenstaat wiithet, so kann doch niemand leugnen,
dass der gegenwirtige Trager der pépstlichen Wiirde, Pius IX., unter allen Re-
genten der mildeste und giitigste und deshalb auch der am meisten geliebte ist.
Es zeigt sich dieses fast jedes Mal, wenn der heil. Vater sich blicken ldsst».”
Hier haben wir die Hermeneutik, der die Audienzen und Inszenierungen von
Papstauftritten dienen: die Beliebtheit und Volksnihe des Papstes darzustellen.
Und ein Weiteres: Wenn schon der Arme den Peterspfennig entrichtete, konnte
da der Sonntagsblattleser zuriickstehen?®

* SCV 1854 Nr. 48 (19.11.1854), 478f. Nachrichten vom Sultan waren exotischer «Renner»
im Sonntagsblatt. In der Ausgabe vom 30.5.1858 wird von einem kostbaren Geschenk (Sat-
tel) des Sultans berichtet, «der hdufig und in vielfacher Weise seine persénliche Hochach-
tung gegen den Papst an den Tag legte»; SCV 9 (1858) Nr. 22, 178. 1869 wurde man infor-
miert, dass auch der Sultan zum Priesterjubilium gratuliert habe; KS 20 (1869) Nr. 17
(25.4.1869), 152. Entsprechende Nachrichten sollten anzeigen, dass der Papst im Konzert
der Grossmaéchte mitspielte.

SCV 16 (1865) Nr. 13 (26.3.1865), 107. Fiir 1864 hat sich ein Bonmot {iber das Irrenhaus
tberliefert, nachdem es ein Amerikaner gelobt hatte. Pius bezog es auf die Zeitumstinde:
«Die Irrenhduser verdienen jetzt eine ganz besondere Aufmerksamkeit und Fiirsorge, denn
die Revolution wird noch manchen von Sinnen bringen!»; SCV, 15 (1864) Nr. 47
(20.11.1864), 371. Kurz zuvor war die Septemberkonvention zwischen Napoleon III. und
dem Konigreich Italien unterzeichnet worden. Mit thr wurde deutlich, dass Frankreich sich
als Schutzmacht des Heiligen Stuhls dauerhaft aus Italien zurtickziehen werde.

Der Peterspfennig war 1859/60 wiederbelebt worden und galt als ultramontane Finanzunter-
stiitzung zum Erhalt des Kirchenstaats. Der jeweilige Betrag aus den Pfarrgemeinden, teil-
weise mit der Aufschliisselung von Einzelspenden, wurde regelméssig am Ende einer Aus-
gabe des Sonntagsblatts vermerkt — dies béte sich als Quelle zu Forschungen zur ultramonta-
nen Landkarte der Didzese an. 1861 bilanzierte das Sonntagsblatt die eingegangene Summe
und fiihrte aus: «Die Gaben kommen aus allen Welttheilen — ein glidnzendes Zeugnis fiir die
Opferwilligkeit der Katholiken und ihre Liebe zu ihrem geistlichen Oberhaupt!»; SCV, 12

59

60



Somatische Solidaritcit 93

Bei einer Audienz 1876 lenkte sich die papstliche Aufmerksamkeit auf einen
Mann «mit dunklem Auge und Haar» — was einen wunderbar inszenierten,
rassisch konnotierten Kontrast bildete zum Papst «angethan mit weissem Kleide,
ein himmlisches Licheln in seinen Ziigen». Dieser Mann gab sich nach der An-
sprache als Jude zu erkennen, der um den pépstlichen Segen bat. Der «arme, ehr-
liche Jude» erhielt ithn unter Hinweis darauf, dass die katholische Kirche alle
Menschen in Liebe umfasse und fiir alle um Erleuchtung und Gnade zu Gott
bete.”" Eine dhnliche Offenherzigkeit konnte Pius nach Ausweis des Sonntags-
blattes fiir Protestanten zeigen. Als er einmal ausserhalb der Offnungszeiten [!]
einen jungen Protestanten in den Vatikanischen Silen beim Studium Raffaels
vorfand, verwies er ihn keineswegs des Ortes, sondern sagte ihm fiir sein Kunst-
studium eine finanzielle Unterstitzung zu.** Ein weiteres Beispiel, das durch
korperliche Gesten gekennzeichnet ist. Nach ihrer Audienz berichtete eine ameri-
kanische Protestantin: Der heilige Vater «legte seine Hand auf des Kindes Haupt
und segnete dasselbe. Dieses viterliche und giitige Benehmen entlockte meinen
Augen Thrinen. Es war ein Zug der Natur, der die ganze Welt sich verwandt
macht. Ich habe niemals einen liecbenswiirdigeren Mann gesehen, als der Papst
[es] ist; es lag so etwas Einfaches in seiner ganzen Erscheinung, als er ganz
allein dastand in dem einfachen Zimmer, ohne irgend welchen Pomp und Staat,
in seinem langen, weissen Rocke, ohne Krone oder Scepter oder ein Gepringe
von Macht. Nichts ist so gross, als die Einfachheit, nichts so beredt, nichts so
eindrucksvoll; der Papst schien die Personification derselben zu sein».** Katholi-
zismus wird hier auf den Papst hin personifiziert und als eine Art Naturstand er-
klart. Im Bericht von einer Audienz beschrieb ein namentlich nicht genannter
Protestant das Aussehen des Papstes: «Pius [X. ist eine untersetzte, ziemlich star-
ke Gestalt, ein weiss und grau gemischtes Haar, welches, halb das Ohr bedeck-
end, hinter dasselbe zuriickfillt, umwallt die Schlife des ausdrucksvollen, eigen-
thiimlich anziehenden Kopfes. Auf seinen Wangen liegt ein fast rosiger Taint,
und das durch seine Regelmissigkeit und Schénheit ansprechende Gesicht wiirde
zugleich einen sehr milden Eindruck machen, wenn nicht die sehr markirt ausge-
pragte Adlernase und der Blick des ldnglichten, schmal geschlitzten Auges eine

(1861) Nr. 20 (19.5.1861), 159; vgl. SCV, 1862 Nr. 40 (5.10.1862), 326f. (pipstliche
Ablehnung eines Entschddigungsplans und Bedeutung des Peterspfennigs). In seinem Neu-
Jahrsbericht 1862 schrieb Herausgeber Uhl: «Nachdem sie [italienische Umsturzpartei] den
Papst seiner besten Lande beraubt hatte, thaten sich die katholischen, und selbst protestanti-
sche Hinde auf und schickten Gaben, damit der Stuhl Petri die Mittel habe zu seinem dusse- -
ren Fortbestehen. So verlassen und schwach er dusserlich erscheint, so wagt es doch weder
Napoleon noch seine Creaturen in Turin, Hand anzulegen»; SCV 1862 Nr. 1 (5.1.1862), 1.
Zum 50jdhrigen Priesterjubilium 1869 wurde eine ausserordentliche Sammlung veranlasst,
da der Papst angesichts der Zeitumstinde und des Konzils besonders viel Geld benétige — er,
«der zur rechten Zeit sein Wort zu sprechen weiss, der der Wortfiihrer der Katholiken, der
Wortfiihrer der Wahrheit, des Rechtes, der Freiheit ist in unserer Zeit. Diese Ansicht wird
wohl jeder Katholik theilen und das Sonntagsblatt erlaubt sich, zu Gaben zur Sekundizfeier
des Papstes einzuladen»; KS 20 (1869) Nr. 4 (24.1.1869), 32.

*l KS 37 (1886) Nr. 36 (5.9.1886), 285.

2 KS 22 (1868) Nr. 15 (12.4.1868), 129.

*'SCV 12 (1861) Nr. 47 (24.11.1861), 373.



94 Jorg Seiler

gewisse Strenge und Schirfe in dies Gesicht geworfen hitten».** Das Aussehen
des Papstes war selbst fiir Protestanten von Interesse, die aus der Gestalt des
Papstes dessen Charaktereigenschaften erkennen mussten (eindrucksvoll, mild,
scharfsinnig, streng).

Um die Wirkung seiner Audienzen wusste Pius.®” Die Inszenierung einer sol-
chen wihrend des Konzils wird folgendermassen beschreiben. Als der Papst,
dessen einfache Kleidung erwédhnt wird, in Begleitung seiner Berater erschien,
wurden Hochrufe laut. Wihrend sich der Papst nach oben auf seinen Thron be-
gab, fielen die Anwesenden nach unten auf die Knie. Dann «schaute sich der hei-
lige Vater langere Zeit das um ihn versammelte Publikum an, dann machte er ein
Zeichen, dass man sich erheben solle und hielt nun mit sehr erhobener Stimme
eine Anrede in franzosischer Sprache. Er wisse, man sei aus zwei Ursachen zu
thm gekommen, einmal um thn in der Nithe zu sehen und dann um scinen Segen
zu erhalten. Sehen kénne ihn nun jedermann, dabei drehte er sich lachelnd nach
allen Seiten hin um, und seinen Segen werde er auch geben, vorher wolle er aber
noch einige Worte zur Beherzigung sprechen». In der beschriebenen Szene ist
symbolisch durch korperliche Akte die Macht des Papstes beschrieben (das Spiel
mit oben und unten; das schweigende Uberblicken der Anwesenden durch den
Papst; das Wissen des Papstes um die Wiinsche der Anwesenden, die er erfiillen
werde; die zentrale Stellung des Papstes). Der fiir Pius bekannte Humor fiihrt zu
einem non-verbalen Schauspiel im drehenden Sich-Zuwenden, das uns heute
grotesk erscheinen mag. Versteht man ihn jedoch als performativen Akt, wird er
ultramontan ausdrucksstark: Pius ist Regisseur der Szenerie, er spielt die Haupt-
rolle, und er spielt diese souverin. Erhellend sind seine kommentierenden Worte:
«Ich bin nur ein Mensch, ein armer und elender Mensch, aber ich bin der Papst,
der Stellvertreter Jesu Christi, das Oberhaupt der katholischen Kirche. Ich habe
das Koncil vereinigt, auf dass es die Sache Gottes thue. Sogenannte Weise
wollten, dass man gewisse Fragen schonend behandle, und dass man nicht, wie
sie sich ausdriicken, gegen den Lauf des Zeitgeistes vorgehe. Aber ich sage, dass
man die volle Wahrheit sagen muss, dass man sich niemals fliirchten darf, sie zu
verkiindigen und den Irrthum zu verwerfen. Ich will frei und unabhingig sein.
Mit den Dingen der Welt beschiftige ich mich nicht, sondern ich thue die Sache
Gottes, der Kirche, des hl. Stuhles und der ganzen christlichen Gesellschaft».®

* SCV 1859 Nr. 26 (26.6.1859), 216.

% Anlasslich des 22. Jahrestags seiner Thronbesteigung #usserte sich Pius unter Zuhilfenahme
biblischer Anklidnge gegeniiber dem Kardinalskollegium: «Jeden Tag kommen aus allen
Theilen der Erde eifrige Bischofe hieher, die von der Heiligkeit dieses Ortes durchdrungen
sind und rufen: Wahrhaftig, hier ist ein heiliger Ort! Hier ruhen sic von thren Miithen aus und
trosten sich tiber die Schmerzen, die leider, ach! in keinem Erdenwinkel mangeln». Der An-

~ klang an Ex 3.5 lisst die Selbstoffenbarung Gottes am Horeb assoziieren.

°© KS, 21 (1870) Nr. 4 (23.1.1870), 27. Zum Bild der Zentrierung um den Papst vgl. KS 20
(1869) Nr. 16 (18.4.1869), 144: «Rom bildete an dem Tag der Sekundiz Papsts Pius IX. im
buchstiblichen Sinn den Mittelpunkt, um welchen sich die allgemeine Bewegung der Welt
drehte, ein thatsdchliches Bekenntniss, dass der Papst der oberste Hirte der Kirche ist. Von
allen Seiten trafen dort Huldigungen und Gliickwiinsche, Geschenke und Gaben der Fiirsten
und Volker ein». Nach dem Verlust des Kirchenstaates heisst es: «Rom wird italienisiert und



Somatische Solidaritdit 95

Der Papst tritt hier als «autorisierter Sprecher» auf, dem Kraft seines Amtes
diskursnormierende Funktion zukommt.®” Der Text ist instruktiv: Pius spielt mit
biblischen Motiven bis zur Ndhe personlicher Christificatio (1 Kor 1f,; 2 Kor
7,14; Mt 5,21ff.; «Ich bin» — Worte). Er diffamiert die Gegner der Unfehlbar-
keitsdefinition, indem er deren Inopportunititsargument als Unterstiitzung fiir
den Zeitgeist und Irrtum konterkariert. Doch die Aufmerksamkeit der Leser
bleibt geprigt von der humoristischen Einlage und der persénlichen Demutsbe-
kundung eines Menschen, der sich ganz einer Sache verschreibt und seine Per-
sonlichkeit dadurch abgegeben zu haben glaubt. Am Ende des Berichts wird das
Mitleid des Lesers aufgerufen, da der Papst angesichts seiner vielen Geschéfte
auf den obligatorischen Rundgang verzichten musste. Nimmt man das Bild des
sich drehenden Papstes ernst, so kénnen Zentrifugal- und Zentripetalkréfte sicht-
bar werden: Im Mittelpunkt steht der Papst mit den betonten Ich-Worten. Auf ihn
hin ist die christliche Gesellschaft zugeordnet (zentripetal). Von ihm aus — damit
relativiert er das Konzil, das auch «die Sache Gottes tue», — erlangt diese die
Kenntnis der «Sache Gottes» (zentrifugal). Indem der Papst segnet, gelangt der
gottliche Gnadenstrom (nicht: «Dinge der Welt») zu den Glaubigen. Der fromme
Durchschnittskatholik ist hier Adressat und Angezogener zugleich — ein perfek-
ter Kommunikationsfluss.

Der Papst empfing nicht nur Personen des 6ffentlichen Lebens in Privatau-
dienzen. Gerade Pius ermdglichte auch normalen Privatpersonen den Besuch ei-
ner Audienz bei ihm. Die Wirkung, die er durch sein freundliches und humor-
volles Wesen hierbel erreichte, muss enorm gewesen sein. Er kam hier mit
Multiplikatoren aus dem Milieukatholizismus®® zusammen, die in ihrem Umfeld

thm der Charakter als Mittelpunkt der katholischen Welt so viel als mdglich genommen»;
KS, 21 (1870) Nr. 50 (11.12.1870), 420. Beim Bericht iiber die eingangs erwéhnte Heilig-
sprechung der japanischen Mirtyrer, iiber deren prichtig inszenierte Feier ausfiihrlich be-
richtet wurde, begegnet ebenfalls das Bild der sich um den Papst zusammen findenden Kir-
che. Nach Huldigung und (Fuss-)Kuss der Kardinile, Patriarchen, Erzbischéfe, Bischofe und
der {ibrigen geistlichen Wiirdentréger bildete sich «um den Papst eine Versammlung, wie
wohl keine grossartigere je gesehen wurde»; SCV, 1862 Nr. 25 (22.6.1862), 204; vgl.
ebenda, Nr. 23 (8.6.1862), 187 («Hunderte von Bischiofen, Tausende von Geistlichen,
Hunderttausende von Gliubigen» seien um das «glorreich regierende Oberhaupt der Kirche»
versammelt). Die Versammlung wurde als eine konzilsdhnliche gesehen, die «in Rom am
Mittelpunkte der katholischen Einheit» stattfinde; SCV, 1862 Nr. 21 (25.5.1862), 172. In
ihrer Adresse an den Papst iibersteigerten die Bischofe ihre Verehrung: «Denn Sie [Papst]
sind fiir uns [Bischéfe und die katholische Welt] der Mittelpunkt der Einheit, Sie sind fiir die
Volker das von der gottlichen Weisheit bereitete unerlschliche Licht, Sie sind der Stein, Sie
sind der Grund der Kirche, welche die Pforten der Hélle niemals iiberwaltigen werden.
Wann Sie sprechen, vernehmen wir Petrum; wann Sie beschliessen, gehorchen wir Jesu
Christo. Wir bewundern Sie, die Sie inmitten so vieler Priifungen und Stiirme mit heiterer
Stirne und ungetriibtem Herzen, unbesiegt und aufrecht Ihr heiliges Amt erfiillen»; ebenda,
Nr. 26 (29.6.1862), 214.

%7 Hierzu: Siegfried Jager, Kritische Diskursanalyse. Eine Einfithrung, Duisburg *2001, 159
165.

%8 Zu Reichweite, Differenzierung und Problematisierung des Milieu-Begriffs vgl. neben den
Arbeiten von Altermatt/Metzger auch: Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion
in Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven fiir die vergleichende Erfor-



96 Jorg Seiler

ein giinstiges Bild vom Papst und seinem Ringen mit den gesellschaftspoliti-
schen Entwicklungen vermitteln konnten. Uber solche Begegnungen entstand ein
Netzwerk emotionaler Bindungen. Fiir ihre massenmediale Verbreitung und
Inszenierung hatte die katholische Presse zu sorgen. Sie war ein wesentlicher Be-
standteil einer sich bildenden ultramontanen Kommunikationsgemeinschaft, die
sich emotional und somatisch fand, zusammengehalten wurde, agierte und rea-
gierte.” Zu dieser ultramontanen Kommunikationsgemeinschaft gehérte auch
der Begriinder des Sonntagsblattes, Florian Riess (Herausgeber 1850-1857), der
vermutlich im Vorfeld der Dogmatisierung von 1854 in Rom weilte.”’ Riess,
spiter Jesuit und im Umfeld der Stimmen aus Maria Laach anzusiedeln, muss als
ultramontaner Agitator angesehen werden.”'

Eine segensreiche Kommunikation mit dem Evrdkreis: Der weinende Papst

Immer wieder begegnet Pius als weinender Mensch («trdnenvolle Stimmey,
«vergiesst Thrianen der Rithrung» oder «Trdnen in den Augen»). Markantestes
Beispiel ist der Bericht «Der grosse Ostersegen 1864». Der gesundheitlich ange-
griffene Papst hatte der Festmesse in St. Peter beigewohnt. «Mit dem Angesicht
gegen die Thore von St. Peter gerichtet, in die weissen, goldstrahlenden Gewén-
der des Osterfestes gekleidet, die funkelnde Tiara auf dem vollen, bleichen, mil-
den Angesichte begann Pius IX. unter der riesigen Kuppel, ein Himmel unter
dem Himmel, mit seiner klangvollen, starken Stimme das ergreifende, den Segen
einleitende Gebet laut und sicher zu sprechen. In dem Augenblicke aber, als er
bei den Worten et benedictio (und der Segen) die Hand segnend erhob, fing seine
Stimme an zu schwanken und bei den Worten et Filii (und des Sohnes) erstickte
sie in Thrdnen — einen Augenblick entstand eine feierliche Stille, von leisem
Schluchzen unterbrochen, dann sprach er, wiahrend Thrinen iiber seine Wangen
perlten, nur in der Ndhe vernehmbar die Worte: et spiritus sancti descendat super
vos - - - (und des heil. Geistes komme iiber euch.)». Der Augenzeuge ldsst die
Leser sogleich an seinem Eindruck teilhaben: «Ich habe den grossen Segen von

schung religioser Mentalitaten und Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus
— Mentalititen — Krisen, Giitersloh 1996, 7-56 und Klocker, Milieu (wie Anm. 18).

Im Bereich der Frommigkeitsformen ist bereits wiederholt auf den Zusammenhang von
Ultramontanismus und Somatisierung verwiesen worden. Vgl. etwa Irmtraud Go6tz von
Olenhusen (Hg.), Wunderbare Erscheinungen. Frauen und katholische Frommigkeit im 19.
und 20. Jahrhundert, Paderborn u. a. 1995; Nicole Priesching, Maria von Morl (1812-1868).
Leben und Bedeutung einer «stigmatisierten Jungfrau» aus Tirol im Kontext ultramontaner
Frommigkeit, Brixen 2004. Die Verleiblichung der Frommigkeitspraxis wire auch am Herz-
Jesu- und Herz-Marid-Kult zu erweisen; hierzu: Norbert Busch, Katholische Frommigkeit
und Moderne. Die Sozial- und Mentalitdtsgeschichte des Herz-Jesu-Kultes in Deutschland
zwischen Kulturkampf und Erstem Weltkrieg, Giitersloh 1997.

Vgl. den Hinweis auf seinen Aufenthalt in Trient in: SCV, 1854 Nr. 47 (12.11.1854), 469.
Zu thm Wolf/Seiler, Das Katholische Sonntagsblatt (wie Anm. 11), passim. Riess wurde
Herausgeber einer Darstellung iiber das |. Vatikanische Konzil in sechs Folgen (erschienen
Freiburg, 1869-71; zusammen mit Karl von Weber) und Kommentator in einer zweibéndi-
gen Schrift iiber die Enzyklika Quanta cura (zusammen mit dem Syllabus) von 1864 (Frei-
burg/Basel 1865-68; zusammen mit Gerhard Schneemann und Theodor Meyer).

69

70
n



Somatische Solidaritdt 97

der Loggia, dessen Zeuge zu sein ich mit tausenden gehofft hatte, nicht gesehen;
ich habe die gewaltige Stimme des Papstes nicht iiber den schonsten Platz der
Welt hinténen und ihr Echo im Donner der Kanonen nicht zuriickkehren gehort;
aber ich bezweifle, dass die Wirkung eine tiefere sein kénnte, als jene war, wel-
che der Anblick des Statthalters Christi hervorbrachte, da die dusseren Organe,
der Macht des von Liebe und Schmerz Uberwiltigten Herzens nicht mehr ge-
wachsen, zusammenbrachen und seine Thrinen und seine Seufzer in sein Gebet
thre beredte Sprache mischten. [...] Hier in der Mitte des gldubigen Volkes am
Grabe der Apostel war er es selbst allein, der ohne alles Ceremoniel den grossten
Triumph der Religion [!] feierte: der Mann des Friedens, der in Thrinen der Welt
den Frieden des Auferstandenen bietet! Draussen auf dem Platze hitte heute
wohl eine 6tfentliche Huldigung von der Freude Zeugniss gegeben, welche der
Anblick des segnenden Papstes in allen erweckte; hier in der Kirche antwortete
die tief erschiitterte Menge nur mit Thrinen, deren sich keiner vor dem andern
schamte».”” Was aus gleichem Anlass und mit nahezu gleicher Emotionalitit die
Medienwirksamkeit des Ostersegens Johannes Pauls II. im Jahre 2005 ausmach-
te, war also nahezu eineinhalb Jahrhunderte zuvor den Glaubigen iiber das Me-
dium der Kirchenzeitung bereits schon einmal vermittelt worden. Betrachten wir
den Text genauer. Er ist gekennzeichnet durch ein Spiel mit Raumen: Der Peters-
dom wird zu einem «himmelgleichen Ort» gemacht. Hier versammelt sich eine,
gegeniiber der Menge auf dem Petersplatz, dem «schonsten Platz der Welt», ver-
hiltnisméssig kleine Schar von Gldubigen. Diese kleine Menge jedoch ist emo-
tional erreichbar. Die Emotionalitit wird durch lokale und auditive Momente ge-
steigert. Lokal riickt der Leser Pius immer nidher, wenn beschrieben ist, dass nur
die dem Papst nahe Stehenden die Worte vernehmen konnten, die dann schwarz
auf weiss wiedergegeben werden. Doch das physische Héren ist nicht notwen-
dig, da es sich um einen symbolischen Ritus handelt. Der Segen wird durch ei-
nen bekannten Gestus begleitet. Auf auditiver Ebene wird mit der Lautstirke ge-
spielt: Den himmelsgleichen Ort unter der Kuppel erftllt noch die «klangvolle,
starke Stimme» des Papstes. Schwankend wird die Stimme in dem Augenblick,
als Pius zum Mittler gottlichen Segens wird. Uberwiltigt bricht dann die Privat-
person durch: der Papst weint 6ffentlich und provoziert dadurch eine feierliche
Stille. An der Schnittstelle zwischen profan (Petersplatz, weinender Papst) und
heilig (Kuppelraum, Segensgebet) wirkt der authentische, emotionale Gestus
tberwiltigend und mitreissend: Tief erschiittert weint die Petersdomgemeinde,
wihrend der Petersplatzgemeinde Huldigungsrufe und Freude zugeschrieben
werden. Mit wem solidarisiert sich der Leser? Der Berichterstatter, den wir auf
dem Platz vermuten miissen, gibt das Beispiel vor: Mit jenen, die weinen, da sie
wie Pius von der Heiligkeit des Aktes oder von der Gebrechlichkeit der Person
ergriffen sind.” Waren beim Ostersegen 2005 Fernsehkameras die Triger emo-

2 SCV 15 (1864) Nr. 15 (10.4.1864), 116f. Zum Topos des weinenden Papstes vgl. die instruk-
tiven Ausfiihrungen von Joseph Imorde, affekt iibertragung, Berlin 2004, 47-82 («Heilige
_Trdnen») mit ihren {iberaus reichhaltigen bibliographischen Angaben.

" Die Begegnung mit dem Papst rithrt immer wieder Menschen zu Trinen: «Ein franzésischer
Soldat sagte ziemlich laut, als der Papst ausstieg: <Ich mdochte ihm die Fiisse kiissen!»



98 Jorg Seiler

tionaler Erschiitterung, so ist es 1864 die Bistumspresse. Hier wie dort wird tber
die Stadt hinaus der Erdkreis medial erschlossen. Erschiitternd wirkt in beiden
Fillen das Hindurchbrechen der Privatperson durch die Hiille des Amtstragers —
solches konnte auch damals beeindrucken und seinerseits emotionale Kraft an
die Privatperson und iiber sie an den Amtstréger binden. Dies ist Papstdevotion
durch somatische Solidarisierung im weinenden Mitgehen. Aus dem lediglichen
Anblicken ist eine emotionale Beteiligung geworden. Theologisch erhellend ist
die Grundbotschaft solcher Szenerien: Segnen und Leiden gehdren symbolisch
zusammen.* Biblisch gewendet: in der Schwachheit ist der Apostel stark.
Inszeniert und dadurch kommunikabel wird der Ostersegen 1864 durch die Art
der Berichterstattung im Katholischen Sonntagsblatt. Ort, Personen, Handlung
und Katharsis sind fein aufeinander abgestimmt.

Die Aura des Papstes: «Unser aller Vater» als Heiliger

Die offentliche Wirkung des Papstes spiegelt sich in den Titulaturen, die ihm
beigegeben wurden. Es finden sich traditionelle Begriffe wie «Oberhirte», «Hir-
ten, «Hohepriester», «(sichtbares) Oberhaupt der Kirche», «Stellvertreter
Christi», «Nachfolger Petri», «heiliger/heiligster Vater» oder «Seine Heiligkeit».
Manches Mal findet sich der Titel mit Adjektiven personlich qualifiziert («liebe-
voll»). Die Titulatur «heiliger Vater» wird auf Pius gewendet jedoch entformali-
siert. Den Glaubigen wird Pius tatsdchlich als ihr Vater dargestellt, dem gegen-
iiber sie in ein Kind-Verhiltnis geraten. Die Vater-Kind-Beziehung impliziert die
Qualitit des Fiirsorglichen, Liebevollen und der Verantwortung. «Die Konse-
quenz aus diesem Vater-Kind-Verhiltnis heisst: Liebe, Verehrung, Gehorsam,
Unterwerfung».”” Das Leiden des Papstes am Verlust des Kirchenstaates wird
zum Mitleiden der Christen hin gedffnet, aus dem Solidaritit zu erwachsen hat.
Dartiber hinaus finden sich immer wieder aussergewohnliche Titulaturen. Im
Kontext der Enzyklika Quanta cura wird der Papst zum «Weltlehrer» erklart.
Das Rundschreiben habe «in der That die ganze Welt aufgeregt. Man konnte da
wieder sehen, dass der Papst nicht bloss «der Pfarrer von Romy» ist, wie ihn ein
Stuttgarter Schmutzblatt zu nennen beliebt, sondern der Weltlehrer, dessen Stim-

Komm, mein Sohn, kiisse mir die Hand, rief ihm Pius zu und hielt ihm dieselbe hin, die der
Soldat mit Thrianen in den Augen kiisste. Alle Umstehenden wurden geriihrt und in vieler
Augen glanzten Thrianen»; SCV 16 (1865), Nr. 13 (26.3.1865), 101.

™ Ahnliches wird fiir Griindonnerstag 1865 berichtet: «Und als der h. Vater, auf der Sedia ge-
statoria getragen, von seinen Bischéfen und Prélaten umringt, dort oben unter dem Thron-
himmel der reich drapierten Loge erschien, versank aller Lirm und alles Getdse des weiten
menscheneifiillten Platzes in lautlose Stille, nur das entfernte Rauschen der Brunnen blieb
hérbar; und mit einer klaren, kriftigen weithin mit jeder Silbe vernehmbaren Stimme sang
der Greis, der auf so fester Stirn die dreifache Krone tragt, die Worte des Segens. Nur in-
mitten des letzten Wortes brach die Kraft dieser reichen Mannerstimme zusammen, und der
Papst sank erschopft in seinen Stuhl zurtick, wéhrend nun plétzlich ein lautes Evviva aus der
ganzen Menschenmasse losbrach»; SCV 16 (1865), Nr. 18 (30.4.1865), 143.

® Zinnhobler, Pius IX. (wie Anm. 2), 392. Vgl. entsprechende Berichte etwa SCV 1862 Nr. 37
(14.9.1862), 304; KS 20 (1869) Nr. 15 (11.4.1869), 132f.; KS 21 (1870) Nr. 17 (24.4.1870),
142 («allbesorgter Vater»).



Somatische Solidaritdt 99

me nirgends iiberhdrt wird».”® Das entstandene Bild des «Weltlehrers» entspricht
dem theologischen Programm des Pontifikats, das tiber die Dogmatisierung von
1854 und den Syllabus von 1864 hin zur Unfehlbarkeitsdefinition von 1870 fiihr-
te. Ein weiterer ungewohnlicher Titel findet nach der Einnahme Roms durch ita-
lienische Truppen Verwendung. Pius ist hiernach der Friedensflirst, da er der Ar-
mee gebot, den Widerstand einzustellen.”” Die nachfolgende Nummer berichtet
von den revolutiondren Zustinden in Rom. Der Papst lasse sich nicht sehen, so
dass man ihm keine Huldigungen entgegenbringen kénne. Die Abstimmung am
2. Oktober fiel zugunsten der Zugehorigkeit Roms zum italienischen Kénigreich
aus. Der Herausgeber zieht nun eine aussagekriftige Parallele: «Die erste Volks-
abstimmung ordnete Pilatus an, als er das Judenvolk fragte: «<wen wollt ihr, dass
ich ihn losgebe, Barrabas oder Jesus [...]>. Und die Abstimmung fiel zu seinen
[Barrabas’] Gunsten aus, um uns zu lehren, dass die Plebiscite gewdhnlich die
Aufrithrer und die Revolution beginstigen [...] Also beweisen die Plebiscite
nichts und eine Ungerechtigkeit bleibt immer eine solche auch nach einem feier-
lichen Plebiscit».”® Die Ablehnung demokratischer Formen der Entscheidungs-
findung durch den katholischen Intellektuellen 1870 kann eigentlich nicht ver-
wundern. Interessant ist etwas Anderes: die Parallelsetzung von Christus mit
dem Papst. Dieser Mechanismus, ausgehend von der Vorstellung des Papstes als
Stellvertreter Christi, ist fiir Pius IX. typisch.” Pius wird nicht nur Christus
immet dhnlicher. Er tritt zuweilen an dessen Stelle, und Aussagen iiber Christus
finden sich unreflektiert auf den Papst hin angewendet. Anlasslich einer Audienz
beobachtete eine amerikanische Protestantin die Segnung von Devotionalien an-
derer Teilnehmerinnen durch den Papst. Thr Bericht hieriiber klingt wie eine ernst
gemeinte Parallelisierung zur Gabendarreichung durch die Weisen aus dem Mor-
genland: «Es sah so aus, als wollten sie einem Heiligen thre Gabe darbringen,
oder als hiitte man ihnen befohlen, allen ihren Schmuck auszuliefern».*® Eindeu-
tiger wird Pius selbst, wenn er anlésslich einer Audienz deutscher Bischéfe von
sich sagt: «Ich bin arm und in Bethlehem, deswegen kommt man, um mir Ge-
schenke darzubringeny». Diese Parallelisierung mit dem armen, ohnméchtigen Je-
suskind schien Pius geliebt zu haben, da er sie 6fters verwendete.®' Hier riicken
die Person Jesus, das Corpus Christi mysticum und der Papstleib eng zusammen.
Die begriffliche Unscharfe der Korpersemantik ist gewollt. Ein klares Beispiel
findet sich 1861 im Riickblick auf das bittere Jahr 1859/60: «Man hat da ge-
sehen, dass die Einheit der katholischen Kirche nicht blos im Katechismus steht,

* SCV 1865 Nr. 3 (15.1.1865), 21.

77KS 21 (1870) Nr. 40 (2.10.1870), 336. Das Zeitgeschehen wurde wenig spiter mit den
Prophezeiungen des Nostradamus in Verbindung gebracht, da angesichts der «erschiitternden
Weltereignisse» augenblicklich bei sehr vielen Menschen «der Kopf still steht und menschli-
cher Verstand nicht ausreicht, den rechten Einblick in die Ursachen und den Zusammenhang
der Ereignisse zu geben»; ebenda Nr. 41 (9.10.1871), 345f.

" KS 21 (1870) Nr. 41 (9.10.1870), 345.

" Zinnhobler, Pius IX. (wie Anm. 2), 418-428. Neben den nachfolgenden Beispielen sei etwa
verwiesen auf SCV 1854 Nr. 48 (19.11.1854), 478; SCV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865), 55;
SCV 16 (1865) Nr. 14 (2.4.1865), 112.

' SCV 12 (1861) Nr. 47 (24.11.1861), 373.

"1 KS 20 (1869) Nr. 52 (0.D.; 26.12.1869), 448; vgl. ebenda Nr. 9 (28.2.1869), 81.



100 Jorg Seiler

sondern dass Millionen Katholiken in lebendiger, geistiger Einheit mit dem
Oberhaupt der Kirche verbunden sind, wie die Glieder des Leibes mit dem
Haupt».**

Im Kontext des Kampfes um den Kirchenstaat ist die Titulatur Papst-Ko6nig zu
sehen.® Sie bezieht sich auf den Papst als Souverin des Kirchenstaates, dessen
Weiterbestehen der Papst unbedingt verteidigen werde. Thre Verwendung im
Sonntagsblatt — und generell in der Publizistik — hat dariiber hinaus immer einen
kdmpferischen Impetus, bei dem das Ineinander von weltlicher und geistlicher
Gewalt im Mittelpunkt steht. Der Begriff Papst-Konig ist dabei doppeldeutig. Er
bestatigt die oberste Macht innerhalb der Kirche. Doch beriihrt er auch eine nicht
direkt greifbare Verfiigbarkeit des Papstes fiir den weltlichen Bereich (ein Papst-
konig ist eben nicht nur irgendein Konig). Symbolisch driickt sich herrschaft-
liche Gewalt im Thron und im Thronen tiber den Untergebenen aus. Von daher
werden im Sonntagsblatt regelmissig Szenerien beschrieben, die die Thronbe-
steigung des Papstes und die damit verbundenen Ehrenbezeugungen (Ring-,
Knie- oder Fusskuss; Kniefall) erwidhnen. Dies wire nicht weiter bedeutend, da
das damit geschilderte Machtgefille der Erfahrungswelt der Lesenden entsprach.
Hier wird in weiten Teilen zunidchst kein spezifisch kirchliches Zeremoniell be-
richtet. Um so mehr lassen Berichte aufhorchen, die aus dem Thron und Thronen
mehr machen. Bei seiner Weihnachtsansprache an das Kardinalskollegium soll
Pius 1868 folgendes gesagt haben: «[...] aber Gott habe niemals zugelassen, dass
ein Fiirst sich auf dieses Grab setze [Gridber der Apostelfiirsten im Petersdom],
welches der Thron seines Statthalters auf Erden sei. Das lehre die Geschichte,
aber die Zeitgenossen hitten die Geschichte vergessen, angesichts so vieler um-
gestiirzter Throne glaubten sie, dass auch der romische fallen wiirde. Aber, sagte
der Papst, wenn wir auch ganz allein und von allen verlassen stehen, wiirden wir
doch so sprechen».® Die Stabilitit des Papstthrones erweist sich gerade dann
und dadurch, dass weltliche Throne umgestiirzt (Revolution!) wurden. Das Bild
wird dadurch verschirft, dass es den Papst selbst nicht mehr als einen Thronen-
den — wie es dem Statthalter Gottes zukdme — beschreibt, sondern als einen auf-
recht Stehenden, der den Widrigkeiten und Anfeindungen Widerstand leistet, da
er himmlischen Beistandes sicher ist. Uber die Inszenierung des Thronens als
drehendes Sich-Zuwenden anlisslich einer Audienz zur Konzilszeit wurde oben

2 SCV 12 (1861) Nr. 1 (6.1.1861), 2.

8 7ur Ansprache als Konig vgl. SCV 1862 Nr. 11 (16.3.1862), 92; ebenda, Nr. 27 (6.7.1862),
222; KS 20 (1869) Nr. 17 (25.4.1869), 152f.; KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52. Der Titel
ist auch monographisch nachweisbar: (Clemens Schrader), Pius 1X. als Papst und als Konig:
dargestellt aus den Acten seines Pontificates von dem Verfasser der Broschiire «Der Papst
und die modernen Ideen» Wien, 1865; H. G. Riitjes, Leben, Wirken und Leiden Sr. Heilig-
keit des Papst-Konigs Pius IX. von seinen frithesten Jugendjahren bis zur Gegenwart, Neu-
Ulm (1870); P. Huguet, Der Geist Pius IX. oder die schonsten Ziige aus dem Leben dieses
grossen Papstes. Deutsch bearbeitet, mit Anmerkungen und Zusédtzen und mit einer histo-
risch-politischen Skizze: Der Papst-Konig, vermehrt von Sincerus, Wien 1866; Robert
Quardt, Der letzte Papstkonig. Aus dem Leben Pius [X, Kevelaer, 1962. Vgl. Zinnhobler,
Pius [X. (wie Anm. 2), 395-397.

" KS. 20 (1869) Nr. 9 (10.1.1869), 10.



Somatische Solidaritcit 101

bereits berichtet. Die Verehrung flir Pius ging schliesslich so weit, dass man ithm
anldsslich seines 25jdhrigen Pontifikatsjubildums einen goldenen Thron zu er-
richten trachtete, schliesslich sei es nur gerecht, «dass unsere Nachkommen ei-
nen goldenen Thron desjenigen Papstes vorfinden, welcher dem Petrus an Zahl
seiner Regierungsjahre gleichgekommen ist». Natiirlich lehnte der bescheidene
Pius diesen Plan ab und ordnete an, das aus diesem Anlass bereits gesammelte
Geld einem anderen Zweck zuzufiihren. Ebenso lehnte er es ab, dass man thm zu
Lebzeiten bereits den Titel «der Grosse» verleihe.* Parallel zur Parlamentserdf-
fnung durch Kénig Viktor Emanuel empfing Pius 1871, also nach dem Verlust
des Kirchenstaates und im Bewusstsein, Gefangener im Vatikan zu sein, «eine
Anzahl treu ergebener Adeliger und Biirger, sowie Fremder». Er tat dies auf
herrschaftliche Weise: «Der Papst sass auf seinem Throne und protestirte in fei-
erlichen Ausrufungen gegen jede Versohnung mit der neuen Regierung, die so
unmdéglich se1, wie eine Versohnung zwischen Christus und Belial, zwischen
Licht und Finsterniss, zwischen Liige und Wahrheit».*

Den fiir Pius charakteristischen Tugenden der Freigebigkeit und Grossziigig-
keit, der Milde und Giite, der Menschlichkeit und Menschenfreundlichkeit ge-
sellte sich nach Ausweis der 6ffentlichen Berichterstattung eine tiefe Frommig-
keit hinzu. Nach dem Gebet erscheint Pius mit «wahrhaft verklartem Ange-
sicht».’” Nachdem ihm die Nachricht vom Tod seines Bruders iiberbracht wor-
den war, verweilte der Papst lingere Zeit in der Sakramentskapelle der Peterskir-
che «in Gebet und Betrachtung», um anschliessend in der Laterankirche in
kniender Stellung die Scala sancta hinaufzusteigen, «bei jeder Stufe anhaltend,
die vorgeschriebenen Gebete sprechend und oft seine schweissbedeckte Stirn ab-
wischend». Das Volk war hieriiber «sehr aufgebaut».™ Audienzen und Fest-
gottesdienste endeten mit dem pépstlichen Segen, iiber dessen teilweise hoch
emotionale Erteilung der Leser informiert wird. Pius «erhebt oft die Hinde zum
Gebet und vergiesst Thrinen der Riihrung».* Regelmissig nutzt der Papst diese
Gelegenheiten, die Glaubigen zu Gebet angesichts der schweren Zeiten aufzuru-
fen. In diesem Kontext sind auch die vielen Ablédsse zu sehen, die der Papst ge-
wihrte, womit er die Rombindung der Gliubigen verstirkte.” Selbstverstandlich
schuf die Anwesenheit des Papstes einen eigenen Raum, in dem nicht ohne wie-
teres die lblichen Gesetzmissigkeiten galten. Das Selbstverstindnis von Pius

9 KS 22 (1871) Nr. 33 (20.8.1871), 278. Im Mittelalter wurde die Kiirze des Papstlebens als
ein Element papstlicher Herrschaft angesehen. Schliesslich galt als ungeschriebenes Gesetz,
dass kein Nachfolger Petri dessen Amtszeit erreichen sollte; Agostino Paravacini Bagliani,
Der Leib des Papstes. Eine Theologie der Hinfélligkeit, Miinchen 1997, 21. Die Dauer des
Pius-Pontifikates war Thema in der Bistumszeitung; vgl. KS 16 (1865) Nr. 23 (4.6.1865),

~183; KS 21 (1870) Nr. 27 (3.7.1870), 230.

% KS 22 (1871) Nr. 49 (10.12.1871), 411.

¥ 8CV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865), 55.

*KS 20 (1869) Nr. 31 (1.8.1869), 267.

% KS 20 (1869) Nr. 16 (18.4.1869), 143.

* Vgl. SCV 1854 Nr. 38 (10.9.1854), 387-390; SCV 16 (1865) Nr. 1 (1.1.1865), 4; ebenda, Nr.
2 (8.1.1865), 13; KS 20 (1869) Nr. 18 (2.5.1869), 163f.; ebenda, Nr. 24 (13.6.1869), 209f;;
KS 21 (1870), Nr. 17 (24.4.1870), 137f.



102 Jorg Seiler

ging in die Richtung, dass er neben beziehungsweise {iber den kirchlichen Ge-
setzen — zumindest deren Regelungen und Gesetzmaissigkeiten — stand. Bei ei-
nem Besuch in der Kirche San Paolo alle Tre Fontane hob er kurzerhand fiir die
Zeit seiner Anwesenheit fiir alle thn Umgebenden die strengen Klausurbestim-
mungen der Trappistenregel auf, denn — so die Begriindung in christologischem
Sprachgewand: «so lange ich bei euch bin, hebe ich die Regel auf».”
Christusstilisierung, Tugend, Leidensannahme und Frommigkeit — das waren die
Eigenschaften, die dem Papst den Ruf der Heiligkeit einbrachten. Léon Gautier
fiihrt in seinem im Sonntagsblatt wiedergegebenen Charakterbild zum Ruhm der
pépstlichen Tugenden aus: «Er weiss sich den einfiltigsten Geistern begreiflich
zu machen, was, im Vorbeigehen gesagt, allen Heiligen eigen ist».”> Heute kon-
nen wir die intellektuelle Grenzen Pius’ IX. zum Thema machen, ohne diese mit
seiner Heiligkeit in Verbindung bringen zu miussen. Als Verstorbener wird ihm
nicht das iibliche Adjektiv «selig», sondern «hochselig» bzw. «héchstselig» bei-
gegeben.” Anlasslich einer Audienz zur Einleitung des Seligsprechungsverfah-
rens fiir Clemens Maria Hofbauer berichtete Pfarrer Merkle aus Einthiirnenberg:
«Aber ein feierlicher Moment ist’s, plotzlich vor dem Statthalter Christi auf Er-
den zum ersten Mal zu stehen — vor Pionono, dem ehrwiirdigen Greis. — Ich
glaubte, einen Heiligen auf Erden zu sehen! Also das ist Pius? der grosse Ge-
fangene im Vatikan! Der Papst, der gestern seinen 85. Geburtstag feierte! Die
Last der genannten Jahre hemmen den Schritt des grossen erhabenen Papstes und
legen den Stock zum nothwendigen Begleiter in die Hand, der die Schliisselge-
walt anvertraut ist, die den Erdkreis so viele tausendmal gesegnet und die gros-
sen Ereignisse der Kirche besiegelt hat. Das Antlitz Seiner Heiligkeit, von Milde
libergossen, zeigt weissen, beinahe durchsichtigen Incarnat, und keines von den
vielen, noch so guten Bildern, gibt Pius, wie er leibt und lebt. Das weisse
Képpchen und das Silberhaar wetteifern mit einander, dem hl. Vater die ganze
Ehrwiirdigkeit des Alters und des Papstes zu verleihen. Wer den hl. Vater reden
hérte, wird die reine helle Stimme nie mehr vergessen. Nichts deutet auf baldige
Erfiillung des Wunsches der Feinde des Papstes. Kiirzlich war das 30jdhrige
Papstjubilium — und die Vorsehung wird, wie bis jetzt, so spiter alles anordnen,
was geschehen soll».”* Hier ist noch einmal all das verbunden, was bislang dar-
gelegt wurde: Die korperliche Erscheinung des Papstes als Ausdruck seines Cha-
rakters, der jahrelange Einsatz fiir die Kirche, die thn zum Gefangenen werden
liess, die Feindschaft der Gegner — und hinter all dem die Aura der Heiligkeit.

7V KS 19 (1868) Nr. 48 (29.11.1868). 406.

%2 KS 20 (1869) Nr. 9 (28.2.1869), 85.

" KS 37 (1886) Nr. 21 (23.5.1886), 164; ebenda Nr. 36 (5.9.1886), 284.
" KS 27 (1876) Nr. 28 (9.7.1876), 230.



Somatische Solidaritdit 103

Zusammenfassung: Somatische Solidaritdt als Moment ultramontaner Kommuni-
kation

Uber das Katholische Sonntagsblatt entstand innerhalb der wiirttembergischen
katholischen Subgesellschaft eine Kommunikationsgemeinschaft, die aus ge-
missigter, gut katholischer Perspektive liber Kirchliches und tiber das Weltge-
schehen informiert wurde. Nachrichten aus Rom waren selbstverstdndlich, je-
doch selten an zentraler Stelle platziert. Das Katholische Sonntagsblatt infor-
mierte in der Regel unter seinen «Wochenberichten» aus Rom. Es transportierte
das geldufige ultramontan geprigte Bild von Pius IX. in die Didzese hinein. Eine
Ausnahme bildet lediglich die moderate Berichterstattung iiber die Unfehlbar-
keitsdiskussion und das Infallibilititsdogma. Hier stand Uhl der ablehnenden
Haltung seines Freundes, Bischof Hefeles, zu nahe. Angaben iiber die Herkunft
der Informationen aus Rom sind nicht zu gewinnen. Zuweilen treten Augenzeu-
gen und telegrafierende Informanten auf. Pius IX. war in den Bistumszeitungen
seiner Zeit priasent. Der Vatikan stand hier als souverdner Staat neben anderen
Staaten, aus denen Berichtenswertes abgedruckt wurde. Seltener sind ausfiihr-
liche Artikel Giber den Papst als Person oder einzelne Handlungen desselben. Ei-
ne besondere Art von Subtext lauft jeweils parallel zur Berichterstattung mit. Er
wird sichtbar, wenn man die Inszenierungen der Berichte und des Berichteten
analysiert. Hierbei treffen sich hermeneutische mit kulturwissenschaftlichen
Fragestellungen.” Das hier zur Sprache gebrachte Kommunikationsgeschehen
zwischen Pius IX. und den Gldubigen (der Rottenburger Didzese) geschieht ge-
rade iiber symbolische Deutungs- und Interaktionsformen, die «weder lokalen
Ursprungs noch auf diesen Wirkungskreis begrenzt, sondern kommunikativ in
sowohl kontridre als auch homogene Umwelten unterschiedlicher Reichweite ver-
netzt [sind] (Kommune, Region, Land, Deutsches Reich, Katholizismus europa-
weit, Weltkirche, Mission). Das wiederum bedeutet, dass die Allgemeinheit der
Einsichten in einem dialektischen und nicht in einem kontrdren Verhiltnis zur
Genauigkeit der Einzelbeschreibungen steht».”® Die kulturwissenschaftliche
Analyse solcher symbolischen Deutungs- und Interaktionsformen ermdglicht
daher Aussagen iiber Strategien und Mechanismen, mit denen ein ultramontan
gepriagtes pépstliches Selbstverstindnis eine entsprechende gesamtkirchliche
Identifikation herstellen und férdern konnte. Unter weltkirchlicher Perspektive
begegnen sich hier Zentrum und Peripherie in jener Wechselwirkung, die fiir den
Siegeszug des Ultramontanismus’ im 19. Jahrhundert charakteristisch ist.

Der methodisch aus dem berichtenden Text zu analysierende Subtext kann an
der korperlichen Prasenz des Papstes festgemacht werden. Miissig wire die Aus-
einandersetzung dariiber, ob Pius selbst oder seine — durchaus wichtigen — Bera-
ter den korperlich gestalteten Ultramontanisierungsprozess bewusst als Moment
des Politischen eingesetzt hitten oder ob nicht doch eher die Papstkorperbegeg-

% Vgl. hierzu insgesamt: Daniel, Kompendium Kulturgeschichte (wie Anm. 12). Zum Folgen-
den vgl. v. a. Altermatt/Metzger, Milieu (wie Anm. 2) und Metzger, Konstruktionsmechanis-
men (wie Anm. 57).

% Holzem, Katholische Kultur (wie Anm. 2), 113.



104 Jorg Seiler

nung auf eine entsprechend disponierte Grundstimmung auf Seiten der Rezipien-
ten stiess, die diese auf eine ganz bestimmte Weise wahrnehmen liess. Pépst-
licher Korpereinsatz schafft nicht nur somatische Prédsenz, sondern ist zugleich
ein symbolisches Ritual, das einem Geschehen inhirent ist. Dadurch bietet sich
der Korper als Kommunikationsmedium an. Kommunikation wird hierbei ver-
standen als performatives Geschehen. Die Sprache begleitenden Handlungen er-
mdglichen in ihm die Materialitét eines Diskurses. Wir sahen sie bei den Insze-
nierungen, mit denen Pius IX. seine Auftritte versah. Es erschien nicht irgendein
kirchlicher Wiirdentréger, sondern ein Heiliger, der Stellvertreter Gottes, der mit
entsprechender Dynamik Kraft an sich band (vgl. den sich drehenden Papst). Die
Kraft, die ihm entgegenkam, wurde hier mit «somatische Solidaritit» bezeichnet.
Wenn der Papst weint, weinen die ihn Umgebenden ebenfalls. Pipstlicher
Schmerz wird hier zum Schmerz der Gldaubigen generell. Heiligkeit erhiit somit
auch eine somatische Qualitit, die lebensweltlich fiir die Glaubigen anschluss-
fahig ist. Der an Pius gerithmte Humor wére in dhnlicher Weise zu deuten. Er
schuf ein unwiderstehliches Solidarititsband — denn wer konnte sich einer witzi-
gen Pointe entziechen und wiirde nicht durch ein wenigstens verhaltenes Licheln
zeigen, dass er/sie somatisch reagiere? Uhl kommentierte denn auch, wie wir
sahen, entsprechende Berichte tiber den Gesundheitszustand des Papstes durch
den Schwibischen Merkur durchaus humoristisch. Emotionalitit wird zur Soma-
tisierung verstirkt. In den untersuchten Berichten war es jedoch hauptséchlich
der leidende Papstkorper, dem Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Er wurde zum
Symbol fiir den Zustand des leidenden Kirchenstaats und immer wieder sehr ge-
nau 1n einen Gegensatz zu den Kdorpern der drgsten Widersacher des Papstes ge-
bracht. Wenn dieser Korper leidet, so leiden die einzelnen Glieder mit ihm. Soli-
darisierungsgeschehen ist daher Ausdruck eines funktionierenden Organismus’.
Wir kénnen uns den Leser des Sonntagsblattes mit einer aufatmenden Erleichte-
rung vorstellen, wenn er wieder einmal erfuhr, dass der Papst gesund sei. Dies
war die verborgene Intention solcher Nachrichten. Das Koérpersymbol bot sich
hermeneutisch an, da hierbei bekannte theologische Korperkonstanten wirksam
gemacht werden konnten. Die Kirche ist Leib Christi und der Papst Verkor-
perung dieses Leibes, was vor allem durch den erwidhnten Mechanismus der
Christificatio vermittelt wurde. Die Glaubigen sind nach paulinischem Verstand-
nis Glieder am Leib Christi. Dessen Haupt ist paulinisch Christus, ultramontan
terminologisch jedoch der Papst als Oberhaupt der Kirche. Die symbolische
Kommunikation will jedoch weniger im binnentheologischen Raum verbleiben —
die Berichterstattung tiber den Syllabus oder das Vaticanum I interessiert die
theologische Diskussion eigentlich nicht -, sie erstreckt sich direkt auf den politi-
schen Bereich, was anders im 19. Jahrhundert nicht zu erwarten wire.”” Gesund-
heitsdiskurs ist Herrschaftsdiskurs. Der gesunde Papstkorper lebt in einem ge-
fihrdeten Sozialgebilde, dem zunehmend beraubten Kirchenstaat. Und selbst die

" Vel. die instruktive Studie von Rudolf Uertz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das ka-
tholische Staatsdenken in Deutschland von der Franzosischen Revolution bis zum II. Vatika-
nischen Konzil (1789--1965), Paderborn u. a. 2005.



Somatische Solidaritcit 105

Gegner der Kirche benutzten diese Symbolwelt, wenn sie hofften, dass mit dem
Tod des Piuspapstes der Untergang des Kirchenstaates eintrete. Der Korper bie-
tet sich zu Beginn des massenmedialen Zeitalters als Projektionsfliche
kirchenpolitischen Agierens und fiir die Politik an. Diesen Mechanismus hat die
Kirche erkannt und professionell genutzt.

Diese Form des politischen Ultramontanismus’ wird dominiert von dessen
Verstindnis als eines religiosen Phanomens. Die nach Rom zum Papst Pilgern-
den und die sich mit ihm diesseits und jenseits der Alpen somatisch Solidarisier-
enden trieb thre Frommigkeit an. Hier in Rom fanden sie Stdrkung und Bestéti-
gung. Hier in Rom — wie gesagt: konkret physisch oder konkret mental anwesend
iiber das Sonntagsblatt — wurde man Gemeinschaft, die miteinander und mit dem
Papst als Verleiblichung dieser Gemeinschaft kommunizierte. Ultramontane,
papstdevotionale Frommigkeitspraxis bildete dann die Briicke zwischen gebilde-
ten Eliteschichten (Bischéfe, Redakteure) und dem konstruierten Durchschnitts-
katholiken. Uber das Medium der Audienz hatte der Papst fiir alle ein Ohr, allen
gegeniiber liess er sich angesichtig werden. Natiirlich: Der Papst horte nur die
«Evviva-Rufe». Wenn Berichte Gespriachssequenzen wiedergeben, so spiegeln
die Worte an den Papst dessen Selbstverstindnis. Informelle Neuigkeit und Neu-
gierde ist nicht die Sache einer ultramontanen Kommunikationspraxis. Potentiell
ist die ganze Welt in dieses Kommunikationsgeschehen eingebunden. Einheimi-
sche wie Fremde finden sich beim Papst ein. Fremdsein ist hierbei zunéchst geo-
graphisch konnotiert (auffillig ist die stereotype Erwédhnung von Amerikanern).
Die Aussage auf der Ebene des Subtextes geht tiefer: Der Fremde ist gleicher-
massen der kulturell Andere (der Gesandte des Sultans), der konfessionell An-
dere (die vielen Protestanten, die der Papst positiv beeindruckt) und - horribile
dictu - jedoch auch der «rassisch Andere» (die Juden). Die Pointe der Kommuni-
kationspraxis mit diesen Personen liegt zum einen darin, dass Pius ihnen gegen-
tiber keinerlei Vorbehalte an den Tag legt. Er ist offen und vertraut auf die An-
zichungskraft des Katholischen, die automatisch zum rechten Glauben fithren
wird (nichtkatholische Romreisende zeichnet oftmals ja eine potentielle Kon-
versionsbereitschaft aus). Andererseits wird dadurch der Kontrast geschirft: Ge-
rade in Italien sind die Widersacher der Kirche katholisch! Konfessionsgegen-
satze sind ultramontan aufgehoben, politische Gegensitze sind uniiberwindlich.
Auf diese Weise kann das Verhiltnis zwischen dem Ultramontanismus als kir-
chenpolitischem Selbstverstindnis und dem Ultramontanismus als devotionaler
Ausdrucksform selbst fiir das letzte Drittel des 19. Jahrhunderts bestimmt wer-
den. Religion wird iiber den gleichzeitigen Bezug auf frommes Verhalten und
Politik professionalisiert. Seit Pius IX. findet sich der Katholizismus zu einer
Symbolgemeinschaft ausgebaut, die tiber Jahrzehnte hin stabil bleiben wird.



106 Jorg Seiler

Somatische Solidaritdit als Moment ultramontaner Kommunikation. Die Inszenierung der
Korperlichkeit Pius’ IX. in der Rottenburger Bistumszeitung

Pius IX. und sein spezifisches Amtsverstindnis lieen sich medial inszenieren. Hierbei
spielte die korperliche Prasenz des Papstes eine entscheidende Rolle. Pius nutzte sie bei
massenmedial wirksamen Auftritten (Audienzen). Seine affektiven Regungen tibertrugen
sich auf die um ihn versammelten Glaubigen. Mittels der Berichterstattung hiertiber —
exemplarisch untersucht wurde die Bistumszeitung der Di6zese Rottenburg in ausgewahl-
ten Jahrgdngen zwischen 1854 und 1878 (1886, 1903) — wurden diese in die einzelnen
Ditzesen der Weltkirche hinein kommuniziert. Ein besonderes Gewicht kommt dem Ge-
sundheitszustand des Papstes zu, der regelmiBig zu den politischen Ereignissen in Bezie-
hung gesetzt wird. Pointiert formuliert: Der Papstkorper leidet, wenn der Kirche, verstan-
den als der mystische Leib Christi, Schaden zugefiigt wird. Dieser Vorgang beleuchtet ei-
nen bislang nicht reflektierten Aspekt ultramontaner Bewusstseinspriagung, fiir den der
Begriff der «somatischen Solidarisierung» in die Diskussion eingebracht wird.

Solidarité somatique en tant que moment de communication ultramontaine. La mise en
scéne de la corporéité de Pie IX dans le journal épiscopal de Rottenbourg

Pie IX et la conception particuliere qu’il avait de sa fonction se sont prétés a une mise en
scéne par les médias. A ce propos, la présence physique du pape jouait un réle essentiel.
Pie en faisait usage lors de ses apparitions (audiences) a retentissement médiatique. Ses
¢élans affectifs se transposaient sur les croyants rassemblés autour de lui. Par des repor-
tages qui en faisaient état, — le journal épiscopal du diocése de Rottenbourg fut étudi¢ de
maniére exemplaire, spécifiquement ses parutions de 1854 a 1878 (1886, 1883) — ceux-la
¢taient transmis dans les dioceses respectifs de I’Eglise universelle. L’Etat de santé du
pape revét une importance particuliére, il est régulierement mis en relation avec les événe-
ments politiques. Formulé précisément: le corps du pape souffre lorsque des maux sont
infligés a I’Eglise, qui est assimilée au corps mystique du Christ. Ce fait éclaire un aspect
jusque-la inabordé de I’état d’esprit ultramontain et & propos duquel le terme de «solidari-
sation somatique» est mis en discussion.

Somatic solidarity as moment of ultramontane communication. The staging of pope Pius’
1X. corporality in the episcopal journal of the diocese of Rottenburg

Pius IX had his own special understanding of his role as Pope, and made use of written
media to dramatize it. The physical presence of the Pope was a key element which Pius
used to effect in his mass appearances, or audiences. His affective gestures and moods
were caught up by the crowds of believers gathered around him and written reports of
these events were relayed to all the dioceses of the Church worldwide. Here we examine
the episcopal journal of the diocese of Rottenburg in years selected from the period
between 1854 und 1878 (1886, 1903). The health of the Pope was of special importance
and was regularly evoked in relation to political events. To put it succinctly: When harm
is done to the Church, understood as the mystic body of Christ, then the Pope’s bodily
health suffers. This process illuminates an aspect of ultramontane consciousness which
has not up to now been examined and for which the concept of somatic solidarity is
brought into the discussion.

Schliisselbegriffe— Mots clés — Keywords

Pius IX. — Pie IX. — Pius IX., Ultramontanismus — ultramontanisme — ultramontanism,
Korpergeschichte — histoire du corps — history of the body, Katholisches Sonntagsblatt,
Diozese Rottenburg - diocése de Rottenburg -- diocese of Rottenburg, Papstdevotion -
dévotion du pape — devotion of the Pope, Diskursanalyse — analyse de discours —
discourse analysis, Somatische Solidaritét — solidarité¢ somatique — somatic solidarity

Jorg Seiler, seit 2003 Juniorprofessor fiir Kirchengeschichte an der Universitdt Koblenz-
Landau, Campus Koblenz



	Somatische Solidarität als Moment ultramontaner Kommunikation : die Inszenierung der Körperlichkeit Pius' IX. in der Rottenburger Bistumszeitung

