
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Somatische Solidarität als Moment ultramontaner Kommunikation : die
Inszenierung der Körperlichkeit Pius' IX. in der Rottenburger
Bistumszeitung

Autor: Seiler, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Somatische Solidarität
als Moment ultramontaner Kommunikation.
Die Inszenierung der Körperlichkeit Pius' IX.
in der Rottenburger Bistumszeitung

Jörg Seiler

Papst Pius IX. trat als medialer Kommunikator auf und wurde als solcher in Szene

gesetzt. Dies unterschied ihn von seinen Vorgängern. Es sicherte ihm öffentliche

Präsenz bei den von ihm erstmals in der Papstgeschichte extensiv genutzten
öffentlichen Audienzen und bei seinen Auftritten im Kirchenstaat. Die ultramontane

Katholizität jenseits von Rom verschaffte ihm die entsprechende Aufmerksamkeit

nicht nur im binnenkirchlichen Amtsbereich (etwa durch
Bischofsernennungen) oder im theologischen Normierungsgeschehen, sondern auch im
profangesellschaftlichen Umfeld. Hierfür mögen die Piusvereine und die Gestaltung
der Katholikentage in der 2. Hälfte des 19. Jahrhundert paradigmatisch stehen.

Die massenmedialen Möglichkeiten schufen ein Bild von Pius, das die spezifische

Wahrnehmung des Mastai-Papstes durch Anhänger wie Gegner gleicher-
massen prägte. Für den lesenden Durchschnittskatholiken' boten sich hier neben
den ultramontanen Zeitschriften auch Kleinschriften an, welche Gestalt, Wirken
und Bedeutung von Pius veranschaulichten. Pius IX. war der erste Papst, der

* Im November 2006 wurden die nachfolgenden Überlegungen im Schwerter Arbeitskreis
Katholizismusforschung und im Koblenzer Kolloquium Neuere/Neueste Geschichte und
Kulturwissenschaft vorgestellt und diskutiert.
Hierbei handelt es sich um einen konstruierten, sprachwissenschaftlich gewendet: einen
«idealen» Leser. Über die Leserschaft des Katholischen Sonntagsblatts lassen sich angesichts
der momentanen Forschungslage keine gesicherten Angaben machen. Analysiert man die
Inserate (vor allem Todesanzeigen und Arbeitsgesuche/-angebote), so spiegelt sich ein Sozialprofil

vom Arbeiter über den Handwerker bis hin zum mittelständischen Unternehmer.
Hinweise auf Bruderschaften, Ablässe oder den Peterspfennig lassen ein ultramontan geprägtes
Milieu vermuten, das mit entsprechend frommen Erzählungen bedient wurde. Der Leser
stand dem württembergischen Königshaus nahe, er dachte und empfand grossdeutsch, arrangierte

sich allerdings schnell mit den Gegebenheiten des Kaiserreichs, wobei die nationale
Annäherung durch den «Grossen Krieg» 1870/71, der emphatisch von Konrad Kümmel, dem

späteren Flerausgeber, beschrieben wurde, entscheidend war.
Rudolf Zinnhobler, Pius IX. in der katholischen Literatur seiner Zeit, in: Georg Schwaiger
(Hg.), Konzil und Papst. Historische Beiträge zur Frage der höchsten Gewalt in der Kirche,
München u. a. 1975, 387^132. Zinnhobler geht bei seiner Untersuchung der 34 Kleinschriften

inhaltsanalytisch vor. Der nachfolgende Beitrag versucht ein Forschungsdesiderat einzu-

SZRKG, 101 (2007), 77-106



78 Jörg Seiler

fotografiert wurde. Die Drucke und Lithographien, die ihn betend, denkend,
segnend oder im Kreis seiner Berater zeigen, übersteigen vermutlich das Mass dessen,

was bis dahin für Päpste üblich war. So konnte der Katholik auch das
Aussehen und die Gestalt von Giovanni Maria Mastai-Ferreti (1792-1878) kennen
lernen und sich so ein genaues Bild von seinem Papst machen.3

Die nachfolgenden Überlegungen analysieren die Körperinszenierungen
Pius' IX. und ihre Darstellung im Katholischen Sonntagsblatt.4 Beide Ebenen
sind auseinander zu halten. Pius selbst trat auf eine ganz spezifische Weise in der
Öffentlichkeit auf. Dies werden die Audienzen erweisen. Darüber hinaus
bezweckt die Berichterstattung hierüber wie über die Diskussionen um den
Gesundheitszustand des Papstes ein klares Ziel: Den Papst in der württembergischen

Diözese präsent zu halten, um sich mit ihm zu solidarisieren. Dies
geschieht über die symbolische und physische Leiblichkeit des Papstes. Hierbei
handelt es sich um performative Prozesse der Interaktion, deren Bedeutungsgehalt

zu analysieren ist.5 Als Arbeitshypothese ist hierbei von zweierlei auszugehen.

lösen, das Andreas Holzem bezüglich der Erforschung katholischer Lebenswelten als
((Untersuchung religionssemantischer und religionssymbolischer Felder» benennt, um dadurch
eine kulturgeschichtliche Erweiterung des Milieu-Konzeptes voranzutreiben; Andreas
Holzem, Katholische Kultur in kommunalen Lebenswelten Südwestdeutschlands 1850-1940.
(Katholisches Milieu) in kultureller Erweiterung - Skizzen eines langfristigen
Forschungsprogramms, in: RJKG, 24 (2005), 87-114, 97, 108. Ähnlich Urs Altermatt, Plädoyer
für eine Kulturgeschichte des Katholizismus, in: Karl-Joseph Hummel (Hg.), Zeitgeschichtliche

Katholizismusforschung. Tatsachen, Deutungen, Fragen. Eine Zwischenbilanz, Paderborn

u. a. 2004, 169-187, 177-179; ders./Franziska Metzger, Milieu, Teilmilieus und
Netzwerke. Das Beispiel des Schweizer Katholizismus, in: Urs Altermatt (Hg.), Katholische
Denk- und Lebenswelten. Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte des Schweizer Katholizismus

im 20. Jahrhundert, Fribourg 2003, 15-36 und Mariano Delgado, Religion und Kultur

- Kirchengeschichtliche Überlegungen zum (cultural turn), in: SZRKG, 99 (2005), 403-
416, 410. In diese Richtung erweiterbar sind die Ausführungen zu «Kirchengeschichte als
Kulturwissenschaft» bei Hubert Wolf/Jörg Seiler, Kirchen- und Religionsgeschichte, in:
Michael Maurer (Hg.), Aufriss der Flistorischen Wissenschaften Bd. 3: Sektoren, Stuttgart
2004,271-338,326-329.
Pointiert formuliert: «Davor kannten die Gläubigen den Namen des amtierenden Papstes
kaum. Im 19. Jahrhundert waren die Päpste nicht nur namentlich gut bekannt, sondern
flössten auch Mitleid und Verehrung ein»; René Rémond, Religion und Gesellschaft in
Europa. Von 1789 bis zur Gegenwart, München 2000, 128f.
Zum theoretischen Hintergrund vgl. Philipp Sarasin, Subjekte, Diskurse, Körper, in: Wolfgang

Hardtwig/Hans-Ulrich Wehler (Hg.), Kulturgeschichte, Göttingen 1996, 131-164.
Christoph Wulf/Jörg Zirfas, Die performative Bildung von Gemeinschaften. Zur
Hervorbringung des Sozialen in Ritualen und Ritualisierungen, in: Paragrana, 10 (2001), 93-116,
93. «Eine Gemeinschaft im Sinne des Performativen konstituiert sich wesentlich über
körperliche und sprachliche, unbewusste expressive Anerkennungsprozesse» (S. 98) - diese
Aussage wird im Folgenden auf unseren Untersuchungsgegenstand angewendet. Die
Untersuchung performativen Verhaltens in der Geschichtswissenschaft bedarf noch definitorischer
Schärfung; Jürgen Martschukat/Steffen Patzold, Geschichtswissenschaft und «performative
turn». Eine Einführung in Fragestellungen, Konzepte und Literatur, in: dies. (Hg.),
Geschichtswissenschaft und «performative turn». Ritual, Inszenierung und Performanz vom
Mittelalter bis zur Neuzeit, Köln u. a. 2003, 1-31. Für die Analyse von kulturellen
Bedeutungsstrukturen eignet sich die Theorie der dichten Beschreibung; Clifford Geertz, Dichte



Somatische Solidarität 79

Erstens: Der Körpereinsatz des Papstes ist als eine symbolische Ritualisierung
anzusehen. Pius IX. war ein Meister körperlicher symbolischer Ritualisierungen.
Einige Beispiele sind bereits bekannt, jedoch nicht unter diesem Aspekt
analysiert worden: Er scharte regelmässig, jedoch immer zu besonderen Anlässen -
also medienwirksam -, eine ständig steigende Zahl von Bischöfen der Weltkirche
um seinen Thron und verschaffte sich dadurch grosse Auftritte. So erstmals bei
der Dogmatisierung von 1854 (200 Bischöfe aus allen Ländern), 1862 bei der

Heiligsprechung der 26 Märtyrer von Nagasaki (über 300 Bischöfe) bei den

Feierlichkeiten zum 1800jährigen Gedächtnis des Martyriums der Apostelfürsten
Petrus und Paulus (29.6.1867; über 500 Bischöfe) oder anlässlich seines

Bischofsjubiläums 1877.6 Den theologischen und zugleich symbolischen Höhepunkt

bildete schliesslich das 1. Vatikanische Konzil. Die Diskussionen über die
Reichweite der Unfehlbarkeitsdefinition machten den Papst zum europäischen
Gesprächsthema. Durch die in den 70er Jahren bereits hohe mediale Präsenz des

Papstes konnte sich Pius eine Plattform schaffen, die seine körpergebundene
Stilisierung als «Gefangener im Vatikan» in die Öffentlichkeit tragen wird. Es war
zugleich eine Plattform vor der Geschichte. Die Zeit war, unter dieser zeitgenössischen

Perspektive, im Gefolge der Säkularisierungsprozesse des 19. Jahrhunderts

soweit vorangeschritten, dass die Welt - weniger wohl die Kirche7 - nach
300 Jahren wieder eines Konzils bedurfte, das, unabhängig vom theologischen
Ertrag, im Ergebnis dem ultramontanen Denken8 seine antiliberale, integra-
listische Krone aufsetzte und es dadurch für weitere Jahrzehnte aufbewahrte.

Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie der Kultur, in: ders., Dichte
Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt 1983, 7-43, 15f. «Als
ineinandergreifende Systeme auslegbarer Zeichen (wie ich unter Nichtbeachtung landläufiger
Verwendungen Symbole bezeichnen würde) ist Kultur keine Instanz, der gesellschaftliche
Ereignisse, Verhaltensweisen, Institutionen oder Prozesse kausal zugeordnet werden
könnten. Sie ist ein Kontext, ein Rahmen, in dem sie verständlich - nämlich dicht - beschreibbar
sind» (S. 21).
Anton de Waal, Erinnerung an die Romfahrt zum Bischofs-Jubiläum unseres heiligen Vaters
Pius IX. am 17. Mai 1877, Regensburg u. a. 1877, 129 zitiert den Kölner Erzbischof Paul
Ludolf Melchers (1866-1885), der Pius auf dem «Lehrstuhl der Wahrheit» sitzen sieht. Hier
wird das Bild des seine Schüler um sich scharenden Lehrers verabsolutiert, indem Diskursi-
vität durch das Lehren des «Wahren» aufgehoben ist.
Diese Wertung wird aus der zeitgenössischen Berichterstattung im Katholischen Sonntagsblatt

gezogen. Der Papst, so in einem Artikel von 1878, habe das Konzil einberufen, «damit
es der Welt wieder einen Spiegel vorhalte und den Christen in seinem Glauben aufs neue
stärke»; KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52. Im Konzil «soll der Welt aufs neue der Glaube,

den uns Christus der Herr gelehrt hat, mit aller Kraft und Schärfe entgegengehalten, die
Christen gestärkt und belehrt und die Einheit der Kirche aufs neue befestigt werden»; KS 29
(1878) Nr. 7 (17.2.1878), 54. Das Sonntagsblatt erschien 1850-1867 unter dem Titel
«Sonntagsblatt für das christliche Volk» (abgekürzt: SCV); seit 1868 heisst es «Katholisches
Sonntagsblatt» (abgekürzt: KS).
Ultramontanismus ist als ein doppelter Prozess zu verstehen. Zum einen als «Selbstbehauptung

des Katholizismus in einer als durchweg feindlich erfahrenen Zeit und Welt»; Thomas
Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866. Bürgerwelt und starker Staat, München 1983,
410. Hinzu tritt die Vereinheitlichung, Hierarchisierung, Klerikalisierung und Sakrahsierung
von Theologie, Kirchenstruktur und Frömmigkeitskultur. Vgl. Gisela Fleckenstein/Joachim



80 J°rg Seiler

Zweitens: Sowohl diese Ritualisierung als auch ihre massenmediale
Inszenierung sind Ausdruck eines inhärenten ultramontanen Vergemeinschaftungsprozesses,

der von der Kommunikation der Ritualisierung in Form ihrer medialen

Vermittlung abhängt. Bedeutend sind hierbei die Betonung der Inhärenz und die

Wichtigkeit der Kommunikationsstrukturen. Das Bild, das im Katholischen
Sonntagsblatt von Pius IX. gezeichnet wurde, entspricht dessen ultramontaner
Stilisiemng.9 Doch passt diese so gar nicht in die kirchenpolitischen Gegebenheiten

der Rottenburger Diözese. Die Bischöfe Joseph von Lipp (1847-1869) und

Joseph von Hefele (1869-1893) galten nicht als ultramontane Hardliner.
Kulturkämpferische Anwandlungen blieben in Rottenburg aufgrund der Kompromissbereitschaft

von Kirchenverwaltung und der staatlichen Behörden Episode.10
Diese auf Ausgleich bedachte Politik wurde vom Katholischen Sonntagsblatt,
der (nicht offiziellen) Kirchenzeirutig der Diözese unter seinen Chefredakteuren
Stephan Uhi (1857-1875) und Konrad Kümmel (1877-1927) unterstützt." Die
württembergischen Katholiken konnten sich in dieser seit 1850 erscheinenden
Zeitschrift wöchentlich über alle kleinen und grossen Begebenheiten im Königreich

Württemberg, in Deutschland, in ihrer Diözese und den Nachbardiözesen,
aber auch über Ereignisse aus der Weltkirche informieren. Unter der Leitung von
Uhi war der informelle Teil stark ausgebaut worden, wobei die Nähe zum
württembergischen Königshaus auffällt. Erbauliche Geschichten ergänzen diese
informellen Teile. Explizite Kommentare sind durchweg selten.

Schmiedl (Hg.), Ultramontanismus. Tendenzen der Forschung, Paderborn 2005 (v. a. die
Beiträge der Herausgeber, von Victor Conzemius und von Otto Weiss).
Immer wieder werden ausführliche Lobeshymnen in Form von Lebensbeschreibungen und
Charakterbildern über Pius IX. abgedruckt, die den Gläubigen ihren Papst menschlich näher
bringen sollten. Vgl. etwa SCV 1854 Nr. 47f. (12./19.11.1854), 469-471, 477^180 (aus dem
Pius-Kalender 1855); SCV 9 (1858) Nr. 21f. (23./30.5.1858), 171f, 178f. (zitiert ausführlich
John Francis Maguire); SCV 10 (1859) Nr. 26 (26.6.1859), 215-216; SCV 12 (1861) Nr. 25
(23.6.1861), 200-202 (Abdruck aus: «Charakteristische Züge aus dem Leben Pius IX.» von
Abbé Dumax); SCV 13 (1862) Nr. 37 (14.9.1862), 304-306 (aus den Rheinischen
Volksblättern von Adolf Kolping); KS 20 (1869) Nr. 9 (28.2.1869), 84f. (von Léon Gautier); KS
29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 54f. (Würdigung des verstorbenen Papstes).

1

Dominik Burkard/Erwin Gatz/Paul Kopf, Bistum Rottenburg-Stuttgart (bis 1978: Rottenburg),

in: Erwin Gatz (Hg.), Die Bistümer der deutschsprachigen Länder von der Säkularisation

bis zur Gegenwart, Freiburg u. a. 2005, 616-637 (Lit.); August Hagen, Geschichte der
Diözese Rottenburg 2, Stuttgart 1958; Hubert Wolf, Württemberg als Modell für die Beilegung

des Kulturkampfes in Preussen? in: RJKG, 15 (1996), 65-79; Dominik Burkard, Kein
Kulturkampf in Württemberg? Zur Problematik eines Klischees, in: RJKG, 15 (1996), 81-
98.

Jörg Seiler, Typisch katholisch. Geschichte, Gestalt und Bedeutung des Katholischen
Sonntagsblattes, in: Hubert Wolf/Jörg Seiler (Hg.), Das Katholische Sonntagsblatt (1850
2000). Württembergischer Katholizismus im Spiegel der Bistumspresse, Ostfildern 2001,
11-60. 15-28; Jörg Seiler, Artikel Kümmel, Konrad, in: Maria Magdalena Rücken (Hg.),
Württembergische Biographien 1, Stuttgart 2006. 149f. Die Neo-Ultramontanen schufen sich
unter Federführung des Ellwanger Stadtpfarrers Franz Joseph Schwarz im ((Katholischen
Wochenblatt» eine Gegenöffentlichkeit zum als zu liberal angesehenen Katholischen
Sonntagsblatt und zur Tageszeitung «Deutsches Volksblatt», das ebenfalls durch Uhi und
Kümmel redigiert wurde.



Somatische Solidarität 81

Einige Anmerkungen zum methodischen Vorgehen. Die Analyse der Beiträge
geschieht semantisch und diskursanalytisch.12 Es geht im Folgenden nicht
einfach um die (ideengeschichtliche) Analyse des päpstlichen Selbstvcrständnisses,
wie es sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in einer Bistumszeitung
niedergeschlagen hat. Dies wäre eine positivistische Engführung. Die untersuchten

Texte werden vielmehr als Ausdruck und Formierung einer sozialen Praxis
verstanden. Sie bilden eine bestimmte Form päpstlichen Selbstverständnisses ab

und schaffen dieses zugleich im Gefolge des Abbildens. Zur Darstellung
gelangen also diskursive Praktiken, die daraufhin zu befragen sind, inwiefern sie

ein bestimmtes Kommunikationsfeld (Rom und der württembergische Katholizismus)

öffnen und inhaltlich besetzen (Papstdevotion). Mit «diskursiver Praxis»
ist ein komplexes Gewebe gemeint.13 Es besteht aus sprachlichen Äusserungen,

aus Gebärden, aus Inszenierungen, aus Meinungen, aus Handlungen und dergleichen.

Indem die diskursive Praxis als Artikel in der Bistumszeitung verschrift-
licht wird, erhält sie einen neuen Kontext, der durch die diskursive Praxis der
«Bericht-Erstatter» und durch die diskursiven Praktiken der Leserinnen und Leser

geprägt ist. Mit der Begegnung diskursiver Praktiken ist das

Kommunikationsgeschehen benannt. Aus Mangel an Komplementärquellen gerät hier nur eine

Seite, die römische, noch dazu in ihrem Vermitteltsein durch eine Bistumszeitung,

in den Blick. Immerhin kann soviel für die Seite der Rezipienten, der
Leserinnen und Leser, festgehalten werden, dass sie die vermittelten Aussagen
verstehen und dann rezipieren konnten. Dennoch steht bei der Analyse der Texte
nicht das Verstehen von Intentionen im Vordergrund, sondern die Sichtung
diskursiver Muster, die jeder diskursiven Praxis eingeschrieben ist.14 Erst von daher
erhalten die zu analysierenden Intentionen ihre kommunikative Mächtigkeit. Es

spielt hierbei keine Rolle, dass die Diskursanalyse Bedeutungen herausarbeiten

wird, die weit über das von einem Akteur (also: Pius IX. oder dem Berichterstatter

im Sonntagsblatt) Intendierte hinaus gehen, schliesslich haben wir es bei Texten

mit etwas zu tun, das angesehen werden kann «als eine (Oberfläche), als ein
Gewebe von Signifikanten und signifikativen Einheiten, die in ihrer Intertextua-
lität und in ihrem vom Autor nie wirklich kontrollierten Arrangement
Bedeutungseffekte haben, die immer über den einheitlichen, intendierten Sinn
hinausgehen».15 Der Vorteil diskursanalytischen Vorgehens liegt darin, dass es einen
Konnex zwischen sprachlichen, symbolischen und handlungspraktischen
Ausdrucksformen herstellt, dessen Zielpunkt in der Generierung von «Wissen»

" Zum Verständnis diskursanalytischen Arbeitens im Rahmen der Kulturwissenschaft vgl. Ute
Daniel, Kompendium Kulturgeschichte, Frankfurt 2001, 353-359. Ein innovatives Konzept
zur Verbindung hermeneutischer und diskursanalytischer Verfahren findet sich bei Andreas
Frings/Johannes Marx, Wenn Diskurse baden gehen. Eine handlungstheoretische Fundierung
der Diskursanalyse, in: Franz X. Eder (Flg.), Historische Diskursanalysen. Genealogie, Theorie,

Anwendungen, Wiesbaden 2006, 91-112.
Der Begriff lehnt sich an Vorstellungen von Michel Foucault zur «diskursiven Tatsache» an;
vgl. Michel Foucault, Sexualität und Wahrheit 1: Der Wille zum Wissen, Frankfurt 1983, 19

(frz. Original Paris 1976).
14

Vgl. Philipp Sarasin, Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse, Frankfurt 2003, 42, 58f.
' Sarasin, Geschichtswissenschaft (wie Anm. 14), 44.



82 Jörg Seiler

liegt.16 Massenmedien eignen sich durch ihre Verknüpfung inhaltlicher und
beschreibender Elemente besonders gut für diskursanalytische Untersuchungen auf
der Grundlage sprachlicher Texte.

Zur Charakterisierung des Katholischen Sonntagsblattes und des hier herangezogenen

Quellenbestandes ist Folgendes zu sagen: Die Auflagenhöhe der

Bistumszeitung betrug etwa 22.000 Exemplare. Unter der Leitung von Konrad
Kümmel hat sich das Sonntagsblatt seit Ende der 70er Jahre des 19. Jahrhunderts
zunehmend politisiert. Es wurde auf Kosten der kirchenpolitischen Berichterstattung

zum Zentrumsorgan ausgebaut. Die Auflagenhöhe stieg von 75.000 Exemplaren

um die Jahrhundertwende auf 84.000 Exemplare während des Ersten

Weltkriegs an. Die moderne Form der «Papstdevotion»17, die seit Pius IX.
einsetzte, übertrug sich durch die mediale Berichterstattung in die einzelnen Diözesen

und in den Lebensbereich der katholischen Bevölkerung. Dies werden die

folgenden Ausführungen erweisen. Sie greifen zurück auf eine systematische
Durchsicht ausgewählter Jahrgänge des Sonntagsblattes. Die Auswahl richtete
sich nach Jubiläen privater (Geburtstage, Todestag) oder amtlicher Art (Priester-,
Bischofsweihe, Papstwahl) im Leben Pius IX. Einbezogen wurden jedoch auch
markante kirchenpolitische Ereignisse des Pontifikats (Dogmatisierung 1854, 1.

Vatikanisches Konzil). Als Kontrollgruppe dienten einige Jahrgänge, in denen

zunächst kein spektakuläres Ereignis zu erwarten war. Die entsprechenden Bände

wurden jeweils komplett (Januar bis Dezember) auf jede Art von Berichten
untersucht, in denen der Begriff «Pius IX.» vorkam. Berücksichtigung fanden

folgende 15 Jahrgänge: 1854, 1858, 1859, 1861-1865, 1868-1871, 1876, 1878,
1886, (1903). Die Berichte vermitteln ein umfassendes Bild, das vom Papst für
den lesenden Rezipienten der Berichte gezeichnet wurde beziehungsweise der

Papst von sich selbst vermittelt sehen wollte. Dadurch werden Kommunikationsräume

geöffnet.18 Deren mediale Vermittlung Hess die Papstfrömmigkeit wirksam

werden. Hierbei wurde wiederum eine eigene Realität konstruiert, die
theologisch relevant gemacht werden konnte. Um die systemtheoretischen Kategorien

Luhmanns auf das Piusbild im Katholischen Sonntagsblatt anzuwenden:19

Das Wissen, das der konstruierte schwäbische Durchschnittskatholik über Pius

IX. besass, hatte er über eine bestimmte Art der Berichterstattung in seiner
Bistumszeitung erhalten. Diese Berichte oder Nachrichten transportierten Informa¬

lo

17

ix

19

Vgl. Siegfried Jäger, Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische Aspekte einer
Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse, in: Reiner Keller u. a. (Hg.), Handbuch
Sozialwissenschaftlicher Diskursanalyse 1: Theorien und Methoden, Opladen 2001, 81-112.
Klaus Schatz, Vaticanum I, Bd. 1: Vor der Eröffnung, Paderborn u. a. 1992, 22; Roger Au-
bert/Giacomo Martina, Il Pontificato di Pio IX (Storia della Chiesa dalle origini ai nostri
giorni 21), Turin 1970, 452-455.
Kommunikation wird durch Räume strukturiert, die ihrerseits erst kommunikativ geschaffen
werden; vgl. Alexander C. T. Geppert/Uffa Jensen/Jörn Weinhold (Hg.), Ortsgespräche.
Raum und Kommunikation im 19. und 20. Jahrhundert, Bielefeld 2005. Diese Vorstellung
spielt auch bei der Verwendung des Milieu-Begriffs eine wesentliche Rolle; vgl. Michael
Klöcker, Das katholische Milieu. Grundüberlegungen - in besonderer Hinsicht auf das

Deutsche Kaiserreich von 1871, in: ZRG, 44 1992), 241 -262, 244.
Nikolaus Luhmann, Die Realität der Massenmedien, Opladen 1995/'2004.



Somatische Solidarität 83

tionen, die ihm den Sinn der spezifischen Ausübung des Papstamtes durch Pius
erschlossen. Indem sie die «soziale Ökonomie der Aufmerksamkeit» (Luhmann)
des Sonntagblattlesers prägten, schufen sie die Voraussetzungen einer ultramontan

gelenkten Realitätserfassung.20 Die neuen Möglichkeiten der Massenkommunikation

förderten die Bildung einer ultramontanen Kommunikationsgemeinschaft.

Die ultramontane Ausrichtung von der Peripherie aus traf in Rom auf die
«Wende von der Institution und Tradition zur Person».21 Damit waren die

Voraussetzungen für eine emotionale Bezogenheit und Solidarisierung geschaffen.
Denn Leid, Ehre und Recht des Papstes wurden nun zu Leid, Ehre und Recht der

Gläubigen stilisiert." Der Träger des Papstamtes lenkte also theologische
Aufmerksamkeit und band körpermetaphorische religiöse Frömmigkeitskraft auf
sich. Erstmals in der Neuzeit wurde auch der Körper des Papstes für die
Universalkirche medial inszeniert. Die übernatürliche Wirklichkeit der Kirche sollte
im Papst möglichst greifbar, erlebbar, verfügbar, darstellbar und lokalisierbar
sein. Wichtiges Medium für die Erfahrbarkeit des Papstes war neben dem
persönlichen In-Augenschein-Nehmen über Audienzen und Massengottesdienste
das geschriebene Wort. Über Rom hinaus stiftete es eine ultramontane
Kommunikationsgemeinschaft.

Der an derfeindlichen Well leidende Körper des Papstes

Wenden wir uns zunächst dem Körper des Papstes zu. Das Aussehen von
Pius IX. spielt in der Berichterstattung im Sonntagsblatt keine eigenständige
Rolle. Der Papstkörper dient vielmehr als Medium, Charaktereigenschaften
hervorzuheben. Wenn Pius erscheint, so herrschte ein «würdevoller, imponierender

Geist [...] in Haltung und Antlitz». Inneres wird also im Leiblich-Äusseren
festgemacht. Gleiches gilt in der Beschreibung von Bewegungsabläufen: «In der

Art, wie der heil. Vater [im Kontext der Kardinalsernennung von 1854] die Hand
hinreichte, und im Blicke, der diese Bewegung begleitete, wurde die Huld und
Liebe bemerkbar». Das angenehm-warmherzige Innere des Papstes drückt sich
ebenfalls in seiner Stimme aus, die als «sonor» beschreiben wird.23 Weltabge-

tholizismus. Aus Anlass einer Studie von Olaf Blaschke, in: RJKG, 18 (1999), 243-251,
246: «Trotz der Zurückhaltung Bischof Hefeies in Infallibilitätssachen stellte die Diözese
Rottenburg eben doch keine grundsätzliche Ausnahme in der allgemeinen
(Ultramontanisiemng) im 19. Jahrhundert dar. Man war aber aufs Ganze gesehen gemässigt
ultramontan, nicht radikal - nicht zuletzt deshalb, weil man nicht von einer radikal
antiultramontanen Regierung dazu getrieben wurde».

21

Schatz, Vaticanum I (wie Anm. 17), 22.
22 SCV 1861 Nr. 1 (6.1.1861), 2: «Als Pius IX. der katholischen Christenheit das Leid und

Unrecht klagte und kundthat, womit ihn seine Feinde überhäuften, da schlug es in die katholischen

Herzen wie der Blitz vom Aufgange bis zum Niedergange. Sein Leid wurde aller Leid,
seine Ehre aller Ehre, sein Recht aller Recht. Mit den Stimmen der Bischöfe aller Länder
vereinigte sich der Liebe- und Treueruf der Gläubigen, mit den Gaben der Hohen und
Reichen die Opferpfennige der Niedrigen und Armen. Mit Recht hat man dieses Schauspiel eine
Wallfahrt der Herzen nach Rom genannt».

23 SCV 1854 Nr. 9 (26.2.1854), 93.



84 Jörg Seiler

wandte Angst kennt Giovanni Mastai nicht. Als ihm 1830 noch als Bischof von
Imola eine Liste mit Aufständischen überreicht wurde, «heftete er seinen
wohlwollenden und offenen Blick auf den Spion».24 Von daher konnte er Menschen

wie diesen Denunzianten oder Personen, die Schmähschriften gegen ihn verbreitet

hatten, gemäss der Darstellung im Sonntagsblatt gar nicht anders als «mit
Liebe»25 befragen. «Liebe» steht auch im Zentrum der Wahrnehmung des

Papstkörpers anlässlich des Festes Cathedra Petri 1862: «Seine ganze Escheinung
macht den Eindruck eines kräftigen frischen Geistes. Um den leise den Segen

lispelnden Mund schweben Liebenswürdigkeit und Herzensgüte. Das kleine Auge
strahlte wie verklärt und seine Finger bewegten sich kaum merklich, als er das

Zeichen des Kreuzes machte». Hier werden herrschaftliche Langsamkeit und

monumentale Starre inszeniert, die noch dadurch hervorgehoben wird, dass der

Papst die beschriebene Prozession auf seinem Thronsessel getragen, mit der
«Tiara auf dem Haupt, dessen Haar silbergrau schimmert», begleitete. Innigintim

erscheinen die Züge des «Oberpriesters», als er im Gebet versunken über
seinen Konflikt mit dem ihm zu liberalen Kardinal d'Andrea sinniert hatte: Das

«wahrhaft verklärte Angesicht» des Papstes sei von einer «unbeschreiblichen
Milde des Ausdrucks».27

Während das Aussehen des Papstes jedoch von geringem Interesse ist und

lediglich als Aussenwirkung seines Charakters beschrieben ist, erhalten die
Vorgänge um das Leiden und Sterben des Papstes eine besondere Bedeutung. 1859

findet der Sonntagsblattleser Pius IX. «etwas leidend» beschrieben. Zugleich
wird eine Deutung des päpstlichen Leidens mitgegeben: «Dieses Frühjahr nun
hat er sich wegen der vielfachen Sorgen und Unruhen eine solche Erfrischung
der Kräfte [gemeint ist der obligatorische Aufenthalt in Castel Gandolfo] versagt.
Und so mag denn wohl hierin, wie die Aerzte meinen, die Krankheit ihre entfernte

Ursache haben. Auch geistig war er niedergeschlagen. Das körperliche Leiden,
mehr aber der trostlose Zustand des Kirchenstaates, nehmen ihm seine gewöhnliche

Heiterkeit. Er redete von seinem Tode und von einem Nachfolger. Möge
ihm Gott Gesundheit wiederschenken und noch viele Jahre ihn der Kirche
erhalten!»28 Eine Privatperson «Papst» gibt es nicht. Gerade sein Leiden wird zum so-

matisch-psychischen Symbol des Zustandes des politisch bedrängten Kirchenstaates.

Pius IX. erträgt dieses Martyrium, obgleich sein Tod verleiblichter
Ausdruck des Untergangs des Kirchenstaats gewesen wäre. Doch ebenso wie dieser

lässt auch jener auf sich warten - was wiederum die Ueidensfähigkeit und

Zähigkeit beider Institutionen «Kirchenstaat» und «Papstkörper» zu erweisen

vermag. Gegenüber seinen Gegnern betonte Pius immer wieder, er hoffe trotz
seines Alters «das Ende aller dieser Verwicklungen und den Triumph der Kir-

24 SCV 1854 Nr. 47 (12.11.1854). 470.
25 SCV 1854 Nr. 48 19.11.1854), 477.
26 SCV 1862 Nr. 5(2.2.1862), 39.
27 SCV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865), 55.
2S SCV 1859 Nr. 36 (4.9.1859), 292.



Somatische Solidarität 85

che»29 erleben zu dürfen. Solche Vorstellungen wurden aufgegriffen. Der
ultramontane Mainzer Domkapitular Franz Christoph Moufang sprach 1861 auf der

Generalversammlung der katholischen Vereine Deutschlands davon, dass «die
Theilnahme der ganzen Christenheit an den Leiden und den Kämpfen unseres hl.
Vaters» [hier wird absichtsvoll nicht von «Kirche» gesprochen] Grund zur Freude

und Ermutigung angesichts der «Sündflut der Lüge und der Rechtlosigkeit»
sei. Natürlich: Das Leiden betrifft hier die politische Situation und nicht den

Körper. Doch stellt die durch ihre Symbolik ambivalente Verwendung des

Leidensbegriffs entsprechende Kontexte her. Direkt vor dem Zitat sprach Moufang
davon, dass das Gewissen des Papstes «auch in unserer Brust schlagen» müsse:
«Wir sind Glieder am Leibe der Kirche, der Papst ist nur das Haupt von uns»
(wohlbemerkt: der Papst und nicht Christus!). Und direkt im Anschluss heisst es:

«[...] wenn wir auch leiden müssten [...] unter einem solchen Vorkämpfer leidet
man gern».30 Die Leser des Sonntagsblattes sollten sich dieser Vorstellung an-
schliessen. Das Leiden des Papstes Hess eine solidarische Kommunikationsgemeinschaft

im Leiden entstehen.

Symbolisch wird auch ein päpstlicher «Anfall von Fieberschauer» in der
Fronleichnamsoktav 1861 gedeutet. Er geschah «merkwürdigerweise gerade in
der Stunde, wo sein grösster Gegner, Cavour, mit dem Tode rang. Der heil. Vater
hat sich wieder ganz erholt»31 - Cavour jedoch war am 6. Juni tatsächlich
gestorben. Die Deutung der Somatisierung des Papstkörpers bleibt dem Leser
überlassen. Immerhin soll das Wort «Schauer» die Deutung vorgeben. Dass Camilio
Benso Graf von Cavour (1810-1861) und Viktor Emanuel II. (1820-1878) vor
Pius IX. starben, wird im Sonntagsblatt symbolisch als Ausweis des kirchlichen
Triumphs über die Feinde des Papsttums gewertet.

Wesentlicher ist das beharrliche Weiterleben des Pontifex. Am 6. April 1862

schien es in Frage gestellt: «Der Papst ist gestorben» - so der erste Satz dieser

Ausgabe. Süffisant kommentiert der Herausgeber, wie diese Fehlmeldung durch
vermeintlich zuverlässige Berichterstatter im Schwäbischen Merkur, dem

württembergischen Gegenspieler zum Sonntagsblatt, Stück für Stück zurückgenommen

werden musste. «Diese (guten Freunde) des Papstes, wie der Schwab.
Merkur und seine Consorten, können es offenbar nicht erwarten, bis der edle

Greis die Augen schliesst. Sie vergessen freilich, dass wohl Pius IX. sterben,
aber dass man nicht auch das Papstthum mit seiner Leiche in die Gruft senken
wird. Wenn der hl. Vater öfters unwohl ist, so ist das nicht zu verwundern bei
der Lage, in welche ihn die gottlose Ungerechtigkeit und der wilde Hass seiner
Feinde gebracht hat. Jedoch erholt er sich immer wieder».32

29 SCV 1862 Nr. 29 (20.7.1862), 240. Man beachte die Anklänge an: Bartolommeo Alberto
Capellari (später Gregor XVI.), Il trionfo della Santa Sede e della Chiesa contro gli assalti
dei Novatori combattuti e respintti colle medesime loro armi, Venedig 1799!

30 SCV 1861 Nr. 38 (22.9.1861), 295f
31 SCV 1861 Nr. 24 (16.6.1861), 192.
3 SCV 1862 Nr. 14 (6.4.1862), 113. Der Zusammenhang zwischen individuellem Tod des

Papstes und Nichtgefährdung des Papsttums findet sich auch im Kontext der revolutionären
Wirren 1859/60 im Kirchenstaat. In einem Jahresrückblick auf das Jahr 1860 wird ein Bi-



86 Jörg Seiler

1864 vermeldete der Schwäbische Merkur ein weiteres Mal den
bevorstehenden Tod des Papstes. Das Dementi folgte sofort. Durch den Telegraphen,
also mittels modernster Technik, wurde aus Rom berichtet, dass Pius an einem
Gottesdienst teilgenommen habe. «Seine Gesundheit sei ganz gut». Der Tod,
«worauf unser guter Merkur mit Schmerzen wartet»33, so süffisant der Herausgeber,

war also ausgeblieben. Drei Nummern später erschien ein weiteres authentisches

Zeugnis über den Gesundheitszustand des Papstes, nämlich der Bericht
eines Lesers über eine Papstaudienz. Der Papst sei über eine Stunde lang
«beständig auf den Füssen» gewesen und habe sich «sehr heiter, freundlich und von
einnehmendster Milde» unterhalten. «Nichts verriet die Krankheit, die er erst

durchgemacht habe». Mit «bewegter, thränenvoller Stimme» sprach er über das

Evangelium. Und auch die Todesgerüchte interessierten ihn: «Man erzählt sich,
dass der Papst häufig die Berichte der piemontesischen Blätter, welche sein dem-

nächstiges Verscheiden ankündigen, sich mittheilen lässt, um sich heiteren
Humor zu verschaffen». Und wieder fährt der Herausgeber süffisant fort: «Man
sollte ihm auch unseren Schwäbischen Merkur schicken!»34 Im Sommer 1864

blieben die ständigen Todesmeldungen weiterhin Thema im Sonntagsblatt.
Immer wieder wehrte sich die Bistumszeitung gegen die «italienischen und
deutschen Piemontesen». «[...] sie freuen sich stündlich auf den Tod des

Papstes, dann werde Rom vom König Ehrenmann eingesackt, und das Papstthum
habe ein Ende».35 Die Verknüpfung des Todes des konkreten Papstes mit dem
Ende des Papsttums war ein von beiden Seiten zeitgenössisch instrumentalisierter

Topos. Für den Durchschnittskatholiken zeigte sich hier ein weiteres Mal der
Ernst der kirchenpolitischen Lage. Gesundheitlich konnte man Abhilfe schaffen.
Denn der Leser durfte Ende Juli 1864, auf dem Höhepunkt der Krankheitsdiskussionen,

dabei sein, wie Pius von einem amerikanischen Arzt, der zur Audienz
empfangen wurde, quasi öffentlich untersucht wurde. Die wohl konstruierte
Geschichte mit ihrem erfundenen Dialog zeigt im humoristischen Verhalten des

Papstes, als wie wenig ernst der Gesundheitszustand des heiligen Vaters
vermittelt werden sollte. Die Moral der Geschichte steht am Ende des Artikels. «So

ist es: der heilige Vater in Rom ist von seiner bedenklichen Krankheit
vollkommen genesen [...] Die Revolutionäre von Italien, ja von ganz Europa, welche

von dem Tode des Papstes sich den vollen Sieg der Revolution erwarten und
deshalb auch alle Tage den Papst sterben lassen, knirschen vor Wuth, aber ihr
Toben ist vergeblich».36 Der Dialog selbst weist mit seiner nach langem Schweigen

am Ende vorgetragenen Kundgabe eine interessante Inszenierung auf, die es

genau zu analysieren gilt: «Plötzlich erhob der heilige Vater seinen Arm und

sprach im heiteren Tone: (Sie sind Arzt, fühlen Sie mir den Puls!) Der Doktor

schof zitiert: «Die Verkündiger der Wahrheit kann man tödten, die Wahrheit bleibt ewig und
unverändert; die Päpste sterben, das Papstthum selbst wird fortleben»; SCV 1861 Nr. 1

(6.1.1861). 2.
33 SCV 15 (1864) Nr. 15(10.4.1864). 115.
54 SCV 15 (1864) Nr. 18(1.5.1864), 139.
35 SCV 15 (1864) Nr. 23(5.6.1864), 179.
36 SCV 15 (1864) Nr. 31 (31.7.1864), 245f Man beachte die Anklänge an Ps 2!



Somatische Solidarität 87

gehorcht augenblicklich mit amerikanischer Kaltblütigkeit und mit einer
Aufmerksamkeit, wie bei seinen gewöhnlichen Kranken». Die Inszenierung ist klar:
Der heitere Papst spricht, der kaltblütige Amerikaner schweigt. Aktiver Part ist
hierbei der Papst. «(Die Zeitungen sagen mir alle Tage, dass ich auf dem Punkte
sei zu sterben; was denken Sie davon, Herr Doktor?) Der Doktor schwieg,
geneigten Hauptes und in voller Ruhe, einer ernsten Betrachtung hingegeben».
Auch hier ist der Papst Akteur. Während er vom (vermeintlichen) Ernst der Lage
spricht, schweigt der Arzt. Doch dieses Schweigen ist diesmal qualifiziert als

bedächtig, ruhevoll und ernst. «<Ich weiss), fuhr der heilige Vater fort, (dass ich
sterben muss, wenn der liebe Gott es will; aber eben fühle ich mich durchaus
nicht todtkrank).» Nun spricht der Papst zum dritten Mal. Seine persönliche
Einschätzung der Lage ist gepaart mit einem religiösen Weisheitssatz. Die implizite
Leserlenkung mag auf das Wissen abzielen, dass der Papst ja auch noch eine
(politische) Aufgabe zu erfüllen habe. «Endlich erhob der Amerikaner das Haupt
und rief laut: (Ein normaler Zustand; dieser Puls ist regelmässig und zeigt mir
eine vollkommene Gesundheit an; es ist nicht das geringste Zeichen von Krankheit

vorhanden)». Zum ersten und einzigen Mal spricht der Arzt am Ende der
beschriebenen Szenerie, ihr Höhepunkt sei damit erreicht. Es ist ein lautes Rufen,
eine Proklamation. Seine öffentliche Diagnose lautet: Der Papst ist vollkommen
gesund. Die Sicherheit naturwissenschaftlich-medizinischer Diagnose beschliesst
also eine dramaturgisch sich steigernde Serie von Berichten zwischen 1862 und
1864 über den vermeintlichen Tod des Papstes, zu deren Widerlegung moderne
Technik (Telegraf), authentische Augenzeugenschaft und medizinische Beweiskraft

(Pulsfühlen) herangezogen wurden. Immer wieder bestätigen Notizen in
den folgenden Jahren, dass der Gesundheitszustand des Papstes gut und stabil
sei.37 Dem Leser wurde auch - durchaus modern - die genetische Seite des Alters
von Pius IX. vorgeführt, da er «aus einer sehr langlebigen Familie» stamme.38

Fortgesetzt wird jedoch auch die Somatisierung der kirchenpolitischen Ereignisse:

der Papst habe «manche schlaflose Nächte» angesichts der Klosteraufhebungen

in Sardinien-Piemont.39 Bei einer Audienz während des Konzils musste
er auf den üblichen Rundgang verzichten, da er «zu müde [sei] von den vielen
Geschäften, die ihm jetzt gerade obliegen».40

37 SCV 15 (1864) Nr. 47 (20.11.1864): «gesund und heiterer Laune»; SCV, 16 (1865) Nr. 7

(12.2.1865), 55: «dabei ist seine Gesundheit eine bei weitem festere, als es seinen Feinden
angenehm sein kann»; SCV 16 (1865) Nr. 31 (30.7.1865), 248: «Er erfreut sich guter
Gesundheit, macht Spaziergänge am See oder kleine Ausflüge»; KS, 20 (1869) Nr. 7

(14.2.1869), 62: «Aus Rom kommen gute Nachrichten über das Befinden des Papstes,
welchen gewisse Leute für krank, ja für todt ausgaben»; KS, 21 (1870) Nr. 7 (13.2.1870), 54:
«Aus Rom wurden über die Gesundheit des h. Vaters wieder ungünstige Gerüchte verbreitet,
die sich aber glücklicherweise abermals als völlig unbegründet herausstellen. Der h. Vater
befindet sich ganz wohl».

38 KS19 (1868) Nr. 33 (16.8.1868), 282. Erwähnt werden sechs nahe Verwandte im Alter
zwischen 78 und 96 Jahre. Pius selbst regiere seit 22 Jahren, «obgleich er schon in der Jugend
wegen Epilepsie vom Militärdienst zurückgewiesen ward und als Missionär Chili besuchte».

39 SCV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865), 55.
4ÜKS21 (1870) Nr. 4 (23.1.1870), 27.



88 Jörg Seiler

Betrachten wir das im Sonntagsblatt veröffentlichte Bild über das Sterben des

Papstes. Die erste Ausgabe 1878 berichtete von der letzten Kardinalsversammlung

am 28.12.1877. «In seiner nur kurzen Allokution dankte der Papst für
die Theilnahme der Kardinäle an seinem Befinden und forderte dieselben zum
Gebet auf, dass Gott der Kirche helfen und den Geist ihres Oberhauptes aufrecht
erhalten möge, dessen Körper krank sei. Das Befinden Sr. Heiligkeit ist befriedigend».41

Die körperliche Gesundung ist kein Thema mehr, wichtig ist die
geistige Disposition. Göttlicher Hilfe bedarf hingegen allein die Kirche. Die
Vorstellung eines die Kirche symbolisierenden Papstkörpers ist hier verbal durch die
Parallele von «Kirche» und «Geist ihres Oberhauptes» ausgeblendet. Wie wir
sahen, ist sie jedoch in den Berichten überaus präsent. In einen mystifizierenden
politischen Kontext wird der Bericht über das Sterben des italienischen Königs
Victor Emanuel am 9. Januar 1878 gebracht. Am selben Tage sei fünf Jahre

zuvor Napoleon III. verstorben. Der Tod des italienischen Königs stehe in einer
seltsamen Relation zu einer Prophezeiung, «der zu Folge er in dem dem Papste

weggenommenen Palaste sterben werde», was nun eingetreten sei. Immerhin sei

Victor Emanuel «kein eigentlicher Feind der katholischen Religion» gewesen,
vielmehr Spielball in den Händen revolutionärer Gruppierungen. «Der Gefangene

vom Vatikan aber lebt. Der Eroberer ist todt. Pius IX. sah einen weitern

grossen Bedränger ins Grab sinken. Gott erhalte Pius IX.». Über den
Gesundheitszustand des Papstes heisst es: «Die Besserung schreitet regelmässig
vorwärts; das Husten hat nachgelassen und die Brust ist nicht mehr so sehr
beschwert wie früher. Das Bett hat der hl. Vater allerdings noch nicht verlassen

können, doch schwächt ihn das fortwährende Liegen nicht [...], vielmehr fördert
es den günstigen Verlauf der Heilung der Wunde am Bein». Allerdings seien die

unteren Gliedmassen gelähmt, und es werde befürchtet, dass hier keine Besserung

eintrete.42 Doch bereits einen Monat später erschien im Trauerflor die
Ausgabe, die den Tod des Papstes anzeigte. Die für Nachrufe üblichen Elemente

(Bericht über die letzten Stunden, Vita, Würdigung der Lebensleistung, Berichte
über Kundgebungen aus anderen europäischen Ländern) sind wiederholt im
Vergleich zum Tod des italienischen Königs geschildert. Während zu dessen Leichnam

nur Schaulustige gepilgert seien, sei es den Katholiken «mit der Trauer [um
den Papst] Ernst». Nach dem Tod des Papstes hätten weitaus mehr Läden

geschlossen als nach dem Viktor Emanuels. Zum Leichnam des Papstes setzte
eine Massenwallfahrt ein. Denn: «Ein Friede umschwebt diesen todten Greis, eine

selige Ruhe liegt auf seinem heiligen Angesicht, wie sie die Welt nicht darauf

41 KS 29 (1878) Nr. 1 (6.1.1878). 3.
42 KS 29 (1878) Nr. 3 (20.1.1878). 18f 1865 habe der Papst geäussert: «Meine Hauptfeinde,

die auf meinen Tod lauern und ihn kaum erwarten können, sind viel jünger als ich und der
Papst wird ihre Geduld noch lange auf die Probe stellen, da ihn Gott noch zu längeren Leiden

aufbewahrt»; SCV. 1865 Nr. 7 (12.2.1865), 55. Nach der Einnahme Roms hatte Pius an
Viktor Emanuel geschrieben: «Ich preise Gort, dass er es zugelassen hat. dass Ew. Majestät
die letzten Tage meines Lebens mit Bitterkeit erfüllen. [...] Ich rufe Gott abermals an und
überlasse seinen Händen meine Sache, die ganz die seine ist. Ich bitte ihn. Euer Majestät
viele Gnaden zu gewähren, Sie vor Gefahren zu bewahren und Ihnen seme Barmherzigkeit,
deren Sie nöthig haben, zuzuwenden»; KS 21 (1870) Nr. 43 (23.10.1870), 360.



Somatische Solidarität 89

hauchen kann. [...] Das Angesicht Pius' IX. ist durch seinen Tod nicht verändert

worden; der Tod scheint über seine milden und ruhigen Züge keine Gewalt
gehabt zu haben. Eine unaussprechliche Ruhe liegt auf seinem Antlitz».43 Die
Volksmenge in Rom wird komplettiert durch die universale Anteilnahme, die
alles bisher da Gewesene übersteige: «Um keinen Fürsten und Grossen der Welt,
und war er auch der Beste, ist je so viel und so allgemein getrauert worden. Das

ist ein Triumph der Kirche [!] mitten in der Verfolgung».44 Zusammen mit diesen

imaginierten Trauergästen wird die württembergischc Kommunikationsgemeinschaft

an den Körper des toten Papstes herangeführt: «Wir aber stehen trauernd

an seiner Leiche, und wie noch kein König der Welt, ja wie noch kein Papst
der Welt beweint worden ist, so wird Pius IX. beweint».43 Nebenbei nutzte der

Herausgeber des Sonntagsblattes seine Berichte über die offiziellen Trauerfeierlichkeiten

in Europa zu Spitzen gegen Preussen und Russland, von denen keine

Beileidsbezeugungen nach Rom abgeschickt worden waren.46 Pius wird
beschrieben als «ein König, mit welchem sich an Beliebtheit kein Herrscher der

Welt messen kann, selbst der deutsche Kaiser nicht».47 Ein letztes Mal konnten
die Gläubigen dem als ihren Vater Verehrten die Füsse küssen - wenn auch

erschwert: «Dies alles war aber durch ein eisernes Gitter von dem Publikum
abgeschlossen, doch war der Katafalk so nahe an das Gitter gestellt, dass die
Füsse der Leiche ganz am Gitter lagen, so dass man dieselbe küssen konnte. Der

Zudrang war ungeheuer, weit grossartiger, als zum Leichnam Viktor Emmanuels.

Am 9. Abends kamen allein gegen 7000 Fremde in Rom an».48 Über die

Inklusions- und Exklusionsmechanismen (Fremde - Einheimische) wird im
nächsten Kapitel zu handeln sein. Wichtig ist hier die über den Tod hinaus
reichende somatische Nähe zwischen Papst und einzelnem Gläubigen. Sie sollte
auch zukünftig gewahrt bleiben. Denn als Erinnerung an den Papst wurden im

Anzeigenteil des Sonntagblattes sofort Trauerbilder (mit einem «lebenswahren

Portrait des hl. Vaters, nach letzter Photographie») oder hagiographische Schriften

(etwa: Der betende Papst [Dülmen 21874]) angeboten.49 Der Verlag der

Aktien-Gesellschaft des «Deutschen Volksblatts», der auch das Sonntagsblatt
zugehörte, kündigte eine Denkschrift an: «Papst Pius IX. im Tode, ein Andenken

an den unvergesslichen Vater, den grossen Papst, den Liebling Gottes und der

43 KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52f. Auch hier ist der Anklang an den Römerbrief zu
beachten.

44 KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 61.
45 KS 29 (1878) Nr. 7(17.2.1878), 52.
46 KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 62. Dies wirkte umso mehr, als extra betont wurde, dass

selbst der nichtchristliche Sultan Abdulhamid II. kondoliert habe; KS 29 (1878) Nr. 7

(17.2.1878), 53.
47 KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878), 52.
48 KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 62.
49 KS 29 (1878) Nr. 8 (24.2.1878), 66. Solche Kleinschriften werden immer wieder zu besonderen

Papstanlässen im Sonntagsblatt annonciert; vgl. KS 20 (1869) Nr. 10 (7.3.1869), 96;
KS 22 (1871) Nr. 23 (11.6.1871), 200.



90 Jörg Seiler

heil. Jungfrau».50 Auch ein Medaillon als «Erinnerungszeichen an den höchstseligen

Papst» sollte das «passendste Ostergeschenk für den Katholiken» sein, so
die Werbeannonce im Inseratenteil der Zeitschrift.51 Noch zum 25jährigen
Todestag erinnerte das Sonntagsblatt seine Leser an die letzten Tage Pius' IX. und
die öffentlichen Trauerrituale.52

Pius IX. als Kommunikator: Auftritte bei Audienzen und Besuchen

Unzählig sind die Äusserungen aller möglichen Akteure, denen im Sonntagsblatt
eine Stimme eingeräumt wird, um die aussergewöhnliche Einheit der Kirche und

Zuwendung zum Papst unter dem Pontifikat von Pius IX. zu betonen. An diesem
Prozess lässt das Sonntagsblatt seine Leser teilhaben. So erklären sich die
regelmässigen Hinweise auf die vielen Audienzen, denen sich der Papst unterzog. Sie

waren ein wichtiges Mittel für die Ausbildung der Papstdevotion. Der Papst
inszeniert sich, sobald er in Erscheinung tritt. Über die Berichterstattung im
Sonntagsblatt wird diese Inszenierung auf einer weiteren Ebene kommuniziert.
Für Menschen aus aller Welt wird er dadurch zum Anziehungspunkt, und zwar,
wie wir sahen, über den Tod hinaus. Besonders prachtvoll wird über die
Eröffnung des Vatikanischen Konzils berichtet. Der Gläubige sollte durch die
Beschreibung der Abfolge der Prozession und der Sitzordnung einen «Gesammtein-
druck [sie!] von der Pracht und dem Glänze der kirchlichen Hierarchie» erhalten.
Immerhin thronte der Papst umgeben von «seinen» [!] Kardinälen, und blickte
auf die seitlich vor ihm sitzenden Konzilsväter, die «auf ihren amphitheatralisch
emporsteigenden Sitzen zur Rechten und Finken der Halle Platz genommen»
hatten. Der Papst selbst sass «tief im Hintergrunde auf seinem Throne, dem am
Eingang aufgeschlagenen prächtigen Altare gegenüber». Auf den Ehrentribünen
sassen «fremde» Gesandte, von denen der Hochadel Erwähnung findet (Kaiserin
von Österreich, Königin von Württemberg, König von Neapel). «[...] das alles

war ein Anblick einzig in seiner Art und gewiss jedem unvergesslich, der ihn ge-

KS 29 (1878) Nr. 10 (10.3.1878), 84; vgl. Nr. 9 (3.3.1878), 76. Diese Schrift wurde 1878

von Konrad Kümmel, dem Chefredakteur, veröffentlicht.
KS 29 (1878) Nr. 14 (7.4.1878), 120.

KS 54 (1903) Nr. 7 (15.2.1903), 64f. Die Auflagenzahl betrug damals 72.000 Exemplare.
Zeitgenössische Erwähnungen der Audienzen finden sich bereits bei Franz Hülskamp, Kleines

Piusbuch. Eine kurze Darstellung des glorreichen Lebens und Wirkens unsers heil. Vaters

Pius IX., Münster 1876, 178f. und bei De Waal, Erinnerung (wie Anm. 6). 120-127. Auf
die Bedeutung der Audienzen verwies schon Edward E. Y. Haies, Pius IX. Europäische Politik

und Religion im 19. Jahrhundert, Graz u. a. 1957, 194. Schatz, Vaticanum I (wie Anm.
17), 22 erläutert den Zusammenhang zwischen bewusster Vermehrung der Audienzen und
der zunehmenden Leichtigkeit des Rcisens. Neu ist es, den Papst sehen zu wollen und nicht
die Gräber der Apostelfürsten aufzusuchen. Zur Bedeutung der Bildungs- und Pilgerreise im
Kontext der Romantik vgl. Wolfgang Altgeld, Deutsche Romantik und Geschichte Italiens
im Mittelalter, in: Italia e Germania. Immagini, modelli, miti fra due populi nel Ottocento: il
Metiero, Berlin 1988, 193-220, 212.



Somatische Solidarität 91

nossen hat»54 - die Sonntagsblattleser konnten über den Augenzeugenbericht an

dieser Pracht teilnehmen und den medial vermittelten Worten des Papstes
lauschen.

Auffällig ist bei der Beschreibung der Audienzen die stereotype Verwendung
des Begriffs «Fremde», die zum Papst kommen.55 Zunächst dient der Begriff als

Unterscheidung zu den Einheimischen. Doch die Inszenierungen und Szenarien

von Audienzen für Fremde zeigen noch mehr. Sie entsprechen nahezu immer
dem Modell, das heute mit dem Slogan «Fremde werden zu Freunden» oder:

«Die Welt zu Gast bei Freunden» ausgedrückt ist. In der Begegnung mit dem

Papst werden die Pilger, gleich welcher Nation und häufig auch ungeachtet ihrer

Religionszugehörigkeit, zu Gliedern einer gelenkten Gemeinschaft: zumindest zu
einer Gemeinschaft von Papstsympathisanten: wenn es sich um katholische Pilger

handelt, so eher noch zur Gemeinschaft der römisch-katholischen, ultramontan

ausgerichteten Papstkirche. Öffentliche Audienzen werden unter dem Pontifi-
kat von Pius IX. zu symbolischen Inszenierungen der ultramontanen
Kommunikationsgemeinschaft mit all ihren Inklusions- und Exklusionsmechanismen.56

Der Dazugehörige wird in seiner Frömmigkeit bestätigt. Der Fremde wird zum
Nahgekommenen, der nicht mehr fremd bleibt. Solche Homogenisierung
kennzeichnet den Katholizismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts als moderne
Symbolgemeinschaft.57 Hiervon legen gerade die kuriosen Begebenheiten Zeugnis
ab. In einer Beschreibung «Aus dem Leben Pius IX.» wird von einem exotischen
Gast berichtet: Der türkische Sultan schickte seinen Gesandten «Schebik Effendi».

Dieser zeigte sich bei seinem Eintritt in den Quirinal von den
Empfangsfeierlichkeiten überrascht. «Der Eindruck vermehrte sich, als er in den Thronsaal
trat und den heiligen Vater erblickte». Der Ruf von den Tugenden des Mastai-
Papstes sei, so die offizielle Ansprache des Gesandten, bis «zu den Ohren des

mächtigen Kaisers» gelangt. Dieser wolle in freundschaftlicher Beziehung zum
Heiligen Stuhl stehen und könne die Versicherung geben, dass die Christen in
seinen Staaten vollkommenen Frieden geniessen würden. In einer Privataudienz
überreichte der Papst dem vor ihm knienden Gesandten ein «reich verziertes
Portrait» von sich. Schebik Effendi erbat sich die Erlaubnis, «es in Form des Ni-
schun, das heisst, als Decoration, tragen zu dürfen». Das Sonntagsblatt kommentiert:

«Es mag sich eigens ausnehmen, das Portrait des Papstes als Decoration auf

54
KS, 20 (1869) Nr. 51 (19.12.1869), 440.

55 SCV 15 (1864) Nr. 34 (21.8.1864), 267; SCV 16 (1865) Nr. 31 (30.7.1865), 248; KS 20
(1869) Nr. 17 (25.4.1869), 152f; KS 21 (1870) Nr. 4 (23.1.1870), 27; KS 22 (1871) Nr. 26

(2.7.1871), 219; oftmals handelte es sich hierbei um Amerikaner: SCV, 12 (1861) Nr. 47

(24.11.1861), 372f; SCV, 15 (1864) Nr. 31 (31.7.1864), 245f; ebenda, Nr. 47 (20.11.1864),
371; KS, 21 (1870) Nr. 7 (13.2.1870), 54.

56 Zu den Mechanismen der Inklusion und Exklusion und zur Bestimmung des Verhältnisses

von Zentrum und Peripherie vgl. Peter Haslinger, Diskurs, Sprache, Zeit, Identität. Plädoyer
für eine erweiterte Diskursgeschichte, in: Franz X. Eder (Hg.), Historische Diskursanalysen.
Genealogie, Theorie, Anwendungen, Wiesbaden 2006, 27-50, 31-34.
Franziska Metzger, Konstruktionsmechanismen der katholischen Kommunikationsgemeinschaft,

in: SZRKG 99 (2005), 433-447, 435^139; Altermatt/Metzger, Milieu (wie Anm. 2),



92 Jörg Seiler

der Brust des Muhamedaners zu sehen». Das Bild des Papstes wird hier, am Körper

des Fremden getragen, in die ferne Welt transportiert. Im Anschluss an die
Audienz fuhr der Gesandte in die Geburtsstadt des Papstes, um dessen Familie
kennen zu lernen. Diese Reise, so der Kommentar im Sonntagsblatt, zeige, «dass

der Papst ihm viele Verehrung eingeflösst hatte».58 Hier geht es nicht um die
politische Dimension des Besuchs, der angesichts des Krimkrieges - hierüber
berichtete das Sonntagsblatt separat - und der zunehmenden Zersetzung des Osma-
nischen Reiches nicht hoch genug veranschlagt werden kann. Dem Leser wird
einzig das vermittelt, was die Reputation von Pius mehren konnte. Wer dies
unkritisch las, musste von der Kultur übergreifenden und geschichtsmächtigen
Bedeutung des Papsttums überzeugt sein. Diplomatie und politische Informiertheit
verkommen hier zu devotionaler Belanglosigkeit. Die Politik tritt hier in der

Berichterstattung völlig hinter die symbolische Kommunikation zurück.
Wenig später befand sich der Papst im römischen Irrenhaus - begleitet vom

Jubel des Volkes und der Devotion durch einen französischen Soldaten. Geschildert

wird im entsprechenden Bericht so etwas wie eine Privataudienz für einen
der «Geisteskranken». Dieser hatte ein Geldstück für den Papst vergraben und
wollte es ihm nun als seinen Beitrag zum Peterspfennig aushändigen. Das erzählte

Beispiel beweise die Beliebtheit des Papstes: «So sehr auch die Revolution
gegen das Papstthum und den Kirchenstaat wüthet, so kann doch niemand leugnen,
dass der gegenwärtige Träger der päpstlichen Würde, Pius IX., unter allen
Regenten der mildeste und gütigste und deshalb auch der am meisten geliebte ist.

Es zeigt sich dieses fast jedes Mal, wenn der heil. Vater sich blicken lässt».59

Hier haben wir die Hermeneutik, der die Audienzen und Inszenierungen von
Papstauftritten dienen: die Beliebtheit und Volksnähe des Papstes darzustellen.
Und ein Weiteres: Wenn schon der Arme den Peterspfennig entrichtete, konnte
da der Sonntagsblattleser zurückstehen?60

SCV 1854 Nr. 48 (19.11.1854), 478f Nachrichten vom Sultan waren exotischer «Renner»
im Sonntagsblatt. In der Ausgabe vom 30.5.1858 wird von einem kostbaren Geschenk (Sattel)

des Sultans berichtet, «der häufig und in vielfacher Weise seine persönliche Hochachtung

gegen den Papst an den Tag legte»; SCV 9 (1858) Nr. 22, 178. 1869 wurde man
informiert, dass auch der Sultan zum Priesterjubiläum gratuliert habe; KS 20 (1869) Nr. 17

(25.4.1869), 152. Entsprechende Nachrichten sollten anzeigen, dass der Papst im Konzert
der Grossmächte mitspielte.
SCV 16 (1865) Nr. 13 (26.3.1865), 107. Für 1864 hat sich ein Bonmot über das Irrenhaus
überliefert, nachdem es ein Amerikaner gelobt hatte. Pius bezog es auf die Zeitumstände:
«Die Irrenhäuser verdienen jetzt eine ganz besondere Aufmerksamkeit und Fürsorge, denn
die Revolution wird noch manchen von Sinnen bringen!»; SCV, 15 (1864) Nr. 47

(20.11.1864), 371. Kurz zuvor war die Septemberkonvention zwischen Napoleon III. und
dem Königreich Italien unterzeichnet worden. Mit ihr wurde deutlich, dass Frankreich sich
als Schutzmacht des Heiligen Stuhls dauerhaft aus Italien zurückziehen werde.
Der Peterspfennig war 1859/60 wiederbelebt worden und galt als ultramontane Finanzunterstützung

zum Erhalt des Kirchenstaats. Der jeweilige Betrag aus den Pfarrgemeinden,
teilweise mit der Aufschlüsselung von Einzelspenden, wurde regelmässig am Ende einer Ausgabe

des Sonntagsblatts vermerkt - dies böte sich als Quelle zu Forschungen zur ultramontanen

Landkarte der Diözese an. 1861 bilanzierte das Sonntagsblatt die eingegangene Summe
und führte aus: «Die Gaben kommen aus allen Welttheilen - ein glänzendes Zeugnis für die

Opferwilligkeit der Katholiken und ihre Liebe zu ihrem geistlichen Oberhaupt!»; SCV, 12



Somatische Solidarität 93

Bei einer Audienz 1876 lenkte sich die päpstliche Aufmerksamkeit auf einen
Mann «mit dunklem Auge und Haar» - was einen wunderbar inszenierten,
rassisch konnotierten Kontrast bildete zum Papst «angethan mit weissem Kleide,
ein himmlisches Lächeln in seinen Zügen». Dieser Mann gab sich nach der
Ansprache als Jude zu erkennen, der um den päpstlichen Segen bat. Der «arme,
ehrliche Jude» erhielt ihn unter Hinweis darauf, dass die katholische Kirche alle
Menschen in Liebe umfasse und für alle um Erleuchtung und Gnade zu Gott
bete.61 Eine ähnliche Offenherzigkeit konnte Pius nach Ausweis des Sonntagsblattes

für Protestanten zeigen. Als er einmal ausserhalb der Öffnungszeiten [!]
einen jungen Protestanten in den Vatikanischen Sälen beim Studium Raffaels
vorfand, verwies er ihn keineswegs des Ortes, sondern sagte ihm für sein
Kunststudium eine finanzielle Unterstützung zu.62 Ein weiteres Beispiel, das durch

körperliche Gesten gekennzeichnet ist. Nach ihrer Audienz berichtete eine
amerikanische Protestantin: Der heilige Vater «legte seine Hand auf des Kindes Haupt
und segnete dasselbe. Dieses väterliche und gütige Benehmen entlockte meinen

Augen Thränen. Es war ein Zug der Natur, der die ganze Welt sich verwandt
macht. Ich habe niemals einen liebenswürdigeren Mann gesehen, als der Papst
[es] ist; es lag so etwas Einfaches in seiner ganzen Erscheinung, als er ganz
allein dastand in dem einfachen Zimmer, ohne irgend welchen Pomp und Staat,
in seinem langen, weissen Rocke, ohne Krone oder Scepter oder ein Gepränge
von Macht. Nichts ist so gross, als die Einfachheit, nichts so beredt, nichts so

eindrucksvoll; der Papst schien die Personification derselben zu sein».63 Katholizismus

wird hier auf den Papst hin personifiziert und als eine Art Naturstand
erklärt. Im Bericht von einer Audienz beschrieb ein namentlich nicht genannter
Protestant das Aussehen des Papstes: «Pius IX. ist eine untersetzte, ziemlich starke

Gestalt, ein weiss und grau gemischtes Haar, welches, halb das Ohr bedeckend,

hinter dasselbe zurückfällt, umwallt die Schläfe des ausdrucksvollen, eigen-
thümlich anziehenden Kopfes. Auf seinen Wangen liegt ein fast rosiger Taint,
und das durch seine Regelmässigkeit und Schönheit ansprechende Gesicht würde
zugleich einen sehr milden Eindruck machen, wenn nicht die sehr markirt ausgeprägte

Adlernase und der Blick des länglichten, schmal geschlitzten Auges eine

(1861) Nr. 20 (19.5.1861), 159; vgl. SCV, 1862 Nr. 40 (5.10.1862), 326f. (päpstliche
Ablehnung eines Entschädigungsplans und Bedeutung des Peterspfennigs). In seinem
Neujahrsbericht 1862 schrieb Herausgeber Uhi: «Nachdem sie [italienische Umsturzpartei] den

Papst seiner besten Lande beraubt hatte, thaten sich die katholischen, und selbst protestantische

Hände auf und schickten Gaben, damit der Stuhl Petri die Mittel habe zu seinem äusseren

Fortbestehen. So verlassen und schwach er äusserlich erscheint, so wagt es doch weder
Napoleon noch seine Creaturen in Turin, Hand anzulegen»; SCV 1862 Nr. 1 (5.1.1862), 1.

Zum 50jährigen Priesterjubiläum 1869 wurde eine ausserordentliche Sammlung veranlasst,
da der Papst angesichts der Zeitumstände und des Konzils besonders viel Geld benötige - er,
«der zur rechten Zeit sein Wort zu sprechen weiss, der der Wortführer der Katholiken, der
Wortführer der Wahrheit, des Rechtes, der Freiheit ist in unserer Zeit. Diese Ansicht wird
wohl jeder Katholik theilen und das Sonntagsblatt erlaubt sich, zu Gaben zur Sekundizfeier
des Papstes einzuladen»; KS 20 (1869) Nr. 4 (24.1.1869), 32.
KS 37 (1886) Nr. 36 (5.9.1886), 285.
KS 22 (1868) Nr. 15 (12.4.1868), 129.

SCV 12 (1861) Nr. 47 (24.11.1861), 373.



94 Jörg Seiler

gewisse Strenge und Schärfe in dies Gesicht geworfen hätten».64 Das Aussehen
des Papstes war selbst für Protestanten von Interesse, die aus der Gestalt des

Papstes dessen Charaktereigenschaften erkennen mussten (eindrucksvoll, mild,
scharfsinnig, streng).

Um die Wirkung seiner Audienzen wusste Pius.65 Die Inszenierung einer
solchen während des Konzils wird folgendermassen beschreiben. Als der Papst,
dessen einfache Kleidung erwähnt wird, in Begleitung seiner Berater erschien,
wurden Hochrufe laut. Während sich der Papst nach oben auf seinen Thron
begab, fielen die Anwesenden nach unten auf die Knie. Dann «schaute sich der heilige

Vater längere Zeit das um ihn versammelte Publikum an, dann machte er ein

Zeichen, dass man sich erheben solle und hielt nun mit sehr erhobener Stimme
eine Anrede in französischer Sprache. Er wisse, man sei aus zwei Ursachen zu
ihm gekommen, einmal um ihn in der Nähe zu sehen und dann um seinen Segen

zu erhalten. Sehen könne ihn nun jedermann, dabei drehte er sich lächelnd nach

allen Seiten hin um, und seinen Segen werde er auch geben, vorher wolle er aber

noch einige Worte zur Beherzigung sprechen». In der beschriebenen Szene ist

symbolisch durch körperliche Akte die Macht des Papstes beschrieben (das Spiel
mit oben und unten; das schweigende Überblicken der Anwesenden durch den

Papst; das Wissen des Papstes um die Wünsche der Anwesenden, die er erfüllen
werde; die zentrale Stellung des Papstes). Der für Pius bekannte Humor führt zu
einem non-verbalen Schauspiel im drehenden Sich-Zuwenden, das uns heute

grotesk erscheinen mag. Versteht man ihn jedoch als performativen Akt, wird er
ultramontan ausdrucksstark: Pius ist Regisseur der Szenerie, er spielt die Hauptrolle,

und er spielt diese souverän. Erhellend sind seine kommentierenden Worte:
«Ich bin nur ein Mensch, ein armer und elender Mensch, aber ich bin der Papst,
der Stellvertreter Jesu Christi, das Oberhaupt der katholischen Kirche. Ich habe
das Koncil vereinigt, auf dass es die Sache Gottes thue. Sogenannte Weise

wollten, dass man gewisse Fragen schonend behandle, und dass man nicht, wie
sie sich ausdrücken, gegen den Lauf des Zeitgeistes vorgehe. Aber ich sage, dass

man die volle Wahrheit sagen muss, dass man sich niemals fürchten darf, sie zu
verkündigen und den Irrthum zu verwerfen. Ich will frei und unabhängig sein.

Mit den Dingen der Welt beschäftige ich mich nicht, sondern ich thue die Sache

Gottes, der Kirche, des hl. Stuhles und der ganzen christlichen Gesellschaft».66

SCV 1859 Nr. 26(26.6.1859). 216.
Anlässlich des 22. Jahrestags seiner Thronbesteigung äusserte sich Pius unter Zuhilfenahme
biblischer Anklänge gegenüber dem Kardinalskollegium: «Jeden Tag kommen aus allen
Theilen der Erde eifrige Bischöfe hieher, die von der Heiligkeit dieses Ortes durchdrungen
sind und rufen: Wahrhaftig, hier ist ein heiliger Ort! Hier ruhen sie von ihren Mühen aus und
trösten sich über die Schmerzen, die leider, ach! in keinem Erdenwinkel mangeln». Der
Anklang an Ex 3.5 lässt die Selbstoffenbarung Gottes am Horeb assoziieren.
KS, 21 (1870) Nr. 4 (23.1.1870). 27. Zum Bild der Zentrierung um den Papst vgl. KS 20

(1869) Nr. 16 (18.4.1869). 144: «Rom bildete an dem Tag der Sekundiz Papsts Pius IX. im
buchstäblichen Sinn den Mittelpunkt, um welchen sich die allgemeine Bewegung der Welt
drehte, ein thatsächliches Bekenntniss. dass der Papst der oberste Hirte der Kirche ist. Von
allen Seiten trafen dort Huldigungen und Glückwünsche, Geschenke und Gaben der Fürsten
und Völker ein». Nach dem Verlust des Kirchenstaates heisst es: «Rom wird italienisiert und



Somatische Solidarität 95

Der Papst tritt hier als «autorisierter Sprecher» auf, dem Kraft seines Amtes
diskursnormierende Funktion zukommt.67 Der Text ist instruktiv: Pius spielt mit
biblischen Motiven bis zur Nähe persönlicher Christificatio (1 Kor lfi; 2 Kor
7,14; Mt 5,21ff; «Ich bin» - Worte). Er diffamiert die Gegner der
Unfehlbarkeitsdefinition, indem er deren Inopportunitätsargument als Unterstützung für
den Zeitgeist und Irrtum konterkariert. Doch die Aufmerksamkeit der Ueser

bleibt geprägt von der humoristischen Einlage und der persönlichen Demutsbekundung

eines Menschen, der sich ganz einer Sache verschreibt und seine
Persönlichkeit dadurch abgegeben zu haben glaubt. Am Ende des Berichts wird das

Mitleid des Uesers aufgerufen, da der Papst angesichts seiner vielen Geschäfte
auf den obligatorischen Rundgang verzichten musste. Nimmt man das Bild des

sich drehenden Papstes ernst, so können Zentrifugal- und Zentripetalkräfte sichtbar

werden: Im Mittelpunkt steht der Papst mit den betonten Ich-Worten. Auf ihn
hin ist die christliche Gesellschaft zugeordnet (zentripetal). Von ihm aus - damit
relativiert er das Konzil, das auch «die Sache Gottes me», - erlangt diese die
Kenntnis der «Sache Gottes» (zentrifugal). Indem der Papst segnet, gelangt der

göttliche Gnadenstrom (nicht: «Dinge der Welt») zu den Gläubigen. Der fromme
Durchschnittskatholik ist hier Adressat und Angezogener zugleich - ein perfekter

Kommunikationsfluss.
Der Papst empfing nicht nur Personen des öffentlichen Lebens in Privataudienzen.

Gerade Pius ermöglichte auch normalen Privatpersonen den Besuch

einer Audienz bei ihm. Die Wirkung, die er durch sein freundliches und humorvolles

Wesen hierbei erreichte, muss enorm gewesen sein. Er kam hier mit
Multiplikatoren aus dem Milieukatholizismus68 zusammen, die in ihrem Umfeld

ihm der Charakter als Mittelpunkt der katholischen Welt so viel als möglich genommen»;
KS, 21 (1870) Nr. 50 (11.12.1870), 420. Beim Bericht über die eingangs erwähnte
Heiligsprechung der japanischen Märtyrer, über deren prächtig inszenierte Feier ausführlich
berichtet wurde, begegnet ebenfalls das Bild der sich um den Papst zusammen findenden Kirche.

Nach Huldigung und (Fuss-)Kuss der Kardinäle, Patriarchen, Erzbischöfe, Bischöfe und
der übrigen geistlichen Würdenträger bildete sich «um den Papst eine Versammlung, wie
wohl keine grossartigere je gesehen wurde»; SCV, 1862 Nr. 25 (22.6.1862), 204; vgl.
ebenda, Nr. 23 (8.6.1862), 187 («Hunderte von Bischöfen, Tausende von Geistlichen,
Hunderttausende von Gläubigen» seien um das «glorreich regierende Oberhaupt der Kirche»
versammelt). Die Versammlung wurde als eine konzilsähnliche gesehen, die «in Rom am
Mittelpunkte der katholischen Einheit» stattfinde; SCV, 1862 Nr. 21 (25.5.1862), 172. In
ihrer Adresse an den Papst übersteigerten die Bischöfe ihre Verehrung: «Denn Sie [Papst]
sind für uns [Bischöfe und die katholische Welt] der Mittelpunkt der Einheit, Sie sind für die
Völker das von der göttlichen Weisheit bereitete unerlöschliche Licht, Sie sind der Stein, Sie
sind der Grund der Kirche, welche die Pforten der Hölle niemals überwältigen werden.
Wann Sie sprechen, vernehmen wir Petrum; wann Sie beschliessen, gehorchen wir Jesu

Christo. Wir bewundern Sie, die Sie inmitten so vieler Prüflingen und Stürme mit heiterer
Stime und ungetrübtem Herzen, unbesiegt und aufrecht Ihr heiliges Amt erfüllen»; ebenda,
Nr. 26(29.6.1862), 214.
Hierzu: Siegfried Jäger, Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung, Duisburg 32001, 159—

165.

Zu Reichweite, Differenzierung und Problematisierung des Milieu-Begriffs vgl. neben den
Arbeiten von Altermatt/Metzger auch: Olaf Blaschke/Frank-Michael Kuhlemann, Religion
in Geschichte und Gesellschaft. Sozialhistorische Perspektiven für die vergleichende Erfor-



96 Jörg Seiler

ein günstiges Bild vom Papst und seinem Ringen mit den gesellschaftspolitischen

Entwicklungen vermitteln konnten. Über solche Begegnungen entstand ein
Netzwerk emotionaler Bindungen. Für ihre massenmediale Verbreitung und

Inszenierung hatte die katholische Presse zu sorgen. Sie war ein wesentlicher
Bestandteil einer sich bildenden ultramontanen Kommunikationsgemeinschaft, die
sich emotional und somatisch fand, zusammengehalten wurde, agierte und
reagierte.69 Zu dieser ultramontanen Kommunikationsgemeinschaft gehörte auch
der Begründer des Sonntagsblattes, Florian Riess (Herausgeber 1850-1857), der
vermutlich im Vorfeld der Dogmatisierung von 1854 in Rom weilte.70 Riess,

später Jesuit und im Umfeld der Stimmen aus Maria Laach anzusiedeln, muss als

ultramontaner Agitator angesehen werden.71

Eine segensreiche Kommunikation mit dem Erdkreis: Der weinende Papst

Immer wieder begegnet Pius als weinender Mensch («tränenvolle Stimme»,
«vergiesst Thränen der Rührung» oder «Tränen in den Augen»). Markantestes
Beispiel ist der Bericht «Der grosse Ostersegen 1864». Der gesundheitlich
angegriffene Papst hatte der Festmesse in St. Peter beigewohnt. «Mit dem Angesicht
gegen die Thore von St. Peter gerichtet, in die weissen, goldstrahlenden Gewänder

des Osterfestes gekleidet, die funkelnde Tiara auf dem vollen, bleichen, milden

Angesichte begann Pius IX. unter der riesigen Kuppel, ein Himmel unter
dem Himmel, mit seiner klangvollen, starken Stimme das ergreifende, den Segen
einleitende Gebet laut und sicher zu sprechen. In dem Augenblicke aber, als er
bei den Worten et benedictio (und der Segen) die Hand segnend erhob, fing seine

Stimme an zu schwanken und bei den Worten et Filii (und des Sohnes) erstickte
sie in Thränen - einen Augenblick entstand eine feierliche Stille, von leisem
Schluchzen unterbrochen, dann sprach er, während Thränen über seine Wangen
perlten, nur in der Nähe vernehmbar die Worte: et spiritus sancti descendat super
vos (und des heil. Geistes komme über euch.)». Der Augenzeuge lässt die
Leser sogleich an seinem Eindruck teilhaben: «Ich habe den grossen Segen von

schung religiöser Mentalitäten und Milieus, in: dies. (Hg.), Religion im Kaiserreich. Milieus
- Mentalitäten - Krisen, Gütersloh 1996, 7-56 und Klöcker, Milieu (wie Anm. 18).
Im Bereich der Frömmigkeitsformen ist bereits wiederholt auf den Zusammenhang von
Ultramontanismus und Somatisierung verwiesen worden. Vgl. etwa Irmtraud Götz von
Olenhusen (Hg.), Wunderbare Erscheinungen. Frauen und katholische Frömmigkeit im 19.

und 20. Jahrhundert, Paderborn u. a. 1995; Nicole Priesching, Maria von Mörl (1812-1868).
Leben und Bedeutung einer «stigmatisierten Jungfrau» aus Tirol im Kontext ultramontaner
Frömmigkeit, Brixen 2004. Die Verleiblichung der Frömmigkeitspraxis wäre auch am Flerz-
Jesu- und Herz-Mariä-Kult zu erweisen; hierzu: Norbert Busch, Katholische Frömmigkeit
und Moderne. Die Sozial- und Mentalitätsgeschichte des Herz-Jesu-Kultes in Deutschland
zwischen Kulturkampfund Erstem Weltkrieg, Gütersloh 1997.

70
Vgl. den Hinweis auf seinen Aufenthalt in Trient in: SCV, 1854 Nr. 47 (12.11.1854), 469.
Zu ihm Wolf/Seiler, Das Katholische Sonntagsblatt (wie Anm. 11), passim. Riess wurde
Herausgeber einer Darstellung über das 1. Vatikanische Konzil in sechs Folgen (erschienen
Freiburg, 1869-71; zusammen mit Karl von Weber) und Kommentator in einer zweibändigen

Schrift über die Enzyklika Quanta cura (zusammen mit dem Syllabus) von 1864
(Freiburg/Basel 1865-68; zusammen mit Gerhard Schneemann und Theodor Meyer).



Somatische Solidarität 97

der Loggia, dessen Zeuge zu sein ich mit tausenden gehofft hatte, nicht gesehen;
ich habe die gewaltige Stimme des Papstes nicht über den schönsten Platz der
Welt hintönen und ihr Echo im Donner der Kanonen nicht zurückkehren gehört;
aber ich bezweifle, dass die Wirkung eine tiefere sein könnte, als jene war, welche

der Anblick des Statthalters Christi hervorbrachte, da die äusseren Organe,
der Macht des von Liebe und Schmerz überwältigten Herzens nicht mehr
gewachsen, zusammenbrachen und seine Thränen und seine Seufzer in sein Gebet
ihre beredte Sprache mischten. [...] Hier in der Mitte des gläubigen Volkes am
Grabe der Apostel war er es selbst allein, der ohne alles Ceremoniel den grössten
Triumph der Religion [!] feierte: der Mann des Friedens, der in Thränen der Welt
den Frieden des Auferstandenen bietet! Draussen auf dem Platze hätte heute
wohl eine öffentliche Huldigung von der Freude Zeugniss gegeben, welche der
Anblick des segnenden Papstes in allen erweckte; hier in der Kirche antwortete
die tief erschütterte Menge nur mit Thränen, deren sich keiner vor dem andern
schämte».72 Was aus gleichem Anlass und mit nahezu gleicher Emotionalität die
Medienwirksamkeit des Ostersegens Johannes Pauls II. im Jahre 2005 ausmachte,

war also nahezu eineinhalb Jahrhunderte zuvor den Gläubigen über das
Medium der Kirchenzeitung bereits schon einmal vermittelt worden. Betrachten wir
den Text genauer. Er ist gekennzeichnet durch ein Spiel mit Räumen: Der Petersdom

wird zu einem «himmelgleichen Ort» gemacht. Hier versammelt sich eine,
gegenüber der Menge auf dem Petersplatz, dem «schönsten Platz der Welt»,
verhältnismässig kleine Schar von Gläubigen. Diese kleine Menge jedoch ist
emotional erreichbar. Die Emotionalität wird durch lokale und auditive Momente
gesteigert. Lokal rückt der Leser Pius immer näher, wenn beschrieben ist, dass nur
die dem Papst nahe Stehenden die Worte vernehmen konnten, die dann schwarz
auf weiss wiedergegeben werden. Doch das physische Hören ist nicht notwendig,

da es sich um einen symbolischen Ritus handelt. Der Segen wird durch
einen bekannten Gestus begleitet. Auf auditiver Ebene wird mit der Lautstärke
gespielt: Den himmelsgleichen Ort unter der Kuppel erfüllt noch die «klangvolle,
starke Stimme» des Papstes. Schwankend wird die Stimme in dem Augenblick,
als Pius zum Mittler göttlichen Segens wird. Überwältigt bricht dann die

Privatperson durch: der Papst weint öffentlich und provoziert dadurch eine feierliche
Stille. An der Schnittstelle zwischen profan (Petersplatz, weinender Papst) und
heilig (Kuppelraum, Segensgebet) wirkt der authentische, emotionale Gestus

überwältigend und mitreissend: Tief erschüttert weint die Petersdomgemeinde,
während der Petersplatzgemeinde Huldigungsrufe und Freude zugeschrieben
werden. Mit wem solidarisiert sich der Leser? Der Berichterstatter, den wir auf
dem Platz vermuten müssen, gibt das Beispiel vor: Mit jenen, die weinen, da sie

wie Pius von der Heiligkeit des Aktes oder von der Gebrechlichkeit der Person

ergriffen sind.73 Waren beim Ostersegen 2005 Fernsehkameras die Träger emo-

72 SCV 15 (1864) Nr. 15 (10.4.1864). 116f. Zum Topos des weinenden Papstes vgl. die instruktiven

Ausführungen von Joseph Imorde. affekt Übertragung, Berlin 2004, 47-82 («Heilige
Tränen») mit ihren überaus reichhaltigen bibliographischen Angaben.
Die Begegnung mit dem Papst rührt immer wieder Menschen zu Tränen: «Ein französischer
Soldat sagte ziemlich laut, als der Papst ausstieg: (Ich möchte ihm die Füsse küssen!)



98 Jörg Seiler

tionaler Erschütterung, so ist es 1864 die Bistumspresse. Hier wie dort wird über
die Stadt hinaus der Erdkreis medial erschlossen. Erschütternd wirkt in beiden

Fällen das Hindurchbrechen der Privatperson durch die Hülle des Amtsträgers -
solches konnte auch damals beeindrucken und seinerseits emotionale Kraft an

die Privatperson und über sie an den Amtsträger binden. Dies ist Papstdevotion
durch somatische Solidarisierung im weinenden Mitgehen. Aus dem lediglichen
Anblicken ist eine emotionale Beteiligung geworden. Theologisch erhellend ist

die Grundbotschaft solcher Szenerien: Segnen und Leiden gehören symbolisch
zusammen.74 Biblisch gewendet: in der Schwachheit ist der Apostel stark.

Inszeniert und dadurch kommunikabel wird der Ostersegen 1864 durch die Art
der Berichterstattung im Katholischen Sonntagsblatt. Ort, Personen, Handlung
und Katharsis sind fein aufeinander abgestimmt.

Die Aura des Papstes: «Unser aller Vater» als Heiliger

Die öffentliche Wirkung des Papstes spiegelt sich in den Titulaturen, die ihm
beigegeben wurden. Es finden sich traditionelle Begriffe wie «Oberhirte», «Hüte»,

«Hohepriester», «(sichtbares) Oberhaupt der Kirche», «Stellvertreter
Christi», «Nachfolger Petri», «heiliger/heiligster Vater» oder «Seine Heiligkeit».
Manches Mal findet sich der Titel mit Adjektiven persönlich qualifiziert («liebevoll»).

Die Titulatur «heiliger Vater» wird auf Pius gewendet jedoch entformalisiert.

Den Gläubigen wird Pius tatsächlich als ihr Vater dargestellt, dem gegenüber

sie in ein Kind-Verhältnis geraten. Die Vater-Kind-Beziehung impliziert die

Oualität des Fürsorglichen, Liebevollen und der Verantwortung. «Die Konsequenz

aus diesem Vater-Kind-Verhältnis heisst: Liebe, Verehrung, Gehorsam,
Unterwerfung».75 Das Leiden des Papstes am Verlust des Kirchenstaates wird
zum Mitleiden der Christen hin geöffnet, aus dem Solidarität zu erwachsen hat.

Darüber hinaus finden sich immer wieder aussergewöhnliche Titulaturen. Im
Kontext der Enzyklika Quanta cura wird der Papst zum «Weltlehrer» erklärt.
Das Rundschreiben habe «in der That die ganze Welt aufgeregt. Man konnte da

wieder sehen, dass der Papst nicht bloss <der Pfarrer von Rom> ist, wie ihn ein

Stuttgarter Schmutzblatt zu nennen beliebt, sondern der Weltlehrer, dessen Stim-

Komm, mein Sohn, küsse mir die Hand, rief ihm Pius zu und hielt ihm dieselbe hin, die der
Soldat mit Thränen in den Augen küsste. Alle Umstehenden wurden gerührt und in vieler
Augen glänzten Thränen»; SCV 16(1865), Nr. 13(26.3.1865), 101.

Ähnliches wird für Gründonnerstag 1865 berichtet: «Und als der h. Vater, auf der Sedia
gestatoria getragen, von seinen Bischöfen und Prälaten umringt, dort oben unter dem
Thronhimmel der reich drapierten Loge erschien, versank aller Lärm und alles Getöse des weiten
menschenerfüllten Platzes in lautlose Stille, nur das entfernte Rauschen der Brunnen blieb
hörbar; und mit einer klaren, kräftigen weithin mit jeder Silbe vernehmbaren Stimme sang
der Greis, der auf so fester Stirn die dreifache Krone trägt, die Worte des Segens. Nur
inmitten des letzten Wortes brach die Kraft dieser reichen Männerstimme zusammen, und der
Papst sank erschöpft in seinen Stuhl zurück, während nun plötzlich ein lautes Evviva aus der

ganzen Menschenmasse losbrach»; SCV 16 (1865), Nr. 18 (30.4.1865), 143.

Zinnhobler, Pius IX. (wie Anm. 2), 392. Vgl. entsprechende Berichte etwa SCV 1862 Nr. 37

(14.9.1862), 304; KS 20 (1869) Nr. 15(11.4.1869), 132f; KS 21 (1870) Nr. 17(24.4.1870).
142 («allbesorgter Vater»).



Somatische Solidarität 99

me nirgends überhört wird».76 Das entstandene Bild des «Weltlehrers» entspricht
dem theologischen Programm des Pontifikats, das über die Dogmatisierung von
1854 und den Syllabus von 1864 hin zur Unfehlbarkeitsdefmition von 1870 führte.

Ein weiterer ungewöhnlicher Titel findet nach der Einnahme Roms durch
italienische Truppen Verwendung. Pius ist hiernach der Friedensfürst, da er der
Armee gebot, den Widerstand einzustellen.77 Die nachfolgende Nummer berichtet
von den revolutionären Zuständen in Rom. Der Papst lasse sich nicht sehen, so

dass man ihm keine Huldigungen entgegenbringen könne. Die Abstimmung am
2. Oktober fiel zugunsten der Zugehörigkeit Roms zum italienischen Königreich
aus. Der Herausgeber zieht nun eine aussagekräftige Parallele: «Die erste
Volksabstimmung ordnete Pilatus an, als er das Judenvolk fragte: <wen wollt ihr, dass

ich ihn losgebe, Barrabas oder Jesus [...]>. Und die Abstimmung fiel zu seinen

[Barrabas'] Gunsten aus, um uns zu lehren, dass die Plebiscite gewöhnlich die
Aufrührer und die Revolution begünstigen [...] Also beweisen die Plebiscite
nichts und eine Ungerechtigkeit bleibt immer eine solche auch nach einem
feierlichen Plebiscit».78 Die Ablehnung demokratischer Formen der Entscheidungsfindung

durch den katholischen Intellektuellen 1870 kann eigentlich nicht
verwundern. Interessant ist etwas Anderes: die Parallelsetzung von Christus mit
dem Papst. Dieser Mechanismus, ausgehend von der Vorstellung des Papstes als

Stellvertreter Christi, ist für Pius IX. typisch.79 Pius wird nicht nur Chrisms
immer ähnlicher. Er tritt zuweilen an dessen Stelle, und Aussagen über Chrisms
finden sich unreflektiert auf den Papst hin angewendet. Anlässlich einer Audienz
beobachtete eine amerikanische Protestantin die Segnung von Devotionalien
anderer Teilnehmerinnen durch den Papst. Ihr Bericht hierüber klingt wie eine ernst

gemeinte Parallelisierung zur Gabendarreichung durch die Weisen aus dem
Morgenland: «Es sah so aus, als wollten sie einem Heiligen ihre Gabe darbringen,
oder als hätte man ihnen befohlen, allen ihren Schmuck auszuliefern».80 Eindeutiger

wird Pius selbst, wenn er anlässlich einer Audienz deutscher Bischöfe von
sich sagt: «Ich bin arm und in Bethlehem, deswegen kommt man, um mir
Geschenke darzubringen». Diese Parallelisierung mit dem armen, ohnmächtigen
Jesuskind schien Pius geliebt zu haben, da er sie öfters verwendete.81 Hier rücken
die Person Jesus, das Corpus Christi mysticum und der Papstleib eng zusammen.
Die begriffliche Unscharfe der Körpersemantik ist gewollt. Ein klares Beispiel
findet sich 1861 im Rückblick auf das bittere Jahr 1859/60: «Man hat da
gesehen, dass die Einheit der katholischen Kirche nicht blos im Katechismus steht,

77

76 SCV 1865 Nr. 3(15.1.1865), 21.
KS 21 (1870) Nr. 40 (2.10.1870). 336. Das Zeitgeschehen wurde wenig später mit den

Prophezeiungen des Nostradamus in Verbindung gebracht, da angesichts der «erschütternden

Weltereignisse» augenblicklich bei sehr vielen Menschen «der Kopfstill steht und menschlicher

Verstand nicht ausreicht, den rechten Einblick in die Ursachen und den Zusammenhang
der Ereignisse zu geben»; ebenda Nr. 41 (9.10.1871). 345f.
KS21 (1870) Nr. 41 (9.10.1870), 345.
Zinnhobler. Pius IX. (wie Anm. 2), 418-428. Neben den nachfolgenden Beispielen sei etwa
verwiesen auf SCV 1854 Nr. 48 (19.11.1854), 478; SCV 16 (1865) Nr. 7 (12.2.1865). 55;
SCV 16 (1865) Nr. 14(2.4.1865), 112.
SCV 12 (1861) Nr. 47 (24.11.1861). 373.
KS 20 1869) Nr. 52 (o.D.; 26.12.1869), 448; vgl. ebenda Nr. 9 (28.2.1869), 81.



100 Jörg Seiler

sondern dass Millionen Katholiken in lebendiger, geistiger Einheit mit dem
Oberhaupt der Kirche verbunden sind, wie die Glieder des Leibes mit dem
Haupt».82

Im Kontext des Kampfes um den Kirchenstaat ist die Titulatur Papst-König zu
sehen. Sie bezieht sich auf den Papst als Souverän des Kirchenstaates, dessen

Weiterbestehen der Papst unbedingt verteidigen werde. Ihre Verwendung im
Sonntagsblatt - und generell in der Publizistik - hat darüber hinaus immer einen

kämpferischen Impetus, bei dem das Ineinander von weltlicher und geistlicher
Gewalt im Mittelpunkt steht. Der Begriff Papst-König ist dabei doppeldeutig. Er
bestätigt die oberste Macht innerhalb der Kirche. Doch berührt er auch eine nicht
direkt greifbare Verfügbarkeit des Papstes für den weltlichen Bereich (ein Papstkönig

ist eben nicht nur irgendein König). Symbolisch drückt sich herrschaftliche

Gewalt im Thron und im Thronen über den Untergebenen aus. Von daher
werden im Sonntagsblatt regelmässig Szenerien beschrieben, die die Thronbesteigung

des Papstes und die damit verbundenen Ehrenbezeugungen (Ring-,
Knie- oder Fusskuss; Kniefall) erwähnen. Dies wäre nicht weiter bedeutend, da

das damit geschilderte Machtgefälle der Erfahrungswelt der Lesenden entsprach.
Hier wird in weiten Teilen zunächst kein spezifisch kirchliches Zeremoniell
berichtet. Um so mehr lassen Berichte aufhorchen, die aus dem Thron und Thronen
mehr machen. Bei seiner Weihnachtsansprache an das Kardinalskollegium soll
Pius 1868 folgendes gesagt haben: «[...] aber Gott habe niemals zugelassen, dass

ein Fürst sich auf dieses Grab setze [Gräber der Apostelfürsten im Petersdom],
welches der Thron seines Statthalters auf Erden sei. Das lehre die Geschichte,
aber die Zeitgenossen hätten die Geschichte vergessen, angesichts so vieler
umgestürzter Throne glaubten sie, dass auch der römische fallen würde. Aber, sagte
der Papst, wenn wir auch ganz allein und von allen verlassen stehen, würden wir
doch so sprechen».84 Die Stabilität des Papstthrones erweist sich gerade dann
und dadurch, dass weltliche Throne umgestürzt (Revolution!) wurden. Das Bild
wird dadurch verschärft, dass es den Papst selbst nicht mehr als einen Thronenden

- wie es dem Statthalter Gottes zukäme - beschreibt, sondern als einen
aufrecht Stehenden, der den Widrigkeiten und Anfeindungen Widerstand leistet, da

er himmlischen Beistandes sicher ist. Über die Inszenierung des Thronens als

drehendes Sich-Zuwenden anlässlich einer Audienz zur Konzilszeit wurde oben

SCV 12 (1861) Nr. 1 (6.1.1861), 2.

Zur Ansprache als König vgl. SCV 1862 Nr. 11 (16.3.1862). 92; ebenda. Nr. 27 (6.7.1862),
222; KS 20 (1869) Nr. 17 (25.4.1869). 152f; KS 29 (1878) Nr. 7 (17.2.1878). 52. Der Titel
ist auch monographisch nachweisbar: (Clemens Schrader). Pius IX. als Papst und als König:
dargestellt aus den Acten seines Pontificates von dem Verfasser der Broschüre «Der Papst
und die modernen Ideen» Wien. 1865: H. G. Rütjes. Leben, Wirken und Leiden Sr. Heiligkeit

des Papst-Königs Pius IX. von seinen frühesten Jugendjahren bis zur Gegenwart, Neu-
Ulm (1870): P. Huguet. Der Geist Pius IX. oder die schönsten Züge aus dem Leben dieses

grossen Papstes. Deutsch bearbeitet, mit Anmerkungen und Zusätzen und mit einer
historisch-politischen Skizze: Der Papst-König, vermehrt von Sincerus. Wien 1866: Robert
Quardt, Der letzte Papstkönig. Aus dem Leben Pius IX. Kevelaer. 1962. Vgl. Zinnhobler.
Pius IX. (wie Anm. 2). 395-397.
KS. 20 (1869) Nr. 9(10.1.1869), 10.



Somatische Solidarität 101

bereits berichtet. Die Verehrung für Pius ging schliesslich so weit, dass man ihm
anlässlich seines 25jährigen Pontifikatsjubiläums einen goldenen Thron zu
errichten trachtete, schliesslich sei es nur gerecht, «dass unsere Nachkommen
einen goldenen Thron desjenigen Papstes vorfinden, welcher dem Petrus an Zahl
seiner Regierungsjahre gleichgekommen ist». Natürlich lehnte der bescheidene
Pius diesen Plan ab und ordnete an, das aus diesem Anlass bereits gesammelte
Geld einem anderen Zweck zuzuführen. Ebenso lehnte er es ab, dass man ihm zu
Lebzeiten bereits den Titel «der Grosse» verleihe."" Parallel zur Parlamentseröffnung

durch König Viktor Emanuel empfing Pius 1871, also nach dem Verlust
des Kirchenstaates und im Bewusstsein, Gefangener im Vatikan zu sein, «eine
Anzahl treu ergebener Adeliger und Bürger, sowie Fremder». Er tat dies auf
herrschaftliche Weise: «Der Papst sass auf seinem Throne und protestirte in
feierlichen Ausrufungen gegen jede Versöhnung mit der neuen Regierung, die so

unmöglich sei, wie eine Versöhnung zwischen Christus und Belial, zwischen
Licht und Finsterniss, zwischen Lüge und Wahrheit».86

Den für Pius charakteristischen Tugenden der Freigebigkeit und Grosszügig-
keit, der Milde und Güte, der Menschlichkeit und Menschenfreundlichkeit
gesellte sich nach Ausweis der öffentlichen Berichterstattung eine tiefe Frömmigkeit

hinzu. Nach dem Gebet erscheint Pius mit «wahrhaft verklärtem
Angesicht».87 Nachdem ihm die Nachricht vom Tod seines Bruders überbracht worden

war, verweilte der Papst längere Zeit in der Sakramcntskapelle der Peterskirche

«in Gebet und Betrachtung», um anschliessend in der Laterankirche in

kniender Stellung die Scala saneta hinaufzusteigen, «bei jeder Stufe anhaltend,
die vorgeschriebenen Gebete sprechend und oft seine schweissbedeckte Stirn
abwischend». Das Volk war hierüber «sehr aufgebaut».

L Audienzen und

Festgottesdienste endeten mit dem päpstlichen Segen, über dessen teilweise hoch
emotionale Erteilung der Leser informiert wird. Pius «erhebt oft die Hände zum
Gebet und vergiesst Thränen der Rührung».89 Regelmässig nutzt der Papst diese

Gelegenheiten, die Gläubigen zu Gebet angesichts der schweren Zeiten aufzurufen.

In diesem Kontext sind auch die vielen Ablässe zu sehen, die der Papst
gewährte, womit er die Rombindung der Gläubigen verstärkte.90 Selbstverständlich
schuf die Anwesenheit des Papstes einen eigenen Raum, in dem nicht ohne wie-
teres die üblichen Gesetzmässigkeiten galten. Das Selbstverständnis von Pius

85 KS 22 (1871) Nr. 33 (20.8.1871), 278. Im Mittelalter wurde die Kürze des Papstlebens als
ein Element päpstlicher Herrschaft angesehen. Schliesslich galt als ungeschriebenes Gesetz,
dass kein Nachfolger Petri dessen Amtszeit erreichen sollte; Agostino Paravacini Bagliani,
Der Leib des Papstes. Eine Theologie der Hinfälligkeit, München 1997, 21. Die Dauer des

Pius-Pontifikates war Thema in der Bistumszeitung; vgl. KS 16 (1865) Nr. 23 (4.6.1865),
183; KS 21 (1870) Nr. 27(3.7.1870), 230.

86 KS 22 (1871) Nr. 49 (10.12.1871), 411.
87 SCV 16 (1865) Nr. 7(12.2.1865), 55.
88 KS 20 1869) Nr. 31 1.8.1869), 267.
8<>KS20(1869)Nr. 16(18.4.1869), 143.
90

Vgl. SCV 1854 Nr. 38(10.9.1854), 387-390; SCV 16 (1865) Nr. 1 (1.1.1865), 4; ebenda, Nr.
2 (8.1.1865), 13; KS 20 (1869) Nr. 18 (2.5.1869), 163f.; ebenda, Nr. 24 (13.6.1869), 209f;
KS21 (1870), Nr. 17(24.4.1870), 137f



102 Jörg Seiler

ging in die Richtung, dass er neben beziehungsweise über den kirchlichen
Gesetzen - zumindest deren Regelungen und Gesetzmässigkeiten - stand. Bei
einem Besuch in der Kirche San Paolo alle Tre Fontane hob er kurzerhand für die

Zeit seiner Anwesenheit für alle ihn Umgebenden die strengen Klausurbestimmungen

der Trappistenregel auf, denn - so die Begründung in christologischem
Sprachgewand: «so lange ich bei euch bin, hebe ich die Regel auf».91

Christusstilisierung, Tugend, Leidensannahme und Frömmigkeit - das waren die

Eigenschaften, die dem Papst den Ruf der Heiligkeit einbrachten. Léon Gautier
führt in seinem im Sonntagsblatt wiedergegebenen Charakterbild zum Ruhm der

päpstlichen Tugenden aus: «Er weiss sich den einfältigsten Geistern begreiflich
zu machen, was, im Vorbeigehen gesagt, allen Heiligen eigen ist».92 Heute können

wir die intellektuelle Grenzen Pius' IX. zum Thema machen, ohne diese mit
seiner Heiligkeit in Verbindung bringen zu müssen. Als Verstorbener wird ihm
nicht das übliche Adjektiv «selig», sondern «hochselig» bzw. «höchstselig»
beigegeben. " Anlässlich einer Audienz zur Einleitung des Seligsprechungsverfahrens

für Clemens Maria Hofbauer berichtete Pfarrer Merkle aus Einthürnenberg:
«Aber ein feierlicher Moment ist's, plötzlich vor dem Statthalter Christi auf
Erden zum ersten Mal zu stehen - vor Pionono, dem ehrwürdigen Greis. - Ich

glaubte, einen Heiligen auf Erden zu sehen! Also das ist Pius? der grosse
Gefangene im Vatikan! Der Papst, der gestern seinen 85. Geburtstag feierte! Die
Last der genannten Jahre hemmen den Schritt des grossen erhabenen Papstes und

legen den Stock zum nothwendigen Begleiter in die Hand, der die Schlüsselgewalt

anvertraut ist, die den Erdkreis so viele tausendmal gesegnet und die grossen

Ereignisse der Kirche besiegelt hat. Das Antlitz Seiner Heiligkeit, von Milde
Übergossen, zeigt weissen, beinahe durchsichtigen Incarnat, und keines von den

vielen, noch so guten Bildern, gibt Pius, wie er leibt und lebt. Das weisse

Käppchen und das Silberhaar wetteifern mit einander, dem hl. Vater die ganze
Ehrwürdigkeit des Alters und des Papstes zu verleihen. Wer den hl. Vater reden

hörte, wird die reine helle Stimme nie mehr vergessen. Nichts deutet auf baldige
Erfüllung des Wunsches der Feinde des Papstes. Kürzlich war das 30jährige
Papstjubiläum - und die Vorsehung wird, wie bis jetzt, so später alles anordnen,
was geschehen soll».94 Hier ist noch einmal all das verbunden, was bislang
dargelegt wurde: Die körperliche Erscheinung des Papstes als Ausdruck seines
Charakters, der jahrelange Einsatz für die Kirche, die ihn zum Gefangenen werden
liess, die Feindschaft der Gegner - und hinter all dem die Aura der Heiligkeit.

91 KS 19 1868) Nr. 48 (29.11.1868). 406.
52 KS 20 (1869) Nr. 9(28.2.1869). 85.
93 KS 37 (1886) Nr. 21 (23.5.1886). 164: ebenda Nr. 36 (5.9.1886). 284.
94 KS 27 1876) Nr. 28 (9.7.1876). 230.



Somatische Solidarität 103

Zusammenfassung: Somatische Solidarität als Moment ultramontaner Kommunikation

Über das Katholische Sonntagsblatt entstand innerhalb der württembergischen
katholischen Subgesellschaft eine Kommunikationsgemeinschaft, die aus

gemässigter, gut katholischer Perspektive über Kirchliches und über das

Weltgeschehen informiert wurde. Nachrichten aus Rom waren selbstverständlich,
jedoch selten an zentraler Stelle platziert. Das Katholische Sonntagsblatt
informierte in der Regel unter seinen «Wochenberichten» aus Rom. Es transportierte
das geläufige ultramontan geprägte Bild von Pius IX. in die Diözese hinein. Eine
Ausnahme bildet lediglich die moderate Berichterstattung über die
Unfehlbarkeitsdiskussion und das Infallibilitätsdogma. Hier stand Uhi der ablehnenden

Haltung seines Freundes, Bischof Hefeies, zu nahe. Angaben über die Herkunft
der Informationen aus Rom sind nicht zu gewinnen. Zuweilen treten Augenzeugen

und telegrafierende Informanten auf. Pius IX. war in den Bistumszeitungen
seiner Zeit präsent. Der Vatikan stand hier als souveräner Staat neben anderen

Staaten, aus denen Berichtenswertes abgedruckt wurde. Seltener sind ausführliche

Artikel über den Papst als Person oder einzelne Handlungen desselben. Eine

besondere Art von Subtext läuft jeweils parallel zur Berichterstattung mit. Er
wird sichtbar, wenn man die Inszenierungen der Berichte und des Berichteten

analysiert. Hierbei treffen sich hermeneutische mit kulturwissenschaftlichen
Fragestellungen.95 Das hier zur Sprache gebrachte Kommunikationsgeschehen
zwischen Pius IX. und den Gläubigen (der Rottenburger Diözese) geschieht
gerade über symbolische Deutungs- und Interaktionsformen, die «weder lokalen

Ursprungs noch auf diesen Wirkungskreis begrenzt, sondern kommunikativ in
sowohl konträre als auch homogene Umwelten unterschiedlicher Reichweite
vernetzt [sind] (Kommune, Region, Land, Deutsches Reich, Katholizismus europaweit,

Weltkirche, Mission). Das wiederum bedeutet, dass die Allgemeinheit der

Einsichten in einem dialektischen und nicht in einem konträren Verhältnis zur
Genauigkeit der Einzelbeschreibungen steht».96 Die kulturwissenschaftliche

Analyse solcher symbolischen Deutungs- und Interaktionsformen ermöglicht
daher Aussagen über Strategien und Mechanismen, mit denen ein ultramontan

geprägtes päpstliches Selbstverständnis eine entsprechende gesamtkirchliche
Identifikation herstellen und fördern konnte. Unter weltkirchlicher Perspektive
begegnen sich hier Zentrum und Peripherie in jener Wechselwirkung, die für den

Siegeszug des Ultramontanismus' im 19. Jahrhundert charakteristisch ist.

Der methodisch aus dem berichtenden Text zu analysierende Subtext kann an

der körperlichen Präsenz des Papstes festgemacht werden. Müssig wäre die

Auseinandersetzung darüber, ob Pius selbst oder seine - durchaus wichtigen - Berater

den körperlich gestalteten Ultramontanisierungsprozess bewusst als Moment
des Politischen eingesetzt hätten oder ob nicht doch eher die Papstkörperbegeg-

95
Vgl. hierzu insgesamt: Daniel, Kompendium Kulturgeschichte (wie Anm. 12). Zum Folgenden

vgl. v. a. Altermatt/Metzger, Milieu (wie Anm. 2) und Metzger, Konstruktionsmechanismen

(wie Anm. 57).
96

Hölzern, Katholische Kultur (wie Anm. 2), 113.



104 Jörg Seiler

nung auf eine entsprechend disponierte Grundstimmung auf Seiten der Rezipien-
ten stiess, die diese auf eine ganz bestimmte Weise wahrnehmen Hess. Päpstlicher

Körpereinsatz schafft nicht nur somatische Präsenz, sondern ist zugleich
ein symbolisches Rimai, das einem Geschehen inhärent ist. Dadurch bietet sich
der Körper als Kommunikationsmedium an. Kommunikation wird hierbei
verstanden als performatives Geschehen. Die Sprache begleitenden Handlungen
ermöglichen in ihm die Materialität eines Diskurses. Wir sahen sie bei den
Inszenierungen, mit denen Pius IX. seine Auftritte versah. Es erschien nicht irgendein
kirchlicher Würdenträger, sondern ein Heiliger, der Stellvertreter Gottes, der mit
entsprechender Dynamik Kraft an sich band (vgl. den sich drehenden Papst). Die
Kraft, die ihm entgegenkam, wurde hier mit «somatische Solidarität» bezeichnet.
Wenn der Papst weint, weinen die ihn Umgebenden ebenfalls. Päpstlicher
Schmerz wird hier zum Schmerz der Gläubigen generell. Heiligkeit erhält somit
auch eine somatische Qualität, die lebensweltlich für die Gläubigen anschlussfähig

ist. Der an Pius gerühmte Humor wäre in ähnlicher Weise zu deuten. Er
schuf ein unwiderstehliches Solidaritätsband - denn wer könnte sich einer witzigen

Pointe entziehen und würde nicht durch ein wenigstens verhaltenes Lächeln
zeigen, dass er/sie somatisch reagiere? Uhi kommentierte denn auch, wie wir
sahen, entsprechende Berichte über den Gesundheitszustand des Papstes durch
den Schwäbischen Merkur durchaus humoristisch. Emotionalität wird zur Soma-

tisierung verstärkt. In den untersuchten Berichten war es jedoch hauptsächlich
der leidende Papstkörper, dem Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Er wurde zum
Symbol für den Zustand des leidenden Kirchenstaats und immer wieder sehr
genau in einen Gegensatz zu den Körpern der ärgsten Widersacher des Papstes
gebracht. Wenn dieser Körper leidet, so leiden die einzelnen Glieder mit ihm. Soli-
darisierungsgeschehen ist daher Ausdruck eines funktionierenden Organismus'.
Wir können uns den Leser des Sonntagsblattes mit einer aufatmenden Erleichterung

vorstellen, wenn er wieder einmal erfuhr, dass der Papst gesund sei. Dies

war die verborgene Intention solcher Nachrichten. Das Körpersymbol bot sich
hermeneutisch an, da hierbei bekannte theologische Körperkonstanten wirksam
gemacht werden konnten. Die Kirche ist Leib Christi und der Papst Verkörperung

dieses Leibes, was vor allem durch den erwähnten Mechanismus der
Christificatio vermittelt wurde. Die Gläubigen sind nach paulinischem Verständnis

Glieder am Leib Christi. Dessen Haupt ist paulinisch Chrisms, ultramontan
terminologisch jedoch der Papst als Oberhaupt der Kirche. Die symbolische
Kommunikation will jedoch weniger im binnentheologischen Raum verbleiben -
die Berichterstattung über den Syllabus oder das Vaticanum I interessiert die

theologische Diskussion eigentlich nicht -, sie erstreckt sich direkt auf den politischen

Bereich, was anders im 19. Jahrhundert nicht zu erwarten wäre.9
Gesundheitsdiskurs ist Herrschaftsdiskurs. Der gesunde Papstkörper lebt in einem
gefährdeten Sozialgebilde, dem zunehmend beraubten Kirchenstaat. Und selbst die

97
Vgl. die instruktive Studie von Rudolf Uertz. Vom Gottesrecht zum Mcnschcnrecht. Das
katholische Staatsdenken in Deutschland von der Französischen Revolution bis zum IL
Vatikanischen Konzil (1789-1965). Paderborn u. a. 2005.



Somatische Solidarität 105

Gegner der Kirche benutzten diese Symbolwelt, wenn sie hofften, dass mit dem
Tod des Piuspapstes der Untergang des Kirchenstaates eintrete. Der Körper bietet

sich zu Beginn des massenmedialen Zeitalters als Projektionsfläche
kirchenpolitischen Agierens und für die Politik an. Diesen Mechanismus hat die
Kirche erkannt und professionell genutzt.

Diese Form des politischen Ultramontanismus' wird dominiert von dessen

Verständnis als eines religiösen Phänomens. Die nach Rom zum Papst Pilgernden

und die sich mit ihm diesseits und jenseits der Alpen somatisch Solidarisierenden

trieb ihre Frömmigkeit an. Hier in Rom fanden sie Stärkung und Bestätigung.

Hier in Rom - wie gesagt: konkret physisch oder konkret mental anwesend
über das Sonntagsblatt - wurde man Gemeinschaft, die miteinander und mit dem

Papst als Verleiblichung dieser Gemeinschaft kommunizierte. Ultramontane,
papstdevotionale Frömmigkeitspraxis bildete dann die Brücke zwischen gebildeten

Eliteschichten (Bischöfe, Redakteure) und dem konstruierten Durchschnittskatholiken.

Über das Medium der Audienz hatte der Papst für alle ein Ohr, allen

gegenüber Hess er sich angesichtig werden. Natürlich: Der Papst hörte nur die
«Evviva-Rufe». Wenn Berichte Gesprächssequenzen wiedergeben, so spiegeln
die Worte an den Papst dessen Selbstverständnis. Informelle Neuigkeit und
Neugierde ist nicht die Sache einer ultramontanen Kommunikationspraxis. Potentiell
ist die ganze Welt in dieses Kommunikationsgeschehen eingebunden. Einheimische

wie Fremde finden sich beim Papst ein. Fremdsein ist hierbei zunächst
geographisch konnotiert (auffällig ist die stereotype Erwähnung von Amerikanern).
Die Aussage auf der Ebene des Subtextes geht tiefer: Der Fremde ist gleicher-
massen der kulturell Andere (der Gesandte des Sultans), der konfessionell
Andere (die vielen Protestanten, die der Papst positiv beeindruckt) und - horribile
dictu -jedoch auch der «rassisch Andere» (die Juden). Die Pointe der
Kommunikationspraxis mit diesen Personen liegt zum einen darin, dass Pius ihnen gegenüber

keinerlei Vorbehalte an den Tag legt. Er ist offen und vertraut auf die

Anziehungskraft des Katholischen, die automatisch zum rechten Glauben führen
wird (nichtkatholische Romreisende zeichnet oftmals ja eine potentielle
Konversionsbereitschaft aus). Andererseits wird dadurch der Kontrast geschärft:
Gerade in Italien sind die Widersacher der Kirche katholisch! Konfessionsgegensätze

sind ultramontan aufgehoben, politische Gegensätze sind unüberwindlich.
Auf diese Weise kann das Verhältnis zwischen dem Ultramontanismus als

kirchenpolitischem Selbstverständnis und dem Ultramontanismus als devotionaler
Ausdrucksform selbst für das letzte Drittel des 19. Jahrhunderts bestimmt werden.

Religion wird über den gleichzeitigen Bezug auf frommes Verhalten und
Politik professionalisiert. Seit Pius IX. findet sich der Katholizismus zu einer
Symbolgemeinschaft ausgebaut, die über Jahrzehnte hin stabil bleiben wird.



106 Jörg Seiler

Somatische Solidarität als Moment ultramontaner Kommunikation. Die Inszenierung der
Körperlichkeit Pius ' IX. in der Rottenburger Bistumszeitung
Pius IX. und sein spezifisches Amtsverständnis ließen sich medial inszenieren. Hierbei
spielte die körperliche Präsenz des Papstes eine entscheidende Rolle. Pius nutzte sie bei
massenmedial wirksamen Auftritten (Audienzen). Seine affektiven Regungen übertrugen
sich auf die um ihn versammelten Gläubigen. Mittels der Berichterstattung hierüber -
exemplarisch untersucht wurde die Bistumszeitung der Diözese Rottenburg in ausgewählten

Jahrgängen zwischen 1854 und 1878 (1886, 1903) - wurden diese in die einzelnen
Diözesen der Weltkirche hinein kommuniziert. Ein besonderes Gewicht kommt dem
Gesundheitszustand des Papstes zu, der regelmäßig zu den politischen Ereignissen in Beziehung

gesetzt wird. Pointiert formuliert: Der Papstkörper leidet, wenn der Kirche, verstanden

als der mystische Leib Christi, Schaden zugefügt wird. Dieser Vorgang beleuchtet
einen bislang nicht reflektierten Aspekt ultramontaner Bewusstseinsprägung, für den der
Begriff der «somatischen Solidarisierung» in die Diskussion eingebracht wird.

Solidarité somatique en tant que moment de communication ultramontaine. La mise en
scène de la corporéité de Pie IX dans le journal episcopal de Rottenbourg
Pie IX et la conception particulière qu'il avait de sa fonction se sont prêtés à une mise en
scène par les médias. A ce propos, la présence physique du pape jouait un rôle essentiel.
Pie en faisait usage lors de ses apparitions (audiences) à retentissement médiatique. Ses
élans affectifs se transposaient sur les croyants rassemblés autour de lui. Par des reportages

qui en faisaient état, - le journal episcopal du diocèse de Rottenbourg fut étudié de
manière exemplaire, spécifiquement ses parutions de 1854 à 1878 (1886, 1883) - ceux-là
étaient transmis dans les diocèses respectifs de l'Eglise universelle. L'Etat de santé du

pape revêt une importance particulière, il est régulièrement mis en relation avec les événements

politiques. Formulé précisément: le corps du pape souffre lorsque des maux sont
infligés à l'Eglise, qui est assimilée au corps mystique du Christ. Ce fait éclaire un aspect
jusque-là inabordé de l'état d'esprit ultramontain et à propos duquel le terme de «solidari-
sation somatique» est mis en discussion.

Somatic solidarity as moment ofultramontane communication. The staging ofpope Pius '

IX. corporality in the episcopaljournal of the diocese ofRottenburg
Pius IX had his own special understanding of his role as Pope, and made use of written
media to dramatize it. The physical presence of the Pope was a key element which Pius
used to effect in his mass appearances, or audiences. His affective gestures and moods
were caught up by the crowds of believers gathered around him and written reports of
these events were relayed to all the dioceses of the Church worldwide. Here we examine
the episcopal journal of the diocese of Rottenburg in years selected from the period
between 1854 und 1878 (1886, 1903). The health of the Pope was of special importance
and was regularly evoked in relation to political events. To put it succinctly: When harm
is done to the Church, understood as the mystic body of Christ, then the Pope's bodily
health suffers. This process illuminates an aspect of ultramontane consciousness which
has not up to now been examined and for which the concept of somatic solidarity is
brought into the discussion.

Schlüsselbegriffe- Mots clés - Keywords
Pius IX. - Pie IX. - Pius IX., Ultramontanismus - ultramontanisme - ultramontanism,
Körpergeschichte - histoire du corps - history of the body, Katholisches Sonntagsblatt.
Diözese Rottenburg diocèse de Rottenburg - diocese of Rottenburg, Papstdevotion -

dévotion du pape - devotion of the Pope, Diskursanalyse - analyse de discours -
discourse analysis, Somatische Solidarität - solidarité somatique - somatic solidarity

Jörg Seiler, seit 2003 Juniorprofessor für Kirchengeschichte an der Universität Koblenz-
Landau. Campus Koblenz


	Somatische Solidarität als Moment ultramontaner Kommunikation : die Inszenierung der Körperlichkeit Pius' IX. in der Rottenburger Bistumszeitung

