
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: La "double communication" et l'affirmation d'une communauté dans
l'universel : le patronage marial au XVIIème siècle : l'exemple de la
Pologne

Autor: Tricoire, Damien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La «double communication» et l'affirmation
d'une communauté dans l'universel.
Le patronage mariai au XVIIème siècle:
l'exemple de la Pologne

Damien Tricoire

L'intérêt des historiens spécialistes de l'époque contemporaine s'est fortement

porté vers la fondation de nouvelles «communautés de sens» analogues aux
communautés religieuses. Ainsi, le «Kulturprotestantismus», le nationalisme et
le national-socialisme ont été analysés à partir de concepts tels que «religion
séculaire», «religion civile» ou «religion politique».1 Ces notions reposent sur
plusieurs parallèles: premièrement, religions civiles et religions politiques
fondent une vision du monde, voire une perspective de salut collectif. Par là, les

idéologies étudiées semblent posséder un caractère religieux. Réciproquement,
les spécialistes de l'histoire religieuse ont, dernièrement, en partie considérablement

élargie la notion de religion, afin de la rapprocher de celle de «fondation de

sens global».2 Deuxièmement, ces visions du monde de qualité religieuse constituent

la base ideelle de nouvelles communautés. Elles jouent un rôle «durkhei
mien».3 Les «religions civiles» et «religions politiques» sont donc considérées à

double titre comme des équivalents fonctionnels de la religion chrétienne.

i
Gangolf Hübinger, Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus und
Protestantismus im wilhelminischen Deutschland, Tübingen 1994; Lucian Hölscher, Die
Religion des Bürgers. Bürgerliche Frömmigkeit und protestantische Kirche im 19. Jahrhundert,
in: Historische Zeitschrift, 250 (1990), 595-627; Rolf Schieder, Civil Religion. Die religiöse
Dimension der politischen Kultur, Gütersloh 1987; Erich Voegelin, Die politischen
Religionen, Stockholm 1939; Hans-Ulrich Wehler, Deutsche Gesellschaftsgeschichte, tome 3:

Von der «deutschen Doppelrevolution» bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges 1849-1914,
München 1995, 942-943; Hans Maier, «Totalitarismus» und «Politische Religionen».
Konzepte des Diktaturvergleichs, in: Eckhard Jesse (Hg.), Totalitarismus im 20. Jahrhundert. Eine

Bilanz der internationalen Forschung, Bonn 1999, 118-134.
Burkhard Gladigow, Europäische Religionsgeschichte, in: H.G. Kippenberg/B. Luchesi
(Hg.), Lokale Religionsgeschichte. Marburg 1995, 71-92; Monika Neugebauer-Wölk, Zur
Konstituierung historischer Religionsforschung 1974 bis 2004, in: Zeitenblicke, 5

(2006).URL: <http://www.zeitenblicke.de/2006/l/Einleitung/index_html>, Absätze 19-25.
Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le système totémique en
Australie, Paris 1912.

SZRKG, 101 (2007). 33^17



34 Damien Tricoire

Pourtant, ces concepts occultent le spécifiquement religieux. La «religio», ou
tout du moins le christianisme, n'est pas seulement un lien soudant une
communauté de croyants; elle est également un lien entre les hommes et le divin.
Cette particularité du religieux peut être conçue de manière communicationnelle.
La communication religieuse ne s'adresse pas seulement aux croyants réels et

potentiels mais également au ciel. Elle est «double». Chaque mot est entendu par
Dieu et d'autres habitants de la Jérusalem céleste. Les communautés chrétiennes

ne sont donc pas vécues comme contingentes mais s'inscrivent dans le divin.
Tout relativisme est impensable, tout particularisme illégitime. Les communautés

chrétiennes participent de l'ordre universel.

L'inscription nécessaire de la communauté dans l'universel par la «double
communication» est d'autant plus pertinente quand le domaine de la religion
chrétienne n'est pas clairement différencié d'autres domaines. Dans l'Europe
d'avant le XVIIIème siècle, le christianisme englobe largement les autres cadres
de pensée. Toute communauté politique se doit d'avoir une dimension religieuse.
La politique de cette époque peut donc potentiellement fournir un cadre pour
l'étude de la «double communication». Dans notre cas, il s'agira alors d'étudier
de quelle manière le patronage mariai, c'est-à-dire la croyance au règne de la

Vierge Marie sur une communauté humaine, possède une dimension politique.
En effet, au XVIIème siècle, le patronage mariai ne fut pas seulement promu par
des ecclésiastiques. Les princes de presque tous les principaux Etats catholiques
prirent, en général lors de vœux solennels, la Mère de Dieu pour patronne de

leurs possessions: Maximilien de Bavière dans les années 1610, Louis XIII de

France en 1638, Jean IV de Portugal en 1646, Ferdinand III de Habsbourg en

1647, Jean Casimir Vasa de Pologne-Lituanie en 1656, pour n'en citer que quelques

uns.5 Comme nous allons le montrer en ce qui concerne la Pologne, également

d'autres «acteurs politiques» s'approprièrent ce thème.

Nous ne nous intéressons ici qu'au fait religieux en Europe; les différentes «fondations de

sens» ne seront ainsi comparées qu'au christianisme.
Alois Schmid, Marienverehrung Kurfürst Maximilians I. von Bayern, in: Anton Ziegenhaus
(Hg.), Maria in der Evangelisierung. Beiträge zur mariologischen Prägung der Verkündigung,

Regensburg 1993, 33-57; Klaus Schreiner, Maria Patrona, La Sainte Vierge comme
figure symbolique des villes, territoires et nations à la fin du Moyen Age et au début des temps
modernes, in: Rainer Babel/Jean-Marie Moeglin, Identités régionales et conscience nationale
en France et en Allemagne du Moyen Age à l'époque moderne, Sigmaringen 1997, 122-154,
141-153; René Laurentin, Le vœu de Louis XIII. Passé ou avenir de la France, Paris 1988.

Bruno Maes, Le roi, la Vierge et la nation. Pèlerinages et identité nationale entre guerre de

Cent Ans et Révolution, Paris 2002, 292; Maurice Vloberg, Notre-Dame de Paris et le vœu
de Louis XIII. La vie de la cathédrale aux XVIIe et XVIIIe siècles racontée par l'image,
Paris 1926; Alanson Lloyd Moote, Louis XIII, The Just, Berkeley 1989, 260; Pierre
Chevallier, Louis XIII, Paris 1979, 244; Anna Coreth, Pietas Austriaca. Österreichische
Frömmigkeit im Barock, München 1982; Artide (Portugal) in: Remigius Bäumer/Leo Scheffczyk
(Hg.), Manenlexikon, 6 tomes, St. Ottihen 1988-1994, ici tome 5, 275-281; Walther
Bernecker/Horst Pietschmann, Geschichte Portugals. Vom Spätmittelalter bis zur Gegenwart,
München 2001, 48^19. Pour la Pologne, voir ci-dessous.



«Double communication» 35

Dans l'article suivant, nous esquisserons les implications de la «double
communication» pour la culture politico-religieuse de l'Europe catholique du

XVIIème siècle. Nous nous concentrerons sur le phénomène du patronage
mariai, et ce plus particulièrement en Pologne. Dans un premier temps, nous
traiterons de l'aspect de la communication avec le divin, pour ensuite montrer
comment s'articulent cette communication et ces représentations avec les débats

politiques.

Le patronage mariai et la communication avec le divin

Au XVIIème siècle, le patronage mariai s'impose dans la majorité des Etats et

régions catholiques. Outre les exemples cités ci-dessus, on peut notamment

rappeler l'affirmation du patronage par des clercs dans les Pays-Bas espagnols, le

«renouvellement » du patronage hongrois par Leopold 1er de Habsbourg en 1693

et la prise de la Sainte Vierge pour patronne par Auguste de Saxe dans le cadre
de son élection au trône de Pologne et de sa conversion au catholicisme en
1697.'1 Pourtant, d'un point de vue théologique et dogmatique, le patronage
mariai du XVIIème siècle n'a rien de novateur. Marie est depuis la christianisa-
tion de l'Europe l'intercesseur principal entre Dieu et les hommes. Les
croyances répandues depuis le Moyen-âge que sont l'Immaculée conception et

l'assomption de la Vierge ne seront reconnues comme dogmes que bien plus
tard, au XIXème et XXème siècles. Comment expliquer alors cet engouement
sans précédent pour ce thème?

Dans l'historiographie germanophone, le développement du patronage mariai
est parfois mis en relation avec le «processus de confessionalisation» des

territoires,' théorie expliquant la construction de l'Etat moderne et reposant sur une

approche d'histoire sociale traitant la religion de manière fonctionnelle. Les
historiens français et polonais, autant les spécialistes de l'époque moderne que
ceux de l'époque contemporaine, interprètent le patronage mariai exclusivement
dans le cadre de l'histoire (politique) nationale.9 Par ailleurs, Klaus Schreiner

6 Annick Del fosse, La Vierge comme protectrice des Pays-Bas méridionaux dans les livrets de

pèlerinage mariai au XVIIe siècle, in: Revue belge de philologie et d'histoire, 80 (2002),
1225-1241. Coreth, Pietas Austriaca (voir note 5), 58-61; Schmid, Marienverehrung Kurfürst

Maximilians I. (voir note 5), 51; Marta Fata, Ungarn. Das Reich der Stephanskrone im
Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung 1500 bis 1700, Münster 2000, 278. Le

patronage mariai est également d'importance au Mexique: Jaques Lafaye, Quetzalcoatl and

Guadalupe. The Formation of Mexican National Consciousness 1531-1813, Chicago 1976;
Richard Nebel, Santa Maria Tonantzin/Virgen de Guadalupe. Religiose Kontinuität und
Transformation in Mexico, in: Neue Zeitschrift flir Missionswissenschaft, Supplementa 40

(1992); David Brading, Mexican Phoenix. Our Lady of Guadalupe: Image and Tradition
aecross five Centuries, Cambridge 2001.
Roman Mazurkiewicz, Deesis. Idea wstawiennietwa Bogarodzicy i sw. Jana Chrzciciela w
kulturze sredniowiecznej [L'idee de l'intercession de la Mère de Dieu et de Saint Jean

Baptiste dans la culture médiévale], Krakow 1994, 19-54.
8

Schmid, Marienverehrung Kurfürst Maximilians I. (voir note 5), 33-57.
9 Pour la France, voir note n°5. En ce qui concerne la Pologne: Janusz Tazbir. Polonizacja

potrydenckiego katolicyzmu [La polonisation du catholicisme post-tridentin], in: Janusz Taz-



36 Darnien Tricoire

présente le patronage mariai comme une projection religieuse des pratiques
sociales guerrières. Il est selon lui naturel que, dans une société où toute action
nécessite une justification religieuse, la guerre fut menée sous le signe de la
religion.10 Il relève la propagation du patronage mariai au XVIIème siècle." Historien

médiéviste, il ne se pose toutefois pas la question de sa possible modification

à l'époque moderne et n'avance ainsi pas d'explication pour la popularité de

la Vierge à l'âge baroque.
Ces approches ont en commun qu'elles négligent la «double communication».

Le patronage mariai est interprété dans un cadre purement terrestre. La dimension

de la communication avec le divin est relevée mais aucune étude
différenciée de cet aspect n'a été menée. Dans un premier temps, nous essayerons
ainsi d'esquisser un cadre d'interprétation de la vague de patronage mariai au

XVIIème siècle à partir de la conception du patronage en tant que cadre réglant
la communication avec le ciel. Notre thèse est que toute explication de sa formidable

propagation doit d'abord prendre en compte l'évolution de la conception
de l'universel.

L'Europe du XVIème et du début du XVIIème siècle est marquée par le

déchirement de la chrétienté mettant à mal la perception du continent européen,

conçu comme un corps.
~ Se développe toute une littérature prophétique annonçant

la réunion prochaine de la chrétienté dans une perspective eschatologique.13
Or, l'analyse des thèmes religieux convoqués dans le contexte discursif du patronage

mariai montre que son extraordinaire propagation, phénomène négligé dans
les émdes touchant à l'imaginaire de l'Europe,14 est à replacer dans cette
perspective.

Passons en revue les thèmes présents dans les publications de l'époque
touchant au patronage mariai. On est tout d'abord frappé par l'omniprésence du
titre de «Reine des cieux et de la terre». La littérature de dévotion souligne
clairement la puissance de la Mère de Dieu. Ce pouvoir peut même se révéler

bir, Rzeczpospolita i swiat. Studia z dziejóvv kultury XVII wieku, Wroclaw 1971, 99-129;
Jerzy Józef Kopec, Geneza patronahi maryjnego nad narodem polskim [La genèse du patronage

mariai sur la nation polonaise], in: Roczniki humanistyczne, 34 (1986), 275-292, 282;
Sykstus Szafraniec, Z badah nad geneza^ tytutu Najswiçtszej Panny «Królowa Polski» [Des
études sur la genèse du titre de la Très Sainte Dame «Reine de Pologne»], in: Ruch biblijny i

liturgiczny, 10 (1954), 271-279, 279; Stanislaw Wyrv.as, Dzieje kultu Najswiçtszej Maryi
Panny Królowej Polski. Studium historyczno-liturgiczny [Flistoire du culte de la Vierge
Marie Reine de Pologne. Etude historico-liturgique], in: Studia z dziejów liturgii w Polsce, 2

(1976), 404-462, 408; Damien Thiriet, Marks czy Maryja? Komunisci i Jasna Gòra w apo-
geum stalinizmu 1950-1956 [Marx ou Marie? Les communistes et Jasna Gora à l'apogée du
stalinisme], Warszawa 2002.
Klaus Schreiner. Maria. Jungfrau, Mutter, Flerrscherin, Regensburg 1994, 409.
Schreiner, Maria Patrona (voir note 5).

12
Wolfgang Schmale, Körper - Kultur - Identität: Neuzeitliche Wahrnehmungen Europas. Ein
Essay, in: Wiener Zeitschrift zur Geschichte der Neuzeit. 1 (2001). 81-98. 86-88.

' Alexandre Flaran, Le lys et le globe. Messianisme dynastique et rêve impérial en France aux
XVIe et XVIIe siècles, Seyssel 2000.

14
Wolfgang Schmale, Das Konzept «Kulturtransfer» und das 16. Jahrhundert. Einige theoretische

Grundlagen, in: Wolfgang Schmale (Hg.), Kulturtransfer. Kulturelle Praxis im 16.

Jahrhundert. Wien 2003, 41-52, 44.



«Double communication» 37

terrifiant: ainsi, la première œuvre mentionnant le titre de «Reine de Pologne», le
Discours dévot pour louer la Très Sainte Dame Vierge Marie du Grand Chancelier

de Lituanie Albrycht Stanislaw Radziwill, n'est qu'un long commentaire
de la phrase «Tu es belle et parée, fille de Jérusalem, et terrifiante comme une
armée bien ordonnée».15 En outre, dans la littérature mariale en question, les

titres de Mère de Dieu et de Génitrice divine, les thèmes de la beauté, de la virginité,

de l'Immaculée conception et de l'assomption de Marie sont également très

présents. Il n'existe pas d'iconographie propre au patronage. La patronne est

représentée en Pologne en tant que Vierge de l'apocalypse, c'est-à-dire en tant que
Mère à l'enfant foulant du pied la lune, entourée des rayons du soleil et la tête

dans les étoiles.16

La mariologie européenne et polonaise du XVIIème siècle aide à interpréter
ce qui peut paraître à première vue comme un alignement arbitraire de thèmes

divers. Il est possible d'analyser la dévotion mariale de manière structurelle.
Ainsi, Ambrozy Nieszporkowicz, auteur d'un populaire livre destiné aux pèlerins
de Czçstochowa, thématisant le patronage mariai,17 note: «L'ordre général de la

nature exige que tout est ce qui est plus bas soit dirigé par le plus haut, ce qui est

moins parfait par le plus parfait, le plus faible par le plus fort, le moins noble par
le plus noble.»18 Une telle vision du monde repose sur deux prémisses. Premièrement,

les qualités positives, d'un côté, et les qualités négatives, de l'autre côté,

correspondent les unes aux autres. Ainsi, la beauté de la Vierge correspond à sa

noblesse, à sa force, à sa perfection. Deuxièmement, l'univers est cohérent et

hiérarchique. De la famille jusqu'au ciel, il est constitué d'une chaîne de niveaux
s'emboîtant les uns dans les autres et répondant aux mêmes principes.

«Piçkna jestes y ozdobna Corko lerozolimska. straszna jako szyk woyska dobrze sporz^-
dzony». Albrycht Stanislaw Radziwill, Dyskurs nabozny z kilku slow wziçty o wyslawieniu
Naswiçtszej Panny Bogarodzicy Maryey [Discours dévot de quelques mots pour louer la
Très Sainte Mère de Dieu Marie], Krakow 1635. I. Cette phrase est inspirée du Cantique des

cantiques 6. 3-4.
Voir les gravures dans: Jan Dionizy Lobzyhski. Przenosiny triumfalne naycudownieyszego
w krolestwie Polskim obrazu Bogarodzice Panny Maryey na Iasney Gorze Czçstochowskiey
abo Panegiryk koscielny [Le transport triomphale de l'image la plus miraculeuse du

royaume de Pologne, la Génitrice de Dieu de Jasna Gòra à Czçstochowa ou le panégiryque
de l'Eglise], Krakow 1644; Szymon Starowolski, Lament utrapioney Matki Korony Pols-
kiey, iuz iuz konaiacey. Na syny wyrodne. zlosliwe y niedbaiace na Rodzicielç swoiç [Les
lamentations de la Mère de la Couronne polonaise chagrinée et déjà mourante] [sans lieu ni
date].
C'est également l'iconographie du patronage privilégiée dans l'espace germanophone, tandis

que la Patronne de France est représentée en piéta. Wolfgang Hartig. Patrona Bavariae. Die
Schutzfrau Bayerns. München 1948: Ludwig Hüttl. Marianische Wallfahrten im süd-
deutschen-österreichischem Raum. Köln 1985: Vloberg. Notre-Dame de Pans (voir note 5).
Ambrozy Nieszporkowicz, Odrobiny stotu królewskiego abo Historya o cudownym obrazie
Naswiçt. Panny Maryey Czçstochowskiey [Petits bouts du siège royal ou histoire de l'image
miraculeuse de la Très Sainte Vierge de Czçstochowa], Krakow 1683.
Tadeusz Lukaszuk, Tytufy prawne królewskiej godnosci Maryi wedfug o. Ambrozego
Nieszporkowicza [Les titres juridiques de la dignité royale de Marie d'après Ambrozy
Nieszporkowicz], in: Studia Claromontana, 2 (1981), 223-247, 228.



38 Damien Tricoire

La position clé de Marie est avant tout justifiée par sa participation à la

rédemption des hommes par la passion de Son fils (thème de la piéta) et, de

manière encore plus prononcée, par son titre de Génitrice de Dieu. Les auteurs

mariologiques européens (et plus particulièrement polonais) soulignent que,
puisqu'elle est la Mère de Dieu et que l'ordre naturel veut que les parents
disposent de leurs enfants, tout ce qui appartient à Dieu lui appartient également.19

Elle est ainsi reine de la terre et du ciel. Les thèmes mentionnés plus haut participent

de l'affirmation de cette royauté mariale universelle. La beauté, l'immaculée

conception et l'assomption soulignent la pureté parfaite de Marie; or, pureté
est synonyme de pouvoir dans la hiérarchie céleste. L'iconographie de la Vierge
de l'apocalypse, qui est identique à celle de Maria immaculata, met l'accent sur
sa position clé dans le cosmos. L'univers est par là conçu comme combat escha-

tologique du bien et du pur contre le mal et l'impur, perspective d'autant plus
pertinente dans la première moitié de l'époque moderne que l'ordre universel est
brisé par la scission de la chrétienté. Le patronage mariai s'inscrit ainsi dans la

construction d'une universalité renouvelée, de fait propre au catholicisme, lui-
même d'ailleurs synonyme d'universel. Il permet un ancrage de l'Etat dans

l'ordre divin, une participation à l'universel. En ce sens, la «vague» de patronage
mariai est à la fois construction du catholicisme et affirmation de l'Etat moderne.

Cependant, le patronage mariai n'est pas une affirmation théorique d'un ordre
abstrait. Il répond à des simations très spécifiques et ponctuelles. L'exemple de

Jean Casimir Vasa, roi de Pologne et grand duc de Lituanie, est en ce point
particulièrement frappant. La reprise du thème du patronage mariai par la monarchie
s'inscrit en effet dans le contexte de catastrophe que la Seconde guerre nordique
a été pour les polonais et les lithuaniens. Depuis 1648, le pays se trouvait en

guerre contre les cosaques menés par Bohdan Chmielnicki. En 1654, c'est au

tour de Moscou d'envahir les territoires limaniens. Lorsqu'en été 1655 les

troupes du roi de Suède Charles X Gustave pénètrent en Pologne-Lituanie, la

monarchie s'effondre. Cet épisode est connu en Pologne, depuis le roman de

Henryk Sienkiewicz (1886), sous le nom de «déluge». La grande majorité de la

noblesse reconnaît Charles X Gustave comme roi légitime de Pologne, la Lituanie

brise son union réelle avec la Pologne et se rattache à la Suède. Le roi polonais

s'exile en octobre en Silésie, terre des Habsbourg. Après la formation d'une
«confédération» (c'est-à-dire d'un parti nobiliaire à caractère militaire) soutenant
Jean Casimir au tournant de l'année 1655-1656, le roi de Pologne retourne au

royaume et s'installe quelque temps dans la cité de Léopol (polonais: Lwôw;
ukrainien: L'viv; allemand: Lemberg).

C'est dans ce contexte que Jean Casimir reçoit une lettre de l'archevêque de

Gniezno (allemand: Gnesen) et primat de Pologne Andrzej Leszczyhski dans
laquelle ce dernier propose que le roi prenne la Vierge pour patronne. Par là, il
s'agit de sauver le royaume des suédois.20 La série de vœux solennels du 1er avril

Lukaszuk, Tytuty prawne (voir note 18), 223-247.
Cf. la copie de la lettre du primat jointe au rapport
die aliquo festivo, vel sabbatto, prout vidabitur, in una ex praecipuis civitatis Ecclesiis, pro-

Cf. la copie de la lettre du primat jointe au rapport du nonce Vidoni du 22 mars: «lnstituatur



«Double communication» 39

1656, connue en Pologne sous le nom de «vœux de Léopol», fut organisée de

manière quasiment identique aux propositions du primat. Jean Casimir nomme la

Vierge «Reine de Pologne», recommande sa personne et son royaume à la
protection de la Mère de Dieu, lui promet de propager son culte, d'améliorer le sort
de son peuple et d'instaurer un jour férié afin de célébrer le patronage. En

échange, il demande protection et aide dans son combat «contre les ennemis, et

particulièrement les suédois».21 Le patronage mariai est donc un cadre communi-
cationnel réglant une relation de type «do ut des» («je donne pour que tu

donnes») avec le ciel. Il va plus loin que le recours traditionnel à l'intercession
universelle de Marie car il établit une relation spéciale appelant la répétition de

vœux basés sur un échange «culte contre protection». Le nonce apostolique en

Pologne, Pierre Vidoni, l'interprète pour sa part bien ainsi. Il considère que les

vœux furent prononcés «ad effetto d'ottennere la sua [de la mère de Dieu]
sant[issi]ma intercessione» et les compte parmi les «remedii [...], che potessero
applicarvisi» dans la présente situation catastrophique du royaume.22 Le résultat

ne se fait pas attendre: le 7 avril, les troupes suédoises sont vaincues à Warka,
première victoire de quelque importance depuis l'invasion de l'été 1655. Les

vœux sont renouvelés le 23 avril afin de remercier la nouvelle patronne.23 La
date est d'importance: le 23 avril est la saint Adalbert, le plus ancien patron de

Pologne.

cique ubi sit aliqua Deiparae Virginis miraculosa imago, solemnis devotio: quae ante per
concionatoris in omnibus ecclesiis populo innotiscat. Et in p[raese]ntia sacrae Regiae
M[aesta]tis, D. D. senatorum, nobilium militum, congregato populo, cantitur Messa votiva
de Beata Virg[ine] per aliquam ex Episcopis vel prelatis. Concio sit non conceptibus, et sub-

tilitatis abundans, sed quo ad devotionem, praecipue ad cultum Deiparae Virginis omnes mo-
veat. Post concionem ante altarem apud quod Missa cantabitur, Seren[issi]mus genuflixus
cum tanta humilitate, omnibus Pnmoribus idem facientibus, conceptis verbis, Regnum Po-
loniae, et magnum Ducatum Lithuaniae, exercitusque suos patrocinio Deiparae Virginis
commendat, eadem pro patrona et Regina Poloniae et Lithuaniae, nomine omnium populo-
rum assumât: cultum Virginis Matris ad omni studio promoturum, blasphemias vero omnes
contra B[eatam] V[irginem] vindicaturum, imo constitutionem contra Blasphémantes
B[eatae] M[ariae] promoturum esse promittat: Auxilium deinde eiusdem Beatiss[im]ae
V[irgm]is contra omnes hostes, ita barbaros, ita omnes Romanae Catholicae fidei inimicos,
procique vero modo Suecos, postulet; Diesque, quo Beatiss[im]a Virgo singularem aliquam
victoriam ex Suecis, Exercitus suae Regfinae] M[aesta]tis imperaverit ut celeberrimus sit
apud Polonos, et Lithuanos sub nomine Deiparae Virginis Reginae Poloniae, et Lithuaniae
cum antecedente stricto ieiunio etiam abstinentia a piscibus (eum magnum saepe in istis
ieiuniis solet esse abusus) exceptis halecibus apud sedem Ap[ostol]licam se affecturum
spondeat. Post hoc simile mutatis mutandis, votum Concionatore prodicente a populo fiat.
Hoc etiam ad exercitus transmittandum est, ut eamdem sanctissimam Virginem pro p[at]rona
sua, et Regina exercituum simile voto assumant. Et vidibimus intra brevissimum tempus
auxilium eius super nos: ob erit nomen Virginis Mariae Reginae Poloniae et Lithuaniae glo-
riosum», Nunziatura di Polonia, Archivio segreto vaticano.
Tomasz Józefowicz, Kronika miasta Lwowa od roku 1634 do 1690 [Chronique de la ville de

Léopol de 1634 à 1690], Lwów 1854, 217-222. La version originale du vœu royal est jointe
au rapport du nonce apostolique Vidoni du 5 avril 1656 (Folio 220).
Rapport de Vidoni du 22 mars 1656.

Józefowicz, Kronika miasta Lwowa (voir note 21), 222.



40 Damien Tricoìre

Le cadre de communication institutionalise avec le ciel qu'est le patronage
mariai permet donc d'atteindre des résultats concrets. Dans le cadre d'une guerre
contre des protestants, son avantage semble encore plus évident. Non seulement
il devient possible de réclamer pour soi seul l'intercession incroyablement
puissante de la Mère de Dieu, sans conflit potentiel avec sa fonction d'intercesseur

universel, mais sa position en tant que clef de voûte de la création est la

garantie de son engagement dans le combat contre quicquonque se place hors de

l'ordre universel. Ainsi, l'expulsion des «ariens» de Pologne-Lituanie en 1657 a-
t-elle pu être présentée comme un triomphe de la Mère de Dieu Reine de
Pologne.24 Cependant, la composante antiprotestante du patronage ne doit pas être
surestimée. Il ne semble pas que la cour de Pologne ait cherché à catholiciser le

pays. Ainsi, un passage central de la proposition de vœu du primat Andrzej
Leszczyiîski concernant les poursuites contre tout acte de blasphème à l'encontre
de la Sainte Vierge ne fut pas repris dans la version finale du vœu royal, qui ne
mentionne que «les ennemis de la sainte foi, et particulièrement les suédois»"".
Les protestants de Pologne-Lituanie n'étaient d'ailleurs peut-être pas tous
défavorables au patronage." Dans le cadre de nos recherches, une seule publication
protestante concernant la Vierge, d'un pasteur luthérien, a pu être identifiée. Or,
celle-ci est une défense du titre de «très sainte dame».27 Enfin, la genèse du vœu
de Louis XIII de France montre bien qu'il était tout autant possible de mobiliser
la patronne contre des catholiques, dans ce cas les espagnols.28

La Mère de Dieu Reine de Pologne entre monarchie et république

Au début de l'année 1658, le prieur du monastère de Jasna Gòra de Czçstochowa
(allemand: Tschenstochau) Augustyn Kordecki publiait un long récit du siège du

monastère lors de l'invasion suédoise, la Nova Gigantomachia,29 livre qui devint

Wojciech Grabiecki, Triumph niezwyciçzoney Krolowey Polskiey Matki Bozey z wytrabio-
nego btçdu Aryahskiego [Le triomphe de l'invaincue Reine de Pologne Mère de Dieu sur
l'erreur ariennes], Warszawa 1660.

" Version originale du vœu royal, rapport de Vidoni du 5. avril 1656, Folio 220.
Janusz Tazbir, Róznowiercy polscy wobec kultu maryjnego [Les non-catholiques polonais et
le culte mariai], in: Studia Claromontana, 5 (1984), 224-246.
Adam Gdacius, Kwestya, iesh Maryja nayswiçtsza moze y ma bydz nazwana Panna^ [De la

question, si la Très Sainte Vierge peut et doit être nommée Dame], [sans lieu] vers 1685. On
a cherché sans succès des œuvres des auteurs suivants ayant pour thème la Mère de Dieu:
Jan Acoluthus, Mikolaj Arnold, Jerzy Bick, Marcin Böhm, Stefan Bojanowski, Dawid Brain,
Jan Bythner, Samuel Bythner. Abraham Calov, Piotr Chrz^stowski, Stanislaw Chrzastowski.
Boguslaw Samuel Chylinski, Jan Cretius, Reinhold Curicke, Daniel Ducius, Jan Franz,
Martin Gertych, Zygmunt Güldenstem, Krzysztof Flartknoch, Adam Samuel Hartmann,
Jerzy Andrzj Flelwing, Samuel Hentschel, Wojciech Hentschel, Jan Herbinius, Izrael Hoppe,
Daniel Ernst Jabloiiski, Jan Jonston, Daniel Kalaj, Samuel Fryderyk Lauterbach, Boguslaw
Leszczyhski, Stephan Jan Laganowski, Jan Malina, Tomasz Molitor, Jan Moneta, Fryderyk
Mortzfeld, Józef Naronowicz-Naroiiski, Jerzy Rekuc, Adam Regius, Christian Rohrman,
Johann Sartorius, Samuel Schelgwig, Jan Schultz-Szulecki, Jerzy Skrodzki, Jan Szlichtyng,
Jan Szydlowski, Walenty Thilo, Andrzej Wedecke.

iS Laurentin, Le vœu de Louis XIII. (voir note 5).

Augustyn Kordecki, Pamiçtnik oblçzenia Czçstochowy 1655 r. [Tagebuch der Belagerung
von Czçstochowa], Czçstochowa 1991.



«Double communication» 41

vite une des sources de la mémoire nationale. D'après le récit, la prise du monastère

aurait été empêchée par l'action miraculeuse de la Mère de Dieu. L'attaque
du sanctuaire aurait provoqué l'indignation des polonais qui par là seraient
retournés auprès de leur monarque légitime. Jean Casimir aurait alors pris à Léopol
la Sainte Vierge pour patronne, qui par la suite aurait apporté la victoire aux
troupes polonaises et sauvé le roi à maintes reprises, notamment à Dantzig (polonais:

Gdansk).
Les historiens prirent cette source quasimment au pied de la lettre jusqu'aux

années 1950. La défense victorieuse de Jasna Gòra de 1655 devint un des
épisodes majeurs de l'histoire nationale. Cependant, Adam Kersten montra que le

siège de Czçstochowa ne joua qu'un rôle mineur dans le ralliement de la
noblesse polonaise à Jean Casimir. Au contraire, il passa sur le moment relativement
inaperçu. Par conséquent, il est bien improbable que les «vœux de Léopol» soit
une réaction à cet événement.10 C'est seulement après la publication de la Nova
Gigantomachia que la défense de Jasna Gòra fut considérée comme un épisode
important de la guerre.31

Une analyse de ce problème prenant en compte le phénomène de «double
communication» montre qu'il faut en fait inverser le récit canonique. Ce n'est

pas la défense de Czçstochowa qui a mené aux «vœux de Léopol». Ce sont au
contraire ces derniers qui menèrent à la construction de la défense de Czçstochowa

en tant que tournant de la guerre. Nous avons vu que les vœux mariaux
devaient permettre d'obtenir la victoire sur les troupes suédoises. Il faut cependant
prendre également en compte l'autre dimension communicationnelle. Le patronage

mariai s'adresse aussi aux hommes, et ce précisément parce qu'il est
communication avec le ciel.

Pour comprendre l'enjeu de l'affaire, il faut se remémorer les débats de

l'époque touchant à ce que nous appelons le «système politique». La crise

politico-militaire du milieu du XVIIème siècle convainc de nombreux hommes

politiques de la nécessité de réformes. Il ne s'agissait de rien de moins que de

sauver l'Etat. Cependant, les conceptions divergeaient. Les sénateurs cherchaient
avant tout à supprimer le liberum veto par lequel un seul noble pouvait bloquer le

processus de prise de décision au parlement, le sejm32 Le but principal de la cour
était par contre de renforcer l'exécutif Plus que le vote des crédits au parlement,
la difficulté de faire rentrer les impôts menait en effet à un manque chronique de

moyens, nécessaires pour financer la guerre. Les efforts de réforme principaux
touchèrent ainsi entre 1655 et 1662 à l'élection vivente rege,33 elle-même liée à

la recherche d'appuis financiers étrangers, ainsi qu'à la minimisation des privi-

Adam Kersten, Szwedzi pod Jasn<( Gòni 1655 [Les suédois au pied de Jasna Gòra en 1655],
Warszawa 1975, 302.
Adam Kersten, Pierwszy opis obrony Jasnej Gory w 1655 r. Studia nad Now£( Gigantomachia

Ks. Augustyna Kordeckiego [La première description de la défense de Jasna Gora.
Une étude sur la Nova Gigantomachia d'Augustyn Kordecki], Warszawa 1959, 237-291.
Robert Frost, After the Deluge, Poland-Lithuania and the Second Northern War 1655-1660,
Cambridge 1993, 135-151.
Frost, After the Deluge (voir note 32), 53-70.



42 Damien Tricoire

lèges fiscaux nobiliaires. Finalement, l'échec de ces entreprises renforça le caractère

«républicain» de la Pologne-Lituanie, empêchant le développement d'un
Etat central efficace.

La Nova Gigantomachia est à interpréter dans ce contexte. Elle n'a en effet

pas été rédigée par le seul Augustyn Kordecki; le couple royal y a fortement
participé. Les vœux de Léopol, le rétablissement du monarque légitime sur son
trône et de l'Etat polonais dans son ensemble se trouvent au centre du récit. Les
vœux solennels correspondent à une conception de la politique «transparente»,
faite de communication publique, opposée aux «arcana imperii» et à la doctrine
de la raison d'Etat qui lui est liée.34 De plus, par l'affirmation de la participation
de la Pologne à l'ordre universel qu'est le patronage mariai, le roi se pose en
intercesseur entre le ciel et la terre. La Mère de Dieu Reine de Pologne peut donc
être considérée comme une stratégie de sacralisation de la monarchie. Le récit du

siège de Jasna Gòra et du sauvetage du royaume qui s'en suit joue dans ce cadre
le rôle de ce que Jan Assmann a nommé dans son analyse du deutéronome un
«passé normatif». Le «passé normatif» «détermine la loi», dans ce cas le patronage

mariai décidé par le monarque, «si bien qu'elle déploie son autorité par la

simple écriture, sola scriptum, une fois pour toute, hors du temps et de
l'histoire».

5
Augustyn Kordecki compare d'ailleurs lui-même l'histoire du siège de

Czçstochowa à l'arche d'alliance: «Le plus haut des rois, qui jadis sauva les

hommes du déluge grâce à l'arche de Noé, n'a jamais cessé de protéger par sa

main puissante le roi et le royaume, qui s'étaient placés sous la protection de Sa

Très Sainte Mère, et a sauvé grâce à l'arche d'alliance de Jasna Gòra la nation
polonaise de l'extermination définitive.»36 Les polonais du passé, du présent et
du futur sont unis selon lui dans le culte de la Reine de Pologne: «Considère
bien, descendance polonaise, les grands bienfaits que t'a apporté la vénération de

Mère de Dieu, que le saint apôtre Adalbert, archevêque de Gniezno et martyr, a

si soigneusement propagé en même temps que la foi romaine-catholique! [...]
Les ennemis vaincus sont pour la triomphante et - pour eux - terrifiante Vierge
de Jasna Gòra un monument éternel à la victoire.»37

La dimension sacralisante des «vœux de Léopol» est encore plus nette dans

une œuvre du secrétaire royal Stanislaw Kobierzycki intitulée Obsidio Clari
Montis et publiée une année seulement après la Nova Gigantomachia. Dès le

prologue, la défense de Jasna Gòra y est présentée comme le tournant de la

34 Michael Stolleis, Arcana imperii und Ration status. Bemerkungen zur politischen Theorie
des frühen 17. Jahrhunderts, Göttingen 1980.
Jan Assmann, Religion und kulturelles Gedächtnis, München 2000, 85-86.
«Nie przestal tez Najwyzszy z Krolow, ktory niedgdys rodzaj ludzki przez arkç Noego od

potopu zachowal, bronié takze potçzn<v rçka^ Krola i Krolestwa pod opiekç Najswietszej Swej
Matki oddanego, ratujac przez Jasnogorskq arke przymierza narod Polski od ostatecznej
zagtady.», Kordecki, Pamiçtnik (voir note 29), 129.

«Przypatrz sie, Polska potomnosci, jak wielki pozytek pzyniosla ci czesc Bogarodzicy, ktor<(
razem z Rzymsko-Katolicka^ Wiarî( twoj Apostol sw. Wojciech, Arcybiskup Gmeznienski i

Meczennik tak troskliwie rozszerzal! [...] Sami juz pokonam nieprzyjaciele wystawih dia
triumfujacej a strasznej dia nich Jasnogorskiej Dziewicy wieczny pomnik zwyciestwa.»,
Kordecki, Pamiçtnik (voir note 29), 133.



«Double communication» 43

guerre. Kobierzycki raconte comment le roi fut délaissé par la noblesse.38 L'«es-
prit de rebellion» fut cependant ensuite brisé par la Mère de Dieu. Après que
Jean Casimir consacra sa personne et ses possessions à la Vierge, Marie lui
redonna son royaume, ses troupes, rendit possible la victoire de Warka puis le

sauva à Dantzig. Et de conclure: «Ita cum résurgente Christo, revixit Poloniae
libellas.»39

Toutefois, l'affirmation de la cour que, par le roi, la Vierge protège la
Pologne, n'était pas la seule version du patronage mariai. Dès avant «les vœux de

Léopol», une «Reine de Pologne républicaine» s'était affirmée.40 Ainsi, Szymon
Starowolski, venant d'une famille de la petite noblesse, membre du chapitre de la
cathédrale de Cracovie, rédigea peu après le début de l'invasion suédoise un
court livre intitulé «Les lamentations de la Mère de la Couronne polonaise
chagrinée et déjà mourante».41 Starowolski avance l'idée que la Pologne est divinement

châtiée par le biais des suédois car, entre autres, la «liberté dorée» et «les
vertus des ancêtres» ont été «enterrées».42 La Mère de Dieu prend alors elle-
même la parole; elle se plaint que les polonais ont inventé des titres nobiliaires
selon le modèle étranger et ont ainsi brisé l'égalité entre «sarmates» (nobles
polonais). Elle trace la voie du salut: le rétablissement de la liberté et de l'égalité
nobiliaire. La Reine de Pologne est ainsi chez Starowolski le garant de l'ordre
républicain.

Parmi les éminents défenseurs d'un «patronage mariai républicain», on peut
nommer l'historiographe, poète et auteur religieux Wespazjan Kochowski. On
chercherait en vain dans sa chronique de la guerre polono-suédoise, comme dans
celles d'autres nobles qui n'évoluaient pas dans les environs immédiats de la

cour, une quelconque référence aux «vœux de Léopol».43 Dans ces écrits, le

Stanislaw Kobierzycki, Obsidio Clari Montis Czestochoviensis deiparae imagine a divo
Lucae depictae in Regno Poloniae celeberrimi ab exercitu suecorum duce Burchardo Mellero
generali legato, Gdansk 1659, IV-VIII.
Kobierzycki, Obsidio Clari Montis (voir note 38), 16.

On trouve une affirmation forte d'un patronage mariai républicain également en Hongrie.
Gabor Tuskés, Egy torténclmi toposz a 16-18. szâzadi egyhàzi irodalomban: Magyarorszâg -
Maria orszâga, in: Ferenc Szabó (Hg.): Európai magyarsâg - magyar európaisàg. Millennium!

konferencia a Pâzmâny Péter Katolikus Egyetem Jogi Karânak disztermében, Budapest

2000,48-85; Eva Knapp, Gâbor Tuskés, Magyarorszâg - Maria orszâga. Egy torténelmi
toposz a XVIII. Szâzadi egyhàzi irodalomban, URL: www.vigilia.hu/2002/l/knapp.html.
Starowolski, Lament utrapioney Matki (voir note 16). Cette œuvre n'est pas datée mais a

nécessairement été rédigée entre juillet 1655, le début de l'invasion suédoise, et avril 1656,
la mort de l'auteur.

" Starowolski, Lament utrapioney Matki (voir note 16), non paginé.
Wespazjan Kochowski, Lata Potopu 1655-1656 [Les années du déluge], Warszawa 1966,
92-172; Stanislaw Zygmunt Druszkiewicz, Pamiçtniki 1648-1697 [Mémoires], Siedice
2001; Mikolaj Jemiolowski, Pamiçtnik dzieje Polski zawieraj^cy (1648-1679) [Mémoires
sur l'histoire polonaise], Warszawa 2000; Adam Przybos (Hg.), Dwa pamiçtniki z XVII
wieku. Jana Cedrowskiego i Jana Floriana Drobysza Tuszyhskiego [Deux mémoires du
XVIIème siècle: Jan Cedrowski et Jan Florian Drobysz Tuszyhski], Wroclaw Krakow 1954,
3-20, 23-29; Los, Pamiçtnik [...] [Mémoires], Krakow 1858, 10-14; Jan Chrystosom Pasek,
Pamiçtniki [Mémoires], Wroclaw 2003; Mikolaj Zlotnicki, Opis lat strawionych na wojnie
[...] [Description des années passées à la guerre], in: Pszczólka, 4 (1821), 165-178;
Stanislaw Wierzbowski, Konnotata wypadków [Connotata des événements], Leipzig 1858;
Samuel Twardowski z Skrzypny, Woyna domowa z Kozaki, Tartary, Moskw^ potym Szwe-



44 Damien Tricoire

siège de Jasna Gòra est bien présent, sans toutefois que les auteurs fassent le lien
avec le patronage mariai. Pourtant, il est certain que Kochowski et la grande
majorité des autres auteurs ici cités connaissaient la Nova Gigantomachia. La

réception de l'œuvre de Kordecki fut donc bien sélective. D'autant plus que,
chez Kochowski, on ne peut pour le moins parler d'un manque de sensibilité
envers le sujet: cet auteur nous a laissé une œuvre poétique volumineuse dans

laquelle il se révèle être enthousiaste de la dévotion mariale en général, et de la

Mère de Dieu Reine de Pologne en particulier. Mais dans sa version du patronage

mariai, point de roi intercédant entre la terre et le ciel. La Vierge en appelle
directement aux polonais, les sommant de suivre l'exemple des «faits et vertus
de l'ancienne Pologne».45 Dans plusieurs madrigaux, Dieu le Père désire punir
les polonais du fait de leurs nombreux péchés; la bonne «Mère des sarmates»46

arrive cependant à retenir son glaive.47 La Mère de Dieu est, de plus, qualifiée de

«antemurale Sarmatiae» (rempart de Sarmatie) et sert d'argument afin de mobiliser

les nobles dans la guerre contre les turcs des années 1670.48

L'affirmation d'un ordre universel dans lequel la Vierge Marie joue un rôle
clé ne mène donc pas, «double communication» oblige, à un consensus
universel. Loin s'en faut: chaque camp se doit d'y voir la légitimation du système
politique qu'il préconise.

Communication, construction, invention et propagande

Ce qui frappe l'esprit dans le cas du patronage mariai, c'est que la fondation
d'une conception de l'ordre universel religieux conditionne les représentations
de la légitimité politique et que, à l'inverse, l'affirmation d'un ordre politique né-

dami i z Wçgry, [...] [La guerre civile avec les cosaques, les tatares, Moscou puis les suédois
et les hongrois], Kalisz 1681; Joachim Jerlicz, Latopisiec albo Kronika [Chronique], Petersburg

1853; Woyna szwedzka Karola Gustawa krola szwcdzkiego z Janem Kazimierzem kro-
lem polskim A. D. 1655 [La guerre suédoise de Charles Gustave, roi de Suède, contre Jean

Casimir, roi de Pologne], Biblioteka Czartoryskich, Rkps. 533, 223 et suivantes; Kronika
rymowa wypadków politycznych w Polsce od r. 1648 do 1672 [Chronique nmée des événements

politiques en Pologne de 1648 à 1672], Biblioteka PAN Kraków. Rkps. 1275; Relacya
woyny szwedzkiey od 1655 [...] [Récit de la guerre suédoise à partir de 1655] Biblioteka
Czartoryskich, Rkps. 425, k. 9-86; Wiadomosé o Bogdanie Chmielnickim, y o Witembergu
Feldmarszaïku woysk szwedzkich [...] [Nouvelle sur Bohdan Chmelnicki et Witemberg.
maréchal des armées suédoises], Rkps. 1880, n°l 1, k. 95-96.
Kersten, Pierwszy opis (voir note 31), 237-291.
Wespazjan Kochowski, «Obraz placzacy w Dzierkowie», in: Kochowski, Liryka polskie [...]
[Lyriques polonaises], in: Kazimierz Józef Turowski (Hg.), Wespazjan Kochowski. Pisma,
wierszem i prozìi [Ecrits, poésie et prose], Kraków 1859, 117.

Depuis le XVlème siècle, la noblesse polonaise se qualifiait de «sannaies».
«Pierwsza i ostatnia ucieczka Korony polskiey», in: Kazimierz Józef Turowski (Hg.),
Wespazjan Kochowski, 91-92; «Obraz placzacy w Dzierkowie», in: Kazimierz Józef Turowski
(Hg.), Wespazjan Kochowski, 115-117.
Poèmes «Suidzianna» et «Taratantara albo pobudka do rycerstwa polskiego, zeby ufnosci w
Bogu pelni. pospieszali na odsiecz Kamieiicow i podolskiemu», in: Kazimierz Józef Turowski

(Hg.), Wespazjan Kochowski, 96-98, 273-275. Egalement: Kochowski., Ogród panien-
ski [...] [Le jardin de la Vierge], in: Kazimierz Józef Turowski (Flg.), Wespazjan Kochowski,
non paginé.



«Double communication» 45

cessite sa participation à l'ordre général. Quand un acteur cherche, par le patronage

mariai, à communiquer avec le divin, ses actes ont une implication pour
l'ordre du royaume. De l'autre côté, un discours «politique» s'adresse également
au ciel. Ces deux aspects étant inséparables, le patronage mariai n'est donc
compréhensible que par la prise en compte du phénomène de «double communication»,

propre au religieux.
Vu sous cet angle, le patronage mariai montre que, tout du moins dans le cas

de phénomènes politico-religieux, il faut abandonner l'opposition entre, d'un
côté, la politique réelle (la «Realpolitik») et, de l'autre, la propagande
(religieuse).49 Certes, il ne faut pas décrire de manière vague une «culture» du patronage

mariai. Il est tout autant essentiel de différencier entre diverses versions du

patronage liées à des projets politiques, qu'entre le moment de la communication
avec le ciel et celui de la propagation du patronage dans l'espace public. Jean

Casimir cherchait, en s'adressant à la Vierge, à gagner la guerre. En s'adressant à

l'élite polono-lituanienne par la Nova Gigantomachia et VObsidio Clari Montis,
il visait plutôt une sacralisation de la monarchie renforçant l'exécutif Pourtant,
ces deux aspects ne sont pas contradictoires, bien au contraire: ils sont
complémentaires et interdépendants. Le succès militaire est la preuve de son rôle
d'intercesseur entre le ciel et la terre, tandis qu'une monarchie active sur le
terrain du sacré est la condition du succès militaire. Il semble qu'on peut dire la
même chose des patronages mariaux développés par Maximilien de Bavière et

Louis XIII. Ils s'inscrivent autant dans une perspective militaire, l'avant guerre
de Trente ans pour les bavarois et la guerre contre l'Espagne pour les français,
que dans celle d'un modèle de monarchie. Ce dernier a été nommé, dans

l'historiographie française, «monarchie dévote», succédant en France à la «monarchie
évangélique» du XVIème siècle et à la «monarchie de raison» d'Henri IV.50

Le cas du patronage mariai montre en outre que la notion de communication
dépasse, en histoire religieuse, celles de construction et d'invention, si populaires
dans l'historiographie sur le nationalisme. La construction et l'invention sont des

actes dont le destinateur ne peut être qu'humain, car une religion ne peut être

légitimement inventée par les hommes. Le concept de communication prend quant
à lui en compte des aspects religieux tels que l'«économie du salut». Il permet,
au contraire des notions de construction et d'invention, d'étudier différentes
facettes de l'émergence de nouveaux discours religieux.

En tout, le point de vue communicationnel montre les limites du parallèle
religion/religion civile. La communication religieuse (ou politico-religieuse)
dépasse les «fondations de sens» propres au nationalisme, au «Kulturprotestantismus»

ou au national-socialisme. Ainsi, malgré la perspective de salut collectif,
les discours d'Hitler ne s'adressent à aucune divinité autre que la nation
allemande et la race germanique. Or, cette différence a des conséquences essentielles

Thomas Mergel propose l'abandon total de cette opposition. Thomas Mergel, Überlegungen
zu einer Kulturgeschichte der Politik, in: Geschichte und Gesellschaft, 28 (2002), 574-606.
Alain Talion, Conscience nationale et sentiment religieux en France au XVIème siècle, Paris
2002, 80-136; Denis Crouzet, Les guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles de

religion. Vers 1525 - vers 1610, Seyssel 1990, 543-619; Alexandre Haran, Le lys et le globe
(voir note 13), 218-222.



46 Damien Tricoire

concernant la nature même de la communauté et du projet politique en question.
La domination universelle est bien éloignée de l'inscription dans l'universel, le

particularisme exacerbé de la communion dans un ordre commun régi par les

mêmes règles. L'approche communicationnelle souligne donc le fossé séparant,
en Europe, la politique contemporaine de la politique moderne, ou tout du moins
celle d'avant le XVIIIème siècle.

La «double communication» et l'affirmation d'une communauté dans l'universel. Le
patronage mariai au XVIIème siècle: l'exemple de la Pologne

L'Europe catholique du XVIIernc siècle a connu une extraordinaire propagation du patronage

mariai sous toutes ses formes. La Vierge Marie s'impose dans la majorité des plus
importants Etats catholiques. Ce phénomène a deux dimensions. Premièrement, il correspond

à une nouvelle construction de l'universalité. Le patronage mariai est un cadre
régulant la communication avec le ciel et permettant aux Etats de participer de l'ordre
universel. Grâce au patronage, les monarques peuvent obtenir des avantages matériels dans une
relation «do ut des» avec le divin. Deuxièmement, le patronage mariai permet de sacraliser
la monarchie; il est inséparable des débats politiques conduits dans les Etats respectifs.

Ces deux dimensions peuvent être modélisées par le concept de «double communication».

La «double communication» semble être caractéristique de la communication
religieuse (chrétienne), qui est toujours simultanément adresse au divin et à l'humain. Le
concept de «double communication» insiste sur le fait que ces deux aspects sont
inséparables. Ce fait est central pour l'étude de la politique d'avant le XVIIIeme siècle, car
toute communauté politique de cette époque avait une dimension religieuse. La «double
communication» a ainsi des conséquences importantes sur la nature même des
communautés politiques. Cela montre les limites des concepts de «religion civile» et de «religion

politique», utilisés entre autres pour décrire le nationalisme et le national-socialisme,
et souligne les différences entre la politique à l'époque moderne et à l'époque contemporaine.

De plus, cela signifie que le concept de «communication» est, en histoire religieuse,
plus large que les concepts d'«invention» et de «construction», qui jouissent d'une grande
faveur dans la recherche sur le nationalisme.

Die «doppelte Kommunikation» und die Behauptung einer Gemeinschaft im Universalen.
Das Marienpatronat im 17. Jahrhundert: Polen als Beispiel
Das katholische Europa des 17. Jahrhunderts kannte eine herausragende Ausbreitung des
Marienpatronats in allen seinen Formen. Die Hl. Maria setzte sich in der Mehrheit der
wichtigsten katholischen Staaten durch. Dieses Phänomen hat zwei Dimensionen. Erstens
entspricht es einer neuen Universalitätskonstruktion. Das Marienpatronat war ein
Rahmen, der die Kommunikation mit dem Himmel regelte und den Staaten eine Teilnahme an
der universalen Ordnung ermöglichte. So konnten die Monarchen sehr konkrete Vorteile
in einer «do ut des»-Beziehung mit dem Göttlichen verhandeln. Zweitens ermöglichte es
das Marienpatronat, die Monarchie zu sakralisieren. Es war dementsprechend untrennbar
von den verschiedenen politischen Debatten jener Zeit.

Diese beiden Dimensionen können dank dem Begriff der «doppelten Kommunikation»
analysiert werden. Die «doppelte Kommunikation» ist ein Charakteristikum der religiösen
(christlichen) Kommunikation, welche sich immer zugleich an das Menschliche und das
Göttliche wendet. Die «doppelte Kommunikation» betont, dass diese beiden Aspekte
untrennbar sind. Dies ist für die Untersuchung der Politik vor dem 18. Jahrhundert von
zentraler Bedeutung, denn jede Gemeinschaft dieser Epoche hatte eine religiöse Dimension.
Die «doppelte Kommunikation» hat somit wichtige Konsequenzen für die Natur der
politischen Gemeinschaften. Sie zeigt die Grenzen von Begriffen wie «Zivilreligion» und
«politische Religion», welche bei der Untersuchung des Nationalismus und des
Nationalsozialismus herangezogen werden. Sie unterstreicht die Unterschiede zwischen
frühneuzeitlicher und neuzeitlicher Politik. Dies bedeutet auch, dass der Begriff der «Kommu-



«Double communication» 47

nikation» im Rahmen der Religionsgeschichte breiter als die Begriffe der «Erfindung»
und der «Konstruktion» ist, welche sich in der Historiographie zum Nationalismus
weitgehend durchgesetzt haben.

The «double communication» and the affirmation of a community in the universal. The
marian patronage in the 17' century: the example ofPoland
Catholic Europe in the seventeenth century saw an extraordinary proliferation of the cult
of the Blessed Virgin Mary in all its forms. The Virgin Mary became a central figure in
the majority of catholic states. There were two aspects to this phenomenon. First, it
represented a new construction of the universal. The patronage of the cult of the Blessed Virgin
Mary offered a framework regulating communication with heaven which allowed states to
participate in the universal order. In this way monarchs were able to obtain material
advantages through a do ut des (or quid pro quo) relationship with the divine. Secondly,
patronage of the Blessed Virgin Mary allowed the monarchy itself to be made sacred, and
for this reason it was impossible to separate this phenomenon from political issues debated

in the countries concerned.
These two aspects can be modelled using the concept of double communication,

which is simultaneously addressed to the human and to the divine. This seems to be
characteristic of Christian religious communication. Moreover, the concept stresses that
the two aspects cannot be separated. This is pivotal to the study of politics before the
eighteenth century, as every political community at that period had a religious dimension.
Because of this, the concept of double communication has important consequences for the

very nature of political communities. It reveals the limits of the concepts of <civil religion)
and (political religion), used among other purposes to describe nationalism and national-
socialism. It also underlines the differences between politics in the early modern period
and contemporary politics. Finally, it signifies that, within religious history, the concept of
communication is a wider one than the notions of (invention) and (construction) which
have enjoyed great popularity in research on nationalism.

Mots clés - Schlüsselbegriffe - Keywords
Communication religieuse - religiöse Kommunikation - religious communication, universalité

- Universalität - universality, sacralité de la politique - Sakralität der Politik -
sacrality of politics, monarchie/république - Monarchie/Republik - monarchy/republic,
Vierge Marie - Hl. Maria - Virgin Mary, Pologne - Polen - Poland, religion civile -
Zivilreligion civil religion, religion politque - Politische Religion - political religion,
invention - Erfindung - invention, construction - Konstruktion - construction

Damien Tricoire, doctorant à la Ludwig-Maximilian-Universität München et à Paris IV


	La "double communication" et l'affirmation d'une communauté dans l'universel : le patronage marial au XVIIème siècle : l'exemple de la Pologne

