Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 101 (2007)

Artikel: Zum Zusammenhang von Kommunikation und vita religiosa wahrend
des Mittelalters : eine Skizze

Autor: Schurer, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Zusammenhang von Kommunikation
und vita religiosa wihrend des Mittelalters.
Eine Skizze

Markus Schiirer

Betrachtet man das Phinomen der Kommunikation in religiosen Gemeinschaften
in heuristisch-systematischer Absicht, so zeigt sich, dass der zonobitisch lebende
Religiose, ldsst man die Option des Redens mit sich selbst beiseite, grundsitzlich
in ein triadisches Bezugssystem eingebunden ist, er sozusagen drei mogliche
Ansprechpartner hat. Zundchst — und dies ist bei allen Arten der vita religiosa
zentral — kommuniziert er mit Gott. Des weiteren kann er intern mit den Mitglie-
dern seiner Gemeinschaft kommunizieren und schliesslich extern mit der Welt
ausserhalb der Klostermauern. Um ganz bestimmte kommunikative Aspekte in
den Blick zu nehmen, liesse sich dieses Beschreibungsmodell selbstverstindlich
noch weiter aufgliedern und spezifizieren: So kénnte man beispielsweise fragen,
ob es sich bei einer bestimmten religiosen Gemeinschaft lediglich um ein Kloster
oder um einen Orden handelt. Wire letzteres der Fall, so liesse sich die interne
Kommunikation innerhalb eines Konvents unterscheiden von derjenigen mehre-
rer Konvente untereinander. Ebenso konnte man fragen, ob die externe Kom-
munikation Angehdrige der amtskirchlichen Hierarchie (etwa einen Ortsbischof,
einen Ordensprokurator oder auch den Papst) betrifft oder schlicht Laien, sei es
zum Zweck der Seelsorge oder in Belangen klosterlicher Verwaltung.
Binnendifferenzierungen solcher Art liessen sich beliebig weit treiben, an
dieser Stelle sollen sie jedoch nicht weiter interessieren. Vielmehr sei fiir unsere
Uberlegungen vorerst ganz allgemein formuliert, dass es um Fragen zum einen
der internen Kommunikation innerhalb religioser Gemeinschaften und zum an-
deren der externen Kommunikation religioser Gemeinschaften mit der umgeben-
den Lebenswelt gehen soll. Damit ist auch gesagt, dass sich die Untersuchung in
erster Linie mit zénobitischen Lebensweisen befasst. Allerdings werden, wo dies
fir die Darstellung relevant ist, auch anachoretische Formen der vita religiosa
thematisiert. Der erstgenannte Aspekt des oben entworfenen Bezugssystems hin-
gegen, das Sprechen mit Gott, soll von der Analyse ausgenommen sein. Uberle-

SZRKG, 101 (2007), 11-31



12 Markus Schiirer

gungen hierzu wiirden unweigerlich zu einer theologischen Betrachtung des mo
nastischen Gebets fiihren, dies aber kann und soll mit den nachfolgenden Aus-
fithrungen nicht geleistet werden.

Die vorliegende Studie setzt ein mit der Betrachtung der formativen Phase des
westlich-lateinischen Ménchtums an der Wende von der spiten Antike zum friih-
en Mittelalter und flihrt Gber die religiosen Gemeinschaften des 11. und 12.
Jahrhunderts bis zu den Mendikanten des 13. Jahrhunderts. Die Quellen, die
dabei in den Blick genommen werden, sind zum einen Texte aus dem Bereich
des Ordensrechts — Regeln, Konstitutionen, Statuten' — sowie die Kommentarli-
teratur zu diesen und zum anderen hagiographische bzw. didaktisch-parinetische
Texte. Dass die Untersuchung, zumal angesichts thres begrenzten Umfangs,
keine umfassende sein kann, muss kaum eigens betont werden. Sie wird geleitet
von der Idee, punktueil das besonders Signifikante zu erfassen. Mogiicherweise
aber kann es auf diese Weise gelingen, einige bestimmende Grundlinien in der
Entwicklung des Zusammenhangs von Kommunikation und vita religiosa im
Mittelalter zu skizzieren.

Kommunikation in der Regula Benedicti

Zur Anndherung an die Thematik empfiehlt es sich, einen Text zu befragen, des-
sen Bedeutung fiir die Geschichte der vita religiosa im westlich-lateinischen
Mittelalter kaum tiberschitzt werden kann: die Regel des Benedikt von Nursia.
Bekanntlich stellte Benedikt, nachdem er selbst vielfiltige Erfahrungen mit dem
religiosen Leben sowohl anachoretischer als auch zonobitischer Pragung ge-
macht hatte, seine Regel zwischen 530 und 560 zusammen. Dabei griff er unter
anderem auf die Bibel, die Magisterregel sowie die Werke Johannes Cassians,
Basilius’ von Caesarea und Augustinus’ zuriick. Indem Benedikt diese und zahl-
reiche andere Quellen seinen eigenen Intentionen gleichsam anverwandelte,
schuf er einen durchaus eigenstéindigen Regeltext, der dennoch auf kluge und
effektive Weise die monastische Tradition biindelte. Insgesamt stellt die Regula
Benedicti eine ausgewogene Lebensordnung mit einem geméssigten asketischen
Anspruch dar, die sich zudem unter verschiedensten klimatischen und geographi-
schen Bedingungen anwenden lasst. All dies diirfte dazu beigetragen haben, dass
sie zu einem der wichtigsten Texte in der monastischen Tradition des westlich-
lateinischen Mittelalters wurde.”

' Zuletzt in systematischer Absicht hierzu: G. Melville, Regeln, Consuetudines-Texte und Sta-
tuten. Positionen fiir eine Typologie des normativen Schrifttums religioser Gemeinschaften
im Mittelalter, in: C. Andenna/G. Melville (Hg.), Regulae, consuetudines, statuta. Studi sulle
fonti normative degli ordini reliogiosi nei secoli centrali del Medioevo, Miinster 2005, 5-38.

* Vgl. zur Benediktsregel instruktiv und mit einer Fiille an weiterfiihrender Literatur F. Ren-
ner, «Benediktusregel», in: Theologische Realenzyklopidie, Bd. 5, Berlin/New York 1980,
573-577.; zu Entstehung, Text- und Uberlieferungsgeschichte die Einleitung der Edition:
Benedicti Regula, Editio altera emendata, ed. R. Hanslik, Wien 1977, XIft.; ausserdem A. de
Vogii€¢, Die Regula Benedicti. Theologisch-spiritueller Kommentar, Hildesheim 1983; A. de
Vogiié, Les regles monastiques anciennes (400-700), Turnhout 1985; U. K. Jacobs, Die Re-



Kommunikation und vita religiosa 13

In der Regula nun wird die Kommunikation und nidherhin das Sprechen in und
ausserhalb der klosterlichen Gemeinschaft zumeist ex negativo, d. h. als Nicht-
Sprechen oder Schweigen verhandelt. Reprasentativ fiir dieses Verfahren ist Ka-
pitel VI «Von der Schweigsamkeit» (De taciturnitate). Letztere wird mit Bezug
auf einschlagige Worte des Alten Testaments als Schutz vor der Siinde, die mit
der Zunge begangen wird, als Ziigelung der Affekte und Akt der Verdemiitigung
cingestuft. Wegen der Bedeutung des Schweigens — propter taciturnitatis gravi-
tatem — soll selbst zu guten, erbaulichen Gespriachen nur selten die Erlaubnis ge-
geben werden. Sollte es notwendig sein, vom Prioren etwas zu erbitten, so muss
dies mit gebithrender Demut und Unterwerfung geschehen; scherzhafte und
miissige Rede unterliegt cinem generellen Verbot.” An anderer Stelle scharft die
Benediktsregel das Schweigen insbesondere fiir die Zeit nach der Komplet ein,
wobei als Ausnahme einzig das Sprechen aufgrund eines Auftrags durch den Abt
oder der Versorgung der Giste wegen gilt.”

Die Kommunikation mit letzteren bzw. mit all jenen, die nicht zur kloster-
lichen Gemeinschaft gehoren, wird in prinzipieller Weise in Kapitel LIII «Von
der Aufnahme der Giste» (De hospitibus suscipiendis) geregelt. Klar, geradezu
apodiktisch formuliert Benedikt hier, dass kein Angehoriger des Klosters ohne
Erlaubnis des Abtes mit den Gisten verkehren oder reden darf.’ Ahnlich strikt
behandeln auch andere Kapitel den Kontakt zur Welt ausserhalb der Kloster-
mauern: So werden die Annahme oder das Geben von Briefen oder Geschenken
an die Eltern oder andere Personen untersagt, ausgenommen, der Abt gestattet
dies. Ebenso wird der Umlauf von «Weltwissen» im Kloster streng sanktioniert:
Briidern, die von Reisen zuriickkehren, wird verboten zu berichten, was sie
ausserhalb des Klosters gesehen oder gehort haben.® Die seltenen Stellen der Be-
nediktsregel, die das Sprechen, das Sich-Mitteilen explizit gestatten oder gar for-
dern, tun dies nahezu ausschliesslich mit seelsorgerlicher Intention. Kapitel VII
«Von der Demut» (De humilitate) etwa kennzeichnet die Fahigkeit zur riickhalt-
losen Beichte als einen {iberaus wichtigen Bestandteil der fiir den Mdnch so cha-
rakteristischen Demutshaltung. Im Rekurs auf entsprechende Psalmen wird ge-
fordert, das Bose, das man gedacht und getan hat, demiitig vor dem Abt zu be-
kennen.’

Dieser deutlich restriktive Umgang der Regula Benedicti mit dem Sprechen
und der Kommunikation schlechthin ist im Zusammenhang zu sehen mit einem
weiteren Grundsatz dieses Textes, der, obwohl fast beildufig formuliert, dennoch
von fundamentaler Bedeutung fiir jegliche Form christlich-religiosen Lebens ist.
Es ist dies das Prinzip des «Sich dem Treiben der Welt fremd machen> — saeculi

gula Benedicti als Rechtsbuch. Eine rechtshistorische und rechtstheologische Untersuchung,
K&ln/Wien 1987.

' Benedicti Regula (wie Anm. 2) VI (41f.); Bestimmungen mit ganz dhnlichem Gehalt finden
sich ebenda, III1, 51-54 (35), VII, 56 und 60 (54f.).

* Ebenda, XLII (114ff).

* Ebenda, LIII, 23 (138).

° Ebenda, LIIII (139f) und LXVII, 5 (173).
Ebenda, VII, 44-48 (52f.).



14 Markus Schiirer

actibus se facere alienum.” Ziel eines jeden Religiosen ist es demnach, den mog-
lichst direkten Weg aus der Welt hinaus und hin zu Gott zu gehen. Dement-
sprechend gilt das Schweigen als ein Akt der Verdemiitigung und der Selbstauf-
gabe, vor allem aber der Distanznahme und der Entfremdung von allem Irdi-
schen respektive all jenen Dingen, die zwischen dem Religiosen und Gott stehen.
Anders gesagt: Das Schweigen des Menschen seinen Mitmenschen gegeniiber ist
die Bedingung fiir die Moglichkeit, Gott zu horen.

Die monastische Kultur, wie sie die Regula Benedicti abbildet, ist also nicht
eine Kultur des Redens, sondern des Schweigens. Das Schweigen fungiert — ne-
ben den evangelischen Riten Keuschheit, Armut und Gehorsam’ — als eine
erstrangige asketische Praktik, mit deren Hilfe es gilt, die monastische Existenz
vor der Einbindung in soziale Beziehungen, gleichsam der «(Kontamination durch
Welt> zu schiitzen. Kontakte sowohl innerhalb der kldsterlichen Gemeinschaft
als auch nach aussen sollen so weit wie moglich verringert werden, um den
Monch frei zu machen fiir die Kommunikation mit Gott. Es leuchtet ein, dass in
solch einer Konstellation Reden und Gespriach lediglich als — im Bedarfsfall
vorsichtig zu dosierendes — Therapeutikum dienen konnen fiir denjenigen, der
durch Anfechtung seelisch versehrt ist.'

So gesehen liesse sich auch sagen, dass ein Kloster nichts anderes darstellt als
eine institutionelle Ordnung,” deren Zweck es 1st, alle Immanenz auszublenden
und allein Transzendenzbezogenheit zu ermdglichen, mithin das eingangs ge-
nannte triadische Bezugssystem, in dem der Religiose steht, auf nur einen Bezug,
ndmlich Gott, zu reduzieren. Fiihrt man diesen Gedanken weiter, so kommt man
zu dem Schluss, dass eine religidse Gemeinschaft — in idealtypischer Sicht — die
Tendenz hat, unablédssig auf ihre Selbstauflosung hinzuarbeiten, will sie doch
ithre Mitglieder befihigen zum Alleinsein mit Gott. So paradox diese Idee auch
anmuten mag, sie entspricht durchaus monastischen Intentionen. Zunichst ver-
weist sie darauf, dass ein Kloster bzw. eine religiose Gemeinschaft keinem
Selbstzweck dient, sondern lediglich eine instrumentelle Funktion hat. Sie 1st —
so die Regula Benedicti — Schule und Werkstatt, schola und officina, um den
vertrauten Umgang mit Gott zu erlernen.'” Ist man aber in diesem Umgang aus-

Ebenda, IIII, 20 (32); vgl. zur ldeengeschichte dieses monastischen Grundsatzes R. Grégoire,
Saeculi actibus se facere alienum. Le «mépris du monde> dans la littérature monastique latine
médiévale, in: Revue d’ascétique et de mystique 41 (1965), 251-287.

Vgl. im Uberblick J. Griindel, «Consilia Evangelica», in: Theologische Realenzyklopidie,
Bd. 8, Berlin/New York 1981, 192-196.

Vgl. hierzu auch P. Fuchs, Die Weltflucht der Ménche. Anmerkungen zur Funktion des mo-
nastisch-aszetischen Schweigens, in: N. Luhmann/P. Fuchs, Reden und Schweigen, Frank-
furt am Main 1989, 33ff; E. K. Francis, Toward a Typology of Religious Orders, in: Ameri-
can Journal of Sociology 55 (1950), 439f.; W. Bergmann, Das frithe Ménchtum als soziale
Bewegung, in: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 37 (1985), 40ft.

Zum Zusammenhang von Religiosentum und institutioneller Ordnung vgl. G. Melville,
Nuove tendenze della storiografia monastica di area tedesca. Le richerche di Dresda sulle
strutture 1stituzionale degli ordini religiosi medievali, in: G. Andenna (Hg.). Dove va la
storiografia monastica in Europa? Temi e metodi di ricerca per lo studio della vita monastica
e regolare in eta medievale alle soglie del terzo millennio, Mailand 2001, 35-51.

"> Benedicti Regula, Prolog. 45 (9) und IIII, 78 (37).

10



Kommunikation und vita religiosa 15

reichend geiibt, so besteht die Moglichkeit, die Gemeinschaft zu verlassen und
als Eremit zu leben. Auch hieriiber gibt die Benediktsregel Auskunft: Hat man,
so der Wortlaut sinngemdss, nach langer Schulung und Bewihrung im briider-
lichen Verband des Klosters gelernt, gegen den Teufel zu kimpfen, so ist man
imstande, allein und nur mit der Hilfe Gottes gegen die Verderbnis des Fleisches
und der Gedanken anzugehen."” Somit findet die zonobitische Lebensform ihre
Steigerung in der Existenz als Anachoret. Im Falle letzterer aber fillt tatsdachlich
jegliche Kommunikation aus, die jenseits des Sprechens zu Gott liegt.

Kommunikation im Religiosentum des 11. und 12. Jahrhunderts

Als Benedikt von Aniane mit Unterstiitzung Ludwigs d. Fr. am Beginn des 9.
Jahrhunderts im Frankenreich eine Klosterreform durchfiihrte, erkliarte er die
Regula Benedicti bekanntlich zum einzig gilltigen Regeltext flir sdmtliche
Formen ménchischen Lebens.'® Spitestens damit erlangten auch die Ausfiih-
rungen dieses Textes zu Reden und Schweigen allgemeine Geltung. Symptoma-
tisch hierflir ist nicht zuletzt die eingehende theologische Kommentierung der
Regel; Smaragd von St-Mihiel etwa, der kurz nach 816 eine Expositio in Regu-
lam sancti Benedicti verfasste, widmete auch dem Kapitel VI «Von der Schweig-
samkeit» einen ausgiebigen Exkurs, wobei er jene signifikanterweise als Wiichter
der Seelen — custos animarum — bezeichnete."”

Wihrend des 11. und 12. Jahrhunderts dann kam es zu einer Entwicklung, in
deren Verlauf sich das Spektrum religioser Lebensformen betrichtlich erweitern
sollte. An die Stelle des relativ einheitlichen frithmittelalterlichen Benediktiner-
tums trat eine Vielgestaltigkeit, die durchaus als monastischer Pluralismus be-
zeichnet werden kann.'® Die wohl folgenreichste und wirkungsméchtigste Neu-
erung dieser Epoche war die Entstehung des Cisterzienserordens in der ersten
Halfte des 12. Jahrhunderts. Am Anfang der Gemeinschaft von Citeaux stand die
Absicht, das moénchische Leben konsequent und unter puristischer Zugrundele-
gung der Regula Benedicti zu erneuern. Dabei grenzte man sich nachdriicklich ab
vom Monchtum cluniazensischer Prigung, das nach Auffassung der Cister-
zienser nicht nur tiberfrachtet war mit consuetudines, Lebensgewohnheiten, die
die Intentionen der Regula Benedicti verdeckten, sondern {iberdies eine zu grosse

** Ebenda, 1, 3-5 (18f.).

" Eingehend hierzu J. Semmler, Die Beschliisse des Aachner Konzils im 816, in: Zeitschrift
fiir Kirchengeschichte 74 (1963), 15-82; ausserdem E. Boshof, Ludwig der Fromme,

~ Darmstadt 1996, 120ff.

"* Smaragdus abbas, Expositio in Regulam s. Benedicti, ed. Alfred Spannagel/Pius Engelbert,
Siegburg 1974, VI, 1 (156); zu Autorschaft und Entstehungszeit vgl. ebenda, XXIIIf. und
XXIXf.

' Umfassend hierzu G. Constable, The Reformation of the Twelfth Century, Cambridge 1996;
ausserdem G. Constable, Renewal and Reform in Religious Life. Concepts and Realities, in:
R. L. Benson/G. Constable (Hg.), Renaissance and Renewal in the Twelfth Century, Oxford
1982, 37-67; G. Constable, The Diversity of Religious Life and Acceptance of Social
Pluralism in the Twelfth Century, in: D. Beales/G. Best (Hg.), History, Society and the
Churches. Essays in Honour of Owen Chadwick, Cambridge 1985, 29-47.



16 Markus Schiirer

Nihe zur Welt pflegte.'” Bald jedoch ging man iiber dieses Vorhaben hinaus und
schuf sich mit dem monastischen Orden, der «Rechtssubjekt und spirituelle Ein-
heit zugleich»'® war, ein vollkommen neuartiges Organisationsinstrument. Mit
diesem verkniipft war das Prinzip der Filiation, das die einzelnen Kloster mit-
einander verband, das Prinzip der Visitation, das die strikte Einhaltung des ge-
meinsamen modus vivendi sicherstellen sollte, und das Generalkapitel als zen-
trale Instanz der Leitung, Verwaltung und Jurisidiktion." Insbesondere die Friih-
zeit des Cisterzienserordens war gekennzeichnet durch eine deutlich azivilisato-
rische Tendenz: Man zog sich zuriick in den eremus, die «(Wiiste>, um ein Dasein
in moglichst grosser Distanz zur umgebenden Lebenswelt zu fithren.*

Allerdings waren es andere Gemeinschaften, die bereits vor den Cister-
ziensern diese Distanznahme ebenso entschieden vollzogen und iiberdies mit
einer Lebensweise verkniipften, die zwar weitgehend zonobitisch organisiert
war, dabei aber ausgeprigt anachoretische Ziige trug. Die Gemeinschaften von
Camaldoli und Vallombrosa, von Romuald von Ravenna bzw. Johannes Gual-
bertus noch in der ersten Halfte des 11. Jahrhunderts begriindet, versuchten, zwei
einander eigentlich widersprechende Lebensformen — klosterliche Gemeinschaft
und eremitische Existenz — zur Synthese zu bringen.”' Dabei bedienten sie sich
aller Wahrscheinlichkeit nach als erste der Konversen, Briider also, die in unter-
geordnetem Status, ber geminderter Askese und ohne die Moglichkeit, klerikale
Weihen zu erlangen, im Kloster lebten, und deren Aufgabe es war, die tibrigen —
sozusagen vollwertigen — Mdnche zu entlasten und frei zu machen fiir den litur-

"7 Zur Griindungsphase des Cisterzienserordens mit weiterfiihrender Literatur vgl. F. Cygler,
Das Generalkapitel im hohen Mittelalter. Cisterzienser, Pramonstratenser, Kartduser und
Cluniazenser, Miinster/Hamburg/London 2002, 26ff.; auch J. Leclerg, Die Intentionen der
Griinder des Zisterzienserordens, in: Cisterzienser Chronik 181/182 (1989), 3-32, hier 5f.
und 23; G. Melville, Das Cisterziensertum. Wagnis und Modell im 12. und 13. Jahrhundert,
in: M.Schattkowski/A. Thieme (Hg.), Altzelle. Zisterzienserabtei in Mitteldeutschland und
Hauskloster der Wettiner, Leipzig 2002, 21-36, hier 21ff.

So formuliert treffend G. Melville, Einheit und Vielfalt. Das mittelalterliche Europa der
Kloster und Orden, in: W. Schreiber/C. Gruner (Hg.), Von den Olympischen Spielen bis zur
Potsdamer Konferenz. Standardthemen des Geschichtsunterrichts forschungsnah, Neuried
2006, 163-186, hier 170; vgl. zu Konzept und Begriff des monastischen Ordens auch G.
Melville, Zur Semantik von ordo im Religiosentum der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts.
Lucius II., seine Bulle vom 19. Mai 1144, und der «Orden> der Primonstratenser, in: 1. Cru-
sius/H. Flachenecker (Hg), Studien zum Pramonstratenserorden, Géttingen 2003, 201-224.
Vgl. insbesondere zur Visitation im monastischen Bereich des Hochmittelalters J. Oberste,
Visitation und Ordensorganisation. Formen sozialer Normierung, Kontrolle und Kommuni-
kation bei Cisterziensern, Primonstratensern und Cluniazensern (12. — frithes 14. Jahr-
hundert), Miinster 1996; zum Generalkapitel F. Cygler, Das Generalkapitel (wie Anm. 17).
Hierzu u.a. E. Mikkers, Die Charta caritatis und die Griindung von Citeaux, in: Rottenbur-
ger Jahrbuch fiir Kirchengeschichte 4 (1985), 12-22, hier 13f; auch F. Cygler, Das General-
kapitel (wie Anm. 17), 26ff.

Hierzu mit weiterfithrender Literatur G. Melville, Einheit und Vielfalt (wie Anm. 18), S.
169; ausserdem C. Caby, De I'érémitage a I’ordre érémitique? Camaldules et chartreux, XI°
— XII° siécles, in: A. Girard/D. le Blévec/N. Nabert, Saint Bruno et sa postérité spirituelle,
Salzburg 2003, 83-102; G. Vedovato, Camaldoli ¢ la sua congregazione dalle origini al
1184. Storia e documentazione, Cesena 1994; B. K. Lackner, The Eleventh-Century Back-
ground of Citeaux, Washington D.C. 1972, 190 und passim.

19

2(

=1



Kommunikation und vita religiosa 17

gischen Dienst. Die Konversen kiimmerten sich um die wirtschaftlichen Belange
des Klosters und — was noch bedeutsamer war — iibernahmen weitestgehend die
Kommunikation mit der Aussenwelt. Somit war eine Instanz geschaffen, die die
Maéglichkeit bot, noch differenzierter mit der Problematik des klosterlichen Kon-
taktes zur Umgebung umzugehen; die Konversen organisierten gleichsam das
Schweigen und den Riickzug der iibrigen Ménche.”

Zur Perfektion gefiihrt wurde die Synthese aus Elementen von Zénobiten- und
Anachoretentum, kombiniert mit dem Konverseninstitut, wohl bei den Kartiu-
sern, jenen Monchen, fiir die das Schweigen nahezu sprichwortlich geworden ist.
[hren Ausgang nahm die kartdusische Gemeinschaft bekanntlich von der spéter
so genannten Grande Chartreuse, die durch Bruno von Koln im Jahre 1084 ge-
griindet wurde. Etwa eine Generation spiter, zwischen 1121 und 1128, ver-
schriftlichte Guigo 1., der fiinfte Prior der Grande Chartreuse, die dort befolgten
Gebriuche, die consuetudines. Ab 1128 wurden diese dann schrittweise von an-
deren Kartausen angenommen. In der Folge entwickelte sich — mit den
consuetudines als normativem Basistext — zundchst eine Observanzgemeinschaft
und schliesslich der Orden der Kartiuser.>

Bereits die architektonische Anlage der kartdusischen Kloster und der Lebens-
rhythmus ihrer Bewohner waren auf eine Minimierung nicht nur der externen,
sondern auch der internen Kommunikation ausgerichtet. So lebten die Ménche
nicht gemeinsam in einem Konventsgebdude, sondern in eremitischer Weise in
separaten, als Einzelhduser gestalteten Zellen, die jeweils iiber einen kleinen
Garten verfiigten und um einen Kreuzgang gruppiert waren. Lediglich die spar-
sam gestaltete Liturgie wurde zum Teil gemeinsam gefeiert und die Mahlzeit an
Sonn- und Feiertagen gemeinschaftlich eingenommen. Zudem unternahmen die
Monche einer Kartause einmal wochentlich zusammen einen Spaziergang, das
sparcimenrz‘um.24

22 Vgl. im Uberblick und mit weiterfiihrender Literatur J. Dubois, «Conversoy, in: Dizionario
degli istituti di perfezione, Bd. 3, Rom 1976, Sp. 110-120, insbes. Sp. 110; auch B. K.
Lackner, The Eleventh-Century Background (wie Anm. 21), 192 und passim.

* Zu den Anfingen des Kartiuserordens vgl. F. Cygler, Vom (Wort> Brunos zum gesatzten

Recht der Statuten iiber die Consuetudines Guigonis. Propositum und Institutionalisierung

im Spiegel der kartdusischen Ordenschriftlichkeit (11.—14. Jahrhundert), in: H. Keller/C.

Meier/T. Scharf (Hg.), Schriftlichkeit und Lebenspraxis im Mittelalter. Erfassen, Bewahren,

Verdndern, Miinchen 1999, 971f.; F. Cygler, Das Generalkapitel (wie Anm. 17), 205ff.; kur-

sorisch auch C. Caby, De I'abbaye 4 I'ordre. Ecriture des origines et institutionalisation des

expériences monastiques, Xle — Xlle siécle, in: Mélanges de I’Ecole frangaise de Rome.

Moyen f\ge 115 (2003), 235-267, hier 257 und 261 sowie B. K. Lackner, The Eleventh-

Century Background (wie Anm. 21), 207ff.

Vgl. zu Architektur und Lebensrhythmus der Kartduser J.L. Hogg, Kartduser, in: P. Dinzel-

bacher/J.L. Hogg (Hg.), Kulturgeschichte der christlichen Orden in Einzeldarstellungen,

Stuttgart 1997, 275-296, hier 282, 290 und passim; M. Zadnikar, Die frithe Baukunst der

Kartduser, in: M. Zadnikar (Hg.), Die Kartduser. Der Orden der schweigenden Mdonche,

Kéln 1983; G. Binding/M. Untermann, Kleine Kunstgeschichte der mittelalterlichen Ordens-

baukunst in Deutschland, Darmstadt 21993, 391ff,; speziell zur Architektur der Grande

Chartreuse R. Bornecque, L’architecture de la Grande Chartreuse, in: La Grande Chartreuse.

Au-dela du silence, Grenoble 2002, 46-63.



18 Markus Schiirer

Auch die Gestaltung des Grundbesitzes kartdusischer Konvente war ganz auf
die Abwehr von Kontakten zur umgebenden Lebenswelt hin angelegt. Man schuf
eine exakt abgeschlossene, ausschliesslich Besitzungen des Konvents
umfassende Domine, innerhalb der die jeweilige Kartause lag. Strikt hingegen
verzichtete man auf den Erwerb von Besitzungen, die sich ausserhalb dieser
Domaine befanden. Signifikanterweise bezeichneten die Kartduser selbst den ihr
Kloster umgebenden Besitz als desertum, als <Einode>.” Es ist dies ein termino-
logisches Detail, das reichen Aufschluss gibt iiber das Selbstverstindnis der
schweigenden Monche: Man begab sich nicht in beliebiger Weise in
Abgeschiedenheit, sondern man ging sowohl in geographischem als auch in
allegorisch-typologischem Sinn in das desertum, jenen hochst ambivalenten Be-
reich also, der bereits von biblischer Tradition her der Ort einerseits der Epipha-
nien, andererseits aber auch der Ddmonen war, und in dem die herkGmmiichen
Gesetze und Bedingungen menschlicher Soziabilitit keine Geltung mehr hatten.
Hier, so meinte man, herrschten besonders giinstige Bedingungen fiir das Ge-
sprich mit Gott und fiir die Bewihrung im Kampf mit dem diabolus.*® Ana-
lysiert man die Urkunden, die wihrend des 12. Jahrhunderts von bischoflicher
und pépstlicher Seite fiir den Kartduserorden ausgestellt wurden, so kommt man
zu dem Ergebnis, dass dessen frithe Geschichte zugleich die Geschichte einer ve-
ritablen und mit aller Konsequenz durchgefiihrten Sezession ist: Immer wieder
begegnen Bestimmungen entweder mit Bezug auf die Grande Chartreuse oder
den Orden insgesamt, die Frieden, Stille und vollkommene Abgeschiedenheit
innerhalb des desertum sicherstellen sollen und alles, was der Lebensweise der
Monche abtraglich sein kénnte, verbieten. Frauen und bewaffneten Minnern
wird die Durchquerung des deserfum explizit verwehrt, ebenso werden
Fischfang, Jagd, das Fangen von Vigeln sowie das Weiden von Schafen, Ziegen
und anderen Tieren untersagt. Zudem wird unter keinen Umstinden zugelassen,
dass andere religiose Orden Konvente in unmittelbarer Ndhe von Kartausen er-
richten.”’

Betrachtet man nun die von Guigo I. kompilierten Consuetudines Cartusiae,
den ersten normativen Basistext der Kartiduser, so liasst sich dieser Befund 1n ein-
driicklicher Weise vertiefen: Im Sinne einer leitenden Idee fiir die vita cartusiana
wird in Kapitel XIV dieses Textes im Rekurs auf Passagen aus dem Buch des
Propheten Jeremia und den Klageliedern formuliert, es sei vor allem das Bestre-
ben und der Vorsatz der Kartiuser, frei zu sein fiir das Schweigen und die Ein-
samkeit in der Zelle — precipue studium et propositum nostrum est, silentio et
solitudini celle vacare. Und zugleich werden Schweigen und Einsamkeit als
hochstrangiges, weil am schwierigsten zu verwirklichendes religios-asketisches

> Vgl. hierzu auch Bernard Bligny, Recueil des plus anciens actes de la Grande Chartreuse
(1086--1196), Grenoble 1958, XIX.

* Vgl. J. Le Goff, Le désert-forét dans I'Occident médiéval, in: J. Le Goff, L’imaginaire
médiéval. Essais, Paris 1985, 59-75, hier 61f., 64 und passim; ausserdem hierzu auch aus
moderner theologischer Sicht J. Hollenstein, Kartduserspiritualitit, in: J. Hollenstein/T. Lau-
ko, Wo die Stille spricht, Kartause Pleterje 1986, 61-83, hier 77f.

27 Vgl. Bernard Bligny, Recueil (wie Anm. 25), u.a. VI (16-20), XXIX (83-85) und XXXI
(88-92); auch hierzu F. Cygler, Das Generalkapitel (wie Anm. 17), 208f.



Kommunikation und vita religiosa 19

Prinzip eingestuft: Nichts sei mithevoller in der Ausiibung religigs-asketischen
Lebens als das Schweigen in Einsamkeit und die Stille — Nichil enim laboriosus
in exercitiis discipline regularis arbitramur, quam silentium solitudinis et
quietem.”® Dementsprechend haben auch jene Abschnitte der consuetudines, die
die Kommunikation — sei es die interne oder die externe — behandeln, einen
dusserst rigiden Tenor: Den Briidern ist nicht gestattet, auch nur die Erlaubnis
einzuholen dafiir, mit irgend jemandem zu sprechen, der nicht zum Konvent ge-
hort, selbst wenn es sich dabei um einen leiblichen Verwandten handelt.”” Eben-
so ist die Benutzung der klosterlichen Zeichensprache, gerade im cluniazen-
sischen Bereich oft anstelle des Sprechens verwendet, verboten. Lediglich ein-
fachste Zeichen fiir Dinge, die die Ausiibung bestimmter Amter oder die Ausfiih-
rung von Auftrigen betreffen, diirfen die Briider gebrauchen.™

Wenn die Moglichkeit des Gespriachs und der Mitteilung eingerdumt wird,
dann — analog zur Benediktsregel — nur als seelsorgerliches Therapeutikum:
Weil, so der Wortlaut, die Briider die gesamte Woche iiber in der Zelle das
Schweigegebot einhalten, mdgen sie ihre Siinden am Sonntag dem Prior beichten
oder demjenigen, der vom Prior zum Hoéren der Beichte beauftragt wurde.”' Zu-
dem wird es den Briidern gestattet, bei der Ausfithrung von Auftragen mit threm
Vorgesetzten das Notige zu besprechen.” Ganz besonders zielt diese Regelung
auf die kartidusische Buchproduktion; explizit namlich merken die consuetudines
an, dass, falls Briider beschiftigt sind mit der Korrektur und dem Binden von
Biichern oder dhnlichem, diese miteinander sprechen diirfen, allerdings ohne an-
dere, die etwa hinzukommen, in dieses Gesprich einzubezichen.” Diese Aus-
nahmeregelung kommt nicht von ungefihr, ist doch die Herstellung von Biichern
ein wichtiger Bestandteil der kartdusischen Lebensweise. Wenn es ein von den
frithen Kartdusern selbst intendiertes Wirken in die Welt gibt, dann ist es allein
mit diesem Aspekt zu greifen: Biicher gelten gemiss den consuetudines als
immerwihrende Nahrung der Seelen; sie sind méglichst sicher zu bewahren und
mit Fleiss anzufertigen, denn weil die Kartduser, so der Wortlaut sinngemdss,
das Wort Gottes mit dem Mund nicht predigen diirfen, miissen sie es mit Handen
tun.** Schliesslich weisen die consuetudines an, dass im Falle drohender Gefahr,
etwa eines Brandes, wer irgend kann, entbunden vom Schweigegebot — soluto
silentio —, zu Hilfe eilen m(jge.3 * Nicht zuletzt diese an sich trivial anmutende
Verordnung zeigt ex negativo, wie strikt die frithe kartdusische Ordensge-
setzgebung jeglichen Kontakt der Monche untereinander zu unterbinden suchte.

23 Guigues 1™, Coutumes de Chartreuse, introduction, texte critique, trad. et notes par un Chart-
reux [M.M. Laporte], Paris 1984, XIIII, 5 (196).

* Ebenda, LVIII, 1 (268); einen dhnlichen Gehalt haben ebenda, X, 2 (184) und LXII, 2 (272).

* Ebenda, XXXI, 3 (232); XLV, 1f, (254).

' Ebenda, VII, 2 (176); hierzu auch B. K. Lackner, The Eleventh-Century Background (wie

__ Anm. 21), 182.

fz Guigues I, Coutumes (wie Anm. 28), XLV, 1 (254).

¥ Ebenda, XXXII, 1 (232).

* Ebenda, XXVIII, 3 (223f.); hierzu auch Fuchs, Die Weltflucht (wie Anm. 10), 43.

* Guigues 1%, Coutumes (wie Anm. 28), LVI, 1 (266); einen dhnlichen Gehalt hat ebenda,
XXXI, 2 (232).



20 Markus Schiirer

Nimmt man das bis hierher Gesagte zusammen, so ldsst sich der folgende —
eigentlich paradox anmutende — Befund konstatieren: Der Kartduserorden ist ei-
ne Gemeinschaft, die sich konstituiert iiber den gemeinsamen Willen zum
Schweigen, den Willen zur moglichst weitgehenden Vermeidung dessen also,
was Vergemeinschaftung bekanntlich erst erméglicht — ndmlich zwischenmen-
schliche Kommunikation. Monchisches Schweigen und monchische Weltflucht,
wie sie bereits Benedikt von Nursia festschrieb, werden bei den Kartdusern zu
einer hesychastischen Spiritualitit gesteigert, als deren Kern die vollkommen
theozentrische Ausrichtung des einzelnen und dessen schweigsame Kontem-
plation in seiner Zelle erscheint.’® Die vita cartusiana ist somit vita contem-
plativa im strikten Sinne, die auf die Heiligung allein der eigenen Person zielt.
Dies fiihrt im iibrigen zu einer Art Heilsegoismus, welcher einer zentralen Idee
christlicher Religiositéit, der caritas ndmlich, durchaus entgegenstehen kann.
Sehr deutlich tritt dieser Aspekt in den Formulierungen von Kapitel XX der
consuetudines zum Almosengeben zutage: Sollten Arme zum Kloster kommen,
so moge man ihnen etwas Brot oder, je nach Moglichkeit, etwas anderes geben;
allerdings solle man sie nur selten zu Gast im Konvent aufnehmen, sondern eher
zur nichsten Siedlung schicken. Man sei ndmlich nicht wegen der zeitlichen
Sorge fiir die anderen, sondern wegen des ewigen Heils der eigenen Seele in die
Einsamkeit der Eindde geflohen.”’

Es sei nochmals betont, dass die Kartduser das anachoretische Prinzip im z6-
nobitischen Rahmen wohl am erfolgreichsten realisierten, jedoch keineswegs die
einzigen waren, die dies taten. Vielmehr muss man davon ausgehen, dass die
Tendenz zum Eremitentum und die damit verbundene Kultivierung und Perfek-
tionierung des religiosen Schweigens bedeutende Charakteristika der Entwick-
lungen in der vita religiosa des 11. und 12. Jahrhunderts insgesamt darstellen.™
Dies zu illustrieren, sei nur kursorisch noch auf die Grandmontenser verwiesen,
jene in der zweiten Halfte des 11. Jahrhunderts von Stephan von Muret begriin-
dete Gemeinschaft, die, dhnlich wie die Kartduser, anachoretische und zonobiti-
sche Elemente zu einer eigenstdndigen religiésen Lebensweise zusammenfiihrte
und diese zudem mit einem radikalen Armutsverstindnis verband.” Der normati-

*® vgl. J.L. Hogg, Kartiuser (wiec Anm. 24), 286; auch J. Hollenstein, Kartiuserspiritualitit
(wie Anm. 26), 76. Mit welch beeindruckender Konsequenz die Kartauser noch heute nach
diesem Ideal leben, zeigt im iibrigen der vielfach preisgekronte Dokumentarfilm «Die grosse
Stille» aus dem Jahr 2005, der unter der Regie von Philip Gréning entstand.

*7 Guigues I, Coutumes (wie Anm. 28), XX, 1 (206).

* Vagl. hierzu u.a G. Constable, The Reformation (wie Anm. 16), 60ff. und passim; auch G.
Constable, Eremitical Forms of Monastic Life, in: Istituzioni monastiche e istituzioni canoni-
cali in Occidente (1123-1215), Mailand 1980, 239-264; H. Leyser, Hermits and the New
Monasricism. A Siudy of Religious Communities in Western Europe 1000-1150, London
1984,

** Ein Armutsverstindnis im iibrigen, das deutliche Analogien zum frithen Franziskanertum
aufweist, vgl. hierzu G. Melville, /n solitudine ac pauperate. Stephans von Muret Evangelim
vor Franz von Assisi, in: G. Melville/A. Kehnel (Hg.), /n proposito paupertatis. Studien zum
Armutsverstindnis bei den mittelalterlichen Bettelorden, Miinster 2001, 7—30, hier 11f und
17f.; auch zu den Grandmontensern: G. Melville, Von der Regula regularum zur Stephans-
regel. Der normative Sonderweg der Grandmontenser bet der Aufficherung der vita religio-
sa im 12. Jahrhundert, in: H. Keller/F. Neiske (Hg.), Vom Kloster zum Klosterverband. Das



Kommunikation und vita religiosa 21

ve Basistext der Grandmontenser, die von Stephan von Lissac, dem vierten Prior
der Gemeinschaft, zwischen 1140 und 1156 kompilierte Regula,” enthilt zahl-
reiche Bestimmungen zu Schweigen, Einsamkeit und Riickzug aus der Welt; die
wohl nachdriicklichste dieser Bestimmungen besagt, dass die Briider wie Tote
und von der Welt Weggeworfene bis an ithr Lebensende in der Einéde verharren
moégen — in heremo, tamquam mortui et abiecti a mundo, usque in finem
perseueremus.” Wohlgemerkt — hier wird eine Lebensweise in die Metaphorik
des Todes gekleidet. Emphatischer kann man die Absage an die Welt, an jegliche
Gemeinschaft mit allem Menschlichen und Irdischen nicht formulieren.

Die pastorale Kommunikation der Mendikanten

Am Beginn des 13. Jahrhunderts war in Toulouse eine Predigergemeinschaft an-
sdssig, die es sich zur Aufgabe gemacht hatte, die Albigenser zu bekehren, jene
Héretiker des Languedoc, die seit der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts zu ei-
ner ernsten Bedrohung fir die katholische Kirche geworden waren. Diese von
dem Regularkanoniker Dominikus von Guzman geleitete Gemeinschaft, die
1215 von Bischof Fulko von Toulouse in rechtlich verbindlicher Form appro-
biert, 1216 vom Papst bestitigt und 1218 diesem direkt unterstellt wurde, war
gleichsam die Keimzelle nicht nur eines neuen Ordens, des ordo fratrum
Pracedicatorum, sondern auch einer ginzlich neuen Form der vita religiosa.™
Beabsichtigte man in der Frithphase noch allein die Bekehrung der siidfranzo-
sischen Héretiker, so wurde die Funktion des Ordens bald erweitert: Spétestens
ab den 1220er Jahren war die Laienpredigt und -seelsorge in der gesamten
ecclesia das angestrebte Ziel, wobei man vor allem darauf aus war, sich den
neuen ff:ligiésen Bediirfnissen der Bevdlkerungsschichten in den Stidten zu
offnen.™

Werkzeug der Schriftlichkeit, Miinchen 1997, 342-363; grundlegend sind ausserdem die
Beitrige bei J. Becquet, Etudes grandmontaines, Paris 1998.

w0 Stephan von Lissac gab als eigentlichen Autor dieses Textes Stephan von Muret an, vgl.
hierzu und zur Datierung der Regula G. Melville, Von der Regula (wie Anm. 39), 355 und
358; ausserdem zur Regula: J. Becquet, La régle de Grandmont, in: J. Becquet, Etudes
grandmontaines, Paris 1998, 91-118.

* Stephanus de Liciaco, Regula venerabilis viri Stephani Muretensis, in: Scriptores ordinis
Grandimontensis, ed. I. Becquet, Turnhout 1968, 63-99, hier LXIV (98); vgl. mit dhnlichem
Gehalt auch ebenda, XLVI (88f.), XLVII (89f.) und XLIX (90).

" Vgl. zur Frithgeschichte des Dominikanerordens die entsprechenden Kapitel bei M.-H.
Vicaire, Histoire de saint Dominique, 2 Bde, Paris 1982; W.A. Hinnebusch, The History of
the Dominican Order, 2 Bde. New York 1966, 1973; ausserdem J.-P. Renard, La formation
et la désignation des prédicateurs au début de I'ordre des Précheurs (1215-1237), Fribourg
1977; M.-H. Vicaire, Fondation, approbation, confirmation de ['ordre des Précheurs, in:
Revue d’histoire ecclésiastique 47 (1952), 123—141 und 586603 ; eine prizise Einfiihrung
bietet F. Cygler, Zur Funktionalitit der dominikanischen Verfassung im Mittelalter, in: G.
Melville/J. Oberste (Hg.), Die Bettelorden im Autbau. Beitrdge zu Institutionalisierungs-
prozessen im mittelalterlichen Religiosentum, Miinster/Hamburg/London 1999, 385-428.

= Vel. hierzu F. Cygler, Zur Funktionalitit (wie Anm. 42), 394ff.; ausserdem V.J. Koudelka,
Notes sur le cartulaire de s. Dominique, troisiéme serié: bulles de recommendation, in: AFP
34 (1964), 5-44; neuerdings auch J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Héresie. Religiositit



22 Markus Schiirer

Insgesamt stellte der Prediger- oder Dominikanerorden, dessen normative Ba-
sis die Augustinusregel sowie diese erginzende Konstitutionen™ bildeten, eine
vollkommen neuartige Synthese aus vita apostolica, theologischem Studium und
Laienpastoration dar; er war, so die treffende Formulierung von Florent Cygler,
«ein «spezialisierter> (Priester-)Orden mit universalkirchlichem [...] Predigt- und
Seelsorgeauftrag»™, der bald europaweit agieren sollte. In der Logik dieser neu-
artigen Synthese aber lag, dass nicht mehr das Schweigen, sondern die Rede,
ndherhin die pastorale Rede, als eine zentrale Sinnsetzung galt. Mit dem Pre-
digerorden kam es sowohl zu einer ganz entschiedenen Um- und Aufwertung als
auch zu einer bis dahin nicht gekannten Intensivierung und Professionalisierung
der internen und der externen Kommunikation einer religidsen Gemeinschaft.

Sehr eindriicklich ladsst sich dies belegen an den Ausfliihrungen Humberts de
Romanis, des fiinften Generalmagisters der Prediger. Humbert hat als ciner der
wichtigsten Vertreter der zweiten Generation des Ordens das Erbe des Domini-
kus von Guzman weitergefiihrt und weiterentwickelt. Auf sein Wirken hin kam
es zu verschiedenen Innovationen im Bereich des Ordensrechts und der Ordens-
verfassung; zudem lieferte er eine elaborierte und schliissige Konzeption des Pre-
digerordens insgesamt sowie seiner Amter, seiner Aufgaben und seiner Leit-
ideen, wobei er die ekklesiologische und eschatologische Bedeutung des Ordens
besonders hervorhob. Humberts {iberaus breites (Euvre, das neben einer Vielzahl
weiterer Texte je einen Kommentar zu den dominikanischen Konstitutionen und
den Ordensdmtern sowie ein Handbuch zum Amt des Predigers umfasst, gibt rei-
ches Zeugnis von alledem.*

Besonders relevant fiir unsere Fragestellung ist zundchst Humberts Kommen-
tar zur Ordensverfassung, die Expositio super constitutiones fratrum Praedica-
torum, die um die Mitte der 1260er Jahre entstand.*’ In diesem Text erklirt der
Verfasser mit Bezug auf jenen Passus der Konstitutionen, der Predigt und Seel-
sorge als wesentliche Funktionen des ordo fratrum Praedicatorum angibt®,
letzterer sei nicht geschaffen worden allein um des Heils derer willen, die in thn
eintreten, sondern generell wegen des Seelenheils aller — non solum autem inst-
itutus est ob salutem ingredientium, sed etiam communiter animarum. Deshalb
aber, so der Wortlaut weiter, habe diese Gemeinschaft einen hoheren Rang hat

und sozialer Aufstieg in der Stadt des hohen Mittelalters, Bd. 1: Stadtische Eliten in der Kir-
che des hohen Mittelalters, Koln/Weimar/Wien 2003, 2071t

* Hierzu F. Cygler, Zur Funktionalitit (wie Anm. 42), 390f.; auch F. Cygler/G. Melville, Au-
gustinusregel und dominikanische Konstitutionen aus der Sicht Humberts de Romanis, in: G.
Melville/A. Miiller (Hg.), Regula sancti Augustini. Normative Grundlage differenter Verbéin-

~de im Mittelalter, Paring 2002, 419-454.

® F. Cygler, Zur Funktionalitit (wie Anm. 42}, 395.

* Vgl. hierzu E.T. Brett, Humbert of Romans. His Life and Views of Thirteenth-Century
Society, Toronto 1984,

7 Kaeppeli datiert die Entstehung dieses Textes auf etwa 1267, vgl. T. Kaeppeli, Scriptores
Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, Bd. 1-3, Rom 1970, 1975, 1980, hier Nr. 2018 (Bd. 2,
290).

* A.H. Thomas, De oudste constituties van de Dominicanen. Voorgeschiedenis tekst, bronnen,
ontstaan en ontwikkeling (1215-1237), met uitgave van de tekst, Lowen 1965, Prologus
(311).



Kommunikation und vita religiosa 23

als die anderen Orden, die nur wegen des Heils derer gegriindet wurden, die in
diese eintreten — in quo excellit alios ordines, cum ipsi statuti fuerint solum ob
salutem ingredientium.* Vergleicht man diese Worte Humberts mit den con-
suetudines der Kartduser, so tritt deutlich die Gegensitzlichkeit zweier Konzep-
tionen religiosen Lebens zutage: Propagieren die consuetudines, wie weiter oben
erldutert, eine strikte vita contemplativa respektive das Prinzip der Selbstheili-
gung, so bekunden die Ausfithrungen Humberts — in Entsprechung zu den do-
minikanischen Konstitutionen — die Erstrangigkeit der vita activa in Form der
pastoralen Hinwendung zu allen Menschen. Mit dieser Argumentation geht
Humbert im iibrigen konform mit einem anderen, noch weitaus prominenteren
Vertreter der zweiten Generation des Predigerordens, ndmlich mit Thomas von
Aquin. Dieser konstatierte bekanntlich, dass es bedeutsamer sei, das Betrachtete
anderen weiterzugeben, als sich einzig der (theologischen) Betrachtung zu wid-
men — maius est contemplata aliis tradere quam solum contemplari —, und dass
der hochste Rang unter den religiosen Lebensweisen jenen zukomme, die hinge-
ordnet sind auf das Unterweisen und Predigen — sic ergo summum gradum in
religionibus tenent quae ordinantur ad docendum et praedicandum.™

Auch an anderer Stelle seines Konstitutionenkommentars verweist Humbert
mit ganz dhnlicher argumentativer Tendenz auf die hohe Dignitédt des Kommuni-
zierens in seelsorgerlicher Absicht. Im Abschnitt {iber den Vorrang der Predigt
gegeniiber anderen Werken — De excellentia praedicationis super alia opera —
fuhrt er aus, es gibe gute Werke, die nur demjenigen niitzen, der sie ausfiihrt,
wie etwa Fasten, Nachtwachen und dhnliche Dinge. Die Predigt aber sei nicht
allein dem Prediger, sondern auch anderen niitzlich, und dies nicht etwa im zeit-
lichen oder korperlichen als vielmehr im geistlichen Sinne. Die Predigt eines ein-
zelnen, so Humbert sinngemdss, kann viele andere zu Tugend und Seelenheil
fithren, sie ist ein zutiefst apostolisches Amt und iiberdies eine besondere Form
der imitatio Christi: Hat doch der Sohn Gottes, als er in der Welt lebte, kein Amt
auf derart besondere Weise ausgeiibt wie das der Predigt.”"

Nicht zuletzt steht Humberts Handbuch zum Amt des Predigers, der zwischen
1266 und 1277 entstandene Liber de eruditione praedicatorum, beispielhaft so-
wohl fur die Aufwertung der Predigt als auch flir ihre immense Professionali-
sierung im Kontext der dominikanischen vita religiosa. Allein der Abschnitt iiber

* Humbert de Romanis, Expositio super constitutiones fratrum Praedicatorum, in: Humbert de
Romanis, Opera de vita regulari, ed. J.J. Berthier, 2 Bde., Rom 1889, Bd. 2, 1-178, hier XII
(38f.); hierzu auch G. Melville, Duo novae conversationis ordines. Zur Wahmehmung der
frithen Mendikanten vor dem Problem institutioneller Neuartigkeit im mittelalterlichen Reli-
giosentum, in: G. Melville/J. Oberste (Hg.), Die Bettelorden im Aufbau. Beitridge zu Institu-
tionalisierungsprozessen 1m mittelalterlichen Religiosentum, Miinster/Hamburg/London
1999, 1-23, hier 6f; G. Melville, Systemrationalitdt und der dominikanische Erfolg im
Mittelalter, in: A. Hahn/G. Melville/W. Récke (Hg.), Norm und Krise von Kommunikation.
Inszenierungen literarischer und sozialer Interaktion im Mittelalter, Berlin 2006, 157-171,
hier 162,

* Thomas Aquinas, Summae theologiae secunda secundae, in: Thomas Aquinas, Opera omnia,
ed. R. Busa, Bd. 2, Stuttgart/Bad Cannstadt 1980, 523768, hier qu188, ar6 (763).

* Humbert de Romanis, Expositio (wie Anm. 49), IX (311).



24 Markus Schiiver

den Sprachstil des Predigers — De loquela praedicatoris — bietet beeindruckend
detaillierte Erlduterungen zu Inhalten, Rhetorik und Performanz der pastoralen
Rede, sogar zur Schulung der Stimme, die auf einschldgige Ausfiihrungen Au-
gustinus’, Gregors d. Gr., Senecas und Horaz’ rekurrieren.™

Insgesamt sind die Ausfithrungen und Entwiirfe Humberts de Romanis Symp-
tom fiir einen grundlegenden Paradigmenwechsel in der vita religiosa des Mittel-
alters: Das Konzept der vita contemplativa, das silentium als erstrangige religios-
asketische Praxis, die Tendenz hin zur anachoretischen Lebensweise mit ihren
azivilisatorischen und asozialen Implikationen — all diese Aspekte, die bis zum
Ende des 12. Jahrhunderts charakteristisch sind fiir religiéses Leben in all seinen
Spielarten, verlieren wihrend der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts ganz ent-
scheidend an Geltung zugunsten der Idee der vita activa in Form der pastoralen
Kommunikation, zugunsten eines entschiedenen religiosen Wirkens in die Weit.
Dabei gilt — und dies ist zu betonen — der Befund des Paradigmenwechsels um so
mehr, wenn man bedenkt, dass Humberts Ausfithrungen zwar im Bezug zum ei-
genen Orden stehen, ihr Tenor jedoch ebenso gelten kann fiir den etwa zeitgleich
zum Dominikanerorden entstehenden Franziskanerorden und bedingt auch fiir
die Karmeliter und die Augustiner-Eremiten. Humbert de Romanis ist nicht nur
Exponent eines neuen Ordens, sondern generell einer neuen Form der vita reli-
giosa, einer neuen Religiositit.

Ausloser dieses Paradigmenwechsels war in erster Linie die sich verdndernde
soziale, kulturelle und religiose Situation an der Wende vom 12. zum 13. Jahr-
hundert. Zum einen sah sich die Amtskirche der Gefahr vor allem der kathari-
schen Hiresie gegeniiber,” zum anderen musste sie Strategien finden, um ange-
messen auf neue kulturelle, wirtschaftliche und vor allem religiose Bediirfnisse
der stidtischen Bevélkerungsschichten reagieren zu konnen.™ Bekanntlich war
es Innocenz I11., der einen konstruktiven Umgang mit den verdnderten Gegeben-
heiten und Anforderungen propagierte. So befreite er etwa neue religiose Bewe-
gungen wie die Waldenser und Humiliaten vom Verdikt der Ketzerei, mit dem
sie noch wihrend des Pontifikats Lucius’ III. belegt wurden, und wies thnen ei-
nen Platz innerhalb der katholischen Kirche zu.”® Uberdies wusste Innocenz die

32 Humbert de Romanis, De eruditione praedicatorum, in: Humbert de Romanis, Opera de vita
regulari, ed. J.J. Berthier, 2 Bde., Rom 1889, Bd. 2, 373-484, hier X (402-404); vgl. zur

~ Datierung des Textes T. Kaeppeli, Scriptores (wie Anm. 47), Nr. 2013 (Bd. 2, 287f.).

** Vgl. zum Katharertum u. a. J. Duvernoy, Le Catharisme. La religion des Cathares, Toulouse

~1976: J. Duvernoy, Le Catharisme. L histoire des Cathares, Toulouse 1979.

f"‘ Hierzu eingehend J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Haresie (wie Anm. 43), 103ff.

** Zur Geschichte der Humiliaten im 12. und zu Anfang des 13. Jahrhunderts vgl. mit einer
Fiille an weiterfithrender Literatur: M.P. Alberzoni, Die Humiliaten zwischen Legende und
Wirklichkeit, in: Mitteilungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung 107
(1999), 324-353, hier u.a. S. 324f, 331f. und 335ff.; vgl. F. Andrews, The Early Aumiliati,
Cambridge 1999 sowie die Beitrige in dem Sammelband M.P Alberzoni/A. Ambrosioni/A.
Lucioni (Hg.), Sulle tracce degli Umiliati (Bibliotheca erudita 13), Mailand 1997. — Zu den
Waldensern vgl. C. Thouzellier, Catharisme et valdéisme en Languedoc a la fin du Xlle et au
début du Xllle siecle, Louvain/Paris *1982; G.G. Merlo, Valdesi ¢ valdismi medievali. Itine-
rari ¢ proposte di ricerca, Turin 1984; G. Audisio, Les «vaudois>. Naissance, vie et mort
d’une dissidence (XIle-XVle siécles), Turin 1989,



Kommunikation und vita religiosa 25

religidsen Ideen und Konzepte eines Dominikus von Guzman, aber auch eines
Franziskus von Assisi fiir eine gross angelegte <pastorale Offensive> zu instru-
mentalisieren, die im Rahmen des V. Lateranums geplant wurde.”® Insgesamt
entstand in der Folge des Pontifikats Innocenz’ III. ein Milieu, in dem sich die
Dominikaner und die Mendikanten generell entfalten konnten, ein Milieu zudem,
in dem bereits vor Humbert de Romanis Theologen wie Petrus Cantor, Alain von
Lille, Thomas von Chobham oder Jakob von Vitry elaborierte Konzepte zur
Pastoraltheologic entwarfen.’” Dabei entstanden im iibrigen nicht nur Hand-
biicher zur Predigtlehre, sondern zum Teil exorbitante Exempelsammlungen, die
Erzihlmaterial fiir Predigten verfiigbar machen sollten. Stellvertretend fiir zahl-
reiche andere Sammlungen sei hier lediglich auf den wihrend der 1250er Jahre
entstandenen Tractatus de diversis materiis predicabilibus des Dominikaners
Stephan von Bourbon verwiesen.

Kommunikation und kulturelles Geddichtnis bei den Mendikanten

Die sogenannten Bettelorden perfektionierten nicht nur den seelsorgerlich moti-
vierten Kontakt zur Lebenswelt der Laien; vielmehr werteten sie auch die Kom-
munikation innerhalb ihrer Gemeinschaften auf und gaben dieser zum Teil sogar
eine konzeptionelle und organisatorische Basis. Und auch in dieser Hinsicht nah-
men die Dominikaner einen besonderen Rang ein. Zwar erscheint in den domini-
kanischen Konstitutionen noch die explizite Verpflichtung der Briider zum
Schweigen, jedoch wird sie auf bestimmte Orte des Konvents und die damit ver-
bundenen Stationen des Tagesablaufs eingeschrinkt, so das claustrum, den
Schlafsaal, die Zellen der Briider, den Speisesaal und das oratorium. Uberdies
wird die Moglichkeit eingerdumt, im Ausnahmefall sehr leise auch an diesen Or-
ten zu sprec:hen.59 Insgesamt bestimmt das Schweigen somit nicht in prinzipieller
Weise das Zusammenleben, es hat keineswegs mehr — wie etwa bei den Kar-
tiusern — den Stellenwert des fiir den religiésen modus vivendi Charakteristi-
schen. Was nicht verwundert: Aus den Funktionen des Dominikanerordens, der
Predigt und der Seelsorge, ergab sich die Notwendigkeit, die Ordensmitglieder
ein griindliches theologisches Studium durchlaufen zu lassen. Im Rahmen dieses
Studiums aber, auf dessen Effizienz hin die Organisationsstruktur sowohl des ge-
samten Ordens als auch der einzelnen Konvente ausgerichtet wurde,”’ pflegte
man selbstredend bestimmte Formen der schulischen Kommunikation.

** Hierzu J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Héresie (wie Anm. 42), 188ff.; auch J. Oberste,
Predigt und Gesellschaft um 1200. Praktische Moraltheologie und pastorale Neuorientierung
im Umfeld der Pariser Universitit am Vorabend der Mendikanten, in: G. Melville/J. Oberste
(Hg.), Die Bettelorden im Aufbau. Beitrdge zu Institutionalisierungsprozessen im

_ mittelalterlichen Religiosentum, Miinster/Hamburg/London 1999, 245-294, hier 273ff.

> Vel. J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Hiresie (wie Anm. 42), 105ff,, 119ff. und 142ff.

>* Stephanus de Borbone, Tractatus de diversis materiis predicabilibus: Prologus/Prima pars De
dono timoris, ed. J. Berlioz/J.-L. Eichenlaub, Turnhout 2002; zur Datierung des Textes vgl.

ebenda, S. XXXI.
; A H. Thomas, De oudste constituties (wie Anm. 48), 17 (327).
o Vel. hierzu F. Cygler, Zur Funktionalitit (wie Anm. 42), 413ff.



26 Mavrkus Schiirer

Ein typisches Beispiel hierfiir ist die collatio, ein informelles Zusammen-
kommen der Briider eines Konvents, das ein- bis zweimal pro Woche oder auch
ofter stattfand, allerdings keinen fixen Termin im Tagesplan besass. Je nachdem,
ob samtliche Briider verfugbar waren, wurde sie nach Absprache zwischen dem
magister studentium und dem Prior eines Konvents ad hoc angesetzt. Folgt man
den Erlduterungen, welche die zwischen 1257 und 1267 entstandenen /nstruc-
tiones de officiis ordinis Humberts de Romanis bieten, so verlief die collatio als
moglichst professionelles Abarbeiten einer vorgegebenen quaestio in Rede und
Gegenrede unter Anwendung von habitualisiertem Wissen. Ihr Zweck war die
Wiederholung bestimmter Fragen und Aspekte, die in der Ausbildung bereits be-
handelt worden waren, wobei argumentations- und disputationstaktische
Ubungen im Vordergrund standen.®’

Jedoch setzten die Dominikaner hinsichtlich der Gestaitung und Kontrolle der
gemeinschaftsinternen Kommunikation auf einer noch viel grundsitzlicheren
Ebene an. Sie organisierten nicht nur die Vermittlung des theologischen, gleich-
sam berufsmissigen Spezialwissens, das zum Amt des Predigers gehorte, son-
demn ebenso die Zirkulation des kollektiven Wissens, das den Orden im Ganzen
betraf, d. h. seine Geschichte, seine Leitideen und sein kollektives Selbstver-
standnis. Der ordo fratrum Praedicatorum stellt ein Beispiel par excellence dar
fiir die Schaffung und Pflege eines kulturellen Gedachtnisses im Sinne des Be-
schreibungsmodells, wie es Jan Assmann im Rekurs auf die Arbeiten von Mau-
rice Halbwachs entworfen hat.®

Den Anstoss flir die Sammlung eines kollektiven Wissensvorrats gaben zwei
Befehle, die die dominikanische Ordensleitung, das Generalkapitel, 1255 und
1256 erliess. Tenor dieser Befehle war, miindlich kursierende Uberlieferungen
mit Bezug zum Orden zu sammeln, schriftlich zu fixieren und dem Generalma-
gister zukommen zu lassen. Diesem wiederum oblag es, die Redaktion des Ma-
terials und dessen Zusammenstellung zu einem geschlossenen Text zu koordi-
nieren.”’ Die auf diesen Befehl hin ordensweit zusammengetragenen Berichte zu
Wundern, Visionen und anderen erbaulichen Ereignissen bildeten die Basis
zweler im weitesten Sinne ordenshistoriographischer Texte, des Bonum univer-
sale de apibus des Thomas von Cantimpré und der Vitas fratrum des Gerardus de

' Humbert de Romanis, Instructiones de officiis ordinis, in: Humbert de Romanis, Opera de
vita regulari, ed. J.J. Berthier, 2 Bde., Rom 1889, Bd. 2, 179-371, hier XII, III (259f.); vgl.
hierzu auch M. Mulchaney, «First the Bow is Bent in Study». Dominican Education before
1350, Toronto 1998, 130ff.; M. Schiirer, Das Exemplum oder die erzihlte Institution. Stu-
dien zum Beispielgebrauch bei den Dominikanern und Franziskanern des 13. Jahrhunderts,
Berlin 2005, 98f.; zur Datierung der [nstructiones vgl. T. Kaeppeli, Scriptores (wie Anm.
47), Nr. 2020 (Bd. 2, 290f.).

% Vgl. zur Terminologie J. Assmann, Das kulturelle Gedéichtnis. Schrift, Erinnerung und poli-
tische Identitit in frithen Hochkulturen, Miinchen 1997, insbesondere 48ff. und passim; diese
Deutung der Erinnerungskultur des Predigerordens wird in extenso ausgefiihrt bei M. Schii-

~rer, Das Exemplum (wie Anm. 61), [11ff., 213ff. und 301f.

® Acta capitulorum generalium ordinis Praedicatorum, Bd. 1: Ab anno 1220 usque ad annum
1303, ed. B.M. Reichert, Rom 1898, 77 und 83; eingehend hierzu M. Schiirer, Das Exemp-
lum (wie Anm. 61), 103ff.



Kommunikation und vita religiosa 27

Fracheto. Die Ordensleitung und insbesondere Humbert de Romanis als amtier-
ender Generalmagister lieferten die konzeptionellen Vorgaben fiir die Zusam-
menstellung beider Texte; zudem waren sie es, die die Texte approbierten, sie
zunichst ausschliesslich innerhalb des Ordens publizierten und zu dessen Arkan-
wissen erklirten.®

Bemerkenswert an beiden Texten ist zundchst, dass sie wihrend des ersten
Generationswechsels innerhalb des Predigerordens entstanden. Sowohl besagte
Befehle als auch die Prologe des Bonum universale de apibus und der Vitas
Sfratrum thematisieren eingehend die Problematik der einander ablésenden
Generationen und die sich daraus ergebende Notwendigkeit, das Wissen um die
Geschichte der Gemeinschaft per Verschriftlichung zu konservieren und somit
eine ordenseigene Tradition zu stiften.”” Was nur folgerichtig erscheint: Gerade
der erste Generationswechsel bedeutete fiir die Dominikaner, wie fiir jedes an-
dere soziale System auch.®® eine Zidsur von existenzieller Tragweite, war doch
mit dem Aussterben der Griindergeneration die Gefahr des Verlusts von wichti-
gem, weil identititststiftendem Wissen verbunden, das bislang nur miindlich tra-
diert wurde.

Allerdings vollzog man mit Hilfe des Bonum universale de apibus und der
Vitas fratrum nicht allein den méglichst verlustlosen Ubergang von der miind-
lichen zu einer schriftlichen Uberlieferung. Vielmehr fithrte man, gemiss dem
Assmannschen Beschreibungsmodell, den Austausch von Inhalten zwischen
zwel verschiedenen modi memorandi durch — dem kommunikativen und dem
kulturellen Gedachtnis. Im Rahmen beider Texte wurde die individuell-biogra-
phisch geformte, fragmentarische und gleichsam bewegliche Erinnerung der ein-
zelnen Ordensmitglieder transformiert in eine von Spezialisten ausgearbeitete,
fixe und durch Approbation mit hochstméglicher Geltung ausgestattete Ge-
schichtsschreibung des Ordens.®’

Es erscheint angesichts dieses Befundes nur schliissig, dass die Inhalte sowohl
des Bonum universale de apibus als auch der Vitas fratrum tiber weite Strecken
nach dem Paradigma der kollektiven Hagiographie gestaltet sind. Beide Texte
thematisieren in erster Linie die vielen «durchschnittlichen> Ordensmitglieder;
sie wollen weniger das admirabile von einzigartigen Heiligen als vielmehr das
imitabile des gewohnlichen Ordensbruders zeigen. Zudem schildern sie zum Teil
weit ausgreifend die Frithgeschichte und die Eigenart des Predigerordens im
Ganzen.®® In formaler Hinsicht folgen beide Texte dem Prinzip des exempla-

* Gerardus de Fracheto, Vitae fratrum ordinis Praedicatorum necton Cronica ordinis ab anno
MCCIII usque ad MCCLIV, ed. B.M. Reichert, Lowen 1896; Thomas Cantipratanus, Bonum
universale de apibus, ed. G. Colvenerius, Douai 1627; eingehend hierzu M. Schiirer, Das Ex-

~emplum (wie Anm. 61), 104f. und 111ff.

* Vgl. M. Schiirer, Das Exemplum (wie Anm. 61), 115f.

* Hierzu H. Popitz, Die normative Konstruktion von Gesellschaft, Tiibingen 1980, 77

ausserdem P.L. Berger/T. Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.

Eine Theorie der Wissenssoziologie, mit einer Einleitung von H. Plessner, {ibersetzt von M.

Plessner, Frankfurt am Main 1980, 66.

Eingehend hierzu M. Schiirer, Das Exemplum (wie Anm. 61), 116f.

* Vgl. M. Schiirer, Das Exemplum (wie Anm. 61), 27ff., 123ff. und 179ff.

&7



28 Markus Schiirer

rischen Erzdhlens; ihre kleinste narrative Einheit bildet das Exemplum, ent-
sprechend sind sie gattungsmaéssig als Exempelsammlung einzustufen. Anhand
von Beispielen, deren Kern ein denkwiirdiges Ereignis, ein bemerkenswerter
Protagonist oder ein treffender Ausspruch ist, illustrieren sie bestimmte Formen
religiosen Handelns oder erweisen die hohe Dignitit der mendikantischen und
besonders der dominikanischen Lebensform.

Signifikant in diesem Zusammenhang ist, dass das Exemplum um die Mitte
des 13. Jahrhunderts gerade im Predigerorden Gegenstand eingehender theoreti-
scher Reflexion ist und als erstrangiges Medium der Kommunikation und der
Vermittlung von Wissen angesehen wird. Humbert de Romanis und sein Ordens-
bruder Stephan von Bourbon bieten jeweils in den Prologen von Exempel-
sammlungen, die in erster Linie zur Laienpredigt bestimmt sind, komplexe, so-
wohl historisch als auch systematisch angelegte Uberlegungen zu rhetorischen,
performativen, didaktischen und mnemotechnischen Aspekten exemplarischer
Rede.”” Das Exemplum erscheint dabei gleichsam als «kommunikative Gat-
tung»'’, als typisierte und konventionalisierte Form der Verstindigung, die ge-
eignet ist zum einen fiir jeden Rezipienten, unabhingig von kulturellem Hori-
zont, Bildung und sozialer Stellung, und zum anderen fiir jegliche Kommunika-
tionssituation von der Predigt vor grossem Publikum bis hin zum vertraulichen
Vier-Augen-Gesprich, und die iiber verschiedene funktionale Optionen vefiigt,
wobei die rhetorische persuasio und der belehrende Impetus als besonders wich-
tig gelten.

Es ist mit Sicherheit kein Zufall, dass das Exemplum als kleinste Einheit der-
jenigen Texte fungierte, die gleichsam das Behiltnis fiir das kulturelle Gedécht-
nis der Dominikaner bildeten. Offenbar sollte es das Medium sein, mit dessen
Hilfe die Inhalte dieses Geddchtnisses — das Wissen um die Geschichte des Or-
dens und seine Ziele, Normen und Werte — den Mitgliedern moglichst nachhaltig
vermittelt werden sollten. Insgesamt zeigen das Sammeln und Sichern der
kollektiven Erinnerung, das ordensweite Verfligbarmachen dieser Erinnerung in
Form von Exempelsammlungen sowie das eingehende Reflektieren und Theore-
tisieren iiber die Moglichkeiten der Kommunikation im Medium des Exem-
plums, in welch hohem Mass der Predigerorden sich iiber Kommunikation kon-
stituierte und festigte, gleichsam eine — man moge die Tautologie verzethen —
<Kommunikationsgemeinschaft> war.

Anzumerken bleibt bei alledem, dass die Dominikaner nicht die einzigen wa-
ren, die die Kombination aus kollektiver Hagiographie und Exemplum fiir die
Etablierung und Vermittlung eines kulturellen Gedachtnisses zu nutzen wussten.

 Stephanus de Borbone, Tractatus (wie Anm. 58), Prologus (3f. und 10); C. Chevalier, Edi-

tion et commentaire du De dono timoris du Dominicain Humbert de Romans (T 1277). 2
Bde., Ecole nationale des chartes, Theése pour le diplome d’archiviste paléegraphe, 1999
[Typoskript], Prologus (Bd. 2, 6-9); hierzu auch M. Schiirer, Das Exemplum (wie Anm. 61),
81ff. und 91ff.

" So der von Thomas Luckmann entworfene Begriff, vgl. T. Luckmann, Grundformen der ge-
sellschaftlichen Vermittlung des Wissens. Kommunikative Gattungen, in: F. Neidhart/M.R.
Lepsius/J. Weiss (Hg.), Kultur und Gesellschaft, Opladen 1986, 191-211.



Kommunikation und vita religiosa 29

Bereits die Cisterzienser setzten Exempelsammlungen gezielt zur Fixierung der
gemeinschaftlichen Erinnerung und zur ordensinternen Pardnese und Didaxe
ein,”' und auch bei den Franziskanern gab es zumindest Ansitze, miindlich kur-
sierende Uberlieferungen zu sammeln, zu redigieren und auf diesem Wege eine
Hagiographie nicht nur des Ordensstifters, sondern der Gemeinschaft im Ganzen
zu schaffen.”” Allerdings waren es die Dominikaner, die diese Praxis am effek-
tivsten und in hochstem Masse planvoll und systematisch einsetzten. Insofern
kann man durchaus sagen, dass die Rationalitdt, die so charakteristisch fiir den
Predigerorden und besonders fiir seinen Umgang mit dem Ordensrecht ist, auch
und vor allem ein Signum darstellt fiir die Arbeit dieser Gemeinschaft an ihrem
kulturellen Gedachtnis.”

Man konnte an die bis hierher erbrachten Ergebnisse die Frage kniipfen, wa-
rum es gerade im Predigerorden zu einer derartigen Intensivierung nicht nur der
externen, sondern auch der internen Kommunikation kam. Zu einer zumindest
ansatzweisen, thesenhaften Antwort kann auch in diesem Falle noch einmal der
Kommentar Humberts de Romanis zu den dominikanischen Konstitutionen
fiihren. Die Erlduterungen zu deren Prolog enthalten einen langen Exkurs iiber
die Idee der uniformitas als einer ordensweit einheitlichen Lebensform.™ Hum-
bert konfrontiert diese Idee mit den Verhiltnissen, wie sie tatsdchlich um die
Mitte des 13. Jahrhunderts im Predigerorden herrschen, und kommt dabei zu
dem Schluss, dass man von ihrer Realisierung noch weit entfernt sei. Zu gross
seien, so die Ausfithrungen sinngemaiss, nach wie vor die Unterschiede zwischen
einzelnen Ordensprovinzen und -konventen hinsichtlich der Beschaffenheit der
Bauten, der Kleidung und sogar der Liturgie. Als Ursachen fiir diese — negativ
apostrophierte — varietas gibt Humbert die Vielfalt der Vélker an, mit denen man
zusammenlebe, auch die ungleichartige Beschaffenheit der Provinzen und die
grosse Menge der unterschiedlichen Ansichten einzelner Ordensmitglieder sowie
deren beschrinkten Horizont, in dem man nur die Belange des jeweils eigenen
Konvents, nicht aber die des gesamten Ordens betrachte. Zudem verweist er auf
die Tatsache, dass man inmitten der Menschen — inter homines — lebe und sich in
vielem diesen anpassen miisse.”

Vgl. hierzu B.P. McGuire, Structure and Consciousness in the Exordium magnum Cister-
ciense. The Clairvaux Cisterciens after Bernard, in: Cahiers de I’Institut de Moyen Age Grec
et Latin de I’Université de Copenhague 30 (1979), 33-90; auch B.P. McGuire, A Lost Clair-
vaux Exemplum Collection Found. The Liber visionum et miraculorum Compiled under
Prior John of Clairvaux (1171-79), in: Analecta Cisterciensa, 29 (1983), 26-62.

Hierzu M. Schiirer, Das Exemplum (wie Anm. 61), 38f., 243ff. und 267ff.

Zur Rationalitdt des dominikanischen Ordensrechts vgl. G. Melville, Die Rechtsordnung der
Dominikaner in der Spanne von constituciones und admoniciones. Ein Beitrag zum Ver-
gleich mittelalterlicher Ordensverfassungen, in: R. Helmholz/J. Miiller/M. Stolleis (Hg.),
Grundlagen des Rechts. FS Peter Landau, Paderborn 2000, 570-604; G. Melville,
_ Systemrationalitit (wie Anm. 49).

* Humbert de Romanis, Expositio (wie Anm. 49), IIT (5-8); eingehend hierzu M. Schiirer, Das
_ Exemplum (wie Anm. 61), 117ff.

° Humbert de Romanis, Expositio (wie Anm. 49), 111 (6).

1
)



30 Markus Schiirer

Insbesondere der letztgenannte Aspekt ist sehr aufschlussreich: Die Domini-
kaner waren, wollten sie ihrer Funktion nachkommen, auf eine Art <alltagsprag-
matische Mimikry> angewiesen. Strebte man eine erfolgreiche Seelsorge der
Laien an, so musste man, obgleich man in der vita communis des abgeschlosse-
nen Konvents lebte, seine Existenz in gewisser Weise permanent mit jenen tei-
len. Man musste regelméssigen Kontakt und eine gewisse Vetrautheit mit Laien
herstellen, musste detaillierte Kenntnisse erwerben tiber die Beschaffenheit ihrer
Lebenswelt, musste letztlich also die Distanz zwischen religiosem und welt-
lichem Leben zumindest teilweise abbauen.

Moglicherweise liegt in genau diesem Umstand ein wichtiger Grund fir die
Intensivierung der Binnenkommunikation im Dominikanerorden. In weitaus ho-
herem Masse als flir die kontemplativen respektive eremitischen Gemeinschaften
des 11. und 12. Jahrhunderts bestand fiir diesen die Notwendigkeit, entgegen der
bestindigen Konfrontation mit der Welt und ihren sehr irdischen Problemen und
Versuchungen das religiose propositum, auf das man sich gemeinschaftlich ver-
pflichtet hatte, zu kommunizieren und zu festigen. Die Dominikaner initiierten
einen Diskurs der Erinnerung und der Verstindigung iiber die Eigenarten und
Ziele ihres Ordens, mit dem — entgegen den Tendenzen der Diversifizierung und
Fragmentierung, der Aufspaltung in einzelne Provinzen und Konvente mit
jeweils partikularen Identitdten, aber auch entgegen der permanenten Gefahr der
Kontaminierung des religiosen modus vivendi durch das Irdische — eine wnitas
geschaffen und aufrechterhalten werden sollte, d. h. eine vereinheitlichte und
trotz aller Offnung zur Welt hin geschlossene Gemeinschaft, deren Basis cine
kohirente Identitét mit ordensweiter Geltung war. Fiihrt man diese Uberlegung
weiter, so gelangt man letztlich zu der These, dass die Intensivierung der exter-
nen Kommunikation auch eine Intensivierung der internen Kommunikation be-
wirkte.

Zum Zusammenhang von Kommunikation und vita religiosa wdhrend des Mittelalters.
Eine Skizze

Die Frage nach dem Verhiltnis von Kommunikation und vita religiosa erfahrt im Rahmen
des Aufsatzes eine Differenzierung in zwei Richtungen: Zum einen wird es um die interne
Kommunikation innerhalb religiéser Gemeinschaften selbst gehen, zum anderen um die
externe Kommunikation religioser Gemeinschaften mit der Lebenswelt, die sie jeweils
umgibt. Insgesamt ist die Studie als eine Skizze konzipiert, die einige Grundlinien in der
Entwicklung des Zusammenhanges von Kommunikation und vita religiosa wiahrend des
Mittelalters aufzeigen soll, wobei sich der zeitliche Rahmen von der formativen Phase des
westlich-lateinischen Mdnchtums bis hin zu den Bettelorden des 13. Jahrhunderts er-
streckt. Eine zentrale These der Untersuchung ist, dass die monastische Kultur des latei-
nischen Westens zunidchst nicht eine Kultur der Kommunikation, sondern des Schweigens
ist. Bis zum Ende des 12. Jahrhunderts gilt das silentium als erstrangige asketische Praxis,
die den Religiosen vor der Einbindung in soziale Beziehungen schiitzen und dessen Frei-
sein fiir Gott sicherstellen soll. Mit dem Aufkommen der Mendikanten am Beginn des 13.
Jahrhunderts allerdings vollzieht sich ein Paradigmenwechsel: Es kommt zu einer positi-
ven Umwertung, Intensivierung und Professionalisierung sowohl der internen als auch der
externen Kommunikation dieser neuen Gemeinschaften. Das religiose Schweigen und die
vita contemplativa verlieren an Geltung zugunsten der vita activa, der pastoralen Kom-
munikation und des religiosen Wirkens in die Welt.



Kommunikation und vita religiosa 31

Essai a propos du rapport entre communication et vita religiosa au Moyen-Age

La question du rapport entre communication et vita religiosa emprunte, a travers cet
article, deux pistes différentes: d'un co6té, il s’agira de la communication au sein méme des
communautés religieuses, et de l'autre, il sera question de la communication des commun-
autcs religieuses avec le monde vivant qui les entourait autrefois. Dans son ensemble, cet-
te étude est congue comme un essai qui devrait dégager quelques lignes directrices de
I'évolution du rapport entre communication et vita religiosa durant le Moyen-Age. Le ca-
dre chronologique s'étend de la phase initiale de la vie monastique latine occidentale
jusqu'aux ordres mendiants du XlIIIe siecle. Selon une thése centrale de cette recherche, la
culture monastique de 1’Occident latin n'était pas, dans ses débuts, une culture de la com-
munication, mais du silence. Jusqu'a la fin du Xlle siecle, le silentium est considéré
comme la pratique ascétique la plus importante, qui empéche l'intégration sociale du reli-
gieux et doit assurer la disponibilité de celui-ci pour Dieu. Avec l'arrivée des ordres men-
diants au début du XllIle siécle, on observe un changement de paradigme: la communica-
tion interne aussi bien qu’externe de ces nouvelles communautés est revalorisée, intensi-
fice et professionnalisée. Le silence religieux et la vie contemplative perdent de leur va-
leur au profit de la vie active, de la communication pastorale et de l'activité religieuse
dans le monde.

On the connection between communication and vita religiosa in the Middle Ages. An
outline

This paper differentiates between two aspects of the relationship between communication
and vita religiosa. The first concerns internal communication within religious commu-
nities, the second externally directed communication between these communities and the
world surrounding them. This study outlines fundamental developments in the relation-
ship between communication and vita religiosa in the Middle Ages, during the period
from the formative phase of Western Latinate monastic orders up to the rise of the
mendicant orders in the 13™ century. The monastic culture of the Latinate West was at
first not a culture of communication but a culture of silence. Until the end of the 12"
century, silence was an ascetic practlce of the first importance whose purpose was to
protect the monk from involvement in social relationships and thus keep him free for God.
With the rise of mendicant orders at the opening of the 13" century a paradigm shift took
place. In these new orders communication both within the order and with the world
outside was now seen more positively and was intensified and professionalized. Religious
silence and the vita contemplativa lost ground to the vita activa, centred on pastoral
communication and religious action in the world.

Schliisselbegriffe — Mot clés — Keywords

Mittelalter — Moyen Age — Middle Ages, Ménchtum — ordres monastiques — monastic
orders, religioses Schweigen/silentium — silence religieuse — religious silence, Kartduser —
chartreux — cartusians, Dominikaner — dominicains — dominicans, kulturelles Ged4chtnis
— mémoire culturelle — cultural memory, Exemplum — exemple — example

Markus Schiirer, Dr., wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl fir Mittelalterliche Ge-
schichte der Technischen Universitit Dresden



	Zum Zusammenhang von Kommunikation und vita religiosa während des Mittelalters : eine Skizze

