
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 101 (2007)

Artikel: Zum Zusammenhang von Kommunikation und vita religiosa während
des Mittelalters : eine Skizze

Autor: Schürer, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Zusammenhang von Kommunikation
und vita religiosa während des Mittelalters.
Eine Skizze

Markus Schürer

Betrachtet man das Phänomen der Kommunikation in religiösen Gemeinschaften
in heuristisch-systematischer Absicht, so zeigt sich, dass der zönobitisch lebende

Religiose, lässt man die Option des Redens mit sich selbst beiseite, grundsätzlich
in ein triadisches Bezugssystem eingebunden ist, er sozusagen drei mögliche
Ansprechpartner hat. Zunächst - und dies ist bei allen Arten der vita religiosa
zentral - kommuniziert er mit Gott. Des weiteren kann er intern mit den Mitgliedern

seiner Gemeinschaft kommunizieren und schliesslich extern mit der Welt
ausserhalb der Klostermauern. Um ganz bestimmte kommunikative Aspekte in
den Blick zu nehmen, liesse sich dieses Beschreibungsmodell selbstverständlich
noch weiter aufgliedern und spezifizieren: So könnte man beispielsweise fragen,
ob es sich bei einer bestimmten religiösen Gemeinschaft lediglich um ein Kloster
oder um einen Orden handelt. Wäre letzteres der Fall, so liesse sich die interne
Kommunikation innerhalb eines Konvents unterscheiden von derjenigen mehrerer

Konvente untereinander. Ebenso könnte man fragen, ob die externe
Kommunikation Angehörige der amtskirchlichen Hierarchie (etwa einen Ortsbischof,
einen Ordensprokurator oder auch den Papst) betrifft oder schlicht Laien, sei es

zum Zweck der Seelsorge oder in Belangen klösterlicher Verwaltung.
Binnendifferenzierungen solcher Art liessen sich beliebig weit treiben, an

dieser Stelle sollen sie jedoch nicht weiter interessieren. Vielmehr sei fur unsere
Überlegungen vorerst ganz allgemein formuliert, dass es um Fragen zum einen
der internen Kommunikation innerhalb religiöser Gemeinschaften und zum
anderen der externen Kommunikation religiöser Gemeinschaften mit der umgebenden

Lebenswelt gehen soll. Damit ist auch gesagt, dass sich die Untersuchung in

erster Linie mit zönobitischen Lebensweisen befasst. Allerdings werden, wo dies
für die Darstellung relevant ist, auch anachoretische Formen der vita religiosa
thematisiert. Der erstgenannte Aspekt des oben entworfenen Bezugssystems
hingegen, das Sprechen mit Gott, soll von der Analyse ausgenommen sein. Überle-

SZRKG, 101 (2007), 11-31



12 Markus Schürer

gungen hierzu würden unweigerlich zu einer theologischen Betrachtung des mo
nastischen Gebets führen, dies aber kann und soll mit den nachfolgenden
Ausführungen nicht geleistet werden.

Die vorliegende Studie setzt ein mit der Betrachtung der formativen Phase des

westlich-lateinischen Mönchtums an der Wende von der späten Antike zum frühen

Mittelalter und führt über die religiösen Gemeinschaften des 11. und 12.

Jahrhunderts bis zu den Mendikanten des 13. Jahrhunderts. Die Quellen, die
dabei in den Blick genommen werden, sind zum einen Texte aus dem Bereich
des Ordensrechts - Regeln, Konstitutionen, Statuten1 - sowie die Kommentarliteratur

zu diesen und zum anderen hagiographische bzw. didaktisch-paränetischc
Texte. Dass die Untersuchung, zumal angesichts ihres begrenzten Umfangs,
keine umfassende sein kann, muss kaum eigens betont werden. Sie wird geleitet
von der Idee, punktuell das besonders Signifikante zu erfassen. Möglicherweise
aber kann es auf diese Weise gelingen, einige bestimmende Grundlinien in der

Entwicklung des Zusammenhangs von Kommunikation und vita religiosa im
Mittelalter zu skizzieren.

Kommunikation in der Regula Benedict!

Zur Annäherung an die Thematik empfiehlt es sich, einen Text zu befragen, dessen

Bedeutung für die Geschichte der vita religiosa im westlich-lateinischen
Mittelalter kaum überschätzt werden kann: die Regel des Benedikt von Nursia.
Bekanntlich stellte Benedikt, nachdem er selbst vielfältige Erfahrungen mit dem

religiösen Leben sowohl anachoretischer als auch zönobitischer Prägung
gemacht hatte, seine Regel zwischen 530 und 560 zusammen. Dabei griff er unter
anderem auf die Bibel, die Magisterregel sowie die Werke Johannes Cassians,
Basilius' von Caesarea und Augustinus' zurück. Indem Benedikt diese und
zahlreiche andere Quellen seinen eigenen Intentionen gleichsam anverwandeltc,
schuf er einen durchaus eigenständigen Rcgeltext, der dennoch auf kluge und
effektive Weise die monastische Tradition bündelte. Insgesamt stellt die Regula
Benedicti eine ausgewogene Lebensordnung mit einem gemässigten asketischen

Anspruch dar, die sich zudem unter verschiedensten klimatischen und geographischen

Bedingungen anwenden lässt. All dies dürfte dazu beigetragen haben, dass

sie zu einem der wichtigsten Texte in der monastischen Tradition des westlich-
lateinischen Mittelalters wurde."

Zuletzt in systematischer Absicht hierzu: G. Melville, Regeln. Consuetudines-Texte und
Statuten. Positionen für eine Typologie des normativen Schrifttums religiöser Gemeinschaften
im Mittelalter, in: C. Andenna/G. Melville (Hg.), Regulae, consuetudines, statuta. Studi sulle
fonti normative degli ordini reliogiosi nei secoli centrali del Medioevo, Münster 2005, 5 38.

Vgl. zur Bencdiktsregel instruktiv und mit einer Fülle an weiterführender Literatur F. Renner,

«Benediktusregel», in: Theologische Realcnzyklopädie. Bd. 5. Berlin/Ncvv York 1980.
573-577.: zu Entstehung, Text- und Überlieferungsgeschichte die Einleitung der Edition:
Benedicti Regula, Editio altera emendata, ed. R. Hanslik. Wien 1977, Xlff.; ausserdem A. de

Vogué. Die Regula Benedicti. Theologisch-spiritueller Kommentar, Flildesheim 1983; A. de
Vogué, Les règles monastiques anciennes (400-700). Turnhout 1985; U. K. Jacobs, Die Re-



Kommunikation und vita religiosa 13

In der Regula nun wird die Kommunikation und näherhin das Sprechen in und
ausserhalb der klösterlichen Gemeinschaft zumeist ex negativo, d. h. als

NichtSprechen oder Schweigen verhandelt. Repräsentativ für dieses Verfahren ist
Kapitel VI «Von der Schweigsamkeit» (De taciturnitate). Letztere wird mit Bezug
auf einschlägige Worte des Alten Testaments als Schutz vor der Sünde, die mit
der Zunge begangen wird, als Zügelung der Affekte und Akt der Verdcmütigung
eingestuft. Wegen der Bedeutung des Schweigens - propter taciturnitalis gravi-
tatem - soll selbst zu guten, erbaulichen Gesprächen nur selten die Erlaubnis
gegeben werden. Sollte es notwendig sein, vom Prioren etwas zu erbitten, so muss
dies mit gebührender Demut und Unterwerfung geschehen; scherzhafte und

müssige Rede unterliegt einem generellen Verbot. An anderer Stelle schärft die

Benediktsregel das Schweigen insbesondere für die Zeit nach der Komplet ein,
wobei als Ausnahme einzig das Sprechen aufgrund eines Auftrags durch den Abt
oder der Versorgung der Gäste wegen gilt.

Die Kommunikation mit letzteren bzw. mit all jenen, die nicht zur klösterlichen

Gemeinschaft gehören, wird in prinzipieller Weise in Kapitel LUI «Von
der Aufnahme der Gäste» (De hospitibus suseipiendis) geregelt. Klar, geradezu

apodiktisch formuliert Benedikt hier, dass kein Angehöriger des Klosters ohne

Erlaubnis des Abtes mit den Gästen verkehren oder reden darf5 Ähnlich strikt
behandeln auch andere Kapitel den Kontakt zur Welt ausserhalb der Klostermauern:

So werden die Annahme oder das Geben von Briefen oder Geschenken

an die Eltern oder andere Personen untersagt, ausgenommen, der Abt gestattet
dies. Ebenso wird der Umlauf von <Weltwissen> im Kloster streng sanktioniert:
Brüdern, die von Reisen zurückkehren, wird verboten zu berichten, was sie

ausserhalb des Klosters gesehen oder gehört haben.6 Die seltenen Stellen der

Benediktsrcgel, die das Sprechen, das Sich-Mitteilen explizit gestatten oder gar
fordern, tun dies nahezu ausschliesslich mit seelsorgerlicher Intention. Kapitel VII
«Von der Demut» (De humilitate) etwa kennzeichnet die Fähigkeit zur rückhaltlosen

Beichte als einen überaus wichtigen Bestandteil der für den Mönch so
charakteristischen Demutshaltung. Im Rekurs auf entsprechende Psalmen wird
gefordert, das Böse, das man gedacht und getan hat, demütig vor dem Abt zu
bekennen.7

Dieser deutlich restriktive Umgang der Regula Benedicti mit dem Sprechen
und der Kommunikation schlechthin ist im Zusammenhang zu sehen mit einem
weiteren Grundsatz dieses Textes, der, obwohl fast beiläufig formuliert, dennoch

von fundamentaler Bedeutung für jegliche Form christlich-religiösen Lebens ist.
Es ist dies das Prinzip des <Sich dem Treiben der Welt fremd machen) - saeculi

gula Benedicti als Rechtsbuch. Eine rechtshistorische und rechtstheologische Untersuchung.
Köln-Wien 1987.
Benedicti Regula (wie Anm. 2) VI (41 f.); Bestimmungen mit ganz ähnlichem Gehalt finden
sich ebenda. IUI. 51-54 (35), VII. 56 und 60 (54f).
Ebenda. XLII (114ff).
Ebenda. LUI. 23(138).
Ebenda, LIIII 139f.) und LXVTI, 5(173).
Ebenda, VII, 44-48 (52f.).



14 Markus Schürer

actibus sefacere alienum* Ziel eines jeden Religiösen ist es demnach, den
möglichst direkten Weg aus der Welt hinaus und hin zu Gott zu gehen.
Dementsprechend gilt das Schweigen als ein Akt der Verdemütigung und der Selbstaufgabe,

vor allem aber der Distanznahme und der Entfremdung von allem
Irdischen respektive all jenen Dingen, die zwischen dem Religiösen und Gott stehen.

Anders gesagt: Das Schweigen des Menschen seinen Mitmenschen gegenüber ist

die Bedingung für die Möglichkeit, Gott zu hören.
Die monastische Kultur, wie sie die Regula Benedicti abbildet, ist also nicht

eine Kultur des Redens, sondern des Schweigens. Das Schweigen fungiert -
neben den evangelischen Räten Keuschheit, Armut und Gehorsam9 - als eine

erstrangige asketische Praktik, mit deren Hilfe es gilt, die monastische Existenz

vor der Einbindung in soziale Beziehungen, gleichsam der {Kontamination durch
Welt> zu schützen. Kontakte sowohl innerhalb der klösterlichen Gemeinschaft
als auch nach aussen sollen so weit wie möglich verringert werden, um den

Mönch frei zu machen für die Kommunikation mit Gott. Es leuchtet ein, dass in

solch einer Konstellation Reden und Gespräch lediglich als - im Bedarfsfall

vorsichtig zu dosierendes - Therapeutikum dienen können für denjenigen, der
durch Anfechtung seelisch versehrt ist.10

So gesehen liesse sich auch sagen, dass ein Kloster nichts anderes darstellt als

eine institutionelle Ordnung," deren Zweck es ist, alle Immanenz auszublenden
und allein Transzendenzbezogenheit zu ermöglichen, mithin das eingangs
genannte triadische Bezugssystem, in dem der Religiose steht, auf nur einen Bezug,
nämlich Gott, zu reduzieren. Führt man diesen Gedanken weiter, so kommt man
zu dem Schluss, dass eine religiöse Gemeinschaft - in idealtypischer Sicht - die
Tendenz hat, unablässig auf ihre Selbstauflösung hinzuarbeiten, will sie doch
ihre Mitglieder befähigen zum Alleinsein mit Gott. So paradox diese Idee auch

anmuten mag, sie entspricht durchaus monastischen Intentionen. Zunächst
verweist sie darauf, dass ein Kloster bzw. eine religiöse Gemeinschaft keinem
Selbstzweck dient, sondern lediglich eine instrumentelle Funktion hat. Sie ist -
so die Regula Benedicti - Schule und Werkstatt, schola und officina, um den

vertrauten Umgang mit Gott zu erlernen.1" Ist man aber in diesem Umgang aus-

8
Ebenda, IUI, 20 (32); vgl. zur Ideengeschichte dieses monastischen Grundsatzes R. Grégoire.
Saeculi actibus sefacere alienum. Le (mépris du mondo dans la littérature monastique latine
médiévale, in: Revue d'ascétique et de mystique 41 (1965), 251-287.
Vgl. im Überblick J. Gründel, «Consilia Evangelica», in: Theologische Realenzyklopädie.
Bd. 8, Berlin/New York 1981, 192-196.
Vgl. hierzu auch P. Fuchs, Die Weltflucht der Mönche. Anmerkungen zur Funktion des mo-
nastisch-aszetischen Schweigens, in: N. Luhmann/P. Fuchs, Reden und Schweigen. Frankfurt

am Main 1989, 33ff.; E. K. Francis. Toward a Typology of Religious Orders, in: American

Journal of Sociology 55 (1950), 439f; W. Bergmann, Das frühe Mönchtum als soziale
Bewegung, in: Kölner Zeitschrift tur Soziologie und Sozialpsychologie 37 1985), 40ff.

1

Zum Zusammenhang von Rcligiosentum und institutioneller Ordnung vgl. G. Melville.
Nuove tendenze della storiografia monastica di area tedesca. Le richerche di Dresda sulle
strutture istituzionale degli ordini religiosi medievali, in: G. Andenna (Hg.). Dove va la

storiografia monastica in Europa? Temi e metodi di ricerca per lo studio della vita monastica
e regolare in età medievale alle soglie del terzo millennio, Mailand 2001. 35-51.

12 Benedicti Regula. Prolog. 45 (9) und IUI, 78 (37).



Kommunikation und vita religiosa 15

reichend geübt, so besteht die Möglichkeit, die Gemeinschaft zu verlassen und

als Eremit zu leben. Auch hierüber gibt die Benediktsregel Auskunft: Hat man,
so der Wortlaut sinngemäss, nach langer Schulung und Bewährung im brüderlichen

Verband des Klosters gelernt, gegen den Teufel zu kämpfen, so ist man

imstande, allein und nur mit der Hilfe Gottes gegen die Verderbnis des Fleisches
und der Gedanken anzugehen.13 Somit findet die zönobitische Lebensform ihre

Steigerung in der Existenz als Anachoret. Im Falle letzterer aber fällt tatsächlich

jegliche Kommunikation aus, die jenseits des Sprechens zu Gott liegt.

Kommunikation im Re/igiosentum des II. und 12. Jahrhunderts

Als Benedikt von Aniane mit Unterstützung Ludwigs d. Fr. am Beginn des 9.

Jahrhunderts im Frankenreich eine Klosterreform durchführte, erklärte er die

Regula Benedicti bekanntlich zum einzig gültigen Regeltext für sämtliche
Formen mönchischen Lebens.14 Spätestens damit erlangten auch die Ausführungen

dieses Textes zu Reden und Schweigen allgemeine Geltung. Symptomatisch

hierfür ist nicht zuletzt die eingehende theologische Kommentierung der

Regel; Smaragd von St-Mihiel etwa, der kurz nach 816 eine Expositio in Régulant

sancii Benedicti verfasste, widmete auch dem Kapitel VI «Von der Schweigsamkeit»

einen ausgiebigen Exkurs, wobei erjene signifikanterweise als Wächter
der Seelen - custos animarum - bezeichnete.'5

Während des 11. und 12. Jahrhunderts dann kam es zu einer Entwicklung, in

deren Verlaufsich das Spektrum religiöser Lebensformen beträchtlich erweitern
sollte. An die Stelle des relativ einheitlichen frühmittelalterlichen Benediktiner-
tums trat eine Vielgestaltigkeit, die durchaus als monastischer Pluralismus
bezeichnet werden kann.16 Die wohl folgenreichste und wirkungsmächtigste
Neuerung dieser Epoche war die Entstehung des Cisterzienserordens in der ersten
Hälfte des 12. Jahrhunderts. Am Anfang der Gemeinschaft von Cîteaux stand die

Absicht, das mönchische Leben konsequent und unter puristischer Zugrundelegung

der Regula Benedicti zu erneuern. Dabei grenzte man sich nachdrücklich ab

vom Mönchtum cluniazensischer Prägung, das nach Auffassung der Cister-
zienser nicht nur überfrachtet war mit consuetudines, Lebensgewohnheiten, die

die Intentionen der Regula Benedicti verdeckten, sondern überdies eine zu grosse

Ebenda, I, 3-5 (18f.).
Eingehend hierzu J. Semmler, Die Beschlüsse des Aachner Konzils im 816, in: Zeitschrift
für Kirchengeschichte 74 (1963), 15-82; ausserdem E. Boshof, Ludwig der Fromme,
Darmstadt 1996, 120ff.
Smaragdus abbas, Expositio in Regulam s. Benedicti, ed. Alfred Spannagel/Pius Engelbert,
Siegburg 1974, VI, 1 (156); zu Autorschaft und Entstehungszeit vgl. ebenda, XXIIIf. und
XXIXf.
Umfassend hierzu G. Constable, The Reformation of the Twelfth Century, Cambridge 1996;
ausserdem G. Constable, Renewal and Reform in Religious Life. Concepts and Realities, in:
R. L. Benson/G. Constable (Hg.), Renaissance and Renewal in the Twelfth Century, Oxford
1982, 37-67; G. Constable. The Diversity of Religious Life and Acceptance of Social
Pluralism in the Twelfth Century, in: D. Beales/G. Best (Hg.), History, Society and the

Churches. Essays in Elonour of Owen Chadwick, Cambridge 1985, 29-47.



16 Markus Schürer

Nähe zur Welt pflegte.17 Bald jedoch ging man über dieses Vorhaben hinaus und
schuf sich mit dem monastischen Orden, der «Rechtssubjekt und spirituelle Einheit

zugleich»18 war, ein vollkommen neuartiges Organisationsinstrument. Mit
diesem verknüpft war das Prinzip der Filiation, das die einzelnen Klöster
miteinander verband, das Prinzip der Visitation, das die strikte Einhaltung des

gemeinsamen modus vivendi sicherstellen sollte, und das Generalkapitel als
zentrale Instanz der Leitung, Verwaltung und Jurisidiktion.19 Insbesondere die Frühzeit

des Cisterzienserordens war gekennzeichnet durch eine deutlich azivilisatorische

Tendenz: Man zog sich zurück in den eremus, die <Wüste>, um ein Dasein

in möglichst grosser Distanz zur umgebenden Lebenswelt zu führen.20

Allerdings waren es andere Gemeinschaften, die bereits vor den Cister-
ziensern diese Distanznahme ebenso entschieden vollzogen und überdies mit
einer Lebensweise verknüpften, die zwar weitgehend zönobitisch organisiert
war, dabei aber ausgeprägt anachoretische Züge trug. Die Gemeinschaften von
Camaldoli und Vallombrosa, von Romuald von Ravenna bzw. Johannes Gual-
bertus noch in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts begründet, versuchten, zwei
einander eigentlich widersprechende Lebensformen - klösterliche Gemeinschaft
und eremitische Existenz - zur Synthese zu bringen."1 Dabei bedienten sie sich
aller Wahrscheinlichkeit nach als erste der Konversen, Brüder also, die in
untergeordnetem Status, bei geminderter Askese und ohne die Möglichkeit, klerikale
Weihen zu erlangen, im Kloster lebten, und deren Aufgabe es war, die übrigen -
sozusagen vollwertigen - Mönche zu entlasten und frei zu machen für den litur-

Zur Gründungsphase des Cisterzienserordens mit weiterführender Literatur vgl. F. Cygler,
Das Generalkapitel im hohen Mittelalter. Cisterzienser, Prämonstratenser, Kartäuser und
Cluniazenser, Münster/Hamburg/London 2002, 26ff; auch J. Leclerq, Die Intentionen der
Gründer des Zisterzienserordens, in: Cisterzienser Chronik 181/182 (1989), 3-32, hier 5f.
und 23; G. Melville, Das Cisterziensertum. Wagnis und Modell im 12. und 13. Jahrhundert,
in: M.Schattkowski/A. Thieme (Hg.), Altzelle. Zisterzienserabtei in Mitteldeutschland und
Hauskloster der Wettiner, Leipzig 2002, 21-36, hier 2Iff.
So formuliert treffend G. Melville, Einheit und Vielfalt. Das mittelalterliche Europa der
Klöster und Orden, in: W. Schreiber/C. Grüner (Hg.), Von den Olympischen Spielen bis zur
Potsdamer Konferenz. Standardthemen des Geschichtsunterrichts forschungsnah, Neuried
2006, 163-186, hier 170; vgl. zu Konzept und Begriff des monastischen Ordens auch G.
Melville, Zur Semantik von ordo im Religiosentum der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts.
Lucius IL, seine Bulle vom 19. Mai 1144, und der <Orden> der Prärnonshatenser, in: I. Cru-
sius/H. Flachenecker (Hg), Studien zum Prämonsrratenserorden, Göttingen 2003, 201-224.

19
Vgl. insbesondere zur Visitation im monastischen Bereich des Hochmittelalters J. Oberste,
Visitation und Ordensorganisation. Formen sozialer Normierung, Kontrolle und Kommunikation

bei Cisterziensern, Prämonstratensem und Cluniazensern (12. - frühes 14.

Jahrhundert). Münster 1996; zum Generalkapitel F. Cygler, Das Generalkapitel (wie Anm. 17).
Hierzu u.a. E. Mikkers, Die Charta caritatis und die Gründung von Citeaux. in: Rottenbur-

ger Jahrbuch für Kirchengeschichte 4 (1985), 12-22, hier 13f; auch F. Cygler, Das Generalkapitel

(wie Anm. 17), 26ff.
Hierzu mit weiterführender Literatur G. Melville, Einheit und Vielfalt (wie Anm. 18), S.

169; ausserdem C. Caby. De l'érémitage à l'ordre érémitique? Camaldules et chartreux, XIe

- XIIe siècles, in: A. Girard/D. le Blévec/N. Nabert, Saint Bruno et sa postérité spirituelle,
Salzburg 2003. 83-102; G. Vedovato. Camaldoli e la sua congregazione dalle origini al
1184. Storia e documentazione. Cesena 1994: B. K. Lackner, The Eleventh-Century
Background of Citeaux, Washington D.C. 1972, 190 und passim.



Kommunikation und vita religiosa 17

gischen Dienst. Die Konversen kümmerten sich um die wirtschaftlichen Belange
des Klosters und - was noch bedeutsamer war - übernahmen weitestgehend die
Kommunikation mit der Aussenwelt. Somit war eine Instanz geschaffen, die die

Möglichkeit bot, noch differenzierter mit der Problematik des klösterlichen
Kontaktes zur Umgebung umzugehen; die Konversen organisierten gleichsam das

Schweigen und den Rückzug der übrigen Mönche.22

Zur Perfektion geführt wurde die Synthese aus Elementen von Zönobiten- und
Anachoretentum, kombiniert mit dem Konverseninstitut, wohl bei den Kartäusern,

jenen Mönchen, für die das Schweigen nahezu sprichwörtlich geworden ist.

Ihren Ausgang nahm die kartäusische Gemeinschaft bekanntlich von der später
so genannten Grande Chartreuse, die durch Bruno von Köln im Jahre 1084

gegründet wurde. Etwa eine Generation später, zwischen 1121 und 1128, ver-
schriftlichte Guigo 1., der fünfte Prior der Grande Chartreuse, die dort befolgten
Gebräuche, die consuetudines. Ab 1128 wurden diese dann schrittweise von
anderen Kartausen angenommen. In der Folge entwickelte sich - mit den

consuetudines als normativem Basistext - zunächst eine Observanzgemeinschaft
und schliesslich der Orden der Kartäuser."'

Bereits die architektonische Anlage der kartäusischen Klöster und der
Lebensrhythmus ihrer Bewohner waren auf eine Minimierung nicht nur der externen,
sondern auch der internen Kommunikation ausgerichtet. So lebten die Mönche
nicht gemeinsam in einem Konventsgebäude, sondern in eremitischer Weise in

separaten, als Einzelhäuser gestalteten Zellen, die jeweils über einen kleinen
Garten verfügten und um einen Kreuzgang gruppiert waren. Lediglich die sparsam

gestaltete Liturgie wurde zum Teil gemeinsam gefeiert und die Mahlzeit an

Sonn- und Feiertagen gemeinschaftlich eingenommen. Zudem unternahmen die

Mönche einer Kartause einmal wöchentlich zusammen einen Spaziergang, das
24

spacimentum.

" Vgl. im Überblick und mit weiterführender Literatur J. Dubois, «Converso», in: Dizionario
degli istituti di perfezione, Bd. 3. Rom 1976, Sp. 110-120, insbes. Sp. 110; auch B. K.
Lackner, The Eleventh-Century Background (wie Anm. 21), 192 und passim.
Zu den Anfängen des Kartäuserordens vgl. F. Cygler, Vom <Wort> Brunos zum gesatzten
Recht der StaUiten über die Consuetudines Guigonis. Propositum und Institutionalisierung
im Spiegel der kartäusischen Ordenschriftlichkeit (11.-14. Jahrhundert), in: H. Keller/C.
Meier/T. Scharf (Hg.), Schriftlichkeit und Lebenspraxis im Mittelalter. Erfassen, Bewahren,
Verändern, München 1999, 97ff.; F. Cygler, Das Generalkapitel (wie Anm. 17), 205ff.;
kursorisch auch C. Caby, De l'abbaye à l'ordre. Ecriture des origines et institutionalisation des

expériences monastiques, Xle - Xlle siècle, in: Mélanges de l'École française de Rome.

Moyen Âge 115 (2003), 235-267, hier 257 und 261 sowie B. K. Lackner, The Eleventh-
Century Background (wie Anm. 21 207ff.

24
Vgl. zu Architektur und Lebensrhythmus der Kartäuser J.L. Hogg, Kartäuser, in: P. Dinzel-
bacher/J.L. Hogg (Hg.), Kulturgeschichte der christlichen Orden in Einzeldarstellungen,
Stuttgart 1997, 275-296, hier 282, 290 und passim; M. Zadnikar, Die frühe Baukunst der

Kartäuser, in: M. Zadnikar (Hg.), Die Kartäuser. Der Orden der schweigenden Mönche,
Köln 1983; G. Binding/M. Untermann, Kleine Kunstgeschichte der mittelalterlichen
Ordensbaukunst in Deutschland, Darmstadt 21993, 39Iff; speziell zur Architektur der Grande
Chartreuse R. Bornecque, L'architecture de la Grande Chartreuse, in: La Grande Chartreuse.
Au-delà du silence, Grenoble 2002, 46-63.



18 Markus Schürer

Auch die Gestaltung des Grundbesitzes kartäusischer Konvente war ganz auf
die Abwehr von Kontakten zur umgebenden Lebenswelt hin angelegt. Man schuf
eine exakt abgeschlossene, ausschliesslich Besitzungen des Konvents
umfassende Domäne, innerhalb der die jeweilige Kartause lag. Strikt hingegen
verzichtete man auf den Erwerb von Besitzungen, die sich ausserhalb dieser

Domäne befanden. Signifikanterweise bezeichneten die Kartäuser selbst den ihr
Kloster umgebenden Besitz als desertum, als <Einöde>.25 Es ist dies ein
terminologisches Detail, das reichen Aufschluss gibt über das Selbstverständnis der

schweigenden Mönche: Man begab sich nicht in beliebiger Weise in

Abgeschiedenheit, sondern man ging sowohl in geographischem als auch in

allegorisch-typologischem Sinn in das desertum, jenen höchst ambivalenten
Bereich also, der bereits von biblischer Tradition her der Ort einerseits der Epipha-
nien, andererseits aber auch der Dämonen war, und in dem die herkömmlichen
Gesetze und Bedingungen menschlicher Soziabilität keine Geltung mehr hatten.

Hier, so meinte man, herrschten besonders günstige Bedingungen für das

Gespräch mit Gott und für die Bewährung im Kampf mit dem diabolus.26

Analysiert man die Urkunden, die während des 12. Jahrhunderts von bischöflicher
und päpstlicher Seite für den Kartäuserorden ausgestellt wurden, so kommt man

zu dem Ergebnis, dass dessen frühe Geschichte zugleich die Geschichte einer ve-
ritablen und mit aller Konsequenz durchgeführten Sezession ist: Immer wieder
begegnen Bestimmungen entweder mit Bezug auf die Grande Chartreuse oder
den Orden insgesamt, die Frieden, Stille und vollkommene Abgeschiedenheit
innerhalb des desertum sicherstellen sollen und alles, was der Lebensweise der
Mönche abträglich sein könnte, verbieten. Frauen und bewaffneten Männern
wird die Durchquerung des desertum explizit verwehrt, ebenso werden

Fischfang, Jagd, das Fangen von Vögeln sowie das Weiden von Schafen, Ziegen
und anderen Tieren untersagt. Zudem wird unter keinen Umständen zugelassen,
dass andere religiöse Orden Konvente in unmittelbarer Nähe von Kartausen
errichten."

Betrachtet man nun die von Guigo I. kompilierten Consuetudines Cartusiae,
den ersten normativen Basistext der Kartäuser, so lässt sich dieser Befund in
eindrücklicher Weise vertiefen: Im Sinne einer leitenden Idee für die vita cartusiana
wird in Kapitel XIV dieses Textes im Rekurs auf Passagen aus dem Buch des

Propheten Jeremia und den Klageliedern formuliert, es sei vor allem das Bestreben

und der Vorsatz der Kartäuser, frei zu sein für das Schweigen und die
Einsamkeit in der Zelle - precipue Studium et propositum nostrum est, silentio et
solitudini celle vacare. Und zugleich werden Schweigen und Einsamkeit als

höchstrangiges, weil am schwierigsten zu verwirklichendes religiös-asketisches

_> Vgl. hierzu auch Bernard Bligny. Recueil des plus anciens actes de la Grande Chartreuse
(1086-1196), Grenoble 1958. XIX.

"' Vgl. J. Le Goff, Le désert-forêt dans l'Occident médiéval, in: J. Le Goff, L'imaginaire
médiéval. Essais. Paris 1985. 59-75. hier 61 f.. 64 und passim; ausserdem hierzu auch aus
moderner theologischer Sicht J. Hollenstein. Kartäuserspiritualität, in: J. Hollenstein/T. Lau-
ko. Wo die Stille spricht. Kartause Pleterje 1986, 61-83, hier 77f.

27
Vgl. Bernard Bligny, Recueil (wie Anm. 25). u.a. VI (16-20). XXIX (83-85) und XXXI
(88-92): auch hierzu F. Cygler. Das Generalkapitel (wie Anm. 17). 208f.



Kommunikation und vita religiosa 19

Prinzip eingestuft: Nichts sei mühevoller in der Ausübung religiös-asketischen
Lebens als das Schweigen in Einsamkeit und die Stille - Nichil enim laboriosus
in exercitüs discipline regularis arbitramur, quam silentium solitudinis et
quietem.2 Dementsprechend haben auch jene Abschnitte der consuetudines, die
die Kommunikation - sei es die interne oder die externe - behandeln, einen
äusserst rigiden Tenor: Den Brüdern ist nicht gestattet, auch nur die Erlaubnis
einzuholen dafür, mit irgend jemandem zu sprechen, der nicht zum Konvent
gehört, selbst wenn es sich dabei um einen leiblichen Verwandten handelt." Ebenso

ist die Benutzung der klösterlichen Zeichensprache, gerade im cluniazen-
sischen Bereich oft anstelle des Sprechens verwendet, verboten. Lediglich
einfachste Zeichen für Dinge, die die Ausübung bestimmter Ämter oder die Ausführung

von Aufträgen betreffen, dürfen die Brüder gebrauchen.30

Wenn die Möglichkeit des Gesprächs und der Mitteilung eingeräumt wird,
dann - analog zur Benediktsregel - nur als seelsorgerlich.es Therapeutikum:
Weil, so der Wortlaut, die Brüder die gesamte Woche über in der Zelle das

Schweigegebot einhalten, mögen sie ihre Sünden am Sonntag dem Prior beichten
oder demjenigen, der vom Prior zum Hören der Beichte beauftragt wurde.
Zudem wird es den Brüdern gestattet, bei der Ausführung von Aufträgen mit ihrem
Vorgesetzten das Nötige zu besprechen.'2 Ganz besonders zielt diese Regelung
auf die kartäusische Buchproduktion; explizit nämlich merken die consuetudines

an, dass, falls Brüder beschäftigt sind mit der Korrektur und dem Binden von
Büchern oder ähnlichem, diese miteinander sprechen dürfen, allerdings ohne
andere, die etwa hinzukommen, in dieses Gespräch einzubeziehen.33 Diese
Ausnahmeregelung kommt nicht von ungefähr, ist doch die Herstellung von Büchern
ein wichtiger Bestandteil der kartäusischen Lebensweise. Wenn es ein von den

frühen Kartäusern selbst intendiertes Wirken in die Welt gibt, dann ist es allein
mit diesem Aspekt zu greifen: Bücher gelten gemäss den consuetudines als

immerwährende Nahamg der Seelen; sie sind möglichst sicher zu bewahren und
mit Fleiss anzufertigen, denn weil die Kartäuser, so der Wortlaut sinngemäss,
das Wort Gottes mit dem Mund nicht predigen dürfen, müssen sie es mit Händen
tun.34 Schliesslich weisen die consuetudines an, dass im Falle drohender Gefahr,
etwa eines Brandes, wer irgend kann, entbunden vom Schweigegebot - soluto
silentio -, zu Hilfe eilen möge.35 Nicht zuletzt diese an sich trivial anmutende

Verordnung zeigt ex negativo, wie strikt die frühe kartäusische
Ordensgesetzgebung jeglichen Kontakt der Mönche untereinander zu unterbinden suchte.

28
Guigues Ier, Coutumes de Chartreuse, introduction, texte critique, trad, et notes par un Chartreux

[M.M. Laporte], Paris 1984, XIHI, 5 (196).
29

Ebenda, LVIII, 1 (268); einen ähnlichen Gehalt haben ebenda, X, 2 (184) und LXII, 2 (272).
30

Ebenda, XXXI, 3 (232); XLV, I f. (254).
"' Ebenda, VII, 2 (176); hierzu auch B. K. Lackner, The Eleventh-Century Background (wie

Anm. 21), 182.
52

Guigues 1er, Coutumes (wie Anm. 28), XLV, 1 (254).
33

Ebenda, XXXII, 1 (232).
34

Ebenda, XXVIII, 3 (223f.); hierzu auch Fuchs, Die Weltflucht (wie Anm. 10), 43.

Guigues Ier, Coutumes (wie Anm. 28), LVI, 1 (266); einen ähnlichen Gehalt hat ebenda,

XXXI, 2 (232).



20 Markus Schürer

Nimmt man das bis hierher Gesagte zusammen, so lässt sich der folgende -
eigentlich paradox anmutende - Befund konstatieren: Der Kartäuserorden ist eine

Gemeinschaft, die sich konstituiert über den gemeinsamen Willen zum
Schweigen, den Willen zur möglichst weitgehenden Vermeidung dessen also,

was Vergemeinschaftung bekanntlich erst ermöglicht - nämlich zwischenmenschliche

Kommunikation. Mönchisches Schweigen und mönchische Weltflucht,
wie sie bereits Benedikt von Nursia festschrieb, werden bei den Kartäusern zu
einer hesychastischen Spiritualität gesteigert, als deren Kern die vollkommen
theozentrische Ausrichtung des einzelnen und dessen schweigsame Kontemplation

in seiner Zelle erscheint. 6 Die vita cartusiana ist somit vita contemplativa

im strikten Sinne, die auf die Heiligung allein der eigenen Person zielt.
Dies führt im übrigen zu einer Art Heilsegoismus, welcher einer zentralen Idee

christlicher Religiosität, der Caritas nämlich, durchaus entgegenstehen kann.
Sehr deutlich tritt dieser Aspekt in den Formulierungen von Kapitel XX der

consuetudines zum Almosengeben zutage: Sollten Arme zum Kloster kommen,
so möge man ihnen etwas Brot oder, je nach Möglichkeit, etwas anderes geben;
allerdings solle man sie nur selten zu Gast im Konvent aufnehmen, sondern eher

zur nächsten Siedlung schicken. Man sei nämlich nicht wegen der zeitlichen
Sorge für die anderen, sondern wegen des ewigen Heils der eigenen Seele in die

Einsamkeit der Einöde geflohen.37
Es sei nochmals betont, dass die Kartäuser das anachoretische Prinzip im zö-

nobitischen Rahmen wohl am erfolgreichsten realisierten, jedoch keineswegs die

einzigen waren, die dies taten. Vielmehr muss man davon ausgehen, dass die
Tendenz zum Eremitentum und die damit verbundene Kultivierung und
Perfektionierung des religiösen Schweigens bedeutende Charakteristika der Entwicklungen

in der vita religiosa des 11. und 12. Jahrhunderts insgesamt darstellen.3S

Dies zu illustrieren, sei nur kursorisch noch auf die Grandmontenser verwiesen,
jene in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts von Stephan von Muret begründete

Gemeinschaft, die, ähnlich wie die Kartäuser, anachoretische und zönobiti-
sche Elemente zu einer eigenständigen religiösen Lebensweise zusammenführte
und diese zudem mit einem radikalen Armutsverständnis verband.39 Der normati-

36
Vgl. J.L. Hogg, Kartäuser (wie Anm. 24), 286; auch J. Hollenstein, Kartäuserspiritualität
(wie Anm. 26), 76. Mit welch beeindruckender Konsequenz die Kartäuser noch heute nach
diesem Ideal leben, zeigt im übrigen der vielfach preisgekrönte Dokumentarfilm «Die grosse
Stille» aus dem Jahr 2005, der unter der Regie von Philip Gröning entstand.

37
Guigues Ier, Courûmes (wie Anm. 28), XX, 1 (206).
Vgl. hierzu u.a G. Constable, The Reformation (wie Anm. 16), 60ff. und passim; auch G.
Constable, Eremitical Forms of Monastic Life, in: Istituzioni monastiche e istituzioni canonicali

in Occidente (1123-1215), Mailand 1980, 239-264; H. Leyser, Hermits and the New
Monasricism. A Siudy of Religious Communities in Western Europe 1000-1150, London
1984.
Ein Armutsverständnis im übrigen, das deutliche Analogien zum frühen Franziskanertum
aufweist, vgl. hierzu G. Melville, In solitudine ac pauperate. Stephans von Muret Evangelim
vor Franz von Assisi, in: G. Melville/A. Kehnel (Hg.), In proposito paupertatis. Studien zum
Armutsverständnis bei den mittelalterlichen Bettelorden, Münster 2001. 7-30, hier 11 f. und
17f; auch zu den Grandmontenscrn: G. Melville. Von der Regula regularum zur Stephansregel.

Der normative Sonderweg der Grandmontenser bei der Auffächerung der vita religiosa
im 12. Jahrhundert, in: H. Kellcr/F. Neiske (Hg.), Vom Kloster zum Klosterverband. Das



Kommunikation und vita religiosa 21

ve Basistext der Grandmontenser, die von Stephan von Lissac, dem vierten Prior
der Gemeinschaft, zwischen 1140 und 1156 kompilierte Regula,40 enthält
zahlreiche Bestimmungen zu Schweigen, Einsamkeit und Rückzug aus der Welt; die
wohl nachdrücklichste dieser Bestimmungen besagt, dass die Brüder wie Tote
und von der Welt Weggeworfene bis an ihr Lebensende in der Einöde verharren

mögen - in heremo, tamquam mortui et abiecti a mundo, usque in finem
perseueremiis41 Wohlgemerkt - hier wird eine Lebensweise in die Metaphorik
des Todes gekleidet. Emphatischer kann man die Absage an die Welt, an jegliche
Gemeinschaft mit allem Menschlichen und Irdischen nicht formulieren.

Die pastorale Kommunikation der Mendikanten

Am Beginn des 13. Jahrhunderts war in Toulouse eine Predigergemeinschaft
ansässig, die es sich zur Aufgabe gemacht hatte, die Albigenser zu bekehren, jene
Häretiker des Languedoc, die seit der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts zu
einer ernsten Bedrohung für die katholische Kirche geworden waren. Diese von
dem Regularkanoniker Dominikus von Guzmân geleitete Gemeinschaft, die
1215 von Bischof Fulko von Toulouse in rechtlich verbindlicher Form approbiert,

1216 vom Papst bestätigt und 1218 diesem direkt unterstellt wurde, war
gleichsam die Keimzelle nicht nur eines neuen Ordens, des ordo fratrum
Pracdicatorum, sondern auch einer gänzlich neuen Form der vita religiosa42
Beabsichtigte man in der Frühphase noch allein die Bekehrung der südfranzösischen

Häretiker, so wurde die Funktion des Ordens bald erweitert: Spätestens
ab den 1220er Jahren war die Laienpredigt und -seelsorge in der gesamten
ecclesia das angestrebte Ziel, wobei man vor allem darauf aus war, sich den

neuen religiösen Bedürfnissen der Bevölkerungsschichten in den Städten zu
öffnen.43

Werkzeug der Schriftlichkeit, München 1997, 342-363; grundlegend sind ausserdem die
Beiträge bei J. Becquet, Etudes grandmontaines, Paris 1998.

40
Stephan von Lissac gab als eigentlichen Autor dieses Textes Stephan von Muret an, vgl.
hierzu und zur Datierung der Regula G. Melville, Von der Regula (wie Anm. 39), 355 und
358; ausserdem zur Regula: J. Becquet, La règle de Grandmont, in: J. Becquet, Etudes

grandmontaines, Paris 1998, 91-118.
4

Stephanus de Liciaco, Regula venerabilis viri Stephani Muretensis, in: Scriptores ordinis
Grandimontensis, ed. I. Becquet, Turnhout 1968, 63-99, hier LXIV (98); vgl. mit ähnlichem

^
Gehalt auch ebenda, XLVI (88f.), XLVII (89f.) und XLIX (90).

" Vgl. zur Fiiihgeschichte des Dominikanerordens die entsprechenden Kapitel bei M.-H.
Vicaire, Histoire de saint Dominique, 2 Bde, Paris 1982; W.A. Hinnebusch, The History of
the Dominican Order, 2 Bde. New York 1966, 1973; ausserdem J.-P. Renard, La formation
et la désignation des prédicateurs au début de l'ordre des Prêcheurs (1215-1237), Fribourg
1977; M.-H. Vicaire, Fondation, approbation, confirmation de l'ordre des Prêcheurs, in:
Revue d'histoire ecclésiastique 47 (1952), 123-141 und 586-603 ; eine präzise Einführung
bietet F. Cygler, Zur Funktionalität der dominikanischen Verfassung im Mittelalter, in: G.

Melville/J. Oberste (Hg.), Die Bettelorden im Aufbau. Beiträge zu Institutionalisierungs-
prozessen im mittelalterlichen Religiosentum, Münster/Hamburg/London 1999, 385^28.
Vgl. hierzu F. Cygler, Zur Funktionalität (wie Anm. 42), 394ff; ausserdem V.J. Koudelka,
Notes sur le cartulaire de s. Dominique, troisième sérié: bulles de recommendation, in: AFP
34 (1964), 5^44; neuerdings auch J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Häresie. Religiosität



22 Markus Schürer

Insgesamt stellte der Prediger- oder Dominikanerorden, dessen normative Basis

die Augustinusregel sowie diese ergänzende Konstitutionen44 bildeten, eine

vollkommen neuartige Synthese aus vita apostolica, theologischem Studium und

Laienpastoration dar; er war, so die treffende Formulierung von Florent Cygler,
«ein (spezialisierter) (Priester-)Orden mit universalkirchlichem [...] Predigt- und
Seelsorgeauftrag»45, der bald europaweit agieren sollte. In der Logik dieser

neuartigen Synthese aber lag, dass nicht mehr das Schweigen, sondern die Rede,

näherhin die pastorale Rede, als eine zentrale Sinnsetzung galt. Mit dem

Predigerorden kam es sowohl zu einer ganz entschiedenen Um- und Aufwertung als

auch zu einer bis dahin nicht gekannten Intensivierung und Professionalisierung
der internen und der externen Kommunikation einer religiösen Gemeinschaft.

Sehr eindrücklich lässt sich dies belegen an den Ausführungen Humberts de

Romanis, des fünften Gcncralmagisters der Prediger. Humbert hat als einer der

wichtigsten Vertreter der zweiten Generation des Ordens das Erbe des Domini-
kus von Guzman weitergeführt und weiterentwickelt. Auf sein Wirken hin kam

es zu verschiedenen Innovationen im Bereich des Ordensrechts und der
Ordensverfassung; zudem lieferte er eine elaborierte und schlüssige Konzeption des

Predigerordens insgesamt sowie seiner Ämter, seiner Aufgaben und seiner
Leitideen, wobei er die ekklesiologische und eschatologische Bedeutung des Ordens
besonders hervorhob. Humberts überaus breites Œuvre, das neben einer Vielzahl
weiterer Texte je einen Kommentar zu den dominikanischen Konstitutionen und
den Ordensämtern sowie ein Handbuch zum Amt des Predigers umfasst, gibt
reiches Zeugnis von alledem.46

Besonders relevant für unsere Fragestellung ist zunächst Humberts Kommentar

zur Ordensverfassung, die Expositio super constitutiones fratrum Praedica-

torum, die um die Mitte der 1260er Jahre entstand.47 In diesem Text erklärt der

Verfasser mit Bezug auf jenen Passus der Konstitutionen, der Predigt und

Seelsorge als wesentliche Funktionen des ordo fratrum Praedicatorum angibt
letzterer sei nicht geschaffen worden allein um des Heils derer willen, die in ihn

eintreten, sondern generell wegen des Seelenheils aller - non solum autem inst-
itutus est ob salinem ingredientium, sed etiam communiter animarum. Deshalb

aber, so der Wortlaut weiter, habe diese Gemeinschaft einen höheren Rang hat

und sozialer Aufstieg in der Stadt des hohen Mittelalters. Bd. 1: Städtische Eliten in der Kirche

des hohen Mittelalters, Köln/Weimar/Wien 2003. 207ff.
Hierzu F. Cygler. Zur Funktionalität (wie Anm. 42). 390f.; auch F. Cygler/G. Melville.
Augustinusregel und dominikanische Konstitutionen aus der Sicht Humberts de Romanis, in: G.
Melville/A. Müller (Hg.). Regula saneti Augustini. Normative Grundlage differenter Verbände

im Mittelalter. Paring 2002. 419-454.
F. Cygler. Zur Funktionalität (wie Anm. 42), 395.

Vgl. hierzu E.T. Brett, Humbert of Romans. His Life and Views of Thirteenth-Century
Society. Toronto 1984.

Kaeppeli datiert die Entstehung dieses Textes auf etwa 1267. vgl. T. Kaeppeli. Scriptores
Ordinis Praedicatorum Medn Aevi. Bd. 1-3. Rom 1970. 1975. 1980. hier Nr. 2018 (Bd. 2.

290).
' A.H. Thomas. De oudste constitutes van de Dominicanen. Voorgeschiedenis tekst. brennen,
ontstaan en ontwikkeling (1215-1237), met uitgave van de tekst. Löwen 1965. Prologus
(311).



Kommunikation und vita religiosa 23

als die anderen Orden, die nur wegen des Heils derer gegründet wurden, die in
diese eintreten - in quo excellit alios ordines, cum ipsi statuti fuerint solum ob

salutem ingredientium49 Vergleicht man diese Worte Humberts mit den
consuetudines der Kartäuser, so tritt deutlich die Gegensätzlichkeit zweier Konzeptionen

religiösen Lebens zutage: Propagieren die consuetudines, wie weiter oben

erläutert, eine strikte vita contemplativa respektive das Prinzip der Selbstheiligung,

so bekunden die Ausführungen Humberts - in Entsprechung zu den
dominikanischen Konstitutionen - die Erstrangigkeit der vita activa in Form der

pastoralen Hinwendung zu allen Menschen. Mit dieser Argumentation geht
Humbert im übrigen konform mit einem anderen, noch weitaus prominenteren
Vertreter der zweiten Generation des Predigerordens, nämlich mit Thomas von
Aquin. Dieser konstatierte bekanntlich, dass es bedeutsamer sei, das Betrachtete
anderen weiterzugeben, als sich einzig der (theologischen) Betrachtung zu widmen

- mains est contemplata aliis tradere quam solum contemplari -, und dass

der höchste Rang unter den religiösen Lebensweisen jenen zukomme, die
hingeordnet sind auf das Unterweisen und Predigen - sie ergo summum gradum in

religionibus tenent quae ordinantur ad docendum et praedicandum?
Auch an anderer Stelle seines Konstitutionenkommentars verweist Humbert

mit ganz ähnlicher argumentativer Tendenz auf die hohe Dignität des Kommuni-
zierens in seelsorgerlicher Absicht. Im Abschnitt über den Vorrang der Predigt
gegenüber anderen Werken - De excellentia praedicationis super alia opera -
führt er aus, es gäbe gute Werke, die nur demjenigen nützen, der sie ausführt,
wie etwa Fasten, Nachtwachen und ähnliche Dinge. Die Predigt aber sei nicht
allein dem Prediger, sondern auch anderen nützlich, und dies nicht etwa im
zeitlichen oder körperlichen als vielmehr im geistlichen Sinne. Die Predigt eines
einzelnen, so Humbert sinngemäss, kann viele andere zu Tugend und Seelenheil

führen, sie ist ein zutiefst apostolisches Amt und überdies eine besondere Form
der imitatio Christi: Hat doch der Sohn Gottes, als er in der Welt lebte, kein Amt
auf derart besondere Weise ausgeübt wie das der Predigt.

Nicht zuletzt steht Humberts Handbuch zum Amt des Predigers, der zwischen
1266 und 1277 entstandene Liber de eruditione praedicatorum, beispielhaft
sowohl für die Aufwertung der Predigt als auch für ihre immense Professionali-
sierung im Kontext der dominikanischen vita religiosa. Allein der Abschnitt über

Humbert de Romanis, Expositio super constitutiones fratrum Praedicatorum, in: Humbert de

Romanis, Opera de vita regulari, ed. J.J. Berthier, 2 Bde., Rom 1889, Bd. 2, 1-178, hier XII
(38f.); hierzu auch G. Melville, Duo novae conversationis ordines. Zur Wahrnehmung der
frühen Mendikanten vor dem Problem institutioneller Neuartigkeit im mittelalterlichen Reli-
giosentum, in: G. Melville/J. Oberste (Hg.), Die Bettelorden im Aufbau. Beiträge zu Institu-
tionalisierungsprozessen im mittelalterlichen Religiosentum, Münster/Hamburg/London
1999, 1-23, hier 6f.; G. Melville, Systemrationalität und der dominikanische Erfolg im
Mittelalter, in: A. Hahn/G. Melville/W. Röcke (Hg.), Norm und Krise von Kommunikation.
Inszenierungen literarischer und sozialer Interaktion im Mittelalter, Berlin 2006, 157-171,
hier 162.

1

Thomas Aquinas, Summae theologiae seeunda seeundae, in: Thomas Aquinas, Opera omnia,
ed. R. Busa, Bd. 2, Stuttgart/Bad Cannstadt 1980, 523-768, hier qui88, ar6 (763).
Humbert de Romanis, Expositio (wie Anm. 49), IX (31 f.).



24 Markus Schürer

den Sprachstil des Predigers - De loquela praedicatoris - bietet beeindruckend
detaillierte Erläuterungen zu Inhalten, Rhetorik und Performanz der pastoralen
Rede, sogar zur Schulung der Stimme, die auf einschlägige Ausführungen
Augustinus', Gregors d. Gr., Senecas und Horaz' rekurrieren.52

Insgesamt sind die Ausführungen und Entwürfe Humberts de Romanis Symptom

für einen grundlegenden Paradigmenwechsel in der vita religiosa des Mittelalters:

Das Konzept der vita contemplativa, das Silentium als erstrangige
religiösasketische Praxis, die Tendenz hin zur anachoretischcn Lebensweise mit ihren

azivilisatorischen und asozialen Implikationen - all diese Aspekte, die bis zum
Ende des 12. Jahrhunderts charakteristisch sind für religiöses Leben in all seinen

Spielarten, verlieren während der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts ganz
entscheidend an Geltung zugunsten der Idee der vita activa in Form der pastoralen
Kommunikation, zugunsten eines entschiedenen religiösen Wirkens in die Weit.
Dabei gilt - und dies ist zu betonen - der Befund des Paradigmenwechsels um so

mehr, wenn man bedenkt, dass Humberts Ausführungen zwar im Bezug zum
eigenen Orden stehen, ihr Tenor jedoch ebenso gelten kann für den etwa zeitgleich
zum Dominikanerorden entstehenden Franziskanerorden und bedingt auch für
die Karmeliter und die Augustiner-Eremiten. Humbert de Romanis ist nicht nur
Exponent eines neuen Ordens, sondern generell einer neuen Form der vita
religiosa, einer neuen Religiosität.

Auslöser dieses Paradigmenwechsels war in erster Linie die sich verändernde

soziale, kulturelle und religiöse Situation an der Wende vom 12. zum 13.

Jahrhundert. Zum einen sah sich die Amtskirche der Gefahr vor allem der kathari-
schen Häresie gegenüber,53 zum anderen musste sie Strategien finden, um
angemessen auf neue kulturelle, wirtschaftliche und vor allem religiöse Bedürfnisse
der städtischen Bevölkerungsschichten reagieren zu können.M Bekanntlich war
es Innocenz III., der einen konstatktiven Umgang mit den veränderten Gegebenheiten

und Anforderungen propagierte. So befreite er etwa neue religiöse
Bewegungen wie die Waldenser und Humiliaten vom Verdikt der Ketzerei, mit dem
sie noch während des Pontifikats Lucius' III. belegt wurden, und wies ihnen
einen Platz innerhalb der katholischen Kirche zu. Überdies wusste Innocenz die

Humbert de Romanis, De eruditionc praedicatorum, in: Humbert de Romanis. Opera de vita
regulari, ed. J.J. Berthier, 2 Bde.. Rom 1889, Bd. 2, 373-484, hier X (402^104); vgl. zur
Datierung des Textes T. Kaeppeli, Scriptores (wie Anm. 47). Nr. 2013 (Bd. 2, 287f.).
Vgl. zum Katharertum u. a. J. Duvernoy, Le Catharisme. La religion des Cathares, Toulouse
1976; J. Duvernoy, Le Catharisme. L'histoire des Cathares, Toulouse 1979.
Flierzu eingehend J. Oberste. Zwischen Heiligkeit und Häresie (wie Anm. 43), 103ff.
Zur Geschichte der Humiliaten im 12. und zu Anfang des 13. Jahrhunderts vgl. mit einer
Fülle an weiterführender Literatur: M.P. Alberzoni, Die Humiliaten zwischen Legende und
Wirklichkeit, in: Mitteilungen des Instituts fiir österreichische Geschichtsforschung 107

(1999), 324 353, hier u.a. S. 324f, 331 f. und 335ff: vgl. F. Andrews, The Early Immillati,
Cambridge 1999 sowie die Beiträge in dem Sammelband M.P Alberzoni A. Ambrosioni/A.
Lucioni (Flg.), Sulle tracce degli Umiliati (Bibliotheca erudita 13). Mailand 1997. Zu den
Waldensern vgl. C. Thouzellier. Catharisme et valdéisme en Languedoc à la fin du Xlle et au
début du XIIle siècle. Louvain Paris M982; G.G. Merlo, Valdesi e valdismi medievali. Itinerari

e proposte di ricerca, Turin 1984; G. Audisio, Les <vaudois>. Naissance, vie et mort
d'une dissidence (XlIe-XVIe siècles). Turin 1989.



Kommunikation und vita religiosa 25

religiösen Ideen und Konzepte eines Dominikus von Guzman, aber auch eines

Franziskus von Assisi für eine gross angelegte (pastorale Offensivo zu
instrumentalisieren, die im Rahmen des IV. Lateranums geplant wurde.56 Insgesamt
entstand in der Folge des Pontifikats Innocenz' III. ein Milieu, in dem sich die
Dominikaner und die Mendikanten generell entfalten konnten, ein Milieu zudem,
in dem bereits vor Humbert de Romanis Theologen wie Petrus Cantor, Alain von
Lille, Thomas von Chobham oder Jakob von Vitry elaborierte Konzepte zur
Pastoraltheologie entwarfen.57 Dabei entstanden im übrigen nicht nur
Handbücher zur Predigtlehre, sondern zum Teil exorbitante Exempelsammlungen, die
Erzählmaterial für Predigten verfügbar machen sollten. Stellvertretend für
zahlreiche andere Sammlungen sei hier lediglich auf den während der 1250er Jahre

entstandenen Tractatus de diversis materiis predicabilibus des Dominikaners
Stephan von Bourbon verwiesen.5

Kommunikation und kulturelles Gedächtnis bei den Mendikanten

Die sogenannten Bettelorden perfektionierten nicht nur den seelsorgerlich
motivierten Kontakt zur Lebenswelt der Laien; vielmehr werteten sie auch die
Kommunikation innerhalb ihrer Gemeinschaften auf und gaben dieser zum Teil sogar
eine konzeptionelle und organisatorische Basis. Und auch in dieser Hinsicht
nahmen die Dominikaner einen besonderen Rang ein. Zwar erscheint in den
dominikanischen Konstitutionen noch die explizite Verpflichtung der Brüder zum
Schweigen, jedoch wird sie auf bestimmte Orte des Konvents und die damit
verbundenen Stationen des Tagesablaufs eingeschränkt, so das claustrum, den

Schlafsaal, die Zellen der Brüder, den Speisesaal und das Oratorium. Überdies

wird die Möglichkeit eingeräumt, im Ausnahmefall sehr leise auch an diesen Orten

zu sprechen.59 Insgesamt bestimmt das Schweigen somit nicht in prinzipieller
Weise das Zusammenleben, es hat keineswegs mehr - wie etwa bei den
Kartäusern - den Stellenwert des für den religiösen modus vivendi Charakteristischen.

Was nicht verwundert: Aus den Funktionen des Dominikanerordens, der

Predigt und der Seelsorge, ergab sich die Notwendigkeit, die Ordensmitglieder
ein gründliches theologisches Studium durchlaufen zu lassen. Im Rahmen dieses

Studiums aber, auf dessen Effizienz hin die Organisationsstruktur sowohl des

gesamten Ordens als auch der einzelnen Konvente ausgerichtet wurde,60 pflegte
man selbstredend bestimmte Formen der schulischen Kommunikation.

5' Hierzu J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Häresie (wie Anm. 42), 188ff.; auch J. Oberste,
Predigt und Gesellschaft um 1200. Praktische Moraltheologie und pastorale Neuorientierung
im Umfeld der Pariser Universität am Vorabend der Mendikanten, in: G. Melville/J. Oberste

(Hg.), Die Bettelorden im Aufbau. Beiträge zu Institutionalisierungsprozessen im
mittelalterlichen Religiosentum, Münster/Hamburg/London 1999, 245-294, hier273ff.

57

Vgl. J. Oberste, Zwischen Heiligkeit und Häresie (wie Anm. 42), 105 ff, 119ff. und 142ff.
' Stephanus de Borbone, Tractatus de diversis materiis predicabilibus: Prologus/Prima pars De

dono timoris, ed. J. Berlioz/J.-L. Eichenlaub, Turnhout 2002; zur Datierung des Textes vgl.
ebenda, S. XXXI.

5' A.H. Thomas, De oudste constituties (wie Anm. 48), 17 (327).
61

Vgl. hierzu F. Cygler, Zur Funktionalität (wie Anm. 42), 413ff.



26 Markus Schürer

Ein typisches Beispiel hierfür ist die collatio, ein informelles Zusammenkommen

der Brüder eines Konvents, das ein- bis zweimal pro Woche oder auch

öfter stattfand, allerdings keinen fixen Termin im Tagesplan besass. Je nachdem,
ob sämtliche Brüder verfügbar waren, wurde sie nach Absprache zwischen dem

magister studentium und dem Prior eines Konvents ad hoc angesetzt. Folgt man
den Erläuterungen, welche die zwischen 1257 und 1267 entstandenen Instruc-
tiones de offtciis ordinis Humberts de Romanis bieten, so verlief die collatio als

möglichst professionelles Abarbeiten einer vorgegebenen quaestio in Rede und

Gegenrede unter Anwendung von habitualisiertem Wissen. Ihr Zweck war die

Wiederholung bestimmter Fragen und Aspekte, die in der Ausbildung bereits
behandelt worden waren, wobei argumentations- und disputationstaktische
Übungen im Vordergrund standen.61

Jedoch setzten die Dominikaner hinsichtlich der Gestaltung und Kontrolle der

gemeinschaftsinternen Kommunikation auf einer noch viel grundsätzlicheren
Ebene an. Sie organisierten nicht nur die Vermittlung des theologischen, gleichsam

berufsmässigen Spezialwissens, das zum Amt des Predigers gehörte,
sondern ebenso die Zirkulation des kollektiven Wissens, das den Orden im Ganzen

betraf, d. h. seine Geschichte, seine Leitideen und sein kollektives Selbstverständnis.

Der ordo fratrum Praedicatorum stellt ein Beispiel par excellence dar

für die Schaffung und Pflege eines kulturellen Gedächtnisses im Sinne des

Beschreibungsmodells, wie es Jan Assmann im Rekurs auf die Arbeiten von Maurice

Halbwachs entworfen hat.62

Den Anstoss für die Sammlung eines kollektiven Wissensvorrats gaben zwei
Befehle, die die dominikanische Ordenslertung, das Generalkapitel, 1255 und

1256 erliess. Tenor dieser Befehle war, mündlich kursierende Überlieferungen
mit Bezug zum Orden zu sammeln, schriftlich zu fixieren und dem Generalmagister

zukommen zu lassen. Diesem wiederum oblag es, die Redaktion des

Materials und dessen Zusammenstellung zu einem geschlossenen Text zu
koordinieren.63 Die auf diesen Befehl hin ordensweit zusammengetragenen Berichte zu

Wundern, Visionen und anderen erbaulichen Ereignissen bildeten die Basis

zweier im weitesten Sinne ordenshistoriographischer Texte, des Bonum universale

de apibus des Thomas von Cantimpré und der Vitas fratrum des Gerardus de

Humbert de Romanis, Instructiones de officiis ordinis. in: Humbert de Romanis, Opera de

vita regulari, ed. J.J. Berthier, 2 Bde., Rom 1889, Bd. 2, 179-371, hier XII, III (259f.); vgl.
hierzu auch M. Mulchaney, «First the Bow is Bent in Study». Dominican Education before
1350, Toronto 1998, 130ff.; M. Schürer. Das Exemplum oder die erzählte Institution.
Studien zum Beispielgebrauch bei den Dominikanern und Franziskanern des 13. Jahrhunderts,
Berlin 2005, 98f; zur Datierung der Instructiones vgl. T. Kaeppeli, Scriptores (wie Anm.
47), Nr. 2020 (Bd. 2, 290f.).
Vgl. zur Terminologie J. Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und
politische Identität in frühen Hochkulhiren, München 1997, insbesondere 48ff. und passim; diese

Deutung der Erinnerungskultur des Predigerordens wird in extenso ausgeführt bei M. Schürer,

Das Exemplum (wie Anm. 61). 11 Iff., 213ff. und 301f.
Acta capitulorum generalium ordinis Praedicatorum, Bd. 1: Ab anno 1220 usque ad annum
1303, ed. B.M. Reichert, Rom 1898, 77 und 83; eingehend hierzu M. Schürer, Das Exemplum

(wie Anm. 61), 103 ff.



Kommunikation und vita religiosa 27

Fracheto. Die Ordensleitung und insbesondere Humbert de Romanis als amtierender

Gcneralmagister lieferten die konzeptionellen Vorgaben für die
Zusammenstellung beider Texte; zudem waren sie es, die die Texte approbierten, sie

zunächst ausschliesslich innerhalb des Ordens publizierten und zu dessen Arkan-
wissen erklärten.64

Bemerkenswert an beiden Texten ist zunächst, dass sie während des ersten
Generationswechsels innerhalb des Predigerordens entstanden. Sowohl besagte
Befehle als auch die Prologe des Bonum universale de apibus und der Vitas

fratrum thematisieren eingehend die Problematik der einander ablösenden
Generationen und die sich daraus ergebende Notwendigkeit, das Wissen um die
Geschichte der Gemeinschaft per Verschriftlichung zu konservieren und somit
eine ordenseigene Tradition zu stiften. Was nur folgerichtig erscheint: Gerade
der erste Generationswechsel bedeutete für die Dominikaner, wie für jedes
andere soziale System auch,66 eine Zäsur von cxistenzicllcr Tragweite, war doch
mit dem Aussterben der Gründergeneration die Gefahr des Verlusts von wichtigem,

weil identitätststiftendem Wissen verbunden, das bislang nur mündlich
tradiert wurde.

Allerdings vollzog man mit Hilfe des Bonum universale de apibus und der
Vitas fratrum nicht allein den möglichst verlustlosen Übergang von der mündlichen

zu einer schriftlichen Überlieferung. Vielmehr führte man, gemäss dem

Assmannschcn Beschreibungsmodell, den Austausch von Inhalten zwischen
zwei verschiedenen modi memorandi durch - dem kommunikativen und dem
kulturellen Gedächtnis. Im Rahmen beider Texte wurde die individuell-biographisch

geformte, fragmentarische und gleichsam bewegliche Erinnerung der
einzelnen Ordensmitglieder transformiert in eine von Spezialisten ausgearbeitete,
fixe und durch Approbation mit höchstmöglicher Geltung ausgestattete
Geschichtsschreibung des Ordens.67

Es erscheint angesichts dieses Befundes nur schlüssig, dass die Inhalte sowohl
des Bonum universale de apibus als auch der Vitas fratrum über weite Strecken
nach dem Paradigma der kollektiven Hagiographie gestaltet sind. Beide Texte
thematisieren in erster Linie die vielen (durchschnittlichen) Ordensmitglieder;
sie wollen weniger das admirabile von einzigartigen Heiligen als vielmehr das

imitabile des gewöhnlichen Ordensbruders zeigen. Zudem schildern sie zum Teil
weit ausgreifend die Frühgeschichte und die Eigenart des Predigerordens im
Ganzen.68 In formaler Hinsicht folgen beide Texte dem Prinzip des exempla-

MCCIII usque ad MCCLIV. ed. B.M. Reichert, Löwen 1896: Thomas Cantipratanus, Bonum
universale de apibus, ed. G. Colvenerius. Douai 1627; eingehend hierzu M. Schürer. Das Ex-
cmplum (wie Anm. 61). 104f. und 11 Iff.
Vgl. M. Schürer. Das Exemplum (wie Anm. 61). 115f.
Hierzu Fl. Popitz, Die normative Konstruktion von Gesellschaft. Tübingen 1980, 77;
ausserdem P.L. Berger/T. Luckmann. Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit.
Eine Theorie der Wissenssoziologie, mit einer Einleitung von H. Plessner, übersetzt von M.
Plessner. Frankfurt am Main 1980, 66.

Eingehend hierzu M. Schürer. Das Exemplum (wie Anm. 61), 116f.

Vgl. M. Schürer, Das Exemplum (wie Anm. 61), 27ff, 123ff. und 179ff.



28 Markus Schürer

rischen Erzählens; ihre kleinste narrative Einheit bildet das Exemplum,
entsprechend sind sie gattungsmässig als Exempelsammlung einzustufen. Anhand

von Beispielen, deren Kern ein denkwürdiges Ereignis, ein bemerkenswerter

Protagonist oder ein treffender Ausspruch ist, illustrieren sie bestimmte Formen

religiösen Handelns oder erweisen die hohe Dignität der mendikantischen und
besonders der dominikanischen Lebensform.

Signifikant in diesem Zusammenhang ist, dass das Exemplum um die Mitte
des 13. Jahrhunderts gerade im Predigerorden Gegenstand eingehender theoretischer

Reflexion ist und als erstrangiges Medium der Kommunikation und der

Vermittlung von Wissen angesehen wird. Humbert de Romanis und sein Ordensbruder

Stephan von Bourbon bieten jeweils in den Prologen von Exempel-
sammlungen, die in erster Linie zur Laienpredigt bestimmt sind, komplexe,
sowohl historisch als auch systematisch angelegte Überlegungen zu rhetorischen,

performativen, didaktischen und mnemotechnischen Aspekten exemplarischer
Rede.69 Das Exemplum erscheint dabei gleichsam als «kommunikative
Gattung»70, als typisierte und konventionalisierte Form der Verständigung, die

geeignet ist zum einen für jeden Rezipienten, unabhängig von kulmrellem Horizont,

Bildung und sozialer Stellung, und zum anderen für jegliche
Kommunikationssituation von der Predigt vor grossem Publikum bis hin zum vertraulichen

Vier-Augen-Gespräch, und die über verschiedene funktionale Optionen vefügt,
wobei die rhetorische persuasio und der belehrende Impetus als besonders wichtig

gelten.
Es ist mit Sicherheit kein Zufall, dass das Exemplum als kleinste Einheit

derjenigen Texte fungierte, die gleichsam das Behältnis für das kulturelle Gedächtnis

der Dominikaner bildeten. Offenbar sollte es das Medium sein, mit dessen

Hilfe die Inhalte dieses Gedächtnisses - das Wissen um die Geschichte des

Ordens und seine Ziele, Normen und Werte - den Mitgliedern möglichst nachhaltig
vermittelt werden sollten. Insgesamt zeigen das Sammeln und Sichern der

kollektiven Erinnerung, das ordensweite Verfügbarmachen dieser Erinnerung in
Form von Exempelsammlungen sowie das eingehende Reflektieren und Theore-
tisieren über die Möglichkeiten der Kommunikation im Medium des Exem-

plums, in welch hohem Mass der Predigerorden sich über Kommunikation
konstituierte und festigte, gleichsam eine - man möge die Tautologie verzeihen -
<Kommunikationsgemeinschaft> war.

Anzumerken bleibt bei alledem, dass die Dominikaner nicht die einzigen
waren, die die Kombination aus kollektiver Hagiographie und Exemplum für die

Etablierung und Vermittlung eines kulturellen Gedächtnisses zu nutzen wussten.

69
Stephanus de Borbone, Tractatus (wie Anm. 58), Prologus (3f. und 10); C. Chevalier, Edition

et commentaire du De dono timoris du Dominicain Humbert de Romans (+ 1277). 2

Bde., École nationale des chartes. Thèse pour le diplôme d'archiviste paléegraphe. 1999

[Typoskript], Prologus (Bd. 2. 6-9): hierzu auch M. Schürer, Das Exemplum (wie Anm. 61),
8Iff. und 9Iff.

70 So der von Thomas Luckmann entworfene Begriff, vgl. T. Luckmann. Grundformen der
gesellschaftlichen Vermittlung des Wissens. Kommunikative Gattungen, in; F. Neidhart/M.R.
Lepsius/J. Weiss (Hg.), Kultur und Gesellschaft, Opladen 1986. 191-211.



Kommunikation und vita religiosa 29

Bereits die Cisterzienser setzten Exempelsammlungen gezielt zur Fixierung der

gemeinschaftlichen Erinnerung und zur ordensinternen Paränese und Didaxe
ein,71 und auch bei den Franziskanern gab es zumindest Ansätze, mündlich
kursierende Überlieferungen zu sammeln, zu redigieren und auf diesem Wege eine

Hagiographie nicht nur des Ordensstifters, sondern der Gemeinschaft im Ganzen

zu schaffen.72 Allerdings waren es die Dominikaner, die diese Praxis am
effektivsten und in höchstem Masse planvoll und systematisch einsetzten. Insofern
kann man durchaus sagen, dass die Rationalität, die so charakteristisch für den

Predigerorden und besonders für seinen Umgang mit dem Ordensrecht ist, auch

und vor allem ein Signum darstellt für die Arbeit dieser Gemeinschaft an ihrem
kulturellen Gedächtnis.7'

Man könnte an die bis hierher erbrachten Ergebnisse die Frage knüpfen,
warum es gerade im Predigerorden zu einer derartigen Intensivierung nicht nur der

externen, sondern auch der internen Kommunikation kam. Zu einer zumindest
ansatzweisen, thesenhaften Antwort kann auch in diesem Falle noch einmal der

Kommentar Humberts de Romanis zu den dominikanischen Konsumtionen
führen. Die Erläuterungen zu deren Prolog enthalten einen langen Exkurs über
die Idee der uniformitas als einer ordensweit einheitlichen Lebensform.74 Humbert

konfrontiert diese Idee mit den Verhältnissen, wie sie tatsächlich um die

Mitte des 13. Jahrhunderts im Predigerorden herrschen, und kommt dabei zu
dem Schluss, dass man von ihrer Realisierung noch weit entfernt sei. Zu gross
seien, so die Ausführungen sinngemäss, nach wie vor die Unterschiede zwischen
einzelnen Ordensprovinzen und -konventen hinsichtlich der Beschaffenheit der

Bauten, der Kleidung und sogar der Liturgie. Als Ursachen für diese - negativ
apostrophierte - varietas gibt Humbert die Vielfalt der Völker an, mit denen man
zusammenlebe, auch die ungleichartige Beschaffenheit der Provinzen und die

grosse Menge der unterschiedlichen Ansichten einzelner Ordensmitglieder sowie
deren beschränkten Horizont, in dem man nur die Belange des jeweils eigenen
Konvents, nicht aber die des gesamten Ordens betrachte. Zudem verweist er auf
die Tatsache, dass man inmitten der Menschen - inter homines - lebe und sich in
vielem diesen anpassen müsse.75

Vgl. hierzu B.P. McGuire, Structure and Consciousness in the Exordium magnum
Cistcrciense. The Clairvaux Cisterciens after Bernard, in: Cahiers de l'Institut de Moyen Age Grec
et Latin de l'Université de Copenhague 30 (1979). 33-90: auch B.P. McGuire, A Lost Clairvaux

Exemplum Collection Found. The Liber visionum et miraculorum Compiled under
Prior John of Clairvaux (1171-79). in: Analecta Cisterciensa, 29 (1983), 26-62.
Hierzu M. Schürer. Das Exemplum (wie Anm. 61), 38f., 243ff. und 267ff.
Zur Rationalität des dominikanischen Ordensrechts vgl. G. Melville. Die Rechtsordnung der
Dominikaner in der Spanne von constituciones und admoniciones. Ein Beitrag zum
Vergleich mittelalterlicher Ordensverfassungen, in: R. Helmholz/J. Müller/M. Stolleis (Hg.).
Grundlagen des Rechts. FS Peter Landau. Paderborn 2000. 570-604; G. Melville,
Systemrationalität (wie Anm. 49).
Humbert de Romanis. Expositio (wie Anm. 49). III (5-8); eingehend hierzu M. Schürer, Das

Exemplum (wie Anm. 61), 117ff.
Humbert de Romanis, Expositio (wie Anm. 49), III (6).



30 Markus Schürer

Insbesondere der letztgenannte Aspekt ist sehr aufschlussreich: Die Dominikaner

waren, wollten sie ihrer Funktion nachkommen, auf eine Art (alltagspragmatische

Mimikry) angewiesen. Strebte man eine erfolgreiche Seelsorge der

Laien an, so musste man, obgleich man in der vita communis des abgeschlossenen

Konvents lebte, seine Existenz in gewisser Weise permanent mit jenen
teilen. Man musste regelmässigen Kontakt und eine gewisse Vetrautheit mit Laien

herstellen, musste detaillierte Kenntnisse erwerben über die Beschaffenheit ihrer

Lebenswelt, musste letztlich also die Distanz zwischen religiösem und
weltlichem Leben zumindest teilweise abbauen.

Möglicherweise liegt in genau diesem Umstand ein wichtiger Grund für die

Intensivierung der Binnenkommunikation im Dominikanerorden. In weitaus
höherem Masse als für die kontemplativen respektive eremitischen Gemeinschaften
des 11. und 12. Jahrhunderts bestand für diesen die Notwendigkeit, entgegen der

beständigen Konfrontation mit der Welt und ihren sehr irdischen Problemen und

Versuchungen das religiöse propositum, auf das man sich gemeinschaftlich
verpflichtet hatte, zu kommunizieren und zu festigen. Die Dominikaner initiierten
einen Diskurs der Erinnerung und der Verständigung über die Eigenarten und

Ziele ihres Ordens, mit dem - entgegen den Tendenzen der Diversifizierung und

Fragmentierung, der Aufspaltung in einzelne Provinzen und Konvente mit
jeweils partikularen Identitäten, aber auch entgegen der permanenten Gefahr der

Kontaminierung des religiösen modus vivendi durch das Irdische - eine imitas

geschaffen und aufrechterhalten werden sollte, d. h. eine vereinheitlichte und

trotz aller Öffnung zur Welt hin geschlossene Gemeinschaft, deren Basis eine

kohärente Identität mit ordensweiter Geltung war. Führt man diese Überlegung
weiter, so gelangt man letztlich zu der These, dass die Intensivierung der externen

Kommunikation auch eine Intensivierung der internen Kommunikation
bewirkte.

Zum Zusammenhang von Kommunikation und vita religiosa während des Mittelalters.
Eine Skizze

Die Frage nach dem Verhältnis von Kommunikation und vita religiosa erfährt im Rahmen
des Aufsatzes eine Differenzierung in zwei Richtungen: Zum einen wird es um die interne
Kommunikation innerhalb religiöser Gemeinschaften selbst gehen, zum anderen um die
externe Kommunikation religiöser Gemeinschaften mit der Lebenswelt, die sie jeweils
umgibt. Insgesamt ist die Studie als eine Skizze konzipiert, die einige Grundlinien in der
Entwicklung des Zusammenhanges von Kommunikation und vita religiosa während des
Mittelalters aufzeigen soll, wobei sich der zeitliche Rahmen von der formativen Phase des
westlich-lateinischen Mönchtums bis hin zu den Bettelorden des 13. Jahrhunderts
erstreckt. Eine zentrale These der Untersuchung ist. dass die monastische Kultur des
lateinischen Westens zunächst nicht eine Kultur der Kommunikation, sondern des Schweigens
ist. Bis zum Ende des 12. Jahrhunderts gilt das silentium als erstrangige asketische Praxis,
die den Religiösen vor der Einbindung in soziale Beziehungen schützen und dessen Freisein

für Gott sicherstellen soll. Mit dem Autkommen der Mendikanten am Beginn des 13.
Jahrhunderts allerdings vollzieht sich ein Paradigmenwechsel: Es kommt zu einer positiven

Umwertung, Intensivierung und Professionalisierung sowohl der internen als auch der
externen Kommunikation dieser neuen Gemeinschaften. Das religiöse Schweigen und die
vita contemplativa verlieren an Geltung zugunsten der vita activa, der pastoralen
Kommunikation und des religiösen Wirkens in die Welt.



Kommunikation und vita religiosa 31

Essai à propos du rapport entre communication et vita religiosa au Moyen-Age
La question du rapport entre communication et vita religiosa emprunte, à travers cet
article, deux pistes différentes: d'un côté, il s'agira de la communication au sein même des
communautés religieuses, et de l'autre, il sera question de la communication des communautés

religieuses avec le monde vivant qui les entourait autrefois. Dans son ensemble, cette

étude est conçue comme un essai qui devrait dégager quelques lignes directrices de
l'évolution du rapport entre communication et vita religiosa durant le Moyen-Âge. Le
cadre chronologique s'étend de la phase initiale de la vie monastique latine occidentale
jusqu'aux ordres mendiants du XIIle siècle. Selon une thèse centrale de cette recherche, la
culture monastique de l'Occident latin n'était pas, dans ses débuts, une culture de la
communication, mais du silence. Jusqu'à la fin du Xlle siècle, le silentium est considéré
comme la pratique ascétique la plus importante, qui empêche l'intégration sociale du
religieux et doit assurer la disponibilité de celui-ci pour Dieu. Avec l'arrivée des ordres
mendiants au début du XUIe siècle, on observe un changement de paradigme: la communication

interne aussi bien qu'externe de ces nouvelles communautés est revalorisée, intensifiée

et professionnalisée. Le silence religieux et la vie contemplative perdent de leur
valeur au profit de la vie active, de la communication pastorale et de l'activité religieuse
dans le monde.

On the connection between communication and vita religiosa in the Middle Ages. An
outline
This paper differentiates between two aspects of the relationship between communication
and vita religiosa. The first concerns internal communication within religious communities,

the second externally directed communication between these communities and the
world surrounding them. This study outlines fundamental developments in the relationship

between communication and vita religiosa in the Middle Ages, during the period
from the formative phase of Western Latinate monastic orders up to the rise of the
mendicant orders in the 13th century. The monastic culture of the Latinate West was at
first not a culture of communication but a culture of silence. Until the end of the 12th

century, silence was an ascetic practice of the first importance whose purpose was to
protect the monk from involvement in social relationships and thus keep him free for God.
With the rise of mendicant orders at the opening of the 13th century a paradigm shift took
place. In these new orders communication both within the order and with the world
outside was now seen more positively and was intensified and professionalized. Religious
silence and the vita contemplativa lost ground to the vita activa, centred on pastoral
communication and religious action in the world.

Schlüsselbegriffe - Mot clés - Keywords
Mittelalter - Moyen Age - Middle Ages, Mönchtum - ordres monastiques - monastic
orders, religiöses Schweigen/silentium - silence religieuse - religious silence, Kartäuser-
chartreux - cartusians, Dominikaner - dominicains - dominicans, kulturelles Gedächtnis

- mémoire culturelle - cultural memory, Exemplum - exemple - example

Markus Schürer, Dr., wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl für Mittelalterliche
Geschichte der Technischen Universität Dresden


	Zum Zusammenhang von Kommunikation und vita religiosa während des Mittelalters : eine Skizze

