Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — COMPTES RENDUS



3

P

S

S I SRR R i ST e e s v

e AL

S FEleiim e == wain




Rezensionen — Comptes rendus 383

Martin Kintzinger, Wissen wird Macht. Bildung im Mittelalter, Ostfildern, Jan Thor-
becke Verlag, 2003, 203 S, ill.

L’ouvrage de Martin Kintzinger, dont le titre s’inspire de la phrase de Francis Bacon
selon laquelle savoir donne du pouvoir, s’interroge sur la relation entre science et pouvoir
au Moyen Age. Dans une premiere partie, I’auteur cherche a €tablir des relations entre le
Moyen Age et les questions qui se posent aujourd’hui, notamment apres les études Pisa,
aux écoles et aux universités, sur le contenu a donner a I’enseignement: savoir théorique
ou pratique — «Bildungswissen» ou «Handlungswissen»? L’idée du livre est en effet de
«comprendre les périodes du passé comme provocation pour le présent» afin de «tirer de
leur étude du profit pour notre propre époque» (p. 11). La seconde partie est chrono-
logique: partant de la période carolingienne, 1’auteur explore comment la transmission des
savoirs a évolué et les conséquences que cette évolution a eues sur le contenu de 1’en-
seignement: écoles cathédrales remplagant peu a peu aux Xe et Xle siécles les écoles des
couvents — il met en évidence I’importance a cet égard de I’évolution francaise et anglaise
par rapport a celle qui a lieu dans I’Empire —, développement, a partir de la France du
tournant du Xlle siecle, d’une méthode scientifique «moderne» dans laquelle le savoir des
anciens n’était plus seulement transmis, mais aussi critiqué et commenté, appropriation du
savoir par les bourgeois des villes, conflits entre villes et Eglise sur les écoles aux XIVe et
XVe siecles, création puis succes des universités, conséquences pour la formation des dif-
férentes couches sociales.

Comme le veut le principe de la collection lancée par Thorbecke qui s’adresse a un
public large, I’ouvrage est — malheureusement — dépourvu de notes et d’index. 1l offre un
survol des connaissances actuelles sur le savoir au Moyen Age tel que I’auteur a pu le
proposer a ses étudiants des universités de Munich et de Miinster, comme il le signale lui-
méme dans |'introduction. Il est accompagné d’illustrations bien choisies qui permettent
de varier I’approche. On peut regretter cependant que les développements restent le plus
souvent généraux, et que chacun soit remis, de fagon parfois un peu lourde, dans le
schéma théorique donné au livre — opposition entre «Bildungswissen» et «Hand-
lungswissen», utilité du savoir pour le souverain, etc. Les passages les plus convaincants
sont ceux ol I’auteur commente de fagon plus détaillée une image, une anecdote, ou entre
plus avant dans tel ou tel fait historique qu’il remet dans le contexte du temps. Quelques
pages de bibliographie complétent I’ouvrage.

Miinchen Clémence Thévenaz Modestin

Gabriela Signori, Rdume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht, Konflikt und religiose
Kultur im europdischen Mittelalter, Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2005, 180 S. und
54 Tafeln.

Trotz Kritik und radikaler Neubewertung des Zisurgedankens verstellen konfessionelle
Vorurteile den Blick auf das 15. und beginnende 16. Jahrhundert. Immer noch wird in
unzdhligen Untersuchungen diese Zeit zu einseitig aus dem Blickwinkel der Reformation
als vorreformatorische betrachtet. Die dabei mit Blick zuriick ins Feld gefiihrten Stere-
otype nehmen den Rang populdrwissenschaftlichen Allgemeinguts ein. Dazu gehoren
Vorstellungen, wonach das geschriebene Wort mit der Reformation im Kircheninnern das
gemalte Bild abgelost hitte, sowie Behauptungen, das gesprochene Wort sei an die Stelle
von Ritualen getreten. Beide Unterstellungen gipfeln schliesslich in der Behauptung,
dieser Medienwechsel in doppelter Hinsicht basiere auf der Kirchenkritik der Refor-
matoren selbst.

SZRKG, 100 (2006)



384 Rezensionen — Comptes rendus

Im Vordergrund von Signoris Untersuchung steht aber nicht primér die vielschichtige
Genese konfessionell gepriagter Vorurteile, sondern der spétmittelalterliche Kirchenraum
als Kommunikationsraum. Damit nimmt Signori aktuelle Anséitze vor allem der Mittel-
alter- und Frithneuzeitforschung auf, wonach Kommunikation und Raum als Kategorien
nutzbar gemacht werden.

Das erste Kapitel widmet Signori dem Vordringen der Schrift in den spétmittelalter-
lichen Kirchenraum. Bestrebungen, dort regelmissig Predigten abzuhalten, hitten nicht
erst mit der Reformation, sondern bereits im 14. Jahrhundert mit einer ersten Welle von
Préadikaturstiftungen eingesetzt. Die hdufig damit einhergegangene Einrichtung von festen
Holz- oder Steinkanzeln stamme meist aus der vorreformatorischen Zeit. Auch von ihrer
Ausstattung her wiirden sich die vor- und nachreformatorischen Kanzeln nicht signifikant
voneinander unterscheiden. Im Verlauf des 15. Jahrunderts 16ste sich die Schrift von der
Kirchenwand ab und verlegte sich auf andere Inschriftentrager wie beispielsweise Schrift-
tafeln. Das von Uber- und Unterordnung bestimmte Verhiltnis von Bild und Schrift glich
sich immer mehr an, so die Autorin, bis sich dieses zu Beginn des 16. Jahrhunderts immer
mehr zum Gegenteil verkehrte, indem das Bild zum schmiickenden Beiwerk der Schrift
wurde. Hinweise fiir den Medienwande! im Kirchenraum und die Entstehung eines neuen
Kirchenideals im Spéatmittelalter sieht Signori auch in der Tafelmalerei des 15. Jahr-
hunderts. Vor allem in der flimischen Buch- und Tafelmalerei sei das geschriebene Wort
allgegenwirtig im Gegensatz zum fast bilderarmen Inneren.

Im zweiten Kapitel beschéftigt Signori sich mit den Gesten und dem korrekten Be-
nehmen im Kirchenraum. An erster Stelle steht hierbei die so genannte «Stuhlfrage».
Besonders die These einiger Liturgiewissenschaftler, wonach sich das Laiengestiihl mehr
oder weniger erst in der nachreformatorischen Zeit entwickelt hétte, hélt Signori fiir unbe-
griindet, da sich darin bereits bestehende Reformanliegen manifestierten. Neben dem Auf-
stehen mussten Ménner, Geistliche und Laien gleichermassen, auch aus Ehrfurcht ihre
Kopfbedeckung abnehmen. Besondere Bedeutung im Hinblick auf das Tragen einer Kopf-
bedeckung im Kirchenraum kam den Worten des Apostels Paulus im zweiten Korinther-
brief zu, wobei diese jedoch nur die Frauen betrafen. Dagegen ist von der Kopfbedeckung
des Mannes dort relativ wenig die Rede. Mit der Zeit loste sich das 1deologische Gefiige
auf, wonach sich die Laien in Sachen Kopfbedeckung streng von den Geistlichen ab-
hoben. Spitestens seit der Mitte des 15. Jahrhunderts seien alle Haupter, wenn auch auf
unterschiedliche Art und Weise bedeckt gewesen.

Der dritte und letzte Teil der Untersuchung ist schliesslich den verschiedenen From-
migkeitsformen sowie der hduslichen Andachtsliteratur gewidmet, die vorzugsweise von
Frauen zu Hause und in der Kirche zum Beten genutzt wurde. Besonders interessant in
diesem Zusammenhang sind Signoris Bemerkungen zum geschlechtspezifischen Umgang
mit Biichern anhand der Auswertung von Testamenten. So stellte die Autorin fest, dass
Testamente von Frauen haufiger Biicherlegate enthielten als die von Ménnern. Auch bei
den Lesestoffen liessen sich Unterschiede feststellen. Wahrend die Ménner die Lektiire
von Rosenromanen bevorzugten, beschrinkten sich die Frauen auf Stundenbiicher und
Psalter, welche von Frauenhand zu Frauenhand weiter vererbt wurden. Mit Psalter und
Stundenbuch hitten im Mittelalter Generationen von Knaben und Méadchen lesen gelernt.
Die bildungsgeschichtliche Relevanz von Psaltern und Stundenbiichern war letztlich
schon von der dlteren Bildungsgeschichte erkannt worden. Jedoch, so Signori, stand bei
den Midchen nicht die Bildung, sondern die sittliche Erziehung zur Schamhaftigkeit und
Keuschheit im Mittelpunkt. Lesen kann in diesem Sinn mit beten gleichgesetzt werden.

Signori ist mit der vorliegenden Untersuchung ein lesenswerter Beitrag zu aktuellen
Debatten gelungen. Inwiefern die Resultate anhand von Beispielen aus den flaimischen
und nordfranzésischen Kunstmetropolen auf andere Regionen iibertragbar sind, werden
weitere Untersuchungen zum Thema zeigen. Es ist anzunehmen, dass sich die flimischen

SZRKG, 100 (2006)




Rezensionen — Comptes rendus 385

und nordfranzgsischen Kunstmetropolen, dhnlich der oberitalienischen Kommunen, we-
gen ihrer regen Handelstatigkeit durch einen vergleichsweise hohen Grad an Verschrift-
lichung auszeichneten. Medialer Wandel ldsst sich im Spatmittelalter abgesehen von der
kirchlichen Sphire und Offentlichkeit auch im politisch-herrschaftlichen Bereich zeigen.
Auch hier legen neuere Untersuchungen dar, dass mit dem Autkommen der Schrift Bilder,
Zeichen und das gesprochene Wort nicht unbedingt verdringt wurden, sondern dass sich
das Verhiltnis dieser Medien zueinander verdnderte. Ebenso lassen sich Beispiele fiir eine
allmdhliche Verschriftlichung des stadtischen Raums beibringen. So sind in spétmittel-
alterlichen Bilderchroniken Abbildungen enthalten, welche die Stilisierung von Codices
mit wichtigen Rechtsdokumenten gleichsam als «Ratsbibel» darstellen.

Vor allem im ersten Teil, in welchem der mittelalterliche Kirchenraum thematisiert
wird, wire es wiinschenswert gewesen, wenn die in der Kunstgeschichte ebenfalls gefiihr-
te Debatte um die Medialitdt der Kunstwerke aufgegriffen worden wire. Nicht zuletzt
wird abzuwarten sein, wie und ob dieser erneute Versuch von den Reformationshisto-
rikern rezipiert werden wird, verstehen diese heute doch die Reformation dank dem Buch-
druck primar als gewaltiges Medienereignis.

Bern Jeannette Rauschert

Gewalt im Mittelalter. Realitiiten — Imaginationen, hg. von Manuel Braun/Cornelia
Herberichs, Miinchen, Wilhelm Fink Verlag, 2005, 436 S.

In fiir Mediévisten oft befremdender Selbstverstindlichkeit wird das Mittelalter mit Ge-
fithlsrohheit, Grausamkeit und Gewalt assoziiert. Dies ist wohl die eigentliche Ursache
der Verdffentlichung des vorliegenden Buches, in dem verschiedene Ergebnisse wissen-
schaftlicher Untersuchungen zu Prasenz und Stellenwert der Gewalt im Mittelalter darge-
legt werden. In einer differenzierten Einleitung stellen die beiden Herausgeber die Prob-
leme und Herausforderungen bei der Erforschung der Gewalt aus verschiedenen Blick-
winkeln dar. Dabei distanzieren sie sich von einem anthropologischen Universalismus,
der in der Gewalt eine von kulturellen Kontexten unabhingige Anlage des Menschen
sieht, und von anderen Theorien, die die geschichtliche Entwicklung von Gewaltverhalt-
nissen zu erkldren versuchen. Solche verschiedentlich postulierte Erklarungsmodelle tra-
gen den Charakter des Apriorischen an sich, weswegen sie die Untersuchung und Erkli-
rung konkreter Gewaltentstehung eher behindern. Fokussiert bleiben damit historisch spe-
zifische Ereignisse und Situationen. Dem gesetzten Ziel, Ubersicht iiber die Gewaltver-
hdltnisse im Mittelalter zu bieten, wird das Buch letztlich dadurch gerecht, dass Methodik
und Ergebnisse aus unterschiedlichen Teilgebieten der Medidvistik (Archiologie, Ge-
schichte, Religionswissenschaft, Ethnologie, Judaistik, Anglistik, Germanistik, Romanis-
tik und Kunstgeschichte) in 17 Aufsitzen erldutert werden.

Dass iiber tatsdchlich praktizierte Gewalt im Mittelalter nur auf dem Weg der Inter-
disziplinaritdt Aufschluss zu bekommen ist, zeigt Werner Meyer in seiner Auseinander-
setzung mit archdologischen Zeugnissen. Abgesehen davon, dass Waffenfunde sehr selten
sind, ist der Ubergang vom Alltagsgerit zur Waffe fliessend. Um von einem Gegenstand
auf Gewaltprisenz schliessen zu konnen, bedarf es zusitzlichen Bildmaterials, normativer
Quellen und Gerichtsakten. Das ldsst sich am deutlichsten am Schwert veranschaulichen,
das als Instrument zur Tétung und als Zeremonialgerit symbolisch verschieden kodiert
war. Da es ein Zeichen gehobenen Standes und der Volljahrigkeit war, tat sich die Obrig-
keit bei Waffenverboten mit entsprechenden Verordnungen zum Schwerttragen oft
schwer, selbst wenn sie das Gewaltmonopol fiir sich beanspruchen konnte. Obwohl man

SZRKG, 100 (2006)



386 Rezensionen — Comptes rendus

also von einem Schwert noch nicht auf Gewalttitigkeiten schliessen kann, driickt es aber
als Teil mannlicher Alltagstracht den gesellschaftlichen Grundkonsens der Wertschitzung
gewaltsamer Konfliktaustragung aus.

Den Grund fiir die pauschale Identifikation von Mittelalter mit Gewalt siecht Thomas
Scharff nicht in einer nachtriglichen, bosartigen Verunglimpfung sondern darin, dass
Kriegsberichte in der historischen Uberlieferung des Mittelalters ubiquitir begegnen. Die
Begriindung dafiir findet er anhand annalistischer und chronikalischer Berichte darin, dass
neben dem Ereignis die Wahmehmung und Darstellung des Krieges fiir das Verstindnis
der frithmittelalterlichen Herrschaft und Gesellschaft zentral sind. Historiographen lebten
zumeist am Hof und orientierten sich am Herrscher. Militarische Siege rechtfertigten die
Herrschaft des Konigs in sozialer und religioser Hinsicht. Und da chronikalische Werke
und Viten die Legitimation eines Machthabers verdeutlichen wollten, drehte sich die Dar-
stellung um erfolgreiche, kriegerische Aktionen. So miissen auch Berichte ohne Erwih-
nung von Gewalt aus dem Blickwinkel des Krieges interpretiert werden. Diplomatische
Gesandtschaften werden so als Anerkennung des siegreichen Feldherrn begriffen und ent-
sprechend plaziert. Dieser Stellenwert in der Historiographie ldsst aber gerade nicht auf
eine totale Ausrichtung der Gesellschaft auf Krieg und Gewalt schliessen. Thomas Scharff
weist vielmehr nach, dass die Geschichtsschreibung gar nicht beabsichtigte, alle wesent-
lichen Bereiche menschlichen Lebens festzuhalten, wodurch die Frage nach der tatséchli-
chen Prisenz der Gewalt erneut zum Forschungsgegenstand wird.

Christoph Auffarth zeichnet nach, wie im Rahmen der Kreuzziige Gewalt zunéchst
geduldet und spiter als notwendig erachtet wurde. Er geht davon aus, dass das Chris-
tentum der Idee nach bis ins 11. Jahrhundert eine waffenlose Religion war. Die verstirkte
Prasenz von Christen in der romischen Armee war eine Mitursache fiir die Entstehung des
Monchtums, das sich von den iibrigen Christen abgrenzte, mit gewaltlosen Waffen fiir
Christus kdmpfte und schliesslich mit dem wahren Christentum schlechthin identifiziert
wurde. Diese Darstellung ist in sich stringent, fillt aber knapp aus, weshalb die Frage ge-
stellt sein muss, ob in dieser Sache schon das letzte Wort gesprochen ist. Immerhin wiirde
dann ein Widerspruch zu Scharff bestehen. Kann bei einer Deutung kriegerischen Erfolgs
als gottliche Legitimation einer Herrschaft die Religion selbst als der Idee nach gewaltfrei
verstanden werden?

Erhellend ist dann hingegen die Erkldrung, dass sich die Kirche durch die Reformbe-
wegung des 11. Jahrhunderts, die /ibertas ecclesiae, aus dem Schutz weltlicher Herren zu
einer autonomen Kraft emanzipieren wollte. Damit wurde auch das Recht beansprucht,
selber Kriege auszurufen. Auffarth zeigt dabei, auf welchen Wegen die strategische Ge-
waltanwendung auf theologischem Weg legitimiert wurde und zum Beispiel Reliquien
und Legenden passiv erlittener Gewalt zu Symbolen legitimer, aktiver Gewaltanwendung
wurden. Die Kreuzzugsbewegungen miissen aber auch auf dem Hintergrund einer Gesell-
schaft ohne Gewaltmomopol verstanden werden, in der Gewalt das Gleichgewicht zu sto-
ren drohte, zu dessen Herstellung und Garantie sie aber wiederum notwendig war. Mit
einem Kreuzzug konnte darum physische Gewalt intern kontrolliert und nach aussen ab-
geleitet werden, was zudem mit territorialer und wirtschaftlicher Expansion und kulturel-
lem Austausch verbunden war.

Ergianzung und Erweiterung erfahren diese Ausfiihrungen in Bertram Turners Beitrag,
der der Realitdt und dem Stellenwert von Gewalt in islamisch-christlichen Grenzregionen
nachgeht. Sowohl christliche als auch muslimische Bewohner der Peripherie lebten in kul-
tureller und geographischer Nédhe und hatten eine weit entfernte Zentralgewalt im Riicken.
Turner kann nachweisen, dass die zwei benachbarten Siedlergruppen iiber kulturelle Ge-
meinsamkeiten und dkonomischen Austausch oft mehr miteinander verbunden waren als
mit der Zentralgewalt. Sie waren dem Glauben der Zentrale oft gar nicht so tief verbunden
und die Akteure, die in den Pufferzonen Gewaltaktionen durchfiihrten, konnten das Lager
durchaus wechseln. Aus der Perspektive der Zentralgewalt hingegen musste wegen ihrer

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 387

eigenen religidsen Identitdt eine entsprechende Gewaltrhetorik angewendet werden, die
sich in den schriftlichen Quellen niederschlug. Bezeichnenderweise unterscheiden sich
Wahmehmung und Darstellung von Gewaltaktionen im islamischen und christlichen Kul-
turkreis grundsétzlich. Wahrend die Kreuzziige von westlicher Seite als Wiedereroberung
der heiligen Statten oder als Sicherung der Pilgerstréme verstanden wurden, schildern ara-
bische Quellen dieselben Auseinandersetzungen im Lichte einer aufstrebenden Landbe-
volkerung, die sich dadurch gegeniiber der stddtischen Kultur zu behaupten bzw. zu ihr
aufzusteigen versuchte.

Die Herausgeber bezeugen durch die breite Auswahl der Artikel ihr Bewusstsein fiir
die Gefahren und die Notwendigkeit einer Publikation zum Thema Gewalt im Mittelalter.
Gerade weil das Buch auf wissenschaftlichem Weg Antwort auf unsachliche, oft pole-
mische Provokationen oder auf leichtfertig zusammengestellte Deutungsmuster fiir die
Gegenwart zu geben beabsichtigt, ist es nicht einfach, die etablierten Regeln von Sach-
lichkeit und Neutralitét einzuhalten. Im Bewusstsein, dass durch die wissenschaftliche Er-
kldarung emner Gewalttat der Schritt vom Verstehen zur Rechtfertigung klein ist, gelingt es
den Autoren der verschiedenen Artikel, die Spannung zwischen Moralitit und Rationalitét
auszuhalten. So wird das Buch nicht zum Plidoyer fiir das Mittelalter. Vielmehr iiber-
zeugen die Artikel durch thre Differenziertheit und zeigen, dass die Medidvistik die Frage
der Gewalt in threm Facettenreichtum interdisziplindr neu vermisst und zu relevanten
Schliissen gefunden hat und sich weiterhin die Aufgabe macht, danach zu suchen.

Zirich Paul Oberholzer

Stephanie Hauschild, Monche, Maler, Miniaturen. Die Welt der mittelalterlichen Bii-
cher, Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2005, 192 S., 99 Abb.

Mittelalterliche Handschriften und ihre geheimnisvolle Welt der symbol- und bildhaften
Miniaturen erfreuen sich gerade in den letzten Jahren wieder zunehmender Beliebtheit —
wie iiberhaupt das Mittelalter insgesamt. Aufwindig hergestellte und entsprechend teure
Faksimile-Bénde finden ihre Kaufer und fiir die, allerdings selten auf dem Markt er-
héltlichen Originale werden auf Auktionen stolze Preise erzielt — was, so lisst sich gegen-
wirtig der Presse entnehmen, offensichtlich auch den stets klammen Finanzbehdrden
deutscher Bundesldnder nicht entgangen ist.

Wer indes nur iiber ein bescheideneres Budget zu verfiigen hat, der tut gut daran, das
hier zu besprechende Béndchen anzuschaffen. Denn neben einer kurzweilig lesbaren und
kompetenten Einfihrung in die mittelalterliche Biicherwelt bietet es rund 100 fast aus-
nahmslos farbige Abbildungen in hervorragender Qualitat.

In zehn systematisch aufgebauten Kapiteln behandelt die Autorin alle wesentlichen
Aspekte der mittelalterlichen Blicher. In den ersten drei Kapiteln geht es um deren Ent-
wicklung, Herstellung und Aufbewahrung. Es wird in groben Ziigen die Entwicklungs-
linie von der antiken Buchrolle zum heutigen Buch dargelegt sowie der komplexe arbeits-
teilige Produktionsprozess, den im Mittelalter ein Buch bis zum fertigen Foliant durch-
zugehen hatte, umrissen. Anschaulich wird auf diesen Seiten beschrieben, wie Herstellung
und Vorbereitung der Buchseiten, das Anrithren der Farben, das Bemalen und das Schrei-
ben auf zahlreiche verschiedene Hénde verteilt war. Wer will, kann sich sodann geméss
Anleitung der Autorin selber im Farben mischen versuchen.

Im Kapitel tiber die Aufbewahrungsorte der Biicher erfihrt man, wie Bibliotheken des
Mittelalters eingerichtet waren und wie sehr sie sich von heutigen Einrichtungen unter-
schieden. Exemplarisch wird hier der ideale Standort einer Klosterbibliothek anhand des
bekannten St. Galler Klosterplanes von 820 beschrieben und diskutiert. Die Nihe der
Bibliothek zu den liturgischen R&umen scheint ganz bewusst gewahlt, um die Bedeutung

SZRKG, 100 (2006)



388 Rezensionen — Comptes rendus

der Schriftenlesung im benediktinischen Ordensgeist zu dokumentieren. In diesen Kapi-
teln wird auch deutlich, wie eng mittelalterliche Buchkunst mit der religiosen Kultur und
insbesondere dem kl6sterlichen Leben zusammenhing.

Die folgenden Kapitel iiber die Buchmalerei sind grob chronologisch und thematisch
geordnet. Sie beginnen mit den ersten Erzeugnissen der schottischen und angelsédchsi-
schen Kloster im 7. Jahrhundert und schliessen mit der Erfindung des Buchdrucks im 15.
Jahrhundert. Dabei wird deutlich, dass es «die mittelalterliche Buchmalerei» so nicht gibt.
Aussehen und Inhalte der Biicher verdnderten sich mit den sich wechselnden Wiinschen
und Anspriichen der Benutzer. Auch die Herstellungsweise war einem Wandel unter-
worfen. Wihrend die Handschriften des friihen und hohen Mittelalters noch in den Skrip-
torien der Kloster in der Regel fiir den Gebrauch des Klerus hergestellt wurden, gab es im
spateren Mittelalter Werkstitten in den Stiddten, in welchen Biicher nach wirtschaftlichen
Kriterien produziert wurden. Studenten, gebildete Biirger oder Adelige gehorten jetzt
ebenfalls zu den Abnehmern von Biichern, womit sich natiirlich auch die Inhalte ver-
dnderten.

Ausgehend von der Hauptfunktion und den Nutzern bestimmter Handschriftengruppen
werden einzelne Manuskripte in ihrem zeitlichen und kunstgeschichtlichen Rahmen vor-
gestellt. Bekannte Manuskripte wie das Lorscher Evangeliar werden ebenso beschrieben
und mit passendem Bildmaterial vorgestellt wie eher unbekannte Handschriften. Neben
Biichern fiir den liturgischen Gebrauch présentiert die Autorin auch Stundenbiicher, phan-
tastische Tierbiicher, gelehrte Kriuterbiicher und vieles mehr. Ganz nebenbei vermittelt
die Lektiire tiefere Einsichten in zahlreiche Aspekte der mittelalterlichen Lebenswelt.

Die eingangs von der Autorin gedusserte Absicht, «dem Leser einen leicht verstdnd-
lichen Zugang in die Geschichte und Themen der Buchmalerei des Mittelalters anzu-
bieten, seinen hoffentlich neugierigen Blick auf interessante und ungewdhnliche Details
zu lenken und so ein Gesprich tiber die Buchmalerei in Gange zu bringen», kann als
vollauf gelungen bezeichnet werden.

Schattdorf Ulrich K6chli

Michel Lauwers, Naissance du cimetiére. Lieux sacrés et terre des morts dans 1'Occident
médiéval, Aubier, Flammarion, 2005 (=Collection historique), 393 S.

Im Verlauf des 4. und 5. nachchristlichen Jahrhunderts entstanden als Begrébnisstétten
Nekropolen, die in der Regel ausserhalb der Siedlungen lagen. Diese wurden gegen Ende
des 7. und im 8. Jahrhundert aufgegeben und durch Orte ersetzt, die mit den Begrébnissen
eine Kultstitte und manchmal sogar Siedlungen verbanden. Die karolingischen Bischofe
setzten sich gegen die Entfremdung des Kirchenguts durch die weltlichen Grossen zur
Wehr. Die von ihnen — und insbesondere von Hinkmar von Reims (845-882) — postulierte
Einheit von Kultort, Begrébnisstitte und Siedlung setzte sich seit dem 7./8. Jahrhundert
langsam durch, nicht zuletzt im Interesse der «Armen», die sich keine eigene Grabstitte
leisten konnten. Zwischen Kirche und Friedhof entstand eine neue Interpendenz, und die
beiden wurden, bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts, zum Zentrum einer Pfarrei und immer
mehr, von den gregorianischen Reformern gefordert, zu einem geweihten Raum. Dagegen
wandten sich die Hiretiker, die 1025 in Arras verfolgt wurden, und die Anhénger des
Peter de Bruys. In der Kirche kam es zu einer Trennung von Schiff und Chor, der immer
mehr den Geistlichen vorbehalten war, im Schiff zu einer Trennung zwischen Ménnern
und Frauen («les femmes se tiennent du coté nord, démontrant ainsi que les plus faibles,
qui ne peuvent supporter I’ardeur des tentations, doivent étre placés au-dessous»; Ama-
larius von Metz, gest. nach 850). Es wurden Vorschriften aufgestellt, was alles man in der
Kirche nicht tun durfte bzw. tun musste. In die Weihe und Geweihtheit der Kirche wurde

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 389

zunehmend auch der Friedhof einbezogen, der Ungetauften (Kindern, Juden) immer mehr
verschlossen blieb. Es ist nicht leicht, sich ein Bild von einem mittelalterlichen Friedhof
zu machen, aber man darf davon ausgehen, dass die Gréber nicht bezeichnet waren und
dass es keinen vorgegebenen Plan gab. Der Boden wurde regelmissig bearbeitet, und die
Knochen, die dabei an die Oberfliche kamen, wurden in Beinhdusern gesammelt. Man
legte weniger Wert auf individuelle Grabstétten denn auf das gemeinsame Ruhen in ge-
weihter Erde. Die Wiirdentrager, sowohl weltliche als auch geistliche, wurden dagegen im
Kirchenraum selber bestattet. Die Friedhéfe waren freilich nicht ganz unbewohnt; es gab
kleine Gebdude und Vorratskammern, denn im Kriegsfall fliichtete sich die Bevolkerung
nicht selten auf den Friedhof. Der Beerdigung auf dem Friedhof widersetzten sich nur
mehr die Haretiker, die behaupteten, man kénnte ebenso gut auf freiem Feld begraben
werden wie auf dem Friedhof (aber sich wahrscheinlich, schon nur aus Griinden der Tar-
nung, ebenfalls dort begraben liessen — es sei denn, sie wiren als verstockte Haretiker auf
dem Scheiterhaufen verbrannt worden). Wenn die Kirche profaniert worden war, musste
sie wieder geweiht werden, und ebenso der Friedhof; wenn aber nur der Friedhof
profaniert worden war, musste nur er wieder geweiht werden. Im dritten und letzten Teil
seines Buches exemplifiziert der Autor, was er im ersten und zweiten Teil erarbeitet hatte,
anhand der Geschichte von Abraham, der fiir seine gestorbene Frau Sara in Kanaan ein
Grab kaufte (Genesis 23). Diese Geschichte wurde wihrend des Frith- und Hochmittel-
alters immer wieder anders ausgelegt, je nach dem Stand, den die Geschichte des Fried-
hofs erreicht hatte. Abraham wurde zum Erfinder des Friedhofs und als solcher gegen die
Hiretiker ins Feld gefiihrt. Was Michel Lauwers hier vorlegt, ist weit mehr als eine Ge-
schichte des mittelalterlichen Friedhofs (die sich freilich auf das Friith- und Hochmittel-
alter beschrinkt; die Geschichte des spatmittelalterlichen Friedhofs bleibt noch zu schrei-
ben), vielmehr eine Geschichte der Abtrennung des Geweihten vom Ungeweihten. Sie ist
nicht immer ganz einfach zu lesen, denn der Autor ndhert sich seinem Gegenstand
gewissermassen in konzentrischen Kreisen, aber absolut lesenswert.

Fribourg Kathrin Utz Tremp

Hermann Schmelzer, Moses ben Maimon, ein Lebens- und Charakterbild Liberales
Forum, St. Gallen, Dufourstrasse 82, 9008 St. Gallen, 2006, 24 S.

Das islamische Spanien (711-1492) ist gemeinhin als Reich wirtschaftlicher und kultu-
reller Bliite sowie religitser Toleranz bekannt, in dem sich christliche, islamische, jiidi-
sche und antike Elemente gegenseitig durchdrangen. Diese Bliitezeit reichte allerdings nur
bis ins 12. Jahrhundert. Moses Maimonides (1135-1204) erblickte gerade am Ende des
Goldenen Zeitalters das Licht der Welt und verdankte seinem familidren Umfeld noch
eine Bildung im Geist der soeben vergangenen Epoche. Die Machtergreifung der Almo-
haden mit den damit verbundenen Schliessungen von Synagogen und Zwangsbekehrun-
gen fiihrte fiir ihn zu einer langeren Zeit der Flucht iiber Marokko, Paléstina nach Agyp-
ten. Maimonides’ Leben war darum durchzogen von einer Reflexion iiber die eigene Iden-
titdt und iiber den Austausch mit anderen Religionen in Heimatlosigkeit und unter einer
zeitweise als bedrohlich erfahrenen Herrschaft. Dadurch wurde er zum bedeutendsten
Universalgelehrten des mittelalterlichen Judentums. Seinen Lebensunterhalt verdiente er
in Kairo als Arzt — sowohl am Hof des Wezirs als auch von minderbemittelten Juden und
Muslimen.

Auf dem biographischen Hintergrund stellt der Autor, Rabbiner in St. Gallen, die
Werke Maimonides’ mit ihrer Wirkungsgeschichte und ihrem bleibenden Beitrag zum
interreligiésen Dialog vor. Dabei zeigt sich, dass Maimonides von den Herausforderungen
einer durch die Zerschlagung der bewihrten jiidischen Kultur in Siidspanien bedingten

SZRKG, 100 (2006)



390 Rezensionen — Comptes rendus

Heimatlosigkeit und Sakularisierung geleitet wurde. So verfasste er einen Kommentar zur
Mischna, einer rabbinischen Auslegung des Bibeltextes, auf Arabisch, also bestimmt fiir
einen Leserkreis von Zeitgenossen, die im Begriff waren, sich ihrer religidsen Wurzeln zu
entfremden. Angeregt von seiner Tatigkeit als Richter in religionsgesetzlichen Fragen
stellte Maimonides als zweites Hauptwerk ein Kompendium der seit 200 n.Chr. von der
talmudischen und rabbinischen Tradition angewachsenen Auslegungen der Thora zusam-
men, die sogenannte «Mischne Torahy». Dieses Werk in hebréischer Sprache versucht, den
Lehrstand und das Wissen des Judentums systematisch gegliedert in 14 Bénden darzu-
stellen — wiederum fiir Glaubensgenossen gedacht, die in der Diaspora zerstreut waren
und sich nicht grosser jiidischer Bibliotheken bedienen konnten. Mit einem dritten, auf
Arabisch geschriebenem Werk, «dem Fiihrer der Unschliissigen», sollte ein sidkular-wis-
senschaftlich geschulter Leserkreis angesprochen werden. Maimonides versuchte damit
aristotelisch gebildeten Zeitgenossen, die in der Bibel uniiberwindbare Widerspriiche fan-
den, den jiidischen Glauben rational zu begriinden. Damit fanden Maimonides’ Werke bei
den Scholastikern im Hochmittelalter, einem Mystiker des frilhen Spétmittelalters wie
Meister Eckart aber auch einem Aufklarer wie Gottfried Wilhelm Leibniz starken Wider-
hall. Die Broschiire ist gerade wegen ihrer prizisen Beschreibung des historischen Umfel-
des, der Hauptwerke und ihrer Breitenwirkung sowohl unter medidvistischen, judaisti-
schen als auch unter aktuellen Gesichtspunkten lesenswert.

Zirich Paul Oberholzer

Hermann Josef Sieben, Studien zur Gestalt und Uberlieferung der Konzilien, Miinchen/
Wien/Ziirich, Ferdinand Schoningh, Paderborn, 2005 (=Konziliengeschichte. Hg. Walter
Brandmiiller, Reihe B: Untersuchungen), 428 S.

Der emeritierte Professor fiir Dogmen- und Konzilsgeschichte an der philosophisch-theo-
logischen Hochschule St. Georgen in Frankfurt am Main hat sich ein Leben lang mit dem
Thema Konzil beschiftigt. Im vorliegenden Band, der zur Hauptsache eine Anzahl bereits
publizierter Aufsitze enthilt, befasst sich der Autor einerseits mit der Gestalt der Konzi-
lien, anderseits mit ihrer Uberlieferung. Es geht vor allem um das Verhiltnis Papst/Konzil
in den ersten Jahrhunderten der Kirchengeschichte, ferner um das Selbstverstandnis der so
genannten Partikularsynoden gegentiber der romischen Sicht. Ein weiterer Aufsatz befasst
sich mit dem Verhiltnis Papst/Konzil zur Zeit Innozenz II1 (+1216), als das Papsttum in
seinem Zenit stand und die griechische Kirche nach der Eroberung Konstantinopels durch
die Kreuzfahrer sich auf einem spéter nie mehr erreichten Tiefstand befand. Eine andere
Studie befasst sich mit einem innerlateinischen Streit zwischen zwei ekklesiologischen
Konzeptionen, dem Konziliarismus und dem Papalismus. Eine weitere Arbeit orientiert
tiber die Frage der Hochstgewalt in der Kirche zur Zeit des Konzils von Basel. Die Kon-
zilsgeschiftsordnung, gemiss welcher die Konzilien vom 15. bis zum 20. Jahrhundert
(Konstanz bis Vatikanum II) abgehalten wurden, spielt eine wichtige Rolle.

Der zweite Teil des Bandes enthilt Uberlegungen zur Uberlieferung der Konzilien:
drei Aufsitze sind den Konzilssynopsen der ostlichen Kirche gewidmet, wihrend zwei
Arbeiten abendldndische Konzilssammlungen beinhalten, nimlich die Konzilssammlung
des Severin Binius (1606) und die Schannat-Harzheim’sche Sammlung der deutschen
Konzilien (1759-90). Bereits im Osterfeststreit des 2. Jahrhunderts versuchte Papst Viktor
durch eine Reihe von Partikularkonzilien zwischen 190 und 195 einen Entscheid zu er-
halten. Da nicht das gewiinschte einheitliche Resultat zustande kam, beabsichtigte der
Papst, eine Reihe von unbotmissigen Gemeinden auszuschliessen. Seit Damasus (366—
384) und Siricius (384-390) erhoben die Pipste immer deutlicher den Anspruch auf Lei-
tung der Gesamtkirche. Das pépstliche Primatsbewusstsein erreichte mit Leo I (440-461)

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 391

einen Hohepunkt in der Alten Kirche. Im 9. Jahrhundert stellte Niklaus I den Grundsatz
auf, die kirchlichen Synoden vollig unter papstliche Kontrolle zu bringen, was dann erst
in der gregorianischen Reform im 11. Jahrhundert gelang.

Die Mosaikinschriften der Bethlehemer Geburtskirche aus dem 12. Jahrhundert erin-
nern an die ersten sieben okumenischen Konzilien, die ersten vier Provinzialkonzilien
und die beiden Synoden von Karthago und Laodizaea. Die mit der Planung des Bauvor-
habens Beauftragten gaben mit den Mosaikinschriften an den Wanden dem Anspruch der
griechischen Kirche, eine Kirche der Konzilien zu sein, ithren unmissverstiandlichen Aus-
druck. Das dadurch geédusserte Selbstverstdndnis der griechischen Kirche kann etwa mit
der monumentalen Inschrift in der Kuppel der Peterskirche in Rom verglichen werden:
«Tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam ...» (Mt. 16, 18—19).

Fast wie ein Kriminalroman liest sich der Aufsatz iiber «Angebliche oder wirklich
gefilschte, erfundene und vorfabrizierte Konzilien». Auch in der kirchlichen Welt haben
im Grunde fast alle sich gegenseitig bekdmpfenden kirchenpolitischen Parteien mit Fal-
schungen gearbeitet.

Das «Frankfurter Konzil» zur Zeit Karls des Grossen (794) bewegte in der nachrefor-
matorischen Zeit die Gemiiter, weil dieses regionale Konzil das ckumenische Konzil von
Nizaea II beziiglich Bilderverehrung verurteilt hatte. Politische Begleitumstédnde und
fehlerhafte Ubersetzung der Konzilsakten haben zu diesem falschen Entscheid gefiihrt.
Zudem fehlte die papstliche Bestitigung fiir das Frankfurter Konzil.

Der Autor wendet sich in einem letzten Aufsatz dem Politiker Louis de Potter (1786
1859) zu, einem der fithrenden Kopfe der belgischen Revolution von 1830. De Potter war
der Verfasser der belgischen Unabhéngigkeitserkldrung. Er befasste sich jahrzehntelang
mit der Konziliengeschichte und schuf 1818 seine «Considérations sur [’histoire des prin-
cipaux concilsy». Fiir ihn ist Konziliengeschichte nichts anderes als eine Geschichte der In-
toleranz und der Unduldsamkeit, aus der der Kirche und der Gesellschaft zahllose Ubel
erwuchsen. Hintergrund flir diese eigenartige Haltung war das Erstarken der belgischen
Kirche in der Zeit nach 1830. Verstdarkt kam in seiner «Histoire du christianisme» von
1836/37 diese negative Haltung der Kirche gegeniiber zum Vorschein.

Ohne auf alle Aufsitze aus Platzgriinden ndher einzugehen, ldsst sich sagen, dass die
Lektiire dieses Buches wie ein spannender Gang durch die Kirchengeschichte und im be-
sondern durch die Geschichte der Konzilien aufgefasst werden kann.,

Meggen/Luzern Alois Steiner

Malcolm Barber, Die Katharer. Ketzer des Mittelalters. Aus dem Englischen von Harald
Ehrhardt, Diisseldorf und Ziirich, Artemis & Winkler, 2003, 350 S.

Der Verfasser des vorliegenden Buches ist ein relativ bekannter Spezialist fiir den Temp-
lerorden (siche Malcolm Barber, The New Knighthood. A History of the Order of the
Temple, Cambridge 1994), und zu den Katharern haben ihn, wie er im Vorwort sagt, die
Templer gefiihrt, die im grossen Templerprozess zu Beginn des 14. Jahrhunderts teilweise
mit den gleichen Anklagen zu Fall gebracht wurden, wie sie, ebenfalls bis Anfang des 14.
Jahrhundert, gegen die Katharer erhoben wurden. Es geht um einen «Vergleich der Art
und Weise, wie diese beiden zentralen Bewegungen des 13. Jahrhunderts dem Ansturm
einer etablierten Macht unterlagen, die entschlossen war, beide Gruppen zu vernichten»,
doch vergleicht der Autor im Folgenden durchaus nicht, sondern liefert vielmehr eine
Analyse und Geschichte der Katharer in Stidfrankreich (seit dem 12. Jahrhundert), die
zwar durchaus lesenswert ist, von der man aber nicht erfihrt, fiir wen sie bestimmt ist
noch auf welcher Quellenbasis sie beruht. Fiir ein Laienpublikum ist sie wahrscheinlich
zu kompliziert, denn sie setzt recht viel Wissen voraus, und fiir ein wissenschaftliches
Publikum ist sie zu unkritisch, gerade im Umgang mit den Quellen. Sie geht vielfach von

SZRKG, 100 (2006)



392 Rezensionen — Comptes rendus

den Chroniken des Peter von Vaux-de-Cernay, des Wilhelm Pelhisson und Wilhelm von
Puylaurens aus, alle Gegner der Katharer, was zwar nicht verschwiegen, aber wahrschein-
lich doch zu wenig in Rechnung gestellt wird. Verglichen mit den Chroniken wirken die
Inquisitionsakten geradezu «neutral» (was sie durchaus nicht sind), aber auch hier wird
zuwenig reflektiert, was das impliziert; so wird zwar die Geschichte des spiten Katharis-
mus in Stdfrankreich nach den Registern des Inquisitorbischof Jacques Fournier (fiir
einmal nicht verdeutscht Jakob Foumnier) geschildert (246ff.), aber dieser wird erst auf S.
272 genannt, aber nicht als «Verfasser» der Inquisitionsregister, obwohl das Bild, das man
sich vom spéten Katharismus macht, ganz wesentlich von diesen Registern abhéngt. Des-
halb ist man, wenn man sich Uber den Katharismus informieren will, ob Laie oder Wis-
senschaftler, wahrscheinlich besser bedient mit M. D. Lambert, Geschichte der Katharer.
Aufstieg und Fall der grossen Ketzerbewegung, Darmstadt 2001 (engl. Originalausgabe
unter dem Titel «The Cathars», Oxford, Malden/Mass. 1998), der sowohl mit den Quellen
als auch mit der Literatur wesentlich kritischer umgeht.

Fribourg Kathrin Utz Tremp

Rita Voltmer (Hg.), Hexenverfolgung und Herrschaftspraxis, Trier, Paulinus Verlag, o.
J. (2006) (=Trierer Hexenprozesse — Quellen und Darstellungen, Bd. 7), VII + 344 S.

Der vorliegende Band vereinigt Vortrdge einer Tagung, die vom 11. bis 13. Oktober 2001
in Wittlich stattgefunden hatte und die vom Sonderforschungsbereich 235 der DFG zu-
sammen mit dem Server fiir die Frithe Neuzeit (Themenschwerpunkt Geschichte der He-
xenverfolgungen) der Universitdt Miinchen veranstaltet worden war. Rita Voltmer, He-
xenverfolgung und Herrschaftspraxis. Einfiihrung und Ergebnisse (S. 1-22), stellt das
Konzept der Instrumentalisierung von Hexenverfolgungen als neues Paradigma der
Hexenverfolgung vor. — Herbert Eiden, Die Unterwerfung der Volkskultur? Robert Mu-
chembled und die Hexenverfolgungen (S. 23—40), setzt sich kritisch mit Muchembleds
Akkulturationsthese auseinander, wonach die Trager einer Elitekultur mittels Hexenver-
folgungen die Triger einer Volkskultur (insbesondere die Frauen), zu dezimieren versucht
hitten. — Daniela Miiller, Die erfundenen Katharer. Zur Instrumentalisierung von Ketzer-
prozessen (S. 41-50), versucht — ohne grossen Erfolg —, das Konzept der Instrumenta-
lisierung auch auf die mittelalterlichen Ketzerverfolgungen anzuwenden. — Georg Modes-
tin, Des Bischofs letzte Tage. Georg von Saluzzo und die Hexenverfolgung im Fiirst-
bistum Lausanne (1458-1461) (S. 51-72), fiihrt das Wiederaufflackern der Hexenverfol-
gungen in den fiirstbischoflichen Gebieten in den letzten Lebenswochen des Bischofs Ge-
org von Saluzzo (1440-1461) darauf zuriick, dass dieser damals die an die Stadt Freiburg
verpfindete Herrschaft La Roche von der Okkupation bedroht sah; jedenfalls setzte er in
seinem Testament (vom 15. Okt. 1461) eine betrdchtliche Summe fiir deren Auslésung
ein. — Niklaus Schatzmann, Zwischen Skylla und Charybdis. Hexenverfolger in der Le-
ventina im 15. Jahrhundert (S. 73-94), vermag zu zeigen, dass die Hexenverfolgungen in
der Leventina (oberes Tessin) im 15. Jahrhundert dazu dienten, die Autonomie der lokalen
Behorden zu stirken, in einem Augenblick, als dem Tal die Auslésung aus der urneri-
schen Pfandschaft und der Anheimfall an das maildndische Herzogtum der Visconti droh-
te (siehe auch dens., Verdorrende Béume und Brote wie Kuhfladen. Hexenprozesse in der
Leventina 1431-1459 und die Anfange der Hexenverfolgung auf der Alpensidseite, Zii-
rich, Chronos, 2003). — Manfred Tschaikner, Nutzung oder Instrumentalisierung? Hexen-
verfolgung und Herrschaftspraxis in Vorarlverg, Liechtenstein und der Stadt St. Gallen (S.
95-111), pladiert fiir der Gebrauch des Wortes «Nutzung» und gegen denjenigen des
Wortes «Instrumentalisierung». — Alison Rowlands, Rothenburg gegen Wiirzburg. Durch-
setzung von Herrschaftsanspriichen im Hexenprozess der Margaretha Horber, 1627 (S.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 393

113-127), zeigt, warum die lutherische Stadt Rothenburg ob der Tauber, die nur sehr sel-
ten Hexenprozesse veranstaltete und insbesondere «Kettenprozesse» vermied, 1627 den-
noch gegen die 13j4hrige Margaretha Horber vorgehen musste: sie stammte aus dem Dorf
Gebsattel in der rothenburgischen Landwehr, das damals sowohl rechtlich als auch kon-
fessionell zwischen der Stadt Rothenburg und dem Kloster Komburg umstritten war, hin-
ter dem der Fiirstbischof von Wiirzburg stand, der sich nicht scheute, Hexenverfolgungen
durchzufithren. — Ralf Fetzer, Kraichgauer Hexenverfolgungen vor dem Hintergrund nie-
deradeliger Legitimationskrise(n) und konkurrierender Herrschaftsgewalten (S. 129-145),
demonstriert anhand von Fallbeispielen aus dem 16. Jahrhundert, wie die Hexenver-
folgungen im politisch arg zersplitterten Kraichgau vor allem zur Austragung von Herr-
schaftskonflikten zwischen Gemeinden und Herrschaften genutzt wurden, und zwar so-
wohl von Seiten der Herrschaften als auch von Seiten der Untertanen. — Jiirgen Michael
Schmidt, Ein politisches Ausrottungsprogramm? Kurpfalz, Kurmainz, St. Alban und die
grosse Hexenverfolgung in Bodenheim 1612-1615 (S. 147-182), plddiert dafiir, die
Instrumentalisierungsvorwiirfe, die schon von den Zeitgenossen erhoben wurden, ernst zu
nehmen, und kann glinzend zeigen, dass im Fall der Hexenverfolgung von Bodenheim
der Propst von St. Alban in Mainz, Grund- und Gerichtsherr in Bodenheim, tatsdchlich
versuchte, die kurpfilzischen Leibeigenen in Bodenheim, tiber welche die Kurpfalz Ein-
fluss zu nehmen versuchte, zu dezimieren, angeblich auf Druck der Gemeinde Boden-
heim, deren Beschliisse vom Vertreter des Propsts verfilscht wurden. Es wurde eine Nut-
zung von «unten» vorgetduscht, wo in Wirklichkeit eine Nutzung von «oben» in Gang
war. — Thomas P. Becker, Kriamer, Kriecher, Kommissare. Dezentralisierung als Mittel
kurkélnischer Herrschaftspraxis in Hexereiangelegenheiten (S. 183--204), befasst sich mit
der Entstehung der kurkélnischen Hexenprozessordnung von 1607, die den Schoffen-
gerichten zwar die Heranziehung gelehrter Juristen empfahl, aber sie in ihren Kompe-
tenzen nicht beschnitt, was zu ausgedehnten Hexenverfolgungen fiithrte. — Walter Rum-
mel, So maogte auch eine darzu kommen, so mich belddiget. Zur sozialen Motivation und
Nutzung von Hexereianklagen (S. 205-227), zeigt anhand von mehreren Beispielen, dass
die frithneuzeitlichen Hexenverfolgungen vielfiltige Moglichkeiten zur Kompensation
sozialer Unterlegenheit, zur Vergeltung von Demiitigungen und zur Realisierung indivi-
dueller Vorteile bot, und stellt, gegen Wolfgang Behringer, die These auf, dass nicht die
Krisen die Verfolgungen nach sich zogen, sondern dass der Hexenglaube die Krisen an
sich zog. — Elisabeth Biesel, Aktenversendung und Instanzenzug. Die Rolle der Hexenver-
folgungen im Herzogtum Lothringen (S. 229-265), zeichnet nach, dass die Hexen-
verfolgungen eine positive Auswirkung auf die Ausbildung eines obligatorischen Instan-
zenzugs im Herzogtum Lothringen hatten und dass dieser sich umgekehrt mildernd auf
die Hexenverfolgungen (Anwendung der Folter) auswirkte. — Boris Fuge, Hexereisachen
vor dem Grand Conseil de Malines. Beispiele des 16. und 17. Jahrhunderts aus der Pro-
vinz Luxemburg und anderen Provinzen der Spanischen Niederlande — Umrisse eines
Forschungsgegenstandes (S. 267-306), untersucht die wenigen Félle, die an den Grossen
Rat mit Sitz in Mecheln gelangten, und kommt zum Schluss, dass hier nichts von der
Hexenangst und dem Verfolgungswillen zu spiiren ist, welche die spanisch-niederldn-
dische Provinz Luxemburg sonst beherrschten (Gebiet mit héchster Prozessdichte), wahr-
scheinlich gerade weil nur wenige Félle an den Grossen Rat gelangten. — Katrin Moeller,
Hexenverfolgung als Kulturtransfer. Zur Ubernahme und Adaption von Verfolgungsmus-
tern auf herrschaftsrechtliche und gemeindliche Interessen am Beispiel Mecklenburg (S.
307-331), stellt fest, dass beim Beginn der Hexenverfolgungen in Mecklenburg die
faktisch unabhéngigen Seestddte Rostock und Wismar eine Vorreiterrolle spielten, und
zwar nicht selten in Zusammenhang mit innerstiadtischen Spannungen. Wéhrend die lan-
desherrliche Politik eher missigend wirkte, war der Druck von unten zeitweise recht stark.

SZRKG, 100 (2006)



394 Rezensionen — Comptes rendus

— Alles in allem ein sehr reichhaltiger Band, der beweist, dass die Herrschaftspraxis als
neues Paradigma der Hexenforschung durchaus ernst zu nehmen ist, wahrscheinlich nicht
nur fiir die frithe Neuzeit, sondern auch fiir die spétmittelalterlichen Anfinge der Hexen-
verfolgungen.

Fribourg Kathrin Utz Tremp

Andreas Bihrer, Der Konstanzer Bischofshof im 14. Jahrhundert. Herrschaftliche, sozia-
le und kommunikative Aspekte. Residenzforschung, hg. v. der Residenzen-Kommission
der Akademie der Wissenschaften zu Gottingen, Bd. 18, Ostfildern, Jan Thorbecke Ver-
lag, 2005, 679 Seiten.

Bisherigen Forschungsergebnissen gemiéss verdankt das Bistum Konstanz Bischof
Heinrich von Klingenberg (1293—-1306), der sich besonders als Kunstméizen, aber auch
durch administrative Innovationen auszeichnete, eine Bliitezeit, worauf eine lingere Zeit
der Stagnation gefolgt sein soll. Davon ausgehend hat Andreas Bihrer die Konstanzer
Didzesangeschichte unter den fiinf nachfolgenden Ordinarien Gerhard von Bevar (1307—
1318), Rudolf von Montfort (1322-1334), Nikolaus von Frauenfeld (1334-1344), Ulrich
Pfefferhard (1345-1351) und Johann Windlock (1351-1356) untersucht und das iiber-
brachte Bild verifiziert. Die fiinf Bischofe unterscheiden sich in ihrer geographischen und
sozialen Herkunft, in der Parteizugehdrigkeit und in ihrem Weg zum Bischofsamt. Keiner
von thnen vermochte, kraft seiner Personlichkeit das Bistum nachhaltig zu pragen. Darum
richtete der Verfasser das Hauptaugenmerk nicht auf deren Biographien, sondern auf den
Hof, d.h. das gesamte Umfeld des Bischofs, das sich aus drei Gruppierungen zusammen-
setzte: den bischéflichen Amtstragern, den Pfriindenbesitzern und den Personen, die sich
nur in seltenen Situationen und nicht von Amtes wegen in der Umgebung des Bischofs
aufhielten. Dabei entwickelte Bihrer einen véllig neuen Zugang zur Erforschung bischéof-
licher Herrschaft. In einem ersten Teil werden die Verhiltnisse des Bischofshofs zu iiber-
regional wirkenden Méchten, wie dem Papsttum, dem Kénig u.a. abgesteckt. Darauf stellt
Bihrer den Konstanzer Bischofshof in drei umfassenden Teilen in seiner herrschaftlichen,
sozialen und kommunikativen Dimension dar, womit er ein komplexes und differenziertes
Bild entwirft und Verhéltnisse und Ereignisse erklaren kann, was bei nur einem metho-
dischen Zugang nicht moglich wire. In der bisherigen Kirchengeschichtsforschung fand
der Konstanzer Bischofshof kein Interesse. Und auch in der Diskussion um spatmittel-
alterliche Hofmodelle spielten geistliche Hofe keine Rolle, obwohl sie gegeniiber adeligen
und koniglichen Héfen die Mehrheit bildeten.

Bei der Frage nach dem Hof als Herrschaftsmittelpunkt kommt Bihrer zum Schluss,
dass die Bischofe auf geistlichem und pastoralem Gebiet kein Engagement zeigten. Die
Versuche, Abgaben im ganzen Bistum einzufordern sowie ein Verwaltungsschriftgut auf-
zubauen, blieben erfolglos. Die von Rudolf von Montfort und Johann Windlock ange-
strengten Reformversuche zogen keine weiten Kreise. Bihrer flihrt sie auf bischofliche
Machtpolitik und nicht auf geistlichen Emeuerungswillen zuriick. Bei den verschiedenen
Amtern ist die Tendenz feststellbar, dass der Einfluss des Domkapitels auf Bestellung und
Ausiibung schwand und sich langsam ein eigenes Profil der Amter entwickelte.

Unter sozialer Perspektive untersucht Bihrer den Hof als Zentrum, an dem verschie-
dene Fiihrungsgruppen zusammenkamen. Thm liegt nicht ein zweipoliges Modell von
Herrscher und Beherrschtem vor, sondern ein Herrschaftsinstrument des Herrschers und
der am Hof Anwesenden. Der Hof ist damit nicht ein festes System, sondern ein instabiles
Gebilde, das sich unter dem sich stindig &ndernden Austausch seiner Glieder immer neu
zusammensetzte. Wihrend zu Beginn des 14. Jahrhunderts zwei adelige Parteien den Hof
prigten, brachten in den zwanziger Jahren zwei weitere Faktoren Bewegung in diese Kon-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 395

stellation: Das pipstliche Provisionenwesen bot einen neuen Zugang zu Pfriinden und
Amtern. Zudem erforderten die steigenden Anspriiche der Verwaltung fiir Amtstriger
eine kanonistische Bildung bzw. einen Universititsbesuch. Da die beiden Hofparteien die
Chancen des pépstlichen Pfriindenmarktes nicht niitzten, konnten «parteilose» Personen
Positionen am Hof erlangen, was eine nachhaltige Verlagerung der Kréfteverhéltnisse am
bischoflichen Hof bewirkte.

In der kommunikationsgeschichtlichen Untersuchung werden die Reprisentation des
Einzelnen als Hofangehorigen und die Selbstdarstellungen des ganzen Hofs und die Ver-
gegenwirtigung seiner Ideen und Ordnungsstrukturen unter die Lupe genommen. Dazu
untersuchte Bihrer Siegel, Miinzen, Titulaturen sowie profane und sakrale Bauunterneh-
mungen. Identitéitsstiftend wirkten auch geistliche Feste, Rituale, Turniere und die Auf-
flihrung hofischer Literatur. Dabei trugen die hofischen Selbstdarstellungen interessan-
terweise nicht den Charakter spezifisch bischoflicher, sondern adeliger Reprisentation.

Mit der dreifachen Zugangsweise vermochte Bihrer einige Wesensmerkmale des Kon-
stanzer Bischofshofes neu herauszustellen. So bildete der Tod Heinrichs von Klingenberg
eine viel kleinere Zisur als bisher angenommen. Sein tatséchliches Mézenatentum stellt
sich als viel geringer heraus. Die Verschuldung wurde wohl im 14. Jahrhundert so richtig
splrbar, hat ihre Wurzeln aber deutlich frither. Bihrer arbeitete auch einige Charakteris-
tika heraus, die einen geistlichen von einem weltlichen Hof unterscheiden. So verwaltete
der Konstanzer Bischofshof zwei Herrschaften: das Bistum und das Hochstift. Wihrend
die Verwaltung des Hochstifts kaum von derjenigen weltlicher Fiirsten differierte und auf
diesem Gebiet auch keine grossen Innovationen getétigt wurden, nahm auf Bistumsebene
der Einfluss des Papsttums, verbunden mit entsprechenden Abgaben zu. Die Befugnisse
des Bischofs waren zudem durch die Prisenz des Domkapitels merklich beschnitten.
Viele Hoflinge waren mit mehreren geistlichen Pfriinden belehnt, was ihnen nicht nur
eine gewisse Unabhingigkeit vom Bischof, sondern auch Beziehungen zu anderen geist-
lichen Institutionen verschaffte, womit sie sich wieder in das Hofleben einbringen konn-
ten. So war der Hof von einem starken Einwirken von aussen geprigt, das der Kontrolle
des Bischofs entzogen blieb. Diese Hoflinge, die oft durch familidre Bindungen zu thren
Amtern kamen, sorgten weit mehr fiir Kontinuitit als der Ordinarius, der sich keine Dy-
nastie aufbauen konnte. Bihrer ziecht daraus den Schluss, dass die Identitdt des Bischofs-
hofs bzw. das Selbstverstandnis der Hoflinge in geringem Ausmasse von der Person des
Herrschers (des Bischofs) geprigt war.

Zu Beginn eines jeden Abschnitts prisentiert Bihrer den bisherigen Forschungsstand;
zusammen mit den darauffolgenden Ausfithrungen wird deutlich, dass der Autor immen-
ses Quellenmaterial durchforstet und die Literatur zahlreicher medidvistischer Disziplinen
konsultiert hat. Die biindigen Zusammenfassungen nach jedem Kapitel erhéhen den Wert
des Werkes deutlich. Es bleibt zu hoffen, dass sich kiinftige Forscher vom Umfang des
Buches und der hohen Differenziertheit der Darstellungen nicht abschrecken lassen.

Eine kritische Note ist trotzdem anzufiigen. Der Autor hat in seinen Forschungen zahl-
reiche Felder untersucht, in denen Bischof, Domherren, Amtstrager und Hoflinge agier-
ten. Es erstaunt darum, dass ein Bereich kaum ausgewertet wird: die tdgliche Kathedral-
liturgie. Bihrer meint in seiner Schlussbetrachtung, dass die Liturgie das Selbstverstidndnis
der Hofangehérigen kaum geprégt habe. Ist das nicht in Anbetracht der Tatsache verwun-
derlich, dass rein optisch gesehen das Miinster mit seinen zahlreichen Kapellen und die
Kirchen der stiddtischen Nebenstifte die grossten und reprisentativsten Gebdude von Kon-
stanz bildeten? Die Anschaffung eines neuen Chorgestiihls sowie die Stiftung zahlreicher
Kapellen und Altdre — verbunden mit einem betrdchtlichen materiellen Aufwand — weisen
auf einen hohen Stellenwert der Liturgie. Sie bedeutete mit allen Tagzeiten und Messen
eine grosse Investition in zeitlicher und personeller Hinsicht. Sie muss darum das Selbst-

SZRKG, 100 (2006)



396 Rezensionen — Comptes rendus

verstindnis der Hoflinge bzw. die Selbstinszenierung des ganzen Hofes bestimmt haben.
Hier liegt bestimmt ein Punkt, an dem zusitzliche Wesensmerkmale eines bischoflichen
Hofes herausgearbeitet werden konnten.

Ziirich Paul Oberholzer

Alcuin, de York a Tours. Ecriture, pouvoir et réseaux dans [’Europe du haut moyen dge.
Sous la direction de Philippe Depreux et Bruno Juric, Rennes, Presses universitaires de
Rennes, 2004 (=Annales de Bretagne et des Pays de 1’ouest 111/3, 2004), 507 S., einige
s/w Abb.

Im Jahre 2004 erinnerte man an den 1200. Todestag des Gelehrten Alkuin von York, der
als denkender Kopf an der Seite Karls des Grossen vielen Medidvisten bekannt ist. Ge-
messen an seiner Bedeutung, die fiir die moderne Forschung eher in seiner Titigkeit als
Vermittler antiken und patristischen Wissens an die Nachwelt als in seiner Berater-
tatigkeit bestand, nimmt sich der Umfang der Jubildumsveranstaltungen bescheiden aus.
Zu verzeichnen sind zwei Tagungen in Tours und St. Gallen und wenige Editionen.
Letzteres ist zu bedauern, denn Alcuins imposantes Werk ist bei weitem nicht ausreichend
philologisch aufgearbeitet, worunter alle, die sich damit auseinandersetzen, zu leiden ha-
ben. Die Organisatoren des Touroner Kongresses, aus dem der vorliegende Band hervor-
gegangen ist, haben im Mirz 2004 mehr als 30 Autoren versammelt, wobei neben etab-
lierten Forschern wie Philippe Depreux, Louis Holtz, Michel Sot oder Guy Lobrichon
auch der Nachwuchs zum Zuge kam. Sehr breit ist das Spektrum der behandelten The-
men, von dem Bibeltext und der Bibelexegese zur mittelalterlichen Tours-Gegend, von
der Epistolographie zur Grammatik, von der Epigraphik zu den Beziehungen zwischen
Rom und Tours in der Liturgie, von der Mission zu den italienischen Verbindungen des
rithrigen Angelsachsen. Die Herausgeber haben sich bemiiht, durch die Einfiihrung von
fiinf Sektionen Ordnung zu schaffen (Environment et cadre de vie, S. 13-52; L’abbaye de
Saint-Martin et le gouvernement, S. 53—-129; Alcuin et les enjeux de I’écriture, S. 131-
205; Exégese biblique et réflexion sur le pouvoir, S. 207-315; Les réseaux d’Alcuin et la
formation de la culture européenne, S. 317—459). Die angestrebte Einheit ist jedoch eine
Fiktion. Der Band hitte viel gewonnen, wenn jede Sektion durch einen Aufsatz zum
Hauptthema eingefiihrt worden wire, ja man wire dankbar gewesen, wenn letzteres zu-
mindest ansatzweise immer zur Sprache gekommen wire. Ein allgemeiner Leser kann
z.B. erwarten, dass unter dem Kapitel «Alcuin et les enjeux de 1’écriture» in irgendwelche
Form die Schrift und Handschriftenproduktion behandelt wird (darauf basiert schliesslich
ein nicht geringer Anteil des Touroner Nachruhmes schon im Mittelalter), und der Al-
kuin-Kenner wird hier neue Erkenntnisse {iber einen Komplex, der dringend einer moder-
nen Aufarbeitung benétigt, suchen, doch beide sehen sich enttduscht (was es nicht heisst,
dass die hier versammelten Beitrdge schlecht wéren). Auch die den Band abschliessende
Bibliographie (S. 470-507) ist irrefiihrend: Es handelt sich mitnichten um eine durch-
dachte Zusammenstellung der Alkuin-Literatur, sondern lediglich eine Liste der von den
Autoren zitierten Arbeiten. Man hat es dafiir fiir nicht notwendig erachtet, ein Register
hinzuzufiigen, was fiir eine solche wissenschafltiche Publikation ein erhebliches Manko
darstellt, auch wenn man die Tatsache beriicksichtigt, dass sie als Band einer Zeitschrift
erscheint. Offenbar wollte man schnell veréffentlichen, ja dieser Aktenband stellt in die-
ser Hinsicht wohl einen Rekord auf, denn er lag schon ein halbes Jahr nach der Tagung
gedruckt vor. Das mag erkldren, warum er viele Druckfehler aufweist und warum man
den auf Franzosisch verfassten Beitrigen von Nichtfranzosen nicht die {iberaus notwen-
dige sprachliche Bearbeitung angedeihen liess. Im allgemeinen muss zusammenfassend
festgestellt werden, dass der Band einen unausgegorenen Eindruck vermittelt und kein

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 397

wirklich zutreffendes Bild der aktuellen Alkuin-Forschung vermittelt. Die darin enthalte-
nen Beitrdge sind dafiir zu uneinheitlich in ihrer Zielsetzung und Qualitét. Doch an den
Stellen, wo richtige Fachleute am Werk sind, werden dem Spezialisten, welcher mit einer
ausreichenden Vorbildung den Band zur Hand nimmt, durchaus interessante Perspektiven
aufgezeigt. Das wird ihn {iber manches Argernis — von den gut gemeinten Arbeiten aus
dem Hauptseminar bis zur schnell aufs Papier gebannten Miszelle — hinwegtrosten.

Erlangen Michele C. Ferrari

Reiner Nolden (Hg.), Lothar I., Kaiser und Monch in Priim. Zum 1150. Jahr seines To-
des. Priim, Geschichtsverein Priimer Land, 2005 (=Veroffentlichungen des Geschichts-
vereins Priimer Land 55), 222 S., zahlreiche Farbabb.

Nicht erst das Mozart-Jahr 2006 ldsst erkennen, dass wir in einem Zeitalter der Jubilden,
Gedenkfeiern, Festtage und Erinnerungswochen leben. Schon 1969 griindete etwa Geor-
ges Pompidou in Frankreich eine Délégation aux actions commémoratives, und es ist
nicht bekannt, dass es ihr seitdem an Arbeit mangelte. Denn {iberall in Europa nutzt man
mehr oder weniger runde Daten, um Riickschau zu halten. Dabei iiberwiegen nicht selten
kommerzielle Griinde, welche die Feierlichkeiten in ein schiefes Licht riicken. Es geht
aber auch ohne Mozart-Kugeln. Wenn richtig durchgefiihrt, verfolgen solche Jubilden
durchaus ehrenhafte Zwecke und dienen sowohl der historischen Erkenntnis als auch der
Pflege eines richtig verstandenen Regionalismus. Reiner Nolden, der unermiidliche For-
scher des Trier und Priimer historischen Erbes, nutzte 2005 die Chance, um an Kaiser Lo-
thar I. zu erinnern, der sich kurz vor seinem Tod 855 ins Kloster Priim zuriickgezogen
hatte. Eine Gruppe von Fachleuten beleuchtet im vorliegenden Band Lothars Leben und
Wirken vor und nach seiner conversio. Egon Boshof bietet ein fundiertes Portrit Lothars
als ungliicklicher Kampfer fiir die Einheit des Reiches (S. 11-71). Ein Hauskloster hat
Lothar nie gegriindet, sondern er begiinstigte Kloster Priim, das er sich als letzte Station
seines in den Augen des 19. Jahrhunderts «verfehlten Daseins» (E. Diimmler) auswihlte.
Das Urteil der fritheren Historiker war ausgewogener ausgefallen, wie Aloys Finken in
seinem Beitrag tiber die Priimer Chronisten Servatius Otler und Heinrich Brand zeigt (S.
171-188). Auf «Kaiser Lothar und Priim» geht Bernd Isphording ein (S. 73-87), wihrend
Soren Kaschke Lothars (fiir einen Verfechter der Reichseinheit anscheinend widerspriich-
lichen) Teilungsplan von 855 in den Kontext seines Klostereintritts und faktischen Ab-
dankung stellt (S. 89-98). Gerd Hagedom widmet seinerseits Lothars Entscheidung, Moénch
zu werden, und dem (im Original nicht mehr bestehenden) Grab eine ausfiihrliche Studie
(S. 189-221). Lothar war nicht nur ein Herrscher und Krieger, sondern vertrat den damals
auch unter den hoher gestellten Laien nicht ganz geldufigen Typus eines homme de
lettres, der mit den Gelehrten seiner Zeit freundschaftliche Beziehungen unterhielt. Bei
dem von thm hoch geschitzten Hrabanus Maurus und dem heutzutage weniger bekannten,
aber bedeutenden Exegeten Angelomus von Luxueil gab er Schriften in Auftrag. Hraban
verfasste Lothars Epitaph, das 1874 auf das von Kaiser Wilhelm 1. bezahlte neue Grab
eingemeisselt wurde. Der Herausgeber hat dementsprechend gut getan, weitere Beitrige
zu versammeln, welche das schriftliche Erbe Priims in den Mittelpunkt stellen: Bernd
Isphording behandelt «die zeitgen6ssischen erzdhlenden Quellen aus Priim», darunter
Wandalberts und Reginos Werke, wobei man hier einen literaturwissenschaftlichen An-
satz vermisst (S. 99—112); Nikolaus Nosges stellt Lothars Urkunden fiir Priim vor (S.
113-122); Christine Sauer widmet sich in Text und Bild zwei illustrierten Evangeliaren
aus der Klosterbibliothek, namlich den Handschriften Berlin, Staatsbibliothek — Preussi-
scher Kulturbesitz Theol. lat. fol. 260 und Theol. lat. fol. 733, wobei das erste schon um
1000 in Priim lag, das zweite allerdings, das in Tours geschrieben wurde, damals nicht

SZRKG, 100 (2006)



398 Rezensionen — Comptes rendus

genannt wurde und eine viel spétere Erwerbung sein konnte, die mit Lothar nichts zu tun
hat (S. 123-160). Schliesslich ediert und tibersetzt Aloys Finken das «Priimer Schatz-
verzeichnis von 1003» (S. 161-170), wo u.a. das Berliner Evangeliar Theol. lat. fol. 260
erwihnt wird. Diese ausgezeichnet bebilderte Veroffentlichung gibt in gut lesbarer Form
den Forschungsstand auf dem jeweiligen Gebiet wieder und stellt einen gediegenen Bei-
trag zur karolingischen Geschichte und Kultur dar. Der Forscher vermisst lediglich ein
Register, das den Band erschliesst. Aber hoffentlich wird sich der eine oder andere Leser
wie ein Priimer Klosterinsasse des Mittelalters die Zeit nehmen, um diesen gelungenen
Band ganz durchzulesen.

Erlangen Michele C. Ferrari

Jiirgen Petersohn, Kaiserlicher Gesandter und Kurienbischof. Andreas Jamometi¢ am
Hof Papst Sixtus’ IV. (1478—1481). Aufschliisse aus neuen Quellen, Hannover, Hahnsche
Buchhandlung, 2004 (=Monumenta Germaniae Historica Studien und Texte, Bd. 35),
XXVII+184 S.

Manchmal sind es Einzelheiten, die einem den Blick aufs Ganze er6ffnen. Dieser Ge-
danke liegt dem zwar schmalen, doch inhaltlich reichhaltigen Band zugrunde, den Jiirgen
Petersohn in der handlichen «Studien und Texte»-Reihe der MGH vorlegt. In seinem
Blickfeld hat er die drei Jahre, welche der kroatische Dominikaner Andreas Jamometic,
Erzbischof von Krajina im nordalbanisch-montenegrinischen Grenzland, ab 1478 mit Un-
terbriichen am Hof des della-Rovere-Papstes Sixtus IV. (1471-1484) zubrachte. Motiviert
waren Jamometi¢s Romreisen durch insgesamt vier Gesandtschaften als Vertreter von
Kaiser Friedrich II1., der die Dienste des aus Kroatien stammenden Adligen offensichtlich
schatzte. Dieses Wohlwollen iibertrug sich auf den Papst, der den Prilaten seinerseits zu
bestimmten Aufgaben heranzog und als Kurienbischof an sich band, eine — wie der Autor
festhélt — «fiir moderne Vorstellungen undenkbare Vermischung der Kompetenzen, bei
der keinerlei Ansitze flir ein Bewusstsein institutioneller Distanz der unterschiedlichen
Autoritatsbereiche erkennbar sind» (S. 98). Das Verhiltnis von Jamometi¢ zu Sixtus IV,
verdnderte sich jedoch dramatisch im Jahr 1481, als der Krajiner Erzbischof seiner Kritik
am Papsthof und an der Untitigkeit der Kirche angesichts des tiirkischen Vordringens auf
dem Balkan Luft machte. Im Juni 1481 wurde Jamometi¢ in Rom festgenommen und in
der Engelsburg festgesetzt, kam indes nach einer Intervention des Kaisers wieder frei.

Anhand bislang unbeachteter Archivalien aus Mailand, Rom, Mantua, Venedig, Mo-
dena und dem Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt, die im Anhang ediert werden, be-
leuchtet Petersohn die romischen Jahre Jamometi¢s neu. Das Ergebnis ist eine diplo-
matische Mikrogeschichte, die hier nicht aufgerollt werden soll, die aber auf plastische
Weise Lebensverhiltnisse und Handlungsspielrdume eines Gesandten am péapstlichen Hof
gegen Ende des 15. Jahrhunderts schildert. Der Umstand, dass sich der Autor dabei nicht
selten auf «fremde» Quellen, d.h. maildndische Berichte, abstiitzt, vermittelt eine facet-
tenreiche Innenansicht der diplomatischen Tribiine, welche Rom zu jener Zeit bot.

Das weitere Schicksal von Andreas Jamometi¢ — seine erfolglos gebliebene Konzils-
proklamation 1482 in Basel, seine Verhaftung durch den Basler Rat und sein Selbstmord
im Gefingnis — wird, da bekannt, von Petersohn nur kursorisch behandelt. Eine etwas
ausfiihrlichere Darstellung wire sicher hilfreich gewesen. Allerdings ist das nebst der
mitunter etwas sperrigen Sprache der einzige Vorwurf, den man an das vorliegende Bénd-
chen richten kann.

Miinchen Georg Modestin

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 399

Religion und Kultur im Europa des 17. und 18. Jahrhunderts, hg. von Peter Claus Hart-
mann unter Mitarbeit von Annette Reese, Frankfurt am Main, Peter Lang, 2004 (=Main-
zer Studien zur Neueren Geschichte, Bd. 12), 536 S., 49 Abb.

Der vorliegende Sammelband versteht sich geméss der Einleitung des Herausgebers Peter
Claus Hartmann als aktueller wissenschaftlicher Beitrag zum Gelingen des européischen
Einigungsprozesses, insofern Hartmann neben der Auseinandersetzung mit der eigenen
religds-kulturellen Vergangenheit auch fundierte Kenntnisse tiber kulturelle und insbeson-
dere religidse Identitdten anderer Volker als notwendige Voraussetzung flir gegenseitiges
Verstdndnis postuliert. Entsprechend ambitioniert ist denn auch der Ansatz des Bandes,
welcher die Ergebnisse eines Kolloquiums umfasst: Neben Katholizismus, Protestantis-
mus und den orthodoxen Kirchen sollen auch Judentum und Islam in ithren Auswirkungen
auf die Herausbildung verschiedener Kulturen im Verlaufe des 17. und 18. Jahrhunderts
untersucht werden, wobei «Kultur» als sehr umfassender Begriff verstanden wird. Ent-
sprechend kommen neben Historikern auch Theologen, Volkskundler, Rechtshistoriker,
Literaturwissenschaftler, Kunsthistoriker, Musikwissenschaftler, Orientalisten und Judais-
ten zu Wort. Ein breit abgestiitzter interdisziplindrer Ansatz ist somit gegeben. Der Schwer-
punkt des 24 Einzelbeitrige umfassenden Bandes liegt jedoch auf Katholizismus und Pro-
testantismus in den west- und mitteleuropédischen Lindern und insbesondere den Terri-
torien des Reichs.

Nach einer knapp umrissenen Einfithrung in die Thematik des Bandes durch den Her-
ausgeber entwickelt Anton Schindling einen fundierten allgemeinen komparatistischen
Uberblick iiber die katholischen und protestantischen Kulturlandschaften im Reich mit be-
sonderer Beriicksichtigung der konfessionellen Bildungslandschaften, welche als wesent-
lich fur die Bildung eigentlicher Kulturlandschaften herausgearbeitet werden. Erhellend
ist auch der Ausblick des Autors auf die weitere Entwicklung im 19. Jahrhundert, wo eine
«protestantisch konturierte deutsche Nationalkultur» sich weitgehend gegen die nunmehr
marginalisierte katholische Minderheitenkultur durchzusetzen vermag. Als «Gegenfolie»
zur Situation im Reich folgt der Beitrag von Louis Chatellier iiber katholische und pro-
testantische Kultur in Frankreich. Mit der protestantischen Kultur in England und Irland
beschiftigt sich der Artikel von William O’Reilly. Die Situation der katholischen Minder-
heitenkultur in England skizziert hierauf der lesenswerte Artikel von Hildegard Hammer-
schmidt-Hummel. Angelpunkt ihrer Ausfiihrungen sind Leben und Werk William Shake-
speares, der als eigentlicher Kryptokatholik beschrieben wird. Willem Frijhoff behandelt
schliesslich die kalvinistisch gepriagte Kultur der Vereinigten Niederlande.

Die folgenden beiden Aufsitze lenken den Blick auf die katholisch gepriagten Kulturen
in Spanien (Peer Schmidt) und Italien (Peter Hersche). Besonders letzterem gelingt es an-
hand drei thesenhaft skizzierter Aspekte — Armut, Reagrarisierung und Barockmusik —
neue Gesichtspunkte aufzuzeigen, die der Autor selbst ausdriicklich als Diskussionsbei-
trige deklariert: Entgegen des weitverbreiteten Klischees des spatestens seit dem Ende der
Renaissance riickstdndigen Italien versucht Hersche, die spezifische «Modemitit» der ita-
lienischen Wirklichkeit aufzuzeigen, die keineswegs mit dem langfristig erfolgreichen Be-
griff von «Modernitity lbereinstimmt. Der Artikel liest sich darliber hinaus als interes-
santes Pladoyer fiir die Wiederverwendung des «Epochenbegriffs» Barock auch in der
historischen Forschung.

Hierauf folgen Beitrdge zur Kulturentwicklung in Ostmitteleuropa. Janusz Mallek
skizziert die katholische und die Minderheitenkultur in Polen, Jaroslav Panek die Situa-
tion in Béhmen. Ergénzt werden sie durch Beitrdge tiber die orthodoxe Kultur in Osteu-
ropa (Ernst Christoph Suttner) und tiber die Situation der jliidischen Minderheit im Europa
des 17. und 18. Jahrhunderts (Stefan Rohrbacher). Hermann Kandler rundet schliesslich
den geografischen Rahmen ab und gibt einen Einblick in die islamisch-osmanische Kultur
in Siidosteuropa.

SZRKG, 100 (2006)



400 Rezensionen — Comptes rendus

Die darauf folgenden Beitrége befassen sich mit spezifischen Zweigen der Kulturge-
schichte: Neben Aspekten der Musikgeschichte aus der Perspektive ihrer konfessionellen
Komponenten (Wolfgang Hochstein) decken die Beitrdge von Stefan Kummer und Jan
Harasimowicz, die sich mit katholischem, bzw. protestantischem Kirchenbau auseinan-
dersetzen, den kunsthistorischen Bereich ab. Mit der Rolle der Klgster bei der Pflege einer
typisch katholischen Barockkultur befasst sich Manfred Heim. Verschiedenen Aspekten
protestantischer und katholischer Bildungslandschaften widmen sich die Beitrdge von
Wolfgang Neugebauer, Konrad Amann, Helga Schnabel-Schiile und Michael Miiller. Den
breitgesteckten Rahmen runden schliesslich die Ausfithrungen von Walter Hartinger, Chris-
tel Kohle-Hezinger und Jean Meyer iiber katholische respektive protestantische Volkskultur ab.

Dem angestrebten landergrenzen- und disziplineniibergreifenden Anspruch vermag
der Sammelband auf hohem wissenschaftlichem Niveau gerecht zu werden. Den Inter-
ferenzen zwischen islamischer und christlicher Welt im 17. und 18. Jahrhundert hitte man
hingegen noch breiteren Raum geben konnen, war doch aus christlich-abendldandischer
Perspektive tiber die konfessionellen Grenzen hinaus das Schreckgespenst einer osma-
nisch-islamischen Expansion stets gegenwirtig zumindest bis zur Niederlage der «Tiir-
ken» vor Wien 1683. Und nicht zuletzt wird es vor allem die islamisch geprigte Tiirkei
sein, deren potenzielle Integration in ein vereinigtes Europa alle Beteiligten vor besondere
Anstrengungen stellen diirfte.

Schattdorf Ulrich Kéchli

Michael Kaiser/Stefan Kroll (Hg.), Militdr und Religiositdt in der Frithen Neuzeit, LIT
Verlag, Miinster, 2004 (=Herrschaft und soziale Systeme in der Frithen Neuzeit, Bd. 4),
351-8.

Der Konfessionalisierungsansatz, welcher in den 1980er Jahren von Wolfgang Reinhard
und Heinz Schilling im Riickgriff auf Ernst Walter Zeeden etabliert wurde, ist auch heute
noch als Erkldrungsmodell frithneuzeitlicher Staatsbildungsprozesse priasent. Im Zuge der
laufenden Forschungstitigkeiten wurde nun aber der militdrhistorische Aspekt der Kon-
fessionalisierung weitgehend ausser Acht gelassen. Diese Forschungsliicke zu thematisie-
ren und ihren Umfang zu skizzieren respektive mogliche Forschungsfokussierungen auf-
zuzeigen war das Ansinnen der Herausgeber des vorliegenden Sammelbandes, welcher 16
anldsslich eines Workshops in Gottingen im Mai 2002 entstandene Beitrige vereint. Be-
wusst wird hierbei der Konfessionalisierungsbegriff durch den Terminus der Religiositit
ersetzt: Dadurch er6ffnen sich die Zugriffsperspektiven, insbesondere im Bereich von
Fragestellungen betreffend der Selbst- und Fremdwahrnehmung, der Volksfrommigkeit
sowie religids-magischer Praktiken der frithneuzeitlichen Soldaten.

Genau jene Praktiken thematisiert Werner Meyer in seinem Beitrag iiber Schlachtge-
bete, Schindungsrituale und religiose Symbole in den eidgendssischen Heeren wihrend
der Zeit der beginnenden Kirchenspaltung. Wihrend Peter H. Wilson in seinem Aufsatz
tiber Militdr und Religiositdt in Wiirttemberg 1677-1797 Zusammenhéange zwischen Kon-
fession, Macht- und Militarpolitik herleitet, untersuchen Max Plassmann und Michael
Reiff in ihren Beitrigen polykonfessionelle Streitkrifte am Beispiel von Kurbayern und
Schwaben und kommen beide zum Fazit, dass Heterogenitidt im Bezug auf die Konfession
im Zuge militdrpolitischer Sachzwénge durchaus zum militdrischen Alltag gehoérte. Mi-
chael Hochedlinger zeigt im Folgenden die zdgernde Integration der Juden in die Streit-
krifte der Habsburgermonarchie unter Joseph Il auf. Verstirkt auf den Aspekt von reli-
gids begriindeter Kriegsrezeption respektive Kriegspropaganda gehen Matthias Rogg,
Maren Lorenz und Antje Fuchs ein. Rogg analysiert anhand verschiedener Bildquellen die
Selbst- und Fremdwahrnehmung der Landsknechte insbesondere im Hinblick auf kon-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 401

fessionelle Propaganda des 16. Jahrhunderts. Maren Lorenz und Antje Fuchs stiitzen sich
in thren Ausfiihrungen zu den Nordischen Kriegen (Lorenz) respektive zum siebenjédh-
rigen Krieg (Fuchs) stirker auf den publizistischen Diskurs. Jiirgen Luh zeigt in seinem
Aufsatz die Grenzen solcher Propaganda am Beispiel der Tiirkenkriege 1683-1699 auf:
Obschon die Tiirken in diesem Krieg durch aktive Propaganda zu einem religiésen Feind-
bild stilisiert wurden, lassen sich im Namen der Religion ausgeiibte Gréiueltaten kaum
nachweisen. Cornel Zwierlein erldutert in seinen Ausfithrungen zum militdrischen Enga-
gement Papst Pius’ V. die Verzahnung von konfessioneller Ideologie und machtpoliti-
scher Realitit. Zusammenhingen zwischen Geistlichkeit und Militirwesen gehen vier Au-
toren naher nach., Benjamin Marschke zeichnet die Entwicklung und die schrittweise Bii-
rokratisierung des preussischen Feldprediger- respektive Militarkirchenwesens auf. Auf
die durch verstirkte religiése Erziehung erhoffte Disziplinierung der Soldaten geht Han-
nelore Lehmann ein. Jutta Nowosadtko untersucht im Hinblick auf die Konfession die
Schulbildung von Soldatenkindern im Firstbistum Miinster im 17. und 18. Jahrhundert,
wihrend Daniel Hohrath Kriegsberichte protestantischer Geistlicher analysiert. Abschlies-
send beschreibt Michael Kaiser Soldatenmentalititen, primir aber die Wahrmehmung des
Sterbens und konstatiert hierbei ein Nebeneinander von kirchlichen Deutungsmustern und
Elementen des Volksglaubens.

[hr Ziel haben die Herausgeber erreicht. Dem Sammelband gelingt es eindriicklich,
verschiedene Zuginge zum untersuchten Verhiltnis von Religiositat und Militdr aufzu-
zeigen. Im cinleitenden Aufsatz werden tibersichtlich Ergebnisse der vorliegenden Beitré-
ge von den Herausgebern Michael Kaiser und Stefan Kroll zusammengetragen und kom-
mentiert. Die Forschungsergebnisse prisentieren sich insgesamt vielféltig, generelle
Schlussfolgerungen lassen sich kaum ziehen. Wihrend die Schaffung eines Feldprediger-
wesens oder konfessionell aufgeladene Propaganda respektive Feinbildkonstruktion auf
eine konfessionell basierte Sozialdisziplinierung schliessen lassen, wirken die Existenz
polykonfessioneller Truppen oder archaisch-traditioneller Volksrituale in den Reihen der
Soldaten relativierend und differenzierend. So zeigt der Band ein vielgestaltiges, ja ambi-
valentes Bild des friihneuzeitlichen Militdrs, welches sich den Folgen der Kirchenspaltung
nicht entziehen kann, jedoch stets Grenzen der Strahlkraft von konfessionellen Ideologien
aufzeigt und so Grenzen der Konfessionalisierung an sich deutlich macht.

Fribourg Samuel Niederberger

Paul M. Krieg/Reto Stampfli, Die Schweizergarde in Rom 1506—2006, iiberarbeitete und
erweiterte Neu-Ausgabe, Ziirich, Orell Fiissli Verlag, 2006, 400 S.

Aus Anlass des 500-Jahr-Jubildums, das die Pépstliche Schweizergarde im Jahr 2006
begehen kann, wird das Standartwerk von Paul M. Krieg zur Gardegeschichte neu
herausgegeben. Krieg, der von 1924 bis 1959 das Amt des Gardekaplans bekleidete,
zeichnet in seinem 1960 erschienen Werk die bewegte Geschichte der Schweizergarde
seit ithrer Griindung bis zum Zweiten Weltkrieg nach. Im Vorwort seines volumindsen
Werkes begriindete Krieg sein Unternehmen mit dem in weiten Kreisen verbreiteten
Wunsch nach einer Gardegeschichte. Es stellte die «erste wirkliche umfassende, auf den
Quellen gegriindete Geschichte der Papstlichen Schweizergarde» dar, wie es damals im
Klappentext hiess. Obschon seitdem vereinzelt kleinere Studien erschienen sind, ist
Kriegs Gardegeschichte singulidr geblieben. Um so mehr gebiihrt der IG Geschichte der
Pipstlichen Schweizergarde, die von ehemaligen Schweizergardisten ins Leben gerufen
wurde und unter der Leitung des Historikers Reto Stampfli stand, Dank dafiir, dass sie
sich der Uberarbeitung und Neu-Ausgabe von Kriegs Gardegeschichte angenommen und
um die Jahrzehnte bis zum Pontifikat Johannes Paul II. erweitert hat. Aufbauend auf den
Personlichkeiten der jeweiligen Gardekommandanten entwickelt sich die an Ereignissen

SZRKG, 100 (2006)



402 Rezensionen — Comptes rendus

und Schicksalsschldgen reiche Geschichte der Schweizergarde, die 1506 von Papst Julius
II. als Leibwache gegriindet wurde, im barbarischen Sacco di Roma (1527) fiir die Treue
zu ihrem pipstlichen Dienstherrn einen hohen Blutzoll zu entrichten hatte, mehrmals
aufgehoben und wiederhergestellt wurde. Im Jahr 1970 iiberstand sie als einzige die
Auflésung der verschiedenen pépstlichen Garden durch Papst Paul VI. und erfreut sich
auch heute noch einer ungebrochen grossen Popularitét bei unzdhligen Touristen aus aller
Herren Linder. Trotz (oder vielleicht gerade wegen) seiner Néhe zur Garde verfillt
Kaplan Krieg nicht in eine ehrerbietige und schonféarberische Darstellung der jeweiligen
Kommandanten. Neben tapferer und treuer Diensterfiillung, wie sie beispielsweise der aus
Ziirich stammende Kaspar Roist bewies, als dieser zu Beginn des Jahres 1527 den
Riickkehrbefehl seiner zur Reformation libergetretenen heimatlichen Obrigkeit mit dem
Hinweis auf die prekire politische Lage von Papst Klemens VII. ignorierte und diesen
Beweis seiner Treue wihrend der Eroberung Roms durch die kaiserlichen Truppen mit
dem Tod bezahlte, kommen auch weniger noble Verhaltensweisen der Kommandanten
zur Sprache. So musste Gardehauptmann Franz Ludwig Pfyffer (1727-1754) auf Druck
der piépstlichen Kurie abdanken, nachdem Geriichte um eine aussereheliche Affire
ruchbar geworden waren. Ebenfalls keine Sternstunde in der Gardegeschichte war der
Verkauf des Gardearchivs durch den Kommandanten Franz Alois Pfyffer (1783—1798),
den dieser trotz anders lautendem Befehl des Luzerner Rates unternahm, nachdem die
franzosische Besatzungsarmee die Auflésung der Garde erzwungen hatte. Diese Exempel
persdnlicher Schwiche diirfen jedoch keineswegs die Sicht auf die zahlreichen Garde-
kommandanten verstellen, die mit ihren Bemithungen zur Wiederherstellung soldatischer
Disziplin Erfolg hatten und damit das Weiterbestehen der Garde ermoglichten. Der
ereignisgeschichtliche Hauptteil des Buches wird mit Kapiteln zu den Gardekaplinen, zu
Uniform und Bewaffnung der Schweizergarde, zur Unterkunft und inneren Organisation
der Garde sinnvoll ergénzt. Im Schlusskapitel des Buches gibt Reto Stampfli einen
Uberblick iiber literarische Werke verschiedener Genres, in denen die Schweizergarde
eine Rolle spielt. Der Reigen dieser Werke reicht vom Bildband, der einen Einblick in den
Gardealltag bietet, bis zu Dan Browns Bestsellerroman «Illuminati», der ein Bild der
Garde zeichnet, das wenig bis gar nichts mit dem realen Leben der Garde zu tun hat.

Beinwil/Solothurn Remo Ankli

Robert Walpen, Die pdpstliche Schweizergarde. Mit einem Grusswort von Papst Bene-
dikt XVI. und Geleitworten von Samuel Schmid, Beat Fischer und Pius Segmiiller, Zii-
rich, NZZ-Buchverlag, 2005, 272 S.

Acriter et fideliter — Tapfer und Treu, so der Untertitel des offiziellen, reich bebilderten
Jubildumsbandes des Fordervereins «500 Jahre Pépstliche Schweizergarde», dessen Texte
vom Historiker Robert Walpen verfasst wurden. Nach einem Grusswort von Papst Bene-
dikt XVI. sowie Geleitworten von Bundesrat Samuel Schmid, Korpskommandant Beat Fi-
scher und dem ehemaligen Gardekommandanten Pius Segmiiller gibt der erste von drei
Hauptteilen einen Uberblick tiber die Geschichte der Schweizergarde, wobei die Schwer-
punkte bei den Jahrzehnten vor, wihrend und nach der Griindung der Garde liegen. Die
langen Jahrhunderte nach der Neugriindung der Garde im Jahr 1548, die nach dem Un-
tergang der pépstlichen Leibwache im Sacco di Roma auf Wunsch von Papst Paul III.
unternommen wurde, bis in die 70er Jahre des 20. Jahrhunderts, als Papst Paul VI. alle
militdrischen Einheiten des Vatikans bis auf die Schweizergarde aufléste, werden nur
noch schlaglichtartig behandelt. Im zweiten Teil werden verschiedene Themenbereiche
rund um die Schweizergarde behandelt. So erfihrt der Leser, dass die heutige malerische
Galauniform der Schweizergarde weder von Raffael noch von Michelangelo entworfen
wurde, sondern auf Stilstudien des Gardekommandanten Jules Repond zuriickgeht und an

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 403

der Vereidigungszeremonie im Jahr 1915 zum ersten Mal getragen wurde. Weiter werden
die Fahnen und die Bewaffnung, der Friedhof und das Quartier der Garde vorgestellt. Der
dritte Hauptteil gibt einen Einblick in das Leben der Gardisten, in ihren dienstlichen All-
tag, die Freizeit und die Ausbildung. So vielfiltig die Art und Weise ist, wie die Gardisten
zum ersten Mal mit der Garde in Kontakt gekommen sind, so unterschiedlich sind die
Motive, die junge Schweizer dazu bewegen, den harten Dienst in der Garde auf sich zu
nehmen. Wihrend die einen aus religioser Uberzeugung der Kirche und ihrem Oberhaupt
dienen wollen, steht fiir andere der Gewinn an Lebenserfahrung, das Kennenlernen einer
ithnen bisher fremden Kultur oder die Weiterfithrung einer Familientradition im Vorder-
grund. In einem sachlich-ernsten Exkurs geht Walpen den Umstianden rund um die Er-
mordung des Kommandanten Alois Estermann und dessen Ehefrau durch den Gardisten
Cédric Tornay im Mai 1998 nach, ein Ereignis, das damals die Garde und die Schweiz tief
erschiitterte. Nach dieser Tragddie gelang dem neuen Kommandanten Oberst Pius
Segmiiller mit der Reformierung der Garde, ihrer Ausbildung und der Rekrutierung des
Nachwuchses ein erfolgreicher Neuanfang. «Der einzige Wermutstropfen in seiner Tatig-
keit», so Walpen, «ist der zu frithe Riicktritt als Kommandant.» Doch gliicklicherweise
fiihrt sein Nachfolger, Oberst Elmar Méder, die eingeleiteten Reformen weiter und schafft
damit die Voraussetzungen, dass die Schweizergarde auch im 500. Jahr ihres Bestehens
nicht um ihre Zukunft zu bangen braucht.

Beinwil/Solothurn Remo Ankli

Friedhelm Jiirgensmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hg.), Orden und Kléster im
Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700, Bd. 1, Miinster, Aschen-
dorff, 2005 (=Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung,
Bd. 65), 256 S.

In der seit 1927 erscheinenden Reihe blieb der Themenbereich «Orden und Klgster» bis-
her eher unberiicksichtigt. Dies {iberrascht angesichts der Tatsache, dass die Kléster und
Orden erheblich in das Geschehen von Reformation, katholischer Reform und Konfessio-
nalisierung involviert waren. In nicht wenigen Landstrichen des Reiches verdiinnte sich
das monastische Leben auf Restbestinde oder verschwanden Kloster infolge der Aufhe-
bung durch evangelische Landesherren ganz. Demgegeniiber setzte seit der zweiten Hailfte
des 16. Jahrhunderts in katholischen oder konfessionell gemischten Regionen ein erneutes
Aufbliihen der Klgster und Orden ein: die Orden der Gegenreformation und katholischen
Reform griindeten neue Niederlassungen, und auch die alten Orden &6ffneten sich innerer
Reform. Das Aufblithen der Orden war von weitreichender Auswirkung auf das allge-
meine kirchliche und religiése Leben.

In drei Banden — von denen der erste jetzt vorliegt — sollen diese Vorgiange an rund 30
Orden oder monastischen Gruppierungen untersucht werden. In diesem ersten Band wer-
den — mit Ausnahme des letzten, den Ursulinen gewidmeten Beitrags — Vertreter der alten
Orden behandelt: Die Benediktiner (Ulrich Faust OSB) und die Benediktinerinnen (Anja
Ostrowitzki), die Zisterzienser (Hermann Josef Roth) und die Zisterzienserinnen (Manfred
Eder), der Deutsche Orden (Dieter J. Weiss) und der Johanniterorden (Walter G. Rédel),
die Serviten (Karl Suso Franck OFM), die Birgitten (Tore Nyberg), die Briidder vom Ge-
meinsamen Leben (Hans-Joachim Schmidt), die Chorfrauen und evangelischen Damen-
stifte (Annette von Boetticher) sowie die Ursulinen (Anne Conrad).

Fiir alle Beitrdge gilt, Untersuchungs- und Darstellungsgebiet ist das Heilige Romi-
sche Reich, und zwar in seinem deutschsprachigen Teil mit den Kirchenprovinzen Kéln,
Mainz und Trier im Westen, Magdeburg und Prag im Osten sowie Salzburg im Siiden.
Die Bistiimer Breslau, Lebus und Kammin werden mitberiicksichtigt, und mehrfach wird
iber diesen Rahmen auch hinausgegriffen.

SZRKG, 100 (2006)



404 Rezensionen — Comptes rendus

Um eine gemeinsame Basis flir die Analysen zu finden und spétere Quervergleiche zu
erleichtern, wurde den Autoren eine bestimmte Struktur fiir die Bearbeitung vorgegeben.
Jeder Artikel wird mit statistischen Angaben eroffnet; diese betreffen die Anzahl der Nie-
derlassungen (um 1500, 1555 und 1648), den Personalbestand, sie nennen die Ausbil-
dungsorte der Ordensgemeinschaft und die Namen herausragender Personlichkeiten. Aus-
gehend vom aktuellen Forschungsstand folgt ein in mehrere Schwerpunkte gegliederter
Text, der zeitlich von der Situation des Ordens vor der Reformation bis zum Ende des 17.
Jahrhunderts reicht. Ins Auge gefasst werden einzelne Aspekte des klosterlichen, spiri-
tuellen und kulturellen Lebens vor 1517, die Auswirkungen der von Luther ausgeldsten
reformatorischen Bewegung, die Situation im Spannungsfeld zwischen Reformation und
obrigkeitlicher Politik, die Auswirkungen des Konzils von Trient, die Reform des Ordens,
das Engagement in Seelsorge und Unterricht, die Aktivititen in Wissenschaft und Kunst.
Eine auf die wichtigen gedruckten Quellen und die neuere Literatur abzielende Biblio-
graphie schliesst den Text ab. Selbstverstdndlich werden nicht alle genannten Aspekte
vertieft abgedeckt, gilt es doch die spezifische Ausrichtung eines Ordens oder einer Ge-
meinschaft zum Ausdruck zu bringen. Die Linge der einzelnen Artikel variiert um die 12
bis 25 Seiten, nur der Artikel iiber die Benediktiner ist mit 36 Seiten merklich ldnger.

Besonders niitzlich ist fiir den Leser die jedem Artikel beigegebene Karte. Dem The-
ma des Bandes entsprechend zeigen die Karten vor allem das Betroffen- oder nicht Be-
troffensein von der Reformation: Signaturen verdeutlichen, welche Kloster um 1500 be-
standen, welche Niederlassungen im Zuge der Reformation aufgehoben oder nicht aufge-
hoben wurden; ebenso werden die Neugriindungen des 17. Jahrhunderts angezeigt. Der
Legende der Karte folgt eine alphabetische Liste aller verzeichneten Klgster mit Angabe
der Jahre der Griindung und ihres Bestehens.

Den beiden Herausgebern Friedhelm Jirgensmeier und Regina Elisabeth Schwerdt-
feger kann man fiir die gelungene redaktionelle Bearbeitung der Beitrige, welche in
Mainz am Institut fiir Mainzer Kirchengeschichte erfolgte, nur gratulieren. Die gute Les-
barkeit der Einzelartikel und der Karten ermdéglicht einen direkten, dusserst anregenden
Einstieg in die Hauptthemen der Ordensgeschichte von 1500 bis 1700.

Basel Patrick Braun

Orden und Kléster im Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700,
Bd. 2, hg. von Friedhelm Jiirgensmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger. Miinster,
Aschendorff, 2006 (=Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubens-
spaltung 66), 229 S.

Die Reihe «Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung
gibt seit 2005 ein dreibiandiges Werk heraus, das eine vollstindige Ubersicht iiber Orden
und Kloster im Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700 bietet.
Der erste 2005 erschienene Band bildete mit den Benediktinern und Benediktinerinnen,
den Zisterziensern und Zisterzienserinnen, den Serviten, den Birgitten, dem Deutschen
Orden und dem Johanniterorden einen besondern Schwerpunkt. Sie orientieren sich ganz
oder in wesentlichen Ziigen an der «Regula Sancti Benedicti» oder an der Augusti-
nusregel.

Der Schwerpunkt des vorliegenden zweiten Bandes befasst sich einerseits mit den Do-
minikanern, den Augustiner-Eremiten und -Eremitinnen, den Klarissen, den Karmeliten
und Unbeschuhten Karmeliten, anderseits mit dem ausserordentlich erfolgreichen Orden
der Jesuiten. Daran anschliessend folgt das Werk der Maria Ward, aus dem nach schwie-
rigem Werden die heutige Congregatio Jesu erwuchs. Der Band enthilt ferner den bene-
diktinischen Orden der Schottenkloster, den beschaulichen Orden der Kartduser und die
Niederldndischen Kreuzherren.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 405

Ein dritter Band ist vorgesehen und bereits in Angriff genommen. Er wird das Wirken
der Antoniter, Augustinerchorherren und -Chorfrauen, Colestiner, Dominikanerinnen,
Franziskaner-Konventualen und -Observanten, Kapuziner, Primonstratenser sowie die
Wilhelmiten umfassen.

Bei jedem Orden wird die Anzahl der Kloster erfasst, ferner der Personalbestand im
genannten Zeitraum 1500-1700, soweit eruierbar. Eine aussagekriftige Karte jeder Or-
densgemeinschaft mit bestehenden, aufgehobenen oder wieder belebten Niederlassungen
ergibt eine prizise Ubersicht zur Ortsliste. Diese historisch und geographisch exakten
Karten besitzen eine grosse Aussagekraft und lassen vergleichende Studien zu. Eine Liste
mit herausragenden Personlichkeiten verleiht den einzelnen Ordensgemeinschaften Far-
bigkeit. Der ausfiihrliche historische Uberblick beschreibt das Schicksal der einzelnen
Orden im Lande der Reformation.

Besonderes Gewicht erhalten die Dominikaner. Sie wehrten sich verbissen gegen Ver-
treibung und Klosterauthebungen in der Reformationszeit. Erstaunlich war die geringe
Akzeptanz der Reformation im Orden. Im 17. Jahrhundert erlitten die deutschen Domini-
kaner einen markanten Profilverlust im Bereich der Theologie. Sie zogen sich von den
Universitaten zurtick und begniigten sich als solide Seelsorger und Theologen. Die Jesu-
iten iibernahmen in der Folge die Fiihrungsrolle.

Auf besonderes Interesse stossen die Augustiner-Eremiten, da Luther 1505 diesem
Orden beitrat. Bedeutend waren das Wirken und die Leistungen der Augustiner-Eremiten
in der Wissenschaft. Als Kaiser Karl IV 1347 die Universitat Prag griindete, ernannte er
den Provinzial Nikolaus von Laun zum ersten Professor an der neuen Universitiit.

Auf grosse Aufmerksamkeit stossen die Jesuiten, gegriindet durch Ignatius von
Loyola 1540. Fiir sie war die «Heidenmission» in Ubersee wichtiger als der Kampf gegen
die Reformation. Denn die Griindergeneration stammte grosstenteils aus Spanien und
Portugal. Aber sie scheuten in der Folgezeit die Auseinandersetzung mit den Kirchen der
Reformation nicht. Der Orden gewann grossen Einfluss auf die Rekatholisierung. Persén-
lichkeiten wie Petrus Canisius wirkten im Sinne der Reform. Schon in der Mitte des 17.
Jahrhunderts gab es in Deutschland sowie in den meisten katholischen Lindern ein fast
flichendeckendes Netz von Jesuitenkollegien.

Auf spezielles Interesse stossen die Maria-Ward-Schwestern, die heutige Congregatio
Jesu. Thr Ursprung ist England, wo sie besonders in der zweiten Hilfte der langen Regie-
rungszeit von Konigin Elisabeth I (1558-1603) vom Staate verfolgt wurden. Die Gesell-
schaft orientierte sich stark am Jesuitenorden, wollte aber von ihm unabhingig sein. Die
Ordensgemeinschaft hatte innenkirchlich grosse Schwierigkeiten, anerkannt zu werden.
Erst in der Gegenwart (2004) wurde ihre Situation geregelt.

Es liegt hier eine eindriickliche Leistung von Seiten der Herausgeber und der Autoren
zur Wiirdigung der Orden und Kloster im Zeitalter von Reformation und katholischer
Reform vor. Das Werk wird zum unverzichtbaren Arbeitsinstrument werden.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Tom Scott, Town, Country, and Regions in Reformation Germany, Leiden, Brill Acade-
mic Publishers, 2005 (=Studies in Medieval and Reformation Traditions: History, Culture,
Religion, Ideas, Bd. 106), 447 S.

Tom Scott gehort zu den wohl lebhaftesten Stimmen der deutschen Wirtschaftsgeschichte
des 16. und 17. Jahrhunderts ausserhalb des deutschen Sprachraumes. Der vorliegende
Band versammelt fiinfzehn Beitrige der Jahre 1978 bis 2004 aus seiner Feder, deren
Betrachtungszeitraum sich gar zwischen dem spiten 14. Jahrhundert und dem Vorabend
des Dreissigjahrigen Krieges spannt. Das bringt terminologische Probleme mit sich, wes-

SZRKG, 100 (2006)



406 Rezensionen — Comptes rendus

sen sich Autor und Herausgeber aber durchaus bewusst waren (S. XIVf.): Dass Scott sich
als Wirtschaftshistoriker gegen die bei anderer Gelegenheit sich anbietenden Epochen-
begriffe von «Spétmittelalter» und «frither Neuzeit» und fiir das «Reformationszeitalter»
entscheidet, bleibt allerdings im Mangel begriftlicher Alternativen begriindet. Bislang Un-
publiziertes ist den gesammelten Beitragen nicht hinzugetreten, zwischenzeitliche Neuer-
scheinungen jedoch sind hier und dort in den Fussnotenapparat eingepflegt worden. Bei
der Ubersetzung urspriinglich deutschsprachiger Beitrige seien zudem «factual errors
and typographical slips [...] silently emended» worden (S. XIV) — was wiederum den
deutschsprachigen Leser in die unbequeme Pflicht setzt, fiirderhin diese Sammlung den
urspriinglichen Publikationen vorzuziehen. Die primire Zielgruppe ist freilich eine an-
dere: «For English-language readers, and especially for students, it seemed desirable to
make them [scil. die Beitrige] available more accessibly and conveniently in translation.»
(S. XIII) Ein Wermutstropfen bleibt bei solchem Anliegen der hohe Preis, der den Band
selbst in Bibliotheken — zumindest den chronisch finanzleidenden deutschen — zum eher
spérlich vertretenden Inventar machen diirfte. Ob die Etatlage in den Bibliotheken des
angloamerikanischen Raumes der accessibility zugeneigter sein wird, bleibt im Hinblick
auf den unbestreitbaren Wert dieser Sammlung herzlich zu wiinschen. Bei einem stolzen
Listenpreis von 166,- Euro (216 US$) jedenfalls muss dazu auch die andernfalls vielleicht
etwas verstaubt wirkende Bemerkung erlaubt sein, dass die Bindung nicht einmal das
erste Lesen unbeschadet iiberstanden hat.

Die versammelten Beitrdge werden in drei Sektionen zusammengefasst: Geschlossen
prisentiert sich der erste Teil, dessen sechs Einzelbeitrige sich mit «Town and Country
between Reform and Revolt», dem Verhiltnis zwischen Stadt und Land vor und wihrend
des Bauernkrieges also, auseinandersetzen (3—188). Dabei zeugen die Ausfiihrungen des
Vf. nicht nur von umfassender Quellenkenntnis auch und gerade des ungedruckten Ma-
terials. Auch methodisch wird Exemplarisches geleistet: So setzt sich Scott mit der Frage
der Ubertragbarkeit von Blickles Konzept der «kKommunalen Reformation» auf Ober-
deutschland und die Schweiz auseinander (57-76). Dieser eigentlich als Forschungs-
bericht konzipierte Beitrag, der erstmals 1993 erschien, bietet — ganz gleich, ob man sich
der Thesenbildung des Vf. anschliessen mochte — viele bedenkenswerte Denkanstosse.
Grundlagencharakter hat auch der die Sektion beschliessende Beitrag tiber die oft wider-
spriichliche Allianzenpolitik zwischen den siiddeutschen Stiddten und den revoltierenden
Bauern (149-188). Hier bietet vor allem der Anhang eine reiche Fundgrube fiir spitere
Forschungen.

Der zweite, insgesamt fiinf Beitrdige umfassende Teil der Sammlung setzt sich mit
dem vor allem durch die Arbeiten von Walter Christaller («Zentralplatz») und Hektor
Ammann («Wirtschafiseinheit») inspirierten Konzept des Wirtschaftsraumes (economic
landscapes) auseinander. Der Vf. zeigt sich betont optimistisch iiber den Wert dieser im-
manent schwer zu definierenden Grosse, so lange die «flexible interaction of institutio-
nal/political factors with commercial/economic ones» genaueste Betrachtung finde (273).
Dieser Pramisse ist auch der die Sektion beschliessende Beitrag liber die Freiburger
Territorialpolitik verpflichtet, der mit viel Feingefiihl die «subjective requirements» und
die «objective possibilities» der Stadt ausleuchtet (307-328).

Weniger geschlossen prisentiert sich der dritte Teil. Zu Beginn steht die Untersuchung
des Elsass als wirtschaftliche Briickenlandschaft (bridging landscape) zwischen Frank-
reich und dem Reich (331-348). Dieser Beitrag ertffnet die dritte Sektion des Bandes
(Regions and Local Identities) und schligt damit gleichzeitig die gedankliche Briicke zum
vorhergehenden Teil. Der Vf. dekonstruiert eine Reihe spitere Identititskonzepte und ver-
sucht dagegen, die Region aus ihrer eigenen, strukturellen Eingebundenheit heraus zu ver-
stehen. Im darauf folgenden Beitrag zum «Oberrheinischen Revolutiondr» schliesst sich
der Vf. der These Klaus H. Lauterbachs von einer Autorschaft Mathias Wurms von

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendis 407

Geudertheim an, gegen die namentlich Klaus Graf immer wieder Einwinde erhoben hat
(351). Scotts Uberlegungen zu den «Visions of Reform between Empire and Territory» im
Denken des Verfassers bringen weiteres Licht in dieses so bemerkenswerte und doch noch
verhéltnisméssig wenig bearbeitete Werk. Die Gelegenheit soll an dieser Stelle nicht
versdumt werden, auch auf die fiir 2006 angekiindigte und angesichts der bisherigen Aus-
gabe von Franke/Zschabitz dringend notwendige Neuedition durch Lauterbach in den
MGH Staatsschriften hinzuweisen, die — so steht zu hoffen — ein Ubriges tun wird, diese
Situation zu dndern. In den letzten beiden Beitrdgen des Bandes lenkt der Vf. noch einmal
den vergleichenden Blick auf Formen von Freiheit und Abhédngigkeit, zundchst in Siid-
westdeutschland und der Eidgenossenschaft, im abschliessenden Beitrag umschweifend
durch ganz Mitteleuropa mit einem diachronen Streifzug, der um die Mitte des 14. Jahr-
hunderts beginnt und um 1700 endet — auch dies librigens wieder in Auseinandersetzung
mit Peter Blickle.

Bei allen zu Anfang formulierten Bedenken gegeniiber der Form und Bearbeitung der
Zusammenstellung sind hier eine Reithe von wichtigen und instruktiven Studien gesam-
melt worden und in geschlossener Form zuginglich gemacht worden. Ein sorgsam bear-
beiteter Index erleichtert den Zugriff. Die beinahe ausschliessche Beschrinkung auf den
Stiden des deutschen Sprachgebiets ist gerade im Hinblick auf die intendierte Leserschaft
bedauerlich, der Sache nach fiir eine solche Sammlung aber kaum umgénglich.

Bochum Hiram Kiimper

Christopher Spehr, Aufkidirung und Okumene. Reunionsversuche zwischen Katholiken
und Protestanten im deutschsprachigen Raum des spdten 8. Jahrhunderts, Tiibingen,
Mohr Siebeck, 2005, 484 S.

Ein wesentliches Anliegen der christlich gepragten Aufkldrung war die Wiederaufnahme
schon élterer Verstdndigungsbemiithungen zwischen den Konfessionen. Dieses Anliegen
wird dadurch nicht uninteressant, dass es aus heutiger Sicht illusionédr war und die Realitit
der tiber Jahrhunderte gewachsenen konfessionellen Kulturen und Mentalitdten ignorierte.
Zu untersuchen, wie dieses Anliegen zu umschreiben ist, welche Zielvorstellungen es
hatte und wer die Protagonisten waren, ist nach wie vor eine lohnende Aufgabe. Die vor-
liegende Arbeit ist einem wesentlichen Aspekt dieses Themenfeldes in exemplarischer
Auswahl gewidmet. [hr Thema sind also Modelle kirchlicher Einheit protestantischer wie
katholischer Herkunft, wie sie im deutschsprachigen Raum zwischen dem Ende des Sie-
benjdhrigen Krieges und der Franzosischen Revolution entworfen wurden. Die Urheber
agierten weitgehend als Privatleute und betrieben also «Okumene von unten» (412).

Titel und Untertitel der Arbeit bedurften, nimmt man die in ithnen verwendeten
Begriffe ernst, einer ausfiihrlicheren Erkldarung. So werden terminologische Fragen in der
Einleitung ansatzweise gekldart. Auch wenn der Begriff «Okumene» ilter ist als das 20.
Jahrhundert, ist er doch durch seine moderne Prigung in der Verbindung mit «Aufkli-
rung» ein Anachronismus. Hier wird er im Sinne eines Oberbegriffs fiir alle konfessio-
nellen Verstindigungsbemithungen durch die Zeiten hindurch verwendet. Von «Reuni-
onsversuchen» im engeren Sinne zu reden hiesse wiederum auf den ersten Blick nichts
anderes, als von «Riickkehrokumene» zu sprechen. «Reunion» versteht sich hier aber —
und dies schon bei den untersuchten Zeitgenossen —, eigentlich als «Union», als kirchliche
Vereinigungsbemiihung ohne konfessionelle Vorgaben (3, Anm. 7).

Den I. Abschnitt («Reunionistische Einzelversuche») mit Hontheim, dem «Febro-
nius», zu beginnen, ist angebracht. Allerdings ist gerade der Febronius ein Zeuge fiir das
Projekt einer Riickkehrokumene und das Missverstdndnis, das iiber Jahrhunderte gewach-
sene protestantische Selbstverstidndnis und seine Darstellung in Kultur, Theologie, Gottes-

SZRKG, 100 (2006)



408 Rezensionen — Comptes rendus

dienst und Kirchenordnung werde sich durch die Beseitigung der in der Reformationszeit
beklagten Méngel wieder aufheben. Schon hier wird erkennbar, dass die «Skumenischen»
Konzepte dieser Zeit kaum Antworten auf die Fragen der Gegenwart bieten konnen, ja
dass das historische Bewusstsein der Aufklarung noch nicht einmal zur Analyse der Prob-
leme ausreichte. Zeitgendssische protestantische Kritiker wie der ebenfalls vorgestelite
Lutheraner K6cher sahen die Probleme durchaus, und auch der Vf. schliesst sich indirekt
der schon immer gedusserten Skepsis an (48). Ahnlich prominent wie Hontheim war auf
evangelischer Seite Jerusalem, der in seiner Programmschrift «Von der Kirchenvereini-
gung» einen zuriickhaltenden, durch die &ltere Irenik Bossuets und durch die Verfolgung
protestantischer Minderheiten enttduschten Standpunkt einnahm und fiir Toleranz und
Gewissensfreiheit als Voraussetzung einer Vereinigung plddierte. Die Darstellung der
zeitgendssischen Diskussion von zwei weiteren Vorschldgen zum Thema, ndmlich denen
des Protestanten Gerstenberg und des weitaus bekannteren und innerkirchlich iiberaus
umstrittenen Katholiken Mayr, rundet das Bild ab.

Der II. Abschnitt untersucht das von dem Fuldaer Benediktiner Bohm und dem Kasse-
ler reformierten Professor Piderit geplante «Reunionistische Sozietétsprojekt». Dafiir wer-
den neue handschriftliche Quellen beigezogen, und das ganze Unternechmen wird erstmals
in seiner Breite dargestellt; allerdings ist die Quellenlage fiir den protestantischen Teil
defizitar. Erkennbar wird immerhin, dass die protestantische Betonung des Schriftprinzips
und die Ablehnung des Traditionsdenkens ein wesentliches Hindernis war. Das von Rom
aus nach seinem Bekanntwerden scharf bekdmpfte Projekt zielte auf die Griindung einer
unionistischen Gesellschaft mit ausgerechnet zwolf, nach konfessionellem Proporz aus-
gewihlten Mitgliedern. Uber das Stadium vorbereitender Korrespondenz und die Erweck-
ung distanzierten Wohlwollens kamen die Pldne ohnehin nicht hinaus, obwohl sie weithin
Aufmerksamkeit fanden.

Ein anderes Medium zur Verbreitung von Reunionsplédnen waren die im III. Abschnitt
vorgestellten, im Zuge der josephinischen Toleranz gegriindeten und liberaus kurzlebigen
zwel «Reunionistischen Zeitschriften», von denen eine wiederum von Piderit herausge-
geben wurde.

Der IV. Abschnitt geht «Reunionistischen Dissonanzen» nach, also kontroverstheolo-
gischen Einreden, namentlich denen des katholischen Predigers Merz und der Aufklérer
Semler und Nicolai. Diese Einreden waren von aufklérerischer Seite nicht zuletzt durch
die Angst vor katholischen Vereinnahmungsversuchen begriindet, die man als Gefahr fiir
die Toleranz und die Aufkldrung ansah. An Nicolais Reisebericht ldsst sich abschliessend
noch einmal studieren, dass die konfessionellen Differenzen tief in Mentalititen ver-
wurzelt waren.

Die einzelnen Untersuchungen sind sorgfiltig und detailreich durchgefiihrt und er-
moglichen die Einordnung des dargestellten Schrifttums in die Diskurse ihrer Zeit. Dabei
werden auch die unterschiedlichen Motive der Protagonisten herausgearbeitet. Nicht
zuletzt wird klar, wie stark die einer Reunion, ja schon einer wechselseitigen konfes-
sionellen Verstandigung feindlichen Krifte waren. Im Verlauf der Darstellung zeigt sich,
wie schon in der Einleitung angedeutet (11f), wie sehr die Forderung nach Toleranz in
Konkurrenz zu Reunionsplidnen stehen konnte. In ihr lagen eben doch die realistischeren
Optionen fiir eine interkonfessionelle Verstindigung.

Leipzig Klaus Fitschen

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 409

Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzern 1563 bis 1614, Basel, Schwabe Verlag, 2005 (=Luzerner His-
torische Veroffentlichungen Bd. 40, hg. vom Staatsarchiv des Kantons Luzern und vom
Stadtarchiv Luzern; Redaktion Gregor Egloff), 298 S., 16 Abb. und 1 Karte.

Das Konzil von Trient (1545-63) ist das herausragende Ereignis der frithen Neuzeit und
es beeinflusste das katholische Leben der folgenden Jahrhunderte. Im Kanton Luzern war
das Konzil Ausgangspunkt von Verordnungen tber die Regelung von Glauben und
Frommigkeit.

Grosse Teile der damaligen deutschsprachigen Schweiz gehorten zum ausgedehnten
Bistum Konstanz. Schon 1567 versuchte die Konstanzer Didzesansynode, durch ver-
mehrte Visitationen die Konzilsbeschliisse umzusetzen, allerdings nur mit geringem Er-
folg. Wichtige Grundlagen fiir die Reform im Sinne des Konzils bildeten die Visitations-
reise des Maildnder Erzbischofs Carlo Borromeo 1570 und jene von Nuntius Giovanni
Francesco Bonhomini 1579-81 in die Schweiz. Die Innerschweizer Staatsménner lernten
den Maildnder Oberhirten kennen, als er die zu seinem Bistum gehorenden Tessinertiler
visitierte. Die Berufung der Jesuiten 1574 nach Luzern und die Errichtung des dortigen
Jesuitenkollegiums 1577 waren die Frucht seiner Reformbemithungen zusammen mit der
Luzerner Regierung.

Neben der pddagogischen Arbeit im Rahmen des Jesuitenkollegiums widmeten sich
die Jesuiten in der breiten Offentlichkeit als Prediger, Beichtviter und als Volksmissio-
nare. Der Provinzial P. Paul Hoffdus riet den Jesuiten in der Leuchtenstadt Luzern zur
Diskretion im Auftreten. Sie sollten die Sitten des Volkes sorgfiltig studieren, sich der
Lauterkeit der Bevolkerung mit kluger Einfachheit anpassen und die Leute nicht mit Neu-
erungen iiberfordern, sondern sie mit guten Ratschldgen freundlich, aber entschieden fiir
die katholische Sache gewinnen.

Schwerpunkt der Reform musste es sein, den Klerus zu einem vorbildlichen Leben
anzuhalten. Carlo Borromeo hatte auf seiner Schweizerreise 1570 dem Klerus fast nur
schlechte Noten erteilt. Eine der Hauptaufgaben war dessen Reform und die Sorge fiir die
Heranbildung guter junger Priester. Der Luzerner Rat bekdmpfte energisch das Konku-
binat vieler Seelsorger wie auch die unbefriedigende seelsorgliche Betreuung der Bevol-
kerung und die schlechte Disziplin in den Kldstern. Der Autor beschridnkt sich in seiner
Untersuchung auf das Dekanat Willisau, das in direkter Nachbarschaft zum Territorium
des protestantischen Berns lag. Nach hartem Durchgreifen zeichnete sich nach einigen
Jahrzehnten eine Besserung der Zustiinde ab.

Die Jesuiten propagierten die Beichte als Heilmittel, und zwar nicht nur fiir die Seele,
sondern auch fuir kérperliche Gebrechen. Allerdings hielten sie sich sehr zuriick, ihre
Tatigkeit im Beichtstuhl direkt mit der Heilung physischer Leiden in Verbindung zu brin-
gen. Denn sie wollten keinesfalls mit den Praktiken von sog. Versegnern und Geistheilern
in Zusammenhang gebracht werden. Ofters gelangten die jesuitischen Beichtviter bei an-
geblichen oder wirklichen ddmonischen Erscheinungen zum FEinsatz, da sie in weiten
Kreisen hohes Ansehen genossen. Oft unterstiitzten sie ihre seelsorgliche Tatigkeit durch
die Anwendung von Sakramentalien. Dadurch konnten sie deren missbriauchlichen Ver-
wendung einen wirksamen Damm entgegensetzen.

Allerdings erhielten sie scharfe Konkurrenz durch Personen, die in Nachahmung pries-
terlicher Verhaltensweisen das sog. «Versegnen» praktizierten. Unter diesem Begriff ver-
stand man meistens Heilpraktiken, die mit Hilfe frommer Worte, religiéser Spriiche oder
ausgefeilter Gebete («Boppelgebet») versprachen, Not zu lindern und zu heilen. Solche
«Spezialistinnen» und «Spezialisten» wurden vom Volke etwa zu Rate gezogen, wenn
offizielle kirchliche Segensangebote und Heilungsmittel nicht verfligbar waren, sich als
ineffizient erwiesen oder aus irgendwelchen Griinden nicht erwiinscht waren.

SZRKG, 100 (2006)



410 Rezensionen — Comptes rendus

Die luzernischen Gerichte hatten ein scharfes Auge auf solche Personen. Nur wenn
kein Malefizverdacht (Pakt mit dem Teufel) bestand, hatten die Angeschuldigten Chan-
cen, vor Gericht der Todesstrafe zu entgehen. Im Gegensatz zu den Versegnern nahm der
Rat die Arzte und Apotheker unter seinen ausdriicklichen Schutz. In der konkreten Wirk-
lichkeit des Volkslebens spielten die offizielle kirchliche Praxis, die Titigkeit der Arzte
und Apotheker wie auch jene der Versegnerinnen und Versegner eine wichtige Rolle. Das
Volk griff dort zu, wo es Heilung erhoffte.

Bei der Erforschung der Luzerner Volkskulturen zur Zeit der Katholischen Reform an
der Wende des 16. zum 17. Jahrhundert wurden unweigerlich Grauzonen zwischen religi-
oser Reform und Magie tangiert. Dem Rezensenten fielen dabei eine Reihe merkwiirdiger
Ausdriicke auf, die unverstdndlich wirken. Was sollen etwa Begriffe wie «der Glaubens-
virtuose Niklaus von Flie» (49) oder «das Messopfer richtig aufbewahren» (81), die
«Einsegnung der Hostie» (89), die «Anbetung der Heiligen» (131) oder «Laienpriester
(169) bedeuten? Eine griindliche Durchsicht durch einen theologisch versierten Fachmann
hétte der tibrigens sehr interessanten und gut dokumentierten Arbeit nur gut getan.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Malcolm Gaskill, Witchfinders. A Seventeenth-Century English Tragedy, London, John
Murray Publishers, 2005, XVII+364 S, Ill. und Karte.

«But it was hard to shun superstition with Death peering through the window.» Schon um
eines solchen Satzes willen muss man Malcolm Gaskill lieben, der iiber die seltene Gabe
verfligt, mit aphoristischer Eleganz auf den Punkt zu kommen. In seinen Schilderungen
lasst der britische Historiker, an dem ein Romancier verloren gegangen ist, die Vergan-
genheit bildhaft vor seinen Lesern auferstehen, ohne dass die Wissenschaftlichkeit darun-
ter litte: Ein Blick ins Quellenverzeichnis geniigt, um sich davon zu {iberzeugen. Eines der
eindringlichsten Beispiele von Gaskills Schreibkunst in «Witchfinders» ist die iiberaus
lebendige Darstellung der «Chelmsford assizes» (Essex) im Sommer 1645, eines unter an-
deren Umsténden routineméssigen Gerichtstermins, an dem sich zentral bestallte Richter
in die Provinz begaben, um am Ende eines langen Tages, in dessen Verlauf zwei Jurys
zum Zuge kamen, Recht zu sprechen. Im besagten Sommer aber war nichts routine-
méssig, handelte es sich doch um den grossten Hexenprozess, der in England bis anhin
tiber die Biihne gegangen war: Nicht weniger als neunundzwanzig «Hexen» hatten sich
vor dem Assisengericht zu verantworten, von denen rund die Hilfte zum Tod durch den
Strang verurteilt wurde — ein vollig atypisches Phanomen fiir ein Land, in dem Hexen-
prozesse endemisch vor sich her flackerten, ohne in der Regel je «kontinentale» Aus-
masse zu erreichen.

Die «Chelmsford assizes» waren Teil der Hexenpanik, welche die Region East Anglia
1645—-1647 heimsuchte. Der Krieg zwischen Krone und Parlament (1642—1648) hatte die
bestehende Ordnung in ihren Grundfesten erschiittert, wovon auch das Justizsystem be-
troffen war. So kam es, dass plétzlich juristisch unbedarfte Manner zu Gericht sassen an-
statt der tiblichen Assisenrichter, deren Kenntnisse und Erfahrungen, vor allem aber deren
Unabhéngigkeit als Schutzwall gegen Massenhinrichtungen gedient hatten.

Im Herzen der angesprochenen Hexenpanik, die rund hundert Todesopfer forderte,
standen zwei selbststylisierte «Hexenaufspiirer», Matthew Hopkins und John Stearne, die
auf Einladung und Kosten einzelner Gemeinden durch East Anglia zogen und mittels
«searching» und «watching» vermeintliche Hexen entlarvten. Das «searching» bestand im
Absuchen des Korpers nach verriterischen Malen, welche auf das Sdugen eines «familiar
spirit», d.h. eines personlichen Ddamons, mit Blut hinwiesen, das «watching» im Beob-
achten einer Verdédchtigen, ob sich ihr ein Ddmon in Tierform ndhern wiirde. Zudem war

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 411

«watching» mit Schlafentzug verbunden, der meist zu den erstrebten Gesténdnissen fithr-
te. Weder «watching» noch «searching» wire ohne die beflissene Beteiligung von Hilfs-
kriften durchfiihrbar gewesen, wobei zum «searching» auch Hebammen herangezogen
wurden, die aufgrund ihrer Erfahrung natiirliche Hautmale von unnatiirlichen unter-
scheiden sollten. Dass die ortliche Rekrutierung von «watchers» und «searchers» zum
Stillen von Rachegeliisten geradezu einlud, versteht sich von selbst.

Malcolm Gaskill hat sich in seinem Buch die Miihe genommen, die Schritte von
Matthew Hopkins und John Stearne minutids nachzuzeichnen und so die Diskussion iiber
ein an sich nicht unbekanntes Geschehen auf eine neue Grundlage zu stellen. Dabei fallt
die typologische Verwandtschaft der beiden Hexenjiger zu Hexenausschiissen auf, wie
sie u.a. von Rita Voltmer fiir den Rhein-Maas-Mosel-Raum beschrieben worden sind
(«Monopole, Ausschiisse, Formalparteien. Vorbereitung, Finanzierung und Manipulation
von Hexenprozessen durch private Klagekonsortien», in: Herbert Eiden und Rita Voltmer,
Hg., Hexenprozesse und Gerichtspraxis, Trier, 2002, S. 5-67). Auch Hopkins und Stearne
sammelten in lokalem Auftrag Belastungsmaterial gegen Verdachtige, das vor Gericht
eingesetzt werden sollte. Damit standen sie nicht am Anfang des Prozesses, in dessen
Verlauf jemand zu einer Hexe (seltener zu einem Hexer) gemacht wurde. Vielmehr dien-
ten sie als Katalysatoren, die bestehende Geriichte und Nachreden mit ihren «objektiven»
Methoden erhirteten.

Der Autor widersteht der Versuchung, die beiden zu diabolisieren, sondern begreift sie
vor dem Hintergrund einer von politischer, religidser und sozialer Unrast geprigten Zeit.
Entsprechend differenziert fillt sein Urteil iiber Matthew Hopkins aus: «an intransigent
and dangerous figure, for sure, but a charismatic man of his time, no more ruthless than
his contemporaries and, above all, driven by a (messianic desire to purify»» (S. 285).

Miinchen Georg Modestin

S. Alfonso Maria de Liguori, Carteggio, I, 1724-1743, hg. von Giuseppe Orlandi, Ro-
ma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2004 (=Edizioni Maggiori. Serie dell‘[stituto Storico
Redentorista — Roma), 840 S.

Vom 1839 heiliggesprochenen Volksmissionar, beriihmten Moraltheologen, Kirchenleh-
rer (seit 1871) und Griinder des Redemptoristenordens Alfons Maria von Liguori (1696—
1787) existierten bisher nur zwei anldsslich seines hundertsten Todesjahres erschienene
unzulidngliche und mehr hagiographischen Zwecken dienende Ausgaben der von ihm
geschriebenen Briefe. Seitdem sind mehrere hundert Briefe des Heiligen und noch mehr
an ihn gerichtete aufgefunden und grosstenteils auch ediert worden, allerdings an ver-
streuten Stellen. Eine wissenschaftlichen Anspriichen geniigende Neuausgabe, welche
auch die empfangenen Briefe enthalten sollte, driangte sich daher auf. Sie wurde vom Ge-
neralat der Redemptoristen vor zwanzig Jahren beschlossen. Nunmehr ist der erste, von
einem Team unter Leitung des versierten Historikers Giuseppe Orlandi besorgte Band
erschienen. Er reicht von 1724, dem Jahr, in dem Liguori nach einer zunichst erfolg-
reichen juristischen Karriere in den geistlichen Stand eintrat, bis 1743, ein Schlisseljahr
in der Geschichte des neuen von ithm gegriindeten Ordens, der sich damals noch «Ge-
sellschaft vom Allerheiligsten Erléser» nannte. Damals {ibernahm Liguori nach dem Tod
des ersten Protektors Falcoia auch nominell als Generaloberer die Leitung und erreichte
die pépstliche und teilweise staatliche Genehmung der Gesellschaft, die gleichzeitig damit
den Grundstein zu ihrer spiter wichtigsten Residenz Pagani, zwischen Neapel und Sa-
lerno, legte.

Der vorliegende Band enthilt 296 Briefe, 106 aus der Hand Alfonsos, 190 an ihn
gerichtete, womit der Unterschied zu den fritheren Editionen augenfillig wird. Aus der
ersten Zeit ist wenig Relevantes erhalten, der Hauptteil der Briefe stammt aus den Jahren

SZRKG, 100 (2006)



412 Rezensionen — Comptes rendus

1732-37, den eigentlichen Griinderjahren der neuen Kongregation. Die wichtige Korres-
pondenz setzt 1730 mit einem Paukenschlag ein, ndmlich dem ersten Brief (Nr. 8) der
Suor Maria Celeste Crostarosa, in dem diese dem spéteren Heiligen ihre Visionen schil-
dert, in denen sie das zukiinftige neue geistliche Institut der Redemptoristen schauen
konnte. Weitere folgen noch und damit wird die im Kloster Scala (bei Amalfi) lebende
Nonne zu Liguoris geistlicher Schwester, in einem gegenseitigen Geben und Nehmen,
dhnlich wie dies bei anderen grossen Ordensgriindern (Benedikt, Franziskus) der Fall war.
Allerdings tritt schon wenig spéter eine Entfremdung ein, als nimlich Maria Celeste sich
weigerte, weiterhin den erwihnten Falcoia als geistlichen Fiihrer zu nehmen, was Alfons
zu zwel langen Mahnbriefen veranlasst (Nr. 52 und 63). Dennoch sollte die Nonne, neben
anderen, auch spiter, bis zu ihrem Tod (1755), noch grossen Einfluss auf den Ordens-
grinder ausiiben. Tommaso Falcoia, seit 1730 Bischof von Castellammare di Stabia,
spielte in den Anfangsjahren der neuen Gesellschaft eine ebenso wichtige Rolle, er war
auch Liguoris geistlicher Fithrer und der unermidliche Antreiber hinter dessen missio-
narischen Unternehmungen auf der amalfitanischen Halbinsel, standiger wichtiger Ratge-
ber und erster Protektor der neuen Gesellschaft, einflussreich, aber auch etwas selbstherr-
lich. Von ihm stammt der Lowenanteil, ndmlich 91 der damals an Alfons gerichteten
Briefe. Umgekehrt sind nur 11 erhalten. Dazu ist zu bemerken, dass Liguori keine Kopien
der versandten Briefe anzufertigen pflegte, die Korrespondenz also generell fragmen-
tarisch ist. Grossen Platz nimmt der Briefwechsel mit seinen ersten Mitbriidern, aber auch
anderen Klosterfrauen, ein. Von den ersteren war in der Regel einer in Neapel, wodurch
man iber die der neuen Gesellschaft giinstigen oder ungiinstigen Stimmungen in der
Hauptstadt orientiert war.

Liest man sich in die Briefe ein, so sieht man bald, dass hier, um 1730-40 in Siid-
italien, bei aller gelebten Devotion, nicht frommer Augenaufschlag und aszetische Abto-
tung (vgl. die daran geiibte Kritik in vielen Briefen), geistreiche religiose Schriftstellerei
und weltabgewandte Mystik regierten, sondern sich ganz praktische Probleme stellten,
nédmlich dasjenige der vollig unzureichenden Seelsorge auf dem Lande (wihrend es in den
Stiddten von Klerikern nur so wimmelte). Falcoia und Liguori hatten sie erkannt und die-
ser bemiihte sich nun mit seinen Volksmissionen, die ihn kreuz und quer durch das Gebiet
unmittelbar stidlich von Neapel fiihrten, um Abhilfe. Uns tritt also ein Heiliger entgegen,
der mit beiden Beinen auf dem Boden stand, bei dem gelegentlich auch die Leiden-
schaften hochgingen und Zwistigkeiten nicht ausblieben. Zur damaligen Hauptarbeit Al-
fons’, ndmlich zum konkreten Ablauf und zu Details der Missionen, geben die Briefe
allerdings verhiltnisméssig wenig her. Doch fillt die ungekiinstelte, mit Dialektaus-
driicken durchsetzte Sprache des Neapolitaners und seiner Korrespondenten auf; es war
eines ihrer Hauptanliegen, mit dem einfachen Volk verstindlich umzugehen. Interessant
sind auch kleine Details, so etwa, dass Alfons in jedem vertraulichen Brief zu der An-
rufung an Jesus, Maria und Joseph auch diejenige an Teresa von Avila setzt, womit wie-
derum die Bedeutung der weiblichen Religiositit fiir ihn deutlich wird. Aus den Briefen
der ersten Jahre geht aber auch deutlich hervor, dass das neue Institut zunéchst keine Er-
folggeschichte war. Mehrmals mussten der Sitz der noch kleine Kongregation (zunéchst
in Scala) gewechselt und erste Zweigniederlassungen wieder aufgegeben werden, auch
verliessen verschiedene Mitbriider die anstrengende geistliche Arbeit bald wieder. Dazu
kamen die iiblichen Finanzprobleme und Konkurrenzangst anderer Orden.

Die Edition richtet sich nach den Grundsdtzen zurzeit in Italien laufender dhnlicher
Unternehmungen (Tanucci, Muratori). Sie ist vorbildlich und lésst eigentlich keine Wiin-
sche offen. Eine ausfiihrliche Einleitung orientiert tiber das bisherige Schicksal des Brief-
wechsels und gibt statistische Angaben zum ersten Band, sowie Hinweise zu damaligen
Zeit- und Massangaben. Nach dem kommentierten Textabdruck in chronologischer Rei-
hung folgen Angabe der Fundorte, frilhere Abdrucke, Hinweise zu Zitierungen in der
Literatur, eine Bibliographie, Kurzbiographien der Korrespondenten, ein Glossar der Dia-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 413

lektausdriicke, eine ausfiihrliche chronikalische Ubersicht von 1724-43, Indizes der Per-
sonen, Orte, Empfinger und Absender, sowie ein Verzeichnis der Briefe samt Regesten,
welche das fehlende Sachregister im grossen ganzen ersetzen kénnen. Manchmal wurde
fast zuviel des Guten getan, was zu Verdoppelungen fiihrte: Neben der chronikalischen
Ubersicht etwa ist fiir jedes Jahr auch noch den Texten eine kurze Ubersicht der Ereig-
nisse vorangestellt, und die Dialektwendungen werden neben dem Glossar auch in den
Fussnoten alle schon erklirt.

Fiir die hoffentlich bald erscheinenden Folgebdnde werden sich den Herausgebern
noch einige knifflige Probleme stellen. Der aktive und rastlos titige Alfons von Liguori
wandte fiir seine Korrespondenz wenig Sorgfalt auf und liess spiter (nicht im vor-
liegenden Zeitraum) vieles von seinen Mitarbeitern und Sekretaren schreiben, bestenfalls
nach Diktat, manchmal aber unterschrieb er auch einfach Blankoblitter! So weiss man
nicht immer genau, was wirklich von ihm stammt; sein Vertrauen wurde auch miss-
braucht. Ein anderes Problem ist, dass vor allem aus der Zeit seiner Wirksamkeit als
Bischof von Sant’ Agata de” Goti (1762-1775) — ein Amt, das ihm widerstrebte — oder im
Verkehr mit seinem Verleger Remondini relativ viel nicht sehr interessante Dienst-
korrespondenz erhalten ist, womit sich wohl doch das Problem der Auswahl stellt. So
oder so kann man dem Editionsunternehmen nur einen guten weiteren Fortgang wiin-
schen. Und ebenso eine interessierte Leserschaft, denn die Briefe sind geeignet, das ver-
festigte Bild eines zu Zeiten hochverehrten, dann wiederum eher geringgeschitzten Mo-
rallehrers etwas zu korrigieren.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Erika Hebeisen, /leidenschaftlich fromm. Die pietistische Bewegung in Basel 1750—1830,
Koln, Bohlau-Verlag, 2005, 334 S.

Erika Hebeisen stellt in ithrer Dissertation «leidenschaftlich fromm», die an der Philoso-
phischen Fakultdt der Universitit Basel angenommen wurde, «die pietistische Bewegung
in Basel 1750-1830» dar — so lauten Titel und Untertitel. Dabei stiitzt sie sich u.a. auf
handschriftliche Quellen aus dem Archiv der Fabrikantenfamilie Brenner, der Pfarrfamilie
Burckhardt, des Archivs der Briidersozietdt Schweiz und des Staatsarchivs Basel (Rats-
protokolle, Kirchenarchiv «Separatisten», «Pietisten») sowie auf gedruckte Schriften wie
Leichenpredigten.

Hebeisen ldsst sich bei ihrer Untersuchung von der Hauptfrage leiten: «Wie wurden
Minner und Frauen in der Zeit, die als <Aufbruch in die Moderne> gilt, zum Pietisten bzw.
zur Pietistin (gemacht)?» (2) Sie beschreibt die sozialen Verdnderungen der pietistischen
Bewegung in Basel als Vergesellschaftung oder Institutionalisierungsprozess. Aus der ra-
dikalpietistischen Bewegung seien Sozietdten und schliesslich Institutionen wie die Basler
Missionsgesellschaft entstanden. Dabei nimmt die Autorin verschiedene Generationen
und Geschlechter in den Blick. Insbesondere untersucht sie, am Beispiel ausgewéhlter
Minner, Frauen und Kinder aus dem biirgerlich-pietistischen Milieu der Stadt Basel, wie
diese ihre Religiositidt angeeignet haben. Dass Quellen v.a. iiber Frauen schweigen, re-
flektiert sie mit. Hebeisen 16st das Image der Frommen aus der Gegeniiberstellung «tra-
ditionell-religiés/modern-areligios» (18) und der kirchengeschichtlichen Eingrenzung. Sie
versteht pietistische Religiositdt als Kultur und als Praxis. In Teil I erldutert Hebeisen den
Forschungsstand. Teil 1T befasst sich mit der Bildung der radikalpietistischen Bewegung
in den 1750er Jahren und ihrem Frommigkeitsstil. Teil III stellt die Tradierung der pietis-
tischen Frommigkeit v.a. innerhalb der Pfarrfamilie Burckhardt iiber mehrere Generatio-
nen dar. In Teil [V werden die Schlussfolgerungen gezogen.

SZRKG, 100 (2006)



414 Rezensionen — Comptes rendus

Hebeisen zeigt auf, dass Pietistnnen die Vergesellschaftung und die sozialen Prakti-
ken auf eine Art und Weise vorantrieben, die modern waren. Als Bespiel sei erwihnt, dass
im Dezember 1750 12 Ménner und Frauen sich mit ihrem Glaubensbruder, Jean Mainfait,
der am Pranger stand, unterhielten und diesen dann bei der Ausschaffung demonstrativ bis
vor das Stadttor hinaus begleiteten. Mainfait war verurteilt worden, weil er Verstorbene
nach dem Vorbild der ersten Christen ausserhalb des Friedhofes begraben und obrig-
keitliche Befehle nicht befolgt hatte. Geméss Hebeisen taten die Radikalpietisten eine
neue Weltsicht kund, was den 6ffentlichen Raum, eine politische Praxis und die indi-
viduellen Frommigkeitsformen betraf.

Bei den darauf folgenden Verhoren forderten die Radikalpietisten, eigene Versamm-
lungen abhalten zu konnen. Sie weigerten sich, das Abendmahl in der Kirche zu be-
suchen, weil sie den Pfarrern den richtigen Glauben absprachen. Die Obrigkeit indessen
hielt am obligatorischen Abendmahlsbesuch fest und verbot die pietistischen Versamm-
lungen. Gegen Ende des Jahres 1753 schaffte die Obrigkeit vermehrt Radikalpietisten, mit
denen sie teilweise verwandt war, aus der Stadt aus oder warf sie ins Gefdngnis. Aller-
dings passten die Radikalpietisten ihre Frommigkeitspraxis dem dusseren Druck vorerst
nicht an. Selbst wihrend der Gefangenschaft @nderten sie ihre Gesinnung nicht.

Als Folge der obrigkeitlichen Disziplinierung begann jedoch in den 1760er Jahren die
Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung in Basel, von der lediglich in ménnlichen
Lebenslaufen berichtet wird. Drei radikalpietistische S6hne des Basler Grossrats Johannes
von Brenner waren nach ihrer Riickkehr aus Exil und Gefangenschaft Mitbegriinder der
pietistischen Versammlung der ledigen Briider, die von der Obrigkeit geduldet wurde.
Anfang der 1780er Jahre waren sie als Laien bei der Griindung der Deutschen Christen-
tumsgesellschaft mit dabei und waren abwechselnd im Vorstand als Kassiere titig.

Die Autorin weist darauf hin, dass die pietistische Religiositdt zu einem grossen Teil
in den Familien tradiert wurde. Wahrend der Basler «Separatistenprozesse» allerdings
wurde die Grossfamilie Brenner stark herausgefordert, kiimmerten sich beispielsweise die
drei ledigen Radikalpietistinnen nicht um die Familienehre, als sie auf das Entgegen-
kommen der Obrigkeit nicht eingingen und stattdessen den Geféngnisaufenthalt vorzogen.
Eine Generation spéter wurde die Pfarrfamilie Burckhardt mit threm Haupt Johann Rudolf
Burckhardt (1738-1820) wegen ihrer pietistischen Gesinnung als Gemeinschaft nicht
mehr in Frage gestellt. Obwohl innerhalb der Familie verschiedene Frommigkeitsrich-
tungen auftauchten, hielten die Glieder solidarisch aneinander fest.

Hebeisen stellt die These auf: «Frommigkeit macht Geschlecht» (293). Im «Separatis-
tenprozess» wurden die jungen Frauen milder behandelt als ihre ménnlichen Kollegen.
Nachdem aber die Radikalpietistinnen die milde Strafe abgelehnt hatten, wurden sie um
so héarter bestraft. Mit ihrer Frommigkeitspraxis reprisentierten sie ndmlich eine Ge-
schlechterordnung, die die damalige Gesellschaft bedrohte.

Wihrend die S6hne der Familie Burckhardt eine gut biirgerliche Allgemeinbildung
genossen, wurden die Tochter stirker religios geprédgt und vor allem auf ihre Rolle als
Ehefrau und Mutter vorbereitet, beispielsweise im herrnhutischen Tochterpensionat Mont-
mirail.

Hebeisen zeigt auf, dass die in der Untersuchung dargestellten Pietisten diese Lebens-
weise im Elternhaus angeeignet hatten, aber im Verlaufe ihres Lebens den Frommigkeits-
stil auch dndern konnten. Die Geschwister Brenner wuchsen in einem pietistischen Eltern-
haus auf, schlossen sich in den 1750er Jahren der radikalpietistischen Bewegung an und
wechselten in den 1760er Jahren entweder zur Hermhuter Briidersozietdt oder iiber
Sozietditen zur Christentumsgesellschaft. Die Familie Burckhardt war durch den Vater von
der pietistischen Religiositdt der Christentumsgesellschaft und durch die Miitter von der
Religiositit der Basler Briiderunitit beeinflusst. Die 16 Kinder eigneten sich die Reli-
giositit im Elternhaus verschieden an. Die einen tradierten die christliche Lebensweise

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 415

des elterlichen Hauses weiter, die anderen machten sich die herrnhutische Frommigkeit zu
eigen, indem sie sich einer herrnhutischen Gemeinschaft anschlossen. Wieder andere dis-
tanzierten sich vom elterlichen Glauben, ohne allerdings die familidren Beziehungen als
solche zu vernachlassigen.

Hebeisen beschreibt die einzelnen Pietisten und Pietistinnen lebendig. Fiir mich als
Theologin zeigt sich aber auch, dass die rein historischen Kategorien vieles zu erhellen
vermdgen, aber nicht gentigen, um eine religiose Bewegung darzustellen.

Wettingen Christine Stuber

Friedrich Wilhelm Graf, Moses Vermdchtnis. Uber gottliche und menschliche Gesetze,
Miinchen, Beck Verlag, 2006, 99 S.

Religionspolitische Streitigkeiten haufen sich in den letzten Jahren. Offentliche Debatten
entstanden um das Tragen des Kopftuchs, um die obligatorische Teilnahme am Schwimm-
unterricht fiir muslimische Mddchen, um Ausnahmen aus dem tierquéilerischen Schacht-
verbot. Sogar das Helmtragen beim Motorradfahren wurde fiir britische Sikhs aus reli-
gidsen Griinden zum Problem. Nicht nur in Deutschland mit seiner langen Tradition der
Verrechtlichung religidser Konflikte, sondern in den meisten westlichen Staaten traten im
letzten Jahrzehnt die Geltungsanspriiche der Religion in Konkurrenz zur staatlichen Ge-
setzgebung. Sie richteten sich weniger gegen das Staatskirchenrecht, ein Rechtsgebiet, das
auch innerhalb der Rechtswissenschaft immer weniger Aufmerksamkeit findet, sondern
sie zielten auf Fragen des Gemeinwohls und der kulturellen Identitét einer Rechtsordnung.
Standen religiése Fragen auf dem Spiel, ging es zumeist auch um die Grundregeln des Zu-
sammenlebens.

Zu den zahlreichen Stimmen in diesen Debatten hat sich jetzt diejenige des Miinchener
Theologen und Historikers Friedrich Wilhelm Graf hinzugesellt. Graf wihlt die Perspek-
tive des Gesetzesbegriffes, um die verwirrende Vielfalt der gegenwirtigen Religionsde-
batten zu analysieren. Er tut dies durchweg unter einer theologischen und historischen
Doppelperspektive, die sowohl den religiésen Gehalt als auch den historisch-politischen
Hintergrund benennt. Der Textaufbau folgt einem liturgischen Schema: Dem Introitus fol-
gen das Methodencredo, die Gesetzeslesung, die Zehn Gebote, die Verfassungspredigt
und schliesslich der Segen. Graf schreibt mit grosser essayistischer Sprachkraft, wenn er
etwa von «verwitterten Religionszeichen» spricht, die niemand mehr zu lesen versteht.

Seine Doppelperspektive kennzeichnet auch die methodische Herangehensweise. Graf
neigt dazu, in der historischen Debatte den kulturprotestantischen Theologen zu geben,
gleichzeitig aber unter Theologen entschlossen zu historisieren. Die zehn Gebote, also das
titelgebende Verméchtnis des Moses, analysiert er als Mischung aus «justitiablem Verbot
und ethischem Appell». Minutios zeichnet er die Temporalisierung der religiésen Seman-
tik nach, die Ergédnzung der Offenbarung durch das Buch der Natur. Das géttliche Gesetz
wird so um das Naturgesetz erginzt. Das Einwandern der Gesetzessemantik in die Wis-
senschaften, die Politik und das Recht erinnert an das jiingst von Michael Stolleis unter-
suchte «Auge des Gesetzes». Graf kommt hier zu dhnlichen Beobachtungen. Am Ende
dieser Entwicklung steht fiir ihn die Vermischung religiéser und politischer Semantiken,
der er in der Tendenz einen katholischen Anstrich gibt.

Die eigentliche politische und gegenwartsbezogene Pointe seines Textes ist aber seine
Kritik an Ernst-Wolfgang Bockenfordes beriihmtem Diktum, dass der fretheitliche, sidku-
larisierte Staat von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann. Diesem
Bockenforde-Dilemma gilt seine besondere Aufmerksamkeit. Die vorpolitischen Grundla-
gen der Politik werden gerne religits in dem Sinne gedeutet, dass die Politik eben doch
auf die Religion verwiesen ist. Dahinter wittert Graf immer noch die Herrschaft ultramon-

SZRKG, 100 (2006)



416 Rezensionen — Comptes rendus

taner Kleriker und bescheinigt diesem Diskurs eine «kontraproduktive Klerikalisierung
der ethischen Konfliktdiskurse». Kulturprotestantisch verteidigt er die sidkulare Eigenlo-
gik des modernen Staates wider alle Einreden seiner ethischen Verbesserer. «Der Rechts-
staat hat dafiir Sorge zu tragen, dass die in der gleichen Freiheit aller griindende Neu-
tralitdt auch subjektiv erlebbar wird.» (87) Diese Argumentation gegen den Moralterror
der Religionen kritisiert einerseits jede Vermischung staatlicher Politik mit religiGser
Moral, andererseits miindet sie in den Appell, auch religiose Minderheiten wie Muslime
in den Religionsdiskurs einzubeziehen.

Dieses Ergebnis kommt einer nachtriglichen Rechtfertigung der kulturprotestanti-
schen Perspektive des Autors gleich, die er am Anfang selbst beschreibt. Das Problem des
Textes ist aber ein methodisches. Eine Analyse der Religionsdebatten in modernen Ge-
sellschaften aus der Perspektive des Gesetzesbegriffes nimmt notwendig eine Verkiirzung
der Debatte vor. Nicht die Binaritdt der Befolgung und Nichtbefolgung von Gesetzen
steht im Zentrum dieser Auseinandersetzungen, sondern die Frage nach den sozialmorali-
schen Ressourcen moderner Gesellschaften, mithin die Frage nach den Gestaltungsprin-
zipien des sozialen Raumes, nicht aber nach der Ethisierung des individuellen Verhaltens.
Die Frage, was moderne Gesellschaften zusammenhilt, steht auch dann noch unbeant-
wortet im Raum, wenn man mit Graf vor der Herrschsucht der religiosen Moraldefini-
toren warnt. Theologen haben dazu mehr zu sagen.

Fribourg Siegfried Weichlein

Sdkularisation und Sakularisierung 1803—2003. Essener Gesprdche zum Thema Staat und
Kirche 38 (2003), hg. von Heiner Marré/Dieter Schiimmelfeder/Burkhard Kimper,
Miinster, Aschendorff, 2004, 164 S.

Bei den Termini der Sdkularisation und Sékularisierung handelt es sich geméss Christian
Starck (Tagungsleiter der Gespriache) um dusserst schwierige Begriffe, wobei hinzu-
kommt, dass zweiterer noch um einiges schwieriger zu fassen sei (6). Unter anderem da-
mit fithrt Starck in die Tagung «Essener Gespriche zum Thema Staat und Kirche 2003»
ein, die im hier zu besprechenden Band schriftlichen Niederschlag gefunden hat. Denn
Sékularisierung sei ein ambivalenter und schillernder Begriff, je nach Ausgangspunkt auf
der Ebene kultureller und religiéser Betrachtung positiv oder negativ konnotiert, besitzt
rechtliche Facetten und dient weiterhin als wissenschaftlich-soziologisches Analyseinstru-
ment.

Die drei hier publizierten Artikel von renommieren Autoren und Wissenschaftlern,
ndmlich Hans Maier, Heinrich de Wall und Franz-Xaver Kaufmann, vermdgen eine Ant-
wort auf das gestellte Thema zu geben — sowohl in historischer, juridischer und kultur-
soziologischer Hinsicht. Vorab sei festgehalten, dass die an die Vortrdge anschliessenden
Diskussionen, die auch im Buch wiedergegeben sind, eine enorme Bereicherung fiir den
Leser bieten und nebenbei ein lebendiges und wissenschaftlich profundes Bild des Dis-
kurses im Rahmen der Essener Gesprache vermitteln. Die Register im Anhang zu Stich-
wortern und Personen runden das insgesamt positive Bild weiter ab.

Nun aber kurz zu den einzelnen Autoren: Hans Maier stellt seinen historischen Beitrag
unter die Frage: Was war Sdkularisation und wie lief sie ab? (7-30). Er geht zuerst auf
den Reichsdeputationshauptschluss in Regensburg ein, der das heilig-rémische Reich
deutscher Nation an seinem Ende neu ordnete — so wechselten im Prozess der Revi-
dierung von staatlichen Grenzziehungen von Klein(st)staaten hin zu Staaten mittlerer
Grosse («Flurbereinigung», 8) tiber 3 Millionen Menschen die Staatszugehorigkeit — und
vor allem das Ende der reichskirchlichen Ordnung bedeutete, die auf die Zeit der Ottonen
zuriick ging. Es war eine «Revolution von oben» (10) mit ausgeprigter Aversion gegen

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 417

Orden und Klgster: «In einer Welt, die in rascher Wandlung begriffen war, war die her-
ausfordernde Nachhaltigkeit der klosterlichen Kultur fast eine Provokation» (10), wie
Hans Maier schreibt. In weiterer Folge zeichnet dieser die Begriffsgeschichte des Wortes
«Sikularisation» (vgl. CIC 1983, can. 684) nach, deren urspriingliche Bedeutung den
Ubergang vom Ordenskleriker zum Weltpriester ins Auge fasst, einen Vorgang, der im-
mer mit «Problemen» versehen ist: «Die Durchldssigkeit (nach oben> macht keine
Schwierigkeiten. Schwierig aber ist der Riickweg, und er war es immer.» (15) Dies gilt
umso mehr fiir den so genannten 3. Stand im christlichen Gefiige, den der Orden, deren
Position auch und vor allem im Zeitalter der Revolutionen und Sikularisationen zur
Disposition stand. Auch und nicht zuletzt deshalb, weil er der kirchlich-weltlichen Obrig-
keit, sprich den Bischofen, selbst ein Dorn im Auge war. In seinem letzten Punkt zeichnet
Maier dann den Weg des modernen sidkularen Staates (und vice versa auch der sich im
Rahmen der libertas ecclesiae emanzipierenden Kirche) nach, der in unseren Breiten u.a.
mit 1803 grundgelegt wurde, also im Reichsdeputationshauptschluss, der «— wie fast jedes
Ereignis der Geschichte — Gewinne und Verlust in sich schlieit. Auf der einen Seite das
wohl unvermeidliche Ende geistlicher Herrschaft im Reich — auf der anderen Seite die
durch den Untergang des «stiftischen Deutschland> bewirkte inferiore Position der
Katholiken im 19. Jahrhundert. Auf der einen Seite der Schritt aus der kleinrdumigen
Herrschaftsdichte der dlteren Zeit zu grofleren, einheitlich verfassten Staaten, auf der
anderer Seite ein sichtbarer Verlust an regionaler Durchformung, kultureller Durchdrin-
gung kleiner und kleinster Einheiten, was zu einer Regression vor allem der Entwicklung
des flachen Landes und der Landbevolkerung fiihrte. Auf jeden Fall war das Ergebnis
ambivalent.» (25, zu Fragen der Erzichung und Bildung, vgl. die dokumentierte Diskus-
sion, 42, spater 77, 78)

Das zweite Referat im Rahmen der Essener Gespriache von 2003 geht auf den Juristen
Heinrich de Wall zurtick und lautet: Die Fortwirkung der Scdkularisation im heutigen
Staatskirchenrecht (53-79); dieses widerlegt die landldufige Meinung, dass das Kirchen-
recht bzw. Religionsrecht eine trockene Begriffsspalterei sei. Das Referat selbst hat auch
eine umfangreiche Diskussion ausgeldst. De Wall zeigt die Vieldimensionalitit der Sdku-
larisation von 1803 auf, wenn er verfassungspolitische Auswirkungen (von da an scheidet
«Kirche», einseitig durchgesetzt, als Akteurin auf der Ebene der Verfassungspolitik aus;
56-58), solche auf das Staatskirchenrecht (es fillt nun in die Kompetenz der Linder, 58—
59), die individuelle Religionsfreiheit (Sdkularisation als «Katalysator der Gewihrleistung
von Religionsfreiheit» im modernen Sinne, 59-60) bzw. auf Religionsgemeinschaften
(u.a. die wachsende Bedeutung des hl. Stuhls als Vertragspartner, 60-63), auf vermégens-
rechtliche Fragen (63-77) und kulturelle und soziale Belange (77-79) unterscheidet. Auf
die vermogensrechtlichen Belange wird ein Fokus gelegt, diese scheinen auch zeitlos bri-
sant und sind in Deutschland in den letzten Jahren immer wieder Gegenstand der po-
litischen Diskussion, v.a. was die «Staatsleistungen» an die Kirchen betrifft (vgl. auch die
anschliessend dokumentierte, liberaus angeregte und anregende Diskussion, 83-101, die
den Umfang des Referats selbst iiberbietet). Hier betritt man einen sehr heiklen Bereich,
den de Wall akribisch und ungemein vielgestaltig und differenziert aufarbeitet. Mit Blick
auf die heutige Situation restimiert de Wall ganz allgemein: «Die Fortwirkungen der
Sédkularisationen [auf das Staatskirchenrecht, V{.] sind allerdings eher mittelbarer Natur.
Insofern teilen auch die Sdkularisationen das Schicksal aller historischen Vorginge. Die
Vergangenheit ist zwar in vielem noch gegenwirtig, man kann aber die gegenwirtigen
Zustdnde, auch im Staatskirchenrecht, nicht allein auf einen bestimmten Vorgang zuriick
fithren.» (78) Die Sidkularisation ist also in eine allgemeine Entwicklung der Sakularisie-
rung von Recht und Verfassung einzuordnen. Mit dem Begriff der Sakularisierung kénnen
wir auf den letzten Beitrag tiberleiten: Franz-Xaver Kaufmanns Gegenwdirtige Herausfor-
derungen der Kirchen durch die Sdkularisierung (103—125). Dieser prasentiert mit Walter
Kasper den Terminus der Sakularisierung als «kulturdiagnostischen Schliisselbegriff»

SZRKG, 100 (2006)



418 Rezensionen — Comptes rendus

(104) mit ambivalenter Bewertung, auch innerhalb der christlichen Kommunitét. Er fiihrt
an, dass gelegentlich von einer «Selbstsdkularisierung der Kirchen die Rede» (105) ist,
um dann zu fragen, «inwieweit das Projekt einer sdkularen «Gesellschafty das letzte Wort
der Weltgeschichte ist» (105), auch weil andere Weltreligionen in den «Horizont des
europédischen Religionsverstandnisses» (106) ricken. Kaufmann zeichnet ein vielgestal-
tiges, aber kohérentes und profundes Bild einer Entwicklung, in der «die Kirchen als or-
ganisierte Représentanten der christlichen Tradition in Zukunft nur noch geringe glau-
bensmifige Unterstiitzung seitens ihrer Mitglieder erwarten» koénnen. «Das bedeutet
jedoch nicht zwangsldufig, dass sie in ihrer Existenz gefihrdet wiren. Vielmehr bringt es
gerade die zunehmende Institutionalisierung von <Religion» auf Weltebene mit sich, daf3
der Organisationsgrad von Religion tendentiell zunimmt und die Konkurrenz der religio-
sen Organisationen auch ihre Existenz stabilisiert.» (125) Nach der rechtlichen Perspek-
tive de Walls ist diejenige von Kaufmann eher spekulativ, Klaus-Dieter Grunwald spricht
in einem Bildwort innerhalb der Diskussion davon, dass Kaufmann «den sicheren Hafen
verlassen und sich auf die offene See hinausbegeben» (132) habe. Nichtsdestotrotz ist und
bleibt Kaufmann vor allem fiir Theologen ein Wissenschaftler und Denker, an dem man
nur schwer vorbei kann, und der spannende, wenn auch provokante Anregungen liefert,
z.B. in seinem Vorschlag, «allen katholischen Theologen 10 Jahre lang das Wort «Kirche)
und allen evangelischen Theologen 10 Jahre lang das Wort «Religion) zu verbieten, um
das Abkiirzende dieser Rede, was auch ein Verdecken ist, aufzubrechen.» (142, 143).

Das vorliegende Werk ist trotz des eher bescheidenen Umfangs einerseits eine fun-
dierte Lektiire mit befruchtenden Gedankengidngen und reichhaltigen Informationen, die
aber niemals auseinander zu fallen drohen, und andererseits ein Lesevergniigen, nicht
zuletzt wegen des Abdrucks der Gespriche als Anfragen an die Hauptreferenten und
deren Antworten — «Essener Gespriache» von hoher Qualitét.

Fribourg David Neuhold

Michael Geyer/Hartmut Lehmann (Hg.), Religion und Nation — Nation und Religion.
Beitrdge zu einer unbewdaltigten Geschichte, Gottingen, Wallstein Verlag, 2004 (=Bau-
steine zu einer europdischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Sdkularisierung, hg. von
Hartmut Lehmann, Bd.3), 474 S., brosch.

There was a time when the complex, sometimes contradictory relationship between the
nation and religion was virtually ignored by historians. Or alternatively, along with many
social scientists, they tended to assume that the rise of nationalism and the decline of
religion automatically went hand-in-hand, the former acting as a kind of substitute for the
latter. In recent years, that has begun to change and this extensive volume makes an
interesting contribution to a burgeoning field. It brings together eighteen articles arising
from a series of research meetings organised by the University of Chicago and the Max-
Planck Historical Institute in Gottingen; the contributors are all professionally based
either in the U.S.A. or Germany, and are mostly younger scholars presenting new re-
search. This «transatlantic exchange> helps produce a degree of comparative perspective,
but it should be noted that the majority of contributions deal with different aspects of Ger-
man history. The format of the volume is bilingual, with contributions in either English or
German.

Michael Geyer opens the volume with an effective overview of recent work, and iden-
tifies three main themes at the forefront of current scholarly concern: the secularisation of
society, the (re-)confessionalisation of society, and the sacralisation of the nation. He fur-
ther suggests that the contributions gathered here place new emphases and expand the
field thematically and comparatively. The volume is then split into five sections (albeit the

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 419

demarcations are somewhat loose in places), which look at: the <second confessional age»
(I), internal conflicts within confessions (II), ethnicity, nationality and religious belonging
(I11), religion as a supranational force (IV), and political religions in Germany (V).

In section one, Kevin Cramer points to the differences in Germany between Catholic
and Protestant interpretations of the Thirty Years Wars, while Robert Hogg explores the
religious aspect to the war of 1866 between Austria and Prussia. Focusing on Silesia, he
suggests how a smear campaign in the conservative Prussian press failed both to whip up
anti-Habsburg hysteria and to drive a wedge between the confessions; Catholics main-
tained their sense of belonging to the state, while focusing their energies on the vital issue
as to what path the latter would follow regarding church-state relations. Doris Bergen’s
thoughtful piece argues that Germanness and Christinaity were mutually reinforcing over
the short term of modern German history, above all from the Napoleonic Wars onwards,
but were reciprocally undermining over the long term. She concentrates in particular on
the Nazi period, and concludes that older notions of Germanness were discredited as a
result of World War II, while asserting that the credibility of Christianity declined too,
due to its alliance with National Socialism. Tamara Neumann’s fascinating essay on reli-
gious nationnalism, violence and the Israeli state argues that, by underpinning the settle-
ment policies of fervent believers in the occupied territories, the secular Israeli state has
placed itself in an acute dilemma, where both sides are pursuing contradictory aims — the
former relating to a national religious community, the latter to those of territorial
sovereignty.

Section two overlaps in many respects with the first, highlighting as it does con-
fessional differences in German society. Here, Thomas Schulte-Umberg confronts the
triad <Berlin-Rome-Verdun>. He suggests that, despite the spread of ultramontanism,
German Catholic clerics felt part of the nation, as would be shown in the First World War,
although his evidence and analysis in this last section is far too brief. Two essays by Keith
Pickus and Lisa Swartout explore how religious and confessional differences affected
perceptions of Germanness: Pickus examines the «otherness> of Catholics and Jews, while
Swartout discusses the impact of a «secular, Protestant, German university culture» (175)
on the same two minorities. The section ends with a perceptive discussion of the ‘war of
the crosses’ at the Auschwitz memorial site by Genevieve Zubrzycki. She looks at the
four main strands of Catholicism in post-1989 Poland and examines their links to Polish
national identity within an overall context of decline in support for Catholicism.

In practice, the next section also explores confessional differences in perceptions of
national identity, but — like Zubrzycki’s essay — delves more profoundly into the connec-
tions between religion and nation. In one of the best pieces in the collection, James Bjork
engages extensively with the theoretical literature on the subject, in a way which disap-
pointingly few of the other contributions do. Looking at Catholicism and national conflict
in the Silesian borderland in the early twentieth-century, he points to the problematic he-
gemony of national categories in studying the history of religion in this area, and finds
that a form of national «ultraquist» (219) position pertained among much of the popu-
lation in this industrial and strongly Catholic region. Elsewhere, Klaus Buchenau demon-
strates how the political nationalisation of religion among the Croats was essentially a
product of their experiences in interwar Yugoslavia, while Paul Hanebrink skilfully analy-
zes the situation in Hungary for the same period, where there occurred a conflation of
nation, religion and anti-Semitism, as Hungarian society sought to come to terms with the
catastrophe of 1918. Despite competition between Catholic and Protestant religious lea-
ders, a nationalist, redemptive agenda emerged whereby Jews were now placed outside
the Hungarian nation, in stark contrast to their successful integration in the pre-1914
period.

SZRKG, 100 (20006)



420 Rezensionen — Comptes rendus

Section four considers the volume’s themes from an alternative direction, exploring
the «supranational» dimension of religious cultures. Sarah Stein’s clever discussion of
Jewish languages and cultures in the Russian and Ottoman Empires makes a series of
forceful observations, maintaining: firstly, that religious cultures may be simultaneously
«transnational» and regional; secondly, that the creation of print cultures in ethnic ver-
naculars does not necessarily facilitate nationalism: and lastly, that there was a form of
middle way between acculturation and nationalism, whereby important aspects of Jewish
culture could be preserved without this leading to nationalism. Roland Loffler provides a
competent investigation of the relationship between evangelical Protestantism and support
for German minorities outside Germany during the Weimar Republic and the Third Reich,
but it is puzzling to find this article in a section on «religion and supranationalism» for
such does not appear to be the case here. More relevant in this context is Ronald Gra-
nieri’s discussion of Catholic supranationalism and the sublimation of German nationa-
lism after 1945, in which he shows how «European integration offered Germans, espe-
cially German Catholics, a chance to reconstitute politics after the collapse of traditional
nationalism» (362), although this was to be undermined by the emergence of a German
«Gaullism» as the wider ambitions of the supranational project were not realised.

The final section proves to be the least well-focused. Ingo Wiworja makes some in-
teresting points in discussing the role of scholarship on ancient history for conceptions of
German identity in the nineteenth century, through notions such as that of the «chosen
people» or the myth of the German tribes fighting against the Roman Empire. However,
there is too little sense of how this amounted to a form of «political religion». By contrast,
Richard Steigmann-Gall goes right to the heart of the matter in a dazzling, lucid essay on
whether National Socialism was a political religion, as revived theories of totalitarianism
would have it, or more simply a «religious politics». Steigmann-Gall asks some telling
questions, of the kind which might help focus future research and he does so in a way that
this volume as a whole never quite does. What, for example, «exactly constitutes «reli-
giomw, such that both Christianity and Nazism can be considered two equally valid exam-
ples of it? By what means can we demonstrate that one form of identity — being national —
must necessarily impinge upon and usurp another form of identity — being Christian? [...]
Can politics be religious without being religion?» (392-3) Finding the work of scholars
such as Michael Burleigh unconvincing, Steigmann-Gall asserts firstly, that the «pagan>
elements of Nazism were marginal to the mainstream of the movement, and secondly, that
most Nazis did not view their movement as a replacement for Christianity, but rather as a
means of restoring and purifying it. The section concludes with a well-executed analysis
of the apparent success of the socialist «consecration of youth» in the German Democratic
Republic by Sigrid Schiitz, and a comparative, rather abstract contribution by David Bates
on the place of legitimacy and legality in the «political theology» of the democratic state.

In a volume of this size, it does not surprise that the depth of the contributions is
uneven; some rehearse familiar aspects of the confessional landscape in Germany, and
others are unable to develop more profound arguments in the space provided. While some
of the individual pieces are highly stimulating, the volume does not hang together that
coherently. Lehmann’s brief afterword is little more than a description of the research
projects giving rise to the present volume, when one would really have wished for a much
more forceful conclusion that brings together the different areas studied. The comparisons
with the German case, though welcome, remain somewhat random, and the volume lacks
a firm sense of direction. If this is therefore a worthwhile collection in providing a survey
of the vitality of the field, it perhaps falls short in terms of setting a new agenda.

Norwich, East Anglia Laurence Cole

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 421

Karl Gabriel/Hans-Richard Reuter (Hg.), Religion und Gesellschaft. Texte zur Religi-
onssoziologie, Paderborn et al., Schoningh, 2004, 398 S.

Das Comeback der deutschsprachigen Religionssoziologie seit etwa 15 Jahren ist nicht
mehr zu libersehen. Was liegt da ndher als der Versuch, die markantesten Positionen der
inzwischen mehr als 100-jdhrigen Wissenschaftsgeschichte einem interessierten Publikum
zuginglich zu machen und die Disziplinbildung durch die Pflege der Klassiker voran-
zutreiben?

Die Quellensammlung von Karl Gabriel und Hans-Richard Reuter nimmt sich dieser
Aufgabe in vorbildlicher Weise an. 17 Texte von namhaften Autorinnen und Autoren
wurden ausgewdhlt und in vier Einheiten angeordnet, um die wichtigsten Akzente der
Entwicklung des Faches der vergangen 100 Jahre zu reprasentieren: Den Anfang bilden
«Klassische Texte» (Durkheim, Simmel, Weber, Troeltsch), dann folgen «Neoklassische
Entwiirfe» (Luckmann, Berger, Luhmann, Bourdieu) und «Neuere Ansitze» (Kaufmann,
Dux, Oevermann, Casanova). Der letzte Abschnitt behandelt «Thematische Schwerpunk-
te»: «Ritual» (Turner), «Zivilreligion» (Bellah), «Neue religiose Bewegungen» (Barker)
und «Fundamentalismus» (Riesebrodt) und «Gender» (Wohlrab-Sahr/Rosenstock).

Den Originaltexten — in der Mehrzahl gekiirzt, immer jedoch in deutscher Ubersetzung
- sind jeweils Einfiihrungen zu den Autorinnen und Autoren (biographische Angaben,
Werke, theoretischer Ansatz) und zu den Texten (Erlduterungen, Bedeutung fiir den reli-
gionssoziologischen Diskurs) vorangestellt, die das Verstiandnis erleichtern. Die Einlei-
tung stellt die einzelnen Positionen in einen grosseren wissenschaftsgeschichtlichen Kon-
text und schliesst manche durch die Auswahl bedingte Liicke.

Die Auswahl der Textausziige ist durchweg gut gelungen, auch wenn die Lektiire des
Textes von Luhmann bei interessierten Leserinnen und Lesern mehr Fragezeichen als
Lust zum Weiterlesen hinterlassen konnte: Immerhin ist es ein tapferer Versuch, die un-
l6sbare Aufgabe zu bewiltigen, aus dessen Oeuvre einen kurzen Einfiihrungstext zu fin-
den und einzuleiten.

Die Textsammlung kann vorbehaltlos Studierenden und interessierten Personen zur
Einfithrung empfohlen werden. Dennoch wirft sie einige Fragen auf, die auf grundlegende
Probleme der Religionssoziologie verweisen.

Die Auswahl der Autoren und Autorinnen, die beriicksichtigt wurden, wird naturge-
mass zu Widerspruch fiihren. Sie wurde durch den Fokus auf deutschsprachige Autoren
verengt und es bleibt fraglich, ob dies wissenschaftsgeschichtlich gerechtfertigt werden
kann zumal ja einzelne Autoren aus Frankreich, Spanien und den USA vertreten sind.
Warum wurden die Systemtheorie Parsons und die rational choice-Theorie nicht auf-
genommen? Aus Frankreich vermisst man Daniele Hervieu-Léger. Unter den deutsch
publizierenden Autoren hitten z.B. Joachim Matthes und Armin Nassehi einen Platz ver-
dient. Durch ein nur wenig umfangreicheres Konzept hétten die Autoren ihrem Anspruch,
die «wichtigsten Traditionslinien der Religionssoziologie» (9) reprisentativ vorzustellen,
gerecht werden kénnen.

Die Abgrenzung des Faches «Religionssoziologie» gegeniiber anderen Disziplinen be-
reitet unter dem Eindruck der allgemein verbreiteten interdisziplindrer Forschungsansiitze
Schwierigkeiten. Dennoch kann man bezweifeln, ob es sinnvoll ist, den britischen Sozial-
anthropologen Victor Turner aufzunehmen, um die Beschiftigung mit der Thematik der
Rituale zu illustrieren. Weist diese Entscheidung nicht eher auf ein Desiderat in der reli-
gionssoziologischen Forschung hin, das man hitte benennen kénnen ohne es durch
Importe aufzufiillen?

Die Bezeichnungen der ersten drei Kapitel antizipieren ein Periodisierungsschema
vom «Klassischen» zum «Neuen». Warum Luhmann, von dem ein Text aus der 2. Schaf-
fensperiode gewihlt wurde (verfasst 1997), noch zu den «neoklassischen Entwiirfen»
zahlt, wihrend Dux, der mit einem Text von 1982 vertreten ist, schon zu den «Neueren

SZRKG, 100 (2006)



422 Rezensionen — Comptes rendus

Ansédtzen» gerechnet wird, ist nicht nachvollziehbar — wo doch der kommunikations-
theoretisch-konstruktivistische Ansatz von Luhmann in der Regel als wesentlich neuer
und zukunftsweisender empfunden wird als die konstitutionslogisch-evolutionistische
Einteilung in Weltbilder bei Dux.

Warum haben die Autoren keine sachlich generierte Aufteilung gewagt, wie z.B. die
Unterscheidung zwischen anthropologisch-identititstheoretischen und sozial-integrations-
theoretischen Ansitzen? Die Periodisierung verrdt Zuriickhaltung und ein vorsichtiges
Abtasten der eigenen Wissenschaftsgeschichte — vielleicht fiir eine Einfiihrung nicht die
schlechteste Losung.

Fribourg Ansgar Jodicke

E. Ben-Rafael/Yitzhak Sternberg (Hg.), Comparing modernities. Pluralism versus ho-
mogenity — Essays in homage to Shmuel N. Eisenstadt, Leiden, Brill, 2005, 744 S.

Den israelischen Soziologen Shmuel N. Eisenstadt mit einer Sammlung von Aufsétzen zu
seinem achtzigsten Geburtsiag zu ehren, ist wahrlich keine einfache Aufgabe. Denn
Eisenstadt hat sich in seiner langen wissenschaftlichen Laufbahn durch zahlreiche Publi-
kationen und Diskussionsbeitrige auf den unterschiedlichsten Forschungsfeldern etabliert.
Nichtsdestotrotz ist es den Herausgebern gelungen dieser Vielfalt und Tiefe in dem vorlie-
genden Band zu entsprechen. Insgesamt zweiunddreissig geistreiche Beitrige von renom-
mierten Autorinnen und Autoren, darunter auch Eisenstadt selbst, reihen sich wie Perlen
auf einer Kette, die allerdings bisweilen nur recht lose zusammenhédngen, wenn sich der
Bezug zu Eisenstadts Forschung auf einzelne Aspekte beschrinkt. Denn obwohl die Her-
ausgeber in der Einleitung versucht haben, die unterschiedlichen Beitrdge in einen weite-
ren Rahmen zusammenzufassen, so wird dieser von manchem Autor doch nur bedingt
beachtet. Wahrscheinlich war dies angesichts der Fiille der Forschungsthemen Eisenstadts
kaum zu vermeiden. Als Leser kommt man sich zeitweilig so vor, als befinde man sich
auf einer wissenschaftlichen Achterbahnfahrt, bei der es, wenn tiberhaupt, nur mit grosster
Anstrengung gelingt den Uberblick zu behalten. Einige Themen sollen hier dennoch
hervorgehoben werden.

Die Forschungsarbeit Eisenstadts ldsst sich vielleicht am ehesten einfangen unter dem
sehr allgemein gehaltenen Nenner der vergleichenden Zivilisationsanalyse. In diesem Zu-
sammenhang riickt vor allem die Frage nach der Entstehung und der genauen Kon-
stellation der Moderne in den Mittelpunkt — eine Frage, an der sich Eisenstadt vielmals
versucht hat. Er hat entscheidend dazu beigetragen, dass sich die Idee durchsetzte, es gébe
nicht eine uniforme Modernitit, sondern «multiple modernities» die sich in unterschied-
lichen Zeiten an unterschiedlichen Orten herausgebildet haben. Die europdische Moderne
sei nicht als Idealtyp einer weltweiten Moderne, sondern als eine historische Konfigu-
ration zu verstehen. Sie konne andernorts zwar auch die Entstehung einer Modernitét an-
stossen, aber nicht vorgeben wie diese auszusehen habe.

Nachdem diese Erkenntnis auch von vielen anderen Forscherinnen und Forschern
angenommen worden war, hat man den Blick erneut Europa zugewandt und in Frage
gestellt, ob es in Europa iiberhaupt eine uniforme Modernitit gegeben hat. So hat die
Konzeption der «multiple modernities» auch zu einer Aushéhlung des Begriffs Moderni-
tit selbst gefiihrt, denn wie in unterschiedlichen Beitrdgen deutlich wurde, gibt es kaum
noch Konsens dariiber, welche Eigenschaften eine Zivilisation innehaben muss um
tiberhaupt als «modermn» gekennzeichnet zu werden. In der Entstehung der unterschied-
lichen Konfigurationen der Modernitit spielt der Gegensatz zwischen Pluralitit und
Homogenitidt im Werk Eisenstadts ecine grosse Rolle und wird sogar als einer der wich-
tigsten Antreiber sozialer Dynamik genannt. Emeut schreibt Eisenstadt auch in diesem

SZRKG, 100 (2006)




Rezensionen — Comptes rendus 423

Band, dass gerade die Formierung kollektiver Identitdten in der Moderne von diesem Ge-
gensatz stark beeintrichtigt wird, was auch in Beitrdgen anderer Autoren unterschrieben
wird.

Ein Versuch aus dieser Falle zu geraten macht Gerard Delanty in seinem Beitrag, in
dem er wie auch die Autoren vieler anderen Beitrige Polemik und gewagte Thesen nicht
scheut, was den Band um so lesenswerter macht. Delanty schldgt vor Modernitit nicht als
eine Sammlung zivilisatorischer Eigenschaften, sondern als einen kommunikativen Rah-
men zu bezeichnen, der es ermdéglicht kulturelle Vielfalt zum Ausdruck zu bringen und
innerhalb des Rahmens zwischen unterschiedlichen Kulturen zu vermitteln. Allerdings
muss man sich an dieser Stelle fragen, ob der Begriff des Modemen fir die Andeutung
eines solchen Kommunikationsrahmens vielleicht nicht doch schon zu sehr vorbelastet ist,
und es besser wire sich nach weniger vorgepragten Andeutungen umzuschauen.

Eine andere wichtige Erkenntnis Eisenstadts, die in den Beitrdgen vielfach aufgegrif-
fen wird, ist die, dass Religion und Moderne nicht als Gegensitze gelten sollten. Vielmehr
seien Religion und Moderne zutiefst verwoben, Religion sei ein wichtiger Faktor fiir die
jeweiligen Konfigurationen der unterschiedlichen Modernititen. Somit ist Religion kein
vormodernes Artefakt, das in der Moderne als solches weiterexistiert, sondern ein inte-
graler Teil der Moderne, der der Aufmerksamkeit von Forschern bedarf, wenn die jewei-
ligen Konfigurationen der Moderne verstanden und beschrieben werden sollen. Eisenstadt
behauptet allerdings nicht, dass Religion eine Konstante ist. Der Stand des Transzenden-
talen dndert sich in der Moderne grundlegend, da der Mensch in der Moderne zunehmend
an seine eigene Fihigkeit handelnd auftreten zu kénnen glaubt, wie Bjorn Wittrock in
einem gelungenen Beitrag darlegt. Daniele Hervieu-Léger zeigt zudem, dass es deshalb
auch mehrere religiose Modernititen gibt, die sich in den Spannungsfeldern der Moderni-
tat herausbilden.

Ob die Verschiebungen im Verstédndnis der Transzendenz in der Moderne schon von
den Staatsformierungen der Achsenzeit sozusagen vorprogrammiert wurden, was einige
Beitrage zu behaupten scheinen, ist jedoch fraglich. Gerade an solchen Stellen zeigt sich
eine Neigung zu teleologischen und generalisierenden Betrachtungsweisen, die aus histo-
rischer Sicht oft zweifelhaft erscheint. Dieses Problem zeigt sich besonders deutlich bei
der Betrachtung von Zivilisationen. Bereits die von Samuel Huntingtons «Clash of Civili-
zations» ausgeldste Debatte hat gezeigt, dass es vielen Historikerinnen und Historikern
schwer fillt, mit derart groben und vereinfachten Kategorien wie Zivilisationen adéquat
zu arbeiten. Auch weiterhin bleibt die Rede von Zivilisationen problematisch, da sie oft-
mals zu einer essentialistischen und generalisierenden Betrachtungs- und Beschreibungs-
weise fiihrt.

Diese kritischen Anmerkungen sollten jedoch nicht dariiber hinwegtduschen, dass
«Comparing Modernities» ein anregender und vielfiltiger Band 1st, der einen vielseitigen
Aufriss des Forschungsstandes der Modernitéts- und Zivilisationsforschung bietet.

Miinster Peter van Dam

Michael Kriiggeler/Stephanie Klein/Karl Gabriel (Hg.), Solidaritit — ein christlicher
Grundbegriff? Soziologische und theologische Perspektiven, Zirich, Theologischer Ver-
lag Ziirich, 2005 (=SPI-Reihe 9), 243 S.

Wie der Titel des Buches schon darlegt, geht es dem hier anzuzeigenden Sammelband um
die Frage der Solidaritat und ihre v.a. theologische Relevanz. Gemeinhin wurde Soli-
daritat zu den Grundprinzipien der katholischen Soziallehre gezihlt, der Begriff stammt
aber nicht origindr aus dem christlichen Bereich (8, 9, 112-117, 211), sondern war im 19.
Jahrhundert einerseits ein politischer Kampfbegriff, andererseits ein gesellschaftsanalyti-

SZRKG, 100 (2006)



424 Rezensionen — Comptes rendus

scher Terminus, der dann aber von der christlichen Soziallehre aufgegriffen und iiber-
nommen wurde. Eine gegenldufige Entwicklung nahm das Konzept der Subsidiaritat, das
1931 von Pius XI. in Quadragesimo anno formuliert seinen Weg in die Politik und Ver-
waltung nahm. Beide «Begriffsgeschichten» zeigen nach einem «Gesetz der Verschrin-
kung» (Clemens Bauer) die enge Wechselwirkung zwischen Religion und (politischer)
Kultur im weitesten Sinne.

Der Band von Kriiggeler, Klein und Gabriel geht auf ein Symposium am Schweize-
rischen Pastoralsoziologischen Institut in St. Gallen vom 21.— 23. September 2004 zuriick
und bietet einerseits empirisches, soziologisches Material sowie theologische Differenzie-
rungen im Rahmen des Konzepts der Solidaritit wie auch in dessen Aneignungsge-
schichte im christlichen Kontext. Der empirische Zugang im ersten der fiinf Hauptteile
versucht das reichhaltige Solidarititspotential und ihre Bekundung innerhalb und am
Rande christlicher Institutionen und Gruppen (in Deutschland und der Schweiz) zu be-
schreiben und zu systematisieren, der 2. Hauptteil nimmt sich einer biblischen und histo-
rischen Perspektive auf das Thema an. Dieser hat dem Rezensenten am meisten ange-
sprochen, weil mit Martin Ebner hochst spannend biblische «Fallbeispiele von Solida-
ritit» — wenn vielleicht auch ein wenig gewagt und konstruiert — anhand der biblischen
Matrizen des Lukas- bzw. Markusevangeliums dargestellt werden und Hermann-Josef
GroBe Kracht eine fundierte Begriffsgeschichte des zentralen Terminus (u.a. die «aneig-
nende» Rolle Heinrich Peschs und Oswald von Nell-Breunings) vorlegt, die eigentlich
viele andere einleitende Bemerkungen der weiteren Artikel iiberfliissig machen wiirde,
was aber in einem Sammelband wohl kaum zu vermeiden ist. Namhafte Autoren erginzen
in den weiteren Hauptteilen in feministisch-, systematisch- und praktisch-theologischer
Hinsicht — auffillig ist das Fehlen eines politisch-politologischen Zugangs zur Thematik —
das Themenfeld der Solidaritit: Frauen werden in einer Gender-Differenzierung in ihrer
historisch bedeutsamen, kompensatorischen Rolle als «Solidaritdtsproduzentinnen» ge-
zeichnet — im Kontext einer bis heute gingigen «Feminisierung und Familiarisierung des
Solidarititsbezugs vor allem in seiner alltagspraktischen Form» (Christa Schnabl, 143),
die Bedeutung einer, abseits von moralisierenden Tendenzen, «spirituellen Verankerungy
(Gunter M. Priiller-Jagenteufel, 207) der Solidaritdt wird angezeigt und nicht zuletzt auf
die Wichtigkeit der Bildung und Erziehung zur Solidaritit hin gewiesen, wenn Norbert
Mette — ex negativo — schreibt: «Angstbesetzte, zwanghafte und narzistische Persénlich-
keitstypen sind kaum solidaritéitsfahig; ist mit solidarischem Handeln doch das Risiko des
personlichen Nachteils verbunden.» (241)

Der vorliegende Band, der im Layout und in formeller Hinsicht iiberaus ansprechend
aufbereitet ist, verdient es auch inhaltlich von einem breiten Publikum rezipiert zu wer-
den.

Fribourg David Neuhold

Gabriel Fragniére, La religion et le pouvoir. La chrétienté, |'Occident et la démocratie,
PIE, Peter Lang, 2005, 255 p.

Ce livre est une réflexion originale sur les origines et la nature du pouvoir, de la religion
et de la démocratie. Gabriel Fragniére, docteur en philosophie né en suisse, a réalisé 1’es-
sentiel de sa carriére en Belgique. Il réintroduit deux des constats les plus essentiels sur la
religion en Occident, a savoir le processus de sécularisation et le passage progressif d’un
mode collectif a un mode de plus en plus individuel de penser et de vivre la religiosité. Il
présente les étapes historiques de ce changement de paradigme et les conséquences qui en
découlent sur la relation entre religion et pouvoir politique. En derniere analyse, il inter-
roge le phénomene du retour du religieux dans le politique en Occident, particulicrement
aux Etats-Unis.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 425

Dans une premiere partie qui constitue un passage obligé, [’auteur se plie a une
réflexion de type épistémologique ainsi qu’a un exercice de définition qui, pour étre clas-
sique, introduit des nuances, des apports aux théories préexistantes. La deuxi¢me partie de
son etude, consacrée aux exemples historiques, vise a démontrer en quoi la religion chré-
tienne a constitué une expérience religieuse unique dans la civilisation occidentale, en
mettant fin a la conception unitaire de la société qui prévalait jusqu’a ’avenement du
christianisme dans [’empire romain. Ce nouveau statut de la religion, exclusif, est a la
source de la redéfinition de la relation avec le pouvoir politique qui va constituer, selon
"auteur, un terreau favorable au développement de la démocratie.

Socrate a constitué¢ un premier jalon dans cette évolution, en proclamant I’autonomie
des individus dans la découverte d’eux-mémes. Jugé subversif parce qu’il remettait en
cause la primauté du groupe, il ne proposait pas de transformer les traditions religieuses
de la Cité. C’est Jésus qui le fera, en séparant mission religieuse et fonction politique. I1
¢tablit une distinction radicale, et qui plus est définitive, entre la société et la religion,
entre I'Eglise et I'Etat. Pour rester fidéle a ses prescriptions, le christianisme devra en
conséquence toujours refuser I’identification au pouvoir temporel.

Mais a cette premiere posture d’indépendance de Jésus, viendront s’ajouter deux autres
types d’attitudes du christianisme a 1’égard du pouvoir politique. Jusqu’a Constantin, les
Chretiens, persécutés, vont développer une attitude de rejet. Ils vont considérer, en oppo-
sition totale avec Paul, que le pouvoir régissant la société civile était le résultat du péché.
La troisiéme attitude enfin, est résumée dans le concept de «Chrétienté», une forme d’idé-
ologie politique issue des theses de Saint Augustin, qui s’est parfois servi de la violence et
a inspiré presque tous les régimes politiques de I’Occident.

Roger Williams constitue la référence de G. Fragniere. Au XVII® siécle en Nouvelle-
Angleterre, cette figure du protestantisme a remis en cause le modéle de Chrétienté. Le
premicr, il a proné la séparation totale de I’Eglise et de I’Etat, au nom de la fei elle-méme.
Pour le protestantisme (étudié a travers I’exemple des Etats-Unis), la séparation a été plus
aisée, car dans la tradition, c’est la foi qui sauve. Pour I’Eglise catholique (étudiée
notamment a travers le cas particulier de la France), la séparation a été plus dure, a cause
notamment du poids de l'institution ecclésiale, et du fossé séculaire ouvert par la
Révolution frangaise entre I’Eglise et la démocratie.

Le fait que I'interprétation du pouvoir et de son role coercitif n’ait pas été homogéne
de bout en bout de I’histoire du christianisme n’en est que plus intéressant. Et il souléve
une question importante qui pourrait constituer un prolongement a cette étude qui entend
promouvoir une science des religions faisant la part belle aux aspects philosophiques,
historiques, sociaux et psychologiques du phénoméne religieux. C’est la question du rap-
port entre orientation politique et religieuse, pas seulement au niveau des structures soci-
ales, mais au niveau de la formation de la conscience individuelle.

En effet, les trois attitudes présentées par I’auteur ne sont-elles pas les options parmi
lesquelles chaque chrétien doit choisir? Ce «choix» est en partie inconscient et déterminé
par une appartenance a une famille, un milieu, un groupe, le tout en étroite corrélation
avec un tempérament politique. Et c’est peut-étre dans cette direction que la discussion
pourrait étre poursuivie: face a une telle hétérogénéité de postures a 1’égard du politique,
il s’agirait de sonder plus intensément les modalités d’interaction, les effets de répulsion
entre les facteurs religieux, psychologiques et sociologiques dans les attitudes politiques.
Le postulat de départ de G. Fragniére, a savoir que le facteur religieux est finalement
déterminant, pourrait étre nuancé, spécialement pour I’époque contemporaine. La grille
d’analyse développée dans ’étude dirigée par J.-F. Sirinelli en 1992 sur Les Droites en
France, notamment le tome 3, Sensibilités, constituerait un point de départ pour un
renouvellement du questionnement.

SZRKG, 100 (2006)



426 Rezensionen — Comptes rendus

La troisiéme partie constitue une mise en perspective et une ouverture, dans laquelle
I’auteur évoque la question de la laicité en France, le réenracinement du religieux dans les
affaires politiques aux Etats-Unis et la montée du fondamentalisme chrétien a la suite du
Watergate et de la Guerre du Vietnam. Selon lui, le retour du religieux dans nos sociétés
n’entrainerait pas pour autant un recul des libertés démocratiques, grace au role de régu-
lateur des autres pouvoirs acquis par la religion.

Il ne s’agit pas 1a d’un livre militant qui sacrifie a un christiano-centrisme de mauvais
aloi. Gabriel Fragniére réussit & poser un regard distant sur son objet d’étude, I’ancrant
dans la spheére scientifique, retirant des enseignements d’expériences extérieures au chris-
tianisme (Krishnamurti, le Dalai Lama). Dans la conclusion toutefois, il laisse transparai-
tre ses espoirs pour la religion chrétienne, et catholique en particulier, qu’il souhaite voir
s’acheminer vers une réelle universalité, grace a un dépassement de la référence culturelle
a I’Occident. Il appelle de ses veeux un retour, a I’imitation de Roger Williams, au mes-
sage initial du christianisme, dans I’observance d’une stricte séparation du religieux et du
politique. Dans ces conditions suggere-t-il, le pouvoir de la religion pourrait devenir celui
de la liberté.

Berlin Stéphanie Roulin

Stefano Poggi/Enno Rudolph (Hg.), Diktatur und Diskurs, Zur Rezeption des Totalita-
rismus in den Geisteswissenschaften, Ziirich, Orell Fiissli, 2005, 368 S.

Die Frage nach der Rezeption und Reflexion des Faschismus in der Wissenschaft hat sich
immer wieder neu gestellt. Als die faschistischen Diktaturen in Italien und Deutschland
das gesellschaftliche und intellektuelle Leben zu dominieren begannen, wurde auch die
Geschichte, und darin eingeschlossen die Geschichte der Geistes- und Sozialwissenschaf-
ten, neu geschrieben und regimefreundlich ausgerichtet. Nach dem Zweiten Weltkrieg ha-
ben die spezifischen Erfahrungen mit politischen Totalitarismen in den beiden Léndern zu
unterschiedlichen Verarbeitungsstrategien gefithrt. Das Bewusstsein, dass die aufgelade-
nen Hypotheken mit einer differenziert zu entwickelnden Erinnerungskultur abzutragen
seien, war zwar durchwegs vorhanden. Die Suche nach den tieferen Ursachen und die
Auseinandersetzung mit der eigenen Herkunft fanden jedoch in einer befangenen Atmos-
phére statt und waren methodisch wenig gesichert. Die Beitrige des vorliegenden Sam-
melbands dokumentieren nuanciert die schwierige Aufarbeitung des Faschismus als genu-
ines Erbe in der Wissenschaftskultur Deutschlands und Italiens. Sie gehen auf eine inter-
disziplindre Tagung des Humboldt-Kollegs 2003 in Florenz zuriick. Organisiert wurde die
Tagung von den Universitdten Florenz und Luzern. Die Teilnehmer vertraten damals breit
die These, dass Demokratie selbst auf heutigem Niveau eine ungedeckte Seite hat, und sie
forderten deshalb dazu auf, die Frage nach den Ursachen faschistischer Systeme immer
wieder von neuem anzugehen.

Zu den frithen Diagnostikern des Totalitarismus zdhlt der zu seiner Zeit viel gelesene
Kulturphilosoph Jan Huizinga, fithrt Iring Fetscher in seinem Beitrag aus. 1935 setzte
Huizinga Nationalsozialismus, Faschismus und Stalinismus mit einem gewaltsamen Kult
einer Philosophie des Lebens gleich, an dessen Seite ein aggressiver Heroismus und Nati-
onalismus politisch fiir Durchschlagskraft gegen die bestehende Kultur sorgten, die auf
kritische Vernunft und christlich-humane Werte griindet. Die Ausschaltung der dem Frie-
den dienenden und der liberalen biirgerlichen Kultur iibergeordneten Spielregeln, die Sug-
gesiion der Masse mit modernen Propagandamitteln und die Militarisierung der Gesell-
schaft sind wichtige Faktoren in Huizingas Analyse dieses vermeintlichen, gegen das
liberale Biirgertum gerichteten Fortschritts.

SZRKG. 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 427

Folgen wir Reinhard Brandt, so war Martin Heidegger prominenter Vertreter einer sol-
chen rohen, auf Macht und Vitalitit ausgerichteten Philosophie des Lebens, und zwar
nicht nur in seiner Freiburger Rektoratsrede «Die Selbstbehauptung der deutschen Uni-
versitidt» (27. Mai 1933), sondern auch in seinen fritheren und spéteren Schriften. Unter
Ausklammerung von Kultur, Vernunft und Sittlichkeit, die zentrale Anliegen der Aufkli-
rungsphilosophie und der Geschichtsphilosophie Hegels sind, spricht sich Heidegger fiir
eine monistische Lehre der Wahrheit aus. Einen «Wesensgrund der Wissenschafty will er
noch in der «geistigen Welt» des deutschen Volkes mit seinen «erd- und bluthaften Krif-
ten» aufspiiren. Diese neue deutsche Universitdt soll autark funktionieren und sich in
kollektiver Verpflichtung auf einen Fithrerwillen selbst behaupten. Weiter verwirft er eine
rein begriffliche Erérterung der Wahrheitsproblematik zugunsten einer Hermeneutik der
im ,Dasein verborgenen Wahrheit’, die Brandt als «Existenzmystik der Einbildungskraft»
charakterisiert. In der Nachkriegszeit entfaltet Heideggers Philosophie eine zweite Bliite.
Fiir Enno Rudolph steht der erneute «Zauber Heideggers» fiir die Destruktion des Huma-
nismus, und zwar in der fiir ithn typischen konstruktiven Aneignung der Tradition, mit der
cin «anfangliches Sein» in die Gegenwart imaginiert werden soll. Diese sich dem Schein
nach auf Traditionsverchrung berufende Entwicklung ging auf Kosten von Kants Projekt
der Emanzipation menschlicher Vernunft und einer kritisch-aufgeschlossenen Kulturtra-
dition und behinderte eine koordinierte Aufarbeitung des politischen Totalitarismus durch
die europdischen Geisteswissenschaften. In der Philosophie Deutschlands und Italiens ist
die wissenschafts- und vernunftskeptische Hermeneutik in der Linie Nietzsche, Heidegger
und Gadamer bis heute einflussreich geblieben, zeichnet Massimo Ferrari nach. Fiir die
Soziologie dieser beiden Lénder stellt Pietro Rossi demgegeniiber eine Internationalisie-
rung des Wissenschaftsbetriebs vor und nach dem Zweiten Weltkrieg fest, wenn auch
unter den im Werturteilsstreit vorgetragenen starken Vorbehalten gegeniiber der angel-
sachsischen empirischen Soziologic. Der jetzt wieder vermehrt spielende Austausch zwi-
schen analytischer und kontinentaler Philosophie (Jiirgen Habermas) vermochte die Dis-
kussion beispielsweise tiber Aufklarungsphilosophie, Republikanismus, Neukantianismus
und logischen Empirismus wieder zu aktualisieren, die nach 1933 ins philosophische
Hinterland gedriangt worden waren.

Die Aufarbeitung der Philosophie des Dritten Reiches vollzog sich in den drei Phasen
«Vertuschung», «Anklage» und «Rechtsfertigungy», zeigt Gereon Wolters am Beispiel der
beiden Heidegger-Schiiler Hans-Georg Gadamer und Wilhelm Kamlah auf. Fiir eine Be-
schiftigung mit der Philosophie des Dritten Reiches schligt er vor, jenseits von Moralis-
mus und Sensationalismus die historische Rolle von Werten und das Verhéltnis von philo-
sophischer Position und Nazismus zu untersuchen. Ausserdem soll, als dritte und schwie-
rigste Aufgabe, die Transformation des philosophischen Denkens vor dem Hintergrund
politisch-6konomischer Umwiélzungen theoretisch begriindet werden. In der Nachkriegs-
zeit versuchten Max Horkheimer und Theodor W. Adorno einerseits und Hannah Arendt
andererseits den Totalitarismus so zu erkldren, weist Axel Honneth nach. Wihrend die
«Dialektik der Aufklarung» aber die technische Rationalisierung fiir die menschliche
Entfremdung und, in ihrer Folge, fiir die Ausformung einer totalitiren Vernunft verant-
wortlich macht, konzentriert sich Arendts realgeschichtliche Analyse auf das in einer de-
mokratischen Gesellschaft unentbehrliche, aber fragile Spannungsverhéltnis von individu-
eller Freiheit und offentlicher Praxis. Ihre These: Die Ausdehnung von Technik erfolgte
auf Kosten eines Freiheit verbiirgenden Handelns und diinnte eine politische Offentlich-
keit soweit aus, dass einer totalitdren Herrschaft keinen Widerstand mehr geboten werden
konnte.

Im Gegensatz zu solchen kritischen Stimmen wéhlte Hans-Georg Gadamer, der wih-
rend der NS-Zeit eine gewisse Kompromissbereitschaft an den Tag gelegt hatte, und zahl-
reiche seiner Universititskollegen den Weg des «kollektiven Beschweigens» (Hermann

SZRKG, 100 (2006)



428 Rezensionen — Comptes rendus

Liibbe), den Weg des Wegdenkens und Vergessens. Fiir Dominic Kaegi veranschaulicht
Gadamer, der in der Nachkriegszeit zu einem sehr bedeutenden Philosophen avancierte,
beispielhaft die Transformation zu einem «Normalismus». Gadamer gedenkt die Schuld
fiir Terror, Rassentheorie und Holocaust nicht wirklich zu kldren, sondern schreibt sie
dem Werk einer Clique fanatischer Nazis zu, unter Nutzung «unheimlicher Krifte», die
universalgeschichtlich gesehen in einem «jedem Volk» sind. Im Vergleich zu Heideggers
Hermeneutik der Faktizitdt menschlichen Daseins setzt Gadamers Hermeneutik des Ver-
stehens den Vollzug des Daseins zwar positiv in einen offenen Prozess der Traditionsan-
eignung. Doch wieder auf Kosten eines Normalismus, wie Kaegi betont: «Das Vertrauen
[...] in den wirkungsgeschichtlichen Wahrheitstransfer erfordert dort Wegsehen und Ver-
gessen, wo die Vergangenheit uns nicht anspricht, sondern anklagt.» Gadamers These von
der Universalitit der philosophischen Hermeneutik, nach der die Natur des Seins und der
Wirklichkeit sowohl das Subjekt als auch das Objekt des Verstehens transzendiert, stosst
auch bei Franco Bianco auf eine vergleichbare Kritik: Indem die philosophische Herme-
neutik Tradition in totalisierender und unterschiedsloser Weise gelten lédsst, entzieht sie
der Wissenschaft ihre kritische Position gegeniiber menschlich-psychologischen Faktoren
in der Herausbildung ven Autoritdt und Tradition. Folgt man hingegen Sergio Givore, so
sind aktuelle Theorien der Ideologiekritik und des kommunikativen Handelns (Jiirgen Ha-
bermas) ohne gewichtige Anleihen bei der Hermeneutik nicht zu verstehen. Eine richtige
Auseinandersetzung zwischen diesen drei theoretischen Positionen aber fand seiner An-
sicht nach noch nicht statt. Bedingung dazu wire, dass in der philosophischen Frage nach
der Wahrheit die 4sthetische Erfahrung ihren verlorenen Ort neben der verniinftigen Er-
fahrung zuriickerhilt, wie dies in der laufenden Mythosdebatte zur Diskussion gestellt
wird.

In der Erinnerungskultur Deutschlands und Italiens zeigt sich die schwierige Suche
nach einem kritischen geschichtlichen Selbstbild ebenfalls deutlich. Bis vor wenigen Jah-
ren herrschte in Italien die Uberzeugung vor, die grosse Masse der Italiener hitte 1943 im
Befreiungskrieg gegen die deutsche Besatzung aus eigener Kraft die faschistische Dik-
tatur {iberwunden. Diese identitdtsstiftende Behauptung hat zwar die Demokratisierung
nach 1945 begiinstigt; doch gleichzeitig hat sie zu einer Tabuisierung der faschistischen
Vergangenheit gefiihrt. Erst in den letzten Jahren haben, so Aram Mattioli, einzelne
italienische Historiker damit begonnen, die nach 1925 einsetzende Faschisierung der Ge-
sellschaft und die zwischen 1922 und 1941 veriibten, rassistisch motivierten Volkermorde
in den Kolonien Libyen und Athiopien aufzuarbeiten. Und welchen Verlauf nahm die
deutsche Erinnerungskultur? Nachdem die unmittelbare Nachkriegsgeneration aus Scham
und Betroffenheit lange Zeit zu keinem positiven Selbstbild mehr fand, beginnt die
heutige Generation neben der Schuldfrage auch das bisher verschwiegene Elend der Zivil-
bevolkerung im Bombenkrieg zu thematisieren, zeichnet Hans-Georg Soeffner nach. Aus
dieser Verklammerung von Téter- und Opferrolle fand sie, nach christlichem Muster, zu
einer neuen moralischen Position: Schuldbekenntnis, Reue und Siithne koénnen wieder
Raum fiir Gerechtigkeit schaffen.

Luzern Urs Rittimann

Thomas H. Bohm, Religion durch Medien — Kirche in den Medien und die « Medien-
religion». Eine problemorientierte Analyse und Leitlinien einer theologischen Herme-

neutik, Stuttgart, W. Kohlhammer, 2005 (=Praktische Theologie heute Bd. 76), 343 S.

Die Medien, allen voran die elektronischen Medien, leisten unter kulturwissenschaftlicher
Riicksicht nicht nur mediale Vermittlung von Wirklichkeit, sondern konstituieren auch
neue soziale Wirklichkeit. Auf Religion bezogen heisst das, im Fernsehen kommt Re-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 429

ligion nicht nur zur Darstellung, das Fernsehen als solches deckt beim Zuschauer Aspekte
einer Daseinsorientierung und Alltagsorganisation ab, die als religiose Erfahrungen und
Beziige verstanden werden kénnen. Diese neue Wirklichkeit wird seit gut zwei Jahr-
zehnten unter dem Stichwort «Medienreligion» verhandelt. Die Innsbrucker Dissertation
von Thomas H. Bohm nimmt sich dieser beiden Seiten der Thematik «Religion und Me-
dien» an und vertieft sie theologisch, ausgehend von Paul Tillichs Kulturtheologie und
René Girards Religionsanthropologie.

Im ersten Kapitel geht es um medial vermittelte Religion, konkret um «Kirche in den
Medien», wobei im ersten Teil vatikanische und deutsche lehramtliche Vorgaben und ihre
Diskussion seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil vorgestellt werden. Im zweiten Teil
werden zwei konkrete Beispiele kirchlicher Prdsenz in deutschen Fernsehprogrammen
diskutiert, nimlich die Gottesdienstiibertragung und so genannte Pfarrer- und Nonnen-
serien in der Unterhaltungssparte. Bei der Gottesdienstiibertragung wirft nicht nur das
Verhiltnis zwischen der liturgischen Feier und ihrer medialen Ubertragung Fragen auf,
sondern es fragt sich auch und vor allem, wie an einer medial {ibertragenen Feier iiber-
haupt teilgenommen werden kann. Wenn in Spielfilmserien Sehnsiichte und Hoffnungen
der Menschen thematisiert werden und erst noch Pfarrer und Nonnen darauf zu antworten
versuchen, dann kommt die «Medienreligion» als von den Medien selbst produzierte Re-
ligiositit in Sicht.

Dieser «Medienreligion» geht Thomas H. Bohm im zweiten Kapitel nach, indem er
zundchst den in diesem Zusammenhang verwendeten Religionsbegriff umschreibt und
dann konkrete Formen des Medienreligiosen vorstellt. Weil das Konstrukt «Medien-
religion» eine Antwort auf die Frage sein soll, inwieweit einzelne Sendungen bzw. Sen-
dungsformen des Fernsehens religiose Funktionen iibernehmen und inwieweit des Me-
dium selbst religiose Implikationen aufweist, ist auch der theoretische Approach religi-
onssoziologischer Art. Demnach ist die Situation der Religion in der (Post-)Moderne nicht
schlechthin als «Entzauberung der Welt» (Max Weber), sondern auch als «Verzauberung
in neuen Formen» zu verstehen. Diese (Post-)Moderne lédsst «religionsproduktive Ten-
denzen» (Hans-Joachim Hohn) erkennen und gleichzeitig 16st sich Religion zusehends
von ihren Festlegungen durch die Kirchen. Die Religion der «Medienreligion» wird so
denn auch deskriptiv-funktional bestimmt; im Blick nicht nur auf das Fernsehen iiber-
nimmt Thomas H. Béhm die Kategorisierungen von Giinter Thomas und wendet sie auf
konkrete Beispiele an: 1. Religiése Motive, Symbole und Themen — ihre Inszenierung in
der Werbung, 2. Adaptationen und Transformationen religidoser Rituale — die Heilig-
sprechung von Diana, Princess of Wales, durch die Medien, 3. Religiése kulturelle For-
men und Funktionen sowie Organisation von Transzendenzen — Vergewisserung des All-
tags durch die Medien (beispielsweise die Strukturierung der Zeit durch das Fernsehpro-
gramm). Mit einer abschliessenden «Quersicht» bereitet Thomas H. Béhm auf die beiden
folgenden Kapitel vor. Zum einen thematisiert die «Medienreligion» in ihren konkreten
Formen «die aktuellen menschlichen Fragen und Aporien, Hoffnungen und Sehnsiichte»;
die mediale Asthetisierung dieser Themen impliziert zum andern die Gefahr, dass die
«Medienreligion» den Status quo stabilisiert und den Blick auf «weiterfithrende Losun-
gen» verstellt, dass sie nicht aufklart bzw., wie sich Thomas H. B6hm als Theologe aus-
driickt, den Blick auf «wirkliche» Transzendenz verstellt. Um diese «wirkliche» Trans-
zendenz geht es ihm in den néchsten Kapiteln, einerseits systematisch-theologisch und
anderseits praktisch-theologisch.

Im dritten Kapitel wird die Differenz zwischen dem kirchlichen Medienengagement
und der «Medienreligion» systematisch begriindet; damit wird der deskriptiv-funktionale
Religionsbegriff um einen normativen erweitert und so auch die Grenze zwischen dem
kulturwissenschaftlichen und dem theologischen Standpunkt iiberschritten. Dazu geht
Thomas H. B6hm von Paul Tillich und René Girard aus. Paul Tillich, bis zu seinem Tod

SZRKG, 100 (2006)



430 Rezensionen — Comptes rendus

1965 an der Universitdt Chicago titig, trieb Theologie in bewusster Korrelation mit den
wesentlichen Fragen und aktuellen Problemen seiner Zeit; sein Programm einer «Theo-
logie der Kultur» bietet zahlreiche Anregungen fiir den Umgang mit «Medienreligion».
Fiir René Girard, noch als Emeritus an der Stanford University titig, ist das auf dem jiidi-
schen Glauben aufsetzende Christentum einzigartig, weil es offenbart, wie falsche Gotter
und ihre gewalttdtigen kulturellen Systeme entstehen. Das vierte Kapitel verkniipft die
theologische Reflexion mit dem Ertrag der kulturwissenschaftlich gearbeiteten Kapitel im
Blick auf das kirchliche Medienengagement.

Fiir die kulturwissenschaftlich gearbeiteten Kapitel unternahm Thomas H. Béhm nicht
eigene empirische Untersuchungen, aber eine breite Literaturrecherche. In seiner Arbeit
zitiert er die ausgewertete Literatur ungewohnlich ausfiihrlich. Damit die Ver6ffentlichung
keinen tibermissigen Umfang erreichte, entschloss sich die Herstellung leider zu einem
Schriftgrad, der in jenen Fussnoten, die mit Text befrachtet sind, eine Zumutung ist.

Stans Rolf Weibel

Jiirgen Heumann (Hg.), Stadr ohne Religion? Zur Verdnderung von Religion in Stddten
— Interdisziplindre Zugéinge, Frankfurt/M, Verlag Peter Lang, 2005 (=Religion in der Of-
fentlichkeit, Bd.7), 171 S.

Beim Blick auf den Titel dieses Sammelbandes, dessen Beitréige auf ein vom Herausgeber
initiiertes Symposion im November 2002 im Hanse-Wissenschaftskolleg in Delmenhorst
zuriickgehen, konnte man versucht sein, das Fragezeichen als iiberfliissig anzusehen.
Galten lange Zeit die Einwohnerschaften von Stiddten doch bei vielen Theologen, aber
auch Soziologen und Historikern als besonders «modernisiert». Entsprechend erschien die
stadtische Gesellschaft als enttraditionalisiert, pluralisiert, individualisiert, differenziert
und eben auch sékularisiert. Angesichts schrumpfender Einwohnerzahlen und unverkenn-
barer politischer, wirtschaftlicher und kultureller Krisenphdnomene, die zumindest in vie-
len europédischen Stddten greifbar sind, wie Walter Siebel in einem Beitrag zeigt, stellt
sich der Wandel auch aus rein sékularer Perspektive aber heute nicht mehr nur als linear
verlaufende Entwicklung dar.

Folglich stellt sich fiir den Herausgeber auch in Anbetracht von neuen, konsum-,
event- und massenkulturell auftretenden Erscheinungsformen von Religion die Frage, ob
es richtig und angemessen sei, von der Dethematisierung von Religion in stidtischen
Kontexten zu sprechen. Desgleichen miisse neu nach der Bedeutung gefragt werden, die
die Kirchen hier trotz der Erosion traditioneller Frémmigkeitsformen behielten. Freilich
lassen sich nur wenige der meist recht kurzen Beitrdge in dem Band auf diese Leitfragen
beziehen. So beschreiben Hans-Ludwig Frese und Brigitte Luchesi am islamischen und
hinduistischen Beispiel Phinomene der Rethematisierung von Religion durch Einwan-
derer in stidtischen Offentlichkeiten. In beiden Fillen zeigen sich Tendenzen zur 6ffentli-
chen Sichtbarmachung der eigenen Religiositét in Kleidungswahl, Prozessionen und be-
sonders dem Bau von Moscheen und Tempeln. Eine Entwicklung, die in vielen Fillen
zum Streit von im einzelnen kaum involvierten gesellschaftlichen Akteuren fithrt, damit
die Prasenz von Religion aber natiirlich noch evidenter macht.

Die sich in der zunehmenden sichtbaren Prasenz der Weltreligionen in den Stidten
ausdriickende Pluralisierung ist freilich kein neues Phanomen. Schon das frithe Christen-
tum musste sich in der antiken Stadt in einem «multikulturellen» Umfeld behaupten, wie
Gerhard Seilin zeigt. Diese heute wieder bestehende Konkurrenzsituation sieht Karl-Fritz
Daiber in unausgesprochener Anlehnung an die rational-choice-theory, die im deutsch-
sprachigen Raum mittlerweile das einflussreichste religionssoziologische Narrativ zu sein
scheint, als Chance fiir die christlichen Kirchen. Statt andere Anbieter auf dem religidsen

SZRKG, 100 (2006)




Rezensionen — Comptes rendus 431

Markt zu bekdmpfen, sollten sie lieber ein kundenorientiertes, profiliertes Angebot ein-
bringen. Dabet sei es unmoglich, «jedermann zu seinem Kunden zu machen», sondern es
gehe um den «Aufbau eines Interessentenstammes». Auch beim Beitrag von Annegret
Reitz-Dinse ist diese Anlehnung an ein der Okonomie entlehntes Marktmodell greifbar,
wenn sie nach einem Durchgang durch die soziologische Theorie Pierre Bourdieus der
Kirche bei den anstehenden Reformprozessen eine «Investitionslenkung von 6konomi-
schem, kulturellen und sozialem Kapital» empfiehlt.

Ebenfalls die «Rendite» im Blick hat Christian Gotzen, der als Pfarrer am Beispiel sei-
ner Domgemeinde in Bremen die Neuausrichtung kirchlicher Handlungsfelder auf das
«Kerngeschift», die «Vermittlung von Glaubensinhalten und spirituell ausgerichteten Le-
bensformen» beschreibt. Dies kann nicht nur in der Stadt, sondern auch mit Hilfe der
Stadt geschehen, wie Jiirgen Heumann ausflihrt. Er beschreibt die stidtischen Lebens-
welten, das Neben- und Ineinander von Kathedrale und Drogenszene, von Kaufrausch und
Kulturevent, von Menschlichkeit und Menschenverachtung als Lernorte von Religion, die
freilich in ihrer spezifischen Symbolik erschlossen werden miissten.

Interessierten sich schon die Beitrdge von Daiber, Reitz-Dinse, Gotzen und Heumann
weniger fiir die detaillierte Analyse von Religion in der Stadt, als vielmehr fiir die the-
oretisch mehr oder weniger, empirisch und theologisch allerdings kaum fundierte Ent-
wicklung von Handlungsanweisungen fiir kirchliche Entscheidungstriger, so verlédsst der
fast ein Drittel der Druckseiten einnechmende Beitrag von Wolfgang Erich Miiller m.E.
vollig das im Titel des Sammelbandes genannte thematische Feld. Mit grossem systema-
tischen Aufwand geht er im Anschluss an Uberlegungen von Heinrich Scholz, Wilhelm
Weischedel und Gianni Vattimo der Frage nach, ob Religion aus philosophischer Sicht
noch Plausibilitét habe. In dhnlicher Weise stehen bei Dirk Réllers «Assoziationen zur
Archéologie des Tourismus und zum Nomadismus», in denen er Zeichen des Religitsen
im modernen Tourismus aufspiirt und thre Wurzeln auf antike Wanderungsbewegungen
zuriickfiihrt, theoretischer Aufwand und Ertrag im Sinne der vom Herausgeber skizzierten
Leitfragen in einem umgekehrt proportionalen Verhiltnis.

So bietet dieser Band leider insgesamt das Beispiel einer Zusammenarbeit, bei der die
meisten Autoren offenkundig mehr an der Vorstellung ihrer wissenschaftlichen oder kir-
chenpolitischen Steckenpferde, als an der Beantwortung gemeinsamer Fragen interessiert
waren. Eine wirklich interdisziplindre Beschiftigung mit dem Phdnomen von Religion in
der Stadt steht noch aus.

Bochum Christian Schmidtmann

Phillip Charles Lucas/Thomas Robbins (Hg.), New Religious Movements in the 21st
Century. Legal, Political, and Social Challenges in Global Perspective, New York/Lon-
don, Routledge, 2004, 364 S.

Der vorliegende Sammelband entstand in Folge eines 2001 von den Herausgeberlnnen der
Zeitschrift Nova Religio organisierten Symposiums, an welchem Themen rund um das
Verhiltnis von Kirche, Staat und neuen, bzw. alternativen Religionsgemeinschaften, den
so genannten «Neuen Religiosen Bewegungen» (NRB) in Bezug auf die Religionsfreiheit
diskutiert wurden. Die Herausgeber des Sammelbandes beauftragten die einzelnen Autor-
innen und Autoren, insbesondere die Antwortmuster der betreftenden Regierungen auf die
neuen religiosen Bewegungen zu analysieren und Faktoren wie die Mobilisation der Staa-
ten gegen die Bewegungen, die Rolle der Intellektuellen und der «Sektenexperten», den
Zusammenhang zu ethnischen und politischen Konflikten sowie den Einfluss etablierter
Kirchen zu beschreiben (2).

SZRKG, 100 (2006)



432 Rezensionen — Comptes rendus

In den ersten vier Teilen des Bandes befassen sich namhafte Autorlnnen mit europi-
ischen Staaten (Grossbritannien, Dinemark, Frankreich, Italien, Deutschland, baltische
Staaten), Asien (Russland, Zentralasiatische Republiken, China, Japan), Afrika, Austra-
lien sowie Nord- und Siidamerika (Brasilien, USA, Kanada). Der flinfte Teil ist theore-
tischen Betrachtungen zu Globalisierung und der «Post-9/11-Aera» vorbehalten. Die 21
Artikel bieten einen sehr guten Uberblick iiber die derzeitige Forschung — sowohl in Be-
zug auf die Situation in einzelnen Landern als auch in Bezug auf verschiedene wichtige
Themen.

Thomas Robbins stellt in der Einleitung fest, dass je nach Staat unterschiedliche Grup-
pen als gefihrlich eingestuft werden. Wihrend in den USA vor allem «totalitdre», apoka-
lyptische Bewegungen genau beobachtet wiirden, sorge sich Frankreich um lockere Medi-
tationsgruppen, Heiler und therapeutische Zirkel (9).

In ihrem interessanten Beitrag (Prophets, «False Prophets», and the African State.
Emergent Issues of Religious Freedom and Conflict) stellt Rosalind 1. J. Hackett fest, dass
in keinem afrikanischen Staat eine systematische Unterdriickung von neuen religidsen
Bewegungen zu beobachten sei (169). Sie fokussiert in threm Artikel auf die Analyse von
Konfliktmuster und schlagt vor, die Wahrmehmung der neuen religidsen Bewegungen
durch den Staat in drei Kategorien einzuteilen (155). Erstens konnen neue religiose Bewe-
gungen von einem Staat als Bedrohung der politischen Autoritit gesehen werden. Zwei-
tens konnen neue religiose Bewegungen als Bedrohung des 6ffentlichen Interesses wahr-
genommen werden, indem ihnen beispielsweise zugeschrieben wird, sie wiirden der
sozialen Ordnung abtrdglich sein. Drittens schliesslich kénnen neue religiose Bewegun-
gen als Bedrohung der religiosen Macht und der religidsen Autoritit interpretiert werden
— insbesondere in denjenigen Staaten, in denen ein religioses Establishment eng mit
politischen Fiihrern verbunden sei. Hackett schliesst mit der Feststellung, dass die Analy-
se der Wahrnehmung der neuen religiosen Bewegungen und anderer religidser Minder-
heiten sowie das Verhalten des Staates gegeniiber diesen Gruppen wichtige Hinweise auf
die Machtverhiltnisse innerhalb dieses Staates gebe und dass die lokalen Konflikte vom
globalisierenden Diskurs der Menschenrechte und der Religionsfreiheit beeinflusst sowie
den zur Zeit schnell expandierenden Massenmedien gendhrt wiirden (169f).

James Beckford geht in seinem theoretischen Beitrag genauer auf die «Bezichung» der
neuen Bewegungen und der Globalisierung ein. Einerseits, so Beckford, hitten die Neuen
religiosen Bewegungen selber sehr unterschiedliche Konzepte von Globalisierung. Die-
jenigen Gemeinschaften, die Mitte des 19. Jahrhunderts entstanden seien wie z.B. die
Zeugen Jehovas oder die 7-Tages-Adventisten wiirden in die weltweite Verbreitung einer
uniformen Glaubensanschauung, -praxis und der Organisation setzen. Die Mitte des 20.
Jahrhunderts entstandenen Bewegungen wie Scientology oder Soka Gakkai International
hatten viel Energie eingesetzt, eine Form von globalem Bewusstsein zu entwickeln,
welches alle nationalen und ethnischen Grenzen iliberwinden und in eine friedliche, har-
monische, vereinigte Welt miinden sollte. Dies tidusche nicht dariiber hinweg, dass diese
so genannten universalen Werte auf partikuldren Ideologien beruhen wiirden (255). An-
dererseits, so Beckford, hitte die Globalisierung verschiedene Auswirkungen auf die Neu-
en religiosen Bewegungen. Er beobachtet, dass diese oft Pioniere darin waren, neue so-
ziale und vor allem technologische Entwicklungen (wie beispielsweise das Internet) an-
zuwenden. Dies reiche von den Protestanten im 16. Jahrhundert, welche mit dem Buch-
druck experimentierten bis zu den Anhdngern Raels, welche mit der Klonung von Men-
schen Schlagzeilen machten. So niitzlich etwa das Internet fiir die Neuen religiosen Be-
wegungen in Bezug auf interne und externe Kommunikation sei, so wiirden einige von
ihnen verschiedenen Problemen begegnen: Dissidenten publizicren interne Dokumente,
Sites werden gehackt oder es entstehen Parodien wie z.B. die Thee Church Ov Moo
(http://www.churchofmoo.com). Inzwischen seien auch die Anti-Kult-Bewegungen gleich
aktiv auf dem Web wie die Gruppen selber (251).

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 433

Thomas Robbins stellt in seiner Einleitung zum Sammelband fest, dass die Globa-
lisierung amerikanischen Firmen ermdglichte, in Wirtschaftssysteme rund um den Globus
Einfluss zu nehmen. Auch in Amerika entstandene Bewegungen wie die Zeugen Jehovas
oder Scientology sowie die Ideologie der amerikanischen Anti-Kult-Bewegung hitten in
der ganzen Welt AnhidngerInnen gefunden (10). Autoren wie Ian Reader (Consensus Shat-
tered. Japanese Paradigm Shift and Moral Panic in the Post-Aum Era) oder James T. Ri-
chardson (New Religions in Australia. Public Menace or Societal Salvation?) stellen fest,
dass anti-amerikanische Ressentiments eine der zentralen Dimensionen im Anti-Kult-Dis-
kurs ausmachen wiirden (11).

Weitere interessante Beitrdge beleuchten die Rolle von Forscherlnnen und Intellek-
tuellen in den Diskursen iiber die Neuen religiosen Bewegungen, welche etwa in Italien,
so Massimo Introvigne, eine iiberraschend positive Haltung gegeniiber religiésen Min-
derheiten einnehmen wiirden. In den USA hingegen, so J. Gordon Melton, beféinden sie
sich in einem Dilemma. Sofern sie sich weder als «Sektenjager» noch als «Sekten-
freunde» positionieren wiirden, sondern einen religionswissenschaftlichen akademischen
Diskurs flihren, wiirden sie etwa von Gerichten nicht mehr gehért werden (14-16). Wie-
tere Artikel befassen sich genauer mit islamischen Gruppen (Mark Sedwick: Establish-
ments and Sects in the Islamic World; Marat Shterin: New Religions in the New Russia)
oder der Rolle der etablierten Kirchen (Marat Shterin iiber Russland und Daniéle Hérvieu-
Léger iiber Frankreich).

In seiner Konklusion stellt Phillip Charles Lucas fest, dass seit Beginn des 21.Jhrts. die
Einschrankungen oder gar Aufhebungen der Religionsfreiheit zugenommen hitten. Er
filhrt finf Griinde an (342): das Ende des Kalten Krieges und die Hinwendung zu
Religion als Konfliktfaktor, die Attentate vom 11. September und die daraufhin von den
USA lancierten Ideologie des «war on terrom», einzelne aufsehenerregende Fille von Ge-
walt (wie z.B. Aum, Sonnentempler, Heavens Gate), der Riickgang des Einflusses des
akademischen Diskurses tiber die neuen religiosen Bewegungen und die internationale
Verbreitung der Anti-Kult-Bewegungen sowie das Wiederaufleben von Nationalismen in
Liandern, welche eine kohdrente nationale Identitédt aufbauen wollen

Er appelliert in seinem Schlusssatz an alle, welche sich fiir das fundamentale Men-
schenrecht der Religionsfreiheit einsetzen wiirden, diese Verdnderungen als besorgniser-
regend wahrzunehmen (355).

Fribourg Petra Bleisch Bouzar

Richard Friedli & Mallory Schneuwly Purdie (eds), L 'Europe des Religions. Eléments
d’analyse des champs religieux européens. Actes du programme 2002-2003 de formation
doctorale, Berne, Peter Lang, 2004 (=collection «Studia Religiosa Helvetica», vol.8/9),
257p.

Le paysage religieux européens est en profonde mutation. La sécularisation s’enracine, les
religions non-chrétiennes gagnent du terrain et la construction européenne implique de
nouveaux rapports entre €tat et religion qui suscitent débats voire contestation. Comment
peut-on caractériser la situation des religions en Europe actuellement? Quelle est la nature
et les implications des transformations qui sont en cours? Quelle politique la communauté
européenne devrait adopter face au domaine religieux ou, a I’inverse, comment est-ce que
les religions pourraient aider 1’Union européenne dans sa construction? Voici quelques
unes des questions que 1’annuaire suisse des religions 2003 aborde et auxquelles il tente
de répondre en 256 pages.

L’éditeur, Richard Friedli, explique dans sa conclusion que ’annuaire n’avait pas
[’ambition de faire un bilan ou méme un état de la question de I’«Europe des religions»
(p. 249). 1I visait plutdt a apporter une série d’«arréts sur image» et de réflexions sur

SZRKG, 100 (2006)



434 Rezensionen — Comptes rendus

différents aspects de la question de la foi et des institutions de foi en Europe. En consé-
quence, la premiére moitié de 1’ouvrage est constituée de réflexions et de recherches d’au-
teurs reconnus sur les enjeux contemporains des religions dans I’espace européen (sécu-
larisation, laicité, Islam, etc.). La deuxieme moitié de 1’ouvrage est, elle, constituée de tra-
vaux de jeunes chercheurs et chercheuses suisses, doctorants pour la plupart, qui pré-
sentent leurs projets de recherche et leurs premiers résultats — des travaux trés divers et
assez lachement en rapport avec le théme du volume. Une telle organisation de I’ouvrage
pourrait paraitre bancale, mais le livre est fort bien €quilibré et sa structure permet une
réflexion de qualité sur ’Europe en méme temps que la découverte de jeunes talents
européens en sciences des religions.

Aprés une introduction générale sur les changements géopolitiques mondiaux et les
changements internes a I’Europe aprés 1945, la premiere partie de 1’ouvrage s’ouvre sur
un article de Rute Vicente qui discute de I’histoire et de la nature légale des rapport entre
Union Européenne et institutions religieuses. Suit un article de Jean-Paul Willaime qui
déploie une argumentation passionnée en faveur d’un retour du religieux dans 1’espace
publique européen. Pour cet auteur, un tel retour est nécessaire afin de faire face au «dés-
enchantement» des démocraties et pour donner un socle sir aux valeurs et principes uni-
versels que 1I’Union veut promouvoir. S’enchainent ensuite un texte stimulant mais pas
tout a fait fini de Jocelyne Cesari qui compare le développement des identités musul-
manes en Europe et aux Etats-Unis; un texte de Grace Davie qui développe une analyse
subtile de la nature de la sécularisation; et un excellent article de Valentine Zuber qui
compare |’histoire de la laicité dans trois pays d’Europe dont la Suisse. La premiere partie
se conclut par une analyse de I’instruction religieuse sur le continent par Ansgar Jodicke.

La deuxiéme partie du livre présente des travaux de jeunes chercheurs suisses en
science des religions. Un premier texte, de la coéditrice du volume Mallory Schneuwly
Purdie, plaide pour une compréhension du Ramadan comme un «fait social total» — un ar-
gument convaincant, mais qui aurait gagné a étre démontré de maniére plus compléte. Un
deuxiéme texte, de Ines Kampfer, discute du mouvement chinois du Falun Gong en Eu-
rope, entre religion et droits de I’Homme. Suivent une intéressante discussion par Sé-
verine Despond de la philosophie éco-féministe et pro-yoga de Luce Irigaray; une riche
discussion par Yvan Bubloz de la construction identitaire et religieuse dans I’empire ro-
main sous I’empereur Justin; une fine analyse par Philippe Bornet des recommandations
sur les étrangers dans les textes du judaisme et I’application de leurs prescriptions dans
I’histoire; et une analyse par Svetlana Petkova du poids et de la «terreur de 1’histoire»
chez deux grands auteurs roumains dont Mircea Eliade. Une conclusion de Richard
Friedli essaie de reprendre la problématique générale du volume en développant des
thémes transversaux tels que |’«identité civilisationnelle», la «laicité culturelle» ou
I’«imaginaire européen».

Si I’ouvrage atteints pleinement ses objectifs déclarés, un bémol peut étre apporté sur
I’orientation générale du volume. En effet, plusieurs textes ainsi que la conclusion ont un
caractére normatif qui surprend. Richard Friedli revendique cet aspect en expliquant que
le titre de I’annuaire «Europe des religions» a été choisi parce qu’il «désigne une visée
voire une vision», et que le volume ne visait pas seulement a décrire la réalité, mais aussi
a étre programmatique (p.252). Un tel choix se défend, mais 1’ouvrage aurait gagné en
force, clarté et crédibilité si la position des auteurs avaient été explicitée, une réflexivité
avait été esquissée et la question des positions méthodologiques avait été abordée. En
effet, a certains moments le doute s’installe: est-on en sciences des religions, en théologie
ou dans le demaine du politique? Il est vrai qu’éclaircir la position de chaque auteur et
essayer de coordonner sinon unir les positions méthodologiques, voire politiques, de tout
un chacun tenait de la gageure. Mais un minimum de réflexion, théorique et
méthodologique, dans I’introduction et la conclusion aurait enrichit [’ouvrage et lut aurait
donnée une assise plus solide.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 435

Cette petite critique notée, il nous faut souligner que cet annuaire suisse des religions
2003 est d'une grande richesse et d’une grande qualité. Grace, d’une part, a la qualité des
études et des réflexions qu’il contient; et grace, d’autre part, au panorama offert sur la
recherche suisse en science des religions sur le théme de I’Europe. Notons pour conclure
que cet ouvrage a aussi été particulierement bien fait. Le travail éditorial est trés bon, la
qualité du papier et de I'impression excellente et la couverture est agréable tant a regarder
qu’a toucher. Pour ces raisons, nous recommandons vivement non seulement de lire ce
livre, mais de I'acheter.

Oxford Eric Morier-Genoud

Hartmut Lehmann (Hg.), Migration und Religion im Zeitalter der Globalisierung, Bau-
steine zu einer europdischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Sakularisierung, Bd. 7,
Wallstein Verlag, Goéttingen, 2005, 143 S.

Der Band eroffnet breite historische, soziologische, religionswissenschattliche, rechtswis-
senschaftliche und literaturwissenschaftliche Zugéinge zum Thema «Migration und Reli-
gion» und bildet den Abschluss des Projekts «Multireligiositit im Vereinten Europa».

Wie Hartmut Lehmann in seinen «Einfithrenden Bemerkungen» hervorhebt, wurde
Religion hochst selten mit Migration in Verbindung gebracht. So stellte sich die Frage, ob
Migration das religiose Denken und Verhalten von Migranten beeinflusse kaum. Histo-
rische Beispiele, gerade im Zusammenhang mit der europédischen Massenmigration in die
Vereinigten Staaten demonstrieren eindriicklich, welche Bedeutung der Religion im Pro-
zess des «uprooting» (dem gewaltsamen Losreissen von den heimatlichen Wurzeln) zu-
kam. Wie Lehmann prézisiert, waren es 6konomische und politische Motive, die zur gros-
sen Auswanderung von Europa nach Amerika den Anlass gaben; in Amerika angekom-
men, spielten hingegen religiose Uberlegungen bald eine weit wichtigere Rolle. Europa,
das sich jlingst von einem Emigrations- zu einem Immigrationskontinent entwickelt hat,
sicht sich nun mit d@hnlichen Entwicklungen konfrontiert.

Barbara Ddélemeyer schreibt iiber die «Sonderrechte reformierter Fliichtlingsgemein-
den und ihre Behauptung iiber Jahrhunderte». An den Beispielen der Sonderstellung der
hugenottischen Réfugiés, die diese in Bezug auf die Kirchenverfassung von den deutschen
Fiirsten erhielten, wird sichtbar, wie lange Teile dieser Privilegien aufrecht erhalten wor-
den sind und wie diese stets auch in Konkurrenz zum generellen Assimilationswillen
standen.

«Religiose Konflikte als Folge spontaner und erzwungener Umsiedlungen in Siidosta-
sien» vergleicht Bernhard Dahm. Wie er aufzeigt, waren siidostasiatische Linder lange
Zeit gepragt von einem friedlichen Nebeneinander unterschiedlicher Religionsgemein-
schaften und entschirften Konflikte durch selektive Adaption. Erst am Ende der Kolo-
nialzeit untergruben Modernisierungsmassnahmen der eigenen Eliten sowie grossere Um-
siedlungen das traditionelle Streben nach Ausgleich und Harmonie. An den Beispielen des
Kampfs der Muslime um einen eigenen Staat im Siiden der Philippinen, der Transmigra-
tionspolitik in Indonesien sowie am Exodus der Katholiken aus Nordvietnam arbeitet
Dahm spezifische und in sich dusserst unterschiedliche Beispiele heraus.

Max Deeg untersucht den Wandel der chinesisch religiosen Diaspora-Gemeinde in
Wien im Spannungsfeld «Zwischen kultureller Identitit und universellem Heilsanspruchy.
Eine Besonderheit der chinesischen Diasporareligiositit, so eine der Ausgangsthesen, be-
stehe darin, dass kulturelle Identitét sehr hdufig iiber Konversion zu einer kulturell als chi-
nesisch identifizierten Religion hergestellt werde. Die aufgefithrten Uberlegungen bilden
die Grundlage fiir ein Forschungsprojekt.

SZRKG, 100 (2006)



436 Rezensionen — Comptes rendus

Uber die jiidischen Gemeinden in Istanbul schreibt Silvia Tellenbach im Beitrag «Aus
Spanien in die Tiirkei». Die spanischen Juden emigrierten in der Folge der Reconquista in
zwel Wellen in das Osmanische Reich, das den Angehdrigen der andern beiden Buchre-
ligionen Lebensmoglichkeiten bot, die zur gleichen Zeit kaum anderswo zu finden waren.
Die jiiddospanischen Migranten gewannen bald an 6konomischem Einfluss. In dem Masse
jedoch, wie die Informationsfliisse mit dem Westen schwicher und die Kenntnisse abend-
landischen Wissens zuriickgingen, verloren sie diesen an neue aufsteigende Eliten. Die ju-
déospanischen Emigranten blieben jedoch mit ihrem altertiimlichen Spanisch, das sie mit
hebrdischen Buchstaben schrieben, als Gruppe lange Zeit deutlich unterscheidbar.

Christoph Ribbat befasst sich unter dem Titel «Der kontrollierte Gebetsverein» mit
den masurischen Einwanderern ins Ruhrgebiet um 1900. Diese trafen trotz ihrer evange-
lischen Konfession auf ein doppeltes Misstrauen. Die slawischen Masuren sahen sich im
Gebrauch ihrer Sprache durch die wilhelminische Germanisierungspolitik verschiedenen
Repressalien ausgesetzt und die evangelische Landeskirche misstraute der ihrer Kontrolle
entzogenen Frommigkeitskultur.

Am Beispiel Griechenlands befasst sich Altana Filos mit der «Religionsausiibung von
Migrantengruppen in reiigids homogenen Staaten». Griechenland kann als religios homio-
genes Land bezeichnet werden, in dem 90% der griechischen Bevélkerung der griechisch-
orthodoxen Religion angehoren. In der Folge des Wandels Griechenlands seit den 1980er
Jahren zu einem Einwanderungsland, verstirkte sich jedoch die religitse Vielfalt. Viele
der legal und illegal Zugewanderten sind Muslime (ein grosser Teil aus Albanien), die
zusammen mit andern Glaubensrichtungen angesichts des Selbstverstindnisses der Ortho-
doxen Kirche als Kirche der Majoritdt und des Griechentums Miihe haben, ihre eigene
Religion explizit frei praktizieren zu kénnen. Die Autorin verweist auf die Gefahren, die
eine solche Abgrenzungspolitik in sich birgt.

Jon Miller untersucht Religion und Leben von Immigranten in Los Angeles und weist
auf der Basis von Interviews nach, dass in einer Migrationsstadt ohne ethnisch dominante
Mehrheit mit einer derart sozial mobilen Gesellschaft der religiose Bezug bei Zugewan-
derten einen hohen Stellenwert erhilt.

Der abschliessende Beitrag widmet sich der «Religionsfreiheit von Fliichtlingen im
Aufnahmestaat aus volkerrechtlicher Perspektive». Tobias Lochen und Thilo Marauhn
vergleichen die bestehenden Menschenrechtsvertrige und kommen zum Schluss, dass
diese einen weit reichenden Schutz der Religionsfreiheit von Fliichtlingen im Aufnahme-
staat gewdhren.

Die Autorinnen und Autoren des Sammelbands zeigen mit ihren historischen und aktu-
ellen Beziigen anschaulich auf, welche dominante Rolle die Religion in den verschie-
denen Migrationsprozessen gespielt hat und auch in der Gegenwart spielt. Die Beitrige
schirfen so das Verstindnis, indem sie Herausbildung und Wandel religiéser Denk- und
Verhaltensweisen von Migrantinnen und Migranten sichtbar machen, die als Teil eines
sozialen Prozesses zu verstehen sind.

Horw Markus Furrer

Hubert Wolf, Einleitung 1814-1917 in vier Sprachen (Deutsch, Italienisch, Englisch,
Spanisch), Paderborn, Ferdinand Schéningh, 2005 (=R&mische Inquisition und Indexkon-
gregation. Grundlagenforschung: 1814-1917), 429 S.

Seit der damalige Prifekt der vatikanischen Glaubenskongregation und heutige Papst
Benedikt XVI. dem jungen Frankfurter Professor fiir Kirchengeschichte Hubert Wolf im
Jahr 1992 mit einer Ausnahmegenehmigung den Weg in die Archive des vormaligen Hei-
ligen Offiziums Offnete, lassen die dort gemachten Funde den Forscher nicht mehr in

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 437

Ruhe. Inzwischen wurden die Archive dieser ehemals als «Suprema» bezeichneten Kon-
gregation ebenso wie die der Indexkongregation flir die Forschung gedffnet. Hubert Wolf
ist mit einer Reihe von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern dabei, die interessanten Ein-
zelfille, in denen es zu einer romischen Verurteilung kam oder in denen eine solche Ver-
urteilung unterblieb oder von denen man bisher nicht einmal wusste, dass eine Anzeige
ergangen war, aufzuarbeiten. Diese Aufgabe ist flir das 19. Jahrhundert fiir eine Reihe von
Fallen (Heine, Ranke, Karl May und Harriet Beecher-Stowe) in mehreren teils populdren
Publikationen Wolfs bereits durchgefiihrt worden. Andere Projekte, wie die Aufarbeitung
der Modernismus-Problematik, stehen noch an.

Das hier anzuzeigende Werk ist die in vier Sprachen verfasste Einleitung zu der als
«Grundlagenforschung» bezeichneten Inventarisierung der mit der Buchzensur befassten
romischen Behorden. Endziel des wissenschaftlichen Grossunternchmens ist eine voll-
stindige Erfassung aller seit 1542 bis 1917 auf den Index der verbotenen Biicher gelang-
ten Werke, eine prosopographische Erfassung der damit befassten Gutachter und Mit-
glieder der romischen Inquisition und Indexkongregation sowie eine Zuordnung der
Gutachter zu den entsprechenden Biichern. Realisiert wird dieses Ziel von Wolf von
hinten her, also vom gegenwirtigen terminus ad quem der Offnung der vatikanischen
Archive. Dass dabei — zumindest gegenwirtig — die spannenden Phasen des Dritten Rei-
ches und der Endphase des Index bis zu seiner Abschaffung Ende 1965 nicht systematisch
beriicksichtigt werden kénnen, mag man bedauern; die Entscheidung, das Projekt nicht
1542, sondern 1917 zu beginnen, ist wohl der 6ffentlichkeitswirksamen Vermittlung ge-
schuldet.

Die rémische Buchzensur diente der «Wissenskontrolle». Entstanden nach der medien-
politischen Revolution infolge der Reformation, wurde die Zensur nach einem idealty-
pischen Verfahren aus Anzeige, Vorpriifung, Gutachten, Verhandlung vor der Konsulto-
renversammlung, Entscheidung und Publikation der Entscheidung durchgefiihrt. Aus dem
in unterschiedlichen Bestdnden der Archive der Indexkongregation und der Inquisition
vorhandenen Material sind die in der vorliegenden Einleitung vorgestellten sechs Binde
zusammen gestellt:

Dabei geht es zum einen um die Edition der so genannten «Bandi» (Wolf, Hubert
(Hg.), Romische Biicherverbote. Edition der Bandi von Inquisition und Indexkongre-
gation 1814-1917 (Rémische Inquisition und Indexkongregation. Grundlagenforschung I:
1814-1917), Paderborn: Ferdinand Schéningh 2005). Auf diesen Plakaten, die 6ffentlich
in Rom angeschlagen und an ausgewihlte Adressaten versandt wurden, wurden die Be-
schliisse iiber zu indizierende Biicher sowie eventuelle Unterwerfungen der Autoren mit-
geteilt. Aus diesen Bandi wurden im Abstand mehrerer Jahre die gedruckten Ausgaben
des «Index librorum prohibitorum» gebildet. Durch diese Edition kénnen jetzt fast liicken-
los die Sitzungen und der Kontext benannt werden, in denen eine Buchverurteilung statt-
fand.

Das zweite Vorhaben im Rahmen des Buchzensur-Projekts ist ein systematisches Re-
pertorium, geordnet nach den Verhandlungen der Indexkongregation (Wolf, Hubert (Hg.),
Systematisches Repertorium zur Buchzensur 1814-1917. Indexkongregation. Inquisition
(Romische Inquisition und Indexkongregation: Grundlagenforschung II: 1814-1917),
zwei Béande, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2005) bzw. der Inquisition. Hier werden zu
den behandelten Autoren und Biichern, zu denen jeweils die genauen bibliographischen
Angaben, nach Mdéglichkeit zu der verwendeten Ausgabe, ermittelt wurden, die entspre-
chenden Gutachter benannt sowie repertorische Angaben zu den Sitzungen und Fundorten
geboten.

Die dritte Edition geht wesentlich auf langjahrige Vorarbeiten des ehemaligen Mitar-
beiters der Glaubenskongregation und spéteren Limburger Diézesanarchivars Herman H.
Schwedt zurtick. Es ist eine Prosopographie aller Mitarbeiter von Inquisition und Index-

SZRKG, 100 (2006)



438 Rezensionen — Comptes rendus

kongregation (Wolf, Hubert (Hrsg.), Prosopographie von Romischer Inquisition und
Indexkongregation 1814—1917 (Romische Inquisition und Indexkongregation. Grundla-
genforschung III: 1814-1917), zwei Bénde, Paderborn: Ferdinand Schéningh 2005).
Erfasst werden dabei Kardinidle, Gutachter (Konsultoren), Qualifikatoren und Relatoren
sowie die Beamten der Kongregationen. Diese Prosopographie, die zu gegebener Zeit
auch im Internet fiir die Forschung zur Verfligung stehen soll (http://www.buchzen-
sur.de), umfasst neben den Lebensdaten auch die Gutachtertitigkeit sowie Quellen- und
Werkhinweise.

Was Katholiken lesen durften und was nicht, was ihnen vorenthalten werden sollte,
aber dann doch zur Verfiigung stand, welche Mechanismen sich hinter der geheimnisvol-
len Institution der Inquisition und des Index verbargen, dafiir stehen mit den vorliegenden
Binden aus der «Werkstatt Wolf» grundlegende Hilfsmittel bereit. Das Projekt soll fortg-
esetzt werden bis zur Griindung der Inquisition 1542, Fiir die unterschiedlichen Perioden
der neuzeitlichen Kirchengeschichte liegen nach Abschluss wertvolle Hilfsmittel vor, mit
deren Hilfe die Dynamiken zwischen rémischer Kirchenzentrale und regionalen Peri-
pherien besser erfasst werden konnen. Doch lasse man sich nicht tduschen: Greifbar wird
nur die jeweilige Meinung der romischen Behorden, die zwar durchaus plural sein konnte.
Nicht greifbar werden die Angste und Vorsichtsmassnahmen katholischer Autoren beim
Schreiben ihrer Werke. Manche «Schreibhemmungy», wie sie im Umfeld der Modernis-
mus-Krise vorkam, hat eben auch mit gemachten oder gedachten Erfahrungen mit der
romischen Biicherzensur zu tun. Aber das wird sicher durch noch zu erwartende Einzel-
studien néher erhellt.

Vallendar Joachim Schmied]

Monique Scheer, Rosenkranz und Kriegsvisionen. Marienerscheinungskulte im 20. Jahr-
hundert, Tiibingen, Tiibinger Vereinigung fiir Volkskunde, 2006 (=Untersuchungen des
Ludwig-Uhland-Instituts der Universitét Tiibingen Bd.101), 457 S.

Um es vorweg zu sagen: die hier anzuzeigende kulturanthropologische Studie von Mo-
nique Scheer ist ein absoluter Gliicksfall. Mit ihrer im Wintersemester 2004/05 an der Fa-
kultét fiir Sozial- und Verhaltenswissenschaft der Universitdt Tiibingen eingereichten Dis-
sertation leistet sie einen substantiellen und erhellenden Beitrag zum Verstindnis der
Konjunktur des Marienkultes in Deutschland um 1950.

Im Gegensatz zu kirchenhistorischen Arbeiten, die bisweilen ein allzu apologetisch-
hagiographisches Interesse am Thema oder aber eine nahezu despektierliche Abschatzig-
keit (Wundersucht) erkennen lassen, enthdlt sich Monique Scheer, die sich dem sozial-
und mentalititsgeschichtlichen Ansatz Klaus Schreiners (36) verpflichtet weiss, metho-
denbedingt einer wertenden Begrifflichkeit. Sie versteht Marienerscheinungen gerade
nicht als abergldubische Verirrung des religiosen Lebens, sondern wertneutral als eine
mogliche Artikulation menschlicher Erfahrung in religidser Sprache. Der durch die Studie
abgesteckte Zeitraum bewegt sich weit in die Nachkriegszeit hinein, obschon ihr Haupt-
augenmerk der Frage gilt, inwieweit der Marienerscheinungsglaube kulturelle Ressourcen
bot, um Krieg und Kriegsgefahr zu deuten. Scheer begriindet ihr Ausgreifen auf die fiinf-
ziger Jahre mit dem Hinweis, dass das Ende des zweiten Weltkrieges als «Kriegsende auf
Raten» zu betrachten sei, dann wenn man nicht allein die soldatische Erfahrung, sondern
das Nachwirken der existentiellen Note der Gesamtbevolkerung in Rechnung stellt (28).

Die Studie gliedert sich in zwei Teile. Der erste, historisch-empirische Teil («Maria
spricht zur Welt». Fatima-Kult und Marienerscheinungen in Deutschland, 41-260) 1st re-
lativ konventionell gestrickt, insofern er einer chronologischen Spur folgend mit der
Darstellung der Marienerscheinungen von Fatima (1917-1942) einsetzt. Sodann die deut-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 439

sche Rezeption und kirchliche Foérderung des Fatima-Kultes (1930 bis in die Mitte der
fiinfziger Jahre des 20. Jahrhunderts) in den Blick nimmt und die Marienerscheinungen
im Stidwesten Deutschlands (Pfaffenhofen an der Roth, Tannhausen, Fehrbach in der
Pfalz sowie Heroldsbach-Thun) erstmals rekonstruiert. Auffallend ist, dass Maria an allen
diesen vier Orten als «Unbefleckt Empfangene» erscheint. Wahrend die Seherinnen in
Pfaffenhofen und Tannhausen Mitglieder von marianischen Organisationen waren (und
von daher «Bilderfahrungen» mitbrachten), handelte es sich bei den Seherinnen in Fehr-
bach und Heroldsbach um Kinder, die wohl durch Religionsunterricht und Kirchenbesuch
erste Kenntnissse von Marienerscheinungen hatten. Die Ereignisse um die Erscheinungen
rekonstruiert die Verfasserin ebenso umsichtig wie versiert anhand von zeitgeschichtli-
chen (Archiv-) Dokumenten, von Untersuchungsprotokollen, Presseberichten, zeitgenos-
sischer Erbauungsliteratur, katholischer Publizistik und theologischer Literatur.

Die «Wiirze» der Studie liegt im unkonventionellen zweiten Teil der Arbeit («Reak-
tivierungen: Das Marienbild in Kriegszeiten», 261-408). Hier ist das chronologische
Vorgehen durchbrochen, Scheer «hiipft» in der Zeit «zurlick» und konstituiert das Bild-
repertoire der katholischen Marienfrommigkeit typologisch, mit dem Ziel, dessen sym-
bolische Macht in einem spéteren historischen Kontext, der Zeit des (und nach dem)
Zweiten Weltkrieg, zu erhellen. Interessanterweise ist die «Immaculata Conceptio» das
bestimmende Motiv im visuellen Schema der Erscheinungskulte, obschon auch andere
Typot zur Verfligung gestanden hétten. Durch den Blick zuriick auf die Anfinge des
Immaculata-Typs kann die Verfasserin zeigen, weshalb gerade die «Immaculata» als das
passende Marienbild imaginiert wurde.

Die Unbefleckte Empfangnis war bis 1750 als politisiertes Marienbild das Konstrukt
theologisch gebildeter Eliten. Sie verkorperte als konfessionalistisch aufgeladenes Symbol
den Siegeswillen der romisch-katholischen Kirche. Genau auf diese Bedeutungsebene, die
in der spateren Zeit (vor allem durch Lourdes und den durch es reprisentierten Typos, wie
er in der Wundertédtigen Medaille représentiert ist) tiberlagert wurde, konnte nun, bald 300
Jahre spiter zurtickgegriffen werden, um die Weltkriege im Rahmen einer religiosen
Deutung verstidndlich zu machen. Anders gesagt: im Fatima-Kult, so Scheer, wurden Deu-
tungsangebote reaktiviert, die im frithneuzeitlichen Entstehungskontext der Immaculata
wurzeln. Die Religionskriege des 17. Jahrhunderts wurden zur Metapher fiir die Situation
der Nachkriegszeit respective des kalten Krieges.

Freiburg i.Br. Elke Pahud de Mortanges

Rupert Klieber/Hermann Hold (Hg.), /mpulse fiir eine religiose Alltagsgeschichte des
Donau-Alpen-Adria-Raumes, Wien/Koln/Weimar, Bohlau Verlag, 2005, 252 S.

Das Ziel der Herausgeber lautet, den Diskurs tiber die Alltagsgeschichte in theoretischer
wic praktischer Hinsicht zu férdern. Der Sammelband bietet vier theoretische und zwolf
praktische Beitrige. Die konkreten Beispiele fiir Alltagsgeschichte sind zeitlich, ortlich
und thematisch hochst unterschiedlich situiert, werden aber durch das Band des «Re-
ligidsen» zusammengehalten. Die thematische Vielfalt, die von der spétantiken Kleidung
mit christlichen Motiven bis zur Fliichtlingshilfe des Waldsassener Stadtpfarrers in den
Jahren 1945 bis 1947 reicht, zeigt ein Problemfeld der Alltagsgeschichte auf: deren Be-
liebigkeit. Herausgeber Rupert Klieber hilt fest, Alltagsgeschichte sei «die faktisch belie-
big vermehrbare Rekonstruktion und Beschreibung vergangener Wirklichkeiten [...]».
Aber: Was fiir konkrete Ereignisse wihlt man aus? Der Bauer aus Muotathal, dessen Ern-
te trotz Anrufung mehrerer Heiliger miserabel ausfillt oder die Hausdienerin, die den
Schwyzer Pfarrer auf einer Reise nach Rom begleitet? Eine verniinftige Antwort auf
solche Fragen findet man im Sammelband nicht. Es diirfte auch keine geben. Immerhin

SZRKG, 100 (2006)



440 Rezensionen — Comptes rendus

steht der Historiker vor einer Herausforderung, fiir die vor allen anderen seine Zunft be-
fahigt ist, ndmlich das konkrete Ereignis «[...] in den von der Strukturgeschichte sduber-
lich beschrifteten Fachern des historiographischen Setzkastens» (Klieber) abzulegen. Der
Historiker hat die Aufgabe, die realen Geschehnisse in den jeweiligen gesellschaftlichen
Kontext einzuordnen.

Alltagsgeschichte schildert anhand exemplarischer Einzelfille das Verhalten, Denken
und Fithlen der Menschen in einem bestimmten kulturellen und politischen Umfeld. Der
Alltag der so genannten «Kleinen Leute» tritt dabei gleichberechtigt neben jenen der
«grossen Entscheidungstriger». Vollig zurecht hilt Hermann Hold, der zweite Heraus-
geber, fest, dass die ,,Kleinen Leute* ohne die Grossen nicht verstehbar seien und auch die
«Grossen» einen Alltag haben. Im Sammelband wird dieser Devise Rechnung getragen.
Sehr anschaulich kommt sie zum Beispiel in Vincenc Raj$ps Beitrag «Der Glaubens- und
Kirchenalltag in Slowenien 1945-1990» zum Ausdruck. Den umgebrachten und einge-
kerkerten Priester in Slowenien nach dem Zeiten Weltkrieg steht die Gymnasiallehrerin
gegeniiber, die wegen regelméssigen Kirchenbesuchs zu 24 Monaten Haft verurteilt wird.
Das kommunistische System drangsalierte die katholischen Priester, weil sich diese wih-
iend den Kriegswirren in der Mehrzahl auf die antikocmmunistische Seite und somit gegen
die von Kommunisten dominierten Partisanen gestellt hatten. Die Repressalien betrafen
auch das «normale» katholische Volk. Als religiéses Elixier, dem auch die autoritéire
weltliche Herrschaft trotz biirokratischer Schikanen nichts anhaben konnte, erwiesen sich
die Wallfahrten.

Auch Christine Tropper zeigt im Beitrag iber das Gurker Geistliche Gericht auf, wie
die alltidgliche Realitdt der «Kleinen Leute» durch das Handeln der «Miéchtigen» er-
schlossen werden kann. Tropper analysierte ein Protokoll der Gurker Konsortiums, das als
geistliches Gericht der Diozese Gurk fungierte. Am haufigsten hatte sich das Gericht mit
Fillen von Kindeserdriickung und uneingeldsten Eheversprechen zu befassen. Klagten die
Frauen wegen nicht gehaltenen Eheversprechen, versuchten die Minner ein Urteil gegen
sie mit zwei Strategien abzuwenden: Entweder unterstellten sie den Frauen einen lieder-
lichen Lebenswandel oder sie versuchten, ein Verwandtschaftsverhiltnis nachzuweisen.
Deutlich Erfolg versprechender war die zweite Strategie. Eine Verwandtschaft stellte ein
kirchliches Ehehindernis dar, worauf das Gericht immer gegen die Ehe und hiufig auch
gegen eine Entschidigung der Frau entschied. Grundsitzlich wurde damals das Ehever-
16bnis beim ersten Geschlechtsakt besiegelt. Die Ehe musste indes nicht notwendiger-
weise bald darauf erfolgen. Verging zu viel Zeit, kam es hiaufig zu Klagen. Ein Grund fiir
das Nicht-Zustandekommen einer Ehe konnten wirtschaftliche Entwicklungen, aber auch
Aussichten auf eine «giinstigere Partie» sein.

Einsiedeln Kari Kilin

Simone Lissig, Jiidische Wege ins Biirgertum. Kulturelles Kapital und sozialer Aufstieg
im 19. Jahrhundert, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2004, 784 S.

Es gibt kein «deutsches Modell» der jlidischen Verbiirgerlichung. Mit dieser Feststellung
erhebt Simone Lissig zum Postulat, die spezifischen nationalen Charakteristiken biirger-
licher Gesellschaften auch im Hinblick auf die jiidische Geschichte zu beachten. In ihrer
800 Seiten starken Habilitationsschrift belegt sie die Besonderheiten des deutsch-jiidi-
schen Verbiirgerlichungsprozess mit einer eindrucksvollen Argumentationsdichte. Die
Grundfragestellung der Studie ist dabei1 so frappierend einfach wie kompliziert: Welche
Ursachen machten die Entwicklung der jiidischen Gemeinschaft des 19. Jahrhunderts zu
einer einzigartigen Erfolgsgeschichte? Die detaillierte Erarbeitung dieser Frage geht ent-
lang der Modernisierungselemente in dieser Zeit. Der Wandel in Bildung, Religion und

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 441

Offentlichkeit sind die Schwerpunkte der Studie. Als theoretische Grundlage dient die
Kapitaltheorie und das Habituskonzept Pierre Bordieus, die Léssig nicht orthodox tiiber-
nimmt, sondern gemiss ihren Forschungszielen dynamisiert. Daneben zieht sie den Er-
zichungsbegriff des 19. Jahrhunderts heran, dessen prominente Stellung durch eine Viel-
zahl von Studien vorausgesetzt werden kann. «Erziehung» bildet denn auch die zentrale
Trennlinie zwischen der deutschen Entwicklung und dem Verlauf der Verbiirgerlichung in
anderen Landern. In kritischer Distanz zur vermeintlichen Durchschlagkraft des «biirger-
lichen Wertehimmels», dessen Implikationen sich hinter dem Begriff «Erzichung» ver-
stecken, schliisselt Simone Lissig Kennzeichen damaligen kulturellen Kapitals auf und
analysiert die Umsetzungsdichte innerhalb der jidischen Gemeinschatft.

Die Studie hinterfragt zuvorderst Shulamit Volkovs Verbiirgerlichungstheorie, die eine
Akkumulation 6konomischen Kapitals als Basis fiir eine kulturelle Kapitalbildung, damit
fiir eine erfolgreiche Verbiirgerlichung, voraussetzt. Das Ergebnis Léassigs stellt Volkovs
These formlich auf den Kopf: Das kulturelle Kapital und damit der biirgerliche Habitus
sei die Voraussetzung fiir 6konomischen Erfolg.

Lissigs Untersuchung verlauft auf drei methodischen Ebenen: diskursiv, soziologisch
und biographisch. Zunichst beschreibt sie die Emanzipationsdiskurse, die ausschliesslich
in Deutschland auf dem Prinzip der «Erziehung» beruhten. Daran anschliessend werden
die Diskurse der jiidischen Bildungsinstitutionen untersucht, dies anhand der jidischen
Reformschulen und der Bildungskonzepte in den einzelnen jidischen Gemeinden, sowie
den religiésen Wandel durch Analyse der Asthetisierung und Historisierung des Gottes-
dienstes und der deutschsprachigen Predigten. Sie verldsst in ihrer Untersuchung die Dis-
kursebene, indem sie die grundlegenden Modernisierungskonflikte in ausgewahlten jiidi-
schen Gemeinden vorstellt. Mithilfe von sozialwissenschaftlichen Methoden beschreibt
sie die Etablierung einer deutsch-jiidischen Offentlichkeit, die sich in einer stetig wach-
senden Vielfalt jiidischer Publikationen darbot. Hieran schliesst sich der zweite oftent-
liche Untersuchungsgegenstand an, die jiidische Partizipation in iiberkonfessionellen Ver-
einen und die Auspriagung spezifischer juidisch-konfessioneller Vereine. Abschliessend
fragt die Studie nach den Grundziigen individueller Verbiirgerlichungsbiographien.

Im Resultat bricht Lassig mit der Vorstellung eines homogenen Biirgertums, wodurch
sie die Konzepte von Akkulturation und Assimilation, selbst das neuere Konzept einer
jiidischen Subkultur, verwirft. Aus der Studie geht vielmehr eine hybride Struktur des
Biirgertums und daran anbindend eine hybride jiidische Identitét hervor.

Das Konzept von Akkulturation respektive Assimilation verwirft Léssig, indem sie die
verschiedenen Handlungs- und Werteangebote aus dem staatlichen Erziehungprojekt mit
den tatsichlichen kulturellen Ubernahmen vergleicht. In der Studie erscheint die kultu-
relle Matrix der verbiirgerlichten Juden nur in denjenigen Aspekten deckungsgleich mit
formulierten Anforderungen, insofern deren Paradigmen eine wirtschaftlich erfolgreiche
Zukunft und den Erhalt der Religion versprachen. Das Prinzip der jiidischen Subkultur
stellt sie neben eine Vielzahl biirgerlicher Subkulturen und verneint damit eine jlidische
Separatgeschichte, die sich losgelost von der nichtjiidischen Verbiirgerlichung vollzog.
Folgerichtig integriert Lassig die jiidisch-biirgerliche Entwicklung in die allgemeine Ge-
schichte des biirgerlichen Jahrhunderts. Ihr gelingt es dabei, jenseits der Deutungsmuster
von Minoritit/Majoritit und Fremdheit/Vertrautheit, die religios-kulturellen Eigenheiten
der jiidischen Gemeinschaft in ihrer spezifischen Bedeutung fiir den Verbiirgerlichungs-
prozess herauszustellen. Den Hauptgrund fiir den beispiellos gelungenen Transformati-
onsprozess der jiidischen Gemeinschaft von einer meta-stindischen Gruppe in die bir-
gerliche Gesellschaft sieht Lassig in der «gezielten und umfassenden Einbindung der jiidi-
schen Unterschichten in diesen Prozefl». Hier spielten vor allem die jidischen Bildungs-

SZRKG, 100 (2006)



442 Rezensionen — Comptes rendus

institutionen eine herausragende Rolle, deren fortschrittliche Integrationsansitze selbst
dann noch nachwirkten, als verschiedene staatliche Massnahmen Juden den sozialen Auf-
stieg bereits wieder versperrten.

Es wire kleinlich, diese wohl umfassendste Studie zum jiidischen Verbiirgerlichungs-
prozess an Einzelheiten zu kritisieren. Ebenso kleinlich wiren Hinweise auf unbeant-
wortete Fragen, zum Beispiel zu den Verlierern dieser Entwicklung, das heisst den Ge-
scheiterten und den in traditioneller Lebensweise Verharrenden. Die Geschichte der
«Nichtverbiirgerlichung» war jedoch nicht das Thema der Studie. Gleichwohl rdumt
Léssig diese und eine Reihe weiterer ungeldster Problemstellungen als offene For-
schungsfragen ein.

Was Simone Lissig mit ihrer Studie geradezu vortrefflich gelungen ist, das ist eine
«Bodenanbindung» von Diskurs an konkrete Lebenswirklichkeit. In ihrer Studie bewegt
sich der Gedanke nicht im luftleeren Raum, sondern erhilt seine Relevanz durch resul-
tierende Handlungen.

Der nachhaltigste Ertrag dieser Studie ist Lédssigs Hinweis auf die «Nachtseite» der
judischen Erfolgsgeschichte. Durch die Sichtbarkeit der jiidischen Biirgerlichkeit im 6f-
tentlichen Raum erreichte die jiidische Gemeinschaft nicht die eigentlich erstrebte «Nor-
malitéit», ihre Verbiirgerlichung geriet vielmehr zu einem unbeabsichtigten «Ubermass an
Biirgerlichkeit».

Simone Lissig ist damit ein grundlegender Perspektivenwechsel gelungen. Thre um-
fassende Forschungsarbeit wird in den néchsten Jahren Grundlage fiir vielfiltige weitere
vergleichende und fortschreibende Untersuchungen sein — dies nicht nur im Bereich der
judischen Geschichte, sondern in der Geschichte des 19. Jahrhunderts iiberhaupt.

Basel Ruth Heinrichs

Robert Zurek, Zwischen Nationalismus und Verséhnung. Die Kirchen und die deutsch-
polnischen Beziehungen 1945—1956 (=Forschungen und Quellen zur Kirchen- und Kultur-
geschichte Ostdeutschlands. 35), Bohlau, Koln/Weimar/Wien, 2005, X111/413 S.

Mitte der 1960er Jahre demonstrierten die christlichen Grosskirchen auf spektakulire
Weise noch einmal ihren gesellschaftlichen und politischen Einfluss in Mitteleuropa, als
sie mit dem Briefwechsel der polnischen und deutschen katholischen Bischéfe und der
«Ostdenkschrift» der Evangelischen Kirche Deutschlands von 1965 eine auf Vers6hnung
ausgerichtete Neuorientierung der deutsch-polnischen Beziehungen einleiteten. Die Be-
deutung dieser kirchlichen Verséhnungsinitiativen gewinnt an Kontur, wenn man einen
Blick auf das verhirtete deutsch-polnische Verhiltnis in den Jahren zuvor und die Rolle
der Kirchen darin wirft, wie dies Robert Zurek in seiner Dissertation getan hat, die nun als
Buch vorliegt.

Zurek bezeichnet das von ihm untersuchte Nachkriegsjahrzehnt selbst als eine «im
Hinblick auf den deutsch-polnischen Aussdhnungsprozess wenig spektakulire und ertrag-
reiche Periode» (376). Den Massstab einer offenbar fiir universal gehaltenen christlichen
Ethik anlegend, die auf Vergebung ausgerichtet sei, treibt ihn die Frage nach den Griinden
fir das Ausbleiben einer verséhnlichen Haltung der Kirchen in der Friihphase der
deutsch-polnischen Beziehungen nach dem Krieg um. Der wissenschaftliche Ertrag der
Arbeit liegt vor allem in dem Nachweis, dass die Kirchen im Gegensatz zu ihrer bahn-
brechenden Rolle Mitte der 1960er Jahre von 1945 bis 1956 so gut wie keine eigenen Im-
pulse fiir die Ausgestaltung der deutsch-polnischen Beziehungen lieferten. Zurek differen-
ziert dies fir beide Konfessionen in West- und Ostdeutschland sowie in Polen, kommt
aber in allen Féllen zu demselben Ergebnis: In der Frage des deutsch-polnischen Ver-
hiéltnisses folgten die Kirchen den allgemeingesellschaftlichen und -politische Ansichten

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 443

und Forderungen, ohne Ausbildung oder Anwendung von eigenen, spezifisch christlichen
Deutungsmustern und Bewertungsmassstiaben. Das bedeutete konkret, dass man auch auf
kirchlicher Seite vor einer moglichen Verséhnung mit dem Gegentiber politische Vorbe-
dingungen erflillt sehen wollte. Auf deutscher Seite hiess das: Revision der Oder-Neisse-
Grenze, Riickgabe der verlorenen Ostgebiete und Riickfithrung der ausgesiedelten Deut-
schen. Auf der polnischen Seite verlangte man dagegen: deutsches Eingestindnis der
Schuld an den NS-Besatzungsverbrechen in Polen und Anerkennung des Gebietsverlustes
als Form der Entschidigung. Zureks ausfiihrliche Untersuchungen zum kirchlichen Dis-
kurs liber die NS-Verbrechen sowie zur Grenz- und Vertreibungsfrage zeigen deutlich,
dass die Kirchen die politischen Vorbedingungen einer Versohnung nicht nur teilten, son-
dern massgeblich mitproduzierten.

Die Ursachen fiir die Unfdhigkeit der Kirchen, sich versshnend iiber politische Forde-
rungen hinwegzusetzen, sieht Zurek in ithrem Gefangensein im nationalen Antagonismus,
der im Zweiten Weltkrieg seinen Hohepunkt erfahren hatte, in ihrer Konzentration auf die
crheblichen Noéte des eigenen Volkes in der unmittelbaren Nachkriegszeit, im herauf-
ziehenden Ost-West-Konflikt und in den fehlenden personlichen Kontakten. Fiir die pol-
nische Kirche vernachlidssigt er dabei etwas den zentralen Faktor threr Erfahrung im
Zweiten Weltkrieg mit der deutschen Besatzung, als sie ein besonderes Ziel des NS-Ter-
rors gewesen war. [hre Enttduschung tiber das gleichgiiltige Verhalten der deutschen
Glaubensbriider setzte sich nach dem Krieg angesichts der fehlenden Auscinandersetzung
der deutschen Christen mit den NS-Verbrechen weiter fort. Zurek verweist fiir die polni-
schen Kirchen jedoch auf den ebenso wichtigen Umstand, dass jede Anndherung an
Deutschland im kommunistischen Kirchenkampf als staatsfeindliches Verhalten gegen sie
instrumentalisiert wurde und gravierende Repressalien nach sich ziehen konnte. Solche
Repressalien mussten deutsche Christen bei einer versohnlichen Haltung gegeniiber Polen
nicht beflirchten, auch wenn sie damit eine weithin unpopuldre Position eingenommen
hdtten. Trotzdem verharrten die deutschen Kirchen auf einer selbstbezogenen Perspektive
auf das Leid der Deutschen. Nur in relativ unbedeutenden und folgenlosen Ausnahme-
fillen kam es zu versohnlichen Ansidtzen, so im Umfeld der Bekennenden Kirche, der
Pax-Christi-Bewegung und der Frankfurter Hefte. Die Anndherungsversuche auf polni-
scher Seite waren bedeutsamer, so die Vergebungs- und Verséhnungsdeklaration von Pri-
mas Hlond von 1948 und der Versohnungsaufruf katholischer Laien von 1951, die aber
keine Beachtung bei den deutschen Christen fanden.

Es stellt sich angesichts dieses erniichternden Befundes die Frage, wie es zehn Jahre
spater doch zu den wegweisenden Versohnungsinitiativen der Kirchen kommen konnte.
Als vorbereitende Faktoren macht Zurek auf der deutschen Seite zwei Umstinde aus:

Fiir die deutschen Katholiken habe die kommunistische Verfolgung der katholischen
Kirche in Polen zu einer konfessionellen Solidaritdt gefiihrt, die langfristig das Verhiltnis
zu Polen positiv verdndert habe. Zurek verweist in diesem Zusammenhang auf die einzige
kritische Bemerkung eines deutschen Bischofs zum negativen historischen Verhiltnis der
Deutschen zu Polen, die 1953 auf einer Solidarititsveranstaltung zugunsten der verfolgten
katholischen Kirche fiel. Ob die konfessionelle Solidaritit tatsdchlich zu einer tieferen
Selbstreflexion fithrte, wie Zurek meint, erscheint allerdings angesichts des von ihm pré-
sentierten Materials zweifelhaft.

Plausibel erscheint dagegen, dass auf evangelischer Seite die Mitte der 1950er Jahre
eingefiihrten Reiseerleichterungen nach Polen einen Umdenkungsprozess einleiteten, der
radikaler war als der auf katholischer Seite im Zusammenhang mit der Kirchenverfolgung
in Polen. Entscheidend war dabei, dass mit dem Aufbau von Kontakten nach Polen die
«Loslosung der evangelischen Ostaktivititen von der Kuratel der Vertriebenengremien»
(334) gelang, die bis dahin die Einstellung der evangelischen Kirche zu Polen massgeb-
lich bestimmt hatten. Insbesondere die Konfrontation mit den in der Bundesrepublik weit-

SZRKG, 100 (2006)



444 Rezensionen — Comptes rendus

gehend tabuisierten NS-Verbrechen in Polen fithrte zu einem Umdenkungsprozess im
Verhiltnis zu Polen, der schliesslich auch die Grenzfrage betraf, und das Bemiihen um ei-
nen nachhaltigen Vers6hnungsprozess massgeblich motivierte.

Es ist bedauerlich, dass die wichtige Arbeit von Zurek bereits im Jahr 1956 abbricht
und so den weiteren innerkirchlichen Prozess, der zu den Verséhnungsinitiativen Mitte
der 1960er Jahre fiihrte, nicht mehr untersuchen kann.

Oldenburg Stephan Scholz

Birgit Weillenbach, Kirche und Konzentrationslager. Katholische Aufkldrungspublizistik
in der Zeit von 1945 bis 1950, Frankfurt/Main, Verlag Peter Lang, 2005, 361 S.

Vor allem in der unmittelbaren Nachkriegszeit, also den Jahren 1945 bis circa 1950, be-
stand in der deutschen Offentlichkeit kaum ein Interesse an den verbrecherischen Aus-
prigungen des nationalsozialistischen Regimes. Vordringlichere Bediirfnisse wie der
Kampf, den néchsten Tag zu {iberleben, verhinderten meist eine emotionale und intellek-
tuelle Auseinandersetzung etwa mit den in den Konzentrationslagern begangenen Mas-
senmorden. Dies bedeutet jedoch nicht, dass Konfrontationen mit der unmittelbaren Ver-
gangenheit ginzlich ausblieben. So hat einerseits besonders in der sowjetischen Besat-
zungszone auf Veranlassung der Alliierten eine erzwungene Auseinandersetzung mit der
NS-Vergangenheit stattgefunden, andererseits gab es aber auch sicherlich vereinzelte An-
gebote seitens der Presse und des Horfunks. Einen Teil dieses iiber die Printmedien be-
reitgestellten Angebots publizierte die katholische Kirche in ihren nahezu unmittelbar
nach Kriegsende wieder erscheinenden Bistumsblittern.

Weillenbach nimmt in ihrer Wiirzburger Dissertation nun eine systematische Aus-
wertung dieser Bistumsblatter und dazu anderen Tageszeitungen, Zeitschriften, Jahrbii-
chern, Kalendern, Almanachen und Adressbiichern vor und stellt dabei vor allem Berichte
katholischer Priester und deren KZ-Erfahrungen in den Vordergrund. Die Analyse dieses
insgesamt sicherlich breiten Konvoluts an publizistischen Quellen reicht jedoch selten
tiber eine Darstellung und Zusammenfassung der jeweiligen Medieninhalte hinaus. Schon
die erkenntnisleitende Fragestellung von Weillenbachs Studie determiniert die Auswer-
tungen des bisher noch weitgehend unberiicksichtigt gebliebenen Quellenbestands: So
wird schlicht die Frage in das Blickfeld geriickt, ob die katholische Kirche einen Beitrag
zur Aufkldrung tiber die Verbrechen in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern
leistete (15).

In einem ersten Teil ihrer Studie versucht Weillenbach, ihre Analysekategorien in den
zeitgeschichtlichen Kontext einzuordnen, bleibt dabei jedoch erschreckend oberfldchlich:
Das Kapitel «Die katholische Kirche und der Nationalsozialismus» beispielsweise — fiir
eine Studie, die den Umgang der katholischen Kirche mit den nationalsozialistischen Ver-
brechen thematisiert, ein durchaus zentraler Aspekt — wird in 9 Zeilen abgehandelt. Eine
Rezeption aktueller historischer Forschungen, die dieses Themenfeld bereits gewiirdigt
haben, ist kaum auszumachen. Ebenso wirken die methodischen Uberlegungen, die Auf-
schluss etwa iiber die Auswahl des Quellenmaterials oder iiber die Analysen geben kénn-
ten, eher unklar und kaum plausibel. Denn nach Weillenbachs Auffassung konnten an-
hand einzelner Autobiographien «katholisch-kirchliche Items festgelegt werden, um sie
anschliessend in die Sozialstruktur der katholischen Kirche einzubetten.» Uber Einzel-
schicksale hinweg liesse «sich so die katholische Kirche darstellen.» (31).

Die Stidrken der Arbeit sind einzig im Auswertungsteil zu finden. Weilenbach identi-
fiziert hier in enormer Breite zentrale, meist erschiitternde Textpassagen, die Eindriicke
iiber religidses Leben in Konzentrationslagern vermitteln konnen. Hauptanliegen der vie-
len verschiedenen Bistumsblitter war es, den Leser iiber das Leben und Wirken der KZ-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 445

Priester zu informieren. Dokumentiert und systematisiert werden die jeweiligen Inhalte in
einem umféanglichen tabellarischen Apparat, der auch Grundlage flir weitere Annidherun-
gen an das behandelte Thema sein kann. Insgesamt mutet der Autbau der Studie jedoch
cher uniibersichtlich an. Zahlreiche Einzelkapitel, die meist nicht mehr als eine Seite um-
fassen, werden aneinandergereiht und erschweren das Auffinden eines roten Fadens. Zu-
weilen bestehen diverse Kapitel allein aus Zitaten (107; 136ff.), Anmerkungen werden
mit Erldauterungen, Paraphrasen und wiederum Zitaten iiber ganze Seiten erstreckt
tiberladen (1271f), ein Gedicht wird unkommentiert abgedruckt (176f.).

Alles in allem vermogen die Ergebnisse der Studie somit kaum zu iiberzeugen. Eine
Einbettung in die durchaus regen Diskussionen zum Umgang mit der nationalsozialisti-
schen Vergangenheit in der Nachkriegszeit und der frithen Bundesrepublik findet nicht
statt. Allzu oft wird der Leser mit langen Passagen aus Biographien und Zeitungen allein-
gelassen und viel zu selten werden die eingangs aufgeworfenen Fragen beantwortet. So
mag es auch kaum verwundern, dass sich die abschlieBenden Bemerkungen im Schluss-
kapitel unter der Aussage subsumieren lassen, dass «auch die Kirche anhand des katho-
lischen Schrifttums unmittelbar nach 1945 eine intensive Aufklarungsarbeit tiber die Ver-
brechen und Griueltaten in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern leistete.»
(188). Daher reicht Weillenbachs Studie auch nur duflerst selten iiber den Stellenwert
einer — sicherlich verdienstvollen — Quellensammlung hinaus.

Bochum Nicolai Hannig

Jochen-Christoph Kaiser (Hg.), Zwangsarbeit in Kirche und Diakonie [1939—1945,
Stuttgart, Kohlhammer-Verlag, 2005, 464 S,

Der Titel des Sammelbandes hitte noch vor zehn Jahren in Offentlichkeit wie historischen
Fachkreisen Irritationen ausgeldst. «Zwangsarbeit» leisteten wihrend der NS-Zeit jene,
die von den Nationalsozialisten aus den okkupierten Lindern in Arbeits- und Konzent-
rationslager verschleppt und unter sklavenartigen Bedingungen zu Schwerstarbeiten in der
deutschen Riistungsindustrie herangezogen wurden. Kirche und Diakonie waren hier
offenkundig nicht involviert. Insofern spiegelt der Titel jene begriffliche Erweiterung
wider, die sich in der Zeitgeschichtsforschung durchgesetzt hat. Nicht mehr nur «slave-
workers», sondern der unfreiwillige Arbeitseinsatz von insgesamt ca. 13 Millionen aus-
lindischen Zivilarbeitern und Kriegsgefangenen werden mittlerweile breit erforscht.

Dass das kirchliche Interesse an diesem Teil der eigenen Vergangenheit erst so spat
geweckt wurde, hatte allerdings nicht nur begriffsgeschichtliche Griinde. In seinem ein-
filhrenden Beitrag verweist der Herausgeber zutreffend auf die «hochproblematische
Quellenlage» (17) und den Riickstand bei der Erforschung der Kirchen im Zweiten Welt-
krieg, aber auch auf ein eingeschrinktes kirchliches Unrechtsbewusstsein fiir die inhu-
mane Dimension der Zwangsarbeit.

Deutlich wurden die Defizite erst, als im Sommer 2000 erste Fille von Zivilarbeitern
auf Friedhofen evangelischer Kirchengemeinden Berlins und in diakonischen Einrich-
tungen Schleswig-Holsteins bekannt wurden. EKD und Diakonie entschlossen sich da-
raufhin, 10 Millionen DM dem soeben errichteten, von der Bundesrepublik Deutschland
mitgetragenen, weil bis dahin nur unzureichend ausgestatteten Stiftungsfonds der deut-
schen Wirtschaft zur Entschddigung ehemaliger Zwangsarbeiter zuzustiften. Gleichzeitig
wurde ein Forscherteam um den Marburger Kirchenhistoriker Jochen-Christoph Kaiser
beauftragt, die historischen Zusammenhénge aufzuarbeiten («Marburger Zwangsarbeiter-
projekt»). Damit war die Zwangsarbeit in evangelischen Kirchen und Diakonie ein Thema
der kirchlichen Zeitgeschichtsforschung geworden. Der Sammelband prisentiert die Er-
gebnisse des «Marburger Projektes» sowie weiterer mit thm vernetzter kircheneigener

SZRKG, 100 (2006)



446 Rezensionen — Comptes rendus

Forschungsauftrige. Die Ubersicht der beteiligten bzw. nicht-beteiligten Landeskirchen
dokumentiert, dass nicht allein historisches Forschungsinteresse, sondern auch finanzielle
Erwédgungen der einzelnen protestantischen Landeskirchen Art und Umfang dieses «groB-
te[n] kirchlich-zeitgeschichtliche[n] Projekt[s]» (20) mitbestimmten. Immerhin 14 der
heute 24 evangelischen Landeskirchen wurden néher erforscht (22).

Hans-Walter Schmuhls ausfiihrlicher historischer Uberblick iiber «Zwangsarbeit in
Diakonie und Kirche» am Beginn bietet einen zusammenfassenden Rahmen fiir die nach-
folgenden Einzelstudien (26—89). Diese behandeln die Rechercheergebnisse fiir einzelne
Landeskirchen (Evangelisch-Lutherische Landeskirchen in Bayern, Mecklenburgs, Nord-
elbiens, Pommerns, Sachsens, in Thiiringen, Evangelische Landeskirchen in Baden, Bran-
denburg, in Hessen-Nassau und Kurhessen-Waldeck, der Pfalz, im Rheinland, der schle-
sischen Oberlausitz, von Westfalen und in Wiirttemberg). Die Landeskirchen in den ehe-
maligen deutschen Ostgebieten blieben unberiicksichtigt. Ergénzt werden diese Beitrige
um Erkenntnisse iiber einzelne diakonische Einrichtungen (Von Bodelschwinghsche An-
stalten in Bethel, in Neuendettelsau, die zu Bethel geh6renden Hoffungstaler Anstalten in
Lobetal bei Bernau und das Evangelische Johannesstift in Berlin) sowie einen exempla-
rischen Einblick in die medizinische Versorgung von Zwangsarbeitern (Diakonieanstalten
von Bad Kreuznach). Der Band schliesst im Sinne eines programmatischen Ausblicks mit
einer Reflexion des EKD-Oberkirchenrats Klaus-Dieter Kaiser liber die Versohnungs-
arbeit der protestantischen Kirchen (444-458). Die Resultate insgesamt sind ebenso er-
niichternd wie unspektakulédr. Dies ist deshalb hervorzuheben, weil sich der Band damit
wohltuend unterscheidet von den moralisch eingefirbten 6ffentlichen Debattenbeitrigen
im Sommer 2000.

Festzuhalten ist erstens: Der Einsatz von Zivilarbeitern und Kriegsgefangenen in lan-
deskirchlichen und diakonischen Einrichtungen belegt eindringlich, wie sehr die Kirchen
fester sozialer und okonomischer Bestandteil der nationalsozialistischen Kriegsgesell-
schaft waren. Den stindig grosser werdenden Mangel an Arbeitskriften, den die Einberu-
fungen der kircheneigenen Fachkrifte zum Fronteinsatz hervorriefen, suchten die Einrich-
tungen durch den Einsatz von Zivilarbeitern und Kriegsgefangenen zumindest partiell zu
schliessen. Dies gelang kaum, weil die kirchlichen Hauser zwar Réumlichkeiten fiir die
Wehrmacht, vornehmlich zu Lazarettzwecken, bereithielten, aber als Betriebe kriegswirt-
schaftlich eine nachgeordnete Bedeutung hatten (63, 221). Fiir die Einrichtungen selbst
standen «weniger materielle Profitinteressen ..., denn das Anliegen im Vordergrund, die
eigene Arbeit moglichst professionell und umfassend fortfithren zu kénnen» (187).

Sodann zweitens: Gemessen an den Dimensionen, die der sogenannte «Ausldnderein-
satz» im Grossdeutschen Reich insgesamt erreichte, war er in kirchlichen Einrichtungen
quantitativ «ein eher marginales Phanomen» (70). Wahrend der gesamten Kricgszeit wa-
ren reichsweit etwa 15’000 ausldandische Arbeitskrifte in evangelischer Kirche und Dia-
konie beschiftigt (70), und die Fluktuation war dabei nicht unerheblich, wie das west-
falische Beispiel zeigt (226). Es gab auch Ausnahmen: In den Bodelschwinghschen An-
stalten lag der Anteil der ausldndischen Zwangsarbeitskrifte an der Gesamtbelegschaft bei
10 bis 15% (242).

Drittens: Die eingesetzten Zwangsarbeiter wurden in den kirchlichen Einrichtungen
«als Notbehelf, als eine Art Liickenfiiller» (223) angesehen. Sie ersetzten seltener deut-
sche Fach- und Pflegekrifte, sondern tibernahmen in der Regel korperlich schwere Hilfs-
arbeiten in den fir kirchliche und diakonische Einrichtungen typischen Wirtschaftsbe-
reichen: einerseits der Land-, Garten- und Forstwirtschaft und andererseits der Hauswirt-
schaft. Bei Arbeitsbedingungen und Arbeitslohn, Erndhrung und Gesundheitsfiirsorge ori-
entierten sich die kirchlichen Arbeitgeber in der Regel an den gesetzlichen Vorgaben. Sie
brachten damit die in die Gesetze und Verordnungen hineingewobenen rassischen Krite-
rien zur Anwendung. Andererseits sind hinreichend viele Beispiele bekannt, in denen die

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 447

kirchlichen Arbeitgeber jene Handlungsspielriume nutzten, die thnen gerade die spezi-
fischen kirchlichen Betriebsverhiltnisse und die oftmals nur kleine Zahl eingesetzter
Zwangsarbeiter ermdglichten.

Viertens: Auf den christlichen Charakter der Einrichtungen war die vergleichsweise
gute Behandlung jedoch nicht zurtickzufithren (72, 263), und schon gar nicht ist sie als
Resistenz zu bewerten (82, 88). Denn ein Bewusstsein fiir den Zwangscharakter des Ar-
beitseinsatzes bestand offenbar kaum. Es war fiir die Kirchen allerdings schon wegen der
bis ins 19. Jahrhundert zuriickreichenden Traditionslinien der Fremd- und Saisonarbeiter
am Beginn des Zweiten Weltkrieges nicht unmittelbar erkennbar, dass es sich qualitativ
um eine neue Dimension der Ausldnderbeschéftigung handelte (67).

Und schliesslich fiinftens: Die Seelsorge an protestantischen Zivilarbeitern und
Kriegsgefangenen begann erst spit. Dies hatte konfessionelle Griinde, da die weitaus
grosste Zahl der ausldndischen Zwangsarbeiter ob ihrer Herkunft der katholischen oder
orthodoxen Glaubensrichtung angehorten. Ohnehin lag — was unerwihnt bleibt — dem
Protestantismus ein anderes theologisches Heilsverstindnis zugrunde, dem im Unter-
schied zum katholischen die individuelle «Seelenrettung» fernlag.

Fast alle Autoren beschrinken sich darauf, Umfang und dussere Gestalt des erzwun-
genen Arbeitseinsatzes zu dokumentieren. Es bleibt in der Regel bei punktuellen Zahlen-
befunden. Auch deshalb wird wohl die von Jirgen Kaminsky fiir die rheinische Landes-
kirche erarbeitete Modellrechnung (253f.) haufiger auch zur Zahlenermittiung fiir andere
Landeskirchen und die reichsweiten Verhéltnisse angewandt (H.-W. Schmuhl, M. Benad).
Solche Hochrechnungen sind allerdings mit erheblichen Unsicherheitsfaktoren belastet
und allenfalls als vorsichtige Schidtzwerte anzusehen. Ohnehin ist der Aussagewert sol-
cher Zahlen gering, weil die notwendigen Vergleichsdaten tiber das kirchliche Personal
nicht in ausreichender Dichte vorliegen (69). Auch tber die alltdglichen Lebensbedin-
gungen der Zivilarbeiter und Kriegsgefangenen sind kaum mehr als allgemeine Ausfiih-
rungen moglich. Deutlich wird gleichwohl, wie unterschiedlich die Handlungsspielrdume
im Einzelnen genutzt werden konnten und genutzt wurden, sei es bei der Entlohnung, der
Erndhrung und Gesundheitsfiirsorge oder bei der Unterbringung und religiosen Be-
treuung.

Dass manches Resultat historisch unzureichend bleibt, ist ursdchlich nicht zuletzt auf
die — durchgéngig beklagte — schlechte Quellenlage zuriickzufiihren (23f, 27, 113, 136,
153-155, 205-207, 253). Einrichtungseigene Uberlieferungen wie auch die relevanten
Unterlagen der Sozialversicherungstriager sind nur rudimentér erhalten. Die beim Interna-
tionalen Suchdienst in Bad Arolsen aufbewahrten Akten und Dokumente werden fiir die
Zeitgeschichtsforschung erst demnichst zugidnglich werden. Ob dann neue vertiefende
Aufschliisse auch {iber das kirchliche Verhalten gewonnen werden, bleibt abzuwarten.

Obwohl die Beitrdge in Qualitdt und historischer Aussagekraft deutlich divergieren,
bietet der Band insgesamt einen ansehnlichen Forschungsertrag zu einem bislang ginzlich
unbeackerten Forschungsfeld der kirchlichen Zeitgeschichte. Sie fiigen sich allerdings
nicht leicht zu einem historischen Ganzen zusammen, weil «es schwerfillt, einen Mafstab
zu benennen, an dem wir die Verhéltnisse in kirchlichen und diakonischen Einrichtungen
messen koénnen» (73). Infolgedessen gelangen gleichsam durch die Hintertiire gelegent-
lich doch andere als historisch-kritische Beurteilungskriterien zur Anwendung.

Von der Tatsache, dass die kirchlichen und diakonischen Einrichtungen in verschie-
denster Weise mit der nationalsozialistischen Kriegsgesellschaft verwoben waren und in
ihr vielgestaltig mit eigenen 6konomischen Interessen agierten, ldsst sich nicht unmittel-
bar auf eine schuldhafte Verstrickung in ein rassistisches sogenanntes «Zwangsarbeits-
system» schliessen, wie dies in zahlreichen Beitragen geschieht (z. B. 61, 8688, 269,
451-453). Dass geschundene Zwangsarbeiter auch in «evangelischen» Krankenbaracken
fiir den neuerlichen Einsatz «aufgepdppelt» wurden, macht diese kirchlichen Einrichtun-

SZRKG, 100 (2006)



448 Rezensionen — Comptes rendus

gen nicht zwangsldufig zu «Schnittstelle[n] der Organisation von (Arbeit und Vernich-
tung>» (215). Und wenn schliesslich betont wird, dass die ertriglichen Verhéltnisse fiir
«kirchliche» Zwangsarbeiter «nicht primér auf den christlichen Charakter der Arbeitgeber
zuriickzufiihren» sind (72), belegt nicht nur das Verhalten der Herrnhuter Briider-Unitit
das Gegenteil (197-203). Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang, dass Klaus-Die-
ter Kaiser in seinem eher theologisch argumentierenden Beitrag die von EKD und Dia-
konie im Juli 2000 getroffene «Entschddigungs»-Entscheidung, iiber deren Zustande-
kommen man gerne mehr erfahren hitte, bis zur «Stuttgarter Schulderkldrung» von 1945
zuriickbindet (447-452).

Die Wertungen verweisen nicht zuletzt auf unscharfe historische Bilder zuriick. Die
vielgestaltigen historischen Rahmenbedingungen und ambivalenten Verhaltensweisen zu
untersuchen, erscheint angesichts der diffizilen Quellenlage zwar schwierig, ist fiir eine
angemessene historische Beurteilung allerdings unabdingbar. Wiinschenswert wire z.B.
ein eigenstindiger Beitrag {iber «Innere Mission und Zwangsarbeit» gewesen. Auch ist
der von Hans-Walter Schmuhl nur nebenbei (64 f) gestreiften Bedeutung konfessioneller
und ethnozentrischer Stereotypen (der «katholische Pole») fiir die protestantische Wahr-
nehmung der Zivilarbeiter ndher nachzugehen.

Fiir solche und dhnliche weiterfiihrenden kirchen- und kulturgeschichtliche Fragestel-
lungen bietet der Band alles in allem eine erste gute Ausgangsbasis.

Bonn Christoph Kosters

Andreas Holzem/Christoph Holzapfel (Hg.), Zwischen Kriegs- und Diktaturerfahrung.

Katholizismus und Protestantismus in der Nachkriegszeit, Stuttgart, Kohlhammer-Verlag,
2005, 237 S.

Der in der Reihe «Konfession und Gesellschaft» erschienene Band entstand im Rahmen
einer im Oktober 2003 stattgefundenen Tagung, ausgerichtet vom Projektbereich G «Re-
ligion und Kriegserfahrungen» des Tiibinger Sonderforschungsbereichs 437 «Kriegserfah-
rung — Krieg und Gesellschaft der Neuzeit». In insgesamt acht Beitrdgen nidhern sich darin
vorwiegend Nachwuchswissenschaftler/-innen aus den Disziplinen der Geschichtswissen-
schaft, der Theologie und den Medienwissenschaften den Erfahrungen und Verarbeitungs-
prozessen des katholischen und protestantischen Milieus im und nach dem Zweiten Welt-
krieg an, wobei sich die Darstellungen aber vorwiegend auf den Katholizismus konzen-
trieren.

Im einleitenden Beitrag spricht Andreas Holzem von einem konfessionssignifikanten
Unterschied der Kriegs- und Diktaturerfahrung von Katholiken und Protestanten. Er be-
stimmt die Diktatur- und Kriegserfahrung als religiése Erfahrung, da die deutschen Nach-
kriegsdebatten zu einem erheblichen Teil in konfessionellen Institutionen, Gruppen und
Netzwerken gefiihrt worden wiren. Da sich religioses Kriegsverstehen auf den Erfah-
rungsraum und die Verstehensvoraussetzungen der jeweiligen Akteure bezieht — so Hol-
zem — behandeln die im Tagungsband erschienen Beitrdge auch nicht nur die institutio-
nalisierte Form christlichen Glaubenslebens, sondern betrachten des Weiteren kollektive
und individuelle Haltungen und Handlungen.

Annette Huth schreibt zum Thema der Beschlagnahmung von katholischen Klostern
im Zweiten Weltkrieg. Vorausschickend stellt sie fest, dass sich die Fremdnutzung kirch-
licher Einrichtungen wihrend des Krieges in einer grossen Bandbreite zwischen Frei-
willigkeit und Zwang bewegte und nimmt dabei gleich eine Begriffsdefinition von «In-
anspruchnahme», «Beschlagnahme» und «Enteignung» von klésterlichen Einrichtungen
vor. Das von ihr verwendete Fallbeispiel der Franziskanerinnen in Siessen/Oberschwaben
zeigt auf, wie das Bild des nationalsozialistischen Klostersturms um Beschlagnahmungen

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 449

durch Behérden, die die Kriegslage und Bereitschaft der Ordensleute zur Erfiillung ihrer
christlichen und vaterldndischen Pflichten ausnutzten, um unter dem Vorwand offentli-
cher Aufgaben Kirchenkampf betreiben zu konnen, erweitert werden muss.

Die Korrespondenz einer 14-kopfigen oberschwiébischen Bauernfamilie im Zeitraum
von 1943-1946 untersucht Christoph Holzapfel auf die religiése Semantik hin. Zu Recht
weist Holzapfel auf die nicht gegebene statistische Reprisentativitét der Briefe hin, macht
zugleich aber klar, dass die Feldpostbriefe einen Zugriff auf die subjektive Dimension von
Geschichte bieten wiirden. Auf die Frage, was Katholiken im Krieg glauben, kann der
Autor im Endeffekt keine allgemeingiiltige Antwort geben. Katholiken, wie die unter-
suchte Familie dies war, gingen davon aus, dass der Krieg von Gott so vorgesehen sei.
Die Alltagsreligiositdt war eine Kraftquelle, mit der man den Kriegsalltag bewiltigen
konnte.

Stefan Voges geht in seinem Beitrag der Frage nach, welche Rolle die Erfahrung von
Entbehrung als auch von Hilfe in der Nachkriegszeit fiir die Begriindung entwicklungspo-
litischer Initiativen in der Bundesrepublik Deutschland spielte. Er zieht dafiir die katho-
lischen Werke «Misereor» und «Adveniat», das protestantische «Brot fiir die Welt» und
die staatliche Entwicklungshilfe bei. Als das stirkste und am meisten verbreitete Motiv
fiir die Begriindung der Werke, beschreibt Stefan Voges die Dankbarkeit fiir die in der
Nachkriegszeit erfahrene Unterstlitzung aus dem Ausland. Bei den Katholiken und auch
der staatlichen Entwicklungshilfe habe zudem der Kampf gegen den Kommunismus mit-
gespielt.

Mit der katholischen Filmarbeit in Westdeutschland nach 1945 beschiftigt sich Chris-
tian Kuchler. Die von den Katholiken als Mittel der Rechristianisierung angeschene Film-
arbeit, sollte Leitbilder vorgeben, deren christlich orientierte Lebensgestaltung zur Nach-
ahmung dienen sollte. Christian Kuchler arbeitet in seinem Artikel heraus, wie die christ-
lich orientierte Filmkritik die katholische Filmarbeit nach 1945 prigte und wie im An-
schluss an den Skandalfilm «Die Siinderin» (1950), im Bestreben das Kino fiir das Ziel
einer gesellschaftlichen Riickbesinnung auf das Christentum zu nutzen, eine Filmliga
nach amerikanischem Vorbild griindet wurde.

Annette Jantzen leuchtet in ihrem Beitrag das Geschichtsbild des in den Kriegsjahren
entstandenen Romans «Das unausloschliche Siegel» der Schriftstellerin Elisabeth Lang-
gisser aus, wobei sie zur Schlussfolgerung gelangt, dass das im Roman transportierte Ge-
schichtsbild ein Konzept nahe lege, dass nicht die Menschen, sondern Gott und Satan als
Gestalter der Geschichte ansehen wiirde.

Zum Thema der Deutung der Rolle von Kirche und Katholiken in Nationalsozialismus
und Krieg vom Kriegsende bis in die 1960er Jahre entwirft Christian Schmidtmann ein
Bild des Wandels innerhalb der Geschichte der Erinnerung unter Katholiken an den Na-
tionalsozialismus. Wurde Christian Schmidtmann zufolge in der unmittelbaren Nach-
kriegszeit die Kirche und der Glaube noch als zeitenthobene Konstanten konstruiert, die
von allen gesellschaftlichen und politischen Wandlungsprozessen der vergangenen Jahre
vollig unbeeindruckt und unberiihrt geblieben waren, so zeichnete sich ab Beginn der
1960er ein zunehmend historisierender Zugriff ab. Die Kirche wurde nun als tief mit der
Geschichte und Gesellschaft verwobener politischer Akteur und nicht mehr als iiberzeit-
liche Vermittlerin von Heil beschrieben.

Im letzten Beitrag des Tagungsbandes hat es sich Martin Brockhausen mittels ausge-
wihlten Ausserungen von fithrenden CDU-Politikern zum Ziel gesetzt, einen schlaglicht-
artigen Diskussionsbeitrag zur Erinnerungskultur der CDU von 1950-1990 an die natio-
nalsozialistische Vergangenheit zu leisten. Auf den Bundesparteitagen wurde Brockhau-
sen zufolge die Formel von der «Geburt im Widerstand» verwendet, obwohl die CDU als
burgerlich-konservative Sammelpartei ganz selbstverstindlich ehemalige NDSAP-Mit-
glieder in ihren Reihen gehabt hitte.

Wien Martina Sochin

SZRKG, 100 (2006)



450 Rezensionen — Comptes rendus

Mark Ruff, The Wayard Flock. Catholic Youth in Postwar Germany 1945—-1965, Chapel
Hill/London, University of North Carolina Press, 2005, 284 S.

Zwei Jungen iibernahmen eigene Gruppen, zwei weitere entdeckten ihre Begeisterung fiir
den Hockeysport, einer verliebte sich und traf sich lieber mit seiner Freundin Kunigunde.
Dazu kam, dass dem Leiter nach drei Jahren gefiillt mit Boxwettbewerben, Ringkdmpfen,
Geschicklichkeitsspielen, dem Vorlesen von Geistergeschichten bei Kerzenlicht usw.
auch noch die Ideen fiir die Gestaltung der wochentlichen Zusammenkiinfte ausgingen, so
dass es den restlichen vier Mitgliedern zu langweilig wurde und die Gruppe sich aufloste.
Was Mark Ruff hier in seiner Dissertation am Beispiel einer Kolner Jugendgruppe
beschreibt, war in den 1950er und beginnenden 1960er Jahren ein allgemeines Phanomen:
Jugendliche, die sich unter dem Dach der Kirche organisierten und vergesellschafteten,
waren in der bundesrepublikanischen Nachkriegszeit eher eine schrumpfende als eine
eigensinnige Herde, wie der Buchtitel suggeriert. Ruft untersucht diese «Desintegration»
und «Erosion» des katholischen «Milieus», bei der jene Organisationstechniken und -for-
men, die die Mehrheit der deutschen Katholiken nahezu ein Jahrhundert zu einer Sub-
kultur verbunden hatten, immer weniger Jugendliche an die Kirche binden konnten, ent-
lang von sechs Untersuchungsachsen. Zunéchst zeigt er, wie sehr der Neuaufbau katholi-
scher Jugendarbeit nach 1945 von der Erinnerung an die Endphase der Weimarer Repu-
blik geprigt wurde. In den Augen vieler zuriickblickender Akteure hatte sich das auch im
Jugendbereich ausdifferenzierte katholische Verbands- und Vereinwesen keineswegs als
Bollwerk gegen den Nationalsozialismus erwiesen. Mit Blick auf die aktuelle Herausfor-
derung durch die Kommunismus sollte diese Fragmentierung nicht restauriert, sondern
katholische Jugendliche sollten in Form eines engen, auf der Basis der Pfarrgemeinden
organisierten «Bundes» vergesellschaftet werden. Nun erwiesen sich freilich die im Krieg
verbotenen Jugendverbidnde als ausserordentlich vital. Sie reorganisierten sich 1945 sehr
schnell und pochten auf ihre Eigenstdndigkeit. Als Kompromiss entstand schliesslich der
«Bund der deutschen katholischen Jugend» (BDKJ) als offizielle Assoziation der organi-
sierten katholischen Jugend, der unter seinem Dach mehr als ein Dutzend kleinerer Ver-
biande ganz unterschiedlicher Art versammelte.

Im nichsten fiir seinen Ansatz zentralen Kapitel zeigt Ruff, dass es nicht gelang, die
Ideale der katholischen Jugendbewegung, die den Wiederaufbau massgeblich bestimmt
hatten, an die aufkommende «individualistische Konsumkultur» der Wirtschaftswunder-
jahre anzupassen. Seit Beginn der 1950er Jahre tat sich ein breiter Graben zwischen den
traditionellen Formen und Gestaltungselementen katholischer Jugendarbeit wie Gruppen-
stunden, Fahrten, Singen etc. und der neu entstehenden z. T kommerziellen «Massenkul-
tur» auf, in deren Rahmen die Jugendlichen ihre genuinen Bediirfnisse nach Entspannung,
Ablenkung und Abgrenzung vom Kino iiber das Tanzvergniigen bis zum hochspezialisier-
ten «Hobby» autonom und individuell befriedigen konnten. Versuche der katholischen
Verantwortlichen, seit Ende der 1950er Jahre auf diese Verédnderungen etwa durch den
Bau «offener» Jugendzentren, die Organisation von «Partys» oder die Etablierung von
Filmclubs zu reagieren, kamen spit und waren insgesamt nicht sehr erfolgreich. Wihrend
einerseits derartige Versuche in den Augen der Jugendlichen doch oft recht betulich und
im Vergleich zu anderen Angeboten unprofessionell wirkten, zogen sie andererseits die
Kritik vieler Kirchenvertreter auf sich, denen sie unmoralisch, subversiv und siindhaft er-
schienen.

Besonders stark klafften die Auffassungen iiber Moral- und Wertfragen im Bereich der
Maidchenarbeit auseinander, was in einem dritten Kapitel gezeigt wird. Gerade die jungen
Katholikinnen schienen die Nase voll von traditionellen kirchlichen Unterweisungen zu
haben, die ihnen Kleidung, Makeup, Verhalten und Benehmen bis ins Detail vorschrieben
und die mit Maria ein geradezu unerfiillbares Ideal als erstrebenswert hinstellten. So

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 451

scheiterten bis Mitte der fiinfziger Jahre nicht nur alle Versuche der Revitalisierung einer
massenhaften Marienfrommigkeit, sondern viele Midchen zogen sich auch stillschwei-
gend aus kirchlichen Vergesellschaftungsraumen zuriick. Zudem wurden hier fiir Ruff die
Grundlagen fiir die generelle kirchliche Autoritétskrise seit Mitte der 1960er Jahre gelegt.

In den letzten drei Kapiteln verldsst Ruff seine integrierende Perspektive und fragt
nach den Erfolgs- bzw. Misserfolgsbedingungen einzelner katholischer Jugendverbinde
in Nordrhein-Westfalen und Franken. So scheiterten alle Versuche, der Kirche entfrem-
dete katholische Arbeiterinnen und Arbeiter durch den Aufbau einer «Christlichen Arbei-
terbewegung» (CAJ) zu remissionieren. Die nach belgischem Vorbild gestaltete «Bewe-
gung», die sich eher als «Kampfverband», denn als Organisation verstand und die inner-
halb der Betriebe fiir das Christentum «agitierende» Zellen aufbauen wollte, erwies sich
als zu radikal und proletarisch fiir traditionelle Kleriker. Andererseits erschien sie jungen
Arbeiterinnen und Arbeitern als zu konservativ und «biirgerlich». Auch rieb man sich in
Auseinandersetzungen mit anderen katholischen Arbeiterorganisationen auf. Wesentlich
erfolgreicher war dagegen in beiden Didzesen die Katholische Landjugendbewegung.
Grundlage dafiir war eine wenig dogmatische und keine feste Mitgliedschaft voraus-
setzende Bildungsarbeit, die eine pragmatische Mittlerfunktion zwischen traditionellem
«Catholic way of life» und auch auf dem Land spiirbaren gesellschaftlichen Verinde-
rungsprozessen einnahm. Dieser Ausgleich gelang dem katholischen Jugendsportverband
DJK in seiner Lage zwischen den Systemen nicht. Wihrend die grosse Mehrheit der Mit-
glieder den Verband vor allem als Sportverband sah und hier beispielsweise der sportliche
Vergleich mit anderen Vereinen durchaus wichtiger war, als die Wahrung konfessioneller
[dentitét, unterwarf eine stetig schrumpfende Minderheit ihrem sportlichen Tun keiner sé-
kularen, sondern einer konfessionellen Logik. «Katholischer FuBlbally» war fiir sie grund-
verschieden vom «unchristlichen FuB3ball». Dieser «Biirgerkrieg» (Ruff) innerhalb der Or-
ganisation flihrte zur Spaltung, die erst 1961 {iberwunden wurde.

Viele Ergebnisse der Arbeit von Ruff sind nicht vollig neu. Gerade in Bezug auf orga-
nisations- und sozialgeschichtliche Befunde kann er dltere Forschungen bestiitigen. In sin-
gulidrer Weise gelingt es ihm aber, das Thema im Fragehorizont der aktuellen jugendhisto-
rischen Forschung zu verorten und damit zugleich den Blick auf die westdeutsche Gesell-
schaftsgeschichte zu weiten. Der Wandel im Bereich organisierter junger Katholiken
erscheint so als Teil eines umfassenden sozialen und kulturellen Verdnderungsprozesses
der Gesellschaft der Bundesrepublik. Besonders positiv zu vermerken ist, dass Ruff nicht
nur die grossen Trends herausarbeitet, sondern es ihm auch gelingt, durch geschickt fo-
kussierende Blicke die Verdnderungen an der «Basis» nachzuzeichnen. Ferner besticht
das Buch durch seinen ausserordentlich transparenten und auf das Wesentliche aus-
gerichteten Schreib- und Argumentationsstil. Eindrucksvoll beweist Ruff, dass intime
Kenntnis der relevanten Forschungsliteratur und -fragen mit einer sinnvollen Reduktion
des eigenen Textes einhergehen kann.

Bochum Christian Schmidtmann

Christian Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-1973. Eine Studie zur Kultur-
und Sozialgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn/Miinchen/Wien und
Ziirich, Ferdinand Schéningh Verlag, 2006, 535 S.

Die vergangene «Realitdt» der katholischen Studierende 1945-1973 wird durch Christian
Schmidtmann in seinem Buch (2006), urspriinglich eine Dissertation bei Wilhelm Dam-
berg (Ruhr-Universitdit Bochum), als Produkt kollektiver, zugleich subjektiver Deutungs-
entwiirfe und Sinnsysteme verstanden. Es geht um erlebte und erinnerte Geschichte, Men-
talititen, Ideen und Ordnungsentwiirfe «ohne dabei eine einzige Perspektive zu privile-

SZRKG, 100 (2006)



452 Rezensionen — Comptes rendus

gieren und dadurch (Meistererzahlungen> zu generieren» (Einleitung, 15). Schmidtmann
versucht damit eine neue Analyse zu entwickeln, unterschieden von den bisherigen Dar-
stellungen, die nacheinander von drei Sichtweisen bestimmt seien, hélt er in seiner Ein-
leitung fest: 1. Die Nachkriegszeit als eine «Restauration» fritherer Strukturen und Tra-
ditionen; 2. als eine «Modernisierung»; 3. oder als eine «Nachgeschichte» des «Dritten
Reichs». Schmidtmann versucht eine neue Methode zu entwickeln. Sein Ziel ist «die Ver-
dnderungen in der individuellen und kollektiven Identitit von Katholiken, d.h. katholisch
getaufter Menschen, am Beispiel katholischer Studierender nachzuzeichnen». Zentral
dabei ist die Frage nach Konstruktion und Rekonstruktion einer kollektiven und individu-
ellen Identitit.

Schmidtmann’s Analyse umfasst zwei Teile. Er zeigt erstens die Geschichte der katho-
lischen Studierenden an Universitdten und Technischen Hochschulen anhand der Akten-
bestinde der Katholischen Deutschen Studenteneinigung (KDSE), des Paderborner Kar-
dinal Lorenz Jaeger und die Akten aus der Registratur des Cusanuswerks. Neben diesem
ungedruckten Material wurden auch die Zeitschrift der KDSE sowie die Organe der wich-
tigsten katholischen Studentenverbdnde ausgewertet. Auf Grund dieses Material (re)kon-
struiert er die Geschichte von drei Generationen von Studierenden: 1945-1957 (Wir miis-
sen das Vakuum fiillen), 1958-1966 (Ende oder Anfang?), 1967-1973 (Wer gehort iiber-
haupt dazu?). Im Teil IV zeichnet er auf Grund von «oral History» als Methode der Ge-
schichtswissenschaft und einer Auswertung autobiografischer Texte die gelebte Erinne-
rung von 32 katholischen Akademikerinnen und Akademikern. Er ist sich immer bewusst,
dass es bei gelebten Erinnerungen um gegenwirtige Rekonstruktionen der Geschichte
geht, nicht um eine genaue Abbildung der Vergangenheit. Problematisch bleibt, wie re-
prasentativ die 32 Personen sind.

Wahrend die um 1930 Geborenen, wie sagt Schmidtmann, durch eine Abgrenzung
gegen das Versagen der eigenen Viter und gegen eine «Restauration» von deren Denk-
und Handlungsweisen geprégt sind, haben die Studierende der 60er Jahre eine andere
Pragung: «Statt zur Messe zu gehen, schrieb man kritische Artikel, statt zu beichten, las
man Hans Kiing, statt Priester zu werden, wurde man Funktionér in einer Gewerkschaft.
Festzustellen ist also keine Sikularisierung im Sinne einer individuellen oder kollektiven
Entchristlichung, sonder die Sikularisierung des Christlichen im Sinne einer Betonung
der immer gegebenen innerweltlichen sozialen Dimension der Religion» (493). Damit
verschwindet die institutionelle Begrenzung der Kirche und des Christentums. Katholisch
war jeder, der sich fiir die «Humanisierung der Welt» einsetzte. Schmidtmann macht
sichtbar wie sich in den 60er Jahren eine neue Variante des Katholizismus entwickelt hat,
ein innerweltlicher, anti-institutioneller Katholizismus der Basis. Ein wichtiges Buch.

Zevenaar Theo Salemink

Wouter Beke, De ziel van een zuil. De Christelijke Volkspartij 1945—-1968, Leuven, Uni-
versity Press Leuven, 2005 (KADOC Studies 30), 535 pp.

The Christian People’s Party (Christelijke Volkspartij — CVP, in the French speaking
Walloon provinces called Parti Social-Chrétien — PSC) was the most important political
factor in post-War Belgium. Since its founding in 1945 the CVP aspired to be a political
party which — unlike its predecessor, the pre-War Catholic Party — appealed to voters from
all communities: employers and employees, Dutch and French speaking civilians, Catho-
lics and non-Catholics. Already at the first parliamentary elections after World War II, in
1946, the formula proved to be a successful one.

In his thesis «De ziel van een zuil» («The soul of a pillar»), with which he obtained his
doctoral degree at the University of Leuven in 2004, the Flemisch political scientist Wou-
ter Beke applies Otto Kirchheimer’s catch-all theery to the CVP over the years 1945—

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 453

1968. Kirchheimer defines that modern political parties in Western Europe try to attract as
many votes as possible by flattening their ideological profile. According to Kirchheimer,
the Western European Christian Democratic parties, with their integrating doctrine, suited
the concept straightforwardly. Their pluralistic aims makes the internal pacification of
differences of opinion («cleavages») necessary, states Beke. In this context, he refers to
the rules of pacification as defined for the political system by the Dutch political scientist
Arend Lijphart. According to Beke, the notion of pacification democracy applies also to
the functioning of a political party, which he regards as a miniature political system.

Beke checks the validity of the catch all thesis in the case of the CVP by studying the
three prominent «cleavages» that threatened the unity of the CVP in the first twenty-five
years of its existence: the confessional, the socio-economic, and the community cleavage.
The subdivision is somewhat artificial — in the end all the questions that are dealt with
appear to be community difficulties —, which causes several repetitions. Also, the reader
has to start in 1945 three times all over again. Because of this, the interplay between the
various political debates which are sometimes simultaneously under discussion, remains
largely undisclosed.

The «confessional» cleavage proves to be a relative one. Although the CVP also wel-
comes non-Christians, they are scarcely represented. Therefore the conflict about public
and denominational education was not a clash between Christians and non-Christians, but
between the champions of a non-confessional CVP on the one hand and advocates of a
traditional confessional political party on the other. One part of the CVP, amongst others
Education Minister Pierre Harmel, wished the realization of the free choice of school by
the parents which had to be facilitated by the government. This was also in accordance
with the first party program, the so-called Christmas Program, which favored a pluralistic
society. More traditionally oriented CVP-members wanted the party to limit itself to ad-
vocate catholic interests. The latter, a majority within the party, were supported by the
Archbishop Van Roey. The former were small in numbers and were not well organized.
However, Prime Minister Gaston Eyskens pushed through a «national» solution in 1958,
which recognized the cxistence of two different school networks.

After this «School Pact» — which, according to Beke, pacified the confessional
cleavage — the socio-economic rift dominated for e few years. The CVP aimed to act inde-
pendently from the sympathizing social organisations (the so-called «standen») and to
pacify class differences. Nevertheless, all these organizations were represented in the
CVP, albeit in a non-official way. Soon the implementation of the progressive ambitions
of the Christmas Programme proved difficult, partly due to the resistance of the
conservative and Walloon groups against the domination of the Flemish labor union ACW
(«Algemeen Christelijk Werknemersverbond»).

Beke regards «1958» in many ways as a turning point. After a period in Belgian poli-
tics which was dominated by governments led by majority parties, the country was ruled
by coalition governments. The cooperation with the liberals in the government led by
Eyskens (1958-1961) provoked criticism from the Flemish left wing within the CVP (the
ACW), culminating in the protest against the economy and fiscal measures of the Unity
Law («Eenheidswet»). The role played by party chairman Théo Lefevre, who prefered a
coalition with the social democrats, was remarkable. In fact, from 1961 to 1965 he
actually lead this centre-left government. It was a deliberate choice by Lefévre to estrange
the conservative part of the supporters and the electorate of the party («dégraissage») —
which was contradictory to the catch all ambitions of the CVP. Especially the bourgeois
Walloon parts within the CVP felt neglected. In sharp contrast with Lefévres polarising
actions stands the role played by the first party chairman, A.E. De Schryver. At several
places in Beke’s book he appears to unite, reconcile, mediate and remind everybody to the
the origins of the CVP as a unitarian party.

SZRKG, 100 (2006)



454 Rezensionen — Comptes rendus

From 1958 onwards the CVP was looking for new overarching loyalties. Also because
of the developing process of secularization — a social phenomenon largely ignored by
Beke — the Christian character of the party was not longer sufficient as a unifying element.
The differences and tensions between the French speaking Walloon and the Dutch
spraking Flemish Christian Democrats prevailed. Already in 1950, during the «King’s
Question», the actual victory of the Walloon minority (who were in favor of abdication of
King Leopold III) had frustrated the Flemish majority (in favor of a return of Leopold).

After 1958 the differences between the Flemish and the Walloon flared up again —
nationally as well as within the CVP. A decisive role was played — according to Beke — by
the so called Group of Eight, a faction composed of Flemish members of the two par-
liamentary groups of the CVP. The group contributed to the disruption of the balance
within the CVP and the increasing polarisation. From 1966 onwards it acted as a booster
of the internal party struggle about the Walloon department of the University of Leuven.
Early 1968 the party fell apart; in March of the same year CVP and PSC participated
seperately in the parliamentary elections.

It is hardly a coincidence that the CVP as a unitary party stumbled over the community
question. On this issue, since 1958 the CVP was no longer able to fulfil the necessities to
pacify the internal differences of opinion. Especially the lacking of new overarching loy-
alties between both wings of the party cause polarisation. Lijphart’s rules of pacification
were no longer applicable.

Beke’s thesis is carefully structured — sometimes even a bit too rigid, when for in-
stance the «conclusion» of a chapter is followed by a <general conclusion> of the last of
the four parts of the book and another «general conclusion> of the full text. (pp. 477-503)
The long theoretical preface of the book makes a tough read. The book picks up speed af-
ter about hundred pages, as soon as the well documented description of the political
events starts.

The author is a senator, vice-chairman and ideologist of the heiress of the CVP, the
CD & V (Christen-Democratisch & Vlaams — Christian Democrat & Flemish). By choo-
sing a distant episode in the history of his party Beke (born in 1974) steers clear of pos-
sible reproaches of partiality. Nowhere in his book does he favour any of the actors. That
is a skill that may also be convenient now and then as vice-chairman of his party.

Nijmegen Alexander van Kessel

Richard Faber (Hg.), Zwischen Affirmation und Machtkritik. Zur Geschichte des Protes-
tantismus und protestantischer Mentalitdten, Ziirich, Theologischer Verlag Ziirich, 2005,
XIII, 181 S.

«Die Geschichte des Protestantismus ist geprdgt von der Kritik an der Verbindung von
Heiligem und Macht.» Weiter verspricht der Umschlagtext des anzuzeigenden Sammel-
bandes, dass «die verschiedenen Facetten dieser Thematik» ausgeleuchtet werden. Die
Beitrige, die auf eine vom Herausgeber Richard Faber organisierte Berliner Ringvor-
lesung mit dem Titel «Der Protestantismus — Ideologie, Konfession oder Kultur?» zurtick-
gehen, versammeln eine wohltuend interdisziplindre Mischung unterschiedlicher Ansétze
und Methoden. Neben Theologen und Kirchenhistorikern, die vielfach immer noch als
zuerst dazu berufen erscheinen, Ausserungen zur Geschichte des Protestantismus vorzu-
nehmen, hat der Soziologe Faber bewusst auch Vertreter anderer Fachrichtungen wie der
Anglistik, der Zeitgeschichte, der Religionsethnologie, der Religionswissenschaft oder der
Judaistik um Beitrdge gebeten. Dabei hat er es jedoch versdumt, eine klare Fragestellung
zu formulieren. Auch die umstindliche Einleitung vermag es nicht, die heterogenen Ein-
zelaufsidtze zusammenzufiithren. Es ist, versteckt in einer Fussnote, davon die Rede, dass

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 455

es eigentlich um «Machtkritik start Affirmation» (XIII) gehen soll, oder davon, dass der
Sammelband in (freilich innerprotestantischer) 6kumenischer Perspektive von einer «Kul-
tur der konfessionellen Ubergéinge» (VIII) ausgeht. Welchen Beitrag ein Artikel iiber die
jidische Aufkldrung dabei «zur Geschichte des Protestantismus und protestantischer
Mentalitdten» leisten soll, bleibt ebenso ungeklirt wie die Definition des Machtbegriffs.
Was wird kritisiert, wo wird affirmiert? — Es bleibt unklar!

[n diesem weit gesteckten Rahmen plddiert Jan Mili¢ Lochman fiir die Beachtung
ciner Art Protoprotestantismus und liefert im ersten Beitrag des Bandes eine theologisch
motivierte Betrachtung iiber die Wahrheitsfrage und den Wahrheitsbegriff bei Jan Hus.
Peter Opitz stellt seine Ausfiihrung von Huldreich Zwinglis Verstandnis des Evangeliums
in den Kontext der Machtfrage und betont dabei Zwinglis Anliegen, das «Evangelium als
befreiende und gestaltgebende gottliche Macht» (23) darzustellen. Die Anglistin Annette
Deschner untersucht in einem ideengeschichtlichen Zugriff anhand einiger ausgewahlter
Predigten des englischen Dichters John Donne dessen, in der Auseinandersetzung mit
Erasmus von Rotterdam entwickelte, dsthetische Irenik. In der Betonung einer gottgewoll-
ten Vielfalt vereine John Donne «den protestantischen Theologen mit dem Kiinstler in der
gelehrten Tradition des Humanismus und der Renaissance» (40).

Der folgende Beitrag iiber die ««Reformation> in der jiidischen Aufklirung» von
Christoph Schulte spannt den Bogen ins lange 19. Jahrhundert. In erster Linie bezieht sich
Schulte auf Saul Ascher, einen Vertreter der zweiten Generation der Maskilim, den er
zum «Prophet[en] des Reformjudentums» (43) ausruft. Abgesehen von der fragwiirdigen
Aufnahme des Aufsatzes in den Sammelband, die allenfalls durch den Gebrauch des
Begriffs «Reformation» eine Begriindung finden kann, legt Schulte einen dusserst an-
regenden Uberblick iiber philosophiegeschichtliche Zusammenhinge der «konfessionel-
len» jlidischen Binnendifferenzierung vor.

Tobias Eiselen beschiftigt sich anhand von Aufzeichnungen des Prises der Norddeut-
schen Missionsgesellschaft Jakob Andreas Spieth mit den Fremdwahrnehmungen deut-
scher protestantischer Afrikamissionare im 19. Jahrhundert. Die Mitarbeiter dieser Gesell-
schaft erhielten ithre Mentalitdtspragungen wihrend ihrer Ausbildungszeit im Missions-
haus der Basler Mission. Dort wurde ihnen ein an den biirgerlich-europdischen Ordnungs-
vorstellungen orientiertes spezifisches Verstandnis von «Christentum» vermittelt, das zum
Massstab fiir den «Blick auf die Afrikaner» (71) wurde. Das Gemeindeleben vor Ort
wurde auf die europdische Missionsnorm festgelegt; Spieth selbst versuchte auf seiner
Missionsstation, sein spezifisches Verstidndnis einer chnistlichen Lebensfithrung zu exer-
zieren. Auf dem Gebiet der Missionsgeschichte bleibend wendet sich Dagmar Konrad
dem Thema «Glaube und Liebe in der pictistischen Mission» zu. In der Basler Mission
herrschte die autoritative Praxis, dass sich der im Einsatz befindliche Missionar und seine
fir ihn vermittelte Missionsbraut vor der Heirat nicht durch personlichen, sondern ledig-
lich durch brieflichen Kontakt kennen lemen durften. Konrad analysiert die Erwartungs-
haltungen bzw. Befiirchtungen der zukiinftigen Ehepartner im Spiegel genau jener Kor-
respondenz. Bereits vor der Vermahlung wird der unbekannte Partner als «Geschenk Got-
tes» (90) interpretiert. Nach der Heirat ist Gott der imaginierte «Dritte im Bunde» (94).
Die Missionsehe ist eine «ménage a trois» (83).

Susanne Lanwerd macht sich auf die Suche nach kulturprotestantischen Traditionen in
Deutschland. Dazu analysiert sie das Verhiltnis von Religion und Kultur bei Richard Ro-
the und dessen Rezeption in den 1960er Jahren vor allem durch Trutz Rendtorff. Mit die-
sem Beitrag ist der Sammelband im 20. Jahrhundert angekommen. Peter Steinbach un-
ternimmt es anhand einiger prominenter Beispiele, den protestantisch motivierten Wider-
stand gegen den Nationalsozialismus darzustellen. Es geht ihm dabei nicht «um riick-
wirtsgewandte Rechtfertigung oder Rechthaberei», denn «es gibt keine jimmerlichere
Solidarisierung als die retrospektive» (115). Indem er aber ein Pladoyer fiir die Kenntnis

SZRKG, 100 (2006)



456 Rezensionen — Comptes rendus

der «Heiligen Schrift» verfasst sowie die existentialphilosophische Frage aufwirft, wie
«wir im Angesicht der sicheren Todesstunde» (116) leben, und dabei Dietrich Bonhoeffer
bescheinigt, sich «nicht in den letzten Stunden vor seinem Tod» (123) beklagt zu haben,
beteiligt er sich dann doch an dem jiingst von Friedrich Wilhelm Graf kritisierten «inven-
ting» «adorationsfidhiger Funktionsheiliger» im Protestantismus (Art. Zeitgeschichte,
Kirchliche, RGG* Bd. 5).

Auf ein fur die religionswissenschaftliche Rede tiber die Religion zentrales Problem
weist Wolfgang Stegemann hin. Allzu leicht werden hier Begriffe wie etwa «Ekklesi-
ologie», die fiir die Beschreibung des Christentums entwickelt wurden, auf andere Religi-
onssysteme libertragen. Dies macht Stegemann speziell fiir Darstellungen zum Judentum,
die nicht nur durch protestantische Theologen verfasst wurden, zurecht deutlich. Er
sensibilisiert fiir begriffliche Unterschiede, iibersieht dabei aber, dass vor allem die kul-
turwissenschaftlich orientierte Religionswissenschaft, etwa im «Handwdrterbuch religi-
onswissenschaftlicher Grundbegriffe», hier bereits wichtige Arbeit geleistet hat. Seine
These von der protestantischen Konstruktion des Judentums als «Religion» mittels der
Macht des Diskurses ist, speziell in seiner Auseinandersetzung mit der These Jan Ass-
manns von der «mosaischen Unterscheidung», in der Summe wenig {iberzeugend.

Abschliessend nimmt Christoph Elsass «die Welt der Religionen aus protestantischer
Perspektive» in den Blick. Dazu stellt er verschiedene protestantisch-theologische Heran-
gehensweisen der Betrachtung von Religion, etwa religionsphdnomenologische oder kul-
turprotestantische Ansédtze vor. Nach einer dkumenischen Perspektivenwendung endet
sein Beitrag mit einem Plddoyer fiir die Religionsfreiheit.

Es soll keine Kritik an den zum Teil dusserst lesenswerten Einzelbeitrigen sein, wenn
zum Schluss angemerkt werden muss, dass der Titel des Sammelbandes mehr verspricht,
als vor allen Dingen die Konzeption zu halten im Stande ist.

Tiibingen/Mainz Claudius Kienzle

Angela Treiber, Volkskunde und evangelische Theologie. Die Dorfkirchenbewegung
1907-1945, Bohlau-Verlag, Koln/Weimar/Wien, 2004, 487 S.

Frither als in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft erfuhren die Untersuchungs-
gegenstdnde «Religion» und «Frommigkeit» in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts in
der Volkskunde eine verstirkte Aufmerksamkeit. Dabei iiberwog zunichst die phdnome-
nologische Sichtweise auf als «volksreligios» empfundene soziokulturelle Praktiken. Die-
ser Blick, der speziell in dem ideologisch bisweilen aufgeladenen Untersuchungsfeld «Re-
ligion» nicht voraussetzungslos auf das Forschungsobjekt geworfen wird, spielte in der
Konstituierungsphase des akademischen Faches «Volkskunde» eine zentrale Rolle. Seine
Abhiéngigkeiten und die Frage nach einer moglichen religios-theologischen Durchdrin-
gung von Kulturdeutungen und Kulturtheorien wurden jedoch bisher kaum analysiert.

Die volkskundliche Habilitationsschrift von Angela Treiber unternimmt es nun, solche
«Beziehungen und Beeinflussungen zwischen Volkskunde und evangelischer Theologie»
(5) aufzuzeigen. Als diskursive Plattform dieser interdisziplindren Begegnung diente die
protestantisch ausgerichtete Dorfkirchenbewegung, die in der seit 1907 erschienenen Zeit-
schrift «Die Dorfkirche» ein eigenes Publikationsorgan hatte. Treiber verzichtet in einem
konsequent verfolgten diskursanalytischen Ansatz darauf, eine Verbandsgeschichte der
Dorfkirchenbewegung anzubieten. Durch die Rezeption der jeweiligen aktuellen For-
schungsliteratur bringt Treiber thre Arbeit vornehmlich aus der Perspektive der Volks-
kunde in das facheriibergreifende Gesprich von Geschichts-, Literatur- und Religionswis-
senschaft sowie Soziologie und Theologie ein.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 457

Folgerichtig erfahrt der Leser daher nicht allzu viel tiber die praktische Tétigkeit der
Dorfkirchenbewegung. Trager und Ansprechpartner dieser konservativen Reformbewe-
gung, die im eigenen Selbstverstdndnis das Verhiltnis der in die Krise geratenen Gegen-
wartskultur zur Religion neu ausrichten wollte, waren hauptsichlich Landpfarrer und
Dorflehrer. Das Bild der «Dorfkirche» diente dabei «als ein kulturell kodierter Leitbe-
grift» (27) der durch Experten vermittelten Denkgebédude. Diese Denkgebéude, deren «in-
hirente Werte- und Wahrnehmungshorizonte» (31), werden von Treiber ins Zentrum ihrer
Arbeit gestellt.

Dazu referiert und analysiert sie verschiedene Entwiirfe einer «religiosen Volkskunde»
und beginnt mit dem Konzept einer «Evangelischen Kirchenkunde» von Paul Drews.
Trotz der an sich konservativen Ausrichtung, die sich an den tiberkommenen kulturellen
Evolutionstheorien orientiert, gelang es Drews zugleich, Reformimpulse zu geben. Wih-
rend er beispielsweise eine interdisziplindre Arbeitsteilung vorschlug, wonach «Aberglaube»
Untersuchungsgegenstand der Volkskunde sein solle, «Religion« von der Kirchengeschichte
untersucht werden miisse und das «Christentum der Moderne» eine Angelegenheit der
Theologie sei, erweiterte er zudem die volkskundliche Perspektive von der traditionellen
bauerlichen Welt hin zur Gegenwartsgesellschaft. Drews Arbeit entsprang der «berufs-
spezifische[n] und bediirfnisorientierte[n] Interessenslage» (80) des volkskundlich orien-
tierten evangelischen Theologen. Nicht zuletzt deshalb fanden Drews Gedanken in der
sich formierenden akademischen Volkskunde wenig Nachhall. Seine historisch-empiri-
schen Ansitze, die unter anderem der Frage der gesellschaftlichen Abhdngigkeit von Re-
ligion und ihrer milieuspezifischen Ausprigungen nachgehen, bescherten ihm in der zeit-
gendssischen praktischen Theologie wenig Aufmerksamkeit, bieten jedoch fiir die moder-
ne Religionssoziologie Ankniipfungspunkte.

In den folgenden Kapiteln stellt Treiber den in die Theoriedebatten der akademischen
Volkskunde und der praktischen Theologie eingebetteten Weg der Dorfkirche von der
seelsorgerlich ausgerichteten konservativen Gegenbewegung hin zur vélkischen Ideologi-
sierung dar. Vom «Kirchenkampf» erfasst, losten in der «Dorfkirche» theologische sowie
kirchenpolitische Kontroversen die gesellschafts- und kulturkritischen ab. Mit der dialek-
tischen Theologie, die Theologie nicht mehr als «kulturelle Deutungswissenschaft» (371)
verstand, entwickelte sich «religiose Volkskunde» auch fiir Volkskundler zur Ausgren-
zungsvokabel fiir theologische Angelegenheiten.

In der Darstellung wéhlt Treiber eine nicht immer deutliche Mischung zwischen sys-
tematischer und chronologischer Herangehensweise. Verbunden mit exzessivem Zitieren
im quellenorientierten Untersuchungsteil und zahlreichen Lektoratsfehlern, wird die Lek-
tire des Buches bisweilen zu einem miithsamen Unterfangen. Dem hitte durch eine bes-
sere Leserfiihrung, vor allem an den Kapiteliibergéingen, leicht Abhilfe geschaffen werden
konnen. Nichtsdestotrotz gelingt es Treiber, die wechselseitigen Beziechungen und Ein-
flussnahmen von Volkskunde und evangelischer Theologie iiberzeugend nachzuweisen.
Ergédnzt wird ihre Analyse durch Biogramme der Hauptvertreter der Dorfkirchenbewe-
gung, welche die vielfachen personellen und institutionellen Verbindungen zwischen bei-
den Disziplinen unterstreichen.

Tiibingen/Mainz Claudius Kienzle

Claudius Heitz, Volksmission und Badischer Katholizismus im 19. Jahrhundert, (=For-
schungen zur Oberrheinischen Landesgeschichte Bd.1), Miinchen, Karl Alber, 2005, 456 S.

«lch sage dir, es hdtte mir nicht getrdumt, dass ich in meinen alten Tagen noch unter Fa-
natikern leben wiirde,» schrieb der liberale Johann Philipp von Wessenberg 1853 seinem
Bruder Ignaz Heinrich iiber die Jesuiten im Freiburger Missionshaus (160f). Dieser Orden
hatte mit der Séckinger Jesuitenmission im November 1849 die Missionsbewegung nach

SZRKG, 100 (2006)



458 Rezensionen — Comptes rendus

Baden gebracht und damit den Graben zwischen Ultramontanen und Liberalen weiter
vertieft, der nun gleichzeitig Befiirworter und Gegner der Volksmissionen trennte. Die
vorliegende Dissertation kann deshalb anhand der Entwicklung der Volksmissionen in
Baden im 19. Jahrhundert zeigen, «durch welche Mechanismen die Ultramontanisierung
in Gang gesetzt und vorangetrieben wurde» (11), bzw. relativ kleine ultramontane Zirkel,
die aber international gut vernetzt waren, allméhlich mittels Volksmissionen die Mehrheit
des badischen Klerus gewannen. Eine wichtige Rolle spielte dabei Erzbischof Hermann
von Vicari, der die Missionen tatkréftig forderte.

Das Buch besteht aus fiinf Kapiteln. Das erste Kapitel beschreibt die historischen
Voraussetzungen der Volksmission vom Barock bis zur Griindung des Grossherzogtums
Baden (1.1), die europidische Volksmissionsbewegung, welche die Charakterisierung des
19. Jahrhundert als ein «missionarisches Jahrhundert» (15) als durchaus iiberzeugend er-
scheinen lasst (1.2) sowie in 1.3. Bausteine der Missionen (Predigt, Beichte, Feste). Das
zweite Kapitel widmet sich dem «Kampf um Volksmissionen in Baden», d.h. der Phase
vor 1849, als in Baden noch ein Missionsverbot bestanden hatte, das man zunichst iiber
Volksmissionen jenseits der Grenze (Elsass, Schweiz) umging, dann aber auch Missionare
von aussen vereinzelt ins Land holte. Ziel dieser Missionen war die ««Bekehrung» ver-
standen als religiose Neuorientierung im ultramontanen Sinn, vor allem in moralischer
Hinsicht» (99), was wieder einmal zeigt, wie geschickt Ultramontane ihre Richtung mit
«katholisch» gleichsetzten, wihrend sie dabei die innere Spaltung des Katholizismus
vorantrieben.

Das dritte Kapitel ist vom Umfang her das Hauptstiick der Arbeit und beschreibt Ein-
fithrung und Etablierung der Volksmissionen in Baden zwischen 1849 und 1872. Einmal
mehr wird die Bedeutung der Revolution von 1848/49 fiir den Ultramontanismus betont,
wurde es doch nun fiir Jesuiten und andere Orden (z.B. Redemptoristen) moglich, in
Deutschland Volksmissionen zu halten (vgl. 108). Entgegen Dorneich sieht Heitz nicht in
den Vereinen die treibenden Krifte fiir die Zulassung der Mission in Baden, sondemn in
Franz Josef Buf} (vgl. 111), der mit Petitionsbewegungen bereits ab 1845 katholische
Laien mobilisiert hatte.

Das vierte Kapitel beschreibt die Folgen des Kulturkampfes mit einem Ausblick auf
Volksmissionen nach 1894 (4.2.). Das fiinfte Kapitel geht auf Wirkungen der Volksmis-
sionen ein, wobei die schwer feststellbare «Wirkung» mit der klar belegbaren «Intention»
konfrontiert wird. Sprach die Zeitschrift der «Katholik» von den «wunderbaren Wirkun-
gen der Missionen» (254), beklagten andere diese als «Strohfeuer» (252). Die Bilanz fillt
erniichternd aus. Im Bereich der Sexualmoral ist eine Wirkung der Volksmissionen kaum
erkennbar. Nachweisbar sind hingegen die Zunahme konfessioneller Spannungen sowie
psychische Folgen wie «Verzweiflung, Verriicktheit und Wahnsinn» (270), die mit der
Angst vor Siinde und Verdammung zusammenhing, die nicht selten in theatralischen Hol-
lenpredigten ausgelost wurden — vor allem bei Frauen. Ein bemerkenswerter Zusammen-
hang besteht zwischen den Zielvorgaben der Volksmissionare und den Indikatoren,
welche die heutige Milieuforschung fiir ein stark ausgebildetes «katholisches Milieu»
aufgestellt hat: «Intensive kirchliche Praxis, kirchentreues Wahlverhalten, die Existenz
von Bruderschaften und Vereinen, hohe Nachwuchszahlen im Klerus, die Umsetzung
kirchlicher Moralvorschriften u.d.» (275). Ist das «katholische Milieu» also das Erschei-
nungsbild des Ultramontanismus — oder wurde bislang nur die ultramontane Seite dieses
Milieus untersucht? moéchte man da fragen. Fiir Heitz hatten die Volksmissionen in Baden
jedenfalls keine milieubildende Wirkung, was Ergebnisse von Dominik Burkard fiir
Wiirttemberg und von Otto Weil fiir Bayern bestitigt. So kénnen Volksmissionen also als
benutztes aber keineswegs erfolgreiches Instrument zur Milieubildung gelten. Anderer-
seits kommt den Volksmissionen nach Heitz im Prozess der Ultramontanisierung der
badischen Kirche eine zentrale Bedeutung zu (279), was nur im Hinblick auf eine deut-
liche Unterscheidung von Milieu und Ultramontanismus Sinn macht. Was macht die Ul-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 459

tramontanisierung angesichts der relativen Erfolglosigkeit der Missionen aus? Wo wurden
die von den Missionen verbreiteten neuen (bzw. revitalisierten) Frommigkeitsstile (z.B.
Rosenkranz, Marienverehrung, Herz-Jesu-Kult) gepflegt, wenn dies nochmals unabhangig
von einer Milieubildung als «spiirbare Verinderung» (ebd.) festzustellen ist? Hier hinter-
lasst die Arbeit Fragen, die letztlich auf den relativ unreflektierten Gebrauch des Begriffes
«Utramontanismusy» zuriickzufiihren sind (Anm. 1 reicht hierfiir nicht aus).

Trotz dieser kritischen Anmerkung stellt die vorliegende Arbeit eine beachtliche Regi-
onalstudie dar, die flr die systematische Erforschung von Volksmissionen unentbehrlich
sein wird. Sehr verdienstvoll ist auch der Anhang (293-437) mit drei Tabellen, welche
alle Volksmissionen in Baden zwischen 1849 und 1918 mit genauen Angaben von Be-
ginn, Pfarrei/Stadt, Dekanat, Missionare, Orden, Ordenshaus, Quelle, Dauer und Art pra-
sentieren. Fiir die Arbeit wurden alle wichtigen Archive (sowohl von Seiten des Erzbis-
tums, des Staates, der Pfarreien und der Orden (Jesuiten, Redemptoristen, Kapuziner) aus-
gewertet. Ein solides Register schliesst den Band ab.

Miinster Nicole Priesching

Zsolt Keller, Der Blutruf (Mt 27,25). Eine schweizerische Wirkungsgeschichte 1900-
1950, Gottingen, Vandenhoeck&Ruprecht, 2006, 200 S.

Wihrend des Weltjugendtags in Koln 2005 besuchte Papst Benedikt XVI. als erstes ka-
tholisches Kirchenoberhaupt eine deutsche Synagoge, im Friihling dieses Jahres betete er
in Auschwitz. All dies sind Zeichen der Bemiithung um Verséhnung mit den Juden, wie
sie in der zweitausendjahrigen Geschichte des Christentums relativ jung ist. Das zeigt ein
kleines Beispiel aus der katholischen Liturgie: Die vor dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil geborenen Katholiken erinnern sich noch an eine aus dem 16. Jahrhundert stammende
Passage der Karfreitagsliturgie, in der man in den Grossen Fiirbitten noch der «perfidis
Judaeis» (was im Schott-Messbuch mit «treulosen Juden» tibersetzt wurde) gedachte und
Gott darum bat, diese dem Glauben an Jesus Christus zuzufiihren — ein Text, der erst im
Messbuch von 1970 neu formuliert wurde und der nun die Juden wiirdigt als diejenigen,
«zu denen Gott, unser Herr, zuerst gesprochen hat.»

Doch auch in Zeiten, in denen sowohl der Papst wie auch unzdhlige Gruppen an der
Basis sich fiir interreligiosen Dialog einsetzen, bleibt der Wissenschaft die Aufgabe, das
jahrhundertealte belastete Verhéltnis zwischen Juden und Christen zu beleuchten und die
Wurzeln hartndckiger antijiidischer Ressentiments zu ergriinden. Dies tut der Zircher
Theologe und Historiker Zsolt Keller jetzt anhand der schweizerischen Wirkungsge-
schichte des biblischen «Blutrufs»: Im Matthdusevangelium fordert das «ganze Volk» der
Juden von Pilatus gegen dessen eigentliche Uberzeugung die Kreuzigung Jesu, und die
Juden scheinen mit dem Ruf: «Sein Blut iiber uns und unsere Kinder!» (Mt 27,25) sich
der Verantwortung fiir dieses Todesurteil auch zu stellen. Dieser eine Bibelvers hat bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein durch Missdeutungen und Fehlinterpretationen dazu bei-
getragen, Juden zu diffamieren.

Der Autor zeigt die Wirkungsgeschichte des Blutrufs am Beispiel der katholischen
Schweiz zwischen 1900 und 1950 auf. Er begibt sich auf eine «Spurensuche» (13) in
einschligigen Predigten, Passionsspielen, Pressetexten und auch Bildern und stellt dar,
wie die Fachexegese diesen Bibelvers grossteils antijiidisch auslegte und damit auch die
Anschuldigung der Juden als «Gottesmérder» in den katholischen Denk- und Lebenswel-
ten transportierte. Eine Verortung der Texte in den zeitgeschichtlichen Kontext der
Schweiz zeigt das «feine Schweigen» (75) der Schweizer Katholiken gegeniiber dem
Schicksal der Juden wihrend der NS-Diktatur. Keller, der sich in seiner Studie sehr um
terminologische Eindeutigkeit bemiiht, beschreibt, dass die Judenfeindschaft besonders

SZRKG, 100 (2006)



460 Rezensionen — Comptes rendus

virulent wurde, wo sich christlich motivierter Antijudaismus mit politisch-rassistischem,
gewissermassen «sdkularen» Antisemitismus verbinden und Stromungen aus beiden
Uberzeugungsrichtungen sich gegenseitig Argumentationsmaterial liefern konnten.

Im dritten Teil seiner Studie macht der Autor einen Vorschlag, wie dieser sperrige
Bibelvers, der nach den Worten des jiidischen Religionswissenschaftlers Schalom Ben-
Chorin zu einem «weltgeschichtlichen Verhédngnis fiir das jidische Volk» wurde, einge-
ordnet werden kann. Keller diskutiert die verschiedenen Richtungen der Exegese, denen
der Blutruf seit 1945 unterzogen wird und kommt zu dem Ergebnis, dass die Erfahrung
der Schoah wenigstens teilweise ein Umdenken in der christlichen Theologie beziiglich
des Blutrufs bewirkt hat. Der Vers wird vor dem Hintergrund der Erfahrungen des Evan-
gelisten gedeutet, der bei dem Versuch, die Juden zu missionieren, auf Ablehnung gegen-
iiber der Botschaft des jungen Christentums stiess und sich aufgrund dieser Erfahrungen
der «Heidenmission» zuwandte: «Die Entscheidung des Volkes gegen Jesus hat fiir sra-
eb im Konzept des Matthdustextes weit reichende Folgen, insofern aus dieser Optik das
ganze Volk die Schuld am Tod Jesu auf sich nimmt, sich damit gegen ihn entscheidet und
infolgedessen seine heilsgeschichtliche Stellung und Rolle verliert und an ein anderes,
heidnisches Volk abgeben muss» {161).

Die Entlastung des Romers Pilatus, der seine Hénde in Unschuld wischt, und die Be-
lastung der Juden bei der Kreuzigung sind so lesbar als programmatische Aussage des
Evangelisten, entstanden aus den Erfahrungen seiner Zeit und gefirbt von einer daraus re-
sultierenden Polemik. Indem der Bibelvers als Text und erzidhlende Literatur, gespeist aus
den Realitdten zur Entstehungszeit, verstanden wird, konnen ideologisch gefdrbte Miss-
deutungen oder gar Pauschalverurteilungen, die die Bibel hier scheinbar nahe legt, ver-
mieden werden. Bei Bibelstellen, die so sehr zum Transport von Vorurteilen und Aggres-
sionen beigetragen haben wie der Blutruf, kann so der Wissenschaftler auf seine Weise
ein Stiick zum Verstdndnis zwischen den Religionen beitragen, ohne die Rationalitat der
Forschung aufzugeben.

Fribourg Patricia Hertel

Anna Gamma/Jorg Eugster/Regula Griinenfelder, Lasalle-Institut (Hg.), Ethik 2006,
Ethikbilanz in der Schweizer Politik, Forschungsresultate, Kommentare und weiterfiihren-
de Fragen, Ziirich, Verlag Neue Ziircher Zeitung, 2006, 199 S.

Die vom Lasalle-Institut in Bad Schénbrunn bei Zug vorgelegte Studie {iber die Présenz
des Ethischen in der Schweizer Politik ist gleichsam eine Fort- und Weiterfithrung des
2002 begonnen Unterfangens der Forderung des Ethikverstindnisses und -verhaltens in
verschiedenen Bereichen der Schweizer Gesellschaft. Die erste Forschung in diesem Zu-
sammenhang flihlte den ethischen Puls der Wirtschaftswelt und wurde 2002 bei Fuh-
rer&Hotz im Eigenverlag vertffentlicht. Die Autoren stellen eingangs klar, dass das La-
salle-Institut keinen neutralen Zugang zu ethisch relevanten Themen pflegt, sondern For-
schungsresultate in komparativer Manier einer definitorisch verbrieften Eigenposition ge-
geniiberstellt. Neben einer Reihe von Grundsatzessays aus Expertenfeder, welche im
zweiten Teil des fliissig geschriebenen Buches untergebracht sind, empfingt es die Le-
senden im ersten Teil mit den Ergebnissen einer breit angelegten Umfrage unter Schwei-
zer Politiker und Politikerinnen. Alle Adressaten sind auf einer oder mehreren der drei
Strukturebenen des foderalistisch-demokratischen Schweizer Regierungssystems als poli-
tische Amtsinhaber aktiv. Die 833 retournierten Fragebogen, 25,3% von Autorenseite als
hohe Riicklaufquote bezeichnet, bilden das fiir die Schweizer Politikerkaste reprdsentative
échantillon der statistischen Auswertung.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 461

Der methodisch sowie konzeptuell bewéhrte Einsatz von Fragebégen wurde um eine
Reihe problemzentrierter Interviews mit einzelnen, stichprobengerechten Personen an-
gereichert. Aus diesem unmittelbaren Kontakt mit den Befragten entstand ein Satz trans-
kribierter Interviewpassagen, welche stellenweise angefiigt werden, um interpretatorische
Schliisse an die Priméraussagen riickzuschliessen. Die Studie bewiltigt die Herausfor-
derung des Messens einer geistig-abstrakten Grosse, indem sie den Ethikbegriff seman-
tisch auffichert und dadurch den Politikern erméglicht, die verschiedenen Teilinhalte
gemiss den personlichen Priorititen zu bewerten. Bei der Datenauswertung wird differen-
ziert zwischen dem Ethikverstdndnis im personlichen Handeln und jenem, welches in
Ausiibung politischer Funktion an den Tag tritt. So lassen es sich die Institutsleiter nicht
nchmen, ein Schlaglicht auf die — nicht erstaunlichen, aber nichtsdestotrotz unerfreulichen
— Divergenzen zwischen «offentlicher» und «privater» Ethik zu werfen. Mit dhnlicher
Vehemenz wird die vorherrschende Diskrepanz zwischen der Forderung nach stirkerem
Ethikbewusstsein in der Politik und der unerfolgten Umsetzung dieses Postulats moniert.
Die Autoren konstatieren eine Geringschitzung der Ethik bei politischen Mandatstridgern,
was leicht verwundert, vermochten sich doch fast neun von zehn Befragten mit der
selbstentworfenen Ethikposition des Lasalle-Instituts positiv zu identifizieren. Die Brisanz
ethisch-politischer Zwangsheirat zeigt sich des Weiteren darin, dass Ethik und die in ihr
implizierten Werte wie Nachhaltigkeit, ganzheitliches Betrachten und dialogische Ent-
scheidungsfindung in der Realpolitik meist der partikularen Interessenvertretung und
anderweitigen Loyalititen der Volksvertreter unterliegen. Das Vorhandensein einer ethisch
getragenen Wertekultur misst sich — laut der Uberzeugung des Lasalle-Instituts — auch an
einer Vorrangstellung des Gemeinwohls tiber Gruppeninteressen im Prozess des politi-
schen decision-making. Umso stérker sticht der Umstand ins Auge, dass sich praktisch
alle Politiker und Politikerinnen geméss eigener Aussagen bei wichtigen Beschliissen am
eigenen Gewissen und am Gemeinwohl orientieren, jedoch in der Fremdwahrmehmung
die Schweizer Politik mehrheitlich als von Gruppeninteressen bestimmt bezeichnen. Von
allgemeinem Interesse sind die Kapitel, welche der Deckungs(un)gleichheit der Politiker-
antworten mit der durch die Parteizugehérigkeit aufgezeigten ideologischen Verankerung
nachgehen. Abschliessend werden die erhobenen Daten der Politikerbefragung denjenigen
der Top-Fiithrungskrifte der Wirtschaft aus dem Jahre 2002 gegeniibergestellt. Trotz man-
nigfacher Unterschiede erwiinschten sich beide Gesellschaftsgruppen unisono eine Ein-
flusssteigerung der Ethik, wozu sie auch gleich die addquate Outsourcing-Strategie pra-
sentieren: Forderung ethischen Wertebewusstseins in den Aus- und Weiterbildungsinsti-
tutionen. Die vom Lasalle-Institut propagierte Eigendefinition der Ethik scheint teilweise
hell unter der transparenten wissenschaftliche Oberflache der Studie hervor, was gewissen
[nterpretationen einen moralisierenden Impetus verleiht, der insbesondere im Kontext der
beschriebenen Dekadenz moralisch-ethischer Leitfunktion der Religionen und der daraus
ausfliessenden Individualisierung der Werte die Fortschrittlichkeit des Ansatzes demas-
kiert.

Der Titel des zweiten Teils verspricht «Kommentare und Reflexionen», welche die
faktenge- und verbundenen Interpretationen des vorgingigen Parts zu iibersteigen trach-
ten. Carola Meier-Seethaler frischt mit einem konzisen historischen Abriss iiber die Am-
bivalenz zwischen Ethik und Politik geschichtsphilosophisches Wissen auf und miindet
ihren Beitrag in einer expliziten Kritik am szientistisch-dogmatischen Weltverstindnis der
Naturwissenschaften, das ethische Diskussionen iibergeht. Mit der Diagnose, dass die
Schranken der Vernunft der menschlichen Triebhaftigkeit nicht standhalten und dass eine
gemeinsame Ordnung ergo nur auf einem Gefiige mit iiberpersénlicher Geltung fussen
kann, wendet sich Georg Kohler den staatsphilosophischen Entwiirfen Machiavellis und
Kants zu, Wiahrend im «Il principe» nur der Schein der Tugendhaftigkeit als erstrebens-
wert gilt, missen sich in der kantischen Konzeption ein eigenniitziger Politikbetrieb und

SZRKG, 100 (2006)



462 Rezensionen — Comptes rendus

universelle, ethisch-moralische Verbindlichkeiten nicht per se ausschliessen. Klaus Peter
Rippe beschwort eine Zeit herauf, in der die Moral als Steuerinstrument der Gesellschaft
das heute existierende Fithrungsvakuum génzlich auszufiillen vermochte. Mit der Genese
moderner Gesellschaften und ihren Fackeltrigern Autonomie und Selbstbestimmung ero-
dierten die moralischen Grenzmauern und die ethische Wertehaltung wurde in den Be-
reich der individuellen Verantwortung iibersiedelt. Der Autor meint, dass erst ein ratio-
nalisiertes Ethikverstindnis wieder den Grundkonsens fiir verbindliche Wertediskussio-
nen schaffen kann. Als erster geht Hanno Scholtz in seinem Beitrag konkret auf die Er-
gebnisse des empirischen, ersten Teils des Buches ein und untersucht, ob und inwiefern
sich Parteien auf genuine Wertekulturen berufen konnen. Erwartungsgemadss spiegelt sich
das parteipolitische Links-Rechts-Spektrum auch in den ethisch-moralischen Priorititen
der Politiker und Politikerinnen. Im Unterschied zu Longchamps Ansatz eines viereckigen
Schweizer Politikfeldes, ergibt die Werteanalyse bei Scholtz ein trianguldres Schema, be-
stehend aus einem linken, einem eher sédkular-biirgerlichen und einem eher religids-biir-
gerlichen Cluster. Im internen Schisma des Biirgerblocks ist gemédss dem Autor noch ein
kleiner Rest der Spannung zwischen Staat und Kirche ablesbar. Im Folgenden liefert

laude Piccot cinen illustrativen Essay iiber den politischen Handlungsbedart im Bereich
der Sozialplanpolitik, und Stephan Rothlin ergédnzt die Essaysammlung mit einem Kom-
mentar aus auslidndischer Perspektive. Niklaus Brantschen und Pia Gyger unterstreichen
sowohl in ihren beiden Einzelschriften als auch im gemeinsamen Beitrag die Importanz
der ganzheitlichen Betrachtung, wodurch erst die Verbundenheit aller Menschen mitein-
ander und mit dem System Erde in voller Tragweite zu Bewusstsein gebracht werden
kann.

Fribourg Sandro Murchini

Wolfgang Lienemann/Frank Mathwig (Hg.), Schweizer Ethiker im 20. Jahrhundert.
Der Beitrag theologischer Denker, Ziirich, Theologischer Verlag, 2005, 304 S.

Dreizehn ethische Positionen, dreizehn Biographien, dreizehn Lebenseinsitze in Politik,
Gesellschaft und Kirchen. Um diese Pole kreisen die Darstellungen im Sammelband der
beiden Berner Ethiker Wolfgang Lienemann und Frank Mathwig. In allen Unterschieden
haben die vorgestellten Ethiker einiges gemeinsam. Sie alle sind entweder schweize-
rischer oder deutscher Herkunft, haben in eben diesen Lindern gewirkt und die Debatte in
der Ethik zum Teil nachhaltig geprégt. [hr Leben und Wirken spielt sich wahrend min-
destens einer Hilfte des 20. Jahrhunderts ab (lediglich bei Leonhard Ragaz (1868—1945)
sind es etwas weniger als fiinfzig Jahre), was die Charakterisierung als Ethiker des 20.
Jahrhunderts rechtfertigt. Dariiber hinaus haben frither oder spéter alle einen Lehrstuhl an
einer theologischen Fakultit in der Schweiz oder in Deutschland inne. Mit Ausnahme von
André Biéler (*1914) sind schliesslich alle deutschsprachig.

Diese eher dusserlichen Merkmale weisen auf einen verbindenden Hintergrund hin,
der die verschiedenen Charakteren dazu auffordert, zu dhnlichen Themen unterschiedliche
Antworten zu geben. Wie wird beispielsweise das Verhiltnis von Ethik zu Theologie be-
stimmt, das Proprium einer theologischen Ethik? Emil Brunner (1889-1966) etwa mochte
eine Ethik «vom Zentrum des evangelischen Glaubens aus» (87) entwerfen. Bei diesem
Vorhaben ist stets zu beachten, dass gemédss Brunner Ethik und Dogmatik eng zusammen
gehoren, wie das auch fiir Karl Barth (1886-1968) der Fall ist. Brunner betont, dass der
Mensch immer in Beziehungen lebt; Individualitét gibt es nur in Sozialitit. Ethik ist fiir
Brunner die Wiederherstellung der Beziehungen, wie sie von Gott her gewollt sind. Fiir
Brunners Vorgédnger an der Universitit Ziirich, Leonhard Ragaz, ist besonders die Vor-
stellung des Reiches Gottes wichtig. In seiner Auseinandersetzung mit der biirgerlich-

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 463

christlichen Welt und dem Sozialismus wertet er letzteren als einen Hinweis auf das Kom-
men des Reiches Gottes. Der Sozialismus ist nicht bereits die Verwirklichung des Reiches
Gottes, sondern ein wichtiger Schritt auf dem Weg dorthin. Im Vorantreiben der religios-
sozialen Bewegung bettet er die zu seiner Zeit brennende soziale Frage in die Heilsge-
schichte ein. Auch jiingere Ethiker evangelischer Provenienz stellen ihre Ethik auf ein
theologisches Fundament. So heisst es von Hermann Ringeling (*1928), er sei ein «philo-
sophischer Ethiker mit christlichem Hintergrund» (265) oder von Arthur Richs (1910~
1992) Ethik, es handle sich um ecine «theologische normative Verantwortungsethik aus
christlicher Gesinnung» (173). Rich kennt eine dreistufige Normativitat, wobei das spe-
zifisch Theologische in der ersten Ebene anzusiedeln ist. Es handelt sich um die funda-
mentale Erfahrungsgewissheit des Humanen in Form personlicher Erfahrung des christli-
chen Glaubens. Die beiden anderen Stufen der Normativitit, den sieben Kriterien des
Menschengerechten sowie die das Menschengerechte mit dem Sachgerechten verbinden-
den «Maximen», bekommen auch jenseits des theologischen Hintergrunds thre Evidenz
und Relevanz. Auf katholischer Seite sucht Arthur F. Utz (1908-2001) die gleiche Natur
aller Menschen und findet sie in Gottes Schopfungsziel, woraus dic Gemeinschafts-
aufgabe der Verwirklichung des Gemeinwohls erwichst. Dieses in Gottes Schopferwillen
griindende Gemeinwohl ist fir Utz der iibergeordnete Wert, der die Freiheit des Indivi-
duums begrenzt. Besonders im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil entwirft
Franz Bockle (1921-1998) seinen Entwurt der theonomen Autonomie der Moral. In die-
sem Ansatz theologischer Ethik, der insbesondere eine Neuformulierung des neuscho-
lastisch verstandenen Naturrechts darstellt, wird das verbindliche Gesetz durch die men-
schliche Vernunft geschaffen. Der Aufforderung «secundum naturam vivere» (gemaiss der
Natur leben) wird das thomanische «secundum rationem vivere» (gemdss der Vernunft
leben) entgegen gestellt. Diesen letztlich schopfungstheologischen Zugang zur Autonomie
nimmt auch Franz Furger (1935-1997) auf, der als «Vertreter der autonomen Moral im
christlichen Kontext» (242) gelten kann.

Die im Buch vorgestellten Ansétze sind stets geprigt von der Auseinandersetzung mit
zeitgenoOssischen und fritheren Positionen in der Ethik, sowie mit aktuellen Themen von
Politik, Wirtschaft, Kirchen etc. In kritischer Reflexion der «Zeichen der Zeit» wachsen
die ethischen Theorien tiber den akademischen Raum hinaus, verbunden mit den dahinter
stehenden Personlichkeiten werden sie 6ffentlich wirksam. Besonders bei den ilteren
Ethikern ist die Warnung vor den Gefahren des Nationalsozialismus ein hidufig wieder-
kehrendes Motiv. Stellvertretend hierzu eine Aussage zu Alfred de Quervain (1896-
1968): «Alfred de Quervain war schon bei seinem Amtsantritt [als Pastor der Nieder-
lindisch-reformierten Gemeinde in Elberfeld 1931] ein Gegner des totalen Staates und ab
1933 intensiv und massgeblich am preussisch-deutschen Kirchenkampf beteiligt [...]»
(119). Dabei kimpft de Quervain auch fiir die Freiheit der Kirche im Dritten Reich. Bei
den spiteren Ethikern ist unter anderem auf das Engagement hinsichtlich der Wirtschaft
und der Theoriebildung einer Wirtschaftsethik hinzuweisen. Arthur Rich griindet 1964
das Institut fiir Sozialethik an der Universitdt Ziirich, welches Hans Ruh erfolgreich wie-
terfithrt. Auf letzteren geht auch die Griindung des Instituts fir Sozialethik des Schwei-
zerischen Evangelischen Kirchenbundes 1971 zuriick, was wiederum durch André Biéler
unterstiitzt wird. Biéler setzt sich iiberdies in der Entwicklungspolitik besonders fiir die
Armen ein, man denke beispielsweise an den «Vorschlag Biéler», 3% der Einkiinfte des
Nordens fiir den Siiden bereitzustellen. Aus seinem Engagement im ethischen Investment
wachsen Institutionen wie die Stiftung Ethos, die auch in jlingster Zeit durch ihr Agieren
etwa an Generalversammlungen von Nestlé oder UBS Schlagzeilen macht.

Ethik hat ein grosses Kritikpotential: das haben wohl alle Ethiker, die in diesem Buch
vorgestellt werden, erkannt. Sie iiben aber nicht Kritik um der Kritik willen, sondern
dahinter stehen stets Visionen, Projekte, positive Entwiirfe. Dennoch ist Kritik nicht im-

SZRKG, 100 (2006)



464 Rezensionen — Comptes rendus

mer angenchm fiir den, der sie iibt: Uber Karl Barth werden wihrend des Zweiten Welt-
kriegs ein Publikationsverbot und ein politisches Redeverbot verhéngt (Emil Brunner er-
fihrt Ahnliches), Friedrich Eymann wird wegen seines Einstehens fiir die Anthroposophie
aus dem Schulamt verdriangt und Stephan H. Pfiirtner wird durch seine Positionen in Fra-
gen der Sexualmoral gar unter dem Stichwort «Fall Pfiirtner» bekannt.

Durch die sorgfiltige Auswahl wichtiger Schweizer Ethiker erhélt der Leser/die Lese-
rin nicht nur Einblick in dreizehn Biographien und akademische Entwiirfe. Man gewinnt
auch einen guten Uberblick iiber die deutschsprachige ethische Diskussion im 20. Jahr-
hundert, die ein Spiegel der Gesellschaft darstellt. Unter den elf Autoren und zwei Auto-
rinnen befinden sich zahlreiche ehemalige Assistierende, die iiber «ihren» Professor
schreiben. Die fundiert dargestellten Positionen werden so nicht selten durch eine gute
personliche Bekanntschaft sowohl mit der Person als auch mit ihrem inhaltlichen Schaf-
fen bereichert. Da nimmt man gerne in Kauf, dass kritische Elemente manchmal etwas zu
kurz kommen oder die Verbindung der vorgestellten mit der vorstellenden Person zum
Teil etwas gar eingehend geschildert wird.

In der Einleitung schreiben die Herausgeber, dass alle vorgestellten Ethiker «6kumeni-
scher und interdisziplinirer Zusammenarbeit» (7) verpflichtet waren. In der Tat werden
diese beiden Schwerpunkte in den einzelnen Artikeln immer wieder betont und so dem
Fach der theologischen Ethik nicht zuletzt die wichtige Briickenfunktion zwischen ver-
schiedenen Disziplinen und Konfessionen attestiert. Dass sich theologische Ethik in der
Schweiz seit vielen Jahrzehnten sehr oft 6kumenischer Zusammenarbeit verpflichtet weiss,
beweisen die Herausgeber nicht zuletzt damit, dass katholische wie evangelische Ethiker des
20. Jahrhunderts gleichermassen in das Buch Eingang gefunden haben. Dass sich darunter
tibrigens keine Frau findet, kann nicht den Herausgebern angelastet werden, ist der
Schweizer Beitrag zur Ethik im 20. Jahrhundert im akademischen Bereich doch ausge-
sprochen ménnlich dominiert.

Das anregende und lesenswerte Buch wird abgerundet durch tibersichtliche Literatur-
angaben auf Primér- und Sekundarliteratur sowie durch den Hinweis, wo der jeweilige
Nachlass greifbar ist. Es gibt Anlass zur weiteren Auseinandersetzung mit wichtigen Ethi-
kern der jiingeren Vergangenheit, aber auch zur Weiterfiihrung ihrer Anliegen und zur
Pflege ihres kritischen Blicks im angebrochenen 21. Jahrhundert.

Fribourg Claudius Luterbacher-Maineri

Kari Kilin, Schauplatz katholischer Frommigkeit. Wallfahrt nach Einsiedeln von 1864
bis 1914, Freiburg/Schweiz, Academic Press, 2005 (=Reihe Religion — Politik — Gesell-
schaft in der Schweiz, Hg. Urs Altermatt und Francis Python, Bd. 38), 218 S. und 5 Abb.

Das iiber tausendjahrige Kloster Einsiedeln kennt seit seiner Griindung den Zustrom von
Pilglem. Erste schriftliche Pilgernachweise stammen aus dem 14. Jahrhundert. Gegen En-
de des Mittelalters war Einsiedeln einer der meist besuchtesten Pilgerorte der Christen-
heit. Krisen und Héhepunkte wechselten in der langen Pilgergeschichte ab. Zu diesem
Thema gibt es eine reiche Literatur.

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit den modernen Erscheinungen des Wallfahrts-
wesens in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts bis zum Ausbruch des Ersten Welt-
krieges. Es ist die Zeit des Ultramontanismus. Damals wurden Wallfahrten gerne als In-
strument fiir den Kampf gegen den Zeitgeist eingesetzt Das 19. Jahrhundert flihrte zu
einer neuen Massenreligiositat. Der Marienkult erlebte einen beispiellosen Aufschwung
(Lourdes, La Salette) und war neben dem Herz-Jesu-Kult prominentester Ausdruck der ul-
tramontanen Frommigkeit.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 465

Der Katholizismus in der Schweiz befand sich seit 1848 in der Defensive und zog sich
ins Ghetto zuriick. Diese Situation wurde durch den Kulturkampf noch verstirkt. Neben
dem Vereinswesen und der Presse wurden die Wallfahrten als Mittel eingesetzt, um den
Katholiken das Gefiihl der Geschlossenheit zu vermitteln, das gleiche, was der Radikalis-
mus in den nationalen Schiitzenfesten fand.

Das Dorf Einsiedeln war seit jeher eng mit der Wallfahrt verbunden. Ab 1877 erlangte
Einsiedeln Anschluss an das Bahnnetz (Wiadenswil-Einsiedeln). In politischer Hinsicht
war das Wallfahrtsdorf im 19. Jahrhundert liberal. Das rithrte daher, dass bis 1798 das
«Alte Land Schwyz» die Vorherrschaft im Kanton besessen hatte. Zudem hatte das Dorf
unter dbtlicher Herrschaft gestanden. Diese liberale Haltung darf nicht mit dem kirchen-
feindlichen Radikalismus gleichgesetzt werden, denn die Bewohner Einsiedelns waren
sich der Abhingigkeit von Kloster und Wallfahrt sehr wohl bewusst. Erst um die Wende
vom 19. zum 20. Jahrhundert ergab sich eine politische Neuausrichtung im Zusammen-
hang mit der kantonalen Verfassungsrevision von 1898 (klosterfeindliche Artikel!).

Der Verfasser unterscheidet drei Arten von Wallfahrt: die individuelle Wallfahrt, die
offiziellen Landeswallfahrten eines Kantons oder eines Bezirks, sowie die sog. Massen-
wallfahrten, die ab 1864 einsetzten. Die Pariser Pfarrei St. Laurent leitete damals das
Zeitalter der Massenwallfahrt ein. 300 Pilger aus der franzosischen Hauptstadt besuchten
das Marienheiligtum im Finstern Wald und liessen eine Gedenktafel in der Klosterkirche
anbringen. 1871 folgten 1100 Sarganser dem franzosischen Beispiel. Bald rollten immer
mehr Pilgerziige aus den verschiedenen Regionen des In- und Auslandes nach Einsiedeln,
besonders aus Elsass-Lothringen, dem siiddeutschen und 6sterreichischen Raum sowie
aus [talien und Frankreich. Unter den Pilgerziigen ragten jene aus dem Kanton Freiburg
speziell hervor. Thr Ursprung geht auf die Initiative von Chorherr Joseph Schorderet und
Vikar Johann Evangelist Kleiser zuriick. Schorderct war die treibende Kraft des ultra-
montanen Freiburger Katholizismus. Er griindete 1871 die Tageszeitung «La Liberté»,
1873 das Freiburger Pauluswerk und spielte eine wichtige Rolle bei der Griindung der
Universitit Freiburg 1889. Ab 1877 fithrten Schorderet und Kleiser regelmissig die gros-
sen Freiburger Pilgerziige nach Einsiedeln. Die radikale Presse hielt ihnen vor, Politik und
Religion zu vermischen. Der Kanton Zug wiederum besass eine lange Pilgertradition in
den Finstern Wald. Die ersten schriftlichen Nachrichten stammen aus dem Jahre 1426.
Friither pilgerten die Zuger zu Fuss tiber St. Jost zur Schwyzer Altmatt, iiberquerten den
Katzenstrick und gelangten nach mehrstiindigem Fussmarsch nach Einsiedeln.

Besondere Bedeutung erlangten wihrend des Kulturkampfes die Generalversamm-
lungen des Schweizerischen Piusvereins (gegriindet 1857) unter Theodor Scherer-Boc-
card. Siebenmal tagte der Verein wihrend des 19. Jahrhunderts im Klosterdorf, das zu
einer eigentlichen «Heimstétte» vieler Mitglieder wurde. Die sog. «Schwarze Interna-
tionale» versammelte sich 1871 in Einsiedeln. Es waren Vertreter der katholischen Elite
aus neun europdischen Lindern, vor allem Laien mit aristokratischem Hintergrund.. Sie
waren die Griinder der «Correspondance de Genéve», einer Presseagentur, die vorwie-
gend die Protestaktionen gegen die Einnahme Roms und den Verlust des Kirchenstaates
koordinierte.

Von besonderem Gewicht waren der internationale marianische Kongress 1906 sowie
die Herz-Jesu-Kongresse 1907 und 1912. Beim marianischen Kongress waren die Aus-
wirkungen des franzosischen Kulturkampfes (Trennung von Staat und Kirche) deutlich
sptirbar. Im schweizerischen Rahmen fand 1910 der 1. schwyzerische Katholikentag statt,
auf dem die soziale Frage im Vordergrund stand.

Der Autor hat in ansprechender Form die spezielle Wallfahrtssituation Einsiedelns zur
Zeit der Hochbliite des Ultramontanismus geschildert. Romische, franzdsische und deut-
sche Einfliisse spielten in dieser Zeit eine wichtige Rolle. Die ultramontane Bewegung

SZRKG, 100 (2006)



466 Rezensionen — Comptes rendus

war ein bedeutender Faktor in der Zeit der Selbstbehauptung des Schweizer Katholi-
zismus, die keineswegs in die fundamentalistische Ecke gehort. Dabei darf die Stellung
von Theodor Scherer-Boccard nicht bloss durch die Brille von Philipp Anton von Se-
gesser betrachtet werden, der sich einmal — 1863 — negativ liber den schweizerischen Ka-
tholikenfithrer gedussert hat. Scherer-Boccards Verdienste fiir den Wiederaufbau des
Schweizer Katholizismus nach 1848 sind uniibersehbar.

Meggen/Luzem Alois Steiner

Simona Sigrist, «Das Neue Volk». Eine katholisch-fundamentalistische Zeitung 1950—
1975, Fribourg, Academic Press, 2006 (=Reihe Religion — Politik — Gesellschaft in der
Schweiz, Hg. Urs Altermatt, Bd. 40), 169 S. und 7 IlL

Die in den Zwanzigerjahren des letzten Jahrhunderts entstandene Zeitung fand bereits in
Andrea Imhof fiir die Jahre 1929 bis 1957 eine Historikerin (Andrea Imhof, «Durch das
kostbare Blut, ein neues Volk». Die rechtskatholisch-intergralistische Zeitung «Das Neue
Volk» 1926-1957, ungedruckte Lizentiatsarbeit 2002/2003). Die vorliegende Arbeit um-
fasst die Zeit zwischen 1950 und 1975 und enthilt die vorkonziliare, noch stark vom Ge-
dankengut des Kulturkampfs geprigte Zeit, dann jene des Zweiten Vatikanums (1962-
1965) sowie die nachkonziliare Epoche mit ihren betridchtlichen innerkirchlichen Span-
nungen. Die Zeitung gab sich immer kdmpferisch. In der ersten Phase sah sie ihre Gegner
vorwiegend im nichtkatholischen Lager (Kommunismus, Sozialismus, Freisinn), wahrend
in der spiteren Phase eine Verlagerung des Feindbildes festzustellen ist. Die Gegner sind
jetzt vorwiegend im Innern der katholischen Kirche anzutreffen. Das hing nicht zuletzt
von der Zusammensetzung der redaktionellen Mitarbeiter ab: Die Gebriider Carl (1897-
1981) und Fridolin Weder (1892—-1983), dann Albert Drexel (1889-1977) und Alois
Schenker (1904-1988) sorgten fiir einen entschieden konservativen Kurs des Blattes. Die
Zeitung wandte sich seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil konsequent gegen die als
negativ empfundene Wende in der katholischen Kirche. Das Aggiornamento Papst Johan-
nes’ XXIII. wurde als negativ, ja als die grosste Krise in der katholischen Geschichte
empfunden: «progressistische» Katholiken mit ihren «gewagten Theorien» iiber die Bibel,
Erbsiinde, Sakramente, Ehe, Jungfraulichkeit, Ordensleben, Liturgie, Eucharistie, Marien-
verehrung etc. wurden als die Hauptfeinde innerhalb der Kirche entdeckt, die Forderung
nach Demokratisierung in der Kirche gar als ein Angriff auf das Papsttum gesehen.

War diese Angst berechtigt? Nach dem Zweiten Vatikanum brach in der Kirche eine
grosse Krise innerhalb des Priesterstandes aus. Weltweit wurden Zehntausende von Pries-
tern laisiert. Zugleich erfolgte ein massiver Riickgang der Zahl der Ordensangehorigen. In
weiten Kreisen Europas entstand eine Neuauflage des antirdmischen Affekts, und in vie-
len theologischen Ausbildungsstitten entwickelte sich eine ernsthafte Krise. Immer hiu-
figer ertonte der Ruf nach Abschaffung des Zoélibats. Verantwortliche Exponenten der
konziliaren Offnung wie Kardinal Frings, der Kirchenhistoriker Hubert Jedin oder der
junge Professor Joseph Ratzinger (heute Papst Benedikt XVI) haben sich schon bald nach
dem Konzilsende gefragt, ob die Entwicklung in der katholischen Kirche unter dem Ein-
fluss «progressistischer» Theologen in der richtigen Richtung verlaufe.

Das Neue Volk kdmpfte entschlossen gegen alle Versuche, «die Géttlichkeit Jesu» zu
leugnen und ihn zu einem Sozialreformer umzugestalten. Gegen alle Versuche der «mo-
dernen» Theologie, wonach Wunderberichte in der Heiligen Schrift als Mythen oder dich-
terische Ausdrucksweise abgetan wurden, ferner gegen die Leugnung der Dreifaltigkeit
oder der Menschwerdung Jesu nahm die Zeitung scharf Stellung. Die nachkonziliare Kri-
se innerhalb der katholischen Kirche wurde bewusst als eine neue Modernisierungskrise
in Anlehnung an die grossen Auseinandersetzungen des Modernismus zu Beginn des 20.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 467

Jahrhunderts gesehen. Das Neue Volk empfand — wohl nicht zu Unrecht — ein ausgespro-
chenes Krisenempfinden, das von gewissen Klerikerkreisen ausging und im katholischen
Volk Verwirrung ausloste. Je forscher in den Sechziger- und Siebzigerjahren die «pro-
gressiven» Krifte zum Zuge kamen, umso schéirfer reagierte das Neue Volk in seinem
Abwehrkampf. Gelegentlich schoss die Zeitung auch weit tibers Ziel hinaus, wenn etwa
der Evolutionismus a la Teilhard de Chardin massiv angegriffen wurde.

Die Arbeit vermittelt einen ersten Uberblick tiber die Situation im Schweizer Katho-
lizismus der Konzils- und Nachkonzilszeit. Leider werden die Anliegen des Neuen Volkes
zu wenig gewirdigt. Es zeigt sich, dass der zeitliche Abstand doch etwas zu klein ist, um
schon ein geniigend sicheres Urteil iiber diese wichtige Epoche der neuern Geschichte der
katholischen Schweiz abgeben zu kénnen. Weitere Studien miissen hier noch vertieft
Klarung bringen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Andrea Willimann, Sursee — Die zweite Kapitale des Kantons Luzern. Zur politischen,
gesellschaftlichen und wirtschafilichen Geschichte der Luzerner Landstadt in den Jahren
1798 bis 1871, Basel, Schwabe Verlag, 2006 (=Luzerner Historische Verdffentlichungen,
Bd. 41), hg. vom Staatsarchiv des Kantons Luzern und vom Stadtarchiv Luzern, 459 S., 6
Tabellen, 8 Karten, 7 Grafiken und 54 Abb.

Vor 1798 besass Sursee ein besonderes Mass an Selbstdandigkeit gegentiber der Stadt Lu-
zern. Als bedeutendstes Wirtschaftszentrum im Nordosten des Kantons stand es nie in
einem Untertanenverhiltnis zur Hauptstadt. Besondern Einfluss besassen die Familien
Schnyder von Wartensee und Géldlin von Tiefenau.

Der revolutionidre Umsturz von 1798 verdnderte in Sursee wenig, ebenso die politi-
schen Umbriiche von 1803 und 1814. Es waren insgesamt ruhige Jahre bis 1826, als Franz
Ludwig Schnyder als Grossrat gewiéhlt wurde. In der Hauptstadt traf er auf den frei-
sinnigen Fiirsprech Jakob Kopp aus (Bero)Miinster und auf den ebenfalls jungen Berufs-
kollegen Kasimir Pfyffer aus Luzern. Damit hielt ein «aktives liberal-doktrinares Ele-
ment» Einzug in Luzern. Diese drei Juristen betraten die kantonale politische Biihne und
verschoben die politischen Krifte auf Kosten des stddtisch-konservativen Lagers. Zu-
gleich entstand 1830 in Sursee der liberale «Eidgenosse», dessen Redaktor Anton Schny-
der wurde. Die Zwanzigerjahre liessen im Landstddtchen eine Lesegesellschaft sowie eine
Sekundarschule neben der seit Jahrhunderten existierenden Lateinschule entstehen.

Sursee machte sich 1830 durch seine Volksversammlungen einen Namen. Von hier
ging die politische Umgestaltung des Kantons Luzern aus. Diese Volksbewegung spaltete
sich in eine direktdemokratische, der Kirche nahestehende Gruppierung unter Josef Leu
und Dr. Josef Scherer aus Hochdorf, und in eine Bewegung, die eine repridsentative
Demokratie und ein distanziertes Verhéltnis zu Religion und Kirche anstrebte. Diese bei-
den Gruppierungen bekampften sich in der Folge heftig.

Der Versuch, in den Dreissigerjahren eine gesamtschweizerische Bundesrevision zu
prisentieren, scheiterte bereits in der Abstimmung im Kanton Luzern. Grosster Zankapfel
zwischen den vorerst siegreichen liberalen Behorden der Regeneration und der béuerlich-
demokratischen Opposition war die Staatskirchenpolitik (Badener Artikel). Die Gegen-
sitze vertieften sich gegen Ende der Dreissigerjahre Zuerst kippte 1839 die Landstadt Sur-
see, 1841 der ganze Kanton ins direktdemokratische Lager. Durch die Jesuitenberufung
nach Luzern, eine Folge der aargauischen Klosteraufhebung, wurde eine Brandfackel ins
Luzernervolk geschleudert, die in der Folge grosses Unheil anrichten sollte. An den Frei-
scharenziigen nahmen auch Surseer Biirger teil. Der Sonderbundskrieg 16ste anstehende
Probleme auf gewaltsame Weise. Sursee wurde fiir einige Jahre wieder liberal. Aber in

SZRKG, 100 (2006)



468 Rezensionen — Comptes rendus

den 50er und 60er Jahren gewann die konservative Bewegung wieder an Schwung. Sursee
wurde Schauplatz sowohl der konservativen Totalrevisionsvertreter der kantonalen Ver-
fassung als auch der liberalen Partialrevisionisten. 1869 verlegte das konservative Akti-
onskomitee seinen Sitz nach Sursee in den Beckenhof. Ein politischer Machtwechsel
zeichnete sich ab, der am 7. Mai 1871 das Schicksal der liberalen Regierung besiegelte.

Zwischen 1830 und 1870 lassen sich verschiedene industrielle Initiativen in Sursee
feststellen. Die Textilfabrik (spéter Calida) und die Ofenfabrik Weltert entstanden. An der
Eisenbahnlinie Basel-Luzern entstand 1856 etwas ausserhalb des Stddtchens eine Station.
Der Gemeinderat forcierte den Wochenmarkt, um die Bedeutung der Landstadt als
Marktort zu férdern. Keinen Erfolg verzeichnete man bei der Ansiedlung der Kaserne,
jedoch entstand in Sursee das grosste Schulzentrum auf der Landschaft. Die Arbeit von
Andrea Willimann zeigt in vorziiglicher Weise die Wechselbeziechungen zwischen dem
alten Landstadtchen und der Kantonshauptstadt Luzern in den bewegten Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts auf.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Johann Sebastian Drey, Praelectiones dogmaticae 1815-1834 gehalten zu Ellwangen
und zu Tiibingen. Mit textkritischem und sachbezogenem Apparat, Verzeichnissen und Re-
gistern. Hg. und eingeleitet von Max Seckler. Editorisch bearbeitet von Winfried Werner
(Johann Sebastian Drey. Nachgelassene Schriften Bd. 2 in 2 Teilbidnden), Francke Verlag,
Tiibingen, 2003, Bd.1: XVIII und 296 S. Bd. 2: VII und S. 300-775.

Er ist einer der grossen (Professoren-) Kopfe der deutschen katholischen Theologie des
19. Jahrhunderts: Johann Sebastian von Drey (1777-1851), «Patriarch» der katholischen
Tiibinger Schule und Architekt ihrer Theologie. Beinahe wire er erster Bischof der neuer-
richteten Ditzese Rottenburg geworden. Doch als Kandidat der wiirttembergischen Regie-
rung war er aus romischer Sicht «verbrannt». Drey gilt zurecht als der Neu-Begriinder der
«Apologetik», der auch sein dreibindiges Hauptwerk (Die Apologetik als wissenschaft-
liche Nachweisung der Géttlichkeit des Christentums in seiner Erscheinung, 1838—1847)
gewidmet ist.

Dass Drey aber nicht nur Apologetiker war, sondern auch das Fach katholische Dog-
matik wihrend 26 Jahren unterrichtete, zundchst wihrend fiinf Jahren an der Vorgén-
gerinstitution der Tiibinger Fakultit, der Friedrichsuniversitét im tiefkatholischen Ellwan-
gen (1812-1817), dann nach Verlegung dieser Spezialschule ins Haus der Wissenschaf-
ten, an der katholischen Fakultit der Eberhard-Karls-Universitdt im protestantischen Ti-
bingen, das ist im Allgemeinbewusstsein der Kirchen- und Theologiehistoriker weitge-
hend verschiittet.

Mit der Edition der «Praelectiones dogmaticae», die Drey als Vorlage fiir seine akade-
mischen Vorlesungen im Horsaal dienten (ohne mit ihnen identisch zu sein), ist nun ein
Dokument greifbar, das aus einer fiir die katholische Theologie insgesamt bedeutsamen
Schwellenzeit stammt und das einen intimen Einblick gibt in die Denk- und Lehr-
Werkstatt des Dogmatikers Drey. Warum er dieselben zwar immer wieder iiberarbeitet,
verfeinert und weiterentwickelt hat, wovon die drei Fassungen respective Bénde der
Praelectiones (I, 1815-1818; I1 1818-1821; III 1821-1834) sprechen, sie aber selber nicht
publiziert hat, vermag unter anderem dem Umstand zuzuschreiben sein, dass, wie Drey es
formulierte «andere Hénde [...] ihm das Wasser abgegraben» (S. 8*) hitten. Will sagen:
seine beiden Schiiler, Johannes Evangelist von Kuhn und Anton Staudenmaier, kamen
thm mit ihrer monographischen Ausarbeitung der Dogmatik zuvor. Mehr noch: Drey sah
in ihren Werken seine eigenen Ideen hinldnglich beriicksichtigt und fiigte bitter an: «Mir
bleibt daher nur iibrig sie zu begriilen.»

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 469

Fiir die Drey-Forschung und fiir die Erforschung der konzeptionellen Ausgestaltung
und Binnendifferenzierung der Dogmatik und namentlich der Dogmengeschichte ist es
iberaus wertvoll und zu begriissen, dass die Dogmatik Dreys 150 Jahre nach seinem Tod
nun doch im Druck vorliegt. Mehr noch: die hier anzuzeigende Edition der «Praelectiones
dogmaticae» ist vorbildlich zu nennen. Sie folgt den editorischen Richtlinien, die bereits
Band 1 der Nachgelassenen Schriften Dreys (Mein Tagebuch, 1997) zugrundegelegt wa-
ren. Erneut war es Winfried Werner, der sich der Kernersarbeit der Transkiption des
Autographen unterzogen, der den text- und sachkritischen Apparat und mehrere Register
erstellt hat, die das Ganze erschliessen. In der der Edition vorangestellten umfangreichen
Einleitung verortet der Herausgeber, der Tiibinger Emeritus und Fundamentaltheologe
Max Seckler, in einer tour d’horizon den edierten Autographen in seiner Zeit, stellt die
akademische Lehrtatigkeit Dreys im Fach Dogmatik vor und zeichnet die verwickelte und
vertrackte, zum Teil in Sackgassen und Fehlurteile miindende Entdeckungs- und Rezep-
tionsgeschichte der «Praelectiones dogmaticae» nach (8.3*-75*). Eine schones Supple-
ment ist die Beschreibung der studentischen Mit- und Nachschriften der Dogmatik-Vorle-
sungen Dreys. Eines dieser studentischen Kolleg-Manuskripte stammt aus der Hand des
Kirchenhistorikers und spiteren Bischofs der Didzese Rottenburg, Carl Josef von Hefele
(S.93*-111%*).

Es wurde bereits gesagt: die «Praelectiones dogmaticae» datieren in eine fiir die
katholische Theologie bedeutsame Schwellenzeit und sie sind gleichzeitig auch thr Aus-
druck. In lateinischer Sprache gehalten, zum Teil sperrig und knapp, respective literarisch
unausgefiihrt, fithren sie nicht in die «Beletage eines Schriftstellers», sondern eben in die
«Werkstatt eines Handwerkers» (S. 28*). Auch konzeptionell war Drey (zunidchst?) nicht
frei im Entwurf, weil er genétigt war, nach der Dogmatik «von Kliipfel» («Institutiones
Theologiae Dogmaticac in usum auditorium») zu lesen. Inwieweit die «Praelectiones»
Spuren von Kliipfel (und/oder anderer Dogmatiker, etwa Ddoderlein oder Dobmayer)
tragen und wo und inwieweit Drey von ihnen abriickt und der Dogmatik ein neues archi-
tektonisches Prinzip und eine andere Innenarchitektur zu geben vermag, all das harrt nun,
nachdem die Quellen ediert sind, der Erforschung und Plausibilisierung an den Texten. In
diesem Sinne gilt: Die Arbeit ist getan. Die Arbeit fingt erst an.

Freiburg 1.Br. Elke Pahud de Mortanges

Isnard W. Frank, Lexikon des Monchtums und der Orden, Stuttgart, Verlag Philipp Re-
clam jun., 2005, 343 S.

Der Dominikaner und emeritierte Professor flir Kirchengeschichte an der Universitit
Mainz legt eine iiberarbeite Version des 1993 erstmals erschienenen Buches «Kleines
Lexikon des Monchtums und der Orden» von Johanna Lanczkowski vor. Am Aufbau hat
sich nichts gedndert, doch die inhaltliche Fiillung wurde in vielen Teilen teils gestrafft,
teils erweitert. Das Lexikon bietet in alphabetischer Reihenfolge insgesamt 626 Stich-
worte mit dem Schwerpunkt «Monchtum». Die Orthodoxie wurde herausgenommen und
dafiir wurden die neuzeitlichen Frauengemeinschaften, welche dem Ordensleben durch
ihre zeitgeschichtliche Néhe eine besondere Prigung verliehen, aufgenommen. Eine Voll-
standigkeit wurde dabei nicht angestrebt und ist auf diesem knappen Umfang auch un-
moglich. Die Auswahl erscheint allerdings zufillig. So werden beispielsweise die «Ingen-
bohler Schwestern» (164) genannt, aber nicht die andere wichtige Griindung des Kapu-
ziners Theodosius Florentini, die «Lehrschwestern vom heiligen Kreuzy» in Menzingen.
Weitere Stichworte sind zufillig gewéhlt. So findet der Leser die Benediktinerabtei Mett-
en (216), sucht aber vergeblich Maria Laach. Daneben werden im lexikalischen Teil Or-
densnamen, Gebrauche und Fachbegriffe aus dem inneren Aufbau von Orden und Kon-
gregationen erlautert.

SZRKG, 100 (2006)



470 Rezensionen — Comptes rendus

Die Artikel sind wohltuend lesbar und strotzen nicht vor Abkiirzungen und Querver-
weisen, was Lexika oft negativ auszeichnet. Der Band erfiillt in jedem Fall sein selbst
gestecktes Ziel, ndmlich eine erste Information und Hinfiihrung zur Thematik zu sein. Die
in Auswahl genannte Literatur bietet genug Anregung zur weiteren Beschiftigung. Das
Lexikon greift auf die Daten des Annuario pontificio von 2003 (Stand 2000) zuriick und
ist bei einigen Artikeln bis 2004 weitergefiihrt. So hat z.B. die Umbenennung der Eng-
lischen Fraulein zur «Congregatio Jesu» noch Eingang gefunden hat (117). Die auf S. 85
als im Aufbau befindliche Niederlassung der Birgitten in Bremen im Schnoor wurde
allerdings schon 2002 eingeweiht. Sékularisation und Kulturkampf werden als Lemmata
genannt, hingegen fehlt das 20. Jahrhundert fast vollig (NS-Zeit, Zweites Vatikanisches
Konzil, Vereinigung der Ordensoberen und Okumene). Das «Opus Die» ist mit einem
Stichwort bedacht, doch Taizé findet man nur bei den Literaturhinweisen. Hier wiire der
Band noch ausbaufihig.

Keinesfalls darf diese Lexikon mit dem — dies als ergdnzender Hinweis — inzwischen
vollstdndig erschienenen «Dizionario degli Istituti di Perfezione» von Guerriono Pellica
und Giancarlo Rocco (10 Bde, 1974-2003) verglichen werden. Es ersetzt auch nicht in je-
dem Fall den Griff zur aktuellen 3. Auflage des «Lexikons fiir Theologie und Kirche» mit
seinen weiterflihrenden Ordensartikeln. Doch es hat mit diesem gemeinsam, dass der Be-
griff «Ordensgeschichte» als Lemma nicht vorkommt.

Die Einleitung, die ein Zehntel des Buchumfangs ausmacht, gibt einen konzisen und
fundierten Uberblick tiber Ménchtum und Ordenswesen von den Anfingen bis zur Gegen-
wart, in der eine Krise des Ordenslebens konstatiert wird. Ob man allerdings fiir «mona-
chae» unbedingt «Monchinnen» iibersetzen muss, bleibt dahingestellt (11). Der Einsteiger
und Laie ist mit dem vorliegenden Taschenlexikon gut bedient und wird leicht fiindig
werden, da Frank die Kongregationen unter ihren populdren Namen anfithrt. So findet
man beispielsweise die Schwestern vom Gottlichen Erloser unter dem bekannteren Na-
men «Niederbronner Schwestern». Mit dem angehéngten Siglenverzeichnis lassen sich
auch Ordensabkiirzungen entschliisseln.

Briihl Gisela Fleckenstein

Peter Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe. Neuausgabe 2005,
Miinchen, Kosel, 2005, 4 Bde., 526/526/528/528 S.

Christoph Auffarth/Jutta Bernard/Hubert Mohr (Hg.) unter Mitarbeit von Agnes Im-
hof u. Silvia Kurre, Metzler Lexikon Religion. Gegenwart — Alltag — Medien. Sonder-
ausgabe, Stuttgart/Weimar, J. B. Metzler, 2005, 4 Bde., XVIII/532/631/729/438 S.

Stephan Haering/Heribert Schmitz (Hg.), Lexikon des Kirchenrechts, Freiburg/Basel/
Wien, Herder, 2004 (=Lexikon fiir Theologie und Kirche kompakt), 1229 S.

Angelika Berlejung/Christian Frevel (Hg.), Handbuch theologischer Grundbegriffe zum
Alten und Neuen Testament, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2006, 468 S.

Harald Krause, Lexikon der religiosen Missverstindnisse, Stuttgart, Kreuz, 2005, 191 S.

Alf Christophersen/Stefan Jordan (Hg.), Lexikon Theologie. Hundert Grundbegriffe,
Stuttgart, Philipp Reclam jun., 2004, 360 S.

Dieter Harmening, Worterbuch des Aberglaubens, Stuttgart, Philipp Reclam jun., 2005,
520 S.

Isnard W. Frank OP, Lexikon des Monchtums und der Orden, Stuttgart, Philipp Reclam
jun. 2005, 343 S.

Hiltgard L. Keller, Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten. Legende und Darstel-
lung in der bildenden Kunst, Stuttgart, Philipp Reclam jun., 10. bibliogr. neu bearb.
Auflage 2005, 703 S.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 471

Erhard Gorys, Lexikon der Heiligen, Miinchen, dtv, 6. durchgesehene u. erw. Auflage
2005, 400 S.

J. E. Stadler/F. J. Heim/J. N. Ginal (Hg.), Vollstindiges Heiligen-Lexikon. Neusatz u.
Faksimile der Ausgabe Augsburg 18581882, Berlin, Digitale Bibiothek, 2005, 1 CD-
Rom

Bernd Moeller/Bruno Jahn (Hg.), Deutsche Biographische Enzyklopdidie der Theologie
und der Kirchen, Miinchen, K. G. Saur, 2005, 2 Bde., XVIII/1785 S.

Der Markt theologischer Lexika und Woérterbiicher erlebt zur Zeit einen bemerkenswerten
Boom. So wurden jiingst die beiden grossen Standardwerke konzeptionell modifiziert und
gdnzlich neu bearbeitet: 1993-2001 erschien die dritte Auflage des «Lexikons fiir Theo-
logie und Kirche», 1998-2006 die vierte Auflage von «Geschichte in Religion und Ge-
genwart» (ein Registerband steht noch aus). 2006 schliesslich wurde zudem das umfang-
reichste Grossprojekt, die 36bdndige «Theologische Realenzyklopddie», zum Abschluss
gebracht (die Registerbinde stehen noch aus). Weiterhin fortgesetzt wird daneben das
grosste theologisch-biographische Editionsprojekt, das «Biographisch-Bibliographische
Kirchenlexikon» (Bautz), dessen 27. Band in Vorbereitung ist. Allein schon mit diesen
Grosswerken ist der Bereich «Theologie und Kirche» der lexikographisch besterschlos-
sene Sektor des offentlichen Lebens und der Wissenschaft im deutschsprachigen Raum.
Wie ist diese Ausnahmestellung zu erkldren?

Zunichst ist das verlegerische Interesse an theologischen Nachschlagewerken, wie bei
Enzyklopéddien tiberhaupt, sicherlich mit darauf zuriickzufithren, dass in Zeiten riickldu-
figer Absatzzahlen auf dem wissenschaftlichen Buchmarkt Lexika, Uberblickswerke und
Einflihrungen noch den grossten Verkaufserfolg zu versprechen scheinen; dies gilt beson-
ders fiir vielbéndige Lexika, die als Abonnementbestellungen regelmissig und tiber einen
mittel- bis langfristigen Zeitraum abgesetzt werden kénnen. Ebenfalls reizvoll nicht nur
fiir Verlage ist zudem die disziplinire Offnung der Theologie zu den Kulturwissen-
schaften: Informierten die dlteren Nachschlagewerke fast ausschliesslich tiber den «Kern-
bereich» wissenschaftlicher Theologie und institutionalisierter christlicher Kirchen, so
wurden in die neueren Lexika wesentlich mehr Begriffe aus allen Lebens- und Wissens-
bereichen aufgenommen, die von — héufig diffusen — Glaubensvorstellungen und allge-
meinen religiosen Denkformen geprdgt sind. Diese Erweiterung erhoht die Attraktivitat
theologischer Nachschlagewerke auch fiir ein grosseres Publikum. Als dritten Grund wird
man einen steigenden Orientierungsbedarf im Bereich des Kirchlich-Religidsen vermuten
diirfen: In dem Masse, in dem Wissen tiber religidse Inhalte und Riten, wie z. B. die Ent-
stehung und den Sinn von Feiertagen, die Leistungen einzelner Heiliger oder die Funktion
liturgischer Handlungen, nicht mehr iiber Erziehung und alltdgliche Lebenspraxis ver-
mittelt wird, nimmt die Bedeutung von Nachschlagewerken zu, die diese Wissensdefizite
ausgleichen konnen. Als weiterer Faktor muss beriicksichtigt werden, dass theologische
Enzyklopadien fiir die christlichen Konfessionen eine Form der Bestandsaufnahme und
Aussendarstellung sind und als solche gefordert werden. Ein fiinfter Grund fur die
Konjunktur v. a. kleinerer Lexika wird an einer Reihe der im folgenden niher zu betrach-
tenden Neuerscheinungen deutlich: Im Zeitalter elektronischer Datenverarbeitung ist es
problemlos moglich, einzelne Projekte nicht nur in verschiedenen Medien vorzulegen
(Print, Internet, CD-Rom) und Alteres zu reproduzieren, sondern auch kompilatorische
Werke ohne grésseren Aufwand aus grosseren Vorlagen zu edieren.

Hinsichtlich ihres inhaltlichen und dusseren Umfangs sowie ihres Ladenpreises in der
Mitte zwischen den genannten grossen Lexikonprojekten und den einbéndigen Worterbii-
chern liegen die vierbandige Sonderausgabe des «Metzler Lexikons Religion» (MLR) und
die vollig tiberarbeitete und erginzte, fiinfbandige Neuausgabe des «Neuen Handbuchs
Theologischer Grundbegriffe» (NHTG). Das 1962 in erster Auflage erschienene NHTG
enthdlt 136 Artikel, die zwischen etwa zehn und vierzig Seiten Umfang haben und mit

SZRKG, 100 (2006)



472 Rezensionen — Comptes rendus

einer Auswahlbibliographie versehen sind; bei circa einem Drittel dieser Artikel handelt
es sich um iiberarbeitete Fassungen aus dem Vorgingerprojekt, zwei Drittel wurden génz-
lich neu geschrieben. Die lingeren Beitridge sind i. d. R. unterteilt und ndhern sich dem
Stichwort mit partikularer Sichtweise: So sind viele Artikel etwa in eine katholische und
eine evangelische Darstellung unterschieden. Die einzelnen Bénde sind jeweils mit In-
haltsverzeichnissen erschlossen; Band 4 enthilt ein Abkiirzungs- und Autorenverzeichnis
sowie ein Stichwortregister mit hervorgehobener Gesamtnomenklatur. Das in gebundener
Ausgabe 1999-2002 zuerst erschienene MLR bietet in den ersten drei Bédnden 590 Artikel
mit einer Linge von einer halben bis zu zehn Seiten, die ebenfalls mit einer Auswahl-
bibliographie ausgestattet sind. Der vierte Band enthélt neben einem Autorenverzeichnis
sowie einem Personen- und Sachregister kurze aufsatzartige Uberblicksdarstellungen,
Chronologien und viele bibliographische Hinweise zur religionswissenschaftlichen For-
schung sowie zu ausgewihlten Themenbereichen.

Das NHTG prisentiert sich als Nachschlagewerk im gewohntem Stil: Zu finden sind
die fiir ein theologisches Lexikon erwartbaren Artikel wie «Eucharistie», «Gebet», «Gna-
de», «Heil», «Schuld», «Siinde» oder «Vergebung». Gelegentliche Ausfliige in traditio-
nell eher theologieferne Bereiche (z. B. «Film und Religion», «Tiere/Tierschutz») verra-
ten die Absicht des Herausgebers, das bejahrte Projekt an die Gegenwart anzupassen: «Es
geht [...] um die kulturwissenschaftliche Erweiterung der Theologien» (10). Diese Anpas-
sung gelingt bestens, denn alle von 137 renommierten Geisteswissenschaftlern verfassten
Texte verbinden hohe wissenschaftliche Dignitit mit einem weitgehend eingelosten An-
spruch auf Allgemeinverstindlichkeit. Das NHTG bleibt damit wie seine fritheren Aus-
gaben ein einschldgiges theologisches Nachschlagemittel und Propéddeutikum erster Giite.

Das MLR unterscheidet sich vom NHTG nicht nur durch seine Offnung iiber den
christozentrischen Horizont hinaus auf alle Weltreligionen; es ldasst zudem die Bereiche
«Mensch, Gesellschaft und Kultur» im Religionsbegriff aufgehen. Das fiihrt dazu, dass
neben vielen klassischen Begriffen der Theologie Stichwoérter zu finden sind wie «Abo-
rigines», «Channeling», «Fantasy», «Film», «Phantasie/Imaginationy», «UFO» oder «Zom-
bie». Theologische Kernbegriffe, wie «Heiliger Geist», vermisst man stattdessen. In ihrer
Auswahl beliebig wirken auch einige geographische Begriffe (z. B. Lourdes, Indonesien)
sowie ein Gros Personenartikel: Dass die grossen Religionsstifter einschliesslich Maria zu
finden sind, iiberrascht nicht. Aber warum gibt es Texte zu Augustinus und nicht zu den
anderen Kirchenvitern, warum zu Freud und Nietzsche, aber nicht zu Darwin und Hegel?
Jung und frisch sollen die Bande wirken, und so wurden alle gestalterischen Mittel aus-
geschopft: Die Artikel sind am Seitenrand glossiert und mit vielen Illustrationen versehen,
die von Landkarten {iber Abbildungen religiéser Kunstwerke bis zu Fotos aus Kinofilmen
und Comic-Sequenzen reichen. Die mediale Priasenz von Religion — der Untertitel des
MLR weist deutlich darauf hin - soll entscheidend beriicksichtigt werden. Vielleicht auch
aus diesem Grund finden sich im vierten Band, dessen Inhalt und Funktion sich dem Le-
ser nur schwerlich erschliessen, seitenweise Hinweise auf Internetseiten, deren Adressen
moglicherweise schon heute, zum Zeitpunkt der nachgedruckten Sonderausgabe nicht
mehr existieren. Das MLR wirkt ein wenig zu trendy, um sich eines Anglizismus zu
bedienen, von denen das Lexikon iibervoll ist. Gleichwohl sollte man nicht seine Leis-
tungen iibersehen: Es enthilt die meisten Kernbegriffe der Theologie in eingéngigen Dar-
stellungen und zudem mehrheitlich verfasst von Nachwuchswissenschaftlern. Gerade dies
fiihrt dazu, dass sich in vielen Artikeln des MLR andere, aber nicht schlechtere Sicht-
weisen finden als in den grossen Standardwerken, wo stets auf die etablierten Fachleute
zuriickgegriffen wurde, auch wenn diese bereits dasselbe Stichwort im Konkurrenzwerk
verfasst hatten.

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 473

Einen spezielleren Blick auf einzelne theologische Bereiche lenken mehrere jiingst
erschienene einbindige Lexika. Das «Lexikon des Kirchenrechts» (LdK) erschien in der
Reihe «Lexikon fir Theologie und Kirche kompakt», in der die dritte Auflage des «Le-
xikons fiir Theologie und Kirche» (LThK’) ausgeschlachtet wird. Die meisten der etwa
1000 Sach- und 270 Personenartikel sind aus dem LThK® iibernommen, lediglich rund
120 Artikel wurden eigens fiir den Band verfasst. Anders als im LThK® sind im LdK die
Sachartikel von den Personenartikeln getrennt. Der Band ist mit ausfiihrlichen Sach-, Per-
sonen- und Canonesregistern versehen und enthélt zudem ein Inhaltsverzeichnis des «Co-
dex Canonum Ecclesiarum Orientalum». Die 188 Autoren sind entsprechend der Au-
torenschaft des LThK® durchweg renommierte Wissenschaftler, ihre Artikel stets auf ho-
hem fachlichen Niveau. Die Linge der Artikel schwankt zwischen wenigen Zeilen und
knapp zwanzig Spalten; alle Beitrage sind mit bibliographischen Angaben versehen, die
im Fall der aus dem LThK?® {ibernommenen Texte aktualisiert wurden. Die Stichwortaus-
wahl deckt grossziigig den gesamten Bereich des Kirchenrechts ab. Positiv zu vermerken
ist auch der relativ niedrige Ladenpreis, der den Band fiir gréssere Interessentenschichten
erschwinglich macht. Ein Vorteil fiir diese ist es u. a., eine kompakte Ubersicht tiber das
Spektrum kirchlicher Amter zu erhalten, deren Darstellung breiten Raum im LdK ein-
nimmt. Diesen Vorziigen gegeniiber lassen sich aber auch Kritikpunkte anbringen: So bie-
tet das LdK im Vergleich zum LThK® zu wenige Neuerungen, als dass sich seine Benut-
zung lohnen wiirde, wenn das grossere Werk (dessen Sonderausgabe im Herbst 2006
erschienen ist) zur Hand ist. Behoben wurde auch nicht der grosse Mangel des LThK® im
Bereich biographischer Artikel. Denn im Gegensatz zu den Vorgidngerauflagen fallen
viele Texte zu kurz aus, als dass sie wirklich noch informativ wiren. Selbst die Liste der
dusseren Lebensstationen ist oft rudimentir, und nur wenige Artikel gelangen iiber pau-
schale Globaleinschitzungen der Lebensleistungen der jeweils Portrétierten hinaus. Viel-
leicht wire es sinnvoller gewesen, die Auswahl enger zu fassen und den einzelnen Bei-
trigen grosseren Raum zu lassen. Kritisch zu hinterfragen ist auch die Aktualitit des LdK.
So findet sich etwa ein Artikel «Heiligsprechung» von Winfried Schulz. Schulz, der im
Personenteil mit einem eigenem Beitrag portrdtiert ist, starb bereits 1995; die Texte des
LdK sind also z. T. Giber zehn Jahre alt.

Als eine Mischung zwischen «biblischem Fachwdrterbuch» und einem «Kompendium
Biblischer Theologie» verstehen Angelika Berlejung und Christian Frevel das von ihnen
herausgegebene «Handbuch theologischer Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testa-
ment» (HGANT). Seine 199, von 15 ausgewiesenen Neu- und Alttestamentlern verfassten
Artikel verteilen sich auf zwei Kategorien: In einem ersten Teil des HGANT sollen zwolf
«Dachartikel» mit einer Lange von 10-15 Spalten zentrale Begriffsfelder biblischer The-
ologie vorstellen. Hier findet der Leser Ausfithrungen zu Kernbegriffen wie «Eschato-
logien, «Gottesvorstellungen», «Schrift/Schriftverstandnis» oder « Weisheit/Kosmologie».
Diesen essayartigen Dachartikeln sind speziellere «Begriffsartikel» zugeordnet, die den
zweiten Teil des Bands ausmachen und eine Linge von je etwa fiinf Spalten haben. Die
Artikel beider Teile sind i. d. R. in allgemeine Ausfithrungen und solche jeweils zum Al-
ten und zum Neuen Testament gegliedert, z. T. bebildert und stets mit einer Auswahl-
bibliographie versehen. In allen Artikeln zeigt sich der Anspruch, exegetische Arbeit mit
einem geschichtswissenschaftlichen, archéologischen und philologischen Aussagekontext
zu verbinden. Zwar mag man daran zweifeln, dass das Querverweissystem zwischen
Dach- und Begriffsartikeln einen Erkenntnismehrwert fiir den Leser bewirkt, gleichwohl
erfiillt das HGANT sein selbst gestecktes Ziel, als Kompendium fiir theologische Laien,
Lehrer und Studierende zu dienen: Hierzu tragen nicht nur die reprisentative Begriffs-
auswahl und die durchweg hohe Qualitit der exegetisch ausfiihrlichen Artikel bei; auch
die stets leichte Verstindlichkeit der Beitrige sowie ein Anhang, der neben einem Na-
mens- und Sachregister und einem umfangreichen Abkiirzungsverzeichnis auch ein Glos-

SZRKG, 100 (2006)



474 Rezensionen — Comptes rendus

sar hiufig benutzter Fachbegriffe (z. B. «Atiologie», «Hypostase», «Theodizee») enthiilt,
macht das HGANT zu einem erstklassigen Propadeutikum und Ubersichtswerk zur Bib-
lischen Theologie.

Fiir einen breiten Markt theologisch bzw. religios interessierter Laien konzipiert ist das
«Lexikon der religiosen Missverstidndnisse», dessen Titel in doppeltem Sinn bezeichnend
ist: Denn missverstidndlich ist zum einen die Betitelung eines Bands als «Lexikon», bei
dem es sich nicht um ein Warterbuch, sondern eher um ein Lesebuch mit lemmaartig an-
geordneten Kapiteln handelt. Bestenfalls hitte man noch von einer Enzyklopidie sprechen
konnen. Missverstindlich ist der Titel zum anderen, weil das Werk mit Missverstind-
nissen so gut wie nichts zu tun hat. Zwar wird erwéhnt, dass Mt 19,24 («Eher geht ein Ka-
mel durch ein Nadelohr ...») vermutlich auf eine Textkorruption zuriickzufiihren ist, bei
der «kamilos» («Seil») zu «kamelos» («Kamel») verlesen wurde. Auch erfahrt der Leser,
dass der Weihnachtsmann doch nicht von Coca-Cola erdacht wurde, sondern der Getrin-
kehersteller auf die in den USA im 19. Jahrhundert populire, aus dem Holldndischen
stammende Figur des «Sinter Klaas» zuriickgriff. Die tibrigen Miszellen, etwa iiber Nini-
ve, Salomé, den Stall zu Bethlehem, die Apokalypse, die Ketzer oder das Abendmahl,
bieten Anekddtchen zur biblischen und zur Kirchengeschichte, die durch gegenwartsbe-
zogene Analogien aufgepeppt werden sollen. So wird die Wendung «Auge um Auge» fol-
gendermassen erldutert: «Es handelt sich eher um Vergeltung. Dieser Osama Bin Laden
hat mich angegriffen, deswegen greife ich ihn an. Dieser Saddam wollte meinen Daddy
toten, deswegen vernichte ich ihn. So einfach kann die Welt sein» (55). Und so einfach
wie die Welt sein kann, so einfach ist dem Leser abzuraten, Biicher wie dieses in die Hand
zu nehmen, auch wenn sie sich, wie der Autor in der Einleitung betont, aufkldrerischen
Zielsetzungen verpflichtet fiihlen.

Ebenfalls fiir einen breiteren Markt bestimmt sind einige neuere Nachschlagewerke
des Reclam Verlags, zu denen u. a. das vom Rezensenten mitherausgegebene «Lexikon
Theologie. Hundert Grundbegriffe» gehért, das hier nicht weiter kommentiert werden
soll. Von beeindruckendem Uberblick ist Dieter Harmenings «Worterbuch des Aberglau-
bens», das verschiedene Artikelformen enthélt: Unter den Sachartikeln finden sich u. a.
die erwartbaren Beitrdge liber die schwarze Katze und die Hundstage, den Aszendenten
und die Schlange. Systematische Artikel erortern z. B. ketzerische Strémungen, Geheim-
biinde und Freidenkerschaften. Personenartikel sind bedeutenden Alchimisten und Ver-
fassern magischer Werke gewidmet. Von besonderem Wert sind Theorieartikel wie «Ge-
heimwissenschaften», «Buchstabensymbolik», «Fruchtbarkeitszauber» und v. a. «Aber-
glaube», die die doppelte Bildungsabsicht des Verfassers erkennen lassen. Denn zum ei-
nen ist es ein Ziel Harmenings, mit den etwa 1’000 Stichworten sein Thema weitest-
gehend gegenstindlich zu machen; zum anderen geht es dem Volkskundler um eine zeit-
gemidsse Definition dessen, was Aberglaube ist. Eine Gefahr siecht Harmening nidmlich
darin, dass das 192742 erschienene und immer noch in preiswerten Nachdrucken erhilt-
liche zehnbidndige «Handworterbuch des deutschen Aberglaubens» zur «beliebtesten En-
zyklopédie der Deutschen aufgestiegen» sei (16). Das klingt etwas iibertrieben; man mag
dem Autor aber darin zustimmen, dass das Aberglaubensverstindnis des Handworter-
buchs nationalen, z. T. auch nationalsozialistischen Zielen verpflichtet war. Wihrend das
dltere Werk Superstitionsforschung als germanisierende Mythenforschung und als Suche
nach einer Gegenwelt zum Christentum betrieb, deckt Harmening Wurzeln des Aberglau-
bens im antiken Gedankengut und Verbindungen zur christlichen Glaubenswelt auf: Das
informative Nachschlagewerk wird so zugleich zum Ausweis einer kulturgeschichtlich
fundierten modernen Aberglaubensthecrie.

Eine kleine Schwachstelle ist die erschwerte Orientierung im «Wérterbuch des Aber-
glaubens», das weder iiber ein Register noch ein Stichwortverzeichnis verfiigt; beides
fehlt auch in Isnard W. Franks «Lexikon des Monchtums und der Orden» (auch wenn im

SZRKG, 100 (2006)



Rezensionen — Comptes rendus 475

Vorwort auf ein «Stichwortverzeichnis» hingewiesen wird). Der Band ist kniipft an das
1993 ebenfalls bei Reclam erschienene «Kleine Lexikon des Monchtums und der Orden»
von Johanna Lanczkowski an, wobei die Gesamtartikelzahl von 588 auf 626 erhéht und
die Stichwortwahl deutlich verdndert wurde. Wihrend nun auf Begriffe aus dem weiteren
Umfeld monastischen Lebens verzichtet wird, hat sich die Anzahl der Ordens-Artikel von
174 auf 275 gesteigert. Diese Akzentsetzung fiihrt dazu, dass Franks Band einen dusserst
umfassenden Uberblick iiber Kongregationsformen liefert. Ein besonderes Augenmerk
legt der Autor auf Frauengemeinschaften und tragt damit jiingeren Gender Studies Rech-
nung. Neben diesen Begriffen findet der Benutzer Personenartikel zu Ordensstiftern, Er-
l[duterungen zu monastischen Amtern, Rechtshandlungen und Ritualen sowie Darstellun-
gen der bedeutendsten Klostergriindungen. Als Ergdnzungen enthélt der Band umfangrei-
che Auswahlbibliographien zu Themen des Monchswesens (z. B. tiber Epochen der Klos-
tergeschichte oder iber die Baukunst der Orden) sowie eine glinzende 30-seitige Uber-
blicksdarstellung zur monastischen Entwicklung von den Anféngen bis zur Gegenwart,
die theologische und historische Laien in die Thematik einfiihrt und bestens fiir den Ein-
satz im Seminar geeignet ist.

Ebenfalls bei Reclam erschiecnen ist eines von drei jiingst veroftentlichten Heiligen-
lexika: Das «Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten» Hiltgart L. Kellers erschien
zuerst 1968 und liegt nun in zehnter Auflage vor. Dabei wurde der zuletzt bei der dritten
Auflage 1975 revidierte Textteil unverdndert iibernommen und lediglich die knapp 30-
seitige Bibliographie von Norbert Wolf grundlegend neu bearbeitet. Bei der Bewertung
des 700 meist recht kurze Eintrdgen umfassenden Bands gilt es, dessen Absicht zu be-
riicksichtigen: Das Lexikon versteht sich selbst laut Untertitel als Beitrag zu «Legende
und Darstellung in der bildenden Kunst». Dementsprechend stehen nicht die Viten der
Heiligen im Vordergrund und auch nicht — im Falle biblischer Gestalten - deren erzéh-
lerische Kontextuierung. Vielmehr richtet sich das Werk an Kunstinteressierte, denen es
bedeutende Heiligendarstellungen v. a. des deutschsprachigen Raums nahe bringt. Kellers
Lexikon verfiigt ebenso wie das «Lexikon der Heiligen» von Erhard Gorys tiber einen
langen Anhang, in dem u. a. ein Glossar wichtiger theologischer und kunsthistorischer
Begriffe sowie ein niitzliches Verzeichnis der Attribute, die den jeweiligen Heiligen regel-
maéssig zugeordnet werden, zu finden sind. Wihrend ersteres Werk ausserdem ein Glossar
zu kirchlichen Trachten bietet, das dem Laien die Heiligenikonographie verstidndlicher
macht, ist in Zweitem eine Liste der Patrone, Helfer und Fiirsprecher sowie ein Kalender
der Festtage zu finden. Das Lexikon von Gorys, das 1997 zuerst erschien und nun in
sechster, erweiterter Neuausgabe vorliegt, ist mittlerweile fest auf dem populartheo-
logischen Markt etabliert. In knapp 700 Artikeln informiert der Autor iiber die Viten der
Heiligen und wartet dabei, wie der Klappentext zutreffend verspricht, mit «sachkundigen
und unterhaltsamen» Informationen auch fiir Fachleute auf: Denn selbst vielen theolo-
gisch Geschulten diirfte es nicht geldufig sein, dass der Martyrer Agapitus von Praeneste
der Nothelfer bei Bauchschmerzen und der Heilige Vitus der Patron der Bettnisser sind.
Wem diese Angaben nicht ausreichend erscheinen, der hat seit kurzem die Moglichkeit,
seine Kenntnisse in der digitalisierten Fassung des Standardwerks zur Heiligengeschichte,
dem 1858-82 in fiinf Bénden erschienenen «Vollstindigen Heiligen-Lexikon» zu vertie-
fen. Die elektronische CD-Rom-Ausgabe dieses Werks enthélt den vollen Umfang der
Druckausgabe (Artikel zu etwa 33’000 Personen) und verweist auf deren Seitenzahlen,
was sie zitierfahig macht. Die Installation des Programms ist ebenso einfach wie die
Orientierung in den vielfiltigen Recherchemdoglichkeiten; der Benutzer kann alle Formen
der Suche anwenden, kann Textpassagen markieren, ausschneiden oder mit Notizen ver-
sehen, eine individuelle Auswahl von Texten zusammenstellen oder das Werk in der Fak-
simileansicht in Fraktur lesen.

SZRKG, 100 (2006)



476 Rezensionen — Comptes rendus

Ein weiteres reines Personallexikon ist die volumindse «Deutsche Biographische En-
zyklopidie der Theologie und der Kirchen» (DBEThK), die in zwei Bénden knapp 8’000
Artikel enthilt. Sie baut auf der 1995-2003 erschienenen «Deutschen Biographischen En-
zyklopéddie» (DBE, 15 Bde.) auf, deren Artikel sie nach Fehlerkorrekturen und mit er-
ginzten Bibliographien iibernommen hat. Die meisten dieser Beitrage sind redaktionell
erstellt; lediglich gut 200 umfangreichere Artikel sind namentlich gekennzeichnet, alle
von (152) renommierten Autoren. Bei der Auswahl wurden, wie der Titel andeutet, nicht
nur Theologen beriicksichtigt, sondern auch Personen, deren Wirken Theologie und Kir-
che beeinflusste (z. B. Herrscher) bzw. deren Denken und Werk theologisch inspiriert war
(z. B. Leopold Ranke, Martin Heidegger). Neben dem Darstellungsteil enthélt das Werk
einen mehr als 300-seitigen Anhang mit einem Personen- und einem Ortsregister. Ange-
sichts seines immensen Ladenpreises wird die DBEThK wohl vorwiegend der Anschaf-
fung durch Bibliotheken vorbehalten bleiben. Fiir den Privatmann bieten sich indes auch
ohne grosse Verluste billigere Alternativen, denn die gesamte DBE, in der fast alle Artikel
ohne gravierende Verkiirzungen zu finden sind, liegt als Taschenbuch und CD-Rom-Aus-
gabe vor. Zudem finden sich zu vielen der in der DEBThK portrétierten Personen nament-
lich gezeichnete Originalartikel mit umfangreichen Literaturverzeichnissen in der kosten-
freien Internetversion des «Biographisch-Bibliographischen Kirchenlexikons».

Miinchen Stefan Jordan

SZRKG, 100 (2006)



	Rezensionen = Comptes rendus

