
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS





Rezensionen - Comptes rendus 383

Martin Kintzinger, Wissen wird Macht. Bildung im Mittelalter, Ostfildem, Jan
Thorbecke Verlag, 2003, 203 S, ill.

L'ouvrage de Martin Kintzinger, dont le titre s'inspire de la phrase de Francis Bacon
selon laquelle savoir donne du pouvoir, s'interroge sur la relation entre science et pouvoir
au Moyen Age. Dans une première partie, l'auteur cherche à établir des relations entre le

Moyen Age et les questions qui se posent aujourd'hui, notamment après les études Pisa,

aux écoles et aux universités, sur le contenu à donner à l'enseignement: savoir théorique
ou pratique - «Bildungswissen» ou «Handlungswissen»? L'idée du livre est en effet de

«comprendre les périodes du passé comme provocation pour le présent» afin de «tirer de

leur étude du profit pour notre propre époque» (p. 11). La seconde partie est
chronologique: partant de la période carolingienne, l'auteur explore comment la transmission des

savoirs a évolué et les conséquences que cette évolution a eues sur le contenu de

l'enseignement: écoles cathédrales remplaçant peu à peu aux Xe et Xle siècles les écoles des

couvents - il met en évidence l'importance à cet égard de l'évolution française et anglaise
par rapport à celle qui a lieu dans l'Empire -, développement, à partir de la France du

tournant du Xlle siècle, d'une méthode scientifique «moderne» dans laquelle le savoir des
anciens n'était plus seulement transmis, mais aussi critiqué et commenté, appropriation du
savoir par les bourgeois des villes, conflits entre villes et Eglise sur les écoles aux XlVe et
XVe siècles, création puis succès des universités, conséquences pour la formation des
différentes couches sociales.

Comme le veut le principe de la collection lancée par Thorbecke qui s'adresse à un
public large, l'ouvrage est - malheureusement - dépourvu de notes et d'index. Il offre un
survol des connaissances actuelles sur le savoir au Moyen Age tel que l'auteur a pu le

proposer à ses étadiants des universités de Munich et de Münster, comme il le signale lui-
même dans l'introduction. Il est accompagné d'illustrations bien choisies qui permettent
de varier l'approche. On peut regretter cependant que les développements restent le plus
souvent généraux, et que chacun soit remis, de façon parfois un peu lourde, dans le
schéma théorique donné au livre - opposition entre «Bildungswissen» et
((Handlungswissen», utilité du savoir pour le souverain, etc. Les passages les plus convaincants
sont ceux où l'auteur commente de façon plus détaillée une image, une anecdote, ou entre
plus avant dans tel ou tel fait historique qu'il remet dans le contexte du temps. Quelques
pages de bibliographie complètent l'ouvrage.

München Clémence Thévenaz Modestin

Gabriela Signori, Räume, Gesten, Andachtsformen. Geschlecht. Konflikt und religiöse
Kultur im europäischen Mittelalter, Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2005, 180 S. und
54 Tafeln.

Trotz Kritik und radikaler Neubewertung des Zäsurgedankens verstellen konfessionelle
Vorurteile den Blick auf das 15. und beginnende 16. Jahrhundert. Immer noch wird in
unzähligen Untersuchungen diese Zeit zu einseitig aus dem Blickwinkel der Reformation
als vorreformatorische betrachtet. Die dabei mit Blick zurück ins Feld geführten Stereotype

nehmen den Rang populärwissenschaftlichen Allgemeinguts ein. Dazu gehören
Vorstellungen, wonach das geschriebene Wort mit der Reformation im Kircheninnern das

gemalte Bild abgelöst hätte, sowie Behauptungen, das gesprochene Wort sei an die Stelle
von Ritualen getreten. Beide Unterstellungen gipfeln schliesslich in der Behauptung,
dieser Medienwechsel in doppelter Hinsicht basiere auf der Kirchenkritik der
Reformatoren selbst.

SZRKG, 100(2006)



384 Rezensionen - Comptes rendus

Im Vordergrund von Signoris Untersuchung steht aber nicht primär die vielschichtige
Genese konfessionell geprägter Vorurteile, sondern der spätmittelalterliche Kirchenraum
als Kommunikationsraum. Damit nimmt Signori aktuelle Ansätze vor allem der Mittelalter-

und Frühneuzeitforschung auf, wonach Kommunikation und Raum als Kategorien
nutzbar gemacht werden.

Das erste Kapitel widmet Signori dem Vordringen der Schrift in den spätmittelalterlichen

Kirchenraum. Bestrebungen, dort regelmässig Predigten abzuhalten, hätten nicht
erst mit der Reformation, sondern bereits im 14. Jahrhundert mit einer ersten Welle von
Prädikaturstiftungen eingesetzt. Die häufig damit einhergegangene Einrichtung von festen
Holz- oder Steinkanzeln stamme meist aus der vorreformatorischen Zeit. Auch von ihrer
Ausstattung her würden sich die vor- und nachreformatorischen Kanzeln nicht signifikant
voneinander unterscheiden. Im Verlauf des 15. Jahrunderts löste sich die Schrift von der
Kirchenwand ab und verlegte sich auf andere Inschriftenträger wie beispielsweise Schrifttafeln.

Das von Über- und Unterordnung bestimmte Verhältnis von Bild und Schrift glich
sich immer mehr an, so die Autorin, bis sich dieses zu Beginn des 16. Jahrhunderts immer
mehr zum Gegenteil verkehrte, indem das Bild zum schmückenden Beiwerk der Schrift
wurde. Hinweise für den Medienwandel im Kirchenraum und die Entstehung eines neuen
Kirchenideals im Spätmittelalter sieht Signori auch in der Tafelmalerei des 15.

Jahrhunderts. Vor allem in der flämischen Buch- und Tafelmalerei sei das geschriebene Wort
allgegenwärtig im Gegensatz zum fast bilderarmen Inneren.

Im zweiten Kapitel beschäftigt Signori sich mit den Gesten und dem korrekten
Benehmen im Kirchenraum. An erster Stelle steht hierbei die so genannte «Stuhlfrage».
Besonders die These einiger Liturgiewissenschaftler, wonach sich das Laiengestühl mehr
oder weniger erst in der nachreformatorischen Zeit entwickelt hätte, hält Signori für
unbegründet, da sich darin bereits bestehende Reformanliegen manifestierten. Neben dem
Aufstehen mussten Männer, Geistliche und Laien gleichermassen, auch aus Ehrfurcht ihre
Kopfbedeckung abnehmen. Besondere Bedeutung im Hinblick auf das Tragen einer
Kopfbedeckung im Kirchenraum kam den Worten des Apostels Paulus im zweiten Korinther-
brief zu, wobei diese jedoch nur die Frauen betrafen. Dagegen ist von der Kopfbedeckung
des Mannes dort relativ wenig die Rede. Mit der Zeit löste sich das ideologische Gefüge
auf, wonach sich die Laien in Sachen Kopfbedeckung streng von den Geistlichen
abhoben. Spätestens seit der Mitte des 15. Jahrhunderts seien alle Häupter, wenn auch auf
unterschiedliche Art und Weise bedeckt gewesen.

Der dritte und letzte Teil der Untersuchung ist schliesslich den verschiedenen
Frömmigkeitsformen sowie der häuslichen Andachtsliteratur gewidmet, die vorzugsweise von
Frauen zu Hause und in der Kirche zum Beten genutzt wurde. Besonders interessant in
diesem Zusammenhang sind Signoris Bemerkungen zum geschlechtspezifischen Umgang
mit Büchern anhand der Auswertung von Testamenten. So stellte die Autorin fest, dass

Testamente von Frauen häufiger Bücherlegate enthielten als die von Männern. Auch bei
den Lesestoffen liessen sich Unterschiede feststellen. Während die Männer die Lektüre
von Rosenromanen bevorzugten, beschränkten sich die Frauen auf Stundenbücher und
Psalter, welche von Frauenhand zu Frauenhand weiter vererbt wurden. Mit Psalter und
Stundenbuch hätten im Mittelalter Generationen von Knaben und Mädchen lesen gelernt.
Die bildungsgeschichtliche Relevanz von Psaltern und Stundenbüchern war letztlich
schon von der älteren Bildungsgeschichte erkannt worden. Jedoch, so Signori, stand bei
den Mädchen nicht die Bildung, sondern die sittliche Erziehung zur Schamhaftigkeit und
Keuschheit im Mittelpunkt. Lesen kann in diesem Sinn mit beten gleichgesetzt werden.

Signori ist mit der vorliegenden Untersuchung ein lesenswerter Beitrag zu aktuellen
Debatten gelungen. Inwiefern die Resultate anhand von Beispielen aus den flämischen
und nordfranzösischen Kunstmetropolen auf andere Regionen übertragbar sind, werden
weitere Untersuchungen zum Thema zeigen. Es ist anzunehmen, dass sich die flämischen

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 385

und nordfranzösischen Kunstmetropolen, ähnlich der oberitalienischen Kommunen,
wegen ihrer regen Handelstätigkeit durch einen vergleichsweise hohen Grad an Verschriftlichung

auszeichneten. Medialer Wandel lässt sich im Spätmittelalter abgesehen von der
kirchlichen Sphäre und Öffentlichkeit auch im politisch-herrschaftlichen Bereich zeigen.
Auch hier legen neuere Untersuchungen dar, dass mit dem Aufkommen der Schrift Bilder,
Zeichen und das gesprochene Wort nicht unbedingt verdrängt wurden, sondern dass sich
das Verhältnis dieser Medien zueinander veränderte. Ebenso lassen sich Beispiele für eine
allmähliche Verschriftlichung des städtischen Raums beibringen. So sind in
spätmittelalterlichen Bilderchroniken Abbildungen enthalten, welche die Stilisierung von Codices
mit wichtigen Rechtsdokumenten gleichsam als «Ratsbibel» darstellen.

Vor allem im ersten Teil, in welchem der mittelalterliche Kirchenraum thematisiert
wird, wäre es wünschenswert gewesen, wenn die in der Kunstgeschichte ebenfalls geführte

Debatte um die Medialität der Kunstwerke aufgegriffen worden wäre. Nicht zuletzt
wird abzuwarten sein, wie und ob dieser erneute Versuch von den Reformationshistorikern

rezipiert werden wird, verstehen diese heute doch die Reformation dank dem Buchdruck

primär als gewaltiges Medienereignis.

Bern Jeannette Rauschert

Gewalt im Mittelalter. Realitäten - Imaginationen, hg. von Manuel Braun/Cornelia
Herberichs, München, Wilhelm Fink Verlag, 2005, 436 S.

In für Mediävisten oft befremdender Selbstverständlichkeit wird das Mittelalter mit Ge-
fühlsrohheit, Grausamkeit und Gewalt assoziiert. Dies ist wohl die eigentliche Ursache
der Veröffentlichung des vorliegenden Buches, in dem verschiedene Ergebnisse
wissenschaftlicher Untersuchungen zu Präsenz und Stellenwert der Gewalt im Mittelalter dargelegt

werden. In einer differenzierten Einleitung stellen die beiden Herausgeber die Probleme

und Herausforderungen bei der Erforschung der Gewalt aus verschiedenen
Blickwinkeln dar. Dabei distanzieren sie sich von einem anthropologischen Universalismus,
der in der Gewalt eine von kulturellen Kontexten unabhängige Anlage des Menschen
sieht, und von anderen Theorien, die die geschichtliche Entwicklung von Gewaltverhältnissen

zu erklären versuchen. Solche verschiedentlich postulierte Erklärungsmodelle
tragen den Charakter des Apriorischen an sich, weswegen sie die Untersuchung und Erklärung

konkreter Gewaltentstehung eher behindern. Fokussiert bleiben damit historisch
spezifische Ereignisse und Situationen. Dem gesetzten Ziel, Übersicht über die Gewaltverhältnisse

im Mittelalter zu bieten, wird das Buch letztlich dadurch gerecht, dass Methodik
und Ergebnisse aus unterschiedlichen Teilgebieten der Mediävistik (Archäologie,
Geschichte, Religionswissenschaft, Ethnologie, Judaistik, Anglistik, Germanistik, Romanistik

und Kunstgeschichte) in 17 Aufsätzen erläutert werden.
Dass über tatsächlich praktizierte Gewalt im Mittelalter nur auf dem Weg der Inter-

disziplinarität Aufschluss zu bekommen ist, zeigt Werner Meyer in seiner Auseinandersetzung

mit archäologischen Zeugnissen. Abgesehen davon, dass Waffenfunde sehr selten
sind, ist der Übergang vom Alltagsgerät zur Waffe fliessend. Um von einem Gegenstand
auf Gewaltpräsenz schliessen zu können, bedarf es zusätzlichen Bildmaterials, normativer
Quellen und Gerichtsakten. Das lässt sich am deutlichsten am Schwert veranschaulichen,
das als Instrument zur Tötung und als Zeremonialgerät symbolisch verschieden kodiert
war. Da es ein Zeichen gehobenen Standes und der Volljährigkeit war, tat sich die Obrigkeit

bei Waffenverboten mit entsprechenden Verordnungen zum Schwerttragen oft
schwer, selbst wenn sie das Gewaltmonopol für sich beanspruchen konnte. Obwohl man

SZRKG, 100(2006)



386 Rezensionen - Comptes rendus

also von einem Schwert noch nicht auf Gewalttätigkeiten schliessen kann, drückt es aber
als Teil männlicher Alltagstracht den gesellschaftlichen Grundkonsens der Wertschätzung
gewaltsamer Konfliktaustragung aus.

Den Grund für die pauschale Identifikation von Mittelalter mit Gewalt sieht Thomas
Scharff nicht in einer nachträglichen, bösartigen Verunglimpfung sondern darin, dass

Kriegsberichte in der historischen Überlieferung des Mittelalters ubiquitär begegnen. Die
Begründung dafür findet er anhand annalistischer und chronikalischer Berichte darin, dass

neben dem Ereignis die Wahrnehmung und Darstellung des Krieges für das Verständnis
der frühmittelalterlichen Herrschaft und Gesellschaft zentral sind. Historiographen lebten
zumeist am Hof und orientierten sich am Herrscher. Militärische Siege rechtfertigten die
Herrschaft des Königs in sozialer und religiöser Hinsicht. Und da chronikalische Werke
und Viten die Legitimation eines Machthabers verdeutlichen wollten, drehte sich die
Darstellung um erfolgreiche, kriegerische Aktionen. So müssen auch Berichte ohne Erwähnung

von Gewalt aus dem Blickwinkel des Krieges interpretiert werden. Diplomatische
Gesandtschaften werden so als Anerkennung des siegreichen Feldherrn begriffen und
entsprechend plaziert. Dieser Stellenwert in der Historiographie lässt aber gerade nicht auf
eine totale Ausrichtung der Gesellschaft auf Krieg und Gewalt schliessen. Thomas Scharff
weist vielmehr nach, dass die Geschichtsschreibung gar nicht beabsichtigte, alle wesentlichen

Bereiche menschlichen Lebens festzuhalten, wodurch die Frage nach der tatsächlichen

Präsenz der Gewalt erneut zum Forschungsgegenstand wird.
Christoph Auffarth zeichnet nach, wie im Rahmen der Kreuzzüge Gewalt zunächst

geduldet und später als notwendig erachtet wurde. Er geht davon aus, dass das
Christentum der Idee nach bis ins 11. Jahrhundert eine waffenlose Religion war. Die verstärkte
Präsenz von Christen in der römischen Armee war eine Mitursache für die Entstehung des

Mönchtums, das sich von den übrigen Christen abgrenzte, mit gewaltlosen Waffen für
Christus kämpfte und schliesslich mit dem wahren Christentum schlechthin identifiziert
wurde. Diese Darstellung ist in sich stringent, fällt aber knapp aus, weshalb die Frage
gestellt sein muss, ob in dieser Sache schon das letzte Wort gesprochen ist. Immerhin würde
dann ein Widerspruch zu Scharff bestehen. Kann bei einer Deutung kriegerischen Erfolgs
als göttliche Legitimation einer Herrschaft die Religion selbst als der Idee nach gewaltfrei
verstanden werden?

Erhellend ist dann hingegen die Erklärung, dass sich die Kirche durch die Reformbewegung

des 11. Jahrhunderts, die libertas ecclesiae, aus dem Schutz weltlicher Herren zu
einer autonomen Kraft emanzipieren wollte. Damit wurde auch das Recht beansprucht,
selber Kriege auszurufen. Auffarth zeigt dabei, auf welchen Wegen die strategische
Gewaltanwendung auf theologischem Weg legitimiert wurde und zum Beispiel Reliquien
und Legenden passiv erlittener Gewalt zu Symbolen legitimer, aktiver Gewaltanwendung
wurden. Die Kreuzzugsbewegungen müssen aber auch auf dem Hintergrund einer Gesellschaft

ohne Gewaltmomopol verstanden werden, in der Gewalt das Gleichgewicht zu stören

drohte, zu dessen Herstellung und Garantie sie aber wiederum notwendig war. Mit
einem Kreuzzug konnte darum physische Gewalt intern kontrolliert und nach aussen
abgeleitet werden, was zudem mit territorialer und wirtschaftlicher Expansion und kulturellem

Austausch verbunden war.
Ergänzung und Erweiterung erfahren diese Ausführungen in Bertram Turners Beitrag,

der der Realität und dem Stellenwert von Gewalt in islamisch-christlichen Grenzregionen
nachgeht. Sowohl christliche als auch muslimische Bewohner der Peripherie lebten in
kultureller und geographischer Nähe und hatten eine weit entfernte Zentralgewalt im Rücken.
Tumer kann nachweisen, dass die zwei benachbarten Siedlergruppen über kulturelle
Gemeinsamkeiten und ökonomischen Austausch oft mehr miteinander verbunden waren als
mit der Zentralgewalt. Sie waren dem Glauben der Zentrale oft gar nicht so tief verbunden
und die Akteure, die in den Pufferzonen Gewaltaktionen durchführten, konnten das Lager
durchaus wechseln. Aus der Perspektive der Zentralgewalt hingegen musste wegen ihrer

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 387

eigenen religiösen Identität eine entsprechende Gewaltrhetorik angewendet werden, die
sich in den schriftlichen Quellen niederschlug. Bezeichnenderweise unterscheiden sich
Wahrnehmung und Darstellung von Gewaltaktionen im islamischen und christlichen
Kulturkreis grundsätzlich. Während die Kreuzzüge von westlicher Seite als Wiedereroberung
der heiligen Stätten oder als Sicherung der Pilgerströme verstanden wurden, schildern
arabische Quellen dieselben Auseinandersetzungen im Lichte einer aufstrebenden
Landbevölkerung, die sich dadurch gegenüber der städtischen Kultur zu behaupten bzw. zu ihr
aufzusteigen versuchte.

Die Herausgeber bezeugen durch die breite Auswahl der Artikel ihr Bewusstsein für
die Gefahren und die Notwendigkeit einer Publikation zum Thema Gewalt im Mittelalter.
Gerade weil das Buch auf wissenschaftlichem Weg Antwort auf unsachliche, oft
polemische Provokationen oder auf leichtfertig zusammengestellte Deutungsmuster für die
Gegenwart zu geben beabsichtigt, ist es nicht einfach, die etablierten Regeln von
Sachlichkeit und Neutralität einzuhalten. Im Bewusstsein, dass durch die wissenschaftliche
Erklärung einer Gewalttat der Schritt vom Verstehen zur Rechtfertigung klein ist, gelingt es
den Autoren der verschiedenen Artikel, die Spannung zwischen Moralität und Rationalität
auszuhalten. So wird das Buch nicht zum Plädoyer für das Mittelalter. Vielmehr
überzeugen die Artikel durch ihre Differenziertheit und zeigen, dass die Mediävistik die Frage
der Gewalt in ihrem Facettenreichtum interdisziplinär neu vermisst und zu relevanten
Schlüssen gefunden hat und sich weiterhin die Aufgabe macht, danach zu suchen.

Zürich Paul Oberholzer

Stephanie Hauschild, Mönche. Maler. Miniaturen. Die Welt der mittelalterlichen
Bücher, Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag, 2005, 192 S, 99 Abb.

Mittelalterliche Handschriften und ihre geheimnisvolle Welt der symbol- und bildhaften
Miniaturen erfreuen sich gerade in den letzten Jahren wieder zunehmender Beliebtheit -
wie überhaupt das Mittelalter insgesamt. Aufwändig hergestellte und entsprechend teure
Faksimile-Bände finden ihre Käufer und für die, allerdings selten auf dem Markt
erhältlichen Originale werden auf Auktionen stolze Preise erzielt - was, so lässt sich gegenwärtig

der Presse entnehmen, offensichtlich auch den stets klammen Finanzbehörden
deutscher Bundesländer nicht entgangen ist.

Wer indes nur über ein bescheideneres Budget zu verfügen hat, der tut gut daran, das

hier zu besprechende Bändchen anzuschaffen. Denn neben einer kurzweilig lesbaren und
kompetenten Einführung in die mittelalterliche Bücherwelt bietet es rund 100 fast
ausnahmslos farbige Abbildungen in hervorragender Qualität.

In zehn systematisch aufgebauten Kapiteln behandelt die Autorin alle wesentlichen
Aspekte der mittelalterlichen Bücher. In den ersten drei Kapiteln geht es um deren
Entwicklung, Herstellung und Aufbewahrung. Es wird in groben Zügen die Entwicklungslinie

von der antiken Buchrolle zum heutigen Buch dargelegt sowie der komplexe arbeitsteilige

Produktionsprozess, den im Mittelalter ein Buch bis zum fertigen Foliant
durchzugehen hatte, umrissen. Anschaulich wird auf diesen Seiten beschrieben, wie Herstellung
und Vorbereitung der Buchseiten, das Anrühren der Farben, das Bemalen und das Schreiben

auf zahlreiche verschiedene Hände verteilt war. Wer will, kann sich sodann gemäss
Anleitung der Autorin selber im Farben mischen versuchen.

Im Kapitel über die Aufbewahrungsorte der Bücher erfährt man, wie Bibliotheken des
Mittelalters eingerichtet waren und wie sehr sie sich von heutigen Einrichtungen
unterschieden. Exemplarisch wird hier der ideale Standort einer Klosterbibliothek anhand des
bekannten St. Galler Klosterplanes von 820 beschrieben und diskutiert. Die Nähe der
Bibliothek zu den liturgischen Räumen scheint ganz bewusst gewählt, um die Bedeutung

SZRKG, 100 (2006)



388 Rezensionen - Comptes rendus

der Schriftenlesung im benediktinischen Ordensgeist zu dokumentieren. In diesen Kapiteln

wird auch deutlich, wie eng mittelalterliche Buchkunst mit der religiösen Kultur und
insbesondere dem klösterlichen Leben zusammenhing.

Die folgenden Kapitel über die Buchmalerei sind grob chronologisch und thematisch
geordnet. Sie beginnen mit den ersten Erzeugnissen der schottischen und angelsächsischen

Klöster im 7. Jahrhundert und schliessen mit der Erfindung des Buchdrucks im 15.

Jahrhundert. Dabei wird deutlich, dass es «die mittelalterliche Buchmalerei» so nicht gibt.
Aussehen und Inhalte der Bücher veränderten sich mit den sich wechselnden Wünschen
und Ansprüchen der Benutzer. Auch die Herstellungsweise war einem Wandel
unterworfen. Während die Handschriften des frühen und hohen Mittelalters noch in den Skriptorien

der Klöster in der Regel für den Gebrauch des Klerus hergestellt wurden, gab es im
späteren Mittelalter Werkstätten in den Städten, in welchen Bücher nach wirtschaftlichen
Kriterien produziert wurden. Studenten, gebildete Bürger oder Adelige gehörten jetzt
ebenfalls zu den Abnehmern von Büchern, womit sich natürlich auch die Inhalte
veränderten.

Ausgehend von der Hauptfunktion und den Nutzern bestimmter Handschriftengruppen
werden einzelne Manuskripte in ihrem zeitlichen und kunstgeschichtlichen Rahmen
vorgestellt. Bekannte Manuskripte wie das Lorscher Evangeliar werden ebenso beschrieben
und mit passendem Bildmaterial vorgestellt wie eher unbekannte Handschriften. Neben
Büchern für den liturgischen Gebrauch präsentiert die Autorin auch Stundenbücher,
phantastische Tierbücher, gelehrte Kräuterbücher und vieles mehr. Ganz nebenbei vermittelt
die Lektüre tiefere Einsichten in zahlreiche Aspekte der mittelalterlichen Lebenswelt.

Die eingangs von der Autorin geäusserte Absicht, «dem Leser einen leicht verständlichen

Zugang in die Geschichte und Themen der Buchmalerei des Mittelalters
anzubieten, seinen hoffentlich neugierigen Blick auf interessante und ungewöhnliche Details
zu lenken und so ein Gespräch über die Buchmalerei in Gange zu bringen», kann als
vollauf gelungen bezeichnet werden.

Schattdorf Ulrich Köchli

Michel Lauwers, Naissance du cimetière. Lieux sacrés et terre des morts dans I 'Occident
médiéval, Aubier, Flammarion, 2005 (=Collection historique), 393 S.

Im Verlauf des 4. und 5. nachchristlichen Jahrhunderts entstanden als Begräbnisstätten
Nekropolen, die in der Regel ausserhalb der Siedlungen lagen. Diese wurden gegen Ende
des 7. und im 8. Jahrhundert aufgegeben und durch Orte ersetzt, die mit den Begräbnissen
eine Kultstätte und manchmal sogar Siedlungen verbanden. Die karolingischen Bischöfe
setzten sich gegen die Entfremdung des Kirchenguts durch die weltlichen Grossen zur
Wehr. Die von ihnen - und insbesondere von Hinkmar von Reims (845-882) - postulierte
Einheit von Kultort, Begräbnisstätte und Siedlung setzte sich seit dem 778. Jahrhundert
langsam durch, nicht zuletzt im Interesse der «Armen», die sich keine eigene Grabstätte
leisten konnten. Zwischen Kirche und Friedhof entstand eine neue Interpendenz, und die
beiden wurden, bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts, zum Zentrum einer Pfarrei und immer
mehr, von den gregorianischen Reformern gefordert, zu einem geweihten Raum. Dagegen
wandten sich die Häretiker, die 1025 in Arras verfolgt wurden, und die Anhänger des

Peter de Bruys. In der Kirche kam es zu einer Trennung von Schiff und Chor, der immer
mehr den Geistlichen vorbehalten war, im Schiff zu einer Trennung zwischen Männern
und Frauen («les femmes se tiennent du côté nord, démontrant ainsi que les plus faibles,
qui ne peuvent supporter l'ardeur des tentations, doivent être placés au-dessous»; Ama-
larius von Metz, gest. nach 850). Es wurden Vorschriften aufgestellt, was alles man in der
Kirche nicht tun durfte bzw. tun musste. In die Weihe und Geweihtheit der Kirche wurde

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 389

zunehmend auch der Friedhof einbezogen, der Ungetauften (Kindern, Juden) immer mehr
verschlossen blieb. Es ist nicht leicht, sich ein Bild von einem mittelalterlichen Friedhof
zu machen, aber man darf davon ausgehen, dass die Gräber nicht bezeichnet waren und
dass es keinen vorgegebenen Plan gab. Der Boden wurde regelmässig bearbeitet, und die
Knochen, die dabei an die Oberfläche kamen, wurden in Beinhäusern gesammelt. Man
legte weniger Wert auf individuelle Grabstätten denn auf das gemeinsame Ruhen in
geweihter Erde. Die Würdenträger, sowohl weltliche als auch geistliche, wurden dagegen im
Kirchenraum selber bestattet. Die Friedhöfe waren freilich nicht ganz unbewohnt; es gab
kleine Gebäude und Vorratskammern, denn im Kriegsfall flüchtete sich die Bevölkerung
nicht selten auf den Friedhof. Der Beerdigung auf dem Friedhof widersetzten sich nur
mehr die Häretiker, die behaupteten, man könnte ebenso gut auf freiem Feld begraben
werden wie auf dem Friedhof (aber sich wahrscheinlich, schon nur aus Gründen der
Tarnung, ebenfalls dort begraben liessen - es sei denn, sie wären als verstockte Häretiker auf
dem Scheiterhaufen verbrannt worden). Wenn die Kirche profaniert worden war, musste
sie wieder geweiht werden, und ebenso der Friedhof; wenn aber nur der Friedhof
profaniert worden war, musste nur er wieder geweiht werden. Im dritten und letzten Teil
seines Buches exemplifiziert der Autor, was er im ersten und zweiten Teil erarbeitet hatte,
anhand der Geschichte von Abraham, der für seine gestorbene Frau Sara in Kanaan ein
Grab kaufte (Genesis 23). Diese Geschichte wurde während des Früh- und Hochmittelalters

immer wieder anders ausgelegt, je nach dem Stand, den die Geschichte des Friedhofs

erreicht hatte. Abraham wurde zum Erfinder des Friedhofs und als solcher gegen die
Häretiker ins Feld geführt. Was Michel Lauwers hier vorlegt, ist weit mehr als eine
Geschichte des mittelalterlichen Friedhofs (die sich freilich auf das Früh- und Hochmittelalter

beschränkt; die Geschichte des spätmittelalterlichen Friedhofs bleibt noch zu schreiben),

vielmehr eine Geschichte der Abtrennung des Geweihten vom Ungeweihten. Sie ist
nicht immer ganz einfach zu lesen, denn der Autor nähert sich seinem Gegenstand
gewissermassen in konzentrischen Kreisen, aber absolut lesenswert.

Fribourg Kathrin Utz Tremp

Hermann Schmelzer, Moses ben Maimon, ein Lebens- und Charakterbild. Liberales
Forum, St. Gallen, Dufourstrasse 82, 9008 St. Gallen, 2006, 24 S.

Das islamische Spanien (711-1492) ist gemeinhin als Reich wirtschaftlicher und kultureller

Blüte sowie religiöser Toleranz bekannt, in dem sich christliche, islamische, jüdische

und antike Elemente gegenseitig durchdrangen. Diese Blütezeit reichte allerdings nur
bis ins 12. Jahrhundert. Moses Maimonides (1135-1204) erblickte gerade am Ende des
Goldenen Zeitalters das Licht der Welt und verdankte seinem familiären Umfeld noch
eine Bildung im Geist der soeben vergangenen Epoche. Die Machtergreifung der Almo-
haden mit den damit verbundenen Schliessungen von Synagogen und Zwangsbekehrungen

führte für ihn zu einer längeren Zeit der Flucht über Marokko, Palästina nach Ägypten.

Maimonides' Leben war darum durchzogen von einer Reflexion über die eigene Identität

und über den Austausch mit anderen Religionen in Heimatlosigkeit und unter einer
zeitweise als bedrohlich erfahrenen Herrschaft. Dadurch wurde er zum bedeutendsten
Universalgelehrten des mittelalterlichen Judentums. Seinen Lebensunterhalt verdiente er
in Kairo als Arzt - sowohl am Hof des Wezirs als auch von minderbemittelten Juden und
Muslimen.

Auf dem biographischen Hintergrund stellt der Autor, Rabbiner in St. Gallen, die
Werke Maimonides' mit ihrer Wirkungsgeschichte und ihrem bleibenden Beitrag zum
interreligiösen Dialog vor. Dabei zeigt sich, dass Maimonides von den Herausforderungen
einer durch die Zerschlagung der bewährten jüdischen Kultur in Südspanien bedingten

SZRKG, 100(2006)



390 Rezensionen - Comptes rendus

Heimatlosigkeit und Säkularisierung geleitet wurde. So verfasste er einen Kommentar zur
Mischna, einer rabbinischen Auslegung des Bibeltextes, auf Arabisch, also bestimmt für
einen Leserkreis von Zeitgenossen, die im Begriff waren, sich ihrer religiösen Wurzeln zu
entfremden. Angeregt von seiner Tätigkeit als Richter in religionsgesetzlichen Fragen
stellte Maimonides als zweites Hauptwerk ein Kompendium der seit 200 n.Chr. von der
talmudischen und rabbinischen Tradition angewachsenen Auslegungen der Thora zusammen,

die sogenannte «Mischne Torah». Dieses Werk in hebräischer Sprache versucht, den
Lehrstand und das Wissen des Judentums systematisch gegliedert in 14 Bänden
darzustellen - wiederum für Glaubensgenossen gedacht, die in der Diaspora zerstreut waren
und sich nicht grosser jüdischer Bibliotheken bedienen konnten. Mit einem dritten, auf
Arabisch geschriebenem Werk, «dem Führer der Unschlüssigen», sollte ein
säkular-wissenschaftlich geschulter Leserkreis angesprochen werden. Maimonides versuchte damit
aristotelisch gebildeten Zeitgenossen, die in der Bibel unüberwindbare Widerspruche
fanden, den jüdischen Glauben rational zu begründen. Damit fanden Maimonides' Werke bei
den Scholastikern im Hochmittelalter, einem Mystiker des frühen Spätmittelalters wie
Meister Eckart aber auch einem Aufklärer wie Gottfried Wilhelm Leibniz starken Widerhall.

Die Broschüre ist gerade wegen ihrer präzisen Beschreibung des historischen Umfeldes,

der Hauptwerke und ihrer Breitenwirkung sowohl unter mediävistischen, judaisti-
schen als auch unter aktuellen Gesichtspunkten lesenswert.

Zürich Paul Oberholzer

Hermann Josef Sieben, Studien zur Gestalt und Überlieferung der Konzilien, München/
Wien/Zürich, Ferdinand Schöningh, Paderborn, 2005 (=Konziliengeschichte. Hg. Walter
Brandmüller, Reihe B: Untersuchungen), 428 S.

Der emeritierte Professor für Dogmen- und Konzilsgeschichte an der philosophisch-theologischen

Hochschule St. Georgen in Frankfurt am Main hat sich ein Leben lang mit dem
Thema Konzil beschäftigt. Im vorliegenden Band, der zur Hauptsache eine Anzahl bereits
publizierter Aufsätze enthält, befasst sich der Autor einerseits mit der Gestalt der Konzilien,

anderseits mit ihrer Überlieferung. Es geht vor allem um das Verhältnis Papst/Konzil
in den ersten Jahrhunderten der Kirchengeschichte, ferner um das Selbstverständnis der so

genannten Partikularsynoden gegenüber der römischen Sicht. Ein weiterer Aufsatz befasst
sich mit dem Verhältnis Papst/Konzil zur Zeit Innozenz III (+1216), als das Papsttum in
seinem Zenit stand und die griechische Kirche nach der Eroberung Konstantinopels durch
die Kreuzfahrer sich auf einem später nie mehr erreichten Tiefstand befand. Eine andere
Studie befasst sich mit einem innerlateinischen Streit zwischen zwei ekklesiologischen
Konzeptionen, dem Konziliarismus und dem Papalismus. Eine weitere Arbeit orientiert
über die Frage der Höchstgewalt in der Kirche zur Zeit des Konzils von Basel. Die
Konzilsgeschäftsordnung, gemäss welcher die Konzilien vom 15. bis zum 20. Jahrhundert
(Konstanz bis Vatikanum II) abgehalten wurden, spielt eine wichtige Rolle.

Der zweite Teil des Bandes enthält Überlegungen zur Überlieferung der Konzilien:
drei Aufsätze sind den Konzilssynopsen der östlichen Kirche gewidmet, während zwei
Arbeiten abendländische Konzilssammlungen beinhalten, nämlich die Konzilssammlung
des Severin Binius (1606) und die Schannat-Harzheim'sche Sammlung der deutschen
Konzilien (1759-90). Bereits im Osterfeststreit des 2. Jahrhunderts versuchte Papst Viktor
durch eine Reihe von Partikularkonzilien zwischen 190 und 195 einen Entscheid zu
erhalten. Da nicht das gewünschte einheitliche Resultat zustande kam, beabsichtigte der
Papst, eine Reihe von unbotmässigen Gemeinden auszuschhessen. Seit Damasus (366-
384) und Siricius (384-390) erhoben die Päpste immer deutlicher den Anspruch auf
Leitung der Gesamtkirche. Das päpstliche Primatsbewusstsein erreichte mit Leo I (440-461)

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 391

einen Höhepunkt in der Alten Kirche. Im 9. Jahrhundert stellte Niklaus I den Grundsatz
auf, die kirchlichen Synoden völlig unter päpstliche Kontrolle zu bringen, was dann erst
in der gregorianischen Reform im 11. Jahrhundert gelang.

Die Mosaikinschriften der Bethlehemer Geburtskirche aus dem 12. Jahrhundert erinnern

an die ersten sieben ökumenischen Konzilien, die ersten vier Provinzialkonzilien
und die beiden Synoden von Karthago und Laodizaea. Die mit der Planung des Bauvorhabens

Beauftragten gaben mit den Mosaikinschriften an den Wänden dem Anspruch der
griechischen Kirche, eine Kirche der Konzilien zu sein, ihren unmissverständlichen
Ausdruck. Das dadurch geäusserte Selbstverständnis der griechischen Kirche kann etwa mit
der monumentalen Inschrift in der Kuppel der Peterskirche in Rom verglichen werden:
«Tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo ecclesiam meam ...» (Mt. 16, 18-19).

Fast wie ein Kriminalroman liest sich der Aufsatz über «Angebliche oder wirklich
gefälschte, erfundene und vorfabrizierte Konzilien». Auch in der kirchlichen Welt haben
im Grunde fast alle sich gegenseitig bekämpfenden kirchenpolitischen Parteien mit
Fälschungen gearbeitet.

Das ((Frankfurter Konzil» zur Zeit Karls des Grossen (794) bewegte in der
nachreformatorischen Zeit die Gemüter, weil dieses regionale Konzil das ökumenische Konzil von
Nizaea II bezüglich Bilderverehrung verurteilt hatte. Politische Begleitumstände und
fehlerhafte Übersetzung der Konzilsakten haben zu diesem falschen Entscheid geführt.
Zudem fehlte die päpstliche Bestätigung für das Frankfurter Konzil.

Der Autor wendet sich in einem letzten Aufsatz dem Politiker Louis de Potter (1786-
1859) zu, einem der führenden Köpfe der belgischen Revolution von 1830. De Potter war
der Verfasser der belgischen Unabhängigkeitserklärung. Er befasste sich jahrzehntelang
mit der Konziliengeschichte und schuf 1818 seine «Considérations sur l'histoire des
principaux conçus». Für ihn ist Konziliengeschichte nichts anderes als eine Geschichte der
Intoleranz und der Unduldsamkeit, aus der der Kirche und der Gesellschaft zahllose Übel
erwuchsen. Hintergrund für diese eigenartige Haltung war das Erstarken der belgischen
Kirche in der Zeit nach 1830. Verstärkt kam in seiner «Histoire du christianisme» von
1836/37 diese negative Haltung der Kirche gegenüber zum Vorschein.

Ohne auf alle Aufsätze aus Platzgründen näher einzugehen, lässt sich sagen, dass die
Lektüre dieses Buches wie ein spannender Gang durch die Kirchengeschichte und im
besondern durch die Geschichte der Konzilien aufgefasst werden kann.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Malcolm Barber, Die Katharer. Ketzer des Mittelalters. Aus dem Englischen von Harald
Ehrhardt, Düsseldorf und Zürich, Artemis & Winkler, 2003, 350 S.

Der Verfasser des vorliegenden Buches ist ein relativ bekannter Spezialist für den
Templerorden (siehe Malcolm Barber, The New Knighthood. A History of the Order of the
Temple, Cambridge 1994), und zu den Katharern haben ihn, wie er im Vorwort sagt, die
Templer geführt, die im grossen Templerprozess zu Beginn des 14. Jahrhunderts teilweise
mit den gleichen Anklagen zu Fall gebracht wurden, wie sie, ebenfalls bis Anfang des 14.

Jahrhundert, gegen die Katharer erhoben wurden. Es geht um einen ((Vergleich der Art
und Weise, wie diese beiden zentralen Bewegungen des 13. Jahrhunderts dem Ansturm
einer etablierten Macht unterlagen, die entschlossen war, beide Gruppen zu vernichten»,
doch vergleicht der Autor im Folgenden durchaus nicht, sondern liefert vielmehr eine
Analyse und Geschichte der Katharer in Südfrankreich (seit dem 12. Jahrhundert), die
zwar durchaus lesenswert ist, von der man aber nicht erfährt, für wen sie bestimmt ist
noch auf welcher Quellenbasis sie beruht. Für ein Laienpublikum ist sie wahrscheinlich
zu kompliziert, denn sie setzt recht viel Wissen voraus, und für ein wissenschaftliches
Publikum ist sie zu unkritisch, gerade im Umgang mit den Quellen. Sie geht vielfach von

SZRKG, 100(2006)



392 Rezensionen - Comptes rendus

den Chroniken des Peter von Vaux-de-Cernay, des Wilhelm Pelhisson und Wilhelm von
Puylaurens aus, alle Gegner der Katharer, was zwar nicht verschwiegen, aber wahrscheinlich

doch zu wenig in Rechnung gestellt wird. Verglichen mit den Chroniken wirken die
Inquisitionsakten geradezu «neutral» (was sie durchaus nicht sind), aber auch hier wird
zuwenig reflektiert, was das impliziert; so wird zwar die Geschichte des späten Katharis-
mus in Südfrankreich nach den Registern des Inquisitorbischof Jacques Fournier (für
einmal nicht verdeutscht Jakob Fournier) geschildert (246ff), aber dieser wird erst auf S.

272 genannt, aber nicht als «Verfasser» der Inquisitionsregister, obwohl das Bild, das man
sich vom späten Katharismus macht, ganz wesentlich von diesen Registern abhängt. Deshalb

ist man, wenn man sich über den Katharismus informieren will, ob Laie oder
Wissenschaftler, wahrscheinlich besser bedient mit M. D. Lambert, Geschichte der Katharer.
Aufstieg und Fall der grossen Ketzerbewegung, Darmstadt 2001 (engl. Originalausgabe
unter dem Titel «The Cathars», Oxford, Malden/Mass. 1998), der sowohl mit den Quellen
als auch mit der Literatur wesentlich kritischer umgeht.

Fribourg Kathrin Utz Tremp

Rita Voltmer (Hg.), Hexenverfolgung und Herrschaftspraxis, Trier, Paulinus Verlag, o.
J. (2006) (=Trierer Hexenprozesse - Quellen und Darstellungen, Bd. 7), VII + 344 S.

Der vorliegende Band vereinigt Vorträge einer Tagung, die vom 11. bis 13. Oktober 2001
in Wittlich stattgefunden hatte und die vom Sonderforschungsbereich 235 der DFG
zusammen mit dem Server für die Frühe Neuzeit (Themenschwerpunkt Geschichte der
Hexenverfolgungen) der Universität München veranstaltet worden war. Rita Voltmer,
Hexenverfolgung und Herrschaftspraxis. Einführung und Ergebnisse (S. 1-22), stellt das

Konzept der Instrumentalisierung von Hexenverfolgungen als neues Paradigma der
Hexenverfolgung vor. - Herbert Eiden, Die Unterwerfung der Volkskultur? Robert Mu-
chembled und die Hexenverfolgungen (S. 23-40), setzt sich kritisch mit Muchembleds
Akkulturationsthese auseinander, wonach die Träger einer Elitekultur mittels Hexenverfolgungen

die Träger einer Volkskultur (insbesondere die Frauen), zu dezimieren versucht
hätten. - Daniela Müller, Die erfundenen Katharer. Zur Instrumentalisierung von
Ketzerprozessen (S. 41-50), versucht - ohne grossen Erfolg -, das Konzept der Instrumentalisierung

auch auf die mittelalterlichen Ketzerverfolgungen anzuwenden. - Georg Modestin,

Des Bischofs letzte Tage. Georg von Saluzzo und die Hexenverfolgung im
Fürstbistum Lausanne (1458-1461) (S. 51-72), führt das Wiederaufflackem der Hexenverfolgungen

in den fürstbischöflichen Gebieten in den letzten Lebenswochen des Bischofs Georg

von Saluzzo (1440-1461) darauf zurück, dass dieser damals die an die Stadt Freiburg
verpfändete Herrschaft La Roche von der Okkupation bedroht sah; jedenfalls setzte er in
seinem Testament (vom 15. Okt. 1461) eine beträchtliche Summe für deren Auslösung
ein. - Niklaus Schatzmann, Zwischen Skylla und Charybdis. Hexenverfolger in der
Leventina im 15. Jahrhundert (S. 73-94), vermag zu zeigen, dass die Hexenverfolgungen in
der Leventina (oberes Tessin) im 15. Jahrhundert dazu dienten, die Autonomie der lokalen
Behörden zu stärken, in einem Augenblick, als dem Tal die Auslösung aus der urneri-
schen Pfandschaft und der Anheimfall an das mailändische Herzogtum der Visconti drohte

(siehe auch dens. Verdorrende Bäume und Brote wie Kuhfladen. Hexenprozesse in der
Leventina 1431-1459 und die Anfänge der Hexenverfolgung auf der Alpensüdseite,
Zürich, Chronos, 2003). - Manfred Tschaikner, Nutzung oder Instrumentalisierung? Hexen-
verfolgung und Herrschaftspraxis in Vorarlberg, Liechtenstein und der Stadt St. Gallen (S.

95-111), plädiert für der Gebrauch des Wortes «Nutzung» und gegen denjenigen des
Wortes «Instrumentalisierung». - Alison Rowlands, Rothenburg gegen Würzburg.
Durchsetzung von Herrschaftsansprüchen im Hexenprozess der Margaretha Hörber, 1627 (S.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 393

113-127), zeigt, warum die lutherische Stadt Rothenburg ob der Tauber, die nur sehr selten

Hexenprozesse veranstaltete und insbesondere «Kettenprozesse» vermied, 1627
dennoch gegen die 13jährige Margaretha Hörber vorgehen musste: sie stammte aus dem Dorf
Gebsattel in der rothenburgischen Landwehr, das damals sowohl rechtlich als auch
konfessionell zwischen der Stadt Rothenburg und dem Kloster Komburg umstritten war, hinter

dem der Fürstbischof von Würzburg stand, der sich nicht scheute, Flexenverfolgungen
durchzuführen. - Ralf Fetzer, Kraichgauer Hexenverfolgungen vor dem Hintergrund
niederadeliger Legitimationskrise(n) und konkurrierender Herrschaftsgewalten (S. 129-145),
demonstriert anhand von Fallbeispielen aus dem 16. Jahrhundert, wie die Hexenverfolgungen

im politisch arg zersplitterten Kraichgau vor allem zur Austragung von Herr-
schaftskonflikten zwischen Gemeinden und Herrschaften genutzt wurden, und zwar
sowohl von Seiten der Herrschaften als auch von Seiten der Untertanen. - Jürgen Michael
Schmidt, Ein politisches Ausrottungsprogramm? Kurpfalz, Kurmainz, St. Alban und die

grosse Hexenverfolgung in Bodenheim 1612-1615 (S. 147-182), plädiert dafür, die
Instrumentalisierungsvorwürfe, die schon von den Zeitgenossen erhoben wurden, ernst zu
nehmen, und kann glänzend zeigen, dass im Fall der Hexenverfolgung von Bodenheim
der Propst von St. Alban in Mainz, Grund- und Gerichtsherr in Bodenheim, tatsächlich
versuchte, die kurpfälzischen Leibeigenen in Bodenheim, über welche die Kurpfalz
Einfluss zu nehmen versuchte, zu dezimieren, angeblich auf Druck der Gemeinde Bodenheim,

deren Beschlüsse vom Vertreter des Propsts verfälscht wurden. Es wurde eine

Nutzung von «unten» vorgetäuscht, wo in Wirklichkeit eine Nutzung von «oben» in Gang
war. - Thomas P. Becker, Krämer, Kriecher, Kommissare. Dezentralisierung als Mittel
kurkölnischer Herrschaftspraxis in Hexereiangelegcnheiten (S. 183-204), befasst sich mit
der Entstehung der kurkölnischen Hexenprozessordnung von 1607, die den Schöffengerichten

zwar die Heranziehung gelehrter Juristen empfahl, aber sie in ihren Kompetenzen

nicht beschnitt, was zu ausgedehnten Hexenverfolgungen führte. - Walter Rummel,

So mögte auch eine darzu kommen, so mich belädiget. Zur sozialen Motivation und

Nutzung von Hexereianklagen (S. 205-227), zeigt anhand von mehreren Beispielen, dass

die frühneuzeitlichen Hexenverfolgungen vielfältige Möglichkeiten zur Kompensation
sozialer Unterlegenheit, zur Vergeltung von Demütigungen und zur Realisierung
individueller Vorteile bot, und stellt, gegen Wolfgang Behringer, die These auf, dass nicht die
Krisen die Verfolgungen nach sich zogen, sondern dass der Hexenglaube die Krisen an
sich zog. - Elisabeth Biesel, Aktenversendung und Instanzenzug. Die Rolle der Hexenverfolgungen

im Herzogtum Lothringen (S. 229-265), zeichnet nach, dass die
Hexenverfolgungen eine positive Auswirkung auf die Ausbildung eines obligatorischen
Instanzenzugs im Herzogtum Lothringen hatten und dass dieser sich umgekehrt mildernd auf
die Hexenverfolgungen (Anwendung der Folter) auswirkte. - Boris Fuge, Hexereisachen

vor dem Grand Conseil de Malines. Beispiele des 16. und 17. Jahrhunderts aus der
Provinz Luxemburg und anderen Provinzen der Spanischen Niederlande - Umrisse eines

Forschungsgegenstandes (S. 267-306), untersucht die wenigen Fälle, die an den Grossen
Rat mit Sitz in Mecheln gelangten, und kommt zum Schluss, dass hier nichts von der

Hexenangst und dem Verfolgungswillen zu spüren ist, welche die spanisch-niederländische

Provinz Luxemburg sonst beherrschten (Gebiet mit höchster Prozessdichte),
wahrscheinlich gerade weil nur wenige Fälle an den Grossen Rat gelangten. - Katrin Moeller,
Hexenverfolgung als Kulturtransfer. Zur Übernahme und Adaption von Verfolgungsmustern

auf herrschaftsrechtliche und gemeindliche Interessen am Beispiel Mecklenburg (S.

307-331), stellt fest, dass beim Beginn der Hexenverfolgungen in Mecklenburg die
faktisch unabhängigen Seestädte Rostock und Wismar eine Vorreiterrolle spielten, und

zwar nicht selten in Zusammenhang mit innerstädtischen Spannungen. Während die
landesherrliche Politik eher mässigend wirkte, war der Druck von unten zeitweise recht stark.

SZRKG, 100(2006)



394 Rezensionen - Comptes rendus

- Alles in allem ein sehr reichhaltiger Band, der beweist, dass die Flerrschaftspraxis als
neues Paradigma der Hexenforschung durchaus ernst zu nehmen ist, wahrscheinlich nicht
nur für die frühe Neuzeit, sondern auch für die spätmittelalterlichen Anfänge der
Hexenverfolgungen.

Fribourg Kathrin Utz Tremp

Andreas Bihrer, Der Konstanzer Bischofshof im 14. Jahrhundert. Herrschaftliche, soziale
und kommunikative Aspekte. Residenzforschung, hg. v. der Residenzen-Kommission

der Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Bd. 18, Ostfildern, Jan Thorbecke Verlag,

2005, 679 Seiten.

Bisherigen Forschungsergebnissen gemäss verdankt das Bistum Konstanz Bischof
Heinrich von Klingenberg (1293-1306), der sich besonders als Kunstmäzen, aber auch
durch administrative Innovationen auszeichnete, eine Blütezeit, worauf eine längere Zeit
der Stagnation gefolgt sein soll. Davon ausgehend hat Andreas Bihrer die Konstanzer
Diözesangeschichte unter den fünf nachfolgenden Ordinarien Gerhard von Bevar (1307-
1318), Rudolf von Montfort (1322-1334), Nikolaus von Frauenfeld (1334-1344), Ulrich
Pfefferhard (1345-1351) und Johann Windlock (1351-1356) untersucht und das
überbrachte Bild verifiziert. Die fünf Bischöfe unterscheiden sich in ihrer geographischen und
sozialen Herkunft, in der Parteizugehörigkeit und in ihrem Weg zum Bischofsamt. Keiner
von ihnen vermochte, kraft seiner Persönlichkeit das Bistum nachhaltig zu prägen. Darum
richtete der Verfasser das Hauptaugenmerk nicht auf deren Biographien, sondern auf den
Hof, d.h. das gesamte Umfeld des Bischofs, das sich aus drei Gruppierungen zusammensetzte:

den bischöflichen Amtsträgern, den Pfründenbesitzern und den Personen, die sich
nur in seltenen Situationen und nicht von Amtes wegen in der Umgebung des Bischofs
aufhielten. Dabei entwickelte Bihrer einen völlig neuen Zugang zur Erforschung bischöflicher

Herrschaft. In einem ersten Teil werden die Verhältnisse des Bischofshofs zu
überregional wirkenden Mächten, wie dem Papsttum, dem König u.a. abgesteckt. Daraufstellt
Bihrer den Konstanzer Bischofshof in drei umfassenden Teilen in seiner herrschaftlichen,
sozialen und kommunikativen Dimension dar, womit er ein komplexes und differenziertes
Bild entwirft und Verhältnisse und Ereignisse erklären kann, was bei nur einem
methodischen Zugang nicht möglich wäre. In der bisherigen Kirchengeschichtsforschung fand
der Konstanzer Bischofshof kein Interesse. Und auch in der Diskussion um spätmittelalterliche

Hofmodelle spielten geistliche Höfe keine Rolle, obwohl sie gegenüber adeligen
und königlichen Höfen die Mehrheit bildeten.

Bei der Frage nach dem Hof als Herrschaftsmittelpunkt kommt Bihrer zum Schluss,
dass die Bischöfe auf geistlichem und pastoralem Gebiet kein Engagement zeigten. Die
Versuche, Abgaben im ganzen Bistum einzufordern sowie ein Verwaltungsschriftgut
aufzubauen, blieben erfolglos. Die von Rudolf von Montfort und Johann Windlock
angestrengten Reformversuche zogen keine weiten Kreise. Bihrer führt sie auf bischöfliche
Machtpolitik und nicht auf geistlichen Erneuerungswillen zurück. Bei den verschiedenen
Ämtern ist die Tendenz feststellbar, dass der Einfluss des Domkapitels auf Bestellung und
Ausübung schwand und sich langsam ein eigenes Profil der Ämter entwickelte.

Unter sozialer Perspektive untersucht Bihrer den Hof als Zentrum, an dem verschiedene

Führungsgruppen zusammenkamen. Ihm liegt nicht ein zweipoliges Modell von
Herrscher und Beherrschtem vor, sondern ein Herrschaftsinstrument des Herrschers und
der am Hof Anwesenden. Der Hof ist damit nicht ein festes System, sondern ein instabiles
Gebilde, das sich unter dem sich ständig ändernden Austausch seiner Glieder immer neu
zusammensetzte. Während zu Beginn des 14. Jahrhunderts zwei adelige Parteien den Hof
prägten, brachten in den zwanziger Jahren zwei weitere Faktoren Bewegung in diese Kon-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 395

stellation: Das päpstliche Provisionenwesen bot einen neuen Zugang zu Pfründen und
Ämtern. Zudem erforderten die steigenden Ansprüche der Verwaltung für Amtsträger
eine kanonistische Bildung bzw. einen Universitätsbesuch. Da die beiden Hofparteien die
Chancen des päpstlichen Pfründenmarktes nicht nützten, konnten «parteilose» Personen
Positionen am Hof erlangen, was eine nachhaltige Verlagerung der Kräfteverhältnisse am
bischöflichen Hof bewirkte.

In der kommunikationsgeschichtlichen Untersuchung werden die Repräsentation des

Einzelnen als Hofangehörigen und die Selbstdarstellungen des ganzen Hofs und die
Vergegenwärtigung seiner Ideen und Ordnungsstrukturen unter die Lupe genommen. Dazu
untersuchte Bihrer Siegel. Münzen, Titulaturen sowie profane und sakrale Bauunternehmungen.

Identitätsstiftend wirkten auch geistliche Feste, Rimale, Turniere und die
Aufführung höfischer Literatur. Dabei trugen die höfischen Selbstdarstellungen interessanterweise

nicht den Charakter spezifisch bischöflicher, sondern adeliger Repräsentation.
Mit der dreifachen Zugangsweise vermochte Bihrer einige Wesensmerkmale des

Konstanzer Bischofshofes neu herauszustellen. So bildete der Tod Heinrichs von Klingenberg
eine viel kleinere Zäsur als bisher angenommen. Sein tatsächliches Mäzenatentum stellt
sich als viel geringer heraus. Die Verschuldung wurde wohl im 14. Jahrhundert so richtig
spürbar, hat ihre Wurzeln aber deutlich früher. Bihrer arbeitete auch einige Charakteristika

heraus, die einen geistlichen von einem weltlichen Hof unterscheiden. So verwaltete
der Konstanzer Bischofshof zwei Herrschaften: das Bistum und das Hochstift. Während
die Verwaltung des Hochstifts kaum von derjenigen weltlicher Fürsten differierte und auf
diesem Gebiet auch keine grossen Innovationen getätigt wurden, nahm auf Bistumsebene
der Einfluss des Papsttums, verbunden mit entsprechenden Abgaben zu. Die Befugnisse
des Bischofs waren zudem durch die Präsenz des Domkapitels merklich beschnitten.
Viele Höflinge waren mit mehreren geistlichen Pfründen belehnt, was ihnen nicht nur
eine gewisse Unabhängigkeit vom Bischof, sondern auch Beziehungen zu anderen
geistlichen Institutionen verschaffte, womit sie sich wieder in das Hofleben einbringen konnten.

So war der Hof von einem starken Einwirken von aussen geprägt, das der Kontrolle
des Bischofs entzogen blieb. Diese Höflinge, die oft durch familiäre Bindungen zu ihren
Ämtern kamen, sorgten weit mehr für Kontinuität als der Ordinarius, der sich keine
Dynastie aufbauen konnte. Bihrer zieht daraus den Schluss, dass die Identität des Bischofshofs

bzw. das Selbstverständnis der Höflinge in geringem Ausmasse von der Person des

Herrschers (des Bischofs) geprägt war.
Zu Beginn eines jeden Abschnitts präsentiert Bihrer den bisherigen Forschungsstand;

zusammen mit den darauffolgenden Ausführungen wird deutlich, dass der Autor immenses

Quellenmaterial durchforstet und die Literatur zahlreicher mediävistischer Disziplinen
konsultiert hat. Die bündigen Zusammenfassungen nach jedem Kapitel erhöhen den Wert
des Werkes deutlich. Es bleibt zu hoffen, dass sich künftige Forscher vom Umfang des

Buches und der hohen Differenziertheit der Darstellungen nicht abschrecken lassen.

Eine kritische Note ist trotzdem anzufügen. Der Autor hat in seinen Forschungen
zahlreiche Felder untersucht, in denen Bischof, Domherren, Amtsträger und Höflinge agierten.

Es erstaunt darum, dass ein Bereich kaum ausgewertet wird: die tägliche Kathedralliturgie.

Bihrer meint in seiner Schlussbetrachtung, dass die Liturgie das Selbstverständnis
der Hofangehörigen kaum geprägt habe. Ist das nicht in Anbetracht der Tatsache verwunderlich,

dass rein optisch gesehen das Münster mit seinen zahlreichen Kapellen und die
Kirchen der städtischen Nebenstifte die grössten und repräsentativsten Gebäude von
Konstanz bildeten? Die Anschaffung eines neuen Chorgestühls sowie die Stiftung zahlreicher
Kapellen und Altäre - verbunden mit einem beträchtlichen materiellen Aufwand - weisen
auf einen hohen Stellenwert der Liturgie. Sie bedeutete mit allen Tagzeiten und Messen
eine grosse Investition in zeitlicher und personeller Hinsicht. Sie muss darum das Selbst-

SZRKG, 100(2006)



396 Rezensionen - Comptes rendus

Verständnis der Höflinge bzw. die Selbstinszenierung des ganzen Hofes bestimmt haben.
Hier liegt bestimmt ein Punkt, an dem zusätzliche Wesensmerkmale eines bischöflichen
Hofes herausgearbeitet werden könnten.

Zürich Paul Oberholzer

Alcuin, de York à Tours. Ecriture, pouvoir et réseaux dans l'Europe du haut moyen âge.
Sous la direction de Philippe Depreux et Bruno Juric, Rennes, Presses universitaires de
Rennes, 2004 (=Annales de Bretagne et des Pays de l'ouest 111/3, 2004), 507 S, einige
s/w Abb.

Im Jahre 2004 erinnerte man an den 1200. Todestag des Gelehrten Alkuin von York, der
als denkender Kopf an der Seite Karls des Grossen vielen Mediävisten bekannt ist.
Gemessen an seiner Bedeutung, die für die moderne Forschung eher in seiner Tätigkeit als
Vermittler antiken und patristischen Wissens an die Nachwelt als in seiner Beratertätigkeit

bestand, nimmt sich der Umfang der Jubiläumsveranstaltungen bescheiden aus.
Zu verzeichnen sind zwei Tagungen in Tours und St. Gallen und wenige Editionen.
Letzteres ist zu bedauern, denn Alcuins imposantes Werk ist bei weitem nicht ausreichend
philologisch aufgearbeitet, worunter alle, die sich damit auseinandersetzen, zu leiden
haben. Die Organisatoren des Touroner Kongresses, aus dem der vorliegende Band
hervorgegangen ist, haben im März 2004 mehr als 30 Autoren versammelt, wobei neben
etablierten Forschern wie Philippe Depreux, Louis Holtz, Michel Sot oder Guy Lobrichon
auch der Nachwuchs zum Zuge kam. Sehr breit ist das Spektrum der behandelten
Themen, von dem Bibeltext und der Bibelexegese zur mittelalterlichen Tours-Gegend, von
der Epistolographie zur Grammatik, von der Epigraphik zu den Beziehungen zwischen
Rom und Tours in der Liturgie, von der Mission zu den italienischen Verbindungen des

rührigen Angelsachsen. Die Herausgeber haben sich bemüht, durch die Einführung von
fünf Sektionen Ordnung zu schaffen (Environment et cadre de vie, S. 13-52; L'abbaye de
Saint-Martin et le gouvernement, S. 53-129; Alcuin et les enjeux de l'écriture, S. 131-
205; Exégèse biblique et réflexion sur le pouvoir, S. 207-315; Les réseaux d'Alcuin et la
formation de la culture européenne, S. 317^459). Die angestrebte Einheit ist jedoch eine
Fiktion. Der Band hätte viel gewonnen, wenn jede Sektion durch einen Aufsatz zum
Hauptthema eingeführt worden wäre, ja man wäre dankbar gewesen, wenn letzteres
zumindest ansatzweise immer zur Sprache gekommen wäre. Ein allgemeiner Leser kann
z.B. erwarten, dass unter dem Kapitel «Alcuin et les enjeux de l'écriture» in irgendwelche
Form die Schrift und Handschriftenproduktion behandelt wird (darauf basiert schliesslich
ein nicht geringer Anteil des Touroner Nachruhmes schon im Mittelalter), und der Al-
kuin-Kenner wird hier neue Erkenntnisse über einen Komplex, der dringend einer modernen

Aufarbeitung benötigt, suchen, doch beide sehen sich enttäuscht (was es nicht heisst,
dass die hier versammelten Beiträge schlecht wären). Auch die den Band abschliessende
Bibliographie (S. 470-507) ist irreführend: Es handelt sich mitnichten um eine
durchdachte Zusammenstellung der Alkuin-Literatur, sondern lediglich eine Liste der von den
Autoren zitierten Arbeiten. Man hat es dafür für nicht notwendig erachtet, ein Register
hinzuzufügen, was für eine solche wissenschaftliche Publikation ein erhebliches Manko
darstellt, auch wenn man die Tatsache berücksichtigt, dass sie als Band einer Zeitschrift
erscheint. Offenbar wollte man schnell veröffentlichen, ja dieser Aktenband stellt in dieser

Hinsicht wohl einen Rekord auf, denn er lag schon ein halbes Jahr nach der Tagung
gedruckt vor. Das mag erklären, warum er viele Druckfehler aufweist und warum man
den auf Französisch verfassten Beiträgen von Nichtfranzosen nicht die überaus notwendige

sprachliche Bearbeitung angedeihen liess. Im allgemeinen muss zusammenfassend
festgestellt werden, dass der Band einen unausgegorenen Eindruck vermittelt und kein

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 397

wirklich zutreffendes Bild der aktuellen Alkuin-Forschung vermittelt. Die darin enthaltenen

Beiträge sind dafür zu uneinheitlich in ihrer Zielsetzung und Qualität. Doch an den

Stellen, wo richtige Fachleute am Werk sind, werden dem Spezialisten, welcher mit einer
ausreichenden Vorbildung den Band zur Hand nimmt, durchaus interessante Perspektiven
aufgezeigt. Das wird ihn über manches Ärgernis - von den gut gemeinten Arbeiten aus
dem Hauptseminar bis zur schnell aufs Papier gebannten Miszelle - hinwegtrösten.

Erlangen Michele C. Ferrari

Reiner Nolden (Hg.), Lothar I, Kaiser und Mönch in Prüm. Zum 1150. Jahr seines
Todes. Prüm, Geschichtsverein Prümer Land, 2005 (^Veröffentlichungen des Geschichtsvereins

Prümer Land 55), 222 S, zahlreiche Farbabb.

Nicht erst das Mozart-Jahr 2006 lässt erkennen, dass wir in einem Zeitalter der Jubiläen,
Gedenkfeiern, Festtage und Erinnerungswochen leben. Schon 1969 gründete etwa Georges

Pompidou in Frankreich eine Délégation aux actions commémoratives, und es ist
nicht bekannt, dass es ihr seitdem an Arbeit mangelte. Denn überall in Europa nutzt man
mehr oder weniger runde Daten, um Rückschau zu halten. Dabei überwiegen nicht selten
kommerzielle Gründe, welche die Feierlichkeiten in ein schiefes Licht rücken. Es geht
aber auch ohne Mozart-Kugeln. Wenn richtig durchgeführt, verfolgen solche Jubiläen
durchaus ehrenhafte Zwecke und dienen sowohl der historischen Erkenntnis als auch der
Pflege eines richtig verstandenen Regionalismus. Reiner Nolden, der unermüdliche
Forscher des Trier und Prümer historischen Erbes, nutzte 2005 die Chance, um an Kaiser
Lothar I. zu erinnern, der sich kurz vor seinem Tod 855 ins Kloster Prüm zurückgezogen
hatte. Eine Gruppe von Fachleuten beleuchtet im vorliegenden Band Lothars Leben und
Wirken vor und nach seiner conversio. Egon Boshof bietet ein fundiertes Porträt Lothars
als unglücklicher Kämpfer für die Einheit des Reiches (S. 11-71). Ein Hauskloster hat
Lothar nie gegründet, sondern er begünstigte Kloster Prüm, das er sich als letzte Station
seines in den Augen des 19. Jahrhunderts «verfehlten Daseins» (E. Dümmler) auswählte.
Das Urteil der früheren Historiker war ausgewogener ausgefallen, wie Aloys Finken in
seinem Beitrag über die Prümer Chronisten Servatius Otler und Heinrich Brand zeigt (S.

171-188). Auf «Kaiser Lothar und Prüm» geht Bernd Isphording ein (S. 73-87), während
Sören Kaschke Lothars (für einen Verfechter der Reichseinheit anscheinend widersprüchlichen)

Teilungsplan von 855 in den Kontext seines Klostereintritts und faktischen
Abdankung stellt (S. 89-98). Gerd Hagedorn widmet seinerseits Lothars Entscheidung, Mönch
zu werden, und dem (im Original nicht mehr bestehenden) Grab eine ausführliche Studie
(S. 189-221). Lothar war nicht nur ein Herrscher und Krieger, sondern vertrat den damals
auch unter den höher gestellten Laien nicht ganz geläufigen Typus eines homme de

lettres, der mit den Gelehrten seiner Zeit freundschaftliche Beziehungen unterhielt. Bei
dem von ihm hoch geschätzten Hrabanus Maurus und dem heutzutage weniger bekannten,
aber bedeutenden Exegeten Angelomus von Luxueil gab er Schriften in Auftrag. Hraban
verfasste Lothars Epitaph, das 1874 auf das von Kaiser Wilhelm I. bezahlte neue Grab

eingemeisselt wurde. Der Herausgeber hat dementsprechend gut getan, weitere Beiträge
zu versammeln, welche das schriftliche Erbe Prüms in den Mittelpunkt stellen: Bernd
Isphording behandelt «die zeitgenössischen erzählenden Quellen aus Prüm», darunter
Wandalberts und Reginos Werke, wobei man hier einen literaturwissenschaftlichen
Ansatz vermisst (S. 99-112); Nikolaus Nösges stellt Lothars Urkunden für Prüm vor (S.

113-122); Christine Sauer widmet sich in Text und Bild zwei illustrierten Evangeliaren
aus der Klosterbibliothek, nämlich den Handschriften Berlin, Staatsbibliothek - Preussi-
scher Kulturbesitz Theol. lat. fol. 260 und Theol. lat. fol. 733, wobei das erste schon um
1000 in Prüm lag, das zweite allerdings, das in Tours geschrieben wurde, damals nicht

SZRKG, 100(2006)



398 Rezensionen - Comptes rendus

genannt wurde und eine viel spätere Erwerbung sein könnte, die mit Lothar nichts zu tun
hat (S. 123-160). Schliesslich ediert und übersetzt Aloys Finken das «Prümer
Schatzverzeichnis von 1003» (S. 161-170), wo u.a. das Berliner Evangeliar Theol. lat. fol. 260
erwähnt wird. Diese ausgezeichnet bebilderte Veröffentlichung gibt in gut lesbarer Form
den Forschungsstand auf dem jeweiligen Gebiet wieder und stellt einen gediegenen Beitrag

zur karolingischen Geschichte und Kultur dar. Der Forscher vermisst lediglich ein
Register, das den Band erschliesst. Aber hoffentlich wird sich der eine oder andere Leser
wie ein Prümer Klosterinsasse des Mittelalters die Zeit nehmen, um diesen gelungenen
Band ganz durchzulesen.

Erlangen Michele C. Ferrari

Jürgen Petersohn, Kaiserlicher Gesandter und Kurienbischof. Andreas Jamometic am
HofPapst Sixtus' IV. (1478-1481). Aufschlüsse aus neuen Quellen, Hannover, Hahnsche
Buchhandlung, 2004 (=Monumenta Germaniae Historica Studien und Texte, Bd. 35),
XXVIII+184S.

Manchmal sind es Einzelheiten, die einem den Blick aufs Ganze eröffnen. Dieser
Gedanke liegt dem zwar schmalen, doch inhaltlich reichhaltigen Band zugrunde, den Jürgen
Petersohn in der handlichen «Studien und Texte»-Reihe der MGH vorlegt. In seinem
Blickfeld hat er die drei Jahre, welche der kroatische Dominikaner Andreas Jamometic,
Erzbischof von Krajina im nordalbanisch-montenegrinischen Grenzland, ab 1478 mit
Unterbrüchen am Hof des della-Rovere-Papstes Sixtus IV. (1471-1484) zubrachte. Motiviert
waren Jamometics Romreisen durch insgesamt vier Gesandtschaften als Vertreter von
Kaiser Friedrich III, der die Dienste des aus Kroatien stammenden Adligen offensichtlich
schätzte. Dieses Wohlwollen übertrug sich auf den Papst, der den Prälaten seinerseits zu
bestimmten Aufgaben heranzog und als Kurienbischof an sich band, eine - wie der Autor
festhält - «für moderne Vorstellungen undenkbare Vermischung der Kompetenzen, bei
der keinerlei Ansätze für ein Bewusstsein institutioneller Distanz der unterschiedlichen
Autoritätsbereiche erkennbar sind» (S. 98). Das Verhältnis von Jamometic zu Sixtus IV.
veränderte sich jedoch dramatisch im Jahr 1481, als der Krajiner Erzbischofseiner Kritik
am Papsthof und an der Untätigkeit der Kirche angesichts des türkischen Vordringens auf
dem Balkan Luft machte. Im Juni 1481 wurde Jamometic in Rom festgenommen und in
der Engelsburg festgesetzt, kam indes nach einer Intervention des Kaisers wieder frei.

Anhand bislang unbeachteter Archivalien aus Mailand, Rom, Mantua, Venedig,
Modena und dem Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt, die im Anhang ediert werden,
beleuchtet Petersohn die römischen Jahre Jamometics neu. Das Ergebnis ist eine
diplomatische Mikrogeschichte, die hier nicht aufgerollt werden soll, die aber auf plastische
Weise Lebensverhältnisse und Handlungsspielräume eines Gesandten am päpstlichen Hof
gegen Ende des 15. Jahrhunderts schildert. Der Umstand, dass sich der Autor dabei nicht
selten auf «fremde» Quellen, d.h. mailändische Berichte, abstützt, vermittelt eine
facettenreiche Innenansicht der diplomatischen Tribüne, welche Rom zu jener Zeit bot.

Das weitere Schicksal von Andreas Jamometic - seine erfolglos gebliebene
Konzilsproklamation 1482 in Basel, seine Verhaftung durch den Basler Rat und sein Selbstmord
im Gefängnis - wird, da bekannt, von Petersohn nur kursorisch behandelt. Eine etwas
ausführlichere Darstellung wäre sicher hilfreich gewesen. Allerdings ist das nebst der
mitunter etwas sperrigen Sprache der einzige Vorwurf, den man an das vorliegende Bändchen

richten kann.

München Georg Modestin

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 399

Religion und Kultur im Europa des 17. und 18. Jahrhunderts, hg. von Peter Claus
Hartmann unter Mitarbeit von Annette Reese, Frankfurt am Main, Peter Lang, 2004 (=Main-
zer Studien zur Neueren Geschichte, Bd. 12), 536 S, 49 Abb.

Der vorliegende Sammelband versteht sich gemäss der Einleitung des Herausgebers Peter
Claus Hartmann als aktueller wissenschaftlicher Beitrag zum Gelingen des europäischen
Einigungsprozesses, insofern Hartmann neben der Auseinandersetzung mit der eigenen
religös-kulturellen Vergangenheit auch fundierte Kenntnisse über kulturelle und insbesondere

religiöse Identitäten anderer Völker als notwendige Voraussetzung für gegenseitiges
Verständnis postuliert. Entsprechend ambitioniert ist denn auch der Ansatz des Bandes,
welcher die Ergebnisse eines Kolloquiums umfasst: Neben Katholizismus, Protestantismus

und den orthodoxen Kirchen sollen auch Judentum und Islam in ihren Auswirkungen
auf die Herausbildung verschiedener Kulturen im Verlaufe des 17. und 18. Jahrhunderts
untersucht werden, wobei «Kultur» als sehr umfassender Begriff verstanden wird.
Entsprechend kommen neben Historikern auch Theologen, Volkskundler, Rechtshistoriker,
Literaturwissenschaftler, Kunsthistoriker, Musikwissenschaftler, Orientalisten und Judais-
ten zu Wort. Ein breit abgestützter interdisziplinärer Ansatz ist somit gegeben. Der Schwerpunkt

des 24 Einzelbeiträge umfassenden Bandes liegt jedoch auf Katholizismus und
Protestantismus in den west- und mitteleuropäischen Ländern und insbesondere den
Territorien des Reichs.

Nach einer knapp umrissenen Einführung in die Thematik des Bandes durch den
Herausgeber entwickelt Anton Schindling einen fundierten allgemeinen komparatistischen
Überblick über die katholischen und protestantischen Kulturlandschaften im Reich mit
besonderer Berücksichtigung der konfessionellen Bildungslandschaften, welche als wesentlich

für die Bildung eigentlicher Kulturlandschaften herausgearbeitet werden. Erhellend
ist auch der Ausblick des Autors auf die weitere Entwicklung im 19. Jahrhundert, wo eine

«protestantisch konturierte deutsche Nationalkultur» sich weitgehend gegen die nunmehr
marginalisierte katholische Minderheitenkultur durchzusetzen vermag. Als «Gegenfolie»
zur Situation im Reich folgt der Beitrag von Louis Châtellier über katholische und
protestantische Kultur in Frankreich. Mit der protestantischen Kultur in England und Irland
beschäftigt sich der Artikel von William O'Reilly. Die Situation der katholischen Minder-
heitenkultur in England skizziert hierauf der lesenswerte Artikel von Hildegard
Hammerschmidt-Hummel. Angelpunkt ihrer Ausführungen sind Leben und Werk William
Shakespeares, der als eigentlicher Kryptokatholik beschrieben wird. Willem Frijhoff behandelt
schliesslich die kalvinistisch geprägte Kultur der Vereinigten Niederlande.

Die folgenden beiden Aufsätze lenken den Blick auf die katholisch geprägten Kulturen
in Spanien (Peer Schmidt) und Italien (Peter Hersche). Besonders letzterem gelingt es
anhand drei thesenhaft skizzierter Aspekte - Armut, Reagrarisierung und Barockmusik -
neue Gesichtspunkte aufzuzeigen, die der Autor selbst ausdrücklich als Diskussionsbeiträge

deklariert: Entgegen des weitverbreiteten Klischees des spätestens seit dem Ende der
Renaissance rückständigen Italien versucht Hersche, die spezifische «Modernität» der
italienischen Wirklichkeit aufzuzeigen, die keineswegs mit dem langfristig erfolgreichen
Begriff von «Modernität» übereinstimmt. Der Artikel liest sich darüber hinaus als interessantes

Plädoyer für die Wiederverwendung des «Epochenbegriffs» Barock auch in der
historischen Forschung.

Hierauf folgen Beiträge zur Kulturentwicklung in Ostmitteleuropa. Janusz Mallek
skizziert die katholische und die Minderheitenkultur in Polen, Jaroslav Pânek die Situation

in Böhmen. Ergänzt werden sie durch Beiträge über die orthodoxe Kultur in Osteuropa

(Ernst Christoph Suttner) und über die Situation der jüdischen Minderheit im Europa
des 17. und 18. Jahrhunderts (Stefan Rohrbacher). Hermann Kandier rundet schliesslich
den geografischen Rahmen ab und gibt einen Einblick in die islamisch-osmanische Kultur
in Südosteuropa.

SZRKG, 100(2006)



400 Rezensionen - Comptes rendus

Die darauf folgenden Beiträge befassen sich mit spezifischen Zweigen der Kulturgeschichte:

Neben Aspekten der Musikgeschichte aus der Perspektive ihrer konfessionellen
Komponenten (Wolfgang Hochstein) decken die Beiträge von Stefan Kummer und Jan

Harasimowicz, die sich mit katholischem, bzw. protestantischem Kirchenbau
auseinandersetzen, den kunsthistorischen Bereich ab. Mit der Rolle der Klöster bei der Pflege einer
typisch katholischen Barockkultur befasst sich Manfred Heim. Verschiedenen Aspekten
protestantischer und katholischer Bildungslandschaften widmen sich die Beiträge von
Wolfgang Neugebauer, Konrad Amann, Helga Schnabel-Schüle und Michael Müller. Den
breitgesteckten Rahmen runden schliesslich die Ausführungen von Walter Hartinger, Christel

Köhle-Hezinger und Jean Meyer über katholische respektive protestantische Volkskultur ab.

Dem angestrebten ländergrenzen- und disziplinenübergreifenden Anspruch vermag
der Sammelband auf hohem wissenschaftlichem Niveau gerecht zu werden. Den
Interferenzen zwischen islamischer und christlicher Welt im 17. und 18. Jahrhundert hätte man
hingegen noch breiteren Raum geben können, war doch aus christlich-abendländischer
Perspektive über die konfessionellen Grenzen hinaus das Schreckgespenst einer osma-
nisch-islamischen Expansion stets gegenwärtig zumindest bis zur Niederlage der «Türken»

vor Wien 1683. Und nicht zuletzt wird es vor allem die islamisch geprägte Türkei
sein, deren potenzielle Integration in ein vereinigtes Europa alle Beteiligten vor besondere
Anstrengungen stellen dürfte.

Schattdorf Ulrich Köchli

Michael Kaiser/Stefan Kroll (Hg.), Militär und Religiosität in der Frühen Neuzeit, Lit
Verlag, Münster, 2004 (=Herrschaft und soziale Systeme in der Frühen Neuzeit, Bd. 4),
351 S.

Der Konfessionalisierungsansatz, welcher in den 1980er Jahren von Wolfgang Reinhard
und Heinz Schilling im Rückgriff auf Ernst Walter Zeeden etabliert wurde, ist auch heute
noch als Erklärungsmodell frühneuzeitlicher Staatsbildungsprozesse präsent. Im Zuge der
laufenden Forschungstätigkeiten wurde nun aber der militärhistorische Aspekt der
Konfessionalisierung weitgehend ausser Acht gelassen. Diese Forschungslücke zu thematisieren

und ihren Umfang zu skizzieren respektive mögliche Forschungsfokussierungen
aufzuzeigen war das Ansinnen der Herausgeber des vorliegenden Sammelbandes, welcher 16

anlässlich eines Workshops in Göttingen im Mai 2002 entstandene Beiträge vereint.
Bewusst wird hierbei der Konfessionalisierungsbegriff durch den Terminus der Religiosität
ersetzt: Dadurch eröffnen sich die Zugriffsperspektiven, insbesondere im Bereich von
Fragestellungen betreffend der Selbst- und Fremdwahrnehmung, der Volksfrömmigkeit
sowie religiös-magischer Praktiken der frühneuzeitlichen Soldaten.

Genau jene Praktiken thematisiert Werner Meyer in seinem Beitrag über Schlachtgebete,

Schändungsrituale und religiöse Symbole in den eidgenössischen Heeren während
der Zeit der beginnenden Kirchenspaltung. Während Peter H. Wilson in seinem Aufsatz
über Militär und Religiosität in Württemberg 1677-1797 Zusammenhänge zwischen
Konfession, Macht- und Militärpolitik herleitet, untersuchen Max Plassmann und Michael
Reiff in ihren Beiträgen polykonfessionelle Streitkräfte am Beispiel von Kurbayern und
Schwaben und kommen beide zum Fazit, dass Heterogenität im Bezug auf die Konfession
im Zuge militärpolitischer Sachzwänge durchaus zum militärischen Alltag gehörte.
Michael Hochedlinger zeigt im Folgenden die zögernde Integration der Juden in die Streitkräfte

der Habsburgermonarchie unter Joseph II auf. Verstärkt auf den Aspekt von religiös

begründeter Kriegsrezeption respektive Kriegspropaganda gehen Matthias Rogg,
Maren Lorenz und Antje Fuchs ein. Rogg analysiert anhand verschiedener Bildquellen die
Selbst- und Fremdwahrnehmung der Landsknechte insbesondere im Hinblick auf kon-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 401

fessionelle Propaganda des 16. Jahrhunderts. Maren Lorenz und Antje Fuchs stützen sich
in ihren Ausführungen zu den Nordischen Kriegen (Lorenz) respektive zum siebenjährigen

Krieg (Fuchs) stärker auf den publizistischen Diskurs. Jürgen Luh zeigt in seinem
Aufsatz die Grenzen solcher Propaganda am Beispiel der Türkenkriege 1683-1699 auf:
Obschon die Türken in diesem Krieg durch aktive Propaganda zu einem religiösen Feindbild

stilisiert wurden, lassen sich im Namen der Religion ausgeübte Gräueltaten kaum
nachweisen. Cornel Zwierlein erläutert in seinen Ausführungen zum militärischen
Engagement Papst Pius' V. die Verzahnung von konfessioneller Ideologie und machtpolitischer

Realität. Zusammenhängen zwischen Geistlichkeit und Militärwesen gehen vier
Autoren näher nach. Benjamin Marschke zeichnet die Entwicklung und die schrittweise Bü-
rokratisierung des preussischen Feldprediger- respektive Militärkirchenwesens auf. Auf
die durch verstärkte religiöse Erziehung erhoffte Disziplinierung der Soldaten geht
Hannelore Lehmann ein. Jutta Nowosadtko untersucht im Hinblick auf die Konfession die

Schulbildung von Soldatenkindern im Fürstbistum Münster im 17. und 18. Jahrhundert,
während Daniel Hohrath Kriegsberichte protestantischer Geistlicher analysiert. Abschliessend

beschreibt Michael Kaiser Soldatenmentalitäten, primär aber die Wahrnehmung des

Sterbens und konstatiert hierbei ein Nebeneinander von kirchlichen Deutungsmustern und
Elementen des Volksglaubens.

Ihr Ziel haben die Herausgeber erreicht. Dem Sammelband gelingt es eindrücklich,
verschiedene Zugänge zum untersuchten Verhältnis von Religiosität und Militär
aufzuzeigen. Im einleitenden Aufsatz werden übersichtlich Ergebnisse der vorliegenden Beiträge

von den Herausgebern Michael Kaiser und Stefan Kroll zusammengetragen und
kommentiert. Die Forschungsergebnisse präsentieren sich insgesamt vielfältig, generelle
Schlussfolgerungen lassen sich kaum ziehen. Während die Schaffung eines Feldpredigerwesens

oder konfessionell aufgeladene Propaganda respektive Feinbildkonstruktion auf
eine konfessionell basierte Sozialdisziplinierung schliessen lassen, wirken die Existenz
polykonfessioneller Truppen oder archaisch-traditioneller Volksrituale in den Reihen der
Soldaten relativierend und differenzierend. So zeigt der Band ein vielgestaltiges, ja
ambivalentes Bild des frühneuzeitlichen Militärs, welches sich den Folgen der Kirchenspaltung
nicht entziehen kann, jedoch stets Grenzen der Strahlkraft von konfessionellen Ideologien
aufzeigt und so Grenzen der Konfessionalisierung an sich deutlich macht.

Fribourg Samuel Niederberger

Paul M. Krieg/Reto Stampili. Die Schweizergarde in Rom 1506-2006. überarbeitete und
erweiterte Neu-Ausgabe, Zürich, Orell Füssli Verlag, 2006, 400 S.

Aus Anlass des 500-Jahr-Jubiläums, das die Päpstliche Schweizergarde im Jahr 2006
begehen kann, wird das Standartwerk von Paul M. Krieg zur Gardegeschichte neu
herausgegeben. Krieg, der von 1924 bis 1959 das Amt des Gardekaplans bekleidete,
zeichnet in seinem 1960 erschienen Werk die bewegte Geschichte der Schweizergarde
seit ihrer Gründung bis zum Zweiten Weltkrieg nach. Im Vorwort seines voluminösen
Werkes begründete Krieg sein Unternehmen mit dem in weiten Kreisen verbreiteten
Wunsch nach einer Gardegeschichte. Es stellte die «erste wirkliche umfassende, auf den

Quellen gegründete Geschichte der Päpstlichen Schweizergarde» dar, wie es damals im
Klappentext hiess. Obschon seitdem vereinzelt kleinere Studien erschienen sind, ist
Kriegs Gardegeschichte singular geblieben. Um so mehr gebührt der IG Geschichte der
Päpstlichen Schweizergarde, die von ehemaligen Schweizergardisten ins Leben gerufen
wurde und unter der Leitung des Historikers Reto Stampfli stand, Dank dafür, dass sie
sich der Überarbeitung und Neu-Ausgabe von Kriegs Gardegeschichte angenommen und

um die Jahrzehnte bis zum Pontifikat Johannes Paul IL erweitert hat. Aufbauend auf den
Persönlichkeiten der jeweiligen Gardekommandanten entwickelt sich die an Ereignissen

SZRKG. 100(2006)



402 Rezensionen - Comptes rendus

und Schicksalsschlägen reiche Geschichte der Schweizergarde, die 1506 von Papst Julius
II. als Leibwache gegründet wurde, im barbarischen Sacco di Roma (1527) fur die Treue
zu ihrem päpstlichen Dienstherrn einen hohen Blutzoll zu entrichten hatte, mehrmals
aufgehoben und wiederhergestellt wurde. Im Jahr 1970 überstand sie als einzige die
Auflösung der verschiedenen päpstlichen Garden durch Papst Paul VI. und erfreut sich
auch heute noch einer ungebrochen grossen Popularität bei unzähligen Touristen aus aller
Herren Länder. Trotz (oder vielleicht gerade wegen) seiner Nähe zur Garde verfällt
Kaplan Krieg nicht in eine ehrerbietige und schönfärberische Darstellung der jeweiligen
Kommandanten. Neben tapferer und treuer Diensterfüllung, wie sie beispielsweise der aus
Zürich stammende Kaspar Röist bewies, als dieser zu Beginn des Jahres 1527 den
Rückkehrbefehl seiner zur Reformation übergetretenen heimatlichen Obrigkeit mit dem
Hinweis auf die prekäre politische Lage von Papst Klemens VII. ignorierte und diesen
Beweis seiner Treue während der Eroberung Roms durch die kaiserlichen Truppen mit
dem Tod bezahlte, kommen auch weniger noble Verhaltensweisen der Kommandanten
zur Sprache. So musste Gardehauptmann Franz Ludwig Pfyffer (1727-1754) auf Druck
der päpstlichen Kurie abdanken, nachdem Gerüchte um eine aussereheliche Affäre
ruchbar geworden waren. Ebenfalls keine Sternstunde in der Gardegeschichte war der
Verkauf des Gardearchivs durch den Kommandanten Franz Alois Pfyffer 1783-1798),
den dieser trotz anders lautendem Befehl des Luzemer Rates unternahm, nachdem die
französische Besatzungsarmee die Auflösung der Garde erzwungen hatte. Diese Exempel
persönlicher Schwäche dürfen jedoch keineswegs die Sicht auf die zahlreichen
Gardekommandanten verstellen, die mit ihren Bemühungen zur Wiederherstellung soldatischer
Disziplin Erfolg hatten und damit das Weiterbestehen der Garde ermöglichten. Der
ereignisgeschichtliche Hauptteil des Buches wird mit Kapiteln zu den Gardekaplänen, zu
Uniform und Bewaffnung der Schweizergarde, zur Unterkunft und inneren Organisation
der Garde sinnvoll ergänzt. Im Schlusskapitel des Buches gibt Reto Stampili einen
Überblick über literarische Werke verschiedener Genres, in denen die Schweizergarde
eine Rolle spielt. Der Reigen dieser Werke reicht vom Bildband, der einen Einblick in den

Gardealltag bietet, bis zu Dan Browns Bestsellerroman «Illuminati», der ein Bild der
Garde zeichnet, das wenig bis gar nichts mit dem realen Leben der Garde zu tun hat.

Beinwil/Solothurn Remo Ankli

Robert Walpen, Die päpstliche Schweizergarde. Mit einem Gnisswort von Papst Benedikt

XVI. und Geleitworten von Samuel Schmid, Beat Fischer und Pius Segmüller,
Zürich, NZZ-Buchverlag, 2005, 272 S.

Acriter et fideliter - Tapfer und Treu, so der Untertitel des offiziellen, reich bebilderten
Jubiläumsbandes des Fördervereins «500 Jahre Päpstliche Schweizergarde», dessen Texte
vom Historiker Robert Walpen verfasst wurden. Nach einem Grusswort von Papst Benedikt

XVI. sowie Geleitworten von Bundesrat Samuel Schmid, Korpskommandant Beat
Fischer und dem ehemaligen Gardekommandanten Pius Segmüller gibt der erste von drei
Hauptteilen einen Überblick über die Geschichte der Schweizergarde, wobei die Schwerpunkte

bei den Jahrzehnten vor, während und nach der Gründung der Garde liegen. Die
langen Jahrhunderte nach der Neugründung der Garde im Jahr 1548, die nach dem
Untergang der päpstlichen Leibwache im Sacco di Roma auf Wunsch von Papst Paul III.
unternommen wurde, bis in die 70er Jahre des 20. Jahrhunderts, als Papst Paul VI. alle
militärischen Einheiten des Vatikans bis auf die Schweizergarde auflöste, werden nur
noch schlaglichtartig behandelt. Im zweiten Teil werden verschiedene Themenbereiche
rund um die Schweizergarde behandelt. So erfährt der Leser, dass die heutige malerische
Galauniform der Schweizergarde weder von Raffael noch von Michelangelo entworfen
wurde, sondern auf Stilstudien des Gardekommandanten Jules Répond zurückgeht und an

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 403

der Vereidigungszeremonie im Jahr 1915 zum ersten Mal getragen wurde. Weiterwerden
die Fahnen und die Bewaffnung, der Friedhof und das Quartier der Garde vorgestellt. Der
dritte Hauptteil gibt einen Einblick in das Leben der Gardisten, in ihren dienstlichen Alltag,

die Freizeit und die Ausbildung. So vielfältig die Art und Weise ist, wie die Gardisten
zum ersten Mal mit der Garde in Kontakt gekommen sind, so unterschiedlich sind die
Motive, die junge Schweizer dazu bewegen, den harten Dienst in der Garde auf sich zu
nehmen. Während die einen aus religiöser Überzeugung der Kirche und ihrem Oberhaupt
dienen wollen, steht für andere der Gewinn an Lebenserfahrung, das Kennenlernen einer
ihnen bisher fremden Kultur oder die Weiterfuhrung einer Familientradition im Vordergrund.

In einem sachlich-ernsten Exkurs geht Walpen den Umständen rund um die
Ermordung des Kommandanten Alois Estermann und dessen Ehefrau durch den Gardisten
Cédric Tornay im Mai 1998 nach, ein Ereignis, das damals die Garde und die Schweiz tief
erschütterte. Nach dieser Tragödie gelang dem neuen Kommandanten Oberst Pius
Segmüller mit der Reformierung der Garde, ihrer Ausbildung und der Rekrutierung des
Nachwuchses ein erfolgreicher Neuanfang. «Der einzige Wermutstropfen in seiner Tätigkeit»,

so Walpen, «ist der zu frühe Rücktritt als Kommandant.» Doch glücklicherweise
führt sein Nachfolger, Oberst Elmar Mäder, die eingeleiteten Reformen weiter und schafft
damit die Voraussetzungen, dass die Schweizergarde auch im 500. Jahr ihres Bestehens
nicht um ihre Zukunft zu bangen braucht.

Beinwil/Solothurn Remo Ankli

Friedhelm Jürgensmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger (Hg.), Orden und Klöster im
Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700, Bd. 1, Münster, Aschendorff,

2005 (=Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung,
Bd. 65), 256 S.

In der seit 1927 erscheinenden Reihe blieb der Themenbereich «Orden und Klöster» bisher

eher unberücksichtigt. Dies überrascht angesichts der Tatsache, dass die Klöster und
Orden erheblich in das Geschehen von Reformation, katholischer Reform und
Konfessionalisierung involviert waren. In nicht wenigen Landstrichen des Reiches verdünnte sich
das monastische Leben auf Restbestände oder verschwanden Klöster infolge der Aufhebung

durch evangelische Landesherren ganz. Demgegenüber setzte seit der zweiten Hälfte
des 16. Jahrhunderts in katholischen oder konfessionell gemischten Regionen ein erneutes
Aufblühen der Klöster und Orden ein: die Orden der Gegenreformation und katholischen
Reform gründeten neue Niederlassungen, und auch die alten Orden öffneten sich innerer
Reform. Das Aufblühen der Orden war von weitreichender Auswirkung auf das
allgemeine kirchliche und religiöse Leben.

In drei Bänden - von denen der erste jetzt vorliegt - sollen diese Vorgänge an rund 30
Orden oder monastischen Gruppierungen untersucht werden. In diesem ersten Band werden

- mit Ausnahme des letzten, den Ursulinen gewidmeten Beitrags - Vertreter der alten
Orden behandelt: Die Benediktiner (Ulrich Faust OSB) und die Benediktinerinnen (Anja
Ostrowitzki), die Zisterzienser (Hermann Josef Roth) und die Zisterzienserinnen (Manfred
Eder), der Deutsche Orden (Dieter J. Weiss) und der Johanniterorden (Walter G. Rodel),
die Serviten (Karl Suso Franck OFM), die Birgitten (Tore Nyberg), die Brüder vom
Gemeinsamen Leben (Hans-Joachim Schmidt), die Chorfrauen und evangelischen Damenstifte

(Annette von Boetticher) sowie die Ursulinen (Anne Conrad).
Für alle Beiträge gilt, Untersuchungs- und Darstellungsgebiet ist das Heilige Römische

Reich, und zwar in seinem deutschsprachigen Teil mit den Kirchenprovinzen Köln,
Mainz und Trier im Westen, Magdeburg und Prag im Osten sowie Salzburg im Süden.
Die Bistümer Breslau, Lebus und Kammin werden mitberücksichtigt, und mehrfach wird
über diesen Rahmen auch hinausgegriffen.

SZRKG, 100(2006)



404 Rezensionen - Comptes rendus

Um eine gemeinsame Basis für die Analysen zu finden und spätere Quervergleiche zu
erleichtern, wurde den Autoren eine bestimmte Struktur für die Bearbeitung vorgegeben.
Jeder Artikel wird mit statistischen Angaben eröffnet; diese betreffen die Anzahl der
Niederlassungen (um 1500, 1555 und 1648), den Personalbestand, sie nennen die
Ausbildungsorte der Ordensgemeinschaft und die Namen herausragender Persönlichkeiten.
Ausgehend vom aktuellen Forschungsstand folgt ein in mehrere Schwerpunkte gegliederter
Text, der zeitlich von der Situation des Ordens vor der Reformation bis zum Ende des 17.

Jahrhunderts reicht. Ins Auge gefasst werden einzelne Aspekte des klösterlichen,
spirituellen und kulturellen Lebens vor 1517, die Auswirkungen der von Luther ausgelösten
reformatorischen Bewegung, die Situation im Spannungsfeld zwischen Reformation und
obrigkeitlicher Politik, die Auswirkungen des Konzils von Trient, die Reform des Ordens,
das Engagement in Seelsorge und Unterricht, die Aktivitäten in Wissenschaft und Kunst.
Eine auf die wichtigen gedruckten Quellen und die neuere Literatur abzielende
Bibliographie schliesst den Text ab. Selbstverständlich werden nicht alle genannten Aspekte
vertieft abgedeckt, gilt es doch die spezifische Ausrichtung eines Ordens oder einer
Gemeinschaft zum Ausdruck zu bringen. Die Länge der einzelnen Artikel variiert um die 12

bis 25 Seiten, nur der Artikel über die Benediktiner ist mit 36 Seiten merklich länger.
Besonders nützlich ist für den Leser die jedem Artikel beigegebene Karte. Dem Thema

des Bandes entsprechend zeigen die Karten vor allem das Betroffen- oder nicht
Betroffensein von der Reformation: Signaturen verdeutlichen, welche Klöster um 1500
bestanden, welche Niederlassungen im Zuge der Reformation aufgehoben oder nicht aufgehoben

wurden; ebenso werden die Neugründungen des 17. Jahrhunderts angezeigt. Der
Legende der Karte folgt eine alphabetische Liste aller verzeichneten Klöster mit Angabe
der Jahre der Gründung und ihres Bestehens.

Den beiden Herausgebern Friedhelm Jürgensmeier und Regina Elisabeth Schwerdt-
feger kann man für die gelungene redaktionelle Bearbeitung der Beiträge, welche in
Mainz am Institut für Mainzer Kirchengeschichte erfolgte, nur gratulieren. Die gute
Lesbarkeit der Einzelartikel und der Karten ermöglicht einen direkten, äusserst anregenden
Einstieg in die Hauptthemen der Ordensgeschichte von 1500 bis 1700.

Basel Patrick Braun

Orden und Klöster im Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700,
Bd. 2, hg. von Friedhelm Jürgensmeier/Regina Elisabeth Schwerdtfeger. Münster,
Aschendorff, 2006 (=Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung

66), 229 S.

Die Reihe «Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung»
gibt seit 2005 ein dreibändiges Werk heraus, das eine vollständige Übersicht über Orden
und Klöster im Zeitalter von Reformation und katholischer Reform 1500-1700 bietet.
Der erste 2005 erschienene Band bildete mit den Benediktinern und Benediktinerinnen,
den Zisterziensern und Zisterzienserinnen, den Serviten, den Birgitten, dem Deutschen
Orden und dem Johanniterorden einen besondern Schwerpunkt. Sie orientieren sich ganz
oder in wesentlichen Zügen an der ((Regula Sancti Benedicti» oder an der
Augustinusregel.

Der Schwerpunkt des vorliegenden zweiten Bandes befasst sich einerseits mit den
Dominikanern, den Augustiner-Eremiten und -Eremitinnen, den Klarissen, den Karmeliten
und Unbeschuhten Karmeliten, anderseits mit dem ausserordentlich erfolgreichen Orden
der Jesuiten. Daran anschliessend folgt das Werk der Maria Ward, aus dem nach schwierigem

Werden die heutige Congregatio Jesu erwuchs. Der Band enthält ferner den
benediktinischen Orden der Schottenklöster, den beschaulichen Orden der Kartäuser und die
Niederländischen Kreuzherren.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 405

Ein dritter Band ist vorgesehen und bereits in Angriff genommen. Er wird das Wirken
der Antoniter, Augustinerchorherren und -Chorfrauen, Cölestiner, Dominikanerinnen,
Franziskaner-Konventualen und -Observanten. Kapuziner, Prämonstratenser sowie die
Wilhelmiten umfassen.

Bei jedem Orden wird die Anzahl der Klöster erfasst, ferner der Personalbestand im
genannten Zeitraum 1500-1700, soweit eruierbar. Eine aussagekräftige Karte jeder
Ordensgemeinschaft mit bestehenden, aufgehobenen oder wieder belebten Niederlassungen
ergibt eine präzise Übersicht zur Ortsliste. Diese historisch und geographisch exakten
Karten besitzen eine grosse Aussagekraft und lassen vergleichende Studien zu. Eine Liste
mit herausragenden Persönlichkeiten verleiht den einzelnen Ordensgemeinschaften
Farbigkeit. Der ausführliche historische Überblick beschreibt das Schicksal der einzelnen
Orden im Lande der Reformation.

Besonderes Gewicht erhalten die Dominikaner. Sie wehrten sich verbissen gegen
Vertreibung und Klosteraufhebungcn in der Reformationszeit. Erstaunlich war die geringe
Akzeptanz der Reformation im Orden. Im 17. Jahrhundert erlitten die deutschen Dominikaner

einen markanten Profilverlust im Bereich der Theologie. Sie zogen sich von den
Universitäten zurück und begnügten sich als solide Seelsorger und Theologen. Die Jesuiten

übernahmen in der Folge die Führungsrolle.
Auf besonderes Interesse stossen die Augustiner-Eremiten, da Luther 1505 diesem

Orden beitrat. Bedeutend waren das Wirken und die Leistungen der Augustiner-Eremiten
in der Wissenschaft. Als Kaiser Karl IV 1347 die Universität Prag gründete, ernannte er
den Provinzial Nikolaus von Laun zum ersten Professor an der neuen Universität.

Auf grosse Aufmerksamkeit stossen die Jesuiten, gegründet durch Ignatius von
Loyola 1540. Für sie war die «Heidenmission» in Übersee wichtiger als der Kampf gegen
die Reformation. Denn die Gründergeneration stammte grösstenteils aus Spanien und
Portugal. Aber sie scheuten in der Folgezeit die Auseinandersetzung mit den Kirchen der
Reformation nicht. Der Orden gewann grossen Einfluss auf die Rekatholisierung.
Persönlichkeiten wie Petrus Canisius wirkten im Sinne der Reform. Schon in der Mitte des 17.

Jahrhunderts gab es in Deutschland sowie in den meisten katholischen Ländern ein fast
flächendeckendes Netz von Jesuitenkollegien.

Auf spezielles Interesse stossen die Maria-Ward-Schwestern, die heutige Congregatio
Jesu. Ihr Ursprung ist England, wo sie besonders in der zweiten Hälfte der langen
Regierungszeit von Königin Elisabeth I (1558-1603) vom Staate verfolgt wurden. Die Gesellschaft

orientierte sich stark am Jesuitenorden, wollte aber von ihm unabhängig sein. Die
Ordensgemeinschaft hatte innenkirchlich grosse Schwierigkeiten, anerkannt zu werden.
Erst in der Gegenwart (2004) wurde ihre Situation geregelt.

Es liegt hier eine eindrückliche Leistung von Seiten der Herausgeber und der Autoren
zur Würdigung der Orden und Klöster im Zeitalter von Reformation und katholischer
Reform vor. Das Werk wird zum unverzichtbaren Arbeitsinstrument werden.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Tom Scott, Town. Country, and Regions in Reformation Germany, Leiden, Brill Academic

Publishers, 2005 (=Studies in Medieval and Reformation Traditions: History, Culture,
Religion, Ideas, Bd. 106), 447 S.

Tom Scott gehört zu den wohl lebhaftesten Stimmen der deutschen Wirtschaftsgeschichte
des 16. und 17. Jahrhunderts ausserhalb des deutschen Sprachraumes. Der vorliegende
Band versammelt fünfzehn Beiträge der Jahre 1978 bis 2004 aus seiner Feder, deren
Betrachtungszeitraum sich gar zwischen dem späten 14. Jahrhundert und dem Vorabend
des Dreissigjährigen Krieges spannt. Das bringt terminologische Probleme mit sich, wes-

SZRKG, 100(2006)



406 Rezensionen - Comptes rendus

sen sich Autor und Herausgeber aber durchaus bewusst waren (S. XIVf.): Dass Scott sich
als Wirtschaftshistoriker gegen die bei anderer Gelegenheit sich anbietenden Epochenbegriffe

von «Spätmittelalter» und «früher Neuzeit» und für das «Reformationszeitalter»
entscheidet, bleibt allerdings im Mangel begrifflicher Alternativen begründet. Bislang Un-
publiziertes ist den gesammelten Beiträgen nicht hinzugetreten, zwischenzeitliche
Neuerscheinungen jedoch sind hier und dort in den Fussnotenapparat eingepflegt worden. Bei
der Übersetzung ursprünglich deutschsprachiger Beiträge seien zudem «factual errors
and typographical slips [...] silently emended» worden (S. XIV) - was wiederum den

deutschsprachigen Leser in die unbequeme Pflicht setzt, fürderhin diese Sammlung den

ursprünglichen Publikationen vorzuziehen. Die primäre Zielgruppe ist freilich eine
andere: «For English-language readers, and especially for students, it seemed desirable to
make them [seil, die Beiträge] available more accessibly and conveniently in translation.»
(S. XIII) Ein Wermutstropfen bleibt bei solchem Anliegen der hohe Preis, der den Band
selbst in Bibliotheken - zumindest den chronisch fmanzleidenden deutschen - zum eher

spärlich vertretenden Inventar machen dürfte. Ob die Etatlage in den Bibliotheken des

angloamerikanischen Raumes der accessibility zugeneigter sein wird, bleibt im Hinblick
auf den unbestreitbaren Wert dieser Sammlung herzlich zu wünschen. Bei einem stolzen
Listenpreis von 166,- Euro (216 USS) jedenfalls muss dazu auch die andernfalls vielleicht
etwas verstaubt wirkende Bemerkung erlaubt sein, dass die Bindung nicht einmal das

erste Lesen unbeschadet überstanden hat.
Die versammelten Beiträge werden in drei Sektionen zusammengefasst: Geschlossen

präsentiert sich der erste Teil, dessen sechs Einzelbeiträge sich mit «Town and Countty
between Reform and Revolt», dem Verhältnis zwischen Stadt und Land vor und während
des Bauernkrieges also, auseinandersetzen (3-188). Dabei zeugen die Ausführungen des

Vf. nicht nur von umfassender Quellenkenntnis auch und gerade des ungedruckten
Materials. Auch methodisch wird Exemplarisches geleistet: So setzt sich Scott mit der Frage
der Übertragbarkeit von Blickles Konzept der «Kommunalen Reformation» auf
Oberdeutschland und die Schweiz auseinander (57-76). Dieser eigentlich als Forschungsbericht

konzipierte Beitrag, der erstmals 1993 erschien, bietet - ganz gleich, ob man sich
der Thesenbildung des Vf. anschliessen möchte - viele bedenkenswerte Denkanstösse.

Grundlagencharakter hat auch der die Sektion beschliessende Beitrag über die oft
widersprüchliche Allianzenpolitik zwischen den süddeutschen Städten und den revoltierenden
Bauern (149-188). Hier bietet vor allem der Anhang eine reiche Fundgrube für spätere
Forschungen.

Der zweite, insgesamt fünf Beiträge umfassende Teil der Sammlung setzt sich mit
dem vor allem durch die Arbeiten von Walter Christaller («Zentralplatz») und Hektor
Ammann («Wirtschaftseinheit») inspirierten Konzept des Wirtschaftsraumes (economic
landscapes) auseinander. Der Vf. zeigt sich betont optimistisch über den Wert dieser
immanent schwer zu definierenden Grösse, so lange die «flexible interaction of
institutional/political factors with commercial/economic ones» genaueste Betrachtung finde (273).
Dieser Prämisse ist auch der die Sektion beschliessende Beitrag über die Freiburger
Territorialpolitik verpflichtet, der mit viel Feingefühl die «subjective requirements» und
die «objectivepossibilities» der Stadt ausleuchtet (307-328).

Weniger geschlossen präsentiert sich der dritte Teil. Zu Beginn steht die Untersuchung
des Elsass als wirtschaftliche Brückenlandschaft (bridging landscape) zwischen Frankreich

und dem Reich (331-348). Dieser Beitrag eröffnet die dritte Sektion des Bandes

(Regions and Local Identities) und schlägt damit gleichzeitig die gedankliche Brücke zum
vorhergehenden Teil. Der Vf. dekonstruiert eine Reihe spätere Identitätskonzepte und
versucht dagegen, die Region aus ihrer eigenen, strukturellen Eingebundenheit heraus zu
verstehen. Im darauf folgenden Beitrag zum «Oberrheinischen Revolutionär» schliesst sich
der Vf. der These Klaus H. Lauterbachs von einer Autorschaft Mathias Wurms von

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 407

Geudertheim an, gegen die namentlich Klaus Graf immer wieder Einwände erhoben hat

(351). Scotts Überlegungen zu den «Visions ofReform between Empire and Territory» im
Denken des Verfassers bringen weiteres Licht in dieses so bemerkenswerte und doch noch
verhältnismässig wenig bearbeitete Werk. Die Gelegenheit soll an dieser Stelle nicht
versäumt werden, auch auf die für 2006 angekündigte und angesichts der bisherigen
Ausgabe von Franke/Zschäbitz dringend notwendige Neuedition durch Lauterbach in den
MGH Staatsschriften hinzuweisen, die - so steht zu hoffen - ein Übriges tun wird, diese
Situation zu ändern. In den letzten beiden Beiträgen des Bandes lenkt der Vf. noch einmal
den vergleichenden Blick auf Formen von Freiheit und Abhängigkeit, zunächst in
Südwestdeutschland und der Eidgenossenschaft, im abschliessenden Beitrag umschweifend
durch ganz Mitteleuropa mit einem diachronen Streifzug, der um die Mitte des 14.
Jahrhunderts beginnt und um 1700 endet - auch dies übrigens wieder in Auseinandersetzung
mit Peter Blickle.

Bei allen zu Anfang formulierten Bedenken gegenüber der Form und Bearbeitung der
Zusammenstellung sind hier eine Reihe von wichtigen und instruktiven Studien gesammelt

worden und in geschlossener Form zugänglich gemacht worden. Ein sorgsam
bearbeiteter Index erleichtert den Zugriff. Die beinahe ausschliessche Beschränkung auf den
Süden des deutschen Sprachgebiets ist gerade im Hinblick auf die intendierte Leserschaft
bedauerlich, der Sache nach für eine solche Sammlung aber kaum umgänglich.

Bochum Hiram Kümper

Christopher Spehr, Aufklärung und Ökumene. Reunionsversuche zwischen Katholiken
und Protestanten im deutschsprachigen Raum des späten 18. Jahrhunderts, Tübingen,
Mohr Siebeck, 2005, 484 S.

Ein wesentliches Anliegen der christlich geprägten Aufklärung war die Wiederaufnahme
schon älterer Verständigungsbemühungen zwischen den Konfessionen. Dieses Anliegen
wird dadurch nicht uninteressant, dass es aus heutiger Sicht illusionär war und die Realität
der über Jahrhunderte gewachsenen konfessionellen Kulturen und Mentalitäten ignorierte.
Zu untersuchen, wie dieses Anliegen zu umschreiben ist, welche Zielvorstellungen es

hatte und wer die Protagonisten waren, ist nach wie vor eine lohnende Aufgabe. Die
vorliegende Arbeit ist einem wesentlichen Aspekt dieses Themenfeldes in exemplarischer
Auswahl gewidmet. Ihr Thema sind also Modelle kirchlicher Einheit protestantischer wie
katholischer Herkunft, wie sie im deutschsprachigen Raum zwischen dem Ende des

Siebenjährigen Krieges und der Französischen Revolution entworfen wurden. Die Urheber
agierten weitgehend als Privatleute und betrieben also «Ökumene von unten» (412).

Titel und Untertitel der Arbeit bedurften, nimmt man die in ihnen verwendeten
Begriffe ernst, einer ausführlicheren Erklärung. So werden terminologische Fragen in der
Einleitung ansatzweise geklärt. Auch wenn der Begriff «Ökumene» älter ist als das 20.
Jahrhundert, ist er doch durch seine moderne Prägung in der Verbindung mit «Aufklärung»

ein Anachronismus. Hier wird er im Sinne eines Oberbegriffs für alle konfessionellen

Verständigungsbemühungen durch die Zeiten hindurch verwendet. Von «Reuni-
onsversuchen» im engeren Sinne zu reden hiesse wiederum auf den ersten Blick nichts
anderes, als von «Rückkehrökumene» zu sprechen. «Reunion» versteht sich hier aber -
und dies schon bei den untersuchten Zeitgenossen -, eigentlich als «Union», als kirchliche
Vereinigungsbemühung ohne konfessionelle Vorgaben (3, Anm. 7).

Den I. Abschnitt («Reunionistische Einzelversuche») mit Hontheim, dem «Febro-
nius», zu beginnen, ist angebracht. Allerdings ist gerade der Febronius ein Zeuge für das

Projekt einer Rückkehrökumene und das Missverständnis, das über Jahrhunderte gewachsene

protestantische Selbstverständnis und seine Darstellung in Kultur, Theologie, Gottes-

SZRKG, 100(2006)



408 Rezensionen - Comptes rendus

dienst und Kirchenordnung werde sich durch die Beseitigung der in der Reformationszeit
beklagten Mängel wieder aufheben. Schon hier wird erkennbar, dass die «ökumenischen»
Konzepte dieser Zeit kaum Antworten auf die Fragen der Gegenwart bieten können, ja
dass das historische Bewusstsein der Aufklärung noch nicht einmal zur Analyse der Probleme

ausreichte. Zeitgenössische protestantische Kritiker wie der ebenfalls vorgestellte
Lutheraner Köcher sahen die Probleme durchaus, und auch der Vf. schliesst sich indirekt
der schon immer geäusserten Skepsis an (48). Ähnlich prominent wie Hontheim war auf
evangelischer Seite Jerusalem, der in seiner Programmschrift «Von der Kirchenvereinigung»

einen zurückhaltenden, durch die ältere Irenik Bossuets und durch die Verfolgung
protestantischer Minderheiten enttäuschten Standpunkt einnahm und für Toleranz und
Gewissensfreiheit als Voraussetzung einer Vereinigung plädierte. Die Darstellung der

zeitgenössischen Diskussion von zwei weiteren Vorschlägen zum Thema, nämlich denen
des Protestanten Gerstenberg und des weitaus bekannteren und innerkirchlich überaus
umstrittenen Katholiken Mayr, rundet das Bild ab.

Der II. Abschnitt untersucht das von dem Fuldaer Benediktiner Böhm und dem Kasseler

reformierten Professor Piderit geplante «Reunionistische Sozietätsprojekt». Dafür werden

neue handschriftliche Quellen beigezogen, und das ganze Unternehmen wird erstmals
in seiner Breite dargestellt; allerdings ist die Quellenlage für den protestantischen Teil
defizitär. Erkennbar wird immerhin, dass die protestantische Betonung des Schriftprinzips
und die Ablehnung des Traditionsdenkens ein wesentliches Hindernis war. Das von Rom
aus nach seinem Bekanntwerden scharf bekämpfte Projekt zielte auf die Gründung einer
unionistischen Gesellschaft mit ausgerechnet zwölf, nach konfessionellem Proporz
ausgewählten Mitgliedern. Über das Stadium vorbereitender Korrespondenz und die Erweckung

distanzierten Wohlwollens kamen die Pläne ohnehin nicht hinaus, obwohl sie weithin
Aufmerksamkeit fanden.

Ein anderes Medium zur Verbreitung von Reunionsplänen waren die im III. Abschnitt
vorgestellten, im Zuge der josephinischen Toleranz gegründeten und überaus kurzlebigen
zwei «Reunionistischen Zeitschriften», von denen eine wiederum von Piderit herausgegeben

wurde.
Der IV. Abschnitt geht «Reunionistischen Dissonanzen» nach, also kontroverstheologischen

Einreden, namentlich denen des katholischen Predigers Merz und der Aufklärer
Semler und Nicolai. Diese Einreden waren von aufklärerischer Seite nicht zuletzt durch
die Angst vor katholischen Vereinnahmungsversuchen begründet, die man als Gefahr für
die Toleranz und die Aufklärung ansah. An Nicolais Reisebericht lässt sich abschliessend
noch einmal studieren, dass die konfessionellen Differenzen tief in Mentalitäten
verwurzelt waren.

Die einzelnen Untersuchungen sind sorgfältig und detailreich durchgeführt und
ermöglichen die Einordnung des dargestellten Schrifttums in die Diskurse ihrer Zeit. Dabei
werden auch die unterschiedlichen Motive der Protagonisten herausgearbeitet. Nicht
zuletzt wird klar, wie stark die einer Reunion, ja schon einer wechselseitigen
konfessionellen Verständigung feindlichen Kräfte waren. Im Verlauf der Darstellung zeigt sich,
wie schon in der Einleitung angedeutet (11 f), wie sehr die Forderung nach Toleranz in
Konkurrenz zu Reunionsplänen stehen konnte. In ihr lagen eben doch die realistischeren
Optionen für eine interkonfessionelle Verständigung.

Leipzig Klaus Fitschen

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 409

Dominik Sieber, Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie.
Volkskulturen in Luzern 1563 bis 1614. Basel, Schwabe Verlag, 2005 (=Luzemer
Historische Veröffentlichungen Bd. 40, hg. vom Staatsarchiv des Kantons Luzern und vom
Stadtarchiv Luzem; Redaktion Gregor Egloff), 298 S, 16 Abb. und 1 Karte.

Das Konzil von Trient (1545-63) ist das herausragende Ereignis der frühen Neuzeit und
es beeinflusste das katholische Leben der folgenden Jahrhunderte. Im Kanton Luzern war
das Konzil Ausgangspunkt von Verordnungen über die Regelung von Glauben und

Frömmigkeit.
Grosse Teile der damaligen deutschsprachigen Schweiz gehörten zum ausgedehnten

Bistum Konstanz. Schon 1567 versuchte die Konstanzer Diözesansynode, durch
vermehrte Visitationen die Konzilsbeschlüsse umzusetzen, allerdings nur mit geringem
Erfolg. Wichtige Grundlagen für die Reform im Sinne des Konzils bildeten die Visitationsreise

des Mailänder Erzbischofs Carlo Borromeo 1570 und jene von Nuntius Giovanni
Francesco Bonhomini 1579-81 in die Schweiz. Die Innerschweizer Staatsmänner lernten
den Mailänder Oberhirten kennen, als er die zu seinem Bistum gehörenden Tessinertäler
visitierte. Die Berufung der Jesuiten 1574 nach Luzern und die Errichtung des dortigen
Jesuitenkollegiums 1577 waren die Frucht seiner Reformbemühungen zusammen mit der
Luzemer Regierung.

Neben der pädagogischen Arbeit im Rahmen des Jesuitenkollegiums widmeten sich
die Jesuiten in der breiten Öffentlichkeit als Prediger, Beichtväter und als Volksmissionare.

Der Provinzial P. Paul Hoffäus riet den Jesuiten in der Leuchtenstadt Luzem zur
Diskretion im Auftreten. Sie sollten die Sitten des Volkes sorgfältig studieren, sich der
Lauterkeit der Bevölkerung mit kluger Einfachheit anpassen und die Leute nicht mit
Neuerungen überfordern, sondern sie mit guten Ratschlägen freundlich, aber entschieden für
die katholische Sache gewinnen.

Schwerpunkt der Reform musste es sein, den Klems zu einem vorbildlichen Leben
anzuhalten. Carlo Borromeo hatte auf seiner Schweizerreise 1570 dem Klerus fast nur
schlechte Noten erteilt. Eine der Hauptaufgaben war dessen Reform und die Sorge für die

Heranbildung guter junger Priester. Der Luzemer Rat bekämpfte energisch das Konkubinat

vieler Seelsorger wie auch die unbefriedigende seelsorgliche Betreuung der
Bevölkerung und die schlechte Disziplin in den Klöstern. Der Autor beschränkt sich in seiner
Untersuchung auf das Dekanat Willisau, das in direkter Nachbarschaft zum Territorium
des protestantischen Berns lag. Nach hartem Durchgreifen zeichnete sich nach einigen
Jahrzehnten eine Besserung der Zustände ab.

Die Jesuiten propagierten die Beichte als Heilmittel, und zwar nicht nur fiir die Seele,
sondern auch für körperliche Gebrechen. Allerdings hielten sie sich sehr zurück, ihre
Tätigkeit im Beichtstuhl direkt mit der Heilung physischer Leiden in Verbindung zu bringen.

Denn sie wollten keinesfalls mit den Praktiken von sog. Versegnern und Geistheilem
in Zusammenhang gebracht werden. Öfters gelangten die jesuitischen Beichtväter bei
angeblichen oder wirklichen dämonischen Erscheinungen zum Einsatz, da sie in weiten
Kreisen hohes Ansehen genossen. Oft unterstützten sie ihre seelsorgliche Tätigkeit durch
die Anwendung von Sakramentalien. Dadurch konnten sie deren missbräuchlichen
Verwendung einen wirksamen Damm entgegensetzen.

Allerdings erhielten sie scharfe Konkurrenz durch Personen, die in Nachahmung
priesterlicher Verhaltensweisen das sog. «Versegnen» praktizierten. Unter diesem Begriff
verstand man meistens Heilpraktiken, die mit Hilfe frommer Worte, religiöser Sprüche oder

ausgefeilter Gebete («Boppelgebet») versprachen, Not zu lindem und zu heilen. Solche
((Spezialistinnen» und «Spezialisten» wurden vom Volke etwa zu Rate gezogen, wenn
offizielle kirchliche Segensangebote und Heilungsmittel nicht verfügbar waren, sich als
ineffizient erwiesen oder aus irgendwelchen Gründen nicht erwünscht waren.

SZRKG. 100(2006)



410 Rezensionen - Comptes rendus

Die luzernischen Gerichte hatten ein scharfes Auge auf solche Personen. Nur wenn
kein Malefizverdacht (Pakt mit dem Teufel) bestand, hatten die Angeschuldigten Chancen,

vor Gericht der Todesstrafe zu entgehen. Im Gegensatz zu den Versegnem nahm der
Rat die Ärzte und Apotheker unter seinen ausdrücklichen Schutz. In der konkreten
Wirklichkeit des Volkslebens spielten die offizielle kirchliche Praxis, die Tätigkeit der Ärzte
und Apotheker wie auch jene der Versegnerinnen und Versegner eine wichtige Rolle. Das
Volk griff dort zu, wo es Heilung erhoffte.

Bei der Erforschung der Luzerner Volkskulturen zur Zeit der Katholischen Reform an
der Wende des 16. zum 17. Jahrhundert wurden unweigerlich Grauzonen zwischen religiöser

Reform und Magie tangiert. Dem Rezensenten fielen dabei eine Reihe merkwürdiger
Ausdrücke auf, die unverständlich wirken. Was sollen etwa Begriffe wie «der Glaubensvirtuose

Niklaus von Flüe» (49) oder «das Messopfer richtig aufbewahren» (81), die
«Einsegnung der Hostie» (89), die «Anbetung der Heiligen» (131) oder «Laienpriester»
(169) bedeuten? Eine gründliche Durchsicht durch einen theologisch versierten Fachmann
hätte der übrigens sehr interessanten und gut dokumentierten Arbeit nur gut getan.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Malcolm Gaskill, Witchfinders. A Seventeenth-Century English Tragedy, London, John
Murray Publishers, 2005, XVII+364 S, 111. und Karte.

«But it was hard to shun superstition with Death peering through the window.» Schon um
eines solchen Satzes willen muss man Malcolm Gaskill lieben, der über die seltene Gabe
verfügt, mit aphoristischer Eleganz auf den Punkt zu kommen. In seinen Schilderungen
lässt der britische Historiker, an dem ein Romancier verloren gegangen ist, die Vergangenheit

bildhaft vor seinen Lesern auferstehen, ohne dass die Wissenschaftlichkeit darunter

litte: Ein Blick ins Quellenverzeichnis genügt, um sich davon zu überzeugen. Eines der
eindringlichsten Beispiele von Gaskills Schreibkunst in «Witchfinders» ist die überaus
lebendige Darstellung der «Chelmsford assizes» (Essex) im Sommer 1645, eines unter
anderen Umständen routinemässigen Gerichtstermins, an dem sich zentral bestallte Richter
in die Provinz begaben, um am Ende eines langen Tages, in dessen Verlauf zwei Jurys
zum Zuge kamen, Recht zu sprechen. Im besagten Sommer aber war nichts routine-
mässig, handelte es sich doch um den grössten Hexenprozess, der in England bis anhin
über die Bühne gegangen war: Nicht weniger als neunundzwanzig ((Hexen» hatten sich
vor dem Assisengericht zu verantworten, von denen rund die Hälfte zum Tod durch den
Strang verurteilt wurde - ein völlig atypisches Phänomen für ein Land, in dem
Hexenprozesse endemisch vor sich her flackerten, ohne in der Regel je ((kontinentale»
Ausmasse zu erreichen.

Die «Chelmsford assizes» waren Teil der Hexenpanik, welche die Region East Anglia
1645-1647 heimsuchte. Der Krieg zwischen Krone und Parlament (1642-1648) hatte die
bestehende Ordnung in ihren Grundfesten erschüttert, wovon auch das Justizsystem
betroffen war. So kam es, dass plötzlich juristisch unbedarfte Männer zu Gericht sassen
anstatt der üblichen Assisenrichter, deren Kenntnisse und Erfahrungen, vor allem aber deren
Unabhängigkeit als Schutzwall gegen Massenhinrichtungen gedient hatten.

Im Herzen der angesprochenen Hexenpanik, die rund hundert Todesopfer forderte,
standen zwei selbststylisierte «Hexenaufspürer», Matthew Hopkins und John Stearne, die
auf Einladung und Kosten einzelner Gemeinden durch East Anglia zogen und mittels
((searching» und «watching» vermeintliche Hexen entlarvten. Das «searching» bestand im
Absuchen des Körpers nach verräterischen Malen, welche auf das Säugen eines «familiar
spirit», d.h. eines persönlichen Dämons, mit Blut hinwiesen, das «watching» im
Beobachten einer Verdächtigen, ob sich ihr ein Dämon in Tierform nähern würde. Zudem war

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 411

«watching» mit Schlafentzug verbunden, der meist zu den erstrebten Geständnissen führte.

Weder «watching» noch «searching» wäre ohne die beflissene Beteiligung von
Hilfskräften durchführbar gewesen, wobei zum «searching» auch Hebammen herangezogen
wurden, die aufgrund ihrer Erfahrung natürliche Hautmale von unnatürlichen
unterscheiden sollten. Dass die örtliche Rekrutierung von «watchers» und «searchers» zum
Stillen von Rachegelüsten geradezu einlud, versteht sich von selbst.

Malcolm Gaskill hat sich in seinem Buch die Mühe genommen, die Schritte von
Matthew Hopkins und John Stearne minutiös nachzuzeichnen und so die Diskussion über
ein an sich nicht unbekanntes Geschehen auf eine neue Grundlage zu stellen. Dabei fällt
die typologische Verwandtschaft der beiden Hexenjäger zu Hexenausschüssen auf, wie
sie u.a. von Rita Voltmer für den Rhein-Maas-Mosel-Raum beschrieben worden sind
(((Monopole, Ausschüsse, Formalparteien. Vorbereitung, Finanzierung und Manipulation
von Hexenprozessen durch private Klagekonsortien», in: Herbert Eiden und Rita Voltmer,
Hg, Hexenprozesse und Gerichtspraxis, Trier, 2002, S. 5-67). Auch Hopkins und Stearne
sammelten in lokalem Auftrag Belastungsmaterial gegen Verdächtige, das vor Gericht
eingesetzt werden sollte. Damit standen sie nicht am Anfang des Prozesses, in dessen

Verlauf jemand zu einer Hexe (seltener zu einem Hexer) gemacht wurde. Vielmehr dienten

sie als Katalysatoren, die bestehende Gerüchte und Nachreden mit ihren «objektiven»
Methoden erhärteten.

Der Autor widersteht der Versuchung, die beiden zu diabolisieren, sondern begreift sie

vor dem Hintergrund einer von politischer, religiöser und sozialer Unrast geprägten Zeit.
Entsprechend differenziert fällt sein Urteil über Matthew Hopkins aus: «an intransigent
and dangerous figure, for sure, but a charismatic man of his time, no more ruthless than
his contemporaries and, above all, driven by a (messianic desire to purify») (S. 285).

München Georg Modestin

S. Alfonso Maria de Liguon. Carteggio. I. 1724-1743, hg. von Giuseppe Orlandi, Roma,

Edizioni di Storia e Letteratura, 2004 (=Edizioni Maggiori. Serie dell'Istituto Storico
Redentorista - Roma), 840 S.

Vom 1839 heiliggesprochenen Volksmissionar, berühmten Moraltheologen, Kirchenlehrer

(seit 1871) und Gründer des Redemptoristenordens Alfons Maria von Liguori (1696—

1787) existierten bisher nur zwei anlässlich seines hundertsten Todesjahres erschienene
unzulängliche und mehr hagiographischen Zwecken dienende Ausgaben der von ihm
geschriebenen Briefe. Seitdem sind mehrere hundert Briefe des Heiligen und noch mehr
an ihn gerichtete aufgefunden und grösstenteils auch ediert worden, allerdings an
verstreuten Stellen. Eine wissenschaftlichen Ansprüchen genügende Neuausgabe, welche
auch die empfangenen Briefe enthalten sollte, drängte sich daher auf. Sie wurde vom Ge-
neralat der Redemptoristen vor zwanzig Jahren beschlossen. Nunmehr ist der erste, von
einem Team unter Leitung des versierten Historikers Giuseppe Orlandi besorgte Band
erschienen. Er reicht von 1724, dem Jahr, in dem Liguori nach einer zunächst
erfolgreichen juristischen Karriere in den geistlichen Stand eintrat, bis 1743, ein Schlüsseljahr
in der Geschichte des neuen von ihm gegründeten Ordens, der sich damals noch
«Gesellschaft vom Allerheiligsten Erlöser» nannte. Damals übernahm Liguori nach dem Tod
des ersten Protektors Falcoia auch nominell als Generaloberer die Leitung und erreichte
die päpstliche und teilweise staatliche Genehmung der Gesellschaft, die gleichzeitig damit
den Grundstein zu ihrer später wichtigsten Residenz Pagani, zwischen Neapel und
Salerno, legte.

Der vorliegende Band enthält 296 Briefe, 106 aus der Hand Alfonsos, 190 an ihn
gerichtete, womit der Unterschied zu den früheren Editionen augenfällig wird. Aus der
ersten Zeit ist wenig Relevantes erhalten, der Hauptteil der Briefe stammt aus den Jahren

SZRKG. 100(2006)



412 Rezensionen - Comptes rendus

1732-37, den eigentlichen Gründerjahren der neuen Kongregation. Die wichtige
Korrespondenz setzt 1730 mit einem Paukenschlag ein, nämlich dem ersten Brief (Nr. 8) der
Suor Maria Celeste Crostarosa, in dem diese dem späteren Heiligen ihre Visionen schildert,

in denen sie das zukünftige neue geistliche Institut der Redemptoristen schauen
konnte. Weitere folgen noch und damit wird die im Kloster Scala (bei Amalfi) lebende
Nonne zu Liguons geistlicher Schwester, in einem gegenseitigen Geben und Nehmen,
ähnlich wie dies bei anderen grossen Ordensgründern (Benedikt, Franziskus) der Fall war.
Allerdings tritt schon wenig später eine Entfremdung ein, als nämlich Maria Celeste sich
weigerte, weiterhin den erwähnten Falcoia als geistlichen Führer zu nehmen, was Alfons
zu zwei langen Mahnbriefen veranlasst (Nr. 52 und 63). Dennoch sollte die Nonne, neben
anderen, auch später, bis zu ihrem Tod (1755), noch grossen Einfluss auf den Ordensgründer

ausüben. Tommaso Falcoia, seit 1730 Bischof von Castellammare di Stabia,
spielte in den Anfangsjahren der neuen Gesellschaft eine ebenso wichtige Rolle, er war
auch Liguoris geistlicher Führer und der unermüdliche Antreiber hinter dessen
missionarischen Unternehmungen auf der amalfitanischen Halbinsel, ständiger wichtiger Ratgeber

und erster Protektor der neuen Gesellschaft, einflussreich, aber auch etwas selbstherrlich.

Von ihm stammt der Löwenanteil, nämlich 91 der damals an Alfons gerichteten
Briefe. Umgekehrt sind nur 11 erhalten. Dazu ist zu bemerken, dass Liguori keine Kopien
der versandten Briefe anzufertigen pflegte, die Korrespondenz also generell fragmentarisch

ist. Grossen Platz nimmt der Briefivechsel mit seinen ersten Mitbrüdern, aber auch
anderen Klosterfrauen, ein. Von den ersteren war in der Regel einer in Neapel, wodurch
man über die der neuen Gesellschaft günstigen oder ungünstigen Stimmungen in der
Hauptstadt orientiert war.

Liest man sich in die Briefe ein, so sieht man bald, dass hier, um 1730-40 in
Süditalien, bei aller gelebten Devotion, nicht frommer Augenaufschlag und aszetische Abtö-
tung (vgl. die daran geübte Kritik in vielen Briefen), geistreiche religiöse Schriftstellerei
und weitabgewandte Mystik regierten, sondern sich ganz praktische Probleme stellten,
nämlich dasjenige der völlig unzureichenden Seelsorge auf dem Lande (während es in den
Städten von Klerikern nur so wimmelte). Falcoia und Liguori hatten sie erkannt und dieser

bemühte sich nun mit seinen Volksmissionen, die ihn kreuz und quer durch das Gebiet
unmittelbar südlich von Neapel führten, um Abhilfe. Uns tritt also ein Heiliger entgegen,
der mit beiden Beinen auf dem Boden stand, bei dem gelegentlich auch die
Leidenschaften hochgingen und Zwistigkeiten nicht ausblieben. Zur damaligen Hauptarbeit
Alfons', nämlich zum konkreten Ablauf und zu Details der Missionen, geben die Briefe
allerdings verhältnismässig wenig her. Doch fällt die ungekünstelte, mit Dialektaus-
drücken durchsetzte Sprache des Neapolitaners und seiner Korrespondenten auf; es war
eines ihrer Hauptanliegen, mit dem einfachen Volk verständlich umzugehen. Interessant
sind auch kleine Details, so etwa, dass Alfons in jedem vertraulichen Brief zu der
Anrufung an Jesus, Maria und Joseph auch diejenige an Teresa von Avila setzt, womit
wiederum die Bedeutung der weiblichen Religiosität für ihn deutlich wird. Aus den Briefen
der ersten Jahre geht aber auch deutlich hervor, dass das neue Institut zunächst keine
Erfolggeschichte war. Mehrmals mussten der Sitz der noch kleine Kongregation (zunächst
in Scala) gewechselt und erste Zweigniederlassungen wieder aufgegeben werden, auch
verliessen verschiedene Mitbrüder die anstrengende geistliche Arbeit bald wieder. Dazu
kamen die üblichen Finanzprobleme und Konkurrenzangst anderer Orden.

Die Edition richtet sich nach den Grundsätzen zurzeit in Italien laufender ähnlicher
Unternehmungen (Tanucci, Muratori). Sie ist vorbildlich und lässt eigentlich keine Wünsche

offen. Eine ausführliche Einleitung orientiert über das bisherige Schicksal des
Briefwechsels und gibt statistische Angaben zum ersten Band, sowie Hinweise zu damaligen
Zeit- und Massangaben. Nach dem kommentierten Textabdruck in chronologischer
Reihung folgen Angabe der Fundorte, frühere Abdrucke, Hinweise zu Zitierungen in der
Literatur, eine Bibliographie, Kurzbiographien der Korrespondenten, ein Glossar der Dia-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 413

lektausdrücke, eine ausführliche chronikalische Übersicht von 1724-43, Indizes der

Personen, Orte, Empfänger und Absender, sowie ein Verzeichnis der Briefe samt Regesten,
welche das fehlende Sachregister im grossen ganzen ersetzen können. Manchmal wurde
fast zuviel des Guten getan, was zu Verdoppelungen führte: Neben der chronikalischen
Übersicht etwa ist für jedes Jahr auch noch den Texten eine kurze Übersicht der Ereignisse

vorangestellt, und die Dialektwendungen werden neben dem Glossar auch in den
Fussnoten alle schon erklärt.

Für die hoffentlich bald erscheinenden Folgebände werden sich den Herausgebern
noch einige knifflige Probleme stellen. Der aktive und rastlos tätige Alfons von Liguori
wandte für seine Korrespondenz wenig Sorgfalt auf und liess später (nicht im
vorliegenden Zeitraum) vieles von seinen Mitarbeitern und Sekretären schreiben, bestenfalls
nach Diktat, manchmal aber unterschrieb er auch einfach Blankoblätter! So weiss man
nicht immer genau, was wirklich von ihm stammt; sein Vertrauen wurde auch
missbraucht. Ein anderes Problem ist, dass vor allem aus der Zeit seiner Wirksamkeit als

Bischof von Sant' Agata de' Goti (1762-1775) - ein Amt, das ihm widerstrebte - oder im
Verkehr mit seinem Verleger Remondini relativ viel nicht sehr interessante
Dienstkorrespondenz erhalten ist, womit sich wohl doch das Problem der Auswahl stellt. So

oder so kann man dem Editionsunternehmen nur einen guten weiteren Fortgang
wünschen. Und ebenso eine interessierte Leserschaft, denn die Briefe sind geeignet, das

verfestigte Bild eines zu Zeiten hochverehrten, dann wiederum eher geringgeschätzten
Morallehrers etwas zu korrigieren.

Ursellen/Bern Peter Hersche

Erika Hebeisen, leidenschaftlich fromm. Die pietistische Bewegung in Basel 1750-1830,
Köln, Böhlau-Verlag, 2005, 334 S.

Erika Hebeisen stellt in ihrer Dissertation «leidenschaftlich fromm», die an der
Philosophischen Fakultät der Universität Basel angenommen wurde, «die pietistische Bewegung
in Basel 1750-1830» dar - so lauten Titel und Untertitel. Dabei stützt sie sich u.a. auf
handschriftliche Quellen aus dem Archiv der Fabrikantenfamilie Brenner, der Pfarrfamilie
Burckhardt, des Archivs der Brüdersozietät Schweiz und des Staatsarchivs Basel
(Ratsprotokolle, Kirchenarchiv «Separatisten», «Pietisten») sowie auf gedruckte Schriften wie
Leichenpredigten.

Hebeisen lässt sich bei ihrer Untersuchung von der Hauptfrage leiten: «Wie wurden
Männer und Frauen in der Zeit, die als (Aufbruch in die Moderno gilt, zum Pietisten bzw.
zur Pietistin (gemacht)?» (2) Sie beschreibt die sozialen Veränderungen der pietistischen
Bewegung in Basel als Vergesellschaftung oder Institutionalisierungsprozess. Aus der ra-
dikalpietistischen Bewegung seien Sozietäten und schliesslich Institutionen wie die Basler
Missionsgesellschaft entstanden. Dabei nimmt die Autorin verschiedene Generationen
und Geschlechter in den Blick. Insbesondere untersucht sie, am Beispiel ausgewählter
Männer, Frauen und Kinder aus dem bürgerlich-pietistischen Milieu der Stadt Basel, wie
diese ihre Religiosität angeeignet haben. Dass Quellen v.a. über Frauen schweigen,
reflektiert sie mit. Hebeisen löst das Image der Frommen aus der Gegenüberstellung «tra-
ditionell-religiös/modern-areligiös» (18) und der kirchengeschichtlichen Eingrenzung. Sie
versteht pietistische Religiosität als Kultur und als Praxis. In Teil I erläutert Hebeisen den

Forschungsstand. Teil II befasst sich mit der Bildung der radikalpietistischen Bewegung
in den 1750er Jahren und ihrem Frömmigkeitsstil. Teil III stellt die Tradierung der
pietistischen Frömmigkeit v.a. innerhalb der Pfarrfamilie Burckhardt über mehrere Generationen

dar. In Teil IV werden die Schlussfolgerungen gezogen.

SZRKG, 100(2006)



414 Rezensionen - Comptes rendus

Hebeisen zeigt auf, dass Pietistinnen die Vergesellschaftung und die sozialen Praktiken

auf eine Art und Weise vorantrieben, die modem waren. Als Bespiel sei erwähnt, dass

im Dezember 1750 12 Männer und Frauen sich mit ihrem Glaubensbruder, Jean Mainfait,
der am Pranger stand, unterhielten und diesen dann bei der Ausschaffüng demonstrativ bis

vor das Stadttor hinaus begleiteten. Mainfait war verurteilt worden, weil er Verstorbene
nach dem Vorbild der ersten Christen ausserhalb des Friedhofes begraben und
obrigkeitliche Befehle nicht befolgt hatte. Gemäss Hebeisen taten die Radikalpietisten eine

neue Weltsicht kund, was den öffentlichen Raum, eine politische Praxis und die
individuellen Frömmigkeitsformen betraf.

Bei den darauf folgenden Verhören forderten die Radikalpietisten, eigene Versammlungen

abhalten zu können. Sie weigerten sich, das Abendmahl in der Kirche zu
besuchen, weil sie den Pfarrern den richtigen Glauben absprachen. Die Obrigkeit indessen
hielt am obligatorischen Abendmahlsbesuch fest und verbot die pietistischen Versammlungen.

Gegen Ende des Jahres 1753 schaffte die Obrigkeit vermehrt Radikalpietisten, mit
denen sie teilweise verwandt war, aus der Stadt aus oder warf sie ins Gefängnis. Allerdings

passten die Radikalpietisten ihre Frömmigkeitspraxis dem äusseren Druck vorerst
nicht an. Selbst während der Gefangenschaft änderten sie ihre Gesinnung nicht.

Als Folge der obrigkeitlichen Disziplinierung begann jedoch in den 1760er Jahren die

Vergesellschaftung der pietistischen Bewegung in Basel, von der lediglich in männlichen
Lebensläufen berichtet wird. Drei radikalpietistische Söhne des Basler Grossrats Johannes

von Brenner waren nach ihrer Rückkehr aus Exil und Gefangenschaft Mitbegründer der

pietistischen Versammlung der ledigen Brüder, die von der Obrigkeit geduldet wurde.
Anfang der 1780er Jahre waren sie als Laien bei der Gründung der Deutschen
Christentumsgesellschaft mit dabei und waren abwechselnd im Vorstand als Kassiere tätig.

Die Autorin weist darauf hin, dass die pietistische Religiosität zu einem grossen Teil
in den Familien tradiert wurde. Während der Basler «Separatistenprozesse» allerdings
wurde die Grossfamilie Brenner stark herausgefordert, kümmerten sich beispielsweise die
drei ledigen Radikalpietistinnen nicht um die Familienehre, als sie auf das Entgegenkommen

der Obrigkeit nicht eingingen und stattdessen den Gefängnisaufenthalt vorzogen.
Eine Generation später wurde die Pfarrfamilie Burckhardt mit ihrem Haupt Johann Rudolf
Burckhardt (1738-1820) wegen ihrer pietistischen Gesinnung als Gemeinschaft nicht
mehr in Frage gestellt. Obwohl innerhalb der Familie verschiedene Frömmigkeitsrichtungen

auftauchten, hielten die Glieder solidarisch aneinander fest.
Hebeisen stellt die These auf: «Frömmigkeit macht Geschlecht» (293). Im «Separatis-

tenprozess» wurden die jungen Frauen milder behandelt als ihre männlichen Kollegen.
Nachdem aber die Radikalpietistinnen die milde Strafe abgelehnt hatten, wurden sie um
so härter bestraft. Mit ihrer Frömmigkeitspraxis repräsentierten sie nämlich eine

Geschlechterordnung, die die damalige Gesellschaft bedrohte.
Während die Söhne der Familie Burckhardt eine gut bürgerliche Allgemeinbildung

genossen, wurden die Töchter stärker religiös geprägt und vor allem auf ihre Rolle als
Ehefrau und Mutter vorbereitet, beispielsweise im herrnhutischen Töchterpensionat Mont-
mirail.

Hebeisen zeigt auf, dass die in der Untersuchung dargestellten Pietisten diese Lebensweise

im Elternhaus angeeignet hatten, aber im Verlaufe ihres Lebens den Frömmigkeitsstil
auch ändern konnten. Die Geschwister Brenner wuchsen in einem pietistischen Elternhaus

auf, schlössen sich in den 1750er Jahren der radikalpietistischen Bewegung an und
wechselten in den 1760er Jahren entweder zur Herrnhuter Brüdersozietät oder über
Sozietäten zur Christentumsgesellschaft. Die Familie Burckhardt war durch den Vater von
der pietistischen Religiosität der Christentumsgesellschaft und durch die Mütter von der

Religiosität der Basler Brüderunität beeinflusst. Die 16 Kinder eigneten sich die
Religiosität im Elternhaus verschieden an. Die einen tradierten die christliche Lebensweise

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 415

des elterlichen Hauses weiter, die anderen machten sich die herrnhutische Frömmigkeit zu

eigen, indem sie sich einer herrnhutischen Gemeinschaft anschlössen. Wieder andere
distanzierten sich vom elterlichen Glauben, ohne allerdings die familiären Beziehungen als

solche zu vernachlässigen.
Hebeisen beschreibt die einzelnen Pietisten und Pietistinnen lebendig. Für mich als

Theologin zeigt sich aber auch, dass die rein historischen Kategorien vieles zu erhellen

vermögen, aber nicht genügen, um eine religiöse Bewegung darzustellen.

Wettingen Christine Stuber

Friedrich Wilhelm Graf, Moses Vermächtnis. Über göttliche und menschliche Gesetze,

München, Beck Verlag, 2006, 99 S.

Religionspolitische Streitigkeiten häufen sich in den letzten Jahren. Öffentliche Debatten
entstanden um das Tragen des Kopftuchs, um die obligatorische Teilnahme am Schwimmunterricht

für muslimische Mädchen, um Ausnahmen aus dem tierquälerischen Schächtverbot.

Sogar das Helmtragen beim Motorradfahren wurde für britische Sikhs aus
religiösen Gründen zum Problem. Nicht nur in Deutschland mit seiner langen Tradition der
Verrechtlichung religiöser Konflikte, sondern in den meisten westlichen Staaten traten im
letzten Jahrzehnt die Geltungsansprüche der Religion in Konkurrenz zur staatlichen
Gesetzgebung. Sie richteten sich weniger gegen das Staatskirchenrecht, ein Rechtsgebiet, das

auch innerhalb der Rechtswissenschaft immer weniger Aufmerksamkeit findet, sondern
sie zielten auf Fragen des Gemeinwohls und der kulturellen Identität einer Rechtsordnung.
Standen religiöse Fragen auf dem Spiel, ging es zumeist auch um die Grundregeln des

Zusammenlebens.

Zu den zahlreichen Stimmen in diesen Debatten hat sich jetzt diejenige des Münchener
Theologen und Historikers Friedrich Wilhelm Graf hinzugesellt. Graf wählt die Perspektive

des Gesetzesbegriffes, um die verwirrende Vielfalt der gegenwärtigen Religionsdebatten

zu analysieren. Er tut dies durchweg unter einer theologischen und historischen
Doppelperspektive, die sowohl den religiösen Gehalt als auch den historisch-politischen
Hintergrund benennt. Der Textaufbau folgt einem liturgischen Schema: Dem Introitus
folgen das Methodencredo, die Gesetzeslesung, die Zehn Gebote, die Verfassungspredigt
und schliesslich der Segen. Graf schreibt mit grosser essayistischer Sprachkraft, wenn er
etwa von «verwitterten Religionszeichen» spricht, die niemand mehr zu lesen versteht.

Seine Doppelperspektive kennzeichnet auch die methodische Herangehensweise. Graf
neigt dazu, in der historischen Debatte den kulturprotestantischen Theologen zu geben,

gleichzeitig aber unter Theologen entschlossen zu historisieren. Die zehn Gebote, also das

titelgebende Vermächtnis des Moses, analysiert er als Mischung aus «justitiablem Verbot
und ethischem Appell». Minutiös zeichnet er die Temporalisierung der religiösen Semantik

nach, die Ergänzung der Offenbarung durch das Buch der Natur. Das göttliche Gesetz
wird so um das Naturgesetz ergänzt. Das Einwandern der Gesetzessemantik in die
Wissenschaften, die Politik und das Recht erinnert an das jüngst von Michael Stolleis
untersuchte «Auge des Gesetzes». Graf kommt hier zu ähnlichen Beobachtungen. Am Ende
dieser Entwicklung steht für ihn die Vermischung religiöser und politischer Semantiken,
der er in der Tendenz einen katholischen Anstrich gibt.

Die eigentliche politische und gegenwartsbezogene Pointe seines Textes ist aber seine
Kritik an Ernst-Wolfgang BöckenfÖrdes berühmtem Diktum, dass der freiheitliche,
säkularisierte Staat von Voraussetzungen lebt, die er selbst nicht garantieren kann. Diesem
Böckenförde-Dilemma gilt seine besondere Aufmerksamkeit. Die vorpolitischen Grundlagen

der Politik werden gerne religiös in dem Sinne gedeutet, dass die Politik eben doch
auf die Religion verwiesen ist. Dahinter wittert Graf immer noch die Herrschaft ultramon-

SZRKG, 100(2006)



416 Rezensionen - Comptes rendus

taner Kleriker und bescheinigt diesem Diskurs eine «kontraproduktive Klerikalisierung
der ethischen Konfliktdiskurse». Kulturprotestantisch verteidigt er die säkulare Eigenlogik

des modernen Staates wider alle Einreden seiner ethischen Verbesserer. «Der Rechtsstaat

hat dafür Sorge zu tragen, dass die in der gleichen Freiheit aller gründende
Neutralität auch subjektiv erlebbar wird.» (87) Diese Argumentation gegen den Moralterror
der Religionen kritisiert einerseits jede Vermischung staatlicher Politik mit religiöser
Moral, andererseits mündet sie in den Appell, auch religiöse Minderheiten wie Muslime
in den Religionsdiskurs einzubeziehen.

Dieses Ergebnis kommt einer nachträglichen Rechtfertigung der kulturprotestantischen

Perspektive des Autors gleich, die er am Anfang selbst beschreibt. Das Problem des
Textes ist aber ein methodisches. Eine Analyse der Religionsdebatten in modernen
Gesellschaften aus der Perspektive des Gesetzesbegriffes nimmt notwendig eine Verkürzung
der Debatte vor. Nicht die Binarität der Befolgung und Nichtbefolgung von Gesetzen
steht im Zentrum dieser Auseinandersetzungen, sondern die Frage nach den sozialmorali-
schen Ressourcen modemer Gesellschaften, mithin die Frage nach den Gestaltungsprinzipien

des sozialen Raumes, nicht aber nach der Ethisierung des individuellen Verhaltens.
Die Frage, was moderne Gesellschaften zusammenhält, steht auch dann noch unbeantwortet

im Raum, wenn man mit Graf vor der Herrschsucht der religiösen Moraldefini-
toren warnt. Theologen haben dazu mehr zu sagen.

Fribourg Siegfried Weichlein

Säkularisation und Säkularisierung 1803-2003. Essener Gespräche zum Thema Staat und
Kirche 38 (2003), hg. von Heiner Marré/Dieter Schümmelfeder/Burkhard Kämper,
Münster, Aschendorff, 2004, 164 S.

Bei den Termini der Säkularisation und Säkularisierung handelt es sich gemäss Christian
Starck (Tagungsleiter der Gespräche) um äusserst schwierige Begriffe, wobei
hinzukommt, dass zweiterer noch um einiges schwieriger zu fassen sei (6). Unter anderem
damit führt Starck in die Tagung «Essener Gespräche zum Thema Staat und Kirche 2003»
ein, die im hier zu besprechenden Band schriftlichen Niederschlag gefunden hat. Denn
Säkularisierung sei ein ambivalenter und schillernder Begriff, je nach Ausgangspunkt auf
der Ebene kultureller und religiöser Betrachtung positiv oder negativ konnotiert, besitzt
rechtliche Facetten und dient weiterhin als wissenschaftlich-soziologisches Analyseinstrument.

Die drei hier publizierten Artikel von renommieren Autoren und Wissenschaftlern,
nämlich Hans Maier, Heinrich de Wall und Franz-Xaver Kaufmann, vermögen eine
Antwort auf das gestellte Thema zu geben - sowohl in historischer, juridischer und
kultursoziologischer Hinsicht. Vorab sei festgehalten, dass die an die Vorträge anschliessenden
Diskussionen, die auch im Buch wiedergegeben sind, eine enorme Bereicherung für den
Leser bieten und nebenbei ein lebendiges und wissenschaftlich profundes Bild des
Diskurses im Rahmen der Essener Gespräche vermitteln. Die Register im Anhang zu
Stichwörtern und Personen runden das insgesamt positive Bild weiter ab.

Nun aber kurz zu den einzelnen Autoren: Hans Maier stellt seinen historischen Beitrag
unter die Frage: Was war Säkularisation und wie liefsie ab? (7-30). Er geht zuerst auf
den Reichsdeputationshauptschluss in Regensburg ein, der das heilig-römische Reich
deutscher Nation an seinem Ende neu ordnete - so wechselten im Prozess der
Revidierung von staatlichen Grenzziehungen von Klein(st)staaten hin zu Staaten mittlerer
Grösse («Flurbereinigung», 8) über 3 Millionen Menschen die Staatszugehörigkeit - und
vor allem das Ende der reichskirchlichen Ordnung bedeutete, die auf die Zeit der Ottonen
zurück ging. Es war eine «Revolution von oben» (10) mit ausgeprägter Aversion gegen

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 417

Orden und Klöster: «In einer Welt, die in rascher Wandlung begriffen war, war die
herausfordernde Nachhaltigkeit der klösterlichen Kultur fast eine Provokation» (10), wie
Hans Maier schreibt. In weiterer Folge zeichnet dieser die Begriffsgeschichte des Wortes
«Säkularisation» (vgl. CIC 1983, can. 684) nach, deren ursprüngliche Bedeutung den
Übergang vom Ordenskleriker zum Weltpriester ins Auge fasst, einen Vorgang, der
immer mit «Problemen» versehen ist: «Die Durchlässigkeit (nach oben> macht keine
Schwierigkeiten. Schwierig aber ist der Rückweg, und er war es immer.» (15) Dies gilt
umso mehr für den so genannten 3. Stand im christlichen Gefüge, den der Orden, deren
Position auch und vor allem im Zeitalter der Revolutionen und Säkularisationen zur
Disposition stand. Auch und nicht zuletzt deshalb, weil er der kirchlich-weltlichen Obrigkeit,

sprich den Bischöfen, selbst ein Dorn im Auge war. In seinem letzten Punkt zeichnet
Maier dann den Weg des modernen säkularen Staates (und vice versa auch der sich im
Rahmen der libertas ecclesiae emanzipierenden Kirche) nach, der in unseren Breiten u.a.
mit 1803 grundgclegt wurde, also im Reichsdeputationshauptschluss, der «- wie fast jedes
Ereignis der Geschichte - Gewinne und Verlust in sich schließt. Auf der einen Seite das

wohl unvermeidliche Ende geistlicher Herrschaft im Reich - auf der anderen Seite die
durch den Untergang des (stiftischen Deutschland) bewirkte inferiore Position der
Katholiken im 19. Jahrhundert. Auf der einen Seite der Schritt aus der kleinräumigen
Herrschaffsdichte der älteren Zeit zu größeren, einheitlich verfassten Staaten, auf der
anderer Seite ein sichtbarer Verlust an regionaler Durchformung, kultureller Durchdringung

kleiner und kleinster Einheiten, was zu einer Regression vor allem der Entwicklung
des flachen Landes und der Landbevölkerung führte. Auf jeden Fall war das Ergebnis
ambivalent.» (25, zu Fragen der Erziehung und Bildung, vgl. die dokumentierte Diskussion,

42, später 77, 78)
Das zweite Referat im Rahmen der Essener Gespräche von 2003 geht auf den Juristen

Heinrich de Wall zurück und lautet: Die Fortwirkung der Säkularisation im heutigen
Staatskirchenrecht (53-79); dieses widerlegt die landläufige Meinung, dass das Kirchenrecht

bzw. Religionsrecht eine trockene Begriffsspalterei sei. Das Referat selbst hat auch
eine umfangreiche Diskussion ausgelöst. De Wall zeigt die Vieldimensionalität der
Säkularisation von 1803 auf, wenn er verfassungspolitischc Auswirkungen (von da an scheidet
«Kirche», einseitig durchgesetzt, als Akteurin auf der Ebene der Verfassungspolitik aus;
56-58), solche auf das Staatskirchenrecht (es fallt nun in die Kompetenz der Länder, 58-
59), die individuelle Religionsfreiheit (Säkularisation als «Katalysator der Gewährleistung
von Religionsfreiheit» im modernen Sinne, 59-60) bzw. auf Religionsgemeinschaften
(u.a. die wachsende Bedeutung des hl. Stuhls als Vertragspartner, 60-63), auf vermögensrechtliche

Fragen (63-77) und kulturelle und soziale Belange (77-79) unterscheidet. Auf
die vermögensrechtlichen Belange wird ein Fokus gelegt, diese scheinen auch zeitlos
brisant und sind in Deutschland in den letzten Jahren immer wieder Gegenstand der
politischen Diskussion, v.a. was die «Staatsleistungen» an die Kirchen betrifft (vgl. auch die
anschliessend dokumentierte, überaus angeregte und anregende Diskussion, 83-101, die
den Umfang des Referats selbst überbietet). Hier betritt man einen sehr heiklen Bereich,
den de Wall akribisch und ungemein vielgestaltig und differenziert aufarbeitet. Mit Blick
auf die heutige Situation resümiert de Wall ganz allgemein: «Die Fortwirkungen der
Säkularisationen [auf das Staatskirchenrecht, Vf.] sind allerdings eher mittelbarer Natur.
Insofern teilen auch die Säkularisationen das Schicksal aller historischen Vorgänge. Die
Vergangenheit ist zwar in vielem noch gegenwärtig, man kann aber die gegenwärtigen
Zustände, auch im Staatskirchenrecht, nicht allein auf einen bestimmten Vorgang zurück
führen.» (78) Die Säkularisation ist also in eine allgemeine Entwicklung der Säkularisierung

von Recht und Verfassung einzuordnen. Mit dem Begriff der Säkularisierung können
wir auf den letzten Beitrag überleiten: Franz-Xaver Kaufmanns Gegenwärtige Herausforderungen

der Kirchen durch die Säkularisierung (103-125). Dieser präsentiert mit Walter
Kasper den Terminus der Säkularisierung als «kulturdiagnostischen Schlüsselbegriff»

SZRKG, 100(2006)



418 Rezensionen - Comptes rendus

(104) mit ambivalenter Bewertung, auch innerhalb der christlichen Kommunität. Er führt
an, dass gelegentlich von einer «Selbstsäkularisierung der Kirchen die Rede» (105) ist,
um dann zu fragen, «inwieweit das Projekt einer säkularen (Gesellschaft) das letzte Wort
der Weltgeschichte ist» (105), auch weil andere Weltreligionen in den «Horizont des

europäischen Religionsverständnisses» (106) rücken. Kaufmann zeichnet ein vielgestaltiges,

aber kohärentes und profundes Bild einer Entwicklung, in der «die Kirchen als
organisierte Repräsentanten der christlichen Tradition in Zukunft nur noch geringe
glaubensmäßige Unterstützung seitens ihrer Mitglieder erwarten» können. «Das bedeutet
jedoch nicht zwangsläufig, dass sie in ihrer Existenz gefährdet wären. Vielmehr bringt es

gerade die zunehmende Institutionalisierung von (Religion) auf Weltebene mit sich, daß
der Organisationsgrad von Religion tendentiell zunimmt und die Konkurrenz der religiösen

Organisationen auch ihre Existenz stabilisiert.» (125) Nach der rechtlichen Perspektive

de Walls ist diejenige von Kaufmann eher spekulativ, Klaus-Dieter Grunwald spricht
in einem Bildwort innerhalb der Diskussion davon, dass Kaufmann «den sicheren Hafen
verlassen und sich auf die offene See hinausbegeben» (132) habe. Nichtsdestotrotz ist und
bleibt Kaufmann vor allem für Theologen ein Wissenschaftler und Denker, an dem man
nur schwer vorbei kann, und der spannende, wenn auch provokante Anregungen liefert,
z.B. in seinem Vorschlag, «allen katholischen Theologen 10 Jahre lang das Wort (Kirche)
und allen evangelischen Theologen 10 Jahre lang das Wort (Religion) zu verbieten, um
das Abkürzende dieser Rede, was auch ein Verdecken ist, aufzubrechen.» (142, 143).

Das vorliegende Werk ist trotz des eher bescheidenen Umfangs einerseits eine
fundierte Lektüre mit befruchtenden Gedankengängen und reichhaltigen Informationen, die
aber niemals auseinander zu fallen drohen, und andererseits ein Lesevergnügen, nicht
zuletzt wegen des Abdrucks der Gespräche als Anfragen an die Hauptreferenten und
deren Antworten - «Essener Gespräche» von hoher Qualität.

Fribourg David Neuhold

Michael Geyer/Hartmut Lehmann (Hg.), Religion und Nation - Nation und Religion.
Beiträge zu einer unbewältigten Geschichte, Göttingen, Wallstein Verlag, 2004 ^Bausteine

zu einer europäischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Säkularisierung, hg. von
Hartmut Lehmann, Bd.3), 474 S, brosch.

There was a time when the complex, sometimes contradictory relationship between the
nation and religion was virtually ignored by historians. Or alternatively, along with many
social scientists, they tended to assume that the rise of nationalism and the decline of
religion automatically went hand-in-hand, the former acting as a kind of substitute for the
latter. In recent years, that has begun to change and this extensive volume makes an

interesting contribution to a burgeoning field. It brings together eighteen articles arising
from a series of research meetings organised by the University of Chicago and the Max-
Planck Historical Institute in Göttingen; the contributors are all professionally based
either in the U.S.A. or Germany, and are mostly younger scholars presenting new
research. This (transatlantic exchange) helps produce a degree of comparative perspective,
but it should be noted that the majority of contributions deal with different aspects of German

history. The format of the volume is bilingual, with contributions in either English or
German.

Michael Geyer opens the volume with an effective overview of recent work, and identifies

three main themes at the forefront of current scholarly concern: the secularisation of
society, the (re-)confessionalisation of society, and the sacralisation of the nation. He
further suggests that the contributions gathered here place new emphases and expand the
field thematically and comparatively. The volume is then split into five sections (albeit the

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 419

demarcations are somewhat loose in places), which look at: the (second confessional age>

(I), internal conflicts within confessions (II), ethnicity, nationality and religious belonging
(III), religion as a supranational force (IV), and political religions in Germany (V).

In section one, Kevin Cramer points to the differences in Germany between Catholic
and Protestant interpretations of the Thirty Years Wars, while Robert Hogg explores the

religious aspect to the war of 1866 between Austria and Prussia. Focusing on Silesia, he

suggests how a smear campaign in the conservative Prussian press failed both to whip up
anti-Habsburg hysteria and to drive a wedge between the confessions; Catholics
maintained their sense of belonging to the state, while focusing their energies on the vital issue

as to what path the latter would follow regarding church-state relations. Doris Bergen's
thoughtful piece argues that Germanness and Christinaity were mutually reinforcing over
the short term of modern German history, above all from the Napoleonic Wars onwards,
but were reciprocally undermining over the long term. She concentrates in particular on
the Nazi period, and concludes that older notions of Germanness were discredited as a

result of World War II, while asserting that the credibility of Christianity declined too,
due to its alliance with National Socialism. Tamara Neumann's fascinating essay on
religious nationnalism, violence and the Israeli state argues that, by underpinning the settlement

policies of fervent believers in the occupied territories, the secular Israeli state has

placed itself in an acute dilemma, where both sides are pursuing contradictory aims - the
former relating to a national religious community, the latter to those of territorial
sovereignty.

Section two overlaps in many respects with the first, highlighting as it does
confessional differences in German society. Here, Thomas Schultc-Umberg confronts the
triad (Berlin-Rome-Verdun). He suggests that, despite the spread of ultramontanism,
German Catholic clerics felt part of the nation, as would be shown in the First World War,
although his evidence and analysis in this last section is far too brief. Two essays by Keith
Pickus and Lisa Swartout explore how religious and confessional differences affected
perceptions of Germanness: Pickus examines the (otherness) of Catholics and Jews, while
Swartout discusses the impact of a (secular, Protestant, German university culture) (175)
on the same two minorities. The section ends with a perceptive discussion of the 'war of
the crosses' at the Auschwitz memorial site by Geneviève Zubrzycki. She looks at the
four main strands of Catholicism in post-1989 Poland and examines their links to Polish
national identity within an overall context of decline in support for Catholicism.

In practice, the next section also explores confessional differences in perceptions of
national identity, but - like Zubrzycki's essay - delves more profoundly into the connections

between religion and nation. In one of the best pieces in the collection, James Bjork
engages extensively with the theoretical literature on the subject, in a way which
disappointingly few of the other contributions do. Looking at Catholicism and national conflict
in the Silesian borderland in the early twentieth-century, he points to the problematic
hegemony of national categories in studying the history of religion in this area, and finds
that a form of national «ultraquist» (219) position pertained among much of the
population in this industrial and strongly Catholic region. Elsewhere, Klaus Buchenau demonstrates

how the political nationalisation of religion among the Croats was essentially a

product of their experiences in interwar Yugoslavia, while Paul Hanebrink skilfully analyzes

the situation in Hungary for the same period, where there occurred a conflation of
nation, religion and anti-Semitism, as Hungarian society sought to come to terms with the

catastrophe of 1918. Despite competition between Catholic and Protestant religious
leaders, a nationalist, redemptive agenda emerged whereby Jews were now placed outside
the Hungarian nation, in stark contrast to their successful integration in the pre-1914
period.

SZRKG, 100(2006)



420 Rezensionen - Comptes rendus

Section four considers the volume's themes from an alternative direction, exploring
the «supranational» dimension of religious cultures. Sarah Stein's clever discussion of
Jewish languages and cultures in the Russian and Ottoman Empires makes a series of
forceful observations, maintaining: firstly, that religious cultures may be simultaneously
«transnational» and regional; secondly, that the creation of print cultures in ethnic
vernaculars does not necessarily facilitate nationalism: and lastly, that there was a form of
middle way between acculturation and nationalism, whereby important aspects of Jewish
culture could be preserved without this leading to nationalism. Roland Löffler provides a

competent investigation of the relationship between evangelical Protestantism and support
for German minorities outside Germany during the Weimar Republic and the Third Reich,
but it is puzzling to find this article in a section on «religion and supranationalism» for
such does not appear to be the case here. More relevant in this context is Ronald Gra-
nieri's discussion of Catholic supranationalism and the sublimation of German nationalism

after 1945, in which he shows how «European integration offered Germans,
especially German Catholics, a chance to reconstitute politics after the collapse of traditional
nationalism» (362), although this was to be undermined by the emergence of a German
«Gaullism» as the wider ambitions of the supranational project were not realised.

The final section proves to be the least well-focused. Ingo Wiworja makes some
interesting points in discussing the role of scholarship on ancient history for conceptions of
German identity in the nineteenth century, through notions such as that of the «chosen
people» or the myth of the German tribes fighting against the Roman Empire. However,
there is too little sense of how this amounted to a form of «political religion». By contrast,
Richard Steigmann-Gall goes right to the heart of the matter in a dazzling, lucid essay on
whether National Socialism was a political religion, as revived theories of totalitarianism
would have it, or more simply a «religious politics». Steigmann-Gall asks some telling
questions, of the kind which might help focus future research and he does so in a way that
this volume as a whole never quite does. What, for example, «exactly constitutes
(religion), such that both Christianity and Nazism can be considered two equally valid examples

of it? By what means can we demonstrate that one form of identity - being national -
must necessarily impinge upon and usurp another form of identity - being Christian? [...]
Can politics be religious without being religioni-» (392-3) Finding the work of scholars
such as Michael Burleigh unconvincing, Steigmann-Gall asserts firstly, that the (pagan)
elements of Nazism were marginal to the mainstream of the movement, and secondly, that
most Nazis did not view their movement as a replacement for Christianity, but rather as a

means of restoring and purifying it. The section concludes with a well-executed analysis
of the apparent success of the socialist «consecration of youth» in the German Democratic
Republic by Sigrid Schütz, and a comparative, rather abstract contribution by David Bates

on the place of legitimacy and legality in the «political theology» of the democratic state.
In a volume of this size, it does not surprise that the depth of the contributions is

uneven; some rehearse familiar aspects of the confessional landscape in Germany, and
others are unable to develop more profound arguments in the space provided. While some
of the individual pieces are highly stimulating, the volume does not hang together that
coherently. Lehmann's brief afterword is little more than a description of the research
projects giving rise to the present volume, when one would really have wished for a much
more forceful conclusion that brings together the different areas studied. The comparisons
with the German case, though welcome, remain somewhat random, and the volume lacks
a firm sense of direction. If this is therefore a worthwhile collection in providing a survey
of the vitality of the field, it perhaps falls short in terms of setting a new agenda.

Norwich, East Anglia Laurence Cole

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 421

Karl Gabriel/Hans-Richard Reuter (Hg.), Religion und Gesellschaft. Texte zur
Religionssoziologie, Paderborn et al, Schöningh, 2004, 398 S.

Das Comeback der deutschsprachigen Religionssoziologie seit etwa 15 Jahren ist nicht
mehr zu übersehen. Was liegt da näher als der Versuch, die markantesten Positionen der
inzwischen mehr als 100-jährigen Wissenschaftsgeschichte einem interessierten Publikum
zugänglich zu machen und die Disziplinbildung durch die Pflege der Klassiker
voranzutreiben?

Die Quellensammlung von Karl Gabriel und Hans-Richard Reuter nimmt sich dieser
Aufgabe in vorbildlicher Weise an. 17 Texte von namhaften Autorinnen und Autoren
wurden ausgewählt und in vier Einheiten angeordnet, um die wichtigsten Akzente der
Entwicklung des Faches der vergangen 100 Jahre zu repräsentieren: Den Anfang bilden
«Klassische Texte» (Durkheim, Simmel, Weber, Troeltsch), dann folgen «Neoklassische
Entwürfe» (Luckmann, Berger, Luhmann, Bourdieu) und «Neuere Ansätze» (Kaufmann,
Dux, Oevermann, Casanova). Der letzte Abschnitt behandelt «Thematische Schwerpunkte»:

«Ritual» (Turner), «Zivilreligion» (Bellah), «Neue religiöse Bewegungen» (Barker)
und «Fundamentalismus» (Riesebrodt) und «Gender» (Wohlrab-Sahr/Rosenstock).

Den Originaltexten - in der Mehrzahl gekürzt, immer jedoch in deutscher Übersetzung
- sind jeweils Einführungen zu den Autorinnen und Autoren (biographische Angaben,
Werke, theoretischer Ansatz) und zu den Texten (Erläuterungen, Bedeutung für den
religionssoziologischen Diskurs) vorangestellt, die das Verständnis erleichtern. Die Einleitung

stellt die einzelnen Positionen in einen grösseren wissenschaftsgeschichtlichen Kontext

und schliesst manche durch die Auswahl bedingte Lücke.
Die Auswahl der Textauszüge ist durchweg gut gelungen, auch wenn die Lektüre des

Textes von Luhmann bei interessierten Leserinnen und Lesern mehr Fragezeichen als
Lust zum Weiterlesen hinterlassen könnte: Immerhin ist es ein tapferer Versuch, die
unlösbare Aufgabe zu bewältigen, aus dessen Oeuvre einen kurzen Einführungstext zu
finden und einzuleiten.

Die Textsammlung kann vorbehaltlos Studierenden und interessierten Personen zur
Einführung empfohlen werden. Dennoch wirft sie einige Fragen auf, die auf grundlegende
Probleme der Religionssoziologie verweisen.

Die Auswahl der Autoren und Autorinnen, die berücksichtigt wurden, wird naturge-
mäss zu Widerspruch führen. Sie wurde durch den Fokus auf deutschsprachige Autoren
verengt und es bleibt fraglich, ob dies wissenschaftsgeschichtlich gerechtfertigt werden
kann zumal ja einzelne Autoren aus Frankreich, Spanien und den USA vertreten sind.
Warum wurden die Systemtheorie Parsons und die rational choice-Theorie nicht
aufgenommen? Aus Frankreich vermisst man Daniele Hervieu-Léger. Unter den deutsch
publizierenden Autoren hätten z.B. Joachim Matthes und Armin Nassehi einen Platz
verdient. Durch ein nur wenig umfangreicheres Konzept hätten die Autoren ihrem Anspruch,
die «wichtigsten Traditionslinien der Religionssoziologie» (9) repräsentativ vorzustellen,
gerecht werden können.

Die Abgrenzung des Faches «Religionssoziologie» gegenüber anderen Disziplinen
bereitet unter dem Eindruck der allgemein verbreiteten interdisziplinärer Forschungsansätze
Schwierigkeiten. Dennoch kann man bezweifeln, ob es sinnvoll ist, den britischen
Sozialanthropologen Victor Turner aufzunehmen, um die Beschäftigung mit der Thematik der
Rituale zu illustrieren. Weist diese Entscheidung nicht eher auf ein Desiderat in der
religionssoziologischen Forschung hin, das man hätte benennen können ohne es durch
Importe aufzufüllen?

Die Bezeichnungen der ersten drei Kapitel antizipieren ein Periodisierungsschema
vom «Klassischen» zum «Neuen». Warum Luhmann, von dem ein Text aus der 2.
Schaffensperiode gewählt wurde (verfasst 1997), noch zu den «neoklassischen Entwürfen»
zählt, während Dux, der mit einem Text von 1982 vertreten ist, schon zu den «Neueren

SZRKG. 100(2006)



422 Rezensionen - Comptes rendus

Ansätzen» gerechnet wird, ist nicht nachvollziehbar - wo doch der
kommunikationstheoretisch-konstruktivistische Ansatz von Luhmann in der Regel als wesentlich neuer
und zukunftsweisender empfunden wird als die konstirutionslogisch-evolutionistische
Einteilung in Weltbilder bei Dux.

Warum haben die Autoren keine sachlich generierte Aufteilung gewagt, wie z.B. die
Unterscheidung zwischen anthropologisch-identitätstheoretischen und sozial-integrationstheoretischen

Ansätzen? Die Periodisierung verrät Zurückhaltung und ein vorsichtiges
Abtasten der eigenen Wissenschaftsgeschichte - vielleicht für eine Einführung nicht die
schlechteste Lösung.

Fribourg Ansgar Jödicke

E. Ben-Rafael/Yitzhak Sternberg (Hg.), Comparing modernities. Pluralism versus ho-
mogenity - Essays in homage to Shmuel N. Eisenstadt, Leiden, Brill, 2005, 744 S.

Den israelischen Soziologen Shmuel N. Eisenstadt mit einer Sammlung von Aufsätzen zu
seinem achtzigsten Geburtstag zu ehren, ist wahrlich keine einfache Aufgabe. Denn
Eisenstadt hat sich in seiner langen wissenschaftlichen Laufbahn durch zahlreiche
Publikationen und Diskussionsbeiträge auf den unterschiedlichsten Forschungsfeldern etabliert.
Nichtsdestotrotz ist es den Herausgebern gelungen dieser Vielfalt und Tiefe in dem
vorliegenden Band zu entsprechen. Insgesamt zweiunddreissig geistreiche Beiträge von
renommierten Autorinnen und Autoren, darunter auch Eisenstadt selbst, reihen sich wie Perlen
auf einer Kette, die allerdings bisweilen nur recht lose zusammenhängen, wenn sich der
Bezug zu Eisenstadts Forschung auf einzelne Aspekte beschränkt. Denn obwohl die
Herausgeber in der Einleitung versucht haben, die unterschiedlichen Beiträge in einen weiteren

Rahmen zusammenzufassen, so wird dieser von manchem Autor doch nur bedingt
beachtet. Wahrscheinlich war dies angesichts der Fülle der Forschungsthemen Eisenstadts
kaum zu vermeiden. Als Leser kommt man sich zeitweilig so vor, als befinde man sich
auf einer wissenschaftlichen Achterbahnfahrt, bei der es, wenn überhaupt, nur mit grösster
Anstrengung gelingt den Überblick zu behalten. Einige Themen sollen hier dennoch
hervorgehoben werden.

Die Forschungsarbeit Eisenstadts lässt sich vielleicht am ehesten einfangen unter dem
sehr allgemein gehaltenen Nenner der vergleichenden Zivilisationsanalyse. In diesem
Zusammenhang rückt vor allem die Frage nach der Entstehung und der genauen
Konstellation der Moderne in den Mittelpunkt - eine Frage, an der sich Eisenstadt vielmals
versucht hat. Er hat entscheidend dazu beigetragen, dass sich die Idee durchsetzte, es gäbe
nicht eine uniforme Modernität, sondern «multiple modernities» die sich in unterschiedlichen

Zeiten an unterschiedlichen Orten herausgebildet haben. Die europäische Moderne
sei nicht als Idealtyp einer weltweiten Moderne, sondern als eine historische Konfiguration

zu verstehen. Sie könne andernorts zwar auch die Entstehung einer Modernität an-
stossen, aber nicht vorgeben wie diese auszusehen habe.

Nachdem diese Erkenntnis auch von vielen anderen Forscherinnen und Forschem

angenommen worden war, hat man den Blick erneut Europa zugewandt und in Frage
gestellt, ob es in Europa überhaupt eine uniforme Modernität gegeben hat. So hat die

Konzeption der «multiple modernities» auch zu einer Aushöhlung des Begriffs Modernität
selbst geführt, denn wie in unterschiedlichen Beiträgen deutlich wurde, gibt es kaum

noch Konsens darüber, welche Eigenschaften eine Zivilisation innehaben muss um
überhaupt als «modem» gekennzeichnet zu werden. In der Entstehung der unterschiedlichen

Konfigurationen der Modernität spielt der Gegensatz zwischen Pluralität und
Homogenität im Werk Eisenstadts eine grosse Rolle und wird sogar als einer der
wichtigsten Antreiber sozialer Dynamik genannt Erneut schreibt Eisenstadt auch in diesem

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 423

Band, dass gerade die Formierung kollektiver Identitäten in der Moderne von diesem
Gegensatz stark beeinträchtigt wird, was auch in Beiträgen anderer Autoren unterschrieben
wird.

Ein Versuch aus dieser Falle zu geraten macht Gerard Delanty in seinem Beitrag, in
dem er wie auch die Autoren vieler anderen Beiträge Polemik und gewagte Thesen nicht
scheut, was den Band um so lesenswerter macht. Delanty schlägt vor Modernität nicht als
eine Sammlung zivilisatorischer Eigenschaften, sondern als einen kommunikativen Rahmen

zu bezeichnen, der es ermöglicht kulturelle Vielfalt zum Ausdruck zu bringen und
innerhalb des Rahmens zwischen unterschiedlichen Kulturen zu vermitteln. Allerdings
muss man sich an dieser Stelle fragen, ob der Begriff des Modernen für die Andeutung
eines solchen Kommunikationsrahmens vielleicht nicht doch schon zu sehr vorbelastet ist,
und es besser wäre sich nach weniger vorgeprägten Andeutungen umzuschauen.

Eine andere wichtige Erkenntnis Eisenstadts, die in den Beiträgen vielfach aufgegriffen

wird, ist die, dass Religion und Moderne nicht als Gegensätze gelten sollten. Vielmehr
seien Religion und Moderne zutiefst verwoben, Religion sei ein wichtiger Faktor für die
jeweiligen Konfigurationen der unterschiedlichen Modernitäten. Somit ist Religion kein
vormodernes Artefakt, das in der Moderne als solches weiterexistiert, sondern ein
integraler Teil der Moderne, der der Aufmerksamkeit von Forschern bedarf, wenn die jeweiligen

Konfigurationen der Moderne verstanden und beschrieben werden sollen. Eisenstadt

behauptet allerdings nicht, dass Religion eine Konstante ist. Der Stand des Transzendentalen

ändert sich in der Moderne grundlegend, da der Mensch in der Moderne zunehmend
an seine eigene Fähigkeit handelnd auftreten zu können glaubt, wie Björn Wittrock in
einem gelungenen Beitrag darlegt. Daniele Hervieu-Léger zeigt zudem, dass es deshalb
auch mehrere religiöse Modernitäten gibt, die sich in den Spannungsfeldern der Modernität

herausbilden.
Ob die Verschiebungen im Verständnis der Transzendenz in der Moderne schon von

den Staatsformierungen der Achsenzeit sozusagen vorprogrammiert wurden, was einige
Beiträge zu behaupten scheinen, ist jedoch fraglich. Gerade an solchen Stellen zeigt sich
eine Neigung zu teleologischen und generalisierenden Betrachtungsweisen, die aus
historischer Sicht oft zweifelhaft erscheint. Dieses Problem zeigt sich besonders deutlich bei
der Betrachtung von Zivilisationen. Bereits die von Samuel Huntingtons «Clash of
Civilizations» ausgelöste Debatte hat gezeigt, dass es vielen Historikerinnen und Historikern
schwer fällt, mit derart groben und vereinfachten Kategorien wie Zivilisationen adäquat
zu arbeiten. Auch weiterhin bleibt die Rede von Zivilisationen problematisch, da sie
oftmals zu einer essentialistischen und generalisierenden Betrachtungs- und Beschreibungsweise

führt.
Diese kritischen Anmerkungen sollten jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass

«Comparing Modernities» ein anregender und vielfältiger Band ist, der einen vielseitigen
Aufnss des Forschungsstandes der Modernitäts- und Zivilisationsforschung bietet.

Münster Peter van Dam

Michael Krüggeier/Stephanie Klein/Karl Gabriel (Hg.), Solidarität - ein christlicher
Grundbegriff? Soziologische und theologische Perspektiven, Zürich, Theologischer Verlag

Zürich, 2005 (=SPI-Reihe 9), 243 S.

Wie der Titel des Buches schon darlegt, geht es dem hier anzuzeigenden Sammelband um
die Frage der Solidarität und ihre v.a. theologische Relevanz. Gemeinhin wurde
Solidarität zu den Grundprinzipien der katholischen Soziallehre gezählt, der Begriff stammt
aber nicht originär aus dem christlichen Bereich (8, 9, 112-117, 211), sondern war im 19.

Jahrhundert einerseits ein politischer Kampfbegriff, andererseits ein gesellschaftsanalyti-

SZRKG, 100(2006)



424 Rezensionen - Comptes rendus

scher Terminus, der dann aber von der christlichen Soziallehre aufgegriffen und
übernommen wurde. Eine gegenläufige Entwicklung nahm das Konzept der Subsidiarität, das

1931 von Pius XI. in Quadragesimo anno formuliert seinen Weg in die Politik und
Verwaltung nahm. Beide «Begriffsgeschichten» zeigen nach einem «Gesetz der Verschränkung»

(Clemens Bauer) die enge Wechselwirkung zwischen Religion und (politischer)
Kultur im weitesten Sinne.

Der Band von Krüggeier, Klein und Gabriel geht auf ein Symposium am Schweizerischen

Pastoralsoziologischen Institut in St. Gallen vom 21.-23. September 2004 zurück
und bietet einerseits empirisches, soziologisches Material sowie theologische Differenzierungen

im Rahmen des Konzepts der Solidarität wie auch in dessen Aneignungsgeschichte

im christlichen Kontext. Der empirische Zugang im ersten der fünf Hauptteile
versucht das reichhaltige Solidaritätspotential und ihre Bekundung innerhalb und am
Rande christlicher Institutionen und Gruppen (in Deutschland und der Schweiz) zu
beschreiben und zu systematisieren, der 2. Hauptteil nimmt sich einer biblischen und
historischen Perspektive auf das Thema an. Dieser hat dem Rezensenten am meisten
angesprochen, weil mit Martin Ebner höchst spannend biblische «Fallbeispiele von Solidarität»

- wenn vielleicht auch ein wenig gewagt und konstruiert - anhand der biblischen
Matrizen des Lukas- bzw. Markusevangeliums dargestellt werden und Hermann-Josef
Große Kracht eine fundierte Begriffsgeschichte des zentralen Terminus (u.a. die «aneignende»

Rolle Heinrich Peschs und Oswald von Nell-Breunings) vorlegt, die eigentlich
viele andere einleitende Bemerkungen der weiteren Artikel überflüssig machen würde,
was aber in einem Sammelband wohl kaum zu vermeiden ist. Namhafte Autoren ergänzen
in den weiteren Hauptteilen in feministisch-, systematisch- und praktisch-theologischer
Hinsicht - auffällig ist das Fehlen eines politisch-politologischen Zugangs zur Thematik -
das Themenfeld der Solidarität: Frauen werden in einer Gender-Differenzierung in ihrer
historisch bedeutsamen, kompensatorischen Rolle als «Solidaritätsproduzentinnen»
gezeichnet - im Kontext einer bis heute gängigen «Feminisierung und Familiarisierung des

Solidaritätsbezugs vor allem in seiner alltagspraktischen Form» (Christa Schnabl, 143),
die Bedeutung einer, abseits von moralisierenden Tendenzen, «spirituellen Verankerung»
(Gunter M. Prüller-Jagenteufel, 207) der Solidarität wird angezeigt und nicht zuletzt auf
die Wichtigkeit der Bildung und Erziehung zur Solidarität hin gewiesen, wenn Norbert
Mette - ex negativo - schreibt: «Angstbesetzte, zwanghafte und narzistische Persönlichkeitstypen

sind kaum solidaritätsfähig; ist mit solidarischem Handeln doch das Risiko des

persönlichen Nachteils verbunden.» (241)
Der vorliegende Band, der im Layout und in formeller Hinsicht überaus ansprechend

aufbereitet ist, verdient es auch inhaltlich von einem breiten Publikum rezipiert zu werden.

Fribourg David Neuhold

Gabriel Fragnière, La religion et le pouvoir. La chrétienté, l'Occident et la démocratie,
PIE, Peter Lang, 2005, 255 p.

Ce livre est une réflexion originale sur les origines et la nature du pouvoir, de la religion
et de la démocratie. Gabriel Fragnière, docteur en philosophie né en suisse, a réalisé
l'essentiel de sa carrière en Belgique. Il réintroduit deux des constats les plus essentiels sur la

religion en Occident, à savoir le processus de sécularisation et le passage progressif d'un
mode collectif à un mode de plus en plus individuel de penser et de vivre la religiosité. Il
présente les étapes historiques de ce changement de paradigme et les conséquences qui en
découlent sur la relation entre religion et pouvoir politique. En dernière analyse, il interroge

le phénomène du retour du religieux dans le politique en Occident, particulièrement
aux Etats-Unis.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 425

Dans une première partie qui constitue un passage obligé, l'auteur se plie à une
réflexion de type épistémologique ainsi qu'à un exercice de définition qui, pour être
classique, introduit des nuances, des apports aux théories préexistantes. La deuxième partie de

son étude, consacrée aux exemples historiques, vise à démontrer en quoi la religion
chrétienne a constitué une expérience religieuse unique dans la civilisation occidentale, en
mettant fin à la conception unitaire de la société qui prévalait jusqu'à l'avènement du
christianisme dans l'empire romain. Ce nouveau statut de la religion, exclusif, est à la

source de la redéfinition de la relation avec le pouvoir politique qui va constituer, selon
l'auteur, un terreau favorable au développement de la démocratie.

Socrate a constitué un premier jalon dans cette évolution, en proclamant l'autonomie
des individus dans la découverte d'eux-mêmes. Jugé subversif parce qu'il remettait en
cause la primauté du groupe, il ne proposait pas de transformer les traditions religieuses
de la Cité. C'est Jésus qui le fera, en séparant mission religieuse et fonction politique. Il
établit une distinction radicale, et qui plus est définitive, entre la société et la religion,
entre l'Eglise et l'Etat. Pour rester fidèle à ses prescriptions, le christianisme devra en

conséquence toujours refuser l'identification au pouvoir temporel.
Mais à cette première posture d'indépendance de Jésus, viendront s'ajouter deux autres

types d'attitudes du christianisme à l'égard du pouvoir politique. Jusqu'à Constantin, les

Chretiens, persécutés, vont développer une attitude de rejet. Ils vont considérer, en opposition

totale avec Paul, que le pouvoir régissant la société civile était le résultat du péché.
La troisième attitude enfin, est résumée dans le concept de «Chrétienté», une forme
d'idéologie politique issue des thèses de Saint Augustin, qui s'est parfois servi de la violence et

a inspiré presque tous les régimes politiques de l'Occident.
Roger Williams constitue la référence de G. Fragnière. Au XVIIe siècle en Nouvelle-

Angleterre, cette figure du protestantisme a remis en cause le modèle de Chrétienté. Le
premier, il a prôné la séparation totale de l'Eglise et de l'Etat, au nom de la foi elle-même.
Pour le protestantisme (étudié à travers l'exemple des Etats-Unis), la séparation a été plus
aisée, car dans la tradition, c'est la foi qui sauve. Pour l'Église catholique (étudiée
notamment à travers le cas particulier de la France), la séparation a été plus dure, à cause
notamment du poids de l'institution ecclésiale, et du fossé séculaire ouvert par la
Révolution française entre l'Eglise et la démocratie.

Le fait que l'interprétation du pouvoir et de son rôle coercitif n'ait pas été homogène
de bout en bout de l'histoire du christianisme n'en est que plus intéressant. Et il soulève
une question importante qui pourrait constituer un prolongement à cette étude qui entend
promouvoir une science des religions faisant la part belle aux aspects philosophiques,
historiques, sociaux et psychologiques du phénomène religieux. C'est la question du rapport

entre orientation politique et religieuse, pas seulement au niveau des structures sociales,

mais au niveau de la formation de la conscience individuelle.
En effet, les trois attitudes présentées par l'auteur ne sont-elles pas les options parmi

lesquelles chaque chrétien doit choisir? Ce «choix» est en partie inconscient et déterminé

par une appartenance à une famille, un milieu, un groupe, le tout en étroite corrélation
avec un tempérament politique. Et c'est peut-être dans cette direction que la discussion
pourrait être poursuivie: face à une telle hétérogénéité de postures à l'égard du politique,
il s'agirait de sonder plus intensément les modalités d'interaction, les effets de répulsion
entre les facteurs religieux, psychologiques et sociologiques dans les attitudes politiques.
Le postulat de départ de G. Fragnière, à savoir que le facteur religieux est finalement
déterminant, pourrait être nuancé, spécialement pour l'époque contemporaine. La grille
d'analyse développée dans l'étude dirigée par J.-F. Sirinelli en 1992 sur Les Droites en
France, notamment le tome 3, Sensibilités, constituerait un point de départ pour un
renouvellement du questionnement.

SZRKG, 100(2006)



426 Rezensionen - Comptes rendus

La troisième partie constitue une mise en perspective et une ouverture, dans laquelle
l'auteur évoque la question de la laïcité en France, le réenracinement du religieux dans les

affaires politiques aux Etats-Unis et la montée du fondamentalisme chrétien à la suite du

Watergate et de la Guerre du Vietnam. Selon lui, le retour du religieux dans nos sociétés
n'entraînerait pas pour autant un recul des libertés démocratiques, grâce au rôle de
régulateur des autres pouvoirs acquis par la religion.

Il ne s'agit pas là d'un livre militant qui sacrifie à un christiano-centrisme de mauvais
aloi. Gabriel Fragnière réussit à poser un regard distant sur son objet d'étude, l'ancrant
dans la sphère scientifique, retirant des enseignements d'expériences extérieures au
christianisme (Krishnamurti, le Dalai' Lama). Dans la conclusion toutefois, il laisse transparaître

ses espoirs pour la religion chrétienne, et catholique en particulier, qu'il souhaite voir
s'acheminer vers une réelle universalité, grâce à un dépassement de la référence culturelle
à l'Occident. Il appelle de ses vœux un retour, à l'imitation de Roger Williams, au message

initial du christianisme, dans l'observance d'une stricte séparation du religieux et du

politique. Dans ces conditions suggère-t-il, le pouvoir de la religion pourrait devenir celui
de la liberté.

Berlin Stéphanie Roulin

Stefano Poggi/Enno Rudolph (Hg.), Diktatur und Diskurs, Zur Rezeption des Totalita-
rismus in den Geisteswissenschaften, Zürich, Orell Füssli, 2005, 368 S.

Die Frage nach der Rezeption und Reflexion des Faschismus in der Wissenschaft hat sich
immer wieder neu gestellt. Als die faschistischen Diktaturen in Italien und Deutschland
das gesellschaftliche und intellektuelle Leben zu dominieren begannen, wurde auch die
Geschichte, und darin eingeschlossen die Geschichte der Geistes- und Sozialwissenschaften,

neu geschrieben und regimefreundlich ausgerichtet. Nach dem Zweiten Weltkrieg
haben die spezifischen Erfahrungen mit politischen Totalitarismen in den beiden Ländern zu
unterschiedlichen Verarbeitungsstrategien geführt. Das Bewusstsein, dass die aufgeladenen

Hypotheken mit einer differenziert zu entwickelnden Erinnerungskultur abzutragen
seien, war zwar durchwegs vorhanden. Die Suche nach den tieferen Ursachen und die
Auseinandersetzung mit der eigenen Herkunft fanden jedoch in einer befangenen Atmosphäre

statt und waren methodisch wenig gesichert. Die Beiträge des vorliegenden
Sammelbands dokumentieren nuanciert die schwierige Aufarbeitung des Faschismus als genuines

Erbe in der Wissenschaftskultur Deutschlands und Italiens. Sie gehen auf eine
interdisziplinäre Tagung des Humboldt-Kollegs 2003 in Florenz zurück. Organisiert wurde die
Tagung von den Universitäten Florenz und Luzem. Die Teilnehmer vertraten damals breit
die These, dass Demokratie selbst auf heutigem Niveau eine ungedeckte Seite hat, und sie
forderten deshalb dazu auf, die Frage nach den Ursachen faschistischer Systeme immer
wieder von neuem anzugehen.

Zu den frühen Diagnostikern des Totalitarismus zählt der zu seiner Zeit viel gelesene
Kulturphilosoph Jan Huizinga, führt Iring Fetscher in seinem Beitrag aus. 1935 setzte
Huizinga Nationalsozialismus, Faschismus und Stalinismus mit einem gewaltsamen Kult
einer Philosophie des Lebens gleich, an dessen Seite ein aggressiver Fleroismus und
Nationalismus politisch für Durchschlagskraft gegen die bestehende Kultur sorgten, die auf
kritische Vernunft und christlich-humane Werte gründet. Die Ausschaltung der dem Frieden

dienenden und der liberalen bürgerlichen Kultur übergeordneten Spielregeln, die
Suggestion der Masse mit modernen Propagandamitteln und die Militarisierung der Gesellschaft

sind wichtige Faktoren in Huizingas Analyse dieses vermeintlichen, gegen das

liberale Bürgertum gerichteten Fortschritts.

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 427

Folgen wir Reinhard Brandt, so war Martin Heidegger prominenter Vertreter einer
solchen rohen, auf Macht und Vitalität ausgerichteten Philosophie des Lebens, und zwar
nicht nur in seiner Freiburger Rektoratsrede «Die Selbstbehauptung der deutschen
Universität» (27. Mai 1933), sondern auch in seinen früheren und späteren Schriften. Unter
Ausklammerung von Kultur, Vernunft und Sittlichkeit, die zentrale Anliegen der
Aufklärungsphilosophie und der Geschichtsphilosophie Hegels sind, spricht sich Heidegger für
eine monistische Lehre der Wahrheit aus. Einen «Wesensgrund der Wissenschaft» will er
noch in der «geistigen Welt» des deutschen Volkes mit seinen «erd- und bluthaften Kräften»

aufspüren. Diese neue deutsche Universität soll autark funktionieren und sich in
kollektiver Verpflichtung auf einen Führerwillen selbst behaupten. Weiter verwirft er eine
rein begriffliche Erörterung der Wahrheitsproblematik zugunsten einer Hermeneutik der
im ,Dasein verborgenen Wahrheit', die Brandt als «Existenzmystik der Einbildungskraft»
charakterisiert. In der Nachkriegszeit entfaltet Heideggers Philosophie eine zweite Blüte.
Für Enno Rudolph steht der erneute «Zauber Heideggers» für die Destruktion des
Humanismus, und zwar in der für ihn typischen konstruktiven Aneignung der Tradition, mit der
ein «anfängliches Sein» in die Gegenwart imaginiert werden soll. Diese sich dem Schein
nach auf Traditionsverehrung berufende Entwicklung ging auf Kosten von Kants Projekt
der Emanzipation menschlicher Vernunft und einer kritisch-aufgeschlossenen Kulturtradition

und behinderte eine koordinierte Aufarbeitung des politischen Totalitarismus durch
die europäischen Geisteswissenschaften. In der Philosophie Deutschlands und Italiens ist
die wissenschafts- und vernunftskeptische Hermeneutik in der Linie Nietzsche, Heidegger
und Gadamer bis heute einflussreich geblieben, zeichnet Massimo Ferrari nach. Für die
Soziologie dieser beiden Länder stellt Pietro Rossi demgegenüber eine Internationalisierung

des Wissenschaftsbetriebs vor und nach dem Zweiten Weltkrieg fest, wenn auch
unter den im Werturteilsstreit vorgetragenen starken Vorbehalten gegenüber der
angelsächsischen empirischen Soziologie. Der jetzt wieder vermehrt spielende Austausch
zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie (Jürgen Habermas) vermochte die
Diskussion beispielsweise über Aufklärungsphilosophie, Republikanismus, Neukantianismus
und logischen Empirismus wieder zu aktualisieren, die nach 1933 ins philosophische
Hinterland gedrängt worden waren.

Die Aufarbeitung der Philosophie des Dritten Reiches vollzog sich in den drei Phasen

«Vertuschung», «Anklage» und «Rechtsfertigung», zeigt Gereon Wolters am Beispiel der
beiden Heidegger-Schüler Hans-Georg Gadamer und Wilhelm Kamiah auf. Für eine
Beschäftigung mit der Philosophie des Dritten Reiches schlägt er vor, jenseits von Moralismus

und Sensationalismus die historische Rolle von Werten und das Verhältnis von
philosophischer Position und Nazismus zu untersuchen. Ausserdem soll, als dritte und schwierigste

Aufgabe, die Transformation des philosophischen Denkens vor dem Hintergrund
politisch-ökonomischer Umwälzungen theoretisch begründet werden. In der Nachkriegszeit

versuchten Max Horkheimer und Theodor W. Adomo einerseits und Hannah Arendt
andererseits den Totalitarismus so zu erklären, weist Axel Honneth nach. Während die
«Dialektik der Aufklärung» aber die technische Rationalisierung für die menschliche
Entfremdung und, in ihrer Folge, für die Ausformung einer totalitären Vernunft
verantwortlich macht, konzentriert sich Arendts realgeschichtliche Analyse auf das in einer
demokratischen Gesellschaft unentbehrliche, aber fragile Spannungsverhältnis von individueller

Freiheit und öffentlicher Praxis. Ihre These: Die Ausdehnung von Technik erfolgte
auf Kosten eines Freiheit verbürgenden Handelns und dünnte eine politische Öffentlichkeit

soweit aus, dass einer totalitären Herrschaft keinen Widerstand mehr geboten werden
konnte.

Im Gegensatz zu solchen kritischen Stimmen wählte Hans-Georg Gadamer, der während

der NS-Zeit eine gewisse Kompromissbereitschaft an den Tag gelegt hatte, und
zahlreiche seiner Universitätskollegen den Weg des «kollektiven Beschweigens» (Hermann

SZRKG, 100(2006)



428 Rezensionen - Comptes rendus

Lübbe), den Weg des Wegdenkens und Vergessens. Für Dominic Kaegi veranschaulicht
Gadamer, der in der Nachkriegszeit zu einem sehr bedeutenden Philosophen avancierte,
beispielhaft die Transformation zu einem ((Normalismus». Gadamer gedenkt die Schuld
für Terror, Rassentheorie und Holocaust nicht wirklich zu klären, sondern schreibt sie
dem Werk einer Clique fanatischer Nazis zu, unter Nutzung ((unheimlicher Kräfte», die
universalgeschichtlich gesehen in einem «jedem Volk» sind. Im Vergleich zu Heideggers
Hermeneutik der Faktizität menschlichen Daseins setzt Gadamers Hermeneutik des Ver-
stehens den Vollzug des Daseins zwar positiv in einen offenen Prozess der Traditionsaneignung.

Doch wieder auf Kosten eines Normalismus, wie Kaegi betont: «Das Vertrauen
[...] in den wirkungsgeschichtlichen Wahrheitstransfer erfordert dort Wegsehen und
Vergessen, wo die Vergangenheit uns nicht anspricht, sondern anklagt.» Gadamers These von
der Universalität der philosophischen Hermeneutik, nach der die Natur des Seins und der
Wirklichkeit sowohl das Subjekt als auch das Objekt des Verstehens transzendiert, stösst
auch bei Franco Bianco auf eine vergleichbare Kritik: Indem die philosophische Hermeneutik

Tradition in totalisierender und unterschiedsloser Weise gelten lässt, entzieht sie
der Wissenschaft ihre kritische Position gegenüber menschlich-psychologischen Faktoren
in der Herausbildung von Autorität und Tradition. Folgt man hingegen Sergio Givone, so
sind aktuelle Theorien der Ideologiekritik und des kommunikativen Handelns (Jürgen
Habermas) ohne gewichtige Anleihen bei der Hermeneutik nicht zu verstehen. Eine richtige
Auseinandersetzung zwischen diesen drei theoretischen Positionen aber fand seiner
Ansicht nach noch nicht statt. Bedingung dazu wäre, dass in der philosophischen Frage nach
der Wahrheit die ästhetische Erfahrung ihren verlorenen Ort neben der vernünftigen
Erfahrung zurückerhält, wie dies in der laufenden Mythosdebatte zur Diskussion gestellt
wird.

In der Erinnerungskultur Deutschlands und Italiens zeigt sich die schwierige Suche
nach einem kritischen geschichtlichen Selbstbild ebenfalls deutlich. Bis vor wenigen Jahren

herrschte in Italien die Überzeugung vor, die grosse Masse der Italiener hätte 1943 im
Befreiungskrieg gegen die deutsche Besatzung aus eigener Kraft die faschistische
Diktatur überwunden. Diese identitätsstiftende Behauptung hat zwar die Demokratisierung
nach 1945 begünstigt; doch gleichzeitig hat sie zu einer Tabuisierung der faschistischen
Vergangenheit geführt. Erst in den letzten Jahren haben, so Aram Mattioli, einzelne
italienische Historiker damit begonnen, die nach 1925 einsetzende Faschisierung der
Gesellschaft und die zwischen 1922 und 1941 verübten, rassistisch motivierten Völkermorde
in den Kolonien Libyen und Äthiopien aufzuarbeiten. Und welchen Verlauf nahm die
deutsche Erinnerungskultur? Nachdem die unmittelbare Nachkriegsgeneration aus Scham
und Betroffenheit lange Zeit zu keinem positiven Selbstbild mehr fand, beginnt die
heutige Generation neben der Schuldfrage auch das bisher verschwiegene Elend der
Zivilbevölkerung im Bombenkrieg zu thematisieren, zeichnet Hans-Georg Soeffher nach. Aus
dieser Verklammerung von Täter- und Opferrolle fand sie, nach christlichem Muster, zu
einer neuen moralischen Position: Schuldbekenntnis, Reue und Sühne können wieder
Raum für Gerechtigkeit schaffen.

Luzern Urs Rüttimann

Thomas H. Böhm, Religion durch Medien - Kirche in den Medien und die «Medienreligion».

Eine problemorientierte Analyse und Leitlinien einer theologischen Hermeneutik,

Stuttgart, W. Kohlhammer, 2005 (=Praktische Theologie heute Bd. 76), 343 S.

Die Medien, allen voran die elektronischen Medien, leisten unter kulturwissenschaftlicher
Rücksicht nicht nur mediale Vermittlung von Wirklichkeit, sondern konstituieren auch

neue soziale Wirklichkeit. Auf Religion bezogen heisst das, im Fernsehen kommt Re-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 429

ligion nicht nur zur Darstellung, das Fernsehen als solches deckt beim Zuschauer Aspekte
einer Daseinsorientierung und Alltagsorganisation ab, die als religiöse Erfahrungen und

Bezüge verstanden werden können. Diese neue Wirklichkeit wird seit gut zwei
Jahrzehnten unter dem Stichwort «Medienreligion» verhandelt. Die Innsbrucker Dissertation
von Thomas H. Böhm nimmt sich dieser beiden Seiten der Thematik «Religion und
Medien» an und vertieft sie theologisch, ausgehend von Paul Tillichs Kulturtheologie und
René Girards Religionsanthropologie.

Im ersten Kapitel geht es um medial vermittelte Religion, konkret um «Kirche in den

Medien», wobei im ersten Teil vatikanische und deutsche lehramtliche Vorgaben und ihre
Diskussion seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil vorgestellt werden. Im zweiten Teil
werden zwei konkrete Beispiele kirchlicher Präsenz in deutschen Fernsehprogrammen
diskutiert, nämlich die Gottesdienstübertragung und so genannte Pfarrer- und Nonnenserien

in der Unterhaltungssparte. Bei der Gottesdienstübertragung wirft nicht nur das

Verhältnis zwischen der liturgischen Feier und ihrer medialen Übertragung Fragen auf,
sondern es fragt sich auch und vor allem, wie an einer medial übertragenen Feier
überhaupt teilgenommen werden kann. Wenn in Spielfilmserien Sehnsüchte und Hoffnungen
der Menschen thematisiert werden und erst noch Pfarrer und Nonnen darauf zu antworten
versuchen, dann kommt die «Medienreligion» als von den Medien selbst produzierte
Religiosität in Sicht.

Dieser «Medienreligion» geht Thomas H. Böhm im zweiten Kapitel nach, indem er
zunächst den in diesem Zusammenhang verwendeten Religionsbegriff umschreibt und
dann konkrete Formen des Medienreligiösen vorstellt. Weil das Konstrukt «Medien-
religion» eine Antwort auf die Frage sein soll, inwieweit einzelne Sendungen bzw.
Sendungsformen des Fernsehens religiöse Funktionen übernehmen und inwieweit des
Medium selbst religiöse Implikationen aufweist, ist auch der theoretische Approach religi-
onssoziologischcr Art. Demnach ist die Situation der Religion in der (Post )Moderne nicht
schlechthin als ((Entzauberung der Welt» (Max Weber), sondern auch als ((Verzauberung
in neuen Formen» zu verstehen. Diese (Post-)Moderne lässt «religionsproduktive
Tendenzen» (Hans-Joachim Höhn) erkennen und gleichzeitig löst sich Religion zusehends

von ihren Festlegungen durch die Kirchen. Die Religion der «Medienreligion» wird so
denn auch deskriptiv-funktional bestimmt; im Blick nicht nur auf das Fernsehen
übernimmt Thomas H. Böhm die Kategorisierungen von Günter Thomas und wendet sie auf
konkrete Beispiele an: 1. Religiöse Motive, Symbole und Themen - ihre Inszenierung in
der Werbung, 2. Adaptationen und Transformationen religiöser Rituale - die
Heiligsprechung von Diana, Princess of Wales, durch die Medien, 3. Religiöse kulturelle
Formen und Funktionen sowie Organisation von Transzendenzen - Vergewisserung des

Alltags durch die Medien (beispielsweise die Strukturierung der Zeit durch das Fernsehprogramm).

Mit einer abschliessenden «Quersicht» bereitet Thomas H. Böhm auf die beiden
folgenden Kapitel vor. Zum einen thematisiert die «Medienreligion» in ihren konkreten
Formen «die aktuellen menschlichen Fragen und Aporien, Hoffnungen und Sehnsüchte»;
die mediale Ästhetisierung dieser Themen impliziert zum andern die Gefahr, dass die

«Medienreligion» den Status quo stabilisiert und den Blick auf «weiterführende Lösungen»

verstellt, dass sie nicht aufklärt bzw., wie sich Thomas H. Böhm als Theologe
ausdrückt, den Blick auf «wirkliche» Transzendenz verstellt. Um diese «wirkliche»
Transzendenz geht es ihm in den nächsten Kapiteln, einerseits systematisch-theologisch und
anderseits praktisch-theologisch.

Im dritten Kapitel wird die Differenz zwischen dem kirchlichen Medienengagement
und der «Medienreligion» systematisch begründet; damit wird der deskriptiv-funktionale
Religionsbegriff um einen normativen erweitert und so auch die Grenze zwischen dem
kulturwissenschaftlichen und dem theologischen Standpunkt überschritten. Dazu geht
Thomas H. Böhm von Paul Tillich und René Girard aus. Paul Tillich, bis zu seinem Tod

SZRKG, 100(2006)



430 Rezensionen - Comptes rendus

1965 an der Universität Chicago tätig, trieb Theologie in bewusster Korrelation mit den
wesentlichen Fragen und aktuellen Problemen seiner Zeit; sein Programm einer «Theologie

der Kultuo) bietet zahlreiche Anregungen für den Umgang mit «Medienreligion».
Für René Girard, noch als Emeritus an der Stanford University tätig, ist das auf dem
jüdischen Glauben aufsetzende Christentum einzigartig, weil es offenbart, wie falsche Götter
und ihre gewalttätigen kulturellen Systeme entstehen. Das vierte Kapitel verknüpft die
theologische Reflexion mit dem Ertrag der kulturwissenschaftlich gearbeiteten Kapitel im
Blick auf das kirchliche Medienengagement.

Für die kulturwissenschaftlich gearbeiteten Kapitel unternahm Thomas H. Böhm nicht
eigene empirische Untersuchungen, aber eine breite Literaturrecherche. In seiner Arbeit
zitiert er die ausgewertete Literatur ungewöhnlich ausführlich. Damit die Veröffentlichung
keinen übermässigen Umfang erreichte, entschioss sich die Herstellung leider zu einem
Schriftgrad, der in jenen Fussnoten, die mit Text befrachtet sind, eine Zumutung ist.

Stans Rolf Weibel

Jürgen Heumann (Hg.), Stadt ohne Religion? Zur Veränderung von Religion in Städten

- Interdisziplinäre Zugänge, Frankfurt/M, Verlag Peter Lang, 2005 (=Religion in der
Öffentlichkeit, Bd.7), 171 S.

Beim Blick auf den Titel dieses Sammelbandes, dessen Beiträge auf ein vom Herausgeber
initiiertes Symposion im November 2002 im Hanse-Wissenschaftskolleg in Delmenhorst
zurückgehen, könnte man versucht sein, das Fragezeichen als überflüssig anzusehen.
Galten lange Zeit die Einwohnerschaften von Städten doch bei vielen Theologen, aber
auch Soziologen und Historikern als besonders «modernisiert». Entsprechend erschien die
städtische Gesellschaft als enttraditionalisiert, pluralisiert, individualisiert, differenziert
und eben auch säkularisiert. Angesichts schrumpfender Einwohnerzahlen und unverkennbarer

politischer, wirtschaftlicher und kultureller Krisenphänomene, die zumindest in vielen

europäischen Städten greifbar sind, wie Walter Siebel in einem Beitrag zeigt, stellt
sich der Wandel auch aus rein säkularer Perspektive aber heute nicht mehr nur als linear
verlaufende Entwicklung dar.

Folglich stellt sich für den Herausgeber auch in Anbetracht von neuen, konsum-,
event- und massenkulturell auftretenden Erscheinungsformen von Religion die Frage, ob
es richtig und angemessen sei, von der Dethematisierung von Religion in städtischen
Kontexten zu sprechen. Desgleichen müsse neu nach der Bedeutung gefragt werden, die
die Kirchen hier trotz der Erosion traditioneller Frömmigkeitsformen behielten. Freilich
lassen sich nur wenige der meist recht kurzen Beiträge in dem Band auf diese Leitffagen
beziehen. So beschreiben Hans-Ludwig Frese und Brigitte Luchesi am islamischen und
hinduistischen Beispiel Phänomene der Rethematisierung von Religion durch Einwanderer

in städtischen Öffentlichkeiten. In beiden Fällen zeigen sich Tendenzen zur öffentlichen

Sichtbarmachung der eigenen Religiosität in Kleidungswahl, Prozessionen und
besonders dem Bau von Moscheen und Tempeln. Eine Entwicklung, die in vielen Fällen
zum Streit von im einzelnen kaum involvierten gesellschaftlichen Akteuren führt, damit
die Präsenz von Religion aber natürlich noch evidenter macht.

Die sich in der zunehmenden sichtbaren Präsenz der Weltreligionen in den Städten
ausdrückende Pluralisierung ist freilich kein neues Phänomen. Schon das frühe Christentum

musste sich in der antiken Stadt in einem ((multikulturellen» Umfeld behaupten, wie
Gerhard Seilin zeigt. Diese heute wieder bestehende Konkurrenzsituation sieht Karl-Fritz
Daiber in unausgesprochener Anlehnung an die rational-choice-theory, die im
deutschsprachigen Raum mittlerweile das einflussreichste religionssoziologische Narrativ zu sein
scheint, als Chance für die christlichen Kirchen. Statt andere Anbieter auf dem religiösen

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 431

Markt zu bekämpfen, sollten sie lieber ein kundenorientiertes, profiliertes Angebot
einbringen. Dabei sei es unmöglich, «jedermann zu seinem Kunden zu machen», sondern es

gehe um den «Aufbau eines Interessentenstammes». Auch beim Beitrag von Annegret
Reitz-Dinse ist diese Anlehnung an ein der Ökonomie entlehntes Marktmodell greifbar,
wenn sie nach einem Durchgang durch die soziologische Theorie Pierre Bourdieus der
Kirche bei den anstehenden Reformprozessen eine «Investitionslenkung von ökonomischem,

kulturellen und sozialem Kapital» empfiehlt.
Ebenfalls die «Rendite» im Blick hat Christian Götzen, der als Pfarrer am Beispiel seiner

Domgemeinde in Bremen die Neuausrichtung kirchlicher Handlungsfelder auf das

«Kemgeschäft», die «Vermittlung von Glaubensinhalten und spirituell ausgerichteten
Lebensformen» beschreibt. Dies kann nicht nur in der Stadt, sondern auch mit Hilfe der
Stadt geschehen, wie Jürgen Heumann ausführt. Er beschreibt die städtischen Lebenswelten,

das Neben- und Ineinander von Kathedrale und Drogenszene, von Kaufrausch und
Kulturevent, von Menschlichkeit und Menschenverachtung als Lemorte von Religion, die
freilich in ihrer spezifischen Symbolik erschlossen werden mussten.

Interessierten sich schon die Beiträge von Daiber, Reitz-Dinse, Götzen und Heumann
weniger für die detaillierte Analyse von Religion in der Stadt, als vielmehr für die
theoretisch mehr oder weniger, empirisch und theologisch allerdings kaum fundierte
Entwicklung von Handlungsanweisungen für kirchliche Entscheidungsträger, so verlässt der
fast ein Drittel der Druckseiten einnehmende Beitrag von Wolfgang Erich Müller m.E.
völlig das im Titel des Sammelbandes genannte thematische Feld. Mit grossem systematischen

Aufwand geht er im Anschluss an Überlegungen von Heinrich Scholz, Wilhelm
Weischedel und Gianni Vattimo der Frage nach, ob Religion aus philosophischer Sicht
noch Plausibilität habe. In ähnlicher Weise stehen bei Dirk Rollers «Assoziationen zur
Archäologie des Tourismus und zum Nomadismus», in denen er Zeichen des Religiösen
im modernen Tourismus aufspürt und ihre Wurzeln auf antike Wanderungsbewegungen
zurückführt, theoretischer Aufwand und Ertrag im Sinne der vom Herausgeber skizzierten
Leitfragen in einem umgekehrt proportionalen Verhältnis.

So bietet dieser Band leider insgesamt das Beispiel einer Zusammenarbeit, bei der die
meisten Autoren offenkundig mehr an der Vorstellung ihrer wissenschaftlichen oder
kirchenpolitischen Steckenpferde, als an der Beantwortung gemeinsamer Fragen interessiert
waren. Eine wirklich interdisziplinäre Beschäftigung mit dem Phänomen von Religion in
der Stadt steht noch aus.

Bochum Christian Schmidtmann

Phillip Charles Lucas/Thomas Robbins (Hg.), New Religious Movements in the 21st
Century. Legal. Political, and Social Challenges in Global Perspective, New York/London,

Routledge, 2004, 364 S.

Der vorliegende Sammelband entstand in Folge eines 2001 von den Herausgeberinnen der
Zeitschrift Nova Religio organisierten Symposiums, an welchem Themen rund um das

Verhältnis von Kirche, Staat und neuen, bzw. alternativen Religionsgemeinschaften, den

so genannten «Neuen Religiösen Bewegungen» (NRB) in Bezug auf die Religionsfreiheit
diskutiert wurden. Die Herausgeber des Sammelbandes beauftragten die einzelnen Autorinnen

und Autoren, insbesondere die Antwortmuster der betreffenden Regierungen auf die
neuen religiösen Bewegungen zu analysieren und Faktoren wie die Mobilisation der Staaten

gegen die Bewegungen, die Rolle der Intellektuellen und der «Sektenexperten», den

Zusammenhang zu ethnischen und politischen Konflikten sowie den Einfluss etablierter
Kirchen zu beschreiben (2).

SZRKG, 100(2006)



432 Rezensionen - Comptes rendus

In den ersten vier Teilen des Bandes befassen sich namhafte Autorinnen mit europäischen

Staaten (Grossbritannien, Dänemark, Frankreich, Italien, Deutschland, baltische
Staaten), Asien (Russland, Zentralasiatische Republiken, China, Japan), Afrika, Australien

sowie Nord- und Südamerika (Brasilien, USA, Kanada). Der fünfte Teil ist
theoretischen Betrachtungen zu Globalisierung und der «Post-9/11-Aera» vorbehalten. Die 21

Artikel bieten einen sehr guten Überblick über die derzeitige Forschung - sowohl in
Bezug auf die Situation in einzelnen Ländern als auch in Bezug auf verschiedene wichtige
Themen.

Thomas Robbins stellt in der Einleitung fest, dass je nach Staat unterschiedliche Gruppen

als gefährlich eingestuft werden. Während in den USA vor allem «totalitäre»,
apokalyptische Bewegungen genau beobachtet würden, sorge sich Frankreich um lockere
Meditationsgruppen, Heiler und therapeutische Zirkel (9).

In ihrem interessanten Beitrag (Prophets, «False Prophets», and the African State.

Emergent Issues of Religious Freedom and Conflict) stellt Rosalind I. J. Hackett fest, dass

in keinem afrikanischen Staat eine systematische Unterdrückung von neuen religiösen
Bewegungen zu beobachten sei (169). Sie fokussiert in ihrem Artikel auf die Analyse von
Konfliktmuster und schlägt vor, die Wahrnehmung der neuen religiösen Bewegungen
durch den Staat in drei Kategorien einzuteilen (155). Erstens können neue religiöse
Bewegungen von einem Staat als Bedrohung der politischen Autorität gesehen werden. Zweitens

können neue religiöse Bewegungen als Bedrohung des öffentlichen Interesses

wahrgenommen werden, indem ihnen beispielsweise zugeschrieben wird, sie würden der
sozialen Ordnung abträglich sein. Drittens schliesslich können neue religiöse Bewegungen

als Bedrohung der religiösen Macht und der religiösen Autorität interpretiert werden

- insbesondere in denjenigen Staaten, in denen ein religiöses Establishment eng mit
politischen Führern verbunden sei. Hackett schliesst mit der Feststellung, dass die Analyse

der Wahrnehmung der neuen religiösen Bewegungen und anderer religiöser Minderheiten

sowie das Verhalten des Staates gegenüber diesen Gruppen wichtige Hinweise auf
die Machtverhältnisse innerhalb dieses Staates gebe und dass die lokalen Konflikte vom
globalisierenden Diskurs der Menschenrechte und der Religionsfreiheit beeinflusst sowie
den zur Zeit schnell expandierenden Massenmedien genährt würden (169f).

James Beckford geht in seinem theoretischen Beitrag genauer auf die «Beziehung» der
neuen Bewegungen und der Globalisierung ein. Einerseits, so Beckford, hätten die Neuen
religiösen Bewegungen selber sehr unterschiedliche Konzepte von Globalisierung.
Diejenigen Gemeinschaften, die Mitte des 19. Jahrhunderts entstanden seien wie z.B. die

Zeugen Jehovas oder die 7-Tages-Adventisten würden in die weltweite Verbreitung einer
uniformen Glaubensanschauung, -praxis und der Organisation setzen. Die Mitte des 20.
Jahrhunderts entstandenen Bewegungen wie Scientology oder Soka Gakkai International
hätten viel Energie eingesetzt, eine Form von globalem Bewusstsein zu entwickeln,
welches alle nationalen und ethnischen Grenzen überwinden und in eine friedliche,
harmonische, vereinigte Welt münden sollte. Dies täusche nicht darüber hinweg, dass diese

so genannten universalen Werte auf partikulären Ideologien beruhen würden (255).
Andererseits, so Beckford, hätte die Globalisierung verschiedene Auswirkungen auf die Neuen

religiösen Bewegungen. Er beobachtet, dass diese oft Pioniere darin waren, neue
soziale und vor allem technologische Entwicklungen (wie beispielsweise das Internet)
anzuwenden. Dies reiche von den Protestanten im 16. Jahrhundert, welche mit dem Buchdruck

experimentierten bis zu den Anhängern Raels, welche mit der Klonung von
Menschen Schlagzeilen machten. So nützlich etwa das Internet für die Neuen religiösen
Bewegungen in Bezug auf interne und externe Kommunikation sei, so würden einige von
ihnen verschiedenen Problemen begegnen: Dissidenten publizieren interne Dokumente,
Sites werden gehackt oder es entstehen Parodien wie z.B. die Thee Church Ov Moo
(http://www.churchofmoo.com). Inzwischen seien auch die Anti-Kult-Bewegungen gleich
aktiv auf dem Web wie die Gruppen selber (251).

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 433

Thomas Robbins stellt in seiner Einleitung zum Sammelband fest, dass die
Globalisierung amerikanischen Firmen ermöglichte, in Wirtschaftssysteme rund um den Globus
Einfluss zu nehmen. Auch in Amerika entstandene Bewegungen wie die Zeugen Jehovas
oder Scientology sowie die Ideologie der amerikanischen Anti-Kult-Bewegung hätten in
der ganzen Welt Anhängerinnen gefunden (10). Autoren wie Ian Reader (Consensus
Shattered. Japanese Paradigm Shift and Moral Panic in the Post-Aum Era) oder James T.
Richardson (New Religions in Australia. Public Menace or Societal Salvation?) stellen fest,
dass anti-amerikanische Ressentiments eine der zentralen Dimensionen im Anti-Kult-Diskurs

ausmachen würden (11).
Weitere interessante Beiträge beleuchten die Rolle von Forscherinnen und Intellektuellen

in den Diskursen über die Neuen religiösen Bewegungen, welche etwa in Italien,
so Massimo lntrovigne, eine überraschend positive Haltung gegenüber religiösen
Minderheiten einnehmen würden. In den USA hingegen, so J. Gordon Melton, befanden sie
sich in einem Dilemma. Sofern sie sich weder als «Sektenjäger» noch als
«Sektenfreunde» positionieren würden, sondern einen religionswissenschaftlichen akademischen
Diskurs führen, würden sie etwa von Gerichten nicht mehr gehört werden (14—16). Wie-
tere Artikel befassen sich genauer mit islamischen Gruppen (Mark Sedwick: Establishments

and Sects in the Islamic World; Marat Shterin: New Religions in the New Russia)
oder der Rolle der etablierten Kirchen (Marat Shterin über Russland und Daniele Hervieu-
Léger über Frankreich).

In seiner Konklusion stellt Phillip Charles Lucas fest, dass seit Beginn des 21 .Jhrts. die
Einschränkungen oder gar Aufhebungen der Religionsfreiheit zugenommen hätten. Er
führt fünf Gründe an (342): das Ende des Kalten Krieges und die Hinwendung zu
Religion als Konfliktfaktor, die Attentate vom 11. September und die daraufhin von den
USA lancierten Ideologie des «war on terron>, einzelne aufsehenerregende Fälle von
Gewalt (wie z.B. Aum, Sonnentempler, Heavens Gate), der Rückgang des Einflusses des
akademischen Diskurses über die neuen religiösen Bewegungen und die internationale
Verbreitang der Anti-Kult-Bewegungen sowie das Wiederaufleben von Nationalismen in
Ländern, welche eine kohärente nationale Identität aufbauen wollen

Er appelliert in seinem Schlusssatz an alle, welche sich für das fundamentale
Menschenrecht der Religionsfreiheit einsetzen würden, diese Veränderungen als besorgniserregend

wahrzunehmen (355).

Fribourg Petra Bleisch Bouzar

Richard Friedli & Mallory Schneuwly Purdie (eds), L 'Europe des Religions. Éléments

d'analyse des champs religieux européens. Actes du programme 2002-2003 de formation
doctorale, Berne, Peter Lang, 2004 (=collection «Studia Religiosa Helvetica», vol.8/9),
257p.

Le paysage religieux européens est en profonde mutation. La sécularisation s'enracine, les

religions non-chrétiennes gagnent du terrain et la construction européenne implique de

nouveaux rapports entre état et religion qui suscitent débats voire contestation. Comment
peut-on caractériser la situation des religions en Europe actuellement? Quelle est la nature
et les implications des transformations qui sont en cours? Quelle politique la communauté
européenne devrait adopter face au domaine religieux ou, à l'inverse, comment est-ce que
les religions pourraient aider l'Union européenne dans sa construction? Voici quelques
unes des questions que l'annuaire suisse des religions 2003 aborde et auxquelles il tente
de répondre en 256 pages.

L'éditeur, Richard Friedli, explique dans sa conclusion que l'annuaire n'avait pas
l'ambition de faire un bilan ou même un état de la question de l'«Europe des religions»
(p. 249). Il visait plutôt à apporter une série d'«arrêts sur image» et de réflexions sur

SZRKG, 100(2006)



434 Rezensionen - Comptes rendus

différents aspects de la question de la foi et des institutions de foi en Europe. En

conséquence, la première moitié de l'ouvrage est constituée de réflexions et de recherches d'auteurs

reconnus sur les enjeux contemporains des religions dans l'espace européen
(sécularisation, laïcité, Islam, etc.). La deuxième moitié de l'ouvrage est, elle, constituée de
travaux de jeunes chercheurs et chercheuses suisses, doctorants pour la plupart, qui
présentent leurs projets de recherche et leurs premiers résultats - des travaux très divers et

assez lâchement en rapport avec le thème du volume. Une telle organisation de l'ouvrage
pourrait paraître bancale, mais le livre est fort bien équilibré et sa structure permet une
réflexion de qualité sur l'Europe en même temps que la découverte de jeunes talents
européens en sciences des religions.

Après une introduction générale sur les changements géopolitiques mondiaux et les

changements internes à l'Europe après 1945, la première partie de l'ouvrage s'ouvre sur
un article de Rute Vicente qui discute de l'histoire et de la nature légale des rapport entre
Union Européenne et institutions religieuses. Suit un article de Jean-Paul Willaime qui
déploie une argumentation passionnée en faveur d'un retour du religieux dans l'espace
publique européen. Pour cet auteur, un tel retour est nécessaire afin de faire face au
«désenchantement» des démocraties et pour donner un socle sûr aux valeurs et principes
universels que l'Union veut promouvoir. S'enchaînent ensuite un texte stimulant mais pas
tout à fait fini de Jocelyne Cesari qui compare le développement des identités musulmanes

en Europe et aux Etats-Unis; un texte de Grace Davie qui développe une analyse
subtile de la nature de la sécularisation; et un excellent article de Valentine Zuber qui
compare l'histoire de la laïcité dans trois pays d'Europe dont la Suisse. La première partie
se conclut par une analyse de l'instruction religieuse sur le continent par Ansgar Jödicke.

La deuxième partie du livre présente des travaux de jeunes chercheurs suisses en
science des religions. Un premier texte, de la coéditrice du volume Mallory Schneuwly
Purdie, plaide pour une compréhension du Ramadan comme un «fait social total» - un
argument convaincant, mais qui aurait gagné à être démontré de manière plus complète. Un
deuxième texte, de Ines Kämpfer, discute du mouvement chinois du Falun Gong en
Europe, entre religion et droits de l'Homme. Suivent une intéressante discussion par
Séverine Despond de la philosophie éco-féministe et pro-yoga de Luce Irigaray; une riche
discussion par Yvan Bubloz de la construction identitaire et religieuse dans l'empire
romain sous l'empereur Justin; une fine analyse par Philippe Bornet des recommandations
sur les étrangers dans les textes du judaïsme et l'application de leurs prescriptions dans

l'histoire; et une analyse par Svetlana Petkova du poids et de la «terreur de l'histoire»
chez deux grands auteurs roumains dont Mircea Eliade. Une conclusion de Richard
Friedli essaie de reprendre la problématique générale du volume en développant des
thèmes transversaux tels que l'«identité civilisationnelle», la «laïcité culturelle» ou
l'«imaginaire européen».

Si l'ouvrage atteints pleinement ses objectifs déclarés, un bémol peut être apporté sur
l'orientation générale du volume. En effet, plusieurs textes ainsi que la conclusion ont un
caractère normatif qui surprend. Richard Friedli revendique cet aspect en expliquant que
le titre de l'annuaire «Europe des religions» a été choisi parce qu'il «désigne une visée
voire une vision», et que le volume ne visait pas seulement à décrire la réalité, mais aussi
à être programmatique (p.252). Un tel choix se défend, mais l'ouvrage aurait gagné en

force, clarté et crédibilité si la position des auteurs avaient été explicitée, une réflexivité
avait été esquissée et la question des positions méthodologiques avait été abordée. En
effet, à certains moments le doute s'installe: est-on en sciences des religions, en théologie
ou dans le domaine du politique? Il est vrai qu'éclaircir la position de chaque auteur et

essayer de coordonner sinon unir les positions méthodologiques, voire politiques, de tout
un chacun tenait de la gageure. Mais un minimum de réflexion, théorique et
méthodologique, dans l'introduction et la conclusion aurait enrichit l'ouvrage et lui aurait
donnée une assise plus solide.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 435

Cette petite critique notée, il nous faut souligner que cet annuaire suisse des religions
2003 est d'une grande richesse et d'une grande qualité. Grâce, d'une part, à la qualité des
études et des réflexions qu'il contient; et grâce, d'autre part, au panorama offert sur la

recherche suisse en science des religions sur le thème de l'Europe. Notons pour conclure
que cet ouvrage a aussi été particulièrement bien fait. Le travail editorial est très bon, la

qualité du papier et de l'impression excellente et la couverture est agréable tant à regarder
qu'à toucher. Pour ces raisons, nous recommandons vivement non seulement de lire ce
livre, mais de l'acheter.

Oxford Eric Morier-Genoud

Hartmut Lehmann (Hg.), Migration und Religion im Zeitalter der Globalisierung.
Bausteine zu einer europäischen Religionsgeschichte im Zeitalter der Säkularisierung, Bd. 7,

Wallstein Verlag, Göttingen, 2005, 143 S.

Der Band eröffnet breite historische, soziologische, religionswissenschaftliche,
rechtswissenschaftliche und literaturwissenschaftliche Zugänge zum Thema «Migration und
Religion» und bildet den Abschluss des Projekts «Multireligiosität im Vereinten Europa».

Wie Hartmut Lehmann in seinen «Einfuhrenden Bemerkungen» hervorhebt, wurde
Religion höchst selten mit Migration in Verbindung gebracht. So stellte sich die Frage, ob

Migration das religiöse Denken und Verhalten von Migranten beeinflusse kaum. Historische

Beispiele, gerade im Zusammenhang mit der europäischen Massenmigration in die
Vereinigten Staaten demonstrieren eindrücklich, welche Bedeutung der Religion im
Prozess des «uprooting» (dem gewaltsamen Losreissen von den heimatlichen Wurzeln)
zukam. Wie Lehmann präzisiert, waren es ökonomische und politische Motive, die zur grossen

Auswanderung von Europa nach Amerika den Anlass gaben; in Amerika angekommen,

spielten hingegen religiöse Überlegungen bald eine weit wichtigere Rolle. Europa,
das sich jüngst von einem Emigrations- zu einem Immigrationskontinent entwickelt hat,
sieht sich nun mit ähnlichen Entwicklungen konfrontiert.

Barbara Dölemeyer schreibt über die «Sonderrechte reformierter Flüchtlingsgemeinden
und ihre Behauptung über Jahrhunderte». An den Beispielen der Sonderstellung der

hugenottischen Réfugiés, die diese in Bezug auf die Kirchenverfassung von den deutschen
Fürsten erhielten, wird sichtbar, wie lange Teile dieser Privilegien aufrecht erhalten worden

sind und wie diese stets auch in Konkurrenz zum generellen Assimilationswillen
standen.

«Religiöse Konflikte als Folge spontaner und erzwungener Umsiedlungen in Südostasien»

vergleicht Bernhard Dahm. Wie er aufzeigt, waren südostasiatische Länder lange
Zeit geprägt von einem friedlichen Nebeneinander unterschiedlicher Religionsgemeinschaften

und entschärften Konflikte durch selektive Adaption. Erst am Ende der
Kolonialzeit untergruben Modernisierungsmassnahmen der eigenen Eliten sowie grössere
Umsiedlungen das traditionelle Streben nach Ausgleich und Harmonie. An den Beispielen des

Kampfs der Muslime um einen eigenen Staat im Süden der Philippinen, der Transmigrationspolitik

in Indonesien sowie am Exodus der Katholiken aus Nordvietnam arbeitet
Dahm spezifische und in sich äusserst unterschiedliche Beispiele heraus.

Max Deeg untersucht den Wandel der chinesisch religiösen Diaspora-Gemeinde in
Wien im Spannungsfeld «Zwischen kultureller Identität und universellem Heilsanspruch».
Eine Besonderheit der chinesischen Diasporareligiosität, so eine der Ausgangsthesen,
bestehe darin, dass kulturelle Identität sehr häufig über Konversion zu einer kulturell als
chinesisch identifizierten Religion hergestellt werde. Die aufgeführten Überlegungen bilden
die Grundlage Für ein Forschungsprojekt.

SZRKG, 100(2006)



436 Rezensionen - Comptes rendus

Über die jüdischen Gemeinden in Istanbul schreibt Silvia Tellenbach im Beitrag «Aus
Spanien in die Türkei». Die spanischen Juden emigrierten in der Folge der Reconquista in
zwei Wellen in das Osmanische Reich, das den Angehörigen der andern beiden
Buchreligionen Lebensmöglichkeiten bot, die zur gleichen Zeit kaum anderswo zu finden waren.
Die jüdäospanischen Migranten gewannen bald an ökonomischem Einfluss. In dem Masse
jedoch, wie die Informationsflüsse mit dem Westen schwächer und die Kenntnisse
abendländischen Wissens zurückgingen, verloren sie diesen an neue aufsteigende Eliten. Die
jüdäospanischen Emigranten blieben jedoch mit ihrem altertümlichen Spanisch, das sie mit
hebräischen Buchstaben schrieben, als Gruppe lange Zeit deutlich unterscheidbar.

Christoph Ribbat befasst sich unter dem Titel «Der kontrollierte Gebetsverein» mit
den masurischen Einwanderern ins Ruhrgebiet um 1900. Diese trafen trotz ihrer evangelischen

Konfession auf ein doppeltes Misstrauen. Die slawischen Masuren sahen sich im
Gebrauch ihrer Sprache durch die wilhelminische Germanisierungspolitik verschiedenen
Repressalien ausgesetzt und die evangelische Landeskirche misstraute der ihrer Kontrolle
entzogenen Frömmigkeitskultur.

Am Beispiel Griechenlands befasst sich Altana Filos mit der «Religionsausübung von
Migrantengruppen in religiös homogenen Staaten». Griechenland kann als religiös homogenes

Land bezeichnet werden, in dem 90% der griechischen Bevölkerung der
griechischorthodoxen Religion angehören. In der Folge des Wandels Griechenlands seit den 1980er
Jahren zu einem Einwanderungsland, verstärkte sich jedoch die religiöse Vielfalt. Viele
der legal und illegal Zugewanderten sind Muslime (ein grosser Teil aus Albanien), die

zusammen mit andern Glaubensrichtungen angesichts des Selbstverständnisses der Orthodoxen

Kirche als Kirche der Majorität und des Griechentums Mühe haben, ihre eigene
Religion explizit frei praktizieren zu können. Die Autorin verweist auf die Gefahren, die
eine solche Abgrenzungspolitik in sich birgt.

Jon Miller untersucht Religion und Leben von Immigranten in Los Angeles und weist
auf der Basis von Interviews nach, dass in einer Migrationsstadt ohne ethnisch dominante
Mehrheit mit einer derart sozial mobilen Gesellschaft der religiöse Bezug bei Zugewanderten

einen hohen Stellenwert erhält.
Der abschliessende Beitrag widmet sich der «Religionsfreiheit von Flüchtlingen im

Aufnahmestaat aus völkerrechtlicher Perspektive». Tobias Lochen und Thilo Marauhn
vergleichen die bestehenden Menschenrechtsverträge und kommen zum Schluss, dass

diese einen weit reichenden Schutz der Religionsfreiheit von Flüchtlingen im Aufnahmestaat

gewähren.
Die Autorinnen und Autoren des Sammelbands zeigen mit ihren historischen und aktuellen

Bezügen anschaulich auf, welche dominante Rolle die Religion in den verschiedenen

Migrationsprozessen gespielt hat und auch in der Gegenwart spielt. Die Beiträge
schärfen so das Verständnis, indem sie Herausbildung und Wandel religiöser Denk- und
Verhaltensweisen von Migrantinnen und Migranten sichtbar machen, die als Teil eines
sozialen Prozesses zu verstehen sind.

Horw Markus Furrer

Hubert Wolf, Einleitung 1814-1917 in vier Sprachen (Deutsch. Italienisch. Englisch,
Spanisch), Paderborn, Ferdinand Schöningh, 2005 (=Römische Inquisition und
Indexkongregation. Grundlagenforschung: 1814-1917), 429 S.

Seit der damalige Präfekt der vatikanischen Glaubenskongregation und heutige Papst
Benedikt XVI. dem jungen Frankfurter Professor für Kirchengeschichte Hubert Wolf im
Jahr 1992 mit einer Ausnahmegenehmigung den Weg in die Archive des vormaligen
Heiligen Offiziums öffnete, lassen die dort gemachten Funde den Forscher nicht mehr in

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 437

Ruhe. Inzwischen wurden die Archive dieser ehemals als «Suprema» bezeichneten
Kongregation ebenso wie die der Indexkongregation für die Forschung geöffnet. Hubert Wolf
ist mit einer Reihe von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern dabei, die interessanten
Einzelfälle, in denen es zu einer römischen Verurteilung kam oder in denen eine solche
Verurteilung unterblieb oder von denen man bisher nicht einmal wusste, dass eine Anzeige
ergangen war, aufzuarbeiten. Diese Aufgabe ist für das 19. Jahrhundert für eine Reihe von
Fällen (Heine, Ranke, Karl May und Harriet Beecher-Stowe) in mehreren teils populären
Publikationen Wolfs bereits durchgeführt worden. Andere Projekte, wie die Aufarbeitung
der Modernismus-Problematik, stehen noch an.

Das hier anzuzeigende Werk ist die in vier Sprachen verfasste Einleitung zu der als

«Grundlagenforschung» bezeichneten Inventarisierung der mit der Buchzensur befassten
römischen Behörden. Endziel des wissenschaftlichen Grossunternehmens ist eine
vollständige Erfassung aller seit 1542 bis 1917 auf den Index der verbotenen Bücher gelangten

Werke, eine prosopographische Erfassung der damit befassten Gutachter und
Mitglieder der römischen Inquisition und Indexkongregation sowie eine Zuordnung der
Gutachter zu den entsprechenden Büchern. Realisiert wird dieses Ziel von Wolf von
hinten her, also vom gegenwärtigen terminus ad quem der Öffnung der vatikanischen
Archive. Dass dabei - zumindest gegenwärtig - die spannenden Phasen des Dritten
Reiches und der Endphase des Index bis zu seiner Abschaffung Ende 1965 nicht systematisch
berücksichtigt werden können, mag man bedauern; die Entscheidung, das Projekt nicht
1542, sondern 1917 zu beginnen, ist wohl der öffentlichkeitswirksamen Vermittlung
geschuldet.

Die römische Buchzensur diente der «Wissenskontrolle». Entstanden nach der
medienpolitischen Revolution infolge der Reformation, wurde die Zensur nach einem idealtypischen

Verfahren aus Anzeige, Vorprüfung, Gutachten, Verhandlung vor der
Konsultorenversammlung, Entscheidung und Publikation der Entscheidung durchgerührt. Aus dem
in unterschiedlichen Beständen der Archive der Indexkongregation und der Inquisition
vorhandenen Material sind die in der vorliegenden Einleitung vorgestellten sechs Bände
zusammen gestellt:

Dabei geht es zum einen um die Edition der so genannten «Bandi» (Wolf, Hubert
(Hg.), Römische Bücherverbote. Edition der Bandi von Inquisition und Indexkongregation

1814-1917 (Römische Inquisition und Indexkongregation. Grundlagenforschung I:
1814-1917), Paderborn: Ferdinand Schöningh 2005). Auf diesen Plakaten, die öffentlich
in Rom angeschlagen und an ausgewählte Adressaten versandt wurden, wurden die
Beschlüsse über zu indizierende Bücher sowie eventuelle Unterwerfungen der Autoren
mitgeteilt. Aus diesen Bandi wurden im Abstand mehrerer Jahre die gedruckten Ausgaben
des «Index librorum prohibitorum» gebildet. Durch diese Edition können jetzt fast lückenlos

die Sitzungen und der Kontext benannt werden, in denen eine Buchverurteilung stattfand.

Das zweite Vorhaben im Rahmen des Buchzensur-Projekts ist ein systematisches
Repertorium, geordnet nach den Verhandlungen der Indexkongregation (Wolf, Hubert (Hg.),
Systematisches Repertorium zur Buchzensur 1814-1917. Indexkongregation. Inquisition
(Römische Inquisition und Indexkongregation: Grundlagenforschung II: 1814-1917),
zwei Bände, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2005) bzw. der Inquisition. Hier werden zu
den behandelten Autoren und Büchern, zu denen jeweils die genauen bibliographischen
Angaben, nach Möglichkeit zu der verwendeten Ausgabe, ermittelt wurden, die
entsprechenden Gutachter benannt sowie repertorische Angaben zu den Sitzungen und Fundorten
geboten.

Die dritte Edition geht wesentlich auf langjährige Vorarbeiten des ehemaligen
Mitarbeiters der Glaubenskongregation und späteren Limburger Diözesanarchivars Herman H.
Schwedt zurück. Es ist eine Prosopographie aller Mitarbeiter von Inquisition und Index-

SZRKG, 100(2006)



438 Rezensionen - Comptes rendus

kongregation (Wolf, Hubert (Hrsg.), Prosopographie von Römischer Inquisition und
Indexkongregation 1814—1917 (Römische Inquisition und Indexkongregation.
Grundlagenforschung III: 1814-1917), zwei Bände, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2005).
Erfasst werden dabei Kardinäle, Gutachter (Konsultoren), Qualifikatoren und Relatoren
sowie die Beamten der Kongregationen. Diese Prosopographie, die zu gegebener Zeit
auch im Internet für die Forschung zur Verfügung stehen soll (http://www.buchzen-
sur.de), umfasst neben den Lebensdaten auch die Gutachtertätigkeit sowie Quellen- und
Werkhinweise.

Was Katholiken lesen durften und was nicht, was ihnen vorenthalten werden sollte,
aber dann doch zur Verfügung stand, welche Mechanismen sich hinter der geheimnisvollen

Institution der Inquisition und des Index verbargen, dafür stehen mit den vorliegenden
Bänden aus der «Werkstatt Wolf» grundlegende Hilfsmittel bereit. Das Projekt soll
fortgesetzt werden bis zur Gründung der Inquisition 1542. Für die unterschiedlichen Perioden
der neuzeitlichen Kirchengeschichte liegen nach Abschluss wertvolle Hilfsmittel vor, mit
deren Hilfe die Dynamiken zwischen römischer Kirchenzentrale und regionalen
Peripherien besser erfasst werden können. Doch lasse man sich nicht täuschen: Greifbar wird
nur die jeweilige Meinung der römischen Behörden, die zwar durchaus plural sein konnte.
Nicht greifbar werden die Ängste und Vorsichtsmassnahmen katholischer Autoren beim
Schreiben ihrer Werke. Manche «Schreibhemmung», wie sie im Umfeld der
Modemismus-Krise vorkam, hat eben auch mit gemachten oder gedachten Erfahrungen mit der
römischen Bücherzensur zu tun. Aber das wird sicher durch noch zu erwartende
Einzelstudien näher erhellt.

Vallendar Joachim Schmiedl

Monique Scheer, Rosenkranz und Kriegsvisionen. Marienerscheinungskulte im 20.
Jahrhundert, Tübingen, Tübinger Vereinigung für Volkskunde, 2006 (=Üntersuchungen des

Ludwig-Uhland-Instituts der Universität Tübingen Bd. 101), 457 S.

Um es vorweg zu sagen: die hier anzuzeigende kulturanthropologische Studie von
Monique Scheer ist ein absoluter Glücksfall. Mit ihrer im Wintersemester 2004/05 an der
Fakultät für Sozial- und Verhaltenswissenschaft der Universität Tübingen eingereichten
Dissertation leistet sie einen substantiellen und erhellenden Beitrag zum Verständnis der

Konjunktur des Marienkultes in Deutschland um 1950.

Im Gegensatz zu kirchenhistorischen Arbeiten, die bisweilen ein allzu apologetisch-
hagiographisches Interesse am Thema oder aber eine nahezu despektierliche Abschätzigkeit

(Wundersucht) erkennen lassen, enthält sich Monique Scheer, die sich dem sozial-
und mentalitätsgeschichtlichen Ansatz Klaus Schreiners (36) verpflichtet weiss,
methodenbedingt einer wertenden Begrifflichkeit. Sie versteht Marienerscheinungen gerade
nicht als abergläubische Verirrung des religiösen Lebens, sondern wertneutral als eine

mögliche Artikulation menschlicher Erfahrung in religiöser Sprache. Der durch die Studie
abgesteckte Zeitraum bewegt sich weit in die Nachkriegszeit hinein, obschon ihr
Hauptaugenmerk der Frage gilt, inwieweit der Marienerscheinungsglaube kulturelle Ressourcen

bot, um Krieg und Kriegsgefahr zu deuten. Scheer begründet ihr Ausgreifen auf die
fünfziger Jahre mit dem Hinweis, dass das Ende des zweiten Weltkrieges als «Kriegsende auf
Raten» zu betrachten sei, dann wenn man nicht allein die soldatische Erfahrung, sondern
das Nachwirken der existentiellen Nöte der Gesamtbevölkerung in Rechnung stellt (28).

Die Studie gliedert sich in zwei Teile. Der erste, historisch-empirische Teil («Maria
spricht zur Welt». Fatima-Kult und Marienerscheinungen in Deutschland, 41-260) ist
relativ konventionell gestrickt, insofern er einer chronologischen Spur folgend mit der

Darstellung der Marienerscheinungen von Fatima (1917-1942) einsetzt. Sodann die deut-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 439

sehe Rezeption und kirchliche Förderung des Fatima-Kultes (1930 bis in die Mitte der
fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts) in den Blick nimmt und die Marienerscheinungen
im Südwesten Deutschlands (Pfaffenhofen an der Roth, Tannhausen, Fehrbach in der
Pfalz sowie Heroldsbach-Thun) erstmals rekonstruiert. Auffallend ist, dass Maria an allen
diesen vier Orten als «Unbefleckt Empfangene» erscheint. Während die Seherinnen in
Pfaffenhofen und Tannhausen Mitglieder von marianischen Organisationen waren (und
von daher «Bilderfahrungen» mitbrachten), handelte es sich bei den Seherinnen in Fehrbach

und Heroldsbach um Kinder, die wohl durch Religionsunterricht und Kirchenbesuch
erste Kenntnissse von Marienerscheinungen hatten. Die Ereignisse um die Erscheinungen
rekonstruiert die Verfasserin ebenso umsichtig wie versiert anhand von zeitgeschichtlichen

(Archiv-) Dokumenten, von Untersuchungsprotokollen. Presseberichten, zeitgenössischer

Erbauungsliteratur, katholischer Publizistik und theologischer Literatur.
Die «Würze» der Studie liegt im unkonventionellen zweiten Teil der Arbeit

(«Reaktivierungen: Das Marienbild in Kriegszeiten», 261-408). Hier ist das chronologische
Vorgehen durchbrochen. Scheer «hüpft» in der Zeit «zurück» und konstituiert das

Bildrepertoire der katholischen Marienfrömmigkeit typologisch. mit dem Ziel, dessen
symbolische Macht in einem späteren historischen Kontext, der Zeit des (und nach dem)
Zweiten Weltkrieg, zu erhellen. Interessanterweise ist die «Immaculata Conceptio» das
bestimmende Motiv im visuellen Schema der Erscheinungskulte, obschon auch andere
Typoi zur Verfügung gestanden hätten. Durch den Blick zurück auf die Anfänge des

Immaculata-Typs kann die Verfasserin zeigen, weshalb gerade die «Immaculata» als das
passende Marienbild imaginiert wurde.

Die Unbefleckte Empfängnis war bis 1750 als politisiertes Marienbild das Konstrukt
theologisch gebildeter Eliten. Sie verkörperte als konfessionalistisch aufgeladenes Symbol
den Siegeswillen der römisch-katholischen Kirche. Genau auf diese Bedeutungsebene, die
in der späteren Zeit (vor allem durch Lourdes und den durch es repräsentierten Typos, wie
er in der Wundertätigen Medaille repräsentiert ist) überlagert wurde, konnte nun, bald 300
Jahre später zurückgegriffen werden, um die Weltkriege im Rahmen einer religiösen
Deutung verständlich zu machen. Anders gesagt: im Fatima-Kult, so Scheer, wurden
Deutungsangebote reaktiviert, die im frühneuzeitlichen Entstehungskontext der Immaculata
wurzeln. Die Religionskriege des 17. Jahrhunderts wurden zur Metapher für die Situation
der Nachkriegszeit respective des kalten Krieges.

Freiburg i.Br. Elke Pahud de Mortanges

Rupert Klieber/Hermann Hold (Hg.), Impulse für eine religiöse Alltagsgeschichte des

Donau-Alpen-Adria-Raumes, Wien/Köln/Weimar, Böhlau Verlag, 2005, 252 S.

Das Ziel der Herausgeber lautet, den Diskurs über die Alltagsgeschichte in theoretischer
wie praktischer Hinsicht zu fördern. Der Sammelband bietet vier theoretische und zwölf
praktische Beiträge. Die konkreten Beispiele für Alltagsgeschichte sind zeitlich, örtlich
und thematisch höchst unterschiedlich situiert, werden aber durch das Band des

«Religiösen» zusammengehalten. Die thematische Vielfalt, die von der spätantiken Kleidung
mit christlichen Motiven bis zur Flüchtlingshilfe des Waldsassener Stadtpfarrers in den
Jahren 1945 bis 1947 reicht, zeigt ein Problemfeld der Alltagsgeschichte auf: deren
Beliebigkeit. Herausgeber Rupert Klieber hält fest, Alltagsgeschichte sei «die faktisch beliebig

vermehrbare Rekonstruktion und Beschreibung vergangener Wirklichkeiten [...]».
Aber: Was für konkrete Ereignisse wählt man aus? Der Bauer aus Muotathal, dessen Ernte

trotz Anrufung mehrerer Heiliger miserabel ausfallt oder die Hausdienerin, die den

Schwyzer Pfarrer auf einer Reise nach Rom begleitet? Eine vernünftige Antwort auf
solche Fragen findet man im Sammelband nicht. Es dürfte auch keine geben. Immerhin

SZRKG, 100(2006)



440 Rezensionen - Comptes rendus

steht der Historiker vor einer Herausforderung, für die vor allen anderen seine Zunft
befähigt ist, nämlich das konkrete Ereignis «[...] in den von der Strukturgeschichte säuberlich

beschrifteten Fächern des historiographischen Setzkastens» (Klieber) abzulegen. Der
Historiker hat die Aufgabe, die realen Geschehnisse in den jeweiligen gesellschaftlichen
Kontext einzuordnen.

Alltagsgeschichte schildert anhand exemplarischer Einzelfälle das Verhalten, Denken
und Fühlen der Menschen in einem bestimmten kulturellen und politischen Umfeld. Der
Alltag der so genannten «Kleinen Leute» tritt dabei gleichberechtigt neben jenen der

«grossen Entscheidungsträger». Völlig zurecht hält Hermann Hold, der zweite Herausgeber,

fest, dass die „Kleinen Leute" ohne die Grossen nicht verstehbar seien und auch die
((Grossen» einen Alltag haben. Im Sammelband wird dieser Devise Rechnung getragen.
Sehr anschaulich kommt sie zum Beispiel in Vincenc Rajsps Beitrag «Der Glaubens- und
Kirchenalltag in Slowenien 1945-1990» zum Ausdruck. Den umgebrachten und
eingekerkerten Priester in Slowenien nach dem Zeiten Weltkrieg steht die Gymnasiallehrerin
gegenüber, die wegen regelmässigen Kirchenbesuchs zu 24 Monaten Haft verurteilt wird.
Das kommunistische System drangsalierte die katholischen Priester, weil sich diese während

den Kriegswirren in der Mehrzahl auf die antikommunistischc Seite und somit gegen
die von Kommunisten dominierten Partisanen gestellt hatten. Die Repressalien betrafen
auch das «normale» katholische Volk. Als religiöses Elixier, dem auch die autoritäre
weltliche Herrschaft trotz bürokratischer Schikanen nichts anhaben konnte, erwiesen sich
die Wallfahrten.

Auch Christine Tropper zeigt im Beitrag über das Gurker Geistliche Gericht auf, wie
die alltägliche Realität der «Kleinen Leute» durch das Handeln der «Mächtigen»
erschlossen werden kann. Tropper analysierte ein Protokoll der Gurker Konsortiums, das als

geistliches Gericht der Diözese Gurk fungierte. Am häufigsten hatte sich das Gericht mit
Fällen von Kindeserdrückung und uneingelösten Eheversprechen zu befassen. Klagten die
Frauen wegen nicht gehaltenen Eheversprechen, versuchten die Männer ein Urteil gegen
sie mit zwei Strategien abzuwenden: Entweder unterstellten sie den Frauen einen liederlichen

Lebenswandel oder sie versuchten, ein Verwandtschaftsverhältnis nachzuweisen.
Deutlich Erfolg versprechender war die zweite Strategie. Eine Verwandtschaft stellte ein
kirchliches Ehehindernis dar, worauf das Gericht immer gegen die Ehe und häufig auch

gegen eine Entschädigung der Frau entschied. Grundsätzlich wurde damals das Eheverlöbnis

beim ersten Geschlechtsakt besiegelt. Die Ehe musste indes nicht notwendigerweise

bald darauf erfolgen. Verging zu viel Zeit, kam es häufig zu Klagen. Ein Grund für
das Nicht-Zustandekommen einer Ehe konnten wirtschaftliche Entwicklungen, aber auch
Aussichten auf eine «günstigere Partie» sein.

Einsiedeln Kari Kälin

Simone Lässig, Jüdische Wege ins Bürgertum. Kulturelles Kapital und sozialer Aufstieg
im 19. Jahrhundert, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2004, 784 S.

Es gibt kein «deutsches Modell» der jüdischen Verbürgerlichung. Mit dieser Feststellung
erhebt Simone Lässig zum Postulat, die spezifischen nationalen Charakteristiken bürgerlicher

Gesellschaften auch im Hinblick auf die jüdische Geschichte zu beachten. In ihrer
800 Seiten starken Habilitationsschrift belegt sie die Besonderheiten des deutsch-jüdischen

Verbürgerlichungsprozess mit einer eindrucksvollen Argumentationsdichte. Die
Grundfragestellung der Studie ist dabei so frappierend einfach wie kompliziert: Welche
Ursachen machten die Entwicklung der jüdischen Gemeinschaft des 19. Jahrhunderts zu
einer einzigartigen Erfolgsgeschichte? Die detaillierte Erarbeitung dieser Frage geht
entlang der Modernisierungselemente in dieser Zeit. Der Wandel in Bildung, Religion und

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 441

Öffentlichkeit sind die Schwerpunkte der Studie. Als theoretische Grundlage dient die
Kapitaltheorie und das Habituskonzept Pierre Bordieus, die Lässig nicht orthodox
übernimmt, sondern gemäss ihren Forschungszielen dynamisiert. Daneben zieht sie den

Erziehungsbegriff des 19. Jahrhunderts heran, dessen prominente Stellung durch eine Vielzahl

von Studien vorausgesetzt werden kann. «Erziehung» bildet denn auch die zentrale
Trennlinie zwischen der deutschen Entwicklung und dem Verlauf der Verbürgerlichung in
anderen Ländern. In kritischer Distanz zur vermeintlichen Durchschlagkraft des «bürgerlichen

Wertehimmels», dessen Implikationen sich hinter dem Begriff «Erziehung»
verstecken, schlüsselt Simone Lässig Kennzeichen damaligen kulturellen Kapitals auf und
analysiert die Umsetzungsdichte innerhalb der jüdischen Gemeinschaft.

Die Studie hinterfragt zuvorderst Shulamit Volkovs Verbürgerlichungstheorie, die eine
Akkumulation ökonomischen Kapitals als Basis für eine kulturelle Kapitalbildung, damit
für eine erfolgreiche Verbürgerlichung, voraussetzt. Das Ergebnis Lässigs stellt Volkovs
These förmlich auf den Kopf: Das kulturelle Kapital und damit der bürgerliche Habitus
sei die Voraussetzung für ökonomischen Erfolg.

Lässigs Untersuchung verläuft auf drei methodischen Ebenen: diskursiv, soziologisch
und biographisch. Zunächst beschreibt sie die Emanzipationsdiskurse, die ausschliesslich
in Deutschland auf dem Prinzip der «Erziehung» beruhten. Daran anschliessend werden
die Diskurse der jüdischen Bildungsinstitutionen untersucht, dies anhand der jüdischen
Reformschulen und der Bildungskonzepte in den einzelnen jüdischen Gemeinden, sowie
den religiösen Wandel durch Analyse der Ästhetisierung und Historisierung des
Gottesdienstes und der deutschsprachigen Predigten. Sie verlässt in ihrer Untersuchung die
Diskursebene, indem sie die grundlegenden Modernisierungskonflikte in ausgewählten
jüdischen Gemeinden vorstellt. Mithilfe von sozialwissenschaftlichen Methoden beschreibt
sie die Etablierung einer deutsch-jüdischen Öffentlichkeit, die sich in einer stetig
wachsenden Vielfalt jüdischer Publikationen darbot. Hieran schliesst sich der zweite öffentliche

Untersuchungsgegenstand an, die jüdische Partizipation in überkonfessionellen
Vereinen und die Ausprägung spezifischer jüdisch-konfessioneller Vereine. Abschliessend
fragt die Studie nach den Grundzügen individueller Verbürgerlichungsbiographien.

Im Resultat bricht Lässig mit der Vorstellung eines homogenen Bürgertums, wodurch
sie die Konzepte von Akkulturation und Assimilation, selbst das neuere Konzept einer
jüdischen Subkultur, verwirft. Aus der Sttidie geht vielmehr eine hybride Struktur des

Bürgertums und daran anbindend eine hybride jüdische Identität hervor.
Das Konzept von Akkulüiration respektive Assimilation verwirft Lässig, indem sie die

verschiedenen Handlungs- und Werteangebote aus dem staatlichen Erziehungprojekt mit
den tatsächlichen kulturellen Übernahmen vergleicht. In der Studie erscheint die kulturelle

Matrix der verbürgerlichten Juden nur in denjenigen Aspekten deckungsgleich mit
formulierten Anforderungen, insofern deren Paradigmen eine wirtschaftlich erfolgreiche
Zukunft und den Erhalt der Religion versprachen. Das Prinzip der jüdischen Subkultur
stellt sie neben eine Vielzahl bürgerlicher Subkulturen und verneint damit eine jüdische
Separatgeschichte, die sich losgelöst von der nichtjüdischen Verbürgerlichung vollzog.
Folgerichtig integriert Lässig die jüdisch-bürgerliche Entwicklung in die allgemeine
Geschichte des bürgerlichen Jahrhunderts. Ihr gelingt es dabei, jenseits der Deutungsmuster
von Minorität/Majorität und Fremdheit/Vertrautheit, die religiös-kulturellen Eigenheiten
der jüdischen Gemeinschaft in ihrer spezifischen Bedeutung für den Verbürgerlichungs-
prozess herauszustellen. Den Hauptgrund für den beispiellos gelungenen Transformati-
onsprozess der jüdischen Gemeinschaft von einer meta-ständischen Gruppe in die
bürgerliche Gesellschaft sieht Lässig in der «gezielten und umfassenden Einbindung der
jüdischen Unterschichten in diesen Prozeß». Hier spielten vor allem die jüdischen Bildungs-

SZRKG, 100(2006)



442 Rezensionen - Comptes rendus

Institutionen eine herausragende Rolle, deren fortschrittliche Integrationsansätze selbst
dann noch nachwirkten, als verschiedene staatliche Massnahmen Juden den sozialen Aufstieg

bereits wieder versperrten.
Es wäre kleinlich, diese wohl umfassendste Studie zum jüdischen Verbürgerlichungs-

prozess an Einzelheiten zu kritisieren. Ebenso kleinlich wären Hinweise auf unbeantwortete

Fragen, zum Beispiel zu den Verlierern dieser Entwicklung, das heisst den
Gescheiterten und den in traditioneller Lebensweise Verharrenden. Die Geschichte der
«NichtVerbürgerlichung» war jedoch nicht das Thema der Studie. Gleichwohl räumt
Lässig diese und eine Reihe weiterer ungelöster Problemstellungen als offene
Forschungsfragen ein.

Was Simone Lässig mit ihrer Studie geradezu vortrefflich gelungen ist, das ist eine
«Bodenanbindung» von Diskurs an konkrete Lebenswirklichkeit. In ihrer Studie bewegt
sich der Gedanke nicht im luftleeren Raum, sondern erhält seine Relevanz durch
resultierende Handlungen.

Der nachhaltigste Ertrag dieser Studie ist Lässigs Hinweis auf die «Nachtseite» der
jüdischen Erfolgsgeschichte. Durch die Sichtbarkeit der jüdischen Bürgerlichkeit im
öffentlichen Raum erreichte die jüdische Gemeinschaft nicht die eigentlich erstrebte
«Normalität», ihre Verbürgerlichung geriet vielmehr zu einem unbeabsichtigten «Übermass an
Bürgerlichkeit».

Simone Lässig ist damit ein grundlegender Perspektivenwechsel gelungen. Ihre
umfassende Forschungsarbeit wird in den nächsten Jahren Grundlage für vielfältige weitere
vergleichende und fortschreibende Untersuchungen sein - dies nicht nur im Bereich der
jüdischen Geschichte, sondern in der Geschichte des 19. Jahrhunderts überhaupt.

Basel Ruth Heinrichs

Robert Zurek, Zwischen Nationalismus und Versöhnung. Die Kirchen und die
deutschpolnischen Beziehungen 1945-1956 (=Forschungen und Quellen zur Kirchen- und
Kulturgeschichte Ostdeutschlands. 35), Böhlau, Köln/Weimar/Wien, 2005, XIII/413 S.

Mitte der 1960er Jahre demonstrierten die christlichen Grosskirchen auf spektakuläre
Weise noch einmal ihren gesellschaftlichen und politischen Einfluss in Mitteleuropa, als
sie mit dem Briefwechsel der polnischen und deutschen katholischen Bischöfe und der
«Ostdenkschrift» der Evangelischen Kirche Deutschlands von 1965 eine auf Versöhnung
ausgerichtete Neuorientierung der deutsch-polnischen Beziehungen einleiteten. Die
Bedeutung dieser kirchlichen Versöhnungsinitiativen gewinnt an Kontur, wenn man einen
Blick auf das verhärtete deutsch-polnische Verhältnis in den Jahren zuvor und die Rolle
der Kirchen darin wirft, wie dies Robert Zurek in seiner Dissertation getan hat, die nun als
Buch vorliegt.

Zurek bezeichnet das von ihm untersuchte Nachkriegsjahrzehnt selbst als eine «im
Hinblick auf den deutsch-polnischen Aussöhnungsprozess wenig spektakuläre und ertragreiche

Periode» (376). Den Massstab einer offenbar für universal gehaltenen christlichen
Ethik anlegend, die auf Vergebung ausgerichtet sei, treibt ihn die Frage nach den Gründen
für das Ausbleiben einer versöhnlichen Haltung der Kirchen in der Frühphase der
deutsch-polnischen Beziehungen nach dem Krieg um. Der wissenschaftliche Ertrag der
Arbeit liegt vor allem in dem Nachweis, dass die Kirchen im Gegensatz zu ihrer
bahnbrechenden Rolle Mitte der 1960er Jahre von 1945 bis 1956 so gut wie keine eigenen
Impulse für die Ausgestaltung der deutsch-polnischen Beziehungen lieferten. Zurek differenziert

dies für beide Konfessionen in West- und Ostdeutschland sowie in Polen, kommt
aber in allen Fällen zu demselben Ergebnis: In der Frage des deutsch-polnischen
Verhältnisses folgten die Kirchen den allgemeingesellschaftlichen und -politische Ansichten

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 443

und Forderungen, ohne Ausbildung oder Anwendung von eigenen, spezifisch christlichen
Deutungsmustern und Bewertungsmassstäben. Das bedeutete konkret, dass man auch auf
kirchlicher Seite vor einer möglichen Versöhnung mit dem Gegenüber politische
Vorbedingungen erfüllt sehen wollte. Auf deutscher Seite hiess das: Revision der Oder-Neisse-
Grenze, Rückgabe der verlorenen Ostgebiete und Rückführung der ausgesiedelten
Deutschen. Auf der polnischen Seite verlangte man dagegen: deutsches Eingeständnis der
Schuld an den NS-Besatzungsverbrechen in Polen und Anerkennung des Gebietsverlustes
als Form der Entschädigung. Zureks ausführliche Untersuchungen zum kirchlichen
Diskurs über die NS-Verbrechen sowie zur Grenz- und Vertreibungsfrage zeigen deutlich,
dass die Kirchen die politischen Vorbedingungen einer Versöhnung nicht nur teilten,
sondern massgeblich mitproduzierten.

Die Ursachen für die Unfähigkeit der Kirchen, sich versöhnend über politische
Forderungen hinwegzusetzen, sieht Zurek in ihrem Gefangensein im nationalen Antagonismus,
der im Zweiten Weltkrieg seinen Höhepunkt erfahren hatte, in ihrer Konzentration auf die
erheblichen Nöte des eigenen Volkes in der unmittelbaren Nachkriegszeit, im
heraufziehenden Ost-West-Konflikt und in den fehlenden persönlichen Kontakten. Für die
polnische Kirche vernachlässigt er dabei etwas den zentralen Faktor ihrer Erfahrung im
Zweiten Weltkrieg mit der deutschen Besatzung, als sie ein besonderes Ziel des NS-Ter-
rors gewesen war. Ihre Enttäuschung über das gleichgültige Verhalten der deutschen
Glaubensbrüder setzte sich nach dem Krieg angesichts der fehlenden Auseinandersetzung
der deutschen Christen mit den NS-Verbrechen weiter fort. Zurek verweist für die polnischen

Kirchen jedoch auf den ebenso wichtigen Umstand, dass jede Annäherung an
Deutschland im kommunistischen Kirchenkampf als staatsfeindliches Verhalten gegen sie
instrumentalisiert wurde und gravierende Repressalien nach sich ziehen konnte. Solche
Repressalien mussten deutsche Christen bei einer versöhnlichen Haltung gegenüber Polen
nicht befürchten, auch wenn sie damit eine weithin unpopuläre Position eingenommen
hätten. Trotzdem verharrten die deutschen Kirchen auf einer selbstbezogenen Perspektive
auf das Leid der Deutschen. Nur in relativ unbedeutenden und folgenlosen Ausnahmefällen

kam es zu versöhnlichen Ansätzen, so im Umfeld der Bekennenden Kirche, der

Pax-Christi-Bewegung und der Frankfurter Hefte. Die Annäherungsversuche auf polnischer

Seite waren bedeutsamer, so die Vergebungs- und Versöhnungsdeklaration von
Primas Hlond von 1948 und der Versöhnungsaufruf katholischer Laien von 1951, die aber
keine Beachtung bei den deutschen Christen fanden.

Es stellt sich angesichts dieses ernüchternden Befundes die Frage, wie es zehn Jahre

später doch zu den wegweisenden Versöhnungsinitiativen der Kirchen kommen konnte.
Als vorbereitende Faktoren macht Zurek auf der deutschen Seite zwei Umstände aus:

Für die deutschen Katholiken habe die kommunistische Verfolgung der katholischen
Kirche in Polen zu einer konfessionellen Solidarität geführt, die langfristig das Verhältnis
zu Polen positiv verändert habe. Zurek verweist in diesem Zusammenhang auf die einzige
kritische Bemerkung eines deutschen Bischofs zum negativen historischen Verhältnis der
Deutschen zu Polen, die 1953 auf einer Solidaritätsveranstaltung zugunsten der verfolgten
katholischen Kirche fiel. Ob die konfessionelle Solidarität tatsächlich zu einer tieferen
Selbstreflexion führte, wie Zurek meint, erscheint allerdings angesichts des von ihm
präsentierten Materials zweifelhaft.

Plausibel erscheint dagegen, dass auf evangelischer Seite die Mitte der 1950er Jahre

eingeführten Reiseerleichterungen nach Polen einen Umdenkungsprozess einleiteten, der
radikaler war als der auf katholischer Seite im Zusammenhang mit der Kirchenverfolgung
in Polen. Entscheidend war dabei, dass mit dem Aufbau von Kontakten nach Polen die

((Loslösung der evangelischen Ostaktivitäten von der Kuratel der Vertriebenengremien»
(334) gelang, die bis dahin die Einstellung der evangelischen Kirche zu Polen massgeblich

bestimmt hatten. Insbesondere die Konfrontation mit den in der Bundesrepublik weit-

SZRKG, 100 (2006)



444 Rezensionen - Comptes rendus

gehend tabuisierten NS-Verbrechen in Polen führte zu einem Umdenkungsprozess im
Verhältnis zu Polen, der schliesslich auch die Grenzffage betraf, und das Bemühen um
einen nachhaltigen Versöhnungsprozess massgeblich motivierte.

Es ist bedauerlich, dass die wichtige Arbeit von Zurek bereits im Jahr 1956 abbricht
und so den weiteren innerkirchlichen Prozess, der zu den Versöhnungsinitiativen Mitte
der 1960er Jahre führte, nicht mehr untersuchen kann.

Oldenburg Stephan Scholz

Birgit Weißenbach, Kirche und Konzentrationslager. Katholische Aufklärungspublizistik
in der Zeit von 1945 bis 1950, Frankfurt/Main, Verlag Peter Lang, 2005, 361 S.

Vor allem in der unmittelbaren Nachkriegszeit, also den Jahren 1945 bis circa 1950,
bestand in der deutschen Öffentlichkeit kaum ein Interesse an den verbrecherischen
Ausprägungen des nationalsozialistischen Regimes. Vordringlichere Bedürfnisse wie der
Kampf, den nächsten Tag zu überleben, verhinderten meist eine emotionale und intellektuelle

Auseinandersetzung etwa mit den in den Konzentrationslagern begangenen
Massenmorden. Dies bedeutet jedoch nicht, dass Konfrontationen mit der unmittelbaren
Vergangenheit gänzlich ausblieben. So hat einerseits besonders in der sowjetischen
Besatzungszone auf Veranlassung der Alliierten eine erzwungene Auseinandersetzung mit der
NS-Vergangenheit stattgefunden, andererseits gab es aber auch sicherlich vereinzelte
Angebote seitens der Presse und des Hörfunks. Einen Teil dieses über die Printmedien
bereitgestellten Angebots publizierte die katholische Kirche in ihren nahezu unmittelbar
nach Kriegsende wieder erscheinenden Bistumsblättern.

Weißenbach nimmt in ihrer Würzburger Dissertation nun eine systematische
Auswertung dieser Bistumsblätter und dazu anderen Tageszeitungen, Zeitschriften, Jahrbüchern,

Kalendern, Almanachen und Adressbüchern vor und stellt dabei vor allem Berichte
katholischer Priester und deren KZ-Erfahrungen in den Vordergrund. Die Analyse dieses

insgesamt sicherlich breiten Konvoluts an publizistischen Quellen reicht jedoch selten
über eine Darstellung und Zusammenfassung der jeweiligen Medieninhalte hinaus. Schon
die erkenntnisleitende Fragestellung von Weißenbachs Studie determiniert die Auswertungen

des bisher noch weitgehend unberücksichtigt gebliebenen Quellenbestands: So

wird schlicht die Frage in das Blickfeld gerückt, ob die katholische Kirche einen Beitrag
zur Aufklärung über die Verbrechen in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern
leistete (15).

In einem ersten Teil ihrer Studie versucht Weißenbach, ihre Analysekategorien in den

zeitgeschichtlichen Kontext einzuordnen, bleibt dabei jedoch erschreckend oberflächlich:
Das Kapitel «Die katholische Kirche und der Nationalsozialismus» beispielsweise - für
eine Studie, die den Umgang der katholischen Kirche mit den nationalsozialistischen
Verbrechen thematisiert, ein durchaus zentraler Aspekt - wird in 9 Zeilen abgehandelt. Eine
Rezeption aktueller historischer Forschungen, die dieses Themenfeld bereits gewürdigt
haben, ist kaum auszumachen. Ebenso wirken die methodischen Überlegungen, die Auf-
schluss etwa über die Auswahl des Quellenmaterials oder über die Analysen geben könnten,

eher unklar und kaum plausibel. Denn nach Weißenbachs Auffassung könnten
anhand einzelner Autobiographien «katholisch-kirchliche Items festgelegt werden, um sie
anschliessend in die Sozialstruktur der katholischen Kirche einzubetten.» Über
Einzelschicksale hinweg liesse «sich so die katholische Kirche darstellen.» (31).

Die Stärken der Arbeit sind einzig im Auswertungsteil zu tinden. Weißenbach identifiziert

hier in enormer Breite zentrale, meist erschütternde Textpassagen, die Eindrücke
über religiöses Leben in Konzentrationslagern vermitteln können. Hauptanliegen der vielen

verschiedenen Bistumsblätter war es, den Leser über das Leben und Wirken der KZ-

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 445

Priester zu informieren. Dokumentiert und systematisiert werden die jeweiligen Inhalte in
einem umfänglichen tabellarischen Apparat, der auch Grundlage für weitere Annäherungen

an das behandelte Thema sein kann. Insgesamt mutet der Aufbau der Studie jedoch
eher unübersichtlich an. Zahlreiche Einzelkapitel, die meist nicht mehr als eine Seite
umfassen, werden aneinandergereiht und erschweren das Auffinden eines roten Fadens.
Zuweilen bestehen diverse Kapitel allein aus Zitaten (107; 136ff), Anmerkungen werden
mit Erläuterungen, Paraphrasen und wiederum Zitaten über ganze Seiten erstreckt
überladen (127ff), ein Gedicht wird unkommentiert abgedruckt (176f).

Alles in allem vermögen die Ergebnisse der Studie somit kaum zu überzeugen. Eine
Einbettung in die durchaus regen Diskussionen zum Umgang mit der nationalsozialistischen

Vergangenheit in der Nachkriegszeit und der frühen Bundesrepublik findet nicht
statt. Allzu oft wird der Leser mit langen Passagen aus Biographien und Zeitungen
alleingelassen und viel zu selten werden die eingangs aufgeworfenen Fragen beantwortet. So

mag es auch kaum verwundem, dass sich die abschließenden Bemerkungen im Schlusskapitel

unter der Aussage subsumieren lassen, dass «auch die Kirche anhand des
katholischen Schrifttums unmittelbar nach 1945 eine intensive Aufklärungsarbeit über die
Verbrechen und Gräueltaten in den nationalsozialistischen Konzentrationslagern leistete.»
(188). Daher reicht Weißenbachs Studie auch nur äußerst selten über den Stellenwert
einer - sicherlich verdienstvollen - Quellensammlung hinaus.

Bochum Nicolai Flannig

Jochen-Christoph Kaiser (Hg.), Zwangsarbeit in Kirche und Diakonie 1939-1945,
Stuttgart, Kohlhammer-Verlag, 2005, 464 S.

Der Titel des Sammelbandes hätte noch vor zehn Jahren in Öffentlichkeit wie historischen
Fachkreisen Irritationen ausgelöst. «Zwangsarbeit» leisteten während der NS-Zeit jene,
die von den Nationalsozialisten aus den okkupierten Ländern in Arbeits- und
Konzentrationslager verschleppt und unter sklavenartigen Bedingungen zu Schwerstarbeiten in der
deutschen Rüstungsindustrie herangezogen wurden. Kirche und Diakonie waren hier
offenkundig nicht involviert. Insofern spiegelt der Titel jene begriffliche Erweiterung
wider, die sich in der Zeitgeschichtsforschung durchgesetzt hat. Nicht mehr nur «slave-
workers», sondern der unfreiwillige Arbeitseinsatz von insgesamt ca. 13 Millionen
ausländischen Zivilarbeitern und Kriegsgefangenen werden mittlerweile breit erforscht.

Dass das kirchliche Interesse an diesem Teil der eigenen Vergangenheit erst so spät
geweckt wurde, hatte allerdings nicht nur begriffsgeschichtliche Gründe. In seinem
einführenden Beitrag verweist der Herausgeber zutreffend auf die «hochproblematische
Quellenlage» (17) und den Rückstand bei der Erforschung der Kirchen im Zweiten Weltkrieg,

aber auch auf ein eingeschränktes kirchliches Unrechtsbewusstsein für die
inhumane Dimension der Zwangsarbeit.

Deutlich wurden die Defizite erst, als im Sommer 2000 erste Fälle von Zivilarbeitern
auf Friedhöfen evangelischer Kirchengemeinden Berlins und in diakonischen Einrichtungen

Schleswig-Holsteins bekannt wurden. EKD und Diakonie entschlossen sich
daraufhin, 10 Millionen DM dem soeben errichteten, von der Bundesrepublik Deutschland
mitgetragenen, weil bis dahin nur unzureichend ausgestatteten Stiftungsfonds der
deutschen Wirtschaft zur Entschädigung ehemaliger Zwangsarbeiter zuzustiften. Gleichzeitig
wurde ein Forscherteam um den Marburger Kirchenhistoriker Jochen-Christoph Kaiser
beauftragt, die historischen Zusammenhänge aufzuarbeiten («Marburger Zwangsarbeiterprojekt»).

Damit war die Zwangsarbeit in evangelischen Kirchen und Diakonie ein Thema
der kirchlichen Zeitgeschichtsforschung geworden. Der Sammelband präsentiert die
Ergebnisse des «Marburger Projektes» sowie weiterer mit ihm vernetzter kircheneigener

SZRKG, 100(2006)



446 Rezensionen - Comptes rendus

Forschungsaufträge. Die Übersicht der beteiligten bzw. nicht-beteiligten Landeskirchen
dokumentiert, dass nicht allein historisches Forschungsinteresse, sondern auch finanzielle
Erwägungen der einzelnen protestantischen Landeskirchen Art und Umfang dieses «größ-
te[n] kirchlich-zeitgeschichtliche[n] Projekts]» (20) mitbestimmten. Immerhin 14 der
heute 24 evangelischen Landeskirchen wurden näher erforscht (22).

Hans-Walter Schmuhls ausführlicher historischer Überblick über «Zwangsarbeit in
Diakonie und Kirche» am Beginn bietet einen zusammenfassenden Rahmen für die
nachfolgenden Einzelstudien (26-89). Diese behandeln die Rechercheergebnisse für einzelne
Landeskirchen (Evangelisch-Lutherische Landeskirchen in Bayern, Mecklenburgs, Nord-
elbiens, Pommerns, Sachsens, in Thüringen, Evangelische Landeskirchen in Baden,
Brandenburg, in Hessen-Nassau und Kurhessen-Waldeck, der Pfalz, im Rheinland, der schle-
sischen Oberlausitz, von Westfalen und in Württemberg). Die Landeskirchen in den
ehemaligen deutschen Ostgebieten blieben unberücksichtigt. Ergänzt werden diese Beiträge
um Erkenntnisse über einzelne diakonische Einrichtungen (Von Bodelschwinghsche
Anstalten in Bethel, in Neuendettelsau, die zu Bethel gehörenden Hoffungstaler Anstalten in
Lobetal bei Bernau und das Evangelische Johannesstift in Berlin) sowie einen exemplarischen

Einblick in die medizinische Versorgung von Zwangsarbeitern (Diakonieanstalten
von Bad Kreuznach). Der Band schliesst im Sinne eines programmatischen Ausblicks mit
einer Reflexion des EKD-Oberkirchenrats Klaus-Dieter Kaiser über die Versöhnungsarbeit

der protestantischen Kirchen (444-458). Die Resultate insgesamt sind ebenso
ernüchternd wie unspektakulär. Dies ist deshalb hervorzuheben, weil sich der Band damit
wohltuend unterscheidet von den moralisch eingefärbten öffentlichen Debattenbeiträgen
im Sommer 2000.

Festzuhalten ist erstens: Der Einsatz von Zivilarbeitern und Kriegsgefangenen in
landeskirchlichen und diakonischen Einrichtungen belegt eindringlich, wie sehr die Kirchen
fester sozialer und ökonomischer Bestandteil der nationalsozialistischen Kriegsgesellschaft

waren. Den ständig grösser werdenden Mangel an Arbeitskräften, den die Einberufungen

der kircheneigenen Fachkräfte zum Fronteinsatz hervorriefen, suchten die Einrichtungen

durch den Einsatz von Zivilarbeitern und Kriegsgefangenen zumindest partiell zu
schliessen. Dies gelang kaum, weil die kirchlichen Häuser zwar Räumlichkeiten für die
Wehrmacht, vornehmlich zu Lazarettzwecken, bereithielten, aber als Betriebe kriegswirtschaftlich

eine nachgeordnete Bedeutung hatten (63, 221). Für die Einrichtungen selbst
standen «weniger materielle Profitinteressen denn das Anliegen im Vordergrund, die
eigene Arbeit möglichst professionell und umfassend fortführen zu können» (187).

Sodann zweitens: Gemessen an den Dimensionen, die der sogenannte «Ausländereinsatz»

im Grossdeutschen Reich insgesamt erreichte, war er in kirchlichen Einrichtungen
quantitativ «ein eher marginales Phänomen» (70). Während der gesamten Kriegszeit waren

reichsweit etwa 15'000 ausländische Arbeitskräfte in evangelischer Kirche und
Diakonie beschäftigt (70), und die Fluktuation war dabei nicht unerheblich, wie das
westfälische Beispiel zeigt (226). Es gab auch Ausnahmen: In den Bodelschwinghschen
Anstalten lag der Anteil der ausländischen Zwangsarbeitskräfte an der Gesamtbelegschaft bei
10 bis 15% (242).

Drittens: Die eingesetzten Zwangsarbeiter wurden in den kirchlichen Einrichtungen
«als Notbehelf, als eine Art Lückenfüller» (223) angesehen. Sie ersetzten seltener deutsche

Fach- und Pflegekräfte, sondern übernahmen in der Regel körperlich schwere
Hilfsarbeiten in den für kirchliche und diakonische Einrichtungen typischen Wirtschaftsbereichen:

einerseits der Land-, Garten- und Forstwirtschaft und andererseits der Hauswirtschaft.

Bei Arbeitsbedingungen und Arbeitslohn, Ernährung und Gesundheitsfürsorge
orientierten sich die kirchlichen Arbeitgeber in der Regel an den gesetzlichen Vorgaben. Sie
brachten damit die in die Gesetze und Verordnungen hineingewobenen rassischen Kriterien

zur Anwendung. Andererseits sind hinreichend viele Beispiele bekannt, in denen die

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 447

kirchlichen Arbeitgeber jene Handlungsspielräume nutzten, die ihnen gerade die
spezifischen kirchlichen Betriebsverhältnisse und die oftmals nur kleine Zahl eingesetzter
Zwangsarbeiter ermöglichten.

Viertens: Auf den christlichen Charakter der Einrichtungen war die vergleichsweise
gute Behandlung jedoch nicht zurückzuführen (72, 263), und schon gar nicht ist sie als

Resistenz zu bewerten (82, 88). Denn ein Bewusstsein für den Zwangscharakter des

Arbeitseinsatzes bestand offenbar kaum. Es war für die Kirchen allerdings schon wegen der
bis ins 19. Jahrhundert zurückreichenden Traditionslinien der Fremd- und Saisonarbeiter
am Beginn des Zweiten Weltkrieges nicht unmittelbar erkennbar, dass es sich qualitativ
um eine neue Dimension der Ausländerbeschäftigung handelte (67).

Und schliesslich fünftens: Die Seelsorge an protestantischen Zivilarbeitern und
Kriegsgefangenen begann erst spät. Dies hatte konfessionelle Gründe, da die weitaus

grösste Zahl der ausländischen Zwangsarbeiter ob ihrer Herkunft der katholischen oder
orthodoxen Glaubensrichtung angehörten. Ohnehin lag - was unerwähnt bleibt - dem
Protestantismus ein anderes theologisches Fleilsverständnis zugrunde, dem im Unterschied

zum katholischen die individuelle «Seelenrettung» fernlag.
Fast alle Autoren beschränken sich darauf, Umfang und äussere Gestalt des erzwungenen

Arbeitseinsatzes zu dokumentieren. Es bleibt in der Regel bei punktuellen
Zahlenbefunden. Auch deshalb wird wohl die von Jürgen Kaminsky für die rheinische Landeskirche

erarbeitete Modellrechnung (253f) häufiger auch zur Zahlenermittlung für andere
Landeskirchen und die reichsweiten Verhältnisse angewandt (H.-W. Schmuhl, M. Benad).
Solche Hochrechnungen sind allerdings mit erheblichen Unsicherheitsfaktoren belastet
und allenfalls als vorsichtige Schätzwerte anzusehen. Ohnehin ist der Aussagewert
solcher Zahlen gering, weil die notwendigen Vergleichsdaten über das kirchliche Personal
nicht in ausreichender Dichte vorliegen (69). Auch über die alltäglichen Lebensbedingungen

der Zivilarbeiter und Kriegsgefangenen sind kaum mehr als allgemeine Ausführungen

möglich. Deutlich wird gleichwohl, wie unterschiedlich die Handlungsspielräume
im Einzelnen genutzt werden konnten und genutzt wurden, sei es bei der Entlohnung, der
Ernährung und Gesundheitsfürsorge oder bei der Unterbringung und religiösen
Betreuung.

Dass manches Resultat historisch unzureichend bleibt, ist ursächlich nicht zuletzt auf
die - durchgängig beklagte - schlechte Quellenlage zurückzuführen (23f, 27, 113, 136,

153-155, 205-207, 253). Einrichtungseigene Überlieferungen wie auch die relevanten
Unterlagen der Sozialversicherangsträger sind nur rudimentär erhalten. Die beim
Internationalen Suchdienst in Bad Arolsen aufbewahrten Akten und Dokumente werden für die

Zeitgeschichtsforschung erst demnächst zugänglich werden. Ob dann neue vertiefende
Aufschlüsse auch über das kirchliche Verhalten gewonnen werden, bleibt abzuwarten.

Obwohl die Beiträge in Qualität und historischer Aussagekraft deutlich divergieren,
bietet der Band insgesamt einen ansehnlichen Forschungsertrag zu einem bislang gänzlich
unbeackerten Forschungsfeld der kirchlichen Zeitgeschichte. Sie fügen sich allerdings
nicht leicht zu einem historischen Ganzen zusammen, weil «es schwerfällt, einen Maßstab

zu benennen, an dem wir die Verhältnisse in kirchlichen und diakonischen Einrichtungen
messen können» (73). Infolgedessen gelangen gleichsam durch die Hintertüre gelegentlich

doch andere als historisch-kritische Beurteilungskriterien zur Anwendung.
Von der Tatsache, dass die kirchlichen und diakonischen Einrichtungen in verschiedenster

Weise mit der nationalsozialistischen Kriegsgesellschaft verwoben waren und in
ihr vielgestaltig mit eigenen ökonomischen Interessen agierten, lässt sich nicht unmittelbar

auf eine schuldhafte Verstrickung in ein rassistisches sogenanntes «Zwangsarbeits-
system» schliessen, wie dies in zahlreichen Beiträgen geschieht (z. B. 61, 86-88, 269,
451-453). Dass geschundene Zwangsarbeiter auch in «evangelischen» Krankenbaracken
für den neuerlichen Einsatz «aufgepäppelt» wurden, macht diese kirchlichen Einrichtun-

SZRKG, 100(2006)



448 Rezensionen - Comptes rendus

gen nicht zwangsläufig zu «Schnittstelle[n] der Organisation von (Arbeit und Vernichtung»)

(215). Und wenn schliesslich betont wird, dass die erträglichen Verhältnisse für
«kirchliche» Zwangsarbeiter «nicht primär auf den christlichen Charakter der Arbeitgeber
zurückzuführen» sind (72), belegt nicht nur das Verhalten der Herrnhuter Brüder-Unität
das Gegenteil (197-203). Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang, dass Klaus-Dieter

Kaiser in seinem eher theologisch argumentierenden Beitrag die von EKD und
Diakonie im Juli 2000 getroffene «Entschädigungs»-Entscheidung, über deren Zustandekommen

man geme mehr erfahren hätte, bis zur «Stuttgarter Schulderklärung» von 1945
zurückbindet (447^152).

Die Wertungen verweisen nicht zuletzt auf unscharfe historische Bilder zurück. Die
vielgestaltigen historischen Rahmenbedingungen und ambivalenten Verhaltensweisen zu
untersuchen, erscheint angesichts der diffizilen Quellenlage zwar schwierig, ist für eine

angemessene historische Beurteilung allerdings unabdingbar. Wünschenswert wäre z.B.
ein eigenständiger Beitrag über «Innere Mission und Zwangsarbeit» gewesen. Auch ist
der von Hans-Walter Schmuhl nur nebenbei (64 f) gestreiften Bedeutung konfessioneller
und ethnozentrischer Stereotypen (der «katholische Pole») für die protestantische
Wahrnehmung der Zivilarbeiter näher nachzugehen.

Für solche und ähnliche weiterführenden kirchen- und kulturgeschichtliche Fragestellungen

bietet der Band alles in allem eine erste gute Ausgangsbasis.

Bonn Christoph Kösters

Andreas Holzem/Christoph Holzapfel (Hg.), Zwischen Kriegs- und Diktaturerfahrung.
Katholizismus und Protestantismus in der Nachkriegszeit, Stuttgart, Kohlhammer-Verlag,
2005, 237 S.

Der in der Reihe «Konfession und Gesellschaft» erschienene Band entstand im Rahmen
einer im Oktober 2003 stattgefundenen Tagung, ausgerichtet vom Projektbereich G
((Religion und Kriegserfahrungen» des Tübinger Sonderforschungsbereichs 437 «Kriegserfahrung

- Krieg und Gesellschaft der Neuzeit». In insgesamt acht Beiträgen nähern sich darin
vorwiegend Nachwuchswissenschaftler/-innen aus den Disziplinen der Geschichtswissenschaft,

der Theologie und den Medienwissenschaften den Erfahrungen und Verarbeitungsprozessen

des katholischen und protestantischen Milieus im und nach dem Zweiten Weltkrieg

an, wobei sich die Darstellungen aber vorwiegend auf den Katholizismus konzentrieren.

Im einleitenden Beitrag spricht Andreas Holzem von einem konfessionssignifikanten
Unterschied der Kriegs- und Diktaturerfahrung von Katholiken und Protestanten. Er
bestimmt die Diktatur- und Kriegserfahrung als religiöse Erfahrung, da die deutschen
Nachkriegsdebatten zu einem erheblichen Teil in konfessionellen Institutionen, Gruppen und
Netzwerken geführt worden wären. Da sich religiöses Kriegsverstehen auf den
Erfahrungsraum und die Verstehensvoraussetzungen der jeweiligen Akteure bezieht - so Holzem

- behandeln die im Tagungsband erschienen Beiträge auch nicht nur die institutionalisierte

Form christlichen Glaubenslebens, sondern betrachten des Weiteren kollektive
und individuelle Haltungen und Handlungen.

Annette Huth schreibt zum Thema der Beschlagnahmung von katholischen Klöstern
im Zweiten Weltkrieg. Vorausschickend stellt sie fest, dass sich die Fremdnutzung kirchlicher

Einrichtungen während des Krieges in einer grossen Bandbreite zwischen
Freiwilligkeit und Zwang bewegte und nimmt dabei gleich eine Begriffsdefinition von
«Inanspruchnahme», «Beschlagnahme» und «Enteignung» von klösterlichen Einrichtungen
vor. Das von ihr verwendete Fallbeispiel der Franziskanerinnen in Siessen/Oberschwaben

zeigt auf, wie das Bild des nationalsozialistischen Klostersturms um Beschlagnahmungen

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 449

durch Behörden, die die Kriegslage und Bereitschaft der Ordensleute zur Erfüllung ihrer
christlichen und vaterländischen Pflichten ausnutzten, um unter dem Vorwand öffentlicher

Aufgaben Kirchenkampf betreiben zu können, erweitert werden muss.
Die Korrespondenz einer 14-köpfigen oberschwäbischen Bauernfamilie im Zeitraum

von 1943-1946 untersucht Christoph Holzapfel auf die religiöse Semantik hin. Zu Recht
weist Holzapfel auf die nicht gegebene statistische Repräsentativität der Briefe hin, macht
zugleich aber klar, dass die Feldpostbriefe einen Zugriff auf die subjektive Dimension von
Geschichte bieten würden. Auf die Frage, was Katholiken im Krieg glauben, kann der
Autor im Endeffekt keine allgemeingültige Antwort geben. Katholiken, wie die
untersuchte Familie dies war, gingen davon aus. dass der Krieg von Gott so vorgesehen sei.
Die Alltagsreligiosität war eine Kraftquelle, mit der man den Kriegsalltag bewältigen
konnte.

Stefan Voges geht in seinem Beitrag der Frage nach, welche Rolle die Erfahrung von
Entbehrung als auch von Hilfe in der Nachkriegszeit für die Begründung entwicklungspolitischer

initiativen in der Bundesrepublik Deutschland spielte. Er zieht dafür die
katholischen Werke «Misereor» und «Adveniat», das protestantische «Brot für die Welt» und
die staatliche Entwicklungshilfe bei. Als das stärkste und am meisten verbreitete Motiv
für die Begründung der Werke, beschreibt Stefan Voges die Dankbarkeit für die in der
Nachkriegszeit erfahrene Unterstützung aus dem Ausland. Bei den Katholiken und auch
der staatlichen Entwicklungshilfe habe zudem der Kampf gegen den Kommunismus
mitgespielt.

Mit der katholischen Filmarbeit in Westdeutschland nach 1945 beschäftigt sich Christian

Kuchler. Die von den Katholiken als Mittel der Rechristianisierung angesehene
Filmarbeit, sollte Leitbilder vorgeben, deren christlich orientierte Lebensgestaltung zur
Nachahmung dienen sollte. Christian Kuchler arbeitet in seinem Artikel heraus, wie die christlich

orientierte Filmkritik die katholische Filmarbeit nach 1945 prägte und wie im
Anschluss an den Skandalfilm «Die Sünderin» (1950), im Bestreben das Kino für das Ziel
einer gesellschaftlichen Rückbesinnung auf das Christentum zu nutzen, eine Filmliga
nach amerikanischem Vorbild gründet wurde.

Annette Jantzen leuchtet in ihrem Beitrag das Geschichtsbild des in den Kriegsjahren
entstandenen Romans «Das unauslöschliche Siegel» der Schriftstellerin Elisabeth Lang-
gässer aus, wobei sie zur Schlussfolgerung gelangt, dass das im Roman transportierte
Geschichtsbild ein Konzept nahe lege, dass nicht die Menschen, sondern Gott und Satan als
Gestalter der Geschichte ansehen würde.

Zum Thema der Deutung der Rolle von Kirche und Katholiken in Nationalsozialismus
und Krieg vom Kriegsende bis in die 1960er Jahre entwirft Christian Schmidtmann ein
Bild des Wandels innerhalb der Geschichte der Erinnerung unter Katholiken an den
Nationalsozialismus. Wurde Christian Schmidtmann zufolge in der unmittelbaren
Nachkriegszeit die Kirche und der Glaube noch als zeitenthobene Konstanten konstruiert, die
von allen gesellschaftlichen und politischen Wandlungsprozessen der vergangenen Jahre

völlig unbeeindruckt und unberührt geblieben waren, so zeichnete sich ab Beginn der
1960er ein zunehmend historisierender Zugriff ab. Die Kirche wurde nun als tief mit der
Geschichte und Gesellschaft verwobener politischer Akteur und nicht mehr als überzeitliche

Vermittlerin von Heil beschrieben.
Im letzten Beitrag des Tagungsbandes hat es sich Martin Brockhausen mittels

ausgewählten Äusserungen von führenden CDU-Politikern zum Ziel gesetzt, einen schlaglichtartigen

Diskussionsbeitrag zur Erinnerungskultur der CDU von 1950-1990 an die
nationalsozialistische Vergangenheit zu leisten. Auf den Bundesparteitagen wurde Brockhausen

zufolge die Formel von der ((Geburt im Widerstand» verwendet, obwohl die CDU als

bürgerlich-konservative Sammelpartei ganz selbstverständlich ehemalige NDSAP-Mit-
glieder in ihren Reihen gehabt hätte.

Wien Martina Sochin

SZRKG, 100(2006)



450 Rezensionen - Comptes rendus

Mark Ruff, The Wayard Flock. Catholic Youth in Postwar Germany 1945-1965. Chapel
Hill/London, University ofNorth Carolina Press, 2005, 284 S.

Zwei Jungen übernahmen eigene Gruppen, zwei weitere entdeckten ihre Begeisterung für
den Hockeysport, einer verliebte sich und traf sich lieber mit seiner Freundin Kunigunde.
Dazu kam, dass dem Leiter nach drei Jahren gefüllt mit Boxwettbewerben, Ringkämpfen,
Geschicklichkeitsspielen, dem Vorlesen von Geistergeschichten bei Kerzenlicht usw.
auch noch die Ideen für die Gestaltung der wöchentlichen Zusammenkünfte ausgingen, so
dass es den restlichen vier Mitgliedern zu langweilig wurde und die Gruppe sich auflöste.
Was Mark Ruff hier in seiner Dissertation am Beispiel einer Kölner Jugendgruppe
beschreibt, war in den 1950er und beginnenden 1960er Jahren ein allgemeines Phänomen:

Jugendliche, die sich unter dem Dach der Kirche organisierten und vergesellschafteten,
waren in der bundesrepublikanischen Nachkriegszeit eher eine schrumpfende als eine

eigensinnige Herde, wie der Buchtitel suggeriert. Ruff untersucht diese «Desintegration»
und «Erosion» des katholischen «Milieus», bei der jene Organisationstechniken und

-formen, die die Mehrheit der deutschen Katholiken nahezu ein Jahrhundert zu einer
Subkultur verbunden hatten, immer weniger Jugendliche an die Kirche binden konnten,
entlang von sechs Untersuchungsachsen. Zunächst zeigt er, wie sehr der Neuaufbau katholischer

Jugendarbeit nach 1945 von der Erinnerung an die Endphase der Weimarer Republik

geprägt wurde. In den Augen vieler zurückblickender Akteure hatte sich das auch im

Jugendbereich ausdifferenzierte katholische Verbands- und Vereinwesen keineswegs als

Bollwerk gegen den Nationalsozialismus erwiesen. Mit Blick auf die aktuelle Herausforderung

durch die Kommunismus sollte diese Fragmentierung nicht restauriert, sondern
katholische Jugendliche sollten in Form eines engen, auf der Basis der Pfarrgemeinden
organisierten «Bundes» vergesellschaftet werden. Nun erwiesen sich freilich die im Krieg
verbotenen Jugendverbände als ausserordentlich vital. Sie reorganisierten sich 1945 sehr
schnell und pochten auf ihre Eigenständigkeit. Als Kompromiss entstand schliesslich der
«Bund der deutschen katholischen Jugend» (BDKJ) als offizielle Assoziation der organisierten

katholischen Jugend, der unter seinem Dach mehr als ein Dutzend kleinerer
Verbände ganz unterschiedlicher Art versammelte.

Im nächsten für seinen Ansatz zentralen Kapitel zeigt Ruff, dass es nicht gelang, die
Ideale der katholischen Jugendbewegung, die den Wiederaufbau massgeblich bestimmt
hatten, an die aufkommende «individualistische Konsumkultuo> der Wirtschaftswunderjahre

anzupassen. Seit Beginn der 1950er Jahre tat sich ein breiter Graben zwischen den

traditionellen Formen und Gestaltungselementen katholischer Jugendarbeit wie Gruppenstunden,

Fahrten, Singen etc. und der neu entstehenden z.T kommerziellen «Massenkultur»

auf, in deren Rahmen die Jugendlichen ihre genuinen Bedürfhisse nach Entspannung,
Ablenkung und Abgrenzung vom Kino über das Tanzvergnügen bis zum hochspezialisierten

«Hobby» autonom und individuell befriedigen konnten. Versuche der katholischen
Verantwortlichen, seit Ende der 1950er Jahre auf diese Veränderungen etwa durch den
Bau «offenen) Jugendzentren, die Organisation von «Partys» oder die Etablierung von
Filmclubs zu reagieren, kamen spät und waren insgesamt nicht sehr erfolgreich. Während
einerseits derartige Versuche in den Augen der Jugendlichen doch oft recht betulich und
im Vergleich zu anderen Angeboten unprofessionell wirkten, zogen sie andererseits die
Kritik vieler Kirchenvertreter auf sich, denen sie unmoralisch, subversiv und sündhaft
erschienen.

Besonders stark klafften die Auffassungen über Moral- und Wertfragen im Bereich der
Mädchenarbeit auseinander, was in einem dritten Kapitel gezeigt wird. Gerade die jungen
Katholikinnen schienen die Nase voll von traditionellen kirchlichen Unterweisungen zu
haben, die ihnen Kleidung, Makeup, Verhalten und Benehmen bis ins Detail vorschrieben
und die mit Maria ein geradezu unerfüllbares ideal als erstrebenswert hinstellten. So

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 451

scheiterten bis Mitte der fünfziger Jahre nicht nur alle Versuche der Revitalisierung einer
massenhaften Marienfrömmigkeit, sondern viele Mädchen zogen sich auch stillschweigend

aus kirchlichen Vergesellschaftungsräumen zurück. Zudem wurden hier für Ruff die
Grundlagen für die generelle kirchliche Autoritätskrise seit Mitte der 1960er Jahre gelegt.

In den letzten drei Kapiteln verlässt Ruff seine integrierende Perspektive und fragt
nach den Erfolgs- bzw. Misserfolgsbedingungen einzelner katholischer Jugendverbände
in Nordrhein-Westfalen und Franken. So scheiterten alle Versuche, der Kirche entfremdete

katholische Arbeiterinnen und Arbeiter durch den Autbau einer «Christlichen
Arbeiterbewegung» (CAJ) zu remissionieren. Die nach belgischem Vorbild gestaltete «Bewegung»,

die sich eher als «Kampfverband», denn als Organisation verstand und die innerhalb

der Betriebe für das Christentum «agitierende» Zellen aufhauen wollte, erwies sich
als zu radikal und proletarisch für traditionelle Kleriker. Andererseits erschien sie jungen
Arbeiterinnen und Arbeitern als zu konservativ und «bürgerlich». Auch rieb man sich in
Auseinandersetzungen mit anderen katholischen Arbeiterorganisationen auf. Wesentlich
erfolgreicher war dagegen in beiden Diözesen die Katholische Landjugendbewegung.
Grundlage dafür war eine wenig dogmatische und keine feste Mitgliedschaft
voraussetzende Bildungsarbeit, die eine pragmatische Mittlerfunktion zwischen traditionellem
«Catholic way of life» und auch auf dem Land spürbaren gesellschaftlichen
Veränderungsprozessen einnahm. Dieser Ausgleich gelang dem katholischen Jugendsportverband
DJK in seiner Lage zwischen den Systemen nicht. Während die grosse Mehrheit der
Mitglieder den Verband vor allem als Sportverband sah und hier beispielsweise der sportliche
Vergleich mit anderen Vereinen durchaus wichtiger war. als die Wahrung konfessioneller
Identität, unterwarf eine stetig schrumpfende Minderheit ihrem sportlichen Tun keiner
säkularen, sondern einer konfessionellen Logik. «Katholischer Fußball» war für sie
grundverschieden vom «unchristlichen Fußball». Dieser «Bürgerkrieg» (Ruff) innerhalb der
Organisation führte zur Spaltung, die erst 1961 überwunden wurde.

Viele Ergebnisse der Arbeit von Ruff sind nicht völlig neu. Gerade in Bezug auf
organisations- und sozialgeschichtlichc Befunde kann er ältere Forschungen bestätigen. In sin-
gulärer Weise gelingt es ihm aber, das Thema im Fragehorizont der aktuellen jugendhistorischen

Forschung zu verorten und damit zugleich den Blick auf die westdeutsche
Gesellschaftsgeschichte zu weiten. Der Wandel im Bereich organisierter junger Katholiken
erscheint so als Teil eines umfassenden sozialen und kulturellen Veränderungsprozesses
der Gesellschaft der Bundesrepublik. Besonders positiv zu vermerken ist, dass Ruff nicht
nur die grossen Trends herausarbeitet, sondern es ihm auch gelingt, durch geschickt fo-
kussierende Blicke die Veränderungen an der «Basis» nachzuzeichnen. Femer besticht
das Buch durch seinen ausserordentlich transparenten und auf das Wesentliche
ausgerichteten Schreib- und Argumentationsstil. Eindrucksvoll beweist Ruff, dass intime
Kenntnis der relevanten Forschungsliteratur und -fragen mit einer sinnvollen Reduktion
des eigenen Textes einhergehen kann.

Bochum Christian Schmidtmann

Christian Schmidtmann, Katholische Studierende 1945-1973. Eine Studie zur Kultur-
und Sozialgeschichte der Bundesrepublik Deutschland, Paderborn/München/Wien und
Zürich, Ferdinand Schöningh Verlag, 2006, 535 S.

Die vergangene «Realität» der katholischen Studierende 1945-1973 wird durch Christian
Schmidtmann in seinem Buch (2006), ursprünglich eine Dissertation bei Wilhelm Damberg

(Ruhr-Universität Bochum), als Produkt kollektiver, zugleich subjektiver Deutungsentwürfe

und Sinnsysteme verstanden. Es geht um erlebte und erinnerte Geschichte,
Mentalitäten. Ideen und Ordnungsentwürfe «ohne dabei eine einzige Perspektive zu privile-

SZRKG, 100(2006)



452 Rezensionen - Comptes rendus

gieren und dadurch (Meistererzahlungen) zu generieren» (Einleitung, 15). Schmidtmann
versucht damit eine neue Analyse zu entwickeln, unterschieden von den bisherigen
Darstellungen, die nacheinander von drei Sichtweisen bestimmt seien, hält er in seiner
Einleitung fest: 1. Die Nachkriegszeit als eine «Restauration» früherer Strukturen und
Traditionen; 2. als eine «Modernisierung»; 3. oder als eine «Nachgeschichte» des «Dritten
Reichs». Schmidtmann versucht eine neue Methode zu entwickeln. Sein Ziel ist «die
Veränderungen in der individuellen und kollektiven Identität von Katholiken, d.h. katholisch
getaufter Menschen, am Beispiel katholischer Studierender nachzuzeichnen». Zentral
dabei ist die Frage nach Konstruktion und Rekonstruktion einer kollektiven und individuellen

Identität.
Schmidtmann's Analyse umfasst zwei Teile. Er zeigt erstens die Geschichte der

katholischen Studierenden an Universitäten und Technischen Hochschulen anhand der
Aktenbestände der Katholischen Deutschen Studenteneinigung (KDSE), des Paderborner
Kardinal Lorenz Jaeger und die Akten aus der Registratur des Cusanuswerks. Neben diesem
ungedruckten Material wurden auch die Zeitschrift der KDSE sowie die Organe der
wichtigsten katholischen Studentenverbände ausgewertet. Auf Grund dieses Material (rekonstruiert

er die Geschichte von drei Generationen von Studierenden: 1945-1957 (Wir müssen

das Vakuum füllen), 1958-1966 (Ende oder Anfang?), 1967-1973 (Wer gehört
überhaupt dazu?). Im Teil IV zeichnet er auf Grund von «oral History» als Methode der
Geschichtswissenschaft und einer Auswertung autobiografischer Texte die gelebte Erinnerung

von 32 katholischen Akademikerinnen und Akademikern. Er ist sich immer bewusst,
dass es bei gelebten Erinnerungen um gegenwärtige Rekonstruktionen der Geschichte
geht, nicht um eine genaue Abbildung der Vergangenheit. Problematisch bleibt, wie
repräsentativ die 32 Personen sind.

Wahrend die um 1930 Geborenen, wie sagt Schmidtmann, durch eine Abgrenzung
gegen das Versagen der eigenen Väter und gegen eine «Restauration» von deren Denk-
und Handlungsweisen geprägt sind, haben die Studierende der 60er Jahre eine andere

Prägung: «Statt zur Messe zu gehen, schrieb man kritische Artikel, statt zu beichten, las

man Hans Küng, statt Priester zu werden, wurde man Funktionär in einer Gewerkschaft.
Festzustellen ist also keine Säkularisierung im Sinne einer individuellen oder kollektiven
Entchristlichung, sonder die Säkularisierung des Christlichen im Sinne einer Betonung
der immer gegebenen innerweltlichen sozialen Dimension der Religion» (493). Damit
verschwindet die institutionelle Begrenzung der Kirche und des Christentums. Katholisch
war jeder, der sich für die «Humanisierung der Welt» einsetzte. Schmidtmann macht
sichtbar wie sich in den 60er Jahren eine neue Variante des Katholizismus entwickelt hat,
ein innerweltlicher, anti-institutioneller Katholizismus der Basis. Ein wichtiges Buch.

Zevenaar Theo Salemink

Wouter Beke, De ziel van een zuil. De Christelijke Volkspartij 1945-1968, Leuven,
University Press Leuven, 2005 (KADOC Studies 30), 535 pp.

The Christian People's Party (Christelijke Volkspartij - CVP, in the French speaking
Walloon provinces called Parti Social-Chrétien - PSC) was the most important political
factor in post-War Belgium. Since its founding in 1945 the CVP aspired to be a political
party which - unlike its predecessor, the pre-War Catholic Party - appealed to voters from
all communities: employers and employees, Dutch and French speaking civilians, Catholics

and non-Catholics. Already at the first parliamentary elections after World War II, in
1946, the formula proved to be a successful one.

In his thesis «De ziel van een zuil» («The soul of a pillar»), with which he obtained his
doctoral degree at the University of Leuven in 2004, the Flemisch political scientist Wouter

Beke applies Otto Kirchheimer's catch-all theory to the CVP over the years 1945-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 453

1968. Kirchheimer defines that modern political parties in Western Europe try to attract as

many votes as possible by flattening their ideological profile. According to Kirchheimer,
the Western European Christian Democratic parties, with their integrating doctrine, suited
the concept straightforwardly. Their pluralistic aims makes the internal pacification of
differences of opinion («cleavages») necessary, states Beke. In this context, he refers to
the rules of pacification as defined for the political system by the Dutch political scientist
Arend Lijphart. According to Beke, the notion of pacification democracy applies also to
the functioning of a political party, which he regards as a miniature political system.

Beke checks the validity of the catch all thesis in the case of the CVP by studying the
three prominent «cleavages» that threatened the unity of the CVP in the first twenty-five
years of its existence: the confessional, the socio-economic, and the community cleavage.
The subdivision is somewhat artificial - in the end all the questions that are dealt with
appear to be community difficulties -, which causes several repetitions. Also, the reader
has to start in 1945 three times all over again. Because of this, the interplay between the

various political debates which are sometimes simultaneously under discussion, remains

largely undisclosed.
The «confessional» cleavage proves to be a relative one. Although the CVP also

welcomes non-Christians, they are scarcely represented. Therefore the conflict about public
and denominational education was not a clash between Christians and non-Christians, but
between the champions of a non-confessional CVP on the one hand and advocates of a

traditional confessional political party on the other. One part of the CVP, amongst others
Education Minister Pierre Harmel, wished the realization of the free choice of school by
the parents which had to be facilitated by the government. This was also in accordance
with the first party program, the so-called Christmas Program, which favored a pluralistic
society. More traditionally oriented CVP-members wanted the party to limit itself to
advocate catholic interests. The latter, a majority within the party, were supported by the

Archbishop Van Roey. The former were small in numbeis and were not well organized.
However, Prime Minister Gaston Eyskens pushed through a «national» solution in 1958,
which recognized the existence of two different school networks.

After this «School Pact» - which, according to Beke, pacified the confessional
cleavage - the socio-economic rift dominated for e few years. The CVP aimed to act
independently from the sympathizing social organisations (the so-called «standen») and to
pacify class differences. Nevertheless, all these organizations were represented in the

CVP, albeit in a non-official way. Soon the implementation of the progressive ambitions
of the Christmas Programme proved difficult, partly due to the resistance of the
conservative and Walloon groups against the domination of the Flemish labor union ACW
(«Algemeen Christelijk Werknemersverbond»),

Beke regards «1958» in many ways as a turning point. After a period in Belgian politics

which was dominated by governments led by majority parties, the country was ruled
by coalition governments. The cooperation with the liberals in the government led by
Eyskens (1958-1961) provoked criticism from the Flemish left wing within the CVP (the
ACW), culminating in the protest against the economy and fiscal measures of the Unity
Law («Eenheidswet»). The role played by party chairman Théo Lefèvre, who prefered a

coalition with the social democrats, was remarkable. In fact, from 1961 to 1965 he

actually lead this centre-left government. It was a deliberate choice by Lefèvre to estrange
the conservative part of the supporters and the electorate of the party («dégraissage») -
which was contradictory to the catch all ambitions of the CVP. Especially the bourgeois
Walloon parts within the CVP felt neglected. In sharp contrast with Lefèvres polarising
actions stands the role played by the first party chairman, A.E. De Schryver. At several

places in Beke's book he appears to unite, reconcile, mediate and remind everybody to the
the origins of the CVP as a unitarian party.

SZRKG, 100(2006)



454 Rezensionen - Comptes rendus

From 1958 onwards the CVP was looking for new overarching loyalties. Also because
of the developing process of secularization - a social phenomenon largely ignored by
Beke - the Christian character of the party was not longer sufficient as a unifying element.
The differences and tensions between the French speaking Walloon and the Dutch
spraking Flemish Christian Democrats prevailed. Already in 1950, during the «King's
Question», the actual victory of the Walloon minority (who were in favor of abdication of
King Leopold III) had frustrated the Flemish majority (in favor of a return of Leopold).

After 1958 the differences between the Flemish and the Walloon flared up again -
nationally as well as within the CVP. A decisive role was played - according to Beke - by
the so called Group of Eight, a faction composed of Flemish members of the two
parliamentary groups of the CVP. The group contributed to the disruption of the balance
within the CVP and the increasing polarisation. From 1966 onwards it acted as a booster
of the internal party struggle about the Walloon department of the University of Leuven.
Early 1968 the party fell apart; in March of the same year CVP and PSC participated
seperately in the parliamentary elections.

It is hardly a coincidence that the CVP as a unitary party stumbled over the community
question. On this issue, since 1958 the CVP was no longer able to fulfil the necessities to
pacify the internal differences of opinion. Especially the lacking of new overarching lov-
alties between both wings of the party cause polarisation. Lijphart's rules of pacification
were no longer applicable.

Beke's thesis is carefully structured - sometimes even a bit too rigid, when for
instance the «conclusion» of a chapter is followed by a (general conclusion) of the last of
the four parts of the book and another (general conclusion) of the full text. (pp. 477-503)
The long theoretical preface of the book makes a tough read. The book picks up speed after

about hundred pages, as soon as the well documented description of the political
events starts.

The author is a senator, vice-chairman and ideologist of the heiress of the CVP, the
CD & V (Christen-Democratisch & Vlaams - Christian Democrat & Flemish). By choosing

a distant episode in the history of his party Beke (born in 1974) steers clear of
possible reproaches of partiality. Nowhere in his book does he favour any of the actors. That
is a skill that may also be convenient now and then as vice-chairman of his party.

Nijmegen Alexander van Kessel

Richard Faber (Hg.), Zwischen Affirmation und Machtkritik. Zur Geschichte des
Protestantismus und protestantischer Mentalitäten, Zürich, Theologischer Verlag Zürich, 2005,
XIII, 181 S.

«Die Geschichte des Protestantismus ist geprägt von der Kritik an der Verbindung von
Heiligem und Macht.» Weiter verspricht der Umschlagtext des anzuzeigenden Sammelbandes,

dass ((die verschiedenen Facetten dieser Thematik» ausgeleuchtet werden. Die
Beiträge, die auf eine vom Herausgeber Richard Faber organisierte Berliner Ringvorlesung

mit dem Titel «Der Protestantismus - Ideologie, Konfession oder Kultur?» zurückgehen,

versammeln eine wohltuend interdisziplinäre Mischung unterschiedlicher Ansätze
und Methoden. Neben Theologen und Kirchenhistorikern, die vielfach immer noch als
zuerst dazu berufen erscheinen, Äusserungen zur Geschichte des Protestantismus
vorzunehmen, hat der Soziologe Faber bewusst auch Vertreter anderer Fachrichtungen wie der
Anglistik, der Zeitgeschichte, der Religionsethnologie, der Religionswissenschaft oder der
Judaistik um Beiträge gebeten. Dabei hat er es jedoch versäumt, eine klare Fragestellung
zu formulieren. Auch die umständliche Einleitung vermag es nicht, die heterogenen
Einzelaufsätze zusammenzuführen. Es ist, versteckt in einer Fussnote, davon die Rede, dass

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 455

es eigentlich um «Machtkritik statt Affirmation» (XIII) gehen soll, oder davon, dass der
Sammelband in (freilich innerprotestantischer) ökumenischer Perspektive von einer «Kultur

der konfessionellen Übergänge» (VIII) ausgeht. Welchen Beitrag ein Artikel über die
jüdische Aufklärung dabei «zur Geschichte des Protestantismus und protestantischer
Mentalitäten» leisten soll, bleibt ebenso ungeklärt wie die Definition des Machtbegriffs.
Was wird kritisiert, wo wird affirmiert? - Es bleibt unklar!

In diesem weit gesteckten Rahmen plädiert Jan Milic Lochman für die Beachtung
einer Art Protoprotestantismus und liefert im ersten Beitrag des Bandes eine theologisch
motivierte Betrachtung über die Wahrheitsfrage und den Wahrheitsbegriff bei Jan Hus.
Peter Opitz stellt seine Ausführung von Huldreich Zwingiis Verständnis des Evangeliums
in den Kontext der Machtfrage und betont dabei Zwingiis Anliegen, das «Evangelium als
befreiende und gestaltgebende göttliche Macht» (23) darzustellen. Die Anglistin Annette
Dcschner untersucht in einem ideengeschichtlichen Zugriff anhand einiger ausgewählter
Predigten des englischen Dichters John Donne dessen, in der Auseinandersetzung mit
Erasmus von Rotterdam entwickelte, ästhetische Irenik. In der Betonung einer gottgewollten

Vielfalt vereine John Donne «den protestantischen Theologen mit dem Künstler in der
gelehrten Tradition des Humanismus und der Renaissance» (40).

Der folgende Beitrag über die «(Reformation) in der jüdischen Aufklärung» von
Christoph Schulte spannt den Bogen ins lange 19. Jahrhundert. In erster Linie bezieht sich
Schulte auf Saul Ascher, einen Vertreter der zweiten Generation der Maskilim, den er
zum «Prophet[cn] des Reformjudentums» (43) ausruft. Abgesehen von der fragwürdigen
Aufnahme des Aufsatzes in den Sammelband, die allenfalls durch den Gebrauch des

Begriffs «Reformation» eine Begründung finden kann, legt Schulte einen äusserst
anregenden Überblick über philosophiegeschichtliche Zusammenhänge der «konfessionellen»

jüdischen Binnendifferenzierung vor.
Tobias Eiselen beschäftigt sich anhand von Aufzeichnungen des Präses der Norddeutschen

Missionsgesellschaft Jakob Andreas Spieth mit den Fremdwahrnehmungen
deutscher protestantischer Afrikamissionare im 19. Jahrhundert. Die Mitarbeiter dieser Gesellschaft

erhielten ihre Mentalitätsprägungen während ihrer Ausbildungszeit im Missionshaus

der Basler Mission. Dort wurde ihnen ein an den bürgerlich-europäischen
Ordnungsvorstellungen orientiertes spezifisches Verständnis von «Christentum» vermittelt, das zum
Massstab für den «Blick auf die Afrikaneo> (71) wurde. Das Gemeindeleben vor Ort
wurde auf die europäische Missionsnorm festgelegt; Spieth selbst versuchte auf seiner
Missionsstation, sein spezifisches Verständnis einer christlichen Lebensführung zu
exerzieren. Auf dem Gebiet der Missionsgeschichte bleibend wendet sich Dagmar Konrad
dem Thema «Glaube und Liebe in der pietistischen Mission» zu. In der Basler Mission
herrschte die autoritative Praxis, dass sich der im Einsatz befindliche Missionar und seine
für ihn vermittelte Missionsbraut vor der Heirat nicht durch persönlichen, sondern lediglich

durch brieflichen Kontakt kennen lernen durften. Konrad analysiert die Erwartungshaltungen

bzw. Befürchtungen der zukünftigen Ehepartner im Spiegel genau jener
Korrespondenz. Bereits vor der Vermählung wird der unbekannte Partner als «Geschenk Gottes»

(90) interpretiert. Nach der Heirat ist Gott der imaginierte «Dritte im Bunde» (94).
Die Missionsehe ist eine «ménage à trois» (83).

Susanne Lanwerd macht sich auf die Suche nach kulturprotestantischen Traditionen in
Deutschland. Dazu analysiert sie das Verhältnis von Religion und Kultur bei Richard Rotile

und dessen Rezeption in den 1960er Jahren vor allem durch Trutz Rendtorff. Mit
diesem Beitrag ist der Sammelband im 20. Jahrhundert angekommen. Peter Steinbach
unternimmt es anhand einiger prominenter Beispiele, den protestantisch motivierten Widerstand

gegen den Nationalsozialismus darzustellen. Es geht ihm dabei nicht «um rück-
wärtsgewandte Rechtfertigung oder Rechthaberei», denn «es gibt keine jämmerlichere
Solidarisierung als die retrospektive» (115). Indem er aber ein Plädoyer für die Kenntnis

SZRKG, 100(2006)



456 Rezensionen - Comptes rendus

der «Heiligen Schrift» verfasst sowie die existentialphilosophische Frage aufwirft, wie
«wir im Angesicht der sicheren Todesstunde» (116) leben, und dabei Dietrich Bonhoeffer
bescheinigt, sich «nicht in den letzten Stunden vor seinem Tod» (123) beklagt zu haben,
beteiligt er sich dann doch an dem jüngst von Friedrich Wilhelm Graf kritisierten «inventing»

«adorationsfähiger Funktionsheiliger» im Protestantismus (Art. Zeitgeschichte,
Kirchliche, RGG4 Bd. 5).

Auf ein für die religionswissenschaftliche Rede über die Religion zentrales Problem
weist Wolfgang Stegemann hin. Allzu leicht werden hier Begriffe wie etwa «Ekklesi-
ologie», die für die Beschreibung des Christentums entwickelt wurden, auf andere
Religionssysteme übertragen. Dies macht Stegemann speziell für Darstellungen zum Judentum,
die nicht nur durch protestantische Theologen verfasst wurden, zurecht deutlich. Er
sensibilisiert für begriffliche Unterschiede, übersieht dabei aber, dass vor allem die
kulturwissenschaftlich orientierte Religionswissenschaft, etwa im «Handwörterbuch
religionswissenschaftlicher Grundbegriffe», hier bereits wichtige Arbeit geleistet hat. Seine
These von der protestantischen Konstruktion des Judentums als «Religion» mittels der
Macht des Diskurses ist, speziell in seiner Auseinandersetzung mit der These Jan
Assmanns von der «mosaischen Unterscheidung», in der Summe wenig überzeugend.

Abschliessend nimmt Christoph Elsass «die Welt der Religionen aus protestantischer
Perspektive» in den Blick. Dazu stellt er verschiedene protestantisch-theologische
Herangehensweisen der Betrachtung von Religion, etwa religionsphänomenologische oder
kulturprotestantische Ansätze vor. Nach einer ökumenischen Perspektivenwendung endet
sein Beitrag mit einem Plädoyer für die Religionsfreiheit.

Es soll keine Kritik an den zum Teil äusserst lesenswerten Einzelbeiträgen sein, wenn
zum Schluss angemerkt werden muss, dass der Titel des Sammelbandes mehr verspricht,
als vor allen Dingen die Konzeption zu halten im Stande ist.

Tübingen/Mainz Claudius Kienzle

Angela Treiber, Volkskunde und evangelische Theologie. Die Dorfkirchenbewegung
1907-1945, Böhlau-Verlag, Köln/Weimar/Wien, 2004, 487 S.

Früher als in der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft erführen die Untersuchungsgegenstände

«Religion» und «Frömmigkeit» in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts in
der Volkskunde eine verstärkte Aufmerksamkeit. Dabei überwog zunächst die
phänomenologische Sichtweise auf als «volksreligiös» empfundene soziokulturelle Praktiken. Dieser

Blick, der speziell in dem ideologisch bisweilen aufgeladenen Untersuchungsfeld
«Religion» nicht voraussetzungslos auf das Forschungsobjekt geworfen wird, spielte in der
Konstituierungsphase des akademischen Faches «Volkskunde» eine zentrale Rolle. Seine

Abhängigkeiten und die Frage nach einer möglichen religiös-theologischen Durchdringung

von Kulturdeutungen und Kulturtheorien wurden jedoch bisher kaum analysiert.
Die volkskundliche Habilitationsschrift von Angela Treiber unternimmt es nun, solche

«Beziehungen und Beeinflussungen zwischen Volkskunde und evangelischer Theologie»
(5) aufzuzeigen. Als diskursive Plattform dieser interdisziplinären Begegnung diente die
protestantisch ausgerichtete Dorfkirchenbewegung, die in der seit 1907 erschienenen
Zeitschrift «Die Dorfkirche» ein eigenes Publikationsorgan hatte. Treiber verzichtet in einem
konsequent verfolgten diskursanalytischen Ansatz darauf, eine Verbandsgeschichte der
Dorfkirchenbewegung anzubieten. Durch die Rezeption der jeweiligen aktuellen
Forschungsliteratur bringt Treiber ihre Arbeit vornehmlich aus der Perspektive der Volkskunde

in das fächerübergreifende Gespräch von Geschichts-, Literatur- und Religionswissenschaft

sowie Soziologie und Theologie ein.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 457

Folgerichtig erfährt der Leser daher nicht allzu viel über die praktische Tätigkeit der
Dorfkirchenbewegung. Träger und Ansprechpartner dieser konservativen Reformbewegung,

die im eigenen Selbstverständnis das Verhältnis der in die Krise geratenen
Gegenwartskultur zur Religion neu ausrichten wollte, waren hauptsächlich Landpfarrer und
Dorflehrer. Das Bild der «Dorfkirche» diente dabei «als ein kulturell kodierter Leitbegriff»

(27) der durch Experten vermittelten Denkgebäude. Diese Denkgebäude, deren
«inhärente Werte- und Wahruehmungshorizonte» (3Ì), werden von Treiber ins Zentrum ihrer
Arbeit gestellt.

Dazu referiert und analysiert sie verschiedene Entwürfe einer «religiösen Volkskunde»
und beginnt mit dem Konzept einer «Evangelischen Kirchenkunde» von Paul Drews.
Trotz der an sich konservativen Ausrichtung, die sich an den überkommenen kulturellen
Evolutionstheorien orientiert, gelang es Drews zugleich, Reformimpulse zu geben. Während

er beispielsweise eine interdisziplinäre Arbeitsteilung vorschlug, wonach «Aberglaube»
Untersuchungsgegenstand der Volkskunde sein solle, «Religion« von der Kirchengeschichte
untersucht werden müsse und das ((Christentum der Moderne» eine Angelegenheit der
Theologie sei, erweiterte er zudem die volkskundliche Perspektive von der traditionellen
bäuerlichen Welt hin zur Gegenwartsgesellschaft. Drews Arbeit entsprang der «berufs-
spezifischefn] und bedürfnisorientiertefn] Interessenslage» (80) des volkskundlich
orientierten evangelischen Theologen. Nicht zuletzt deshalb fanden Drews Gedanken in der
sich formierenden akademischen Volkskunde wenig Nachhall. Seine historisch-empirischen

Ansätze, die unter anderem der Frage der gesellschaftlichen Abhängigkeit von
Religion und ihrer milieuspezifischen Ausprägungen nachgehen, bescherten ihm in der
zeitgenössischen praktischen Theologie wenig Aufmerksamkeit, bieten jedoch für die moderne

Religionssoziologie Anknüpfungspunkte.
In den folgenden Kapiteln stellt Treiber den in die Theoriedebatten der akademischen

Volkskunde und der praktischen Theologie eingebetteten Weg der Dorfkirche von der
seelsorgerlich ausgerichteten konservativen Gegenbewegung hin zur völkischen Ideologi-
sierung dar. Vom «Kirchenkampf» erfasst, lösten in der «Dorfkirche» theologische sowie
kirchenpolitische Kontroversen die gesellschafts- und kulturkritischen ab. Mit der
dialektischen Theologie, die Theologie nicht mehr als «kulturelle Deutungswissenschaft» (371)
verstand, entwickelte sich ((religiöse Volkskunde» auch für Volkskundler zur
Ausgrenzungsvokabel für theologische Angelegenheiten.

In der Darstellung wählt Treiber eine nicht immer deutliche Mischung zwischen
systematischer und chronologischer Herangehensweise. Verbunden mit exzessivem Zitieren
im quellenorientierten Untersuchungsteil und zahlreichen Lektoratsfehlern, wird die Lektüre

des Buches bisweilen zu einem mühsamen Unterfangen. Dem hätte durch eine bessere

Leserführung, vor allem an den Kapitelübergängen, leicht Abhilfe geschaffen werden
können. Nichtsdestotrotz gelingt es Treiber, die wechselseitigen Beziehungen und Ein-
flussnahmen von Volkskunde und evangelischer Theologie überzeugend nachzuweisen.
Ergänzt wird ihre Analyse durch Biogramme der Hauptvertreter der Dorfkirchenbewegung,

welche die vielfachen personellen und institutionellen Verbindungen zwischen beiden

Disziplinen unterstreichen.

Tübingen/Mainz Claudius Kienzle

Claudius Heitz, Volksmission und Badischer Katholizismus im 19. Jahrhundert,
^Forschungen zur Oberrheinischen Landesgeschichte Bd.l), München, Karl Alber, 2005, 456 S.

«Ich sage dir, es hätte mir nicht geträumt, dass ich in meinen alten Tagen noch unter
Fanatikern leben würde,» schrieb der liberale Johann Philipp von Wessenberg 1853 seinem
Bruder Ignaz Heinrich über die Jesuiten im Freiburger Missionshaus (160f). Dieser Orden
hatte mit der Säckinger Jesuitenmission im November 1849 die Missionsbewegung nach

SZRKG, 100(2006)



458 Rezensionen - Comptes rendus

Baden gebracht und damit den Graben zwischen Ultramontanen und Liberalen weiter
vertieft, der nun gleichzeitig Befürworter und Gegner der Volksmissionen trennte. Die
vorliegende Dissertation kann deshalb anhand der Entwicklung der Volksmissionen in
Baden im 19. Jahrhundert zeigen, «durch welche Mechanismen die Ultramontanisierung
in Gang gesetzt und vorangetrieben wurde» (11), bzw. relativ kleine ultramontane Zirkel,
die aber international gut vernetzt waren, allmählich mittels Volksmissionen die Mehrheit
des badischen Klerus gewannen. Eine wichtige Rolle spielte dabei Erzbischof Hermann
von Vicari, der die Missionen tatkräftig förderte.

Das Buch besteht aus fünf Kapiteln. Das erste Kapitel beschreibt die historischen
Voraussetzungen der Volksmission vom Barock bis zur Gründung des Grossherzogtums
Baden (1.1), die europäische Volksmissionsbewegung, welche die Charakterisierung des
19. Jahrhundert als ein «missionarisches Jahrhundert» (15) als durchaus überzeugend
erscheinen lässt (1.2) sowie in 1.3. Bausteine der Missionen (Predigt, Beichte, Feste). Das
zweite Kapitel widmet sich dem «Kampf um Volksmissionen in Baden», d.h. der Phase

vor 1849, als in Baden noch ein Missionsverbot bestanden hatte, das man zunächst über
Volksmissionen jenseits der Grenze (Elsass, Schweiz) umging, dann aber auch Missionare
von aussen vereinzelt ins Land holte. Ziel dieser Missionen war die «(Bekehrung)
verstanden als religiöse Neuorientierung im ultramontanen Sinn, vor allem in moralischer
Hinsicht» (99), was wieder einmal zeigt, wie geschickt Ultramontane ihre Richtung mit
«katholisch» gleichsetzten, während sie dabei die innere Spaltung des Katholizismus
vorantrieben.

Das dritte Kapitel ist vom Umfang her das Hauptstück der Arbeit und beschreibt
Einführung und Etablierung der Volksmissionen in Baden zwischen 1849 und 1872. Einmal
mehr wird die Bedeutung der Revolution von 1848/49 für den Ultramontanismus betont,
wurde es doch nun für Jesuiten und andere Orden (z.B. Redemptoristen) möglich, in
Deutschland Volksmissionen zu halten (vgl. 108). Entgegen Domeich sieht Heitz nicht in
den Vereinen die treibenden Kräfte für die Zulassung der Mission in Baden, sondern in
Franz Josef Büß (vgl. 111), der mit Petitionsbewegungen bereits ab 1845 katholische
Laien mobilisiert hatte.

Das vierte Kapitel beschreibt die Folgen des Kulturkampfes mit einem Ausblick auf
Volksmissionen nach 1894 (4.2.). Das fünfte Kapitel geht auf Wirkungen der Volksmissionen

ein, wobei die schwer feststellbare «Wirkung» mit der klar belegbaren «Intention»
konfrontiert wird. Sprach die Zeitschrift der «Katholik» von den «wunderbaren Wirkungen

der Missionen» (254), beklagten andere diese als «Strohfeuer» (252). Die Bilanz fällt
ernüchternd aus. Im Bereich der Sexualmoral ist eine Wirkung der Volksmissionen kaum
erkennbar. Nachweisbar sind hingegen die Zunahme konfessioneller Spannungen sowie
psychische Folgen wie «Verzweiflung, Verrücktheit und Wahnsinn» (270), die mit der

Angst vor Sünde und Verdammung zusammenhing, die nicht selten in theatralischen
Höllenpredigten ausgelöst wurden - vor allem bei Frauen. Ein bemerkenswerter Zusammenhang

besteht zwischen den Zielvorgaben der Volksmissionare und den Indikatoren,
welche die heutige Milieuforschung für ein stark ausgebildetes «katholisches Milieu»
aufgestellt hat: «Intensive kirchliche Praxis, kirchentreues Wahlverhalten, die Existenz
von Bruderschaften und Vereinen, hohe Nachwuchszahlen im Klerus, die Umsetzung
kirchlicher Moralvorschriften u.a.» (275). Ist das «katholische Milieu» also das
Erscheinungsbild des Ultramontanismus - oder wurde bislang nur die ultramontane Seite dieses
Milieus untersucht? möchte man da fragen. Für Heitz hatten die Volksmissionen in Baden
jedenfalls keine milieubildende Wirkung, was Ergebnisse von Dominik Burkard für
Württemberg und von Otto Weiß für Bayern bestätigt. So können Volksmissionen also als
benutztes aber keineswegs erfolgreiches Instrument zur Milieubildung gelten. Andererseits

kommt den Volksmissionen nach Heitz im Prozess der Ultramontanisierung der
badischen Kirche eine zentrale Bedeutung zu (279), was nur im Hinblick auf eine deutliche

Unterscheidung von Milieu und Ultramontanismus Sinn macht. Was macht die Ul-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 459

tramontanisierung angesichts der relativen Erfolglosigkeit der Missionen aus? Wo wurden
die von den Missionen verbreiteten neuen (bzw. revitalisierten) Frömmigkeitsstile (z.B.
Rosenkranz, Marienverehrung, Herz-Jesu-Kult) gepflegt, wenn dies nochmals unabhängig
von einer Milieubildung als «spürbare Veränderung» (ebd.) festzustellen ist? Hier hinter-
lässt die Arbeit Fragen, die letztlich auf den relativ unreflektierten Gebrauch des Begriffes
«Utramontanismus» zurückzuführen sind (Anm. 1 reicht hierfür nicht aus).

Trotz dieser kritischen Anmerkung stellt die vorliegende Arbeit eine beachtliche
Regionalstudie dar, die für die systematische Erforschung von Volksmissionen unentbehrlich
sein wird. Sehr verdienstvoll ist auch der Anhang (293-437) mit drei Tabellen, welche
alle Volksmissionen in Baden zwischen 1849 und 1918 mit genauen Angaben von
Beginn, Pfarrei/Stadt, Dekanat, Missionare, Orden, Ordenshaus, Quelle, Dauer und Art
präsentieren. Für die Arbeit wurden alle wichtigen Archive (sowohl von Seiten des Erzbistums,

des Staates, der Pfarreien und der Orden (Jesuiten, Redemptoristen, Kapuziner)
ausgewertet. Ein solides Register schliesst den Band ab.

Münster Nicole Priesching

Zsolt Keller, Der Blutruf (Mt 27.25). Eine schweizerische Wirkungsgeschichte 1900-
1950, Göttingen, Vandenhoeck&Ruprecht, 2006, 200 S.

Während des Weltjugendtags in Köln 2005 besuchte Papst Benedikt XVI. als erstes
katholisches Kirchenoberhaupt eine deutsche Synagoge, im Frühling dieses Jahres betete er
in Auschwitz. All dies sind Zeichen der Bemühung um Versöhnung mit den Juden, wie
sie in der zweitausendjährigen Geschichte des Christentums relativ jung ist. Das zeigt ein
kleines Beispiel aus der katholischen Liturgie: Die vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil

geborenen Katholiken erinnern sich noch an eine aus dem 16. Jahrhundert stammende
Passage der Karfreitagsliturgie, in der man in den Grossen Fürbitten noch der «perfidis
Judaeis» (was im Schott-Messbuch mit «treulosen Juden» übersetzt wurde) gedachte und
Gott darum bat, diese dem Glauben an Jesus Christus zuzuführen - ein Text, der erst im
Messbuch von 1970 neu formuliert wurde und der nun die Juden würdigt als diejenigen,
«zu denen Gott, unser Herr, zuerst gesprochen hat.»

Doch auch in Zeiten, in denen sowohl der Papst wie auch unzählige Gruppen an der
Basis sich für interreligiösen Dialog einsetzen, bleibt der Wissenschaft die Aufgabe, das

jahrhundertealte belastete Verhältnis zwischen Juden und Christen zu beleuchten und die
Wurzeln hartnäckiger antijüdischer Ressentiments zu ergründen. Dies tut der Zürcher
Theologe und Historiker Zsolt Keller jetzt anhand der schweizerischen Wirkungsgeschichte

des biblischen «Blutrufs»: Im Matthäusevangelium fordert das «ganze Volk» der
Juden von Pilatus gegen dessen eigentliche Überzeugung die Kreuzigung Jesu, und die
Juden scheinen mit dem Ruf: «Sein Blut über uns und unsere Kinder!» (Mt 27,25) sich
der Verantwortung für dieses Todesurteil auch zu stellen. Dieser eine Bibelvers hat bis
weit ins 20. Jahrhundert hinein durch Missdeutungen und Fehlinterpretationen dazu

beigetragen, Juden zu diffamieren.
Der Autor zeigt die Wirkungsgeschichte des Blutrufs am Beispiel der katholischen

Schweiz zwischen 1900 und 1950 auf. Er begibt sich auf eine «Spurensuche» (13) in
einschlägigen Predigten, Passionsspielen, Pressetexten und auch Bildern und stellt dar,
wie die Fachexegese diesen Bibelvers grossteils antijüdisch auslegte und damit auch die

Anschuldigung der Juden als «Gottesmörden> in den katholischen Denk- und Lebenswelten

transportierte. Eine Verortung der Texte in den zeitgeschichtlichen Kontext der
Schweiz zeigt das «feine Schweigen» (75) der Schweizer Katholiken gegenüber dem
Schicksal der Juden während der NS-Diktatur. Keller, der sich in seiner Studie sehr um
terminologische Eindeutigkeit bemüht, beschreibt, dass die Judenfeindschaft besonders

SZRKG, 100(2006)



460 Rezensionen - Comptes rendus

virulent wurde, wo sich christlich motivierter Antijudaismus mit politisch-rassistischem,
gewissermassen «säkularen» Antisemitismus verbinden und Strömungen aus beiden
Überzeugungsrichtungen sich gegenseitig Argumentationsmaterial liefern konnten.

Im dritten Teil seiner Studie macht der Autor einen Vorschlag, wie dieser sperrige
Bibelvers, der nach den Worten des jüdischen Religionswissenschaftlers Schalom Ben-
Chorin zu einem «weltgeschichtlichen Verhängnis für das jüdische Volk» wurde,
eingeordnet werden kann. Keller diskutiert die verschiedenen Richtungen der Exegese, denen
der Blutruf seit 1945 unterzogen wird und kommt zu dem Ergebnis, dass die Erfahrung
der Schoah wenigstens teilweise ein Umdenken in der christlichen Theologie bezüglich
des Blutrufs bewirkt hat. Der Vers wird vor dem Hintergrund der Erfahrungen des

Evangelisten gedeutet, der bei dem Versuch, die Juden zu missionieren, auf Ablehnung gegenüber

der Botschaft des jungen Christentums stiess und sich aufgrund dieser Erfahrungen
der «Heidenmission» zuwandte: «Die Entscheidung des Volkes gegen Jesus hat für (Israel)

im Konzept des Matthäustextes weit reichende Folgen, insofern aus dieser Optik das

ganze Volk die Schuld am Tod Jesu auf sich nimmt, sich damit gegen ihn entscheidet und
infolgedessen seine heilsgeschichtliche Stellung und Rolle verliert und an ein anderes,
heidnisches Volk abgeben muss» (161).

Die Entlastung des Römers Pilatus, der seine Hände in Unschuld wäscht, und die
Belastung der Juden bei der Kreuzigung sind so lesbar als programmatische Aussage des

Evangelisten, entstanden aus den Erfahrungen seiner Zeit und gefärbt von einer daraus
resultierenden Polemik. Indem der Bibelvers als Text und erzählende Literatur, gespeist aus
den Realitäten zur Entstehungszeit, verstanden wird, können ideologisch gefärbte
Missdeutungen oder gar Pauschalverurteilungen, die die Bibel hier scheinbar nahe legt,
vermieden werden. Bei Bibelstellen, die so sehr zum Transport von Vorurteilen und Aggressionen

beigetragen haben wie der Blutruf, kann so der Wissenschaftler auf seine Weise
ein Stück zum Verständnis zwischen den Religionen beitragen, ohne die Rationalität der
Forschung aufzugeben.

Fribourg Patricia Hertel

Anna Gamma/Jörg Eugster/Regula Grünenfelder, Lasalle-Institut (Hg.), Ethik 2006,
Ethikbilanz in der Schweizer Politik, Forschungsresultate, Kommentare und weiterführende

Fragen, Zürich, Verlag Neue Zürcher Zeitung, 2006, 199 S.

Die vom Lasalle-Institut in Bad Schönbrunn bei Zug vorgelegte Studie über die Präsenz
des Ethischen in der Schweizer Politik ist gleichsam eine Fort- und Weiterführung des
2002 begonnen Unterfangens der Förderung des Ethikverständnisses und -Verhaltens in
verschiedenen Bereichen der Schweizer Gesellschaft. Die erste Forschung in diesem
Zusammenhang fühlte den ethischen Puls der Wirtschaftswelt und wurde 2002 bei Fuh-
rer&Hotz im Eigenverlag veröffentlicht. Die Autoren stellen eingangs klar, dass das
Lasalle-Institut keinen neutralen Zugang zu ethisch relevanten Themen pflegt, sondern
Forschungsresultate in komparativer Manier einer definitorisch verbrieften Eigenposition
gegenüberstellt. Neben einer Reihe von Grundsatzessays aus Expertenfeder, welche im
zweiten Teil des flüssig geschriebenen Buches untergebracht sind, empfängt es die
Lesenden im ersten Teil mit den Ergebnissen einer breit angelegten Umfrage unter Schweizer

Politiker und Politikerinnen. Alle Adressaten sind auf einer oder mehreren der drei
Strukturebenen des föderalistisch-demokratischen Schweizer Regierungssystems als
politische Amtsinhaber aktiv. Die 833 retournierten Fragebögen, 25,3% von Autorenseite als
hohe Rücklaufquote bezeichnet, bilden das für die Schweizer Politikerkaste repräsentative
échantillon der statistischen Auswertung.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 461

Der methodisch sowie konzeptuell bewährte Einsatz von Fragebögen wurde um eine
Reihe problemzentrierter Interviews mit einzelnen, stichprobengerechten Personen
angereichert. Aus diesem unmittelbaren Kontakt mit den Befragten entstand ein Satz
transkribierter Interviewpassagen, welche stellenweise angefügt werden, um interpretatorische
Schlüsse an die Primäraussagen rückzuschliessen. Die Studie bewältigt die Herausforderung

des Messens einer geistig-abstrakten Grösse, indem sie den Ethikbegriff semantisch

auffächert und dadurch den Politikern ermöglicht, die verschiedenen Teilinhalte
gemäss den persönlichen Prioritäten zu bewerten. Bei der Datenauswertung wird differenziert

zwischen dem Ethikverständnis im persönlichen Handeln und jenem, welches in
Ausübung politischer Funktion an den Tag tritt. So lassen es sich die Institutsleiter nicht
nehmen, ein Schlaglicht auf die - nicht erstaunlichen, aber nichtsdestotrotz unerfreulichen

- Divergenzen zwischen «öffentlicher» und «privater» Ethik zu werfen. Mit ähnlicher
Vehemenz wird die vorherrschende Diskrepanz zwischen der Forderung nach stärkerem
Ethikbewusstsein in der Politik und der unerfolgten Umsetzung dieses Postulats moniert.
Die Autoren konstatieren eine Geringschätzung der Ethik bei politischen Mandatsträgern,
was leicht verwundert, vermochten sich doch fast neun von zehn Befragten mit der
selbstentworfenen Ethikposition des Lasalle-Instituts positiv zu identifizieren. Die Brisanz
ethisch-politischer Zwangsheirat zeigt sich des Weiteren darin, dass Ethik und die in ihr
implizierten Werte wie Nachhaltigkeit, ganzheitliches Betrachten und dialogische
Entscheidungsfindung in der Realpolitik meist der partikularen Interessenvertretung und
anderweitigen Loyalitäten der Volksvertreter unterliegen. Das Vorhandensein einer ethisch
getragenen Wertekultur misst sich - laut der Überzeugung des Lasalle-Instituts - auch an
einer Vorrangstellung des Gemeinwohls über Gruppeninteressen im Prozess des politischen

decision-making. Umso stärker sticht der Umstand ins Auge, dass sich praktisch
alle Politiker und Politikerinnen gemäss eigener Aussagen bei wichtigen Beschlüssen am
eigenen Gewissen und am Gemeinwohl orientieren, jedoch in der Fremdwahrnehmung
die Schweizer Politik mehrheitlich als von Gruppeninteressen bestimmt bezeichnen. Von
allgemeinem Interesse sind die Kapitel, welche der Deckungs(un)gleichheit der
Politikerantworten mit der durch die Parteizugehörigkeit aufgezeigten ideologischen Verankerung
nachgehen. Abschliessend werden die erhobenen Daten der Politikerbefragung denjenigen
der Top-Führungskräfte der Wirtschaft aus dem Jahre 2002 gegenübergestellt. Trotz
mannigfacher Unterschiede erwünschten sich beide Gesellschaftsgruppen unisono eine
Einflusssteigerung der Ethik, wozu sie auch gleich die adäquate Outsourcing-Strategie
präsentieren: Förderung ethischen Wertebewusstseins in den Aus- und Weiterbildungsinstitutionen.

Die vom Lasalle-Institut propagierte Eigendefinition der Ethik scheint teilweise
hell unter der transparenten wissenschaftliche Oberfläche der Studie hervor, was gewissen
Interpretationen einen moralisierenden Impetus verleiht, der insbesondere im Kontext der
beschriebenen Dekadenz moralisch-ethischer Leitfunktion der Religionen und der daraus
ausfliessenden Individualisierung der Werte die Fortschrittlichkeit des Ansatzes demaskiert.

Der Titel des zweiten Teils verspricht «Kommentare und Reflexionen», welche die
faktenge- und verbundenen Interpretationen des vorgängigen Parts zu übersteigen trachten.

Carola Meier-Seethaler frischt mit einem konzisen historischen Abriss über die
Ambivalenz zwischen Ethik und Politik geschichtsphilosophisches Wissen auf und mündet
ihren Beitrag in einer expliziten Kritik am szientistisch-dogmatischen Weltverständnis der
Naturwissenschaften, das ethische Diskussionen übergeht. Mit der Diagnose, dass die
Schranken der Vernunft der menschlichen Triebhaftigkeit nicht standhalten und dass eine
gemeinsame Ordnung ergo nur auf einem Gefüge mit überpersönlicher Geltung fussen
kann, wendet sich Georg Kohler den staatsphilosophischen Entwürfen Machiavellis und
Kants zu. Während im «II principe» nur der Schein der Tugendhaftigkeit als erstrebenswert

gilt, müssen sich in der kantischen Konzeption ein eigennütziger Politikbetrieb und

SZRKG, 100(2006)



462 Rezensionen - Comptes rendus

universelle, ethisch-moralische Verbindlichkeiten nicht per se ausschliessen. Klaus Peter

Rippe beschwört eine Zeit herauf, in der die Moral als Steuerinstrument der Gesellschaft
das heute existierende Führungsvakuum gänzlich auszufüllen vermochte. Mit der Genese
modemer Gesellschaften und ihren Fackelträgem Autonomie und Selbstbestimmung
erodierten die moralischen Grenzmauern und die ethische Wertehaltung wurde in den
Bereich der individuellen Verantwortung übersiedelt. Der Autor meint, dass erst ein
rationalisiertes Ethikverständnis wieder den Grundkonsens für verbindliche Wertediskussionen

schaffen kann. Als erster geht Hanno Scholtz in seinem Beitrag konkret auf die
Ergebnisse des empirischen, ersten Teils des Buches ein und untersucht, ob und inwiefern
sich Parteien auf genuine Wertekulturen berufen können. Erwartungsgemäss spiegelt sich
das parteipolitische Links-Rechts-Spektrum auch in den ethisch-moralischen Prioritäten
der Politiker und Politikerinnen. Im Unterschied zu Longchamps Ansatz eines viereckigen
Schweizer Politikfeldes, ergibt die Werteanalyse bei Scholtz ein trianguläres Schema,
bestehend aus einem linken, einem eher säkular-bürgerlichen und einem eher religiös-bürgerlichen

Cluster. Im internen Schisma des Bürgerblocks ist gemäss dem Autor noch ein
kleiner Rest der Spannung zwischen Staat und Kirche ablesbar. Im Folgenden liefert
Claude Piccot einen illustrativen Essay über den politischen Handlungsbedarf im Bereich
der Sozialplanpolitik, und Stephan Rothlin ergänzt die Essaysammlung mit einem
Kommentar aus ausländischer Perspektive. Niklaus Brantschen und Pia Gyger unterstreichen
sowohl in ihren beiden Einzelschritten als auch im gemeinsamen Beitrag die Importanz
der ganzheitlichen Betrachtung, wodurch erst die Verbundenheit aller Menschen miteinander

und mit dem System Erde in voller Tragweite zu Bewusstsein gebracht werden
kann.

Fribourg Sandro Murchini

Wolfgang Lienemann/Frank Mathwig (Hg.), Schweizer Ethiker im 20. Jahrhundert.
Der Beitrag theologischer Denker, Zürich, Theologischer Verlag, 2005, 304 S.

Dreizehn ethische Positionen, dreizehn Biographien, dreizehn Lebenseinsätze in Politik,
Gesellschaft und Kirchen. Um diese Pole kreisen die Darstellungen im Sammelband der
beiden Bemer Ethiker Wolfgang Lienemann und Frank Mathwig. In allen Unterschieden
haben die vorgestellten Ethiker einiges gemeinsam. Sie alle sind entweder schweizerischer

oder deutscher Herkunft, haben in eben diesen Ländern gewirkt und die Debatte in
der Ethik zum Teil nachhaltig geprägt. Ihr Leben und Wirken spielt sich während
mindestens einer Hälfte des 20. Jahrhunderts ab (lediglich bei Leonhard Ragaz (1868-1945)
sind es etwas weniger als fünfzig Jahre), was die Charakterisierung als Ethiker des 20.
Jahrhunderts rechtfertigt. Darüber hinaus haben früher oder später alle einen Lehrstuhl an
einer theologischen Fakultät in der Schweiz oder in Deutschland inne. Mit Ausnahme von
André Biéler (* 1914) sind schliesslich alle deutschsprachig.

Diese eher äusserlichen Merkmale weisen auf einen verbindenden Hintergrund hin,
der die verschiedenen Charakteren dazu auffordert, zu ähnlichen Themen unterschiedliche
Antworten zu geben. Wie wird beispielsweise das Verhältnis von Ethik zu Theologie
bestimmt, das Proprium einer theologischen Ethik? Emil Brunner (1889-1966) etwa möchte
eine Ethik ((vom Zentrum des evangelischen Glaubens aus» (87) entwerfen. Bei diesem
Vorhaben ist stets zu beachten, dass gemäss Brunner Ethik und Dogmatik eng zusammen
gehören, wie das auch für Karl Barth (1886-1968) der Fall ist. Brunner betont, dass der
Mensch immer in Beziehungen lebt; Individualität gibt es nur in Sozialität. Ethik ist für
Brunner die Wiederherstellung der Beziehungen, wie sie von Gott her gewollt sind. Für
Brunners Vorgänger an der Universität Zürich, Leonhard Ragaz, ist besonders die
Vorstellung des Reiches Gottes wichtig. In seiner Auseinandersetzung mit der bürgerlich-

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 463

christlichen Welt und dem Sozialismus wertet er letzteren als einen Hinweis auf das Kommen

des Reiches Gottes. Der Sozialismus ist nicht bereits die Verwirklichung des Reiches
Gottes, sondern ein wichtiger Schritt auf dem Weg dorthin. Im Vorantreiben der religiössozialen

Bewegung bettet er die zu seiner Zeit brennende soziale Frage in die Heilsgeschichte

ein. Auch jüngere Ethiker evangelischer Provenienz stellen ihre Ethik auf ein
theologisches Fundament. So heisst es von Hermann Ringeling (* 1928). er sei ein
«philosophischer Ethiker mit christlichem Hintergrund» (265) oder von Arthur Richs (1910-
1992) Ethik, es handle sich um eine «theologische normative Verantwortungsethik aus
christlicher Gesinnung» (173). Rieh kennt eine dreistufige Normativität, wobei das
spezifisch Theologische in der ersten Ebene anzusiedeln ist. Es handelt sich um die
fundamentale Erfahrungsgewissheit des Humanen in Form persönlicher Erfahrung des christlichen

Glaubens. Die beiden anderen Stufen der Normativität, den sieben Kriterien des

Menschengerechten sowie die das Menschengerechte mit dem Sachgerechten verbindenden

«Maximen», bekommen auch jenseits des theologischen Hintergrunds ihre Evidenz
und Relevanz. Auf katholischer Seite sucht Arthur F. Utz (1908-2001) die gleiche Natur
aller Menschen und findet sie in Gottes Schöpfungsziel, woraus die Gemeinschaftsaufgabe

der Verwirklichung des Gemeinwohls erwächst. Dieses in Gottes Schöpferwillen
gründende Gemeinwohl ist für Utz der übergeordnete Wert, der die Freiheit des Individuums

begrenzt. Besonders im Anschluss an das Zweite Vatikanische Konzil entwirft
Franz Böckle (1921-1998) seinen Entwurf der theonomen Autonomie der Moral. In
diesem Ansatz theologischer Ethik, der insbesondere eine Neuformulierung des neuscholastisch

verstandenen Naturrechts darstellt, wird das verbindliche Gesetz durch die
menschliche Vernunft geschaffen. Der Aufforderung «secundum naturam vivere» (gemäss der
Natur leben) wird das thomanische «secundum rationem vivere» (gemäss der Vernunft
leben) entgegen gestellt. Diesen letztlich schöpfungstheologischen Zugang zur Autonomie
nimmt auch Franz Furger (1935-1997) auf, der als «Vertreter der autonomen Moral im
christlichen Kontext» (242) gelten kann.

Die im Buch vorgestellten Ansätze sind stets geprägt von der Auseinandersetzung mit
zeitgenössischen und früheren Positionen in der Ethik, sowie mit aktuellen Themen von
Politik, Wirtschaft, Kirchen etc. In kritischer Reflexion der «Zeichen der Zeit» wachsen
die ethischen Theorien über den akademischen Raum hinaus, verbunden mit den dahinter
stehenden Persönlichkeiten werden sie öffentlich wirksam. Besonders bei den älteren
Ethikern ist die Warnung vor den Gefahren des Nationalsozialismus ein häufig
wiederkehrendes Motiv. Stellvertretend hierzu eine Aussage zu Alfred de Quervain (1896-
1968): «Alfred de Quervain war schon bei seinem Amtsantritt [als Pastor der Nieder-
ländisch-reformierten Gemeinde in Elberfeld 1931] ein Gegner des totalen Staates und ab

1933 intensiv und massgeblich am preussisch-deutschen Kirchenkampf beteiligt [...]»
(119). Dabei kämpft de Quervain auch für die Freiheit der Kirche im Dritten Reich. Bei
den späteren Ethikern ist unter anderem auf das Engagement hinsichtlich der Wirtschaft
und der Theoriebildung einer Wirtschaftsethik hinzuweisen. Arthur Rieh gründet 1964
das Institut für Sozialethik an der Universität Zürich, welches Hans Ruh erfolgreich wie-
terführt. Auf letzteren geht auch die Gründung des Instituts für Sozialethik des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes 1971 zurück, was wiederum durch André Biéler
unterstützt wird. Biéler setzt sich überdies in der Entwicklungspolitik besonders für die
Armen ein. man denke beispielsweise an den «Vorschlag Biéler», 3% der Einkünfte des
Nordens für den Süden bereitzustellen. Aus seinem Engagement im ethischen Investment
wachsen Institutionen wie die Stiftung Ethos, die auch in jüngster Zeit durch ihr Agieren
etwa an Generalversammlungen von Nestlé oder UBS Schlagzeilen macht.

Ethik hat ein grosses Kritikpotential: das haben wohl alle Ethiker, die in diesem Buch
vorgestellt werden, erkannt. Sie üben aber nicht Kritik um der Kritik willen, sondern
dahinter stehen stets Visionen, Projekte, positive Entwürfe. Dennoch ist Kritik nicht im-

SZRKG. 100(2006)



464 Rezensionen - Comptes rendus

mer angenehm für den, der sie übt: Über Karl Barth werden während des Zweiten
Weltkriegs ein Publikationsverbot und ein politisches Redeverbot verhängt (Emil Brunner
erfährt Ähnliches), Friedrich Eymann wird wegen seines Einstehens für die Anthroposophie
aus dem Schulamt verdrängt und Stephan H. Pfürtner wird durch seine Positionen in Fragen

der Sexualmoral gar unter dem Stichwort ((Fall Pfürtner» bekannt.
Durch die sorgfältige Auswahl wichtiger Schweizer Ethiker erhält der Leser/die Leserin

nicht nur Einblick in dreizehn Biographien und akademische Entwürfe. Man gewinnt
auch einen guten Überblick über die deutschsprachige ethische Diskussion im 20.
Jahrhundert, die ein Spiegel der Gesellschaft darstellt. Unter den elf Autoren und zwei
Autorinnen befinden sich zahlreiche ehemalige Assistierende, die über ((ihren» Professor
schreiben. Die fundiert dargestellten Positionen werden so nicht selten durch eine gute
persönliche Bekanntschaft sowohl mit der Person als auch mit ihrem inhaltlichen Schaffen

bereichert. Da nimmt man gerne in Kauf, dass kritische Elemente manchmal etwas zu
kurz kommen oder die Verbindung der vorgestellten mit der vorstellenden Person zum
Teil etwas gar eingehend geschildert wird.

In der Einleitung schreiben die Herausgeber, dass alle vorgestellten Ethiker «ökumenischer

und interdisziplinärer Zusammenarbeit» (7) verpflichtet waren. In der Tat werden
diese beiden Schwerpunkte in den einzelnen Artikeln immer wieder betont und so dem
Fach der theologischen Ethik nicht zuletzt die wichtige Brückenfünktion zwischen
verschiedenen Disziplinen und Konfessionen attestiert. Dass sich theologische Ethik in der
Schweiz seit vielen Jahrzehnten sehr oft ökumenischer Zusammenarbeit verpflichtet weiss,
beweisen die Herausgeber nicht zuletzt damit, dass katholische wie evangelische Ethiker des
20. Jahrhunderts gleichermassen in das Buch Eingang gefunden haben. Dass sich darunter
übrigens keine Frau findet, kann nicht den Herausgebern angelastet werden, ist der
Schweizer Beitrag zur Ethik im 20. Jahrhundert im akademischen Bereich doch
ausgesprochen männlich dominiert.

Das anregende und lesenswerte Buch wird abgerundet durch übersichtliche Literaturangaben

auf Primär- und Sekundärliteratur sowie durch den Hinweis, wo der jeweilige
Nachlass greifbar ist. Es gibt Anlass zur weiteren Auseinandersetzung mit wichtigen Ethikern

der jüngeren Vergangenheit, aber auch zur Weiterführung ihrer Anliegen und zur
Pflege ihres kritischen Blicks im angebrochenen 21. Jahrhundert.

Fribourg Claudius Luterbacher-Maineri

Kari Kälin, Schauplatz katholischer Frömmigkeit. Wallfahrt nach Einsiedeln von 1864
bis 1914, Freiburg/Schweiz, Academic Press, 2005 (=Reihe Religion - Politik - Gesellschaft

in der Schweiz, Hg. Urs Altermatt und Francis Python, Bd. 38), 218 S. und 5 Abb.

Das über tausendjährige Kloster Einsiedeln kennt seit seiner Gründung den Zustrom von
Pilgern. Erste schriftliche Pilgernachweise stammen aus dem 14. Jahrhundert. Gegen Ende

des Mittelalters war Einsiedeln einer der meist besuchtesten Pilgerorte der Christenheit.

Krisen und Höhepunkte wechselten in der langen Pilgergeschichte ab. Zu diesem
Thema gibt es eine reiche Literatur.

Die vorliegende Arbeit befasst sich mit den modernen Erscheinungen des Wallfahrtswesens

in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bis zum Ausbruch des Ersten
Weltkrieges. Es ist die Zeit des Ultramontanismus. Damals wurden Wallfahrten geme als
Instrument für den Kampf gegen den Zeitgeist eingesetzt Das 19. Jahrhundert führte zu
einer neuen Massenreligiösität. Der Marienkult erlebte einen beispiellosen Aufschwung
(Lourdes, La Salette) und war neben dem Herz-Jesu-Kult prominentester Ausdruck der
ultramontanen Frömmigkeit.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 465

Der Katholizismus in der Schweiz befand sich seit 1848 in der Defensive und zog sich
ins Ghetto zurück. Diese Situation wurde durch den Kulturkampf noch verstärkt. Neben
dem Vereinswesen und der Presse wurden die Wallfahrten als Mittel eingesetzt, um den
Katholiken das Gefühl der Geschlossenheit zu vermitteln, das gleiche, was der Radikalismus

in den nationalen Schützenfesten fand.
Das Dorf Einsiedeln war seit jeher eng mit der Wallfahrt verbunden. Ab 1877 erlangte

Einsiedeln Anschluss an das Bahnnetz (Wädenswil-Einsiedeln). In politischer Hinsicht
war das Wallfahrtsdorf im 19. Jahrhundert liberal. Das rührte daher, dass bis 1798 das

«Alte Land Schwyz» die Vorherrschaft im Kanton besessen hatte. Zudem hatte das Dorf
unter äbtlicher Herrschaft gestanden. Diese liberale Haltung darf nicht mit dem
kirchenfeindlichen Radikalismus gleichgesetzt werden, denn die Bewohner Einsiedeins waren
sich der Abhängigkeit von Kloster und Wallfahrt sehr wohl bewusst. Erst um die Wende

vom 19. zum 20. Jahrhundert ergab sich eine politische Neuausrichtung im Zusammenhang

mit der kantonalen Verfassungsrcvision von 1898 (klosterfeindliche Artikel!).
Der Verfasser unterscheidet drei Arten von Wallfahrt: die individuelle Wallfahrt, die

offiziellen Landeswallfahrten eines Kantons oder eines Bezirks, sowie die sog.
Massenwallfahrten, die ab 1864 einsetzten. Die Pariser Pfarrei St. Laurent leitete damals das

Zeitalter der Massenwallfahrt ein. 300 Pilger aus der französischen Hauptstadt besuchten
das Marienheiligtum im Finstern Wald und liessen eine Gedenktafel in der Klosterkirche
anbringen. 1871 folgten 1100 Sarganser dem französischen Beispiel. Bald rollten immer
mehr Pilgerzüge aus den verschiedenen Regionen des In- und Auslandes nach Einsiedeln,
besonders aus Elsass-Lothringen, dem süddeutschen und österreichischen Raum sowie
aus Italien und Frankreich. Unter den Pilgerzügen ragten jene aus dem Kanton Freiburg
speziell hervor. Ihr Ursprung geht auf die Initiative von Chorherr Joseph Schorderet und
Vikar Johann Evangelist Kleiser zurück. Schorderet war die treibende Kraft des
ultramontanen Freiburger Katholizismus. Er gründete 1871 die Tageszeitung «La Liberté»,
1873 das Freiburger Pauluswerk und spielte eine wichtige Rolle bei der Gründung der

Universität Freiburg 1889. Ab 1877 führten Schorderet und Kleiser regelmässig die grossen

Freiburger Pilgerzüge nach Einsiedeln. Die radikale Presse hielt ihnen vor, Politik und

Religion zu vermischen. Der Kanton Zug wiederum besass eine lange Pilgertradition in
den Finstern Wald. Die ersten schriftlichen Nachrichten stammen aus dem Jahre 1426.
Früher pilgerten die Zuger zu Fuss über St. Jost zur Schwyzer Altmatt, überquerten den

Katzenstrick und gelangten nach mehrstündigem Fussmarsch nach Einsiedeln.
Besondere Bedeutung erlangten während des Kulturkampfes die Generalversammlungen

des Schweizerischen Piusvereins (gegründet 1857) unter Theodor Scherer-Boccard.

Siebenmal tagte der Verein während des 19. Jahrhunderts im Klosterdorf, das zu
einer eigentlichen «Heimstätte» vieler Mitglieder wurde. Die sog. «Schwarze
Internationale» versammelte sich 1871 in Einsiedeln. Es waren Vertreter der katholischen Elite
aus neun europäischen Ländern, vor allem Laien mit aristokratischem Hintergrunds Sie

waren die Gründer der «Correspondance de Genève», einer Presseagentur, die vorwiegend

die Protestaktionen gegen die Einnahme Roms und den Verlust des Kirchenstaates
koordinierte.

Von besonderem Gewicht waren der internationale marianische Kongress 1906 sowie
die Herz-Jesu-Kongresse 1907 und 1912. Beim marianischen Kongress waren die
Auswirkungen des französischen Kulturkampfes (Trennung von Staat und Kirche) deutlich
spürbar. Im schweizerischen Rahmen fand 1910 der 1. schwyzerische Katholikentag statt,
auf dem die soziale Frage im Vordergrund stand.

Der Autor hat in ansprechender Form die spezielle Wallfahrtssituation Einsiedeins zur
Zeit der Hochblüte des Ultramontanismus geschildert. Römische, französische und deutsche

Einflüsse spielten in dieser Zeit eine wichtige Rolle. Die ultramontane Bewegung

SZRKG, 100(2006)



466 Rezensionen - Comptes rendus

war ein bedeutender Faktor in der Zeit der Selbstbehauptung des Schweizer Katholizismus,

die keineswegs in die fundamentalistische Ecke gehört. Dabei darf die Stellung
von Theodor Scherer-Boccard nicht bloss durch die Brille von Philipp Anton von
Segesser betrachtet werden, der sich einmal - 1863 - negativ über den schweizerischen
Katholikenführer geäussert hat. Scherer-Boccards Verdienste für den Wiederaufbau des
Schweizer Katholizismus nach 1848 sind unübersehbar.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Simona Sigrist, «Das Neue Volk». Eine katholisch-fundamentalistische Zeitung 1950-
1975, Fribourg, Academic Press, 2006 (=Reihe Religion - Politik - Gesellschaft in der
Schweiz, Hg. Urs Altermatt, Bd. 40), 169 S. und 7 111.

Die in den Zwanzigerjahren des letzten Jahrhunderts entstandene Zeitung fand bereits in
Andrea Imhof für die Jahre 1929 bis 1957 eine Historikerin (Andrea Imhof, «Durch das
kostbare Blut, ein neues Volk». Die rechtskatholisch-intergralistische Zeitung «Das Neue
Volk» 1929-1957, ungedruckte Lizentiatsarbeit 2002/2003). Die vorliegende Arbeit
umfasst die Zeit zwischen 1950 und 1975 und enthält die vorkonziliare, noch stark vom
Gedankengut des Kulturkampfs geprägte Zeit, dann jene des Zweiten Vatikanums (1962—
1965) sowie die nachkonziliare Epoche mit ihren beträchtlichen innerkirchlichen
Spannungen. Die Zeitung gab sich immer kämpferisch. In der ersten Phase sah sie ihre Gegner
vorwiegend im nichtkatholischen Lager (Kommunismus, Sozialismus, Freisinn), während
in der späteren Phase eine Verlagerung des Feindbildes festzustellen ist. Die Gegner sind
jetzt vorwiegend im Innern der katholischen Kirche anzutreffen. Das hing nicht zuletzt
von der Zusammensetzung der redaktionellen Mitarbeiter ab: Die Gebrüder Carl (1897-
1981) und Fridolin Weder (1892-1983), dann Albert Drexel (1889-1977) und Alois
Schenker (1904-1988) sorgten für einen entschieden konservativen Kurs des Blattes. Die
Zeitung wandte sich seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil konsequent gegen die als

negativ empfundene Wende in der katholischen Kirche. Das Aggiornamento Papst Johannes'

XXIII. wurde als negativ, ja als die grösste Krise in der katholischen Geschichte
empfunden: «progressistische» Katholiken mit ihren «gewagten Theorien» über die Bibel,
Erbsünde, Sakramente, Ehe, Jungfräulichkeit, Ordensleben, Liturgie, Eucharistie,
Marienverehrung etc. wurden als die Hauptfeinde innerhalb der Kirche entdeckt, die Forderung
nach Demokratisierung in der Kirche gar als ein Angriff auf das Papsttum gesehen.

War diese Angst berechtigt? Nach dem Zweiten Vatikanum brach in der Kirche eine

grosse Krise innerhalb des Priesterstandes aus. Weltweit wurden Zehntausende von Priestern

laisiert. Zugleich erfolgte ein massiver Rückgang der Zahl der Ordensangehörigen. In
weiten Kreisen Europas entstand eine Neuauflage des antirömischen Affekts, und in vielen

theologischen Ausbildungsstätten entwickelte sich eine ernsthafte Krise. Immer
häufiger ertönte der Ruf nach Abschaffung des Zölibats. Verantwortliche Exponenten der
konziliaren Öffnung wie Kardinal Frings, der Kirchenhistoriker Hubert Jedin oder der
junge Professor Joseph Ratzinger (heute Papst Benedikt XVI) haben sich schon bald nach
dem Konzilsende gefragt, ob die Entwicklung in der katholischen Kirche unter dem
Einfluss «progressistischer» Theologen in der richtigen Richtung verlaufe.

Das Neue Volk kämpfte entschlossen gegen alle Versuche, «die Göttlichkeit Jesu» zu
leugnen und ihn zu einem Sozialreformer umzugestalten. Gegen alle Versuche der
«modernen» Theologie, wonach Wunderberichte in der Heiligen Schrift als Mythen oder
dichterische Ausdrucksweise abgetan wurden, ferner gegen die Leugnung der Dreifaltigkeit
oder der Menschwerdung Jesu nahm die Zeitung scharf Stellung. Die nachkonziliare Krise

innerhalb der katholischen Kirche wurde bewusst als eine neue Modernisierungskrise
in Anlehnung an die grossen Auseinandersetzungen des Modemismus zu Beginn des 20.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 467

Jahrhunderts gesehen. Das Neue Volk empfand - wohl nicht zu Unrecht - ein ausgesprochenes

Krisenempfinden, das von gewissen Klerikerkreisen ausging und im katholischen
Volk Verwirrung auslöste. Je forscher in den Sechziger- und Siebzigerjahren die
«progressiven» Kräfte zum Zuge kamen, umso schärfer reagierte das Neue Volk in seinem

Abwehrkampf. Gelegentlich schoss die Zeitung auch weit übers Ziel hinaus, wenn etwa
der Evolutionismus à la Teilhard de Chardin massiv angegriffen wurde.

Die Arbeit vermittelt einen ersten Überblick über die Situation im Schweizer
Katholizismus der Konzils- und Nachkonzilszeit. Leider werden die Anliegen des Neuen Volkes
zu wenig gewürdigt. Es zeigt sich, dass der zeitliche Abstand doch etwas zu klein ist, um
schon ein genügend sicheres Urteil über diese wichtige Epoche der neuern Geschichte der
katholischen Schweiz abgeben zu können. Weitere Studien müssen hier noch vertieft
Klärung bringen.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Andrea Willimann, Sursee - Die zweite Kapitale des Kantons Luzern. Zur politischen,
gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Geschichte der Luzerner Landstadt in den Jahren
1798 bis 1871, Basel, Schwabe Verlag, 2006 (=Luzerner Historische Veröffentlichungen,
Bd. 41), hg. vom Staatsarchiv des Kantons Luzem und vom Stadtarchiv Luzem, 459 S, 6

Tabellen, 8 Karten, 7 Grafiken und 54 Abb.

Vor 1798 besass Sursee ein besonderes Mass an Selbständigkeit gegenüber der Stadt
Luzem. Als bedeutendstes Wirtschaftszentrum im Nordosten des Kantons stand es nie in
einem Untertanenverhältnis zur Hauptstadt. Besondern Einfluss besassen die Familien
Schnyder von Wartensee und Göldlin von Tiefenau.

Der revolutionäre Umsturz von 1798 veränderte in Sursee wenig, ebenso die politischen

Umbrüche von 1803 und 1814. Es waren insgesamt ruhige Jahre bis 1826, als Franz
Ludwig Schnyder als Grossrat gewählt wurde. In der Hauptstadt traf er auf den
freisinnigen Fürsprech Jakob Kopp aus (Bero)Münster und auf den ebenfalls jungen
Berufskollegen Kasimir Pfyffer aus Luzem. Damit hielt ein «aktives liberal-doktrinäres
Element» Einzug in Luzem. Diese drei Juristen betraten die kantonale politische Bühne und
verschoben die politischen Kräfte auf Kosten des städtisch-konservativen Lagers.
Zugleich entstand 1830 in Sursee der liberale «Eidgenosse», dessen Redaktor Anton Schnyder

wurde. Die Zwanzigerjahre liessen im Landstädtchen eine Lesegesellschaft sowie eine
Sekundärschule neben der seit Jahrhunderten existierenden Lateinschule entstehen.

Sursee machte sich 1830 durch seine Volksversammlungen einen Namen. Von hier
ging die politische Umgestaltung des Kantons Luzem aus. Diese Volksbewegung spaltete
sich in eine direktdemokratische, der Kirche nahestehende Gruppierung unter Josef Leu
und Dr. Josef Scherer aus Hochdorf, und in eine Bewegung, die eine repräsentative
Demokratie und ein distanziertes Verhältnis zu Religion und Kirche anstrebte. Diese beiden

Gruppierungen bekämpften sich in der Folge heftig.
Der Versuch, in den Dreissigerjahren eine gesamtschweizerische Bundesrevision zu

präsentieren, scheiterte bereits in der Abstimmung im Kanton Luzem. Grösster Zankapfel
zwischen den vorerst siegreichen liberalen Behörden der Regeneration und der
bäuerlichdemokratischen Opposition war die Staatskirchenpolitik (Badener Artikel). Die Gegensätze

vertieften sich gegen Ende der Dreissigerjahre Zuerst kippte 1839 die Landstadt Sursee,

1841 der ganze Kanton ins direktdemokratische Lager. Durch die Jesuitenberufung
nach Luzern, eine Folge der aargauischen Klosteraufhebung, wurde eine Brandfackel ins
Luzernervolk geschleudert, die in der Folge grosses Unheil anrichten sollte. An den
Freischarenzügen nahmen auch Surseer Bürger teil. Der Sonderbundskrieg löste anstehende
Probleme auf gewaltsame Weise. Sursee wurde für einige Jahre wieder liberal. Aber in

SZRKG, 100(2006)



468 Rezensionen - Comptes rendus

den 50er und 60er Jahren gewann die konservative Bewegung wieder an Schwung. Sursee
wurde Schauplatz sowohl der konservativen Totalrevisionsvertreter der kantonalen
Verfassung als auch der liberalen Partialrevisionisten. 1869 verlegte das konservative
Aktionskomitee seinen Sitz nach Sursee in den Beckenhof. Ein politischer Machtwechsel
zeichnete sich ab, der am 7. Mai 1871 das Schicksal der liberalen Regierung besiegelte.

Zwischen 1830 und 1870 lassen sich verschiedene industrielle Initiativen in Sursee
feststellen. Die Textilfabrik (später Calida) und die Ofenfabrik Weltert entstanden. An der
Eisenbahnlinie Basel-Luzem entstand 1856 etwas ausserhalb des Städtchens eine Station.
Der Gemeinderat forcierte den Wochenmarkt, um die Bedeutung der Landstadt als

Marktort zu fördern. Keinen Erfolg verzeichnete man bei der Ansiedlung der Kaserne,
jedoch entstand in Sursee das grösste Schulzentrum auf der Landschaft. Die Arbeit von
Andrea Willimann zeigt in vorzüglicher Weise die Wechselbeziehungen zwischen dem
alten Landstädtchen und der Kantonshauptstadt Luzem in den bewegten Jahrzehnten des

19. Jahrhunderts auf.

Meggen/Luzern Alois Steiner

Johann Sebastian Drey, Praelectiones dogmaticae 1815-1834 gehalten zu Ellwangen
und zu Tübingen. Mit textkritischem und sachbezogenem Apparat, Verzeichnissen und
Registern. Hg. und eingeleitet von Max Seckler. Editorisch bearbeitet von Winfried Werner
(Johann Sebastian Drey. Nachgelassene Schriften Bd. 2 in 2 Teilbänden), Francke Verlag,
Tübingen, 2003, Bd.l: XVIII und 296 S. Bd. 2: VII und S. 300-775.

Er ist einer der grossen (Professoren-) Köpfe der deutschen katholischen Theologie des
19. Jahrhunderts: Johann Sebastian von Drey (1777-1851), «Patriarch» der katholischen
Tübinger Schule und Architekt ihrer Theologie. Beinahe wäre er erster Bischof der
neuerrichteten Diözese Rottenburg geworden. Doch als Kandidat der württembergischen Regierung

war er aus römischer Sicht ((verbrannt». Drey gilt zurecht als der Neu-Begründer der

«Apologetik», der auch sein dreibändiges Hauptwerk (Die Apologetik als wissenschaftliche

Nachweisung der Göttlichkeit des Christentums in seiner Erscheinung, 1838-1847)
gewidmet ist.

Dass Drey aber nicht nur Apologetiker war, sondern auch das Fach katholische Dog-
matik während 26 Jahren unterrichtete, zunächst während fünf Jahren an der
Vorgängerinstitution der Tübinger Fakultät, der Friedrichsuniversität im tiefkatholischen Ellwangen

(1812-1817), dann nach Verlegung dieser Spezialschule ins Haus der Wissenschaften,

an der katholischen Fakultät der Eberhard-Karls-Universität im protestantischen
Tübingen, das ist im Allgemeinbewusstsein der Kirchen- und Theologiehistoriker weitgehend

verschüttet.
Mit der Edition der «Praelectiones dogmaticae», die Drey als Vorlage für seine

akademischen Vorlesungen im Hörsaal dienten (ohne mit ihnen identisch zu sein), ist nun ein
Dokument greifbar, das aus einer für die katholische Theologie insgesamt bedeutsamen
Schwellenzeit stammt und das einen intimen Einblick gibt in die Denk- und
Lehrwerkstatt des Dogmatikers Drey. Warum er dieselben zwar immer wieder überarbeitet,
verfeinert und weiterentwickelt hat, wovon die drei Fassungen respective Bände der
Praelectiones (I, 1815-1818; II 1818-1821; III 1821-1834) sprechen, sie aber selber nicht
publiziert hat, vermag unter anderem dem Umstand zuzuschreiben sein, dass, wie Drey es
formulierte «andere Hände [...] ihm das Wasser abgegraben» (S. 8*) hätten. Will sagen:
seine beiden Schüler, Johannes Evangelist von Kuhn und Anton Staudenmaier, kamen
ihm mit ihrer monographischen Ausarbeitung der Dogmatik zuvor. Mehr noch: Drey sah
in ihren Werken seine eigenen Ideen hinlänglich berücksichtigt und fügte bitter an: «Mir
bleibt daher nur übrig sie zu begrüßen.»

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 469

Für die Drey-Forschung und für die Erforschung der konzeptionellen Ausgestaltung
und Binnendifferenzierung der Dogmatik und namentlich der Dogmengeschichte ist es

überaus wertvoll und zu begrüssen, dass die Dogmatik Dreys 150 Jahre nach seinem Tod
nun doch im Druck vorliegt. Mehr noch: die hier anzuzeigende Edition der «Praelectiones
dogmaticae» ist vorbildlich zu nennen. Sie folgt den editorischen Richtlinien, die bereits
Band 1 der Nachgelassenen Schriften Dreys (Mein Tagebuch, 1997) zugmndegelegt
waren. Erneut war es Winfried Werner, der sich der Kemersarbeit der Transkiption des

Autographen unterzogen, der den text- und sachkritischen Apparat und mehrere Register
erstellt hat, die das Ganze erschliessen. In der der Edition vorangestellten umfangreichen
Einleitung verortet der Herausgeber, der Tübinger Emeritus und Fundamentaltheologe
Max Seckler, in einer tour d'horizon den edierten Autographen in seiner Zeit, stellt die
akademische Lehrtätigkeit Dreys im Fach Dogmatik vor und zeichnet die verwickelte und
vertrackte, zum Teil in Sackgassen und Fehlurteile mündende Entdeckungs- und
Rezeptionsgeschichte der «Praelectiones dogmaticae» nach (S.3*-75*). Eine schönes Supplement

ist die Beschreibung der studentischen Mit- und Nachschriften der Dogmatik-Vorlesungen

Dreys. Eines dieser studentischen Kolleg-Manuskripte stammt aus der Hand des

Kirchenhistorikers und späteren Bischofs der Diözese Rottenburg, Carl Josef von Hefele
(S. 93*—111*).

Es wurde bereits gesagt: die «Praelectiones dogmaticae» datieren in eine für die
katholische Theologie bedeutsame Schwellenzeit und sie sind gleichzeitig auch ihr
Ausdruck. In lateinischer Sprache gehalten, zum Teil sperrig und knapp, respective literarisch
unausgeführt, führen sie nicht in die «Beletage eines Schriftstellers», sondern eben in die
«Werkstatt eines Handwerkers» (S. 28*). Auch konzeptionell war Drey (zunächst?) nicht
frei im Entwurf, weil er genötigt war, nach der Dogmatik «von Klüpfel» («Institutiones
Theologiae Dogmaticae in usum auditorium») zu lesen. Inwieweit die «Praelectiones»
Spuren von Klüpfel (und/oder anderer Dogmatiker, etwa Döderlein oder Dobmayer)
tragen und wo und inwieweit Drey von ihnen abrückt und der Dogmatik ein neues
architektonisches Prinzip und eine andere Innenarchitektur zu geben vermag, all das harrt nun,
nachdem die Quellen ediert sind, der Erforschung und Plausibilisierung an den Texten. In
diesem Sinne gilt: Die Arbeit ist getan. Die Arbeit fängt erst an.

Freiburg i.Br. Elke Pahud de Mortanges

Isnard W. Frank, Lexikon des Mönchtums und der Orden, Stuttgart, Verlag Philipp Re-

clamjun, 2005,343 S.

Der Dominikaner und emeritierte Professor für Kirchengeschichte an der Universität
Mainz legt eine überarbeite Version des 1993 erstmals erschienenen Buches «Kleines
Lexikon des Mönchtums und der Orden» von Johanna Lanczkowski vor. Am Aufbau hat
sich nichts geändert, doch die inhaltliche Füllung wurde in vielen Teilen teils gestrafft,
teils erweitert. Das Lexikon bietet in alphabetischer Reihenfolge insgesamt 626 Stichworte

mit dem Schwerpunkt «Mönchtum». Die Orthodoxie wurde herausgenommen und
dafür wurden die neuzeitlichen Frauengemeinschaften, welche dem Ordensleben durch
ihre zeitgeschichtliche Nähe eine besondere Prägung verliehen, aufgenommen. Eine
Vollständigkeit wurde dabei nicht angestrebt und ist auf diesem knappen Umfang auch
unmöglich. Die Auswahl erscheint allerdings zufällig. So werden beispielsweise die «Ingenbohler

Schwestern» (164) genannt, aber nicht die andere wichtige Gründung des Kapuziners

Theodosius Florentini, die «Lehrschwestern vom heiligen Kreuz» in Menzingen.
Weitere Stichworte sind zufällig gewählt. So findet der Leser die Benediktinerabtei Metten

(216), sucht aber vergeblich Maria Laach. Daneben werden im lexikalischen Teil
Ordensnamen, Gebräuche und Fachbegriffe aus dem inneren Aufbau von Orden und
Kongregationen erläutert.

SZRKG, 100(2006)



470 Rezensionen - Comptes rendus

Die Artikel sind wohltuend lesbar und strotzen nicht vor Abkürzungen und Querverweisen,

was Lexika oft negativ auszeichnet. Der Band erfüllt in jedem Fall sein selbst

gestecktes Ziel, nämlich eine erste Information und Hinführung zur Thematik zu sein. Die
in Auswahl genannte Literatur bietet genug Anregung zur weiteren Beschäftigung. Das

Lexikon greift auf die Daten des Annuario pontificio von 2003 (Stand 2000) zurück und
ist bei einigen Artikeln bis 2004 weitergeführt. So hat z.B. die Umbenennung der
Englischen Fräulein zur «Congregatio Jesu» noch Eingang gefunden hat (117). Die auf S. 85

als im Aufbau befindliche Niederlassung der Birgitten in Bremen im Schnoor wurde
allerdings schon 2002 eingeweiht. Säkularisation und Kulturkampf werden als Lemmata
genannt, hingegen fehlt das 20. Jahrhundert fast völlig (NS-Zeit, Zweites Vatikanisches
Konzil, Vereinigung der Ordensoberen und Ökumene). Das «Opus Die» ist mit einem
Stichwort bedacht, doch Taizé findet man nur bei den Literaturhinweisen. Hier wäre der
Band noch ausbaufähig.

Keinesfalls darf diese Lexikon mit dem - dies als ergänzender Hinweis - inzwischen
vollständig erschienenen «Dizionario degli Istituti di Perfezione» von Guerriono Pellica
und Giancarlo Rocco (10 Bde, 1974-2003) verglichen werden. Es ersetzt auch nicht in
jedem Fall den Griff zur aktuellen 3. Auflage des «Lexikons für Theologie und Kirche» mit
seinen weiterführenden Ordensartikeln. Doch es hat mit diesem gemeinsam, dass der
Begriff «Ordensgeschichte» als Lemma nicht vorkommt.

Die Einleitung, die ein Zehntel des Buchumfangs ausmacht, gibt einen konzisen und
fundierten Überblick über Mönchtum und Ordenswesen von den Anfängen bis zur Gegenwart,

in der eine Krise des Ordenslebens konstatiert wird. Ob man allerdings für «mona-
chae» unbedingt «Mönchinnen» übersetzen muss, bleibt dahingestellt (11). Der Einsteiger
und Laie ist mit dem vorliegenden Taschenlexikon gut bedient und wird leicht fündig
werden, da Frank die Kongregationen unter ihren populären Namen anführt. So findet
man beispielsweise die Schwestern vom Göttlichen Erlöser unter dem bekannteren
Namen «Niederbronner Schwestern». Mit dem angehängten Siglenverzeichnis lassen sich
auch Ordensabkürzungen entschlüsseln.

Brühl Gisela Fleckenstein

Peter Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe. Neuausgabe 2005,
München, Kösel, 2005, 4 Bde, 526/526/528/528 S.

Christoph Auffarth/Jutta Bernard/Hubert Mohr (Hg.) unter Mitarbeit von Agnes
Imhof u. Silvia Kurre, Metzler Lexikon Religion. Gegenwart - Alltag - Medien.
Sonderausgabe, Stuttgart/Weimar, J. B. Metzler, 2005, 4 Bde, XVIII/532/631/729/438 S.

Stephan Haering/Heribert Schmitz (Hg.), Lexikon des Kirchenrechts, Freiburg/Basel/
Wien, Herder, 2004 (=Lexikon für Theologie und Kirche kompakt), 1229 S.

Angelika Berlejung/Christian Frevel (Hg.), Handbuch theologischer Grundbegriffe zum
Alten und Neuen Testament, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2006, 468 S.

Harald Krause, Lexikon der religiösen Missverständnisse, Stuttgart, Kreuz, 2005, 191 S.

Alf Christophersen/Stefan Jordan (Hg.), Lexikon Theologie. Hundert Grundbegriffe,
Stuttgart, Philipp Reclam jun, 2004, 360 S.

Dieter Harmening, Wörterbuch des Aberglaubens, Stuttgart, Philipp Reclam jun, 2005,
520 S.

Isnard W. Frank OP, Lexikon des Mönchtums und der Orden, Stuttgart, Philipp Reclam

jun. 2005, 343 S.

Hiltgard L. Keller, Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten. Legende und Darstel¬
lung in der bildenden Kunst, Stuttgart, Philipp Reclam jun, 10. bibliogr. neu bearb.

Auflage 2005, 703 S.

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 471

Erhard Gorys, Lexikon der Heiligen, München, dtv, 6. durchgesehene u. erw. Auflage
2005, 400 S.

J. E. Stadler/F. J. Heim/J. N. Ginal (Hg.), Vollständiges Heiligen-Lexikon. Neusatz u.

Faksimile der Ausgabe Augsburg 1858-1882, Berlin, Digitale Bibiothek, 2005, 1 CD-
Rom

Bernd Moeller/Bruno Jahn (Hg.), Deutsche Biographische Enzyklopädie der Theologie
und der Kirchen, München, K. G. Saur, 2005, 2 Bde, XVIII/1785 S.

Der Markt theologischer Lexika und Wörterbücher erlebt zur Zeit einen bemerkenswerten
Boom. So wurden jüngst die beiden grossen Standardwerke konzeptionell modifiziert und
gänzlich neu bearbeitet: 1993-2001 erschien die dritte Auflage des «Lexikons für Theologie

und Kirche». 1998-2006 die vierte Auflage von «Geschichte in Religion und
Gegenwart» (ein Registerband steht noch aus). 2006 schliesslich wurde zudem das umfangreichste

Grossprojekt, die 36bändige «Theologische Realenzyklopädie», zum Abschluss
gebracht (die Registerbände stehen noch aus). Weiterhin fortgesetzt wird daneben das

grösste theologisch-biographische Editionsprojekt, das «Biographisch-Bibliographische
Kirchenlexikon» (Bautz), dessen 27. Band in Vorbereitung ist. Allein schon mit diesen
Grosswerken ist der Bereich «Theologie und Kirche» der lexikographisch besterschlossene

Sektor des öffentlichen Lebens und der Wissenschaft im deutschsprachigen Raum.
Wie ist diese Ausnahmestellung zu erklären?

Zunächst ist das verlegerische Interesse an theologischen Nachschlagewerken, wie bei
Enzyklopädien überhaupt, sicherlich mit darauf zurückzuführen, dass in Zeiten rückläufiger

Absatzzahlen auf dem wissenschaftlichen Buchmarkt Lexika, Überblickswerke und
Einführungen noch den grössten Verkaufserfolg zu versprechen scheinen; dies gilt besonders

für vielbändige Lexika, die als Abonnementbcstellungen regelmässig und über einen
mittel- bis langfristigen Zeitraum abgesetzt werden können. Ebenfalls reizvoll nicht nur
für Verlage ist zudem die disziplinare Öffnung der Theologie zu den Kulturwissenschaften:

Informierten die älteren Nachschlagewerke fast ausschliesslich über den
«Kernbereich» wissenschaftlicher Theologie und institutionalisierter christlicher Kirchen, so
wurden in die neueren Lexika wesentlich mehr Begriffe aus allen Lebens- und
Wissensbereichen aufgenommen, die von - häufig diffusen - Glaubensvorstellungen und
allgemeinen religiösen Denkformen geprägt sind. Diese Erweitening erhöht die Attraktivität
theologischer Nachschlagewerke auch für ein grösseres Publikum. Als dritten Grund wird
man einen steigenden Orientierungsbedarf im Bereich des Kirchlich-Religiösen vermuten
dürfen: In dem Masse, in dem Wissen über religiöse Inhalte und Riten, wie z. B. die
Entstehung und den Sinn von Feiertagen, die Leistungen einzelner Heiliger oder die Funktion
liturgischer Handlungen, nicht mehr über Erziehung und alltägliche Lebenspraxis
vermittelt wird, nimmt die Bedeutung von Nachschlagewerken zu, die diese Wissensdefizite
ausgleichen können. Als weiterer Faktor muss berücksichtigt werden, dass theologische
Enzyklopädien für die christlichen Konfessionen eine Form der Bestandsaufnahme und

Aussendarstellung sind und als solche gefordert werden. Ein fünfter Grund für die
Konjunktur v. a. kleinerer Lexika wird an einer Reihe der im folgenden näher zu betrachtenden

Neuerscheinungen deutlich: Im Zeitalter elektronischer Datenverarbeitung ist es

problemlos möglich, einzelne Projekte nicht nur in verschiedenen Medien vorzulegen
(Print, Internet, CD-Rom) und Älteres zu reproduzieren, sondern auch kompilatorische
Werke ohne grösseren Aufwand aus grösseren Vorlagen zu edieren.

Hinsichtlich ihres inhaltlichen und äusseren Umfangs sowie ihres Ladenpreises in der
Mitte zwischen den genannten grossen Lexikonprojekten und den einbändigen Wörterbüchern

liegen die vierbändige Sonderausgabe des «Metzler Lexikons Religion» (MLR) und
die völlig überarbeitete und ergänzte, fünfbändige Neuausgabe des «Neuen Handbuchs
Theologischer Grundbegriffe» (NHTG). Das 1962 in erster Auflage erschienene NHTG
enthält 136 Artikel, die zwischen etwa zehn und vierzig Seiten Umfang haben und mit

SZRKG, 100(2006)



472 Rezensionen - Comptes rendus

einer Auswahlbibliographie versehen sind; bei circa einem Drittel dieser Artikel handelt
es sich um überarbeitete Fassungen aus dem Vorgängerprojekt, zwei Drittel wurden gänzlich

neu geschrieben. Die längeren Beiträge sind i. d. R. unterteilt und nähern sich dem
Stichwort mit partikularer Sichtweise: So sind viele Artikel etwa in eine katholische und
eine evangelische Darstellung unterschieden. Die einzelnen Bände sind jeweils mit
Inhaltsverzeichnissen erschlossen; Band 4 enthält ein Abkürzungs- und Autorenverzeichnis
sowie ein Stichwortregister mit hervorgehobener Gesamtnomenklatur. Das in gebundener
Ausgabe 1999-2002 zuerst erschienene MLR bietet in den ersten drei Bänden 590 Artikel
mit einer Länge von einer halben bis zu zehn Seiten, die ebenfalls mit einer
Auswahlbibliographie ausgestattet sind. Der vierte Band enthält neben einem Autorenverzeichnis
sowie einem Personen- und Sachregister kurze aufsatzartige Überblicksdarstellungen,
Chronologien und viele bibliographische Hinweise zur religionswissenschaftlichen
Forschung sowie zu ausgewählten Themenbereichen.

Das NHTG präsentiert sich als Nachschlagewerk im gewohntem Stil: Zu finden sind
die für ein theologisches Lexikon erwartbaren Artikel wie «Eucharistie», «Gebet», «Gnade»,

«Heil», «Schuld», «Sünde» oder «Vergebung». Gelegentliche Ausflüge in traditionell

eher theologieferne Bereiche (z. B. «Film und Religion», «Tiere/Tierschutz») verraten

die Absicht des Herausgebers, das bejahrte Projekt an die Gegenwart anzupassen: «Es

geht [...] um die kulturwissenschaftliche Erweiterung der Theologien» (10). Diese Anpassung

gelingt bestens, denn alle von 137 renommierten Geisteswissenschaftlern verfassten
Texte verbinden hohe wissenschaftliche Dignität mit einem weitgehend eingelösten
Anspruch auf Allgemeinverständlichkeit. Das NHTG bleibt damit wie seine früheren
Ausgaben ein einschlägiges theologisches Nachschlagemittel und Propädeutikum erster Güte.

Das MLR unterscheidet sich vom NHTG nicht nur durch seine Öffnung über den
christozentrischen Florizont hinaus auf alle Weltreligionen; es lässt zudem die Bereiche
«Mensch, Gesellschaft und Kultur» im Religionsbegriff aufgehen. Das führt dazu, dass

neben vielen klassischen Begriffen der Theologie Stichwörter zu finden sind wie
«Aborigines», «Channeling», «Fantasy», «Film», «Phantasie/Imagination», «UFO» oder «Zombie».

Theologische Kernbegriffe, wie «Heiliger Geist», vermisst man stattdessen. In ihrer
Auswahl beliebig wirken auch einige geographische Begriffe (z. B. Lourdes, Indonesien)
sowie ein Gros Personenartikel: Dass die grossen Religionsstifter einschliesslich Maria zu
finden sind, überrascht nicht. Aber warum gibt es Texte zu Augustinus und nicht zu den
anderen Kirchenvätern, warum zu Freud und Nietzsche, aber nicht zu Darwin und Hegel?
Jung und frisch sollen die Bände wirken, und so wurden alle gestalterischen Mittel
ausgeschöpft: Die Artikel sind am Seitenrand glossiert und mit vielen Illustrationen versehen,
die von Landkarten über Abbildungen religiöser Kunstwerke bis zu Fotos aus Kinofilmen
und Comic-Sequenzen reichen. Die mediale Präsenz von Religion - der Untertitel des

MLR weist deutlich daraufhin - soll entscheidend berücksichtigt werden. Vielleicht auch

aus diesem Grund finden sich im vierten Band, dessen Inhalt und Funktion sich dem Leser

nur schwerlich erschliessen, seitenweise Hinweise auf Internetseiten, deren Adressen

möglicherweise schon heute, zum Zeitpunkt der nachgedruckten Sonderausgabe nicht
mehr existieren. Das MLR wirkt ein wenig zu trendy, um sich eines Anglizismus zu
bedienen, von denen das Lexikon übervoll ist. Gleichwohl sollte man nicht seine

Leistungen übersehen: Es enthält die meisten Kernbegriffe der Theologie in eingängigen
Darstellungen und zudem mehrheitlich verfasst von Nachwuchswissenschaftlern. Gerade dies
führt dazu, dass sich in vielen Artikeln des MLR andere, aber nicht schlechtere
Sichtweisen finden als in den grossen Standardwerken, wo stets auf die etablierten Fachleute

zurückgegriffen wurde, auch wenn diese bereits dasselbe Stichwort im Konkurrenzwerk
verfasst hatten.

SZRKG, 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 473

Einen spezielleren Blick auf einzelne theologische Bereiche lenken mehrere jüngst
erschienene einbändige Lexika. Das «Lexikon des Kirchenrechts» (LdK) erschien in der
Reihe «Lexikon für Theologie und Kirche kompakt», in der die dritte Auflage des
«Lexikons für Theologie und Kirche» (LThK") ausgeschlachtet wird. Die meisten der etwa
1000 Sach- und 270 Personenartikel sind aus dem LThK' übernommen, lediglich rund
120 Artikel wurden eigens für den Band verfasst. Anders als im LThK sind im LdK die
Sachartikel von den Personenartikeln getrennt. Der Band ist mit ausführlichen Sach-,
Personen- und Canonesregistern versehen und enthält zudem ein Inhaltsverzeichnis des «Codex

Canonum Ecclesiarum Orientalum». Die 188 Autoren sind entsprechend der
Autorenschaft des LThK durchweg renommierte Wissenschaftler, ihre Artikel stets auf
hohem fachlichen Niveau. Die Länge der Artikel schwankt zwischen wenigen Zeilen und

knapp zwanzig Spalten; alle Beiträge sind mit bibliographischen Angaben versehen, die
im Fall der aus dem LThK' übernommenen Texte aktualisiert wurden. Die Stichwortauswahl

deckt grosszügig den gesamten Bereich des Kirchenrechts ab. Positiv zu vermerken
ist auch der relativ niedrige Ladenpreis, der den Band für grössere Interessentenschichten

erschwinglich macht. Ein Vorteil für diese ist es u. a, eine kompakte Übersicht über das

Spektrum kirchlicher Ämter zu erhalten, deren Darstellung breiten Raum im LdK
einnimmt. Diesen Vorzügen gegenüber lassen sich aber auch Kritikpunkte anbringen: So bietet

das LdK im Vergleich zum LThK zu wenige Neueningen, als dass sich seine Benutzung

lohnen würde, wenn das grössere Werk (dessen Sonderausgabe im Herbst 2006
erschienen ist) zur Hand ist. Behoben wurde auch nicht der grosse Mangel des LThK im
Bereich biographischer Artikel. Denn im Gegensatz zu den Vorgängerauflagen fallen
viele Texte zu kurz aus, als dass sie wirklich noch informativ wären. Selbst die Liste der
äusseren Lebensstationen ist oft rudimentär, und nur wenige Artikel gelangen über
pauschale Globaleinschätzungen der Lebensleistungen der jeweils Porträtierten hinaus.
Vielleicht wäre es sinnvoller gewesen, die Auswahl enger zu fassen und den einzelnen
Beiträgen grösseren Raum zu lassen. Kritisch zu hinterfragen ist auch die Aktualität des LdK.
So findet sich etwa ein Artikel «Heiligsprechung» von Winfried Schulz. Schulz, der im
Personenteil mit einem eigenem Beitrag porträtiert ist, starb bereits 1995; die Texte des

LdK sind also z. T. über zehn Jahre alt.
Als eine Mischung zwischen «biblischem Fachwörterbuch» und einem «Kompendium

Biblischer Theologie» verstehen Angelika Berlejung und Christian Frevel das von ihnen
herausgegebene «Handbuch theologischer Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testament»

(HGANT). Seine 199, von 15 ausgewiesenen Neu- und Alttestamentlern verfassten
Artikel verteilen sich auf zwei Kategorien: In einem ersten Teil des HGANT sollen zwölf
((Dachartikel» mit einer Länge von 10-15 Spalten zentrale Begriffsfelder biblischer
Theologie vorstellen. Hier findet der Leser Ausführungen zu Kembegriffen wie «Eschatologie»,

«Gottesvorstellungen», «Schrift/Schriftverständnis» oder «Weisheit/Kosmologie».
Diesen essayartigen Dachartikeln sind speziellere «Begriffsartikel» zugeordnet, die den
zweiten Teil des Bands ausmachen und eine Länge von je etwa fünf Spalten haben. Die
Artikel beider Teile sind i. d. R. in allgemeine Ausführungen und solche jeweils zum Alten

und zum Neuen Testament gegliedert, z. T. bebildert und stets mit einer
Auswahlbibliographie versehen. In allen Artikeln zeigt sich der Anspruch, exegetische Arbeit mit
einem geschichtswissenschaftlichen, archäologischen und philologischen Aussagekontext
zu verbinden. Zwar mag man daran zweifeln, dass das Querverweissystem zwischen
Dach- und Begriffsartikeln einen Erkenntnismehrwert für den Leser bewirkt, gleichwohl
erfüllt das HGANT sein selbst gestecktes Ziel, als Kompendium für theologische Laien,
Lehrer und Studierende zu dienen: Hierzu tragen nicht nur die repräsentative Begriffsauswahl

und die durchweg hohe Qualität der exegetisch ausführlichen Artikel bei; auch
die stets leichte Verständlichkeit der Beiträge sowie ein Anhang, der neben einem
Namens- und Sachregister und einem umfangreichen Abkürzungsverzeichnis auch ein Glos-

SZRK.G. 100(2006)



474 Rezensionen - Comptes rendus

sar häufig benutzter Fachbegriffe (z. B. «Ätiologie», «Hypostase», «Theodizee») enthält,
macht das HGANT zu einem erstklassigen Propädeutikum und Übersichtswerk zur
Biblischen Theologie.

Für einen breiten Markt theologisch bzw. religiös interessierter Laien konzipiert ist das

«Lexikon der religiösen Missverständnisse», dessen Titel in doppeltem Sinn bezeichnend
ist: Denn missverständlich ist zum einen die Betitelung eines Bands als «Lexikon», bei
dem es sich nicht um ein Wörterbuch, sondern eher um ein Lesebuch mit lemmaartig
angeordneten Kapiteln handelt. Bestenfalls hätte man noch von einer Enzyklopädie sprechen
können. Missverständlich ist der Titel zum anderen, weil das Werk mit Missverständnissen

so gut wie nichts zu tun hat. Zwar wird erwähnt, dass Mt 19,24 («Eher geht ein
Kamel durch ein Nadelöhr ...») vermutlich auf eine Textkorruption zurückzuführen ist, bei
der «kamilos» («Seil») zu «kamelos» («Kamel») verlesen wurde. Auch erfahrt der Leser,
dass der Weihnachtsmann doch nicht von Coca-Cola erdacht wurde, sondern der
Getränkehersteller auf die in den USA im 19. Jahrhundert populäre, aus dem Holländischen
stammende Figur des «Sinter Klaas» zurückgriff Die übrigen Miszellen, etwa über Nini-
ve, Salomé, den Stall zu Bethlehem, die Apokalypse, die Ketzer oder das Abendmahl,
bieten Anekdötchen zur biblischen und zur Kirchengeschichte, die durch gegenwartsbezogene

Analogien aufgepeppt werden sollen. So wird die Wendung «Auge um Auge» fol-
gendermassen erläutert: «Es handelt sich eher um Vergeltung. Dieser Osama Bin Laden
hat mich angegriffen, deswegen greife ich ihn an. Dieser Saddam wollte meinen Daddy
töten, deswegen vernichte ich ihn. So einfach kann die Welt sein» (55). Und so einfach
wie die Welt sein kann, so einfach ist dem Leser abzuraten, Bücher wie dieses in die Hand
zu nehmen, auch wenn sie sich, wie der Autor in der Einleitung betont, aufklärerischen
Zielsetzungen verpflichtet fühlen.

Ebenfalls für einen breiteren Markt bestimmt sind einige neuere Nachschlagewerke
des Reclam Verlags, zu denen u. a. das vom Rezensenten mitherausgegebene «Lexikon
Theologie. Hundert Grundbegriffe» gehört, das hier nicht weiter kommentiert werden
soll. Von beeindruckendem Überblick ist Dieter Harmenings «Wörterbuch des Aberglaubens»,

das verschiedene Artikelformen enthält: Unter den Sachartikeln finden sich u. a.

die erwartbaren Beiträge über die schwarze Katze und die Hundstage, den Aszendenten
und die Schlange. Systematische Artikel erörtern z. B. ketzerische Strömungen, Geheimbünde

und Freidenkerschaften. Personenartikel sind bedeutenden Alchimisten und
Verfassern magischer Werke gewidmet. Von besonderem Wert sind Theorieartikel wie
«Geheimwissenschaften», «Buchstabensymbolik», «Fruchtbarkeitszauber» und v. a.

«Aberglaube», die die doppelte Bildungsabsicht des Verfassers erkennen lassen. Denn zum
einen ist es ein Ziel Harmenings, mit den etwa l'OOO Stichworten sein Thema weitestgehend

gegenständlich zu machen; zum anderen geht es dem Volkskundler um eine zeit-
gemässe Definition dessen, was Aberglaube ist. Eine Gefahr sieht Harmening nämlich
darin, dass das 1927^12 erschienene und immer noch in preiswerten Nachdrucken erhältliche

zehnbändige «Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens» zur «beliebtesten
Enzyklopädie der Deutschen aufgestiegen» sei (16). Das klingt etwas übertrieben; man mag
dem Autor aber darin zustimmen, dass das Aberglaubensverständnis des Handwörterbuchs

nationalen, z. T. auch nationalsozialistischen Zielen verpflichtet war. Während das

ältere Werk Superstitionsforschung als germanisierende Mythenforschung und als Suche
nach einer Gegenwelt zum Christentum betrieb, deckt Harmening Wurzeln des Aberglaubens

im antiken Gedankengut und Verbindungen zur christlichen Glaubenswelt auf: Das

informative Nachschlagewerk wird so zugleich zum Ausweis einer kulturgeschichtlich
fundierten modernen Aberglaubenstheorie.

Eine kleine Schwachstelle ist die erschwerte Orientierung im «Wörterbuch des

Aberglaubens», das weder über ein Register noch ein Stichwortverzeichnis verfügt; beides
fehlt auch in Isnard W. Franks «Lexikon des Mönchtums und der Orden» (auch wenn im

SZRKG. 100(2006)



Rezensionen - Comptes rendus 475

Vorwort auf ein «Stichwortverzeichnis» hingewiesen wird). Der Band ist knüpft an das

1993 ebenfalls bei Reclam erschienene «Kleine Lexikon des Mönchtums und der Orden»
von Johanna Lanczkowski an, wobei die Gesamtartikelzahl von 588 auf 626 erhöht und
die Stichwortwahl deutlich verändert wurde. Während nun auf Begriffe aus dem weiteren
Umfeld monastischen Lebens verzichtet wird, hat sich die Anzahl der Ordens-Artikel von
174 auf 275 gesteigert. Diese Akzentsetzung führt dazu, dass Franks Band einen äusserst
umfassenden Überblick über Kongregationsformen liefert. Ein besonderes Augenmerk
legt der Autor auf Frauengemeinschaften und trägt damit jüngeren Gender Studies Rechnung.

Neben diesen Begriffen findet der Benutzer Personenartikel zu Ordensstiftern,
Erläuterungen zu monastischen Ämtern, Rechtshandlungen und Ritualen sowie Darstellungen

der bedeutendsten Klostergründungen. Als Ergänzungen enthält der Band umfangreiche

Auswahlbibliographien zu Themen des Mönchswesens (z. B. über Epochen der Klos-
tergeschichte oder über die Baukunst der Orden) sowie eine glänzende 30-seitige
Überblicksdarstellung zur monastischen Entwicklung von den Anfängen bis zur Gegenwart,
die theologische und historische Laien in die Thematik einführt und bestens für den Einsatz

im Seminar geeignet ist.
Ebenfalls bei Reclam erschienen ist eines von drei jüngst veröffentlichten Heiligenlexika:

Das «Lexikon der Heiligen und biblischen Gestalten» Hiltgart L. Kellers erschien
zuerst 1968 und liegt nun in zehnter Autlage vor. Dabei wurde der zuletzt bei der dritten
Auflage 1975 revidierte Textteil unverändert übernommen und lediglich die knapp 30-
scitige Bibliographie von Norbert Wolf grundlegend neu bearbeitet. Bei der Bewertung
des 700 meist recht kurze Einträgen umfassenden Bands gilt es, dessen Absicht zu
berücksichtigen: Das Lexikon versteht sich selbst laut Untertitel als Beitrag zu «Legende
und Darstellung in der bildenden Kunst». Dementsprechend stehen nicht die Viten der

Heiligen im Vordergrund und auch nicht - im Falle biblischer Gestalten - deren
erzählerische Kontextuierung. Vielmehr richtet sich das Werk an Kunstinteressierte, denen es

bedeutende Heiligendarstellungen v. a. des deutschsprachigen Raums nahe bringt. Kellers
Lexikon verfügt ebenso wie das «Lexikon der Heiligen» von Erhard Gorys über einen
langen Anhang, in dem u. a. ein Glossar wichtiger theologischer und kunsthistorischer
Begriffe sowie ein nützliches Verzeichnis der Attribute, die den jeweiligen Heiligen
regelmässig zugeordnet werden, zu finden sind. Während ersteres Werk ausserdem ein Glossar
zu kirchlichen Trachten bietet, das dem Laien die Heiligenikonographie verständlicher
macht, ist in Zweitem eine Liste der Patrone, Helfer und Fürsprecher sowie ein Kalender
der Festtage zu finden. Das Lexikon von Gorys, das 1997 zuerst erschien und nun in
sechster, erweiterter Neuausgabe vorliegt, ist mittlerweile fest auf dem populärtheologischen

Markt etabliert. In knapp 700 Artikeln informiert der Autor über die Viten der

Heiligen und wartet dabei, wie der Klappentext zutreffend verspricht, mit «sachkundigen
und unterhaltsamen» Informationen auch für Fachleute auf: Denn selbst vielen theologisch

Geschulten dürfte es nicht geläufig sein, dass der Märtyrer Agapitus von Praeneste
der Nothelfer bei Bauchschmerzen und der Heilige Vitus der Patron der Bettnässer sind.
Wem diese Angaben nicht ausreichend erscheinen, der hat seit kurzem die Möglichkeit,
seine Kenntnisse in der digitalisierten Fassung des Standardwerks zur Heiligengeschichte,
dem 1858-82 in fünf Bänden erschienenen «Vollständigen Heiligen-Lexikon» zu vertiefen.

Die elektronische CD-Rom-Ausgabe dieses Werks enthält den vollen Umfang der
Druckausgabe (Artikel zu etwa 33'000 Personen) und verweist auf deren Seitenzahlen,
was sie zitierfähig macht. Die Installation des Programms ist ebenso einfach wie die

Orientierung in den vielfältigen Recherchemöglichkeiten; der Benutzer kann alle Formen
der Suche anwenden, kann Textpassagen markieren, ausschneiden oder mit Notizen
versehen, eine individuelle Auswahl von Texten zusammenstellen oder das Werk in der
Faksimileansicht in Fraktur lesen.

SZRKG, 100(2006)



476 Rezensionen - Comptes rendus

Ein weiteres reines Personallexikon ist die voluminöse «Deutsche Biographische
Enzyklopädie der Theologie und der Kirchen» (DBEThK), die in zwei Bänden knapp 8'000
Artikel enthält. Sie baut auf der 1995-2003 erschienenen «Deutschen Biographischen
Enzyklopädie» (DBE, 15 Bde.) auf, deren Artikel sie nach Fehlerkorrekturen und mit
ergänzten Bibliographien übernommen hat. Die meisten dieser Beiträge sind redaktionell
erstellt; lediglich gut 200 umfangreichere Artikel sind namentlich gekennzeichnet, alle
von (152) renommierten Autoren. Bei der Auswahl wurden, wie der Titel andeutet, nicht
nur Theologen berücksichtigt, sondern auch Personen, deren Wirken Theologie und Kirche

beeinflusste (z. B. Herrscher) bzw. deren Denken und Werk theologisch inspiriert war
(z. B. Leopold Ranke, Martin Heidegger). Neben dem Darstellungsteil enthält das Werk
einen mehr als 300-seitigen Anhang mit einem Personen- und einem Ortsregister. Angesichts

seines immensen Ladenpreises wird die DBEThK wohl vorwiegend der Anschaffung

durch Bibliotheken vorbehalten bleiben. Für den Privatmann bieten sich indes auch
ohne grosse Verluste billigere Alternativen, denn die gesamte DBE, in der fast alle Artikel
ohne gravierende Verkürzungen zu finden sind, liegt als Taschenbuch und CD-Rom-Ausgabe

vor. Zudem finden sich zu vielen der in der DEBThK porträtierten Personen namentlich

gezeichnete Originalartikel mit umfangreichen Literaturverzeichnissen in der kostenfreien

Internetversion des «Biographisch-Bibliographischen Kirchenlexikons».

München Stefan Jordan

SZRKG, 100(2006)


	Rezensionen = Comptes rendus

