
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Vers une histoire de l'internationalisme catholique au XIXe siècle

Autor: Viaene, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vers une histoire de l'internationalisme catholique
au XIXe siècle

Vincent Viaene

Au cours du dernier demi-siècle, les historiens des relations internationales et les

historiens de la religion ont trop souvent habité des planètes différentes. Dans le

contexte de la guerre froide et de l'émergence d'une orthodoxie «réaliste» dans

la théorie des relations internationales, l'attention se concentrait sur «les forces

profondes» dans l'économie, la stratégie, la société et la politique intérieure, qui
exercent une influence décisive sur le destin des empires.1 Dans le monde anglo-
saxon en particulier, la religion avait tendance à disparaître des écrans radars de

la new diplomatie history, dont l'avènement au cours des années 1970 et 1980

coïncidait avec les jours de gloire de la thèse de la sécularisation dans les
sciences sociales.

Avec tout ce qui s'est passé depuis la fin de la guerre froide, la religion est

redevenue «incontournable» et la thèse de la sécularisation a eu l'honneur de

nombreuses funérailles académiques. Les historiens internationaux ont été

relativement lents à s'adapter, mais au cours des dernières années la religion est

enfin de retour, notamment par le biais de la mutation de l'histoire internationale
en histoire «globale». La première partie de mon essai est consacrée à cette
tendance récente et à son potentiel pour l'histoire religieuse.

Si la religion fut traitée comme quantité négligeable par les historiens
diplomatiques autour de 1960, la politique internationale devint à son tour suspecte
aux yeux des historiens de la religion. C'était également le cas pour les historiens
du catholicisme, que le facteur Vatican avait souvent amenés à explorer des

questions diplomatiques, si bien souvent comme une extension bilatérale
d'études menées dans le cadre d'historiographies nationales. A l'origine de cette

tendance, il y avait d'abord la révolution ecclésiologique du Second Concile du
Vatican. Pour la précédente génération d'historiens catholiques, il avait été tout

Des références classiques sont P. Renouvin (dir.), Histoire des relations internationales, 6

volumes., Paris, 1953; P. Kennedy, The rise andfall of the Great Powers. Economic change
and military conflict from 1500 to 2000, New York, 1987. Cet essai tend à privilégier la plus
récente historiographie anglo-saxonne, dans un but de médiation culturelle.

SZRKG, 100 (2006), 363-379



364 Vincent Viaene

à fait naturel de considérer l'église comme une «société parfaite» impliquée dans

les luttes politiques à tous les niveaux. Maintenant que l'église tentait de

retrouver son innocence comme une communauté de croyants, la haute politique
devenait décidément «sale» et les annales de la diplomatie vaticane perdaient une
grande partie de leur lustre. Les historiens qui s'intéressaient toujours au rôle
international de l'église tendaient (et tendent encore) à privilégier sa spécificité
comme une instance de salut par rapport à sa normalité relative comme une
partie organique et pérenne de la société internationale, et à écrire une histoire
qui convient à la nouvelle image d' «expert en humanité»2 que la papauté cherchait

à promouvoir. Les quelques exceptions notables qui confrontaient carrément

les «dessous» de la diplomatie papale partaient implicitement de présupposés

similaires. Ces études totalement désenchantées soulignaient à quel point
la vieille église ultramontaine avait été «politique» et «sale».3

Un second facteur éloignant les historiens religieux de l'histoire internationale
était évidemment l'histoire des mentalités, ou bien (dans le monde anglo-saxon)
le fameux cultural turn. De plus en plus, l'histoire culturelle est devenue la voie
indiquée pour renouer avec les courants principaux du débat historique, scruter la
relation entre religion et modernité et «déconstruire» la thèse de la sécularisation.
Dans une première phase au moins, le regard «anthropologique» porté sur les
éléments de base de la vie religieuse a également provoqué un zooming in plutôt
qu'un zooming out, débouchant sur une prolifération d'études régionales ou
locales. Cependant, au moment même où le paradigme de l'histoire religieuse
comme histoire culturelle s'affirme, on peut déceler les signes d'un revirement
ou d'une correction, dans la mesure où la dimension essentiellement transnationale

de la religion est redécouverte, et la notion de «culture» élargie de façon à

inclure le politique.
Dans la seconde partie de cet essai, j'aborderai le retour en force de thèmes

classiques tels l'ultramontanisme, l'expansion missionnaire ou la diplomatie
vaticane, et leur promesse d'un dialogue plus soutenu avec l'histoire internationale.
J'espère que la notion d'«internationalisme catholique», que j'esquisse en guise
de conclusion, puisse favoriser ce dialogue.

La globalisation: une «frontière nouvelle» de l'histoire

En tant que concept, la «globalisation» a précédé l'histoire globale. Le terme a

d'abord été lancé à partir des sciences sociales, pour désigner un ensemble de

caractéristiques inhérentes au monde contemporain: l'érosion de l'Etat-nation et
la perméabilité croissante des frontières, l'intégration des marchés économiques,
la cristallisation d'une «conscience globale» à la suite de l'explosion des réseaux
de communication, et l'entremêlement de phénomènes culturels sur ies plans

Selon l'expression de Paul VI. Andrea Ricardi, historien eminent et engagé, écrit dans cette
optique.

3
Un bon exemple - et une étude demeurée très utile - est Christoph Weber, Quellen und
Studien zur Kurie und zur vatikanischen Politik unter Leo XIII, Tübingen, 1973.



Vers une histoire de l'internationalisme catholique 365

global et local. A part quelques exceptions, les historiens n'ont pas immédiatement

pris la balle au bond, mais depuis quelques années, c'est le «boom» de

l'histoire globale en tant qu'enquête indépendante des notions prévalant dans les

sciences sociales.4 Soulignant l'ancienneté et la diversité des processus de

globalisation, elle tend souvent, en fait, à relativiser la théorie de la globalisation."
L'histoire de la globalisation occupe évidemment une place centrale dans

toute définition de l'histoire globale, dans le sens large d'interactions passées

entre peuples, sociétés et cultures de différents continents. Cependant, des sujets
plus traditionnels ou plus circonscrits dans l'espace peuvent également être
considérés relevant de l'histoire globale, à condition que les historiens dépassent les

compartiments de leurs spécialisations pour chercher les connections et analogies
globales. En ce sens, comme le dit Christopher Bayly, la globalisation est un
«instrument heuristique», et l'histoire de la globalisation aboutit à un appel pour
la globalisation de l'histoire.6

L'histoire globale prend le contre-pied de formes plus anciennes d'histoire
mondiale, pour lesquelles les civilisations ou les modes de production avaient été

les catégories clés de l'analyse. Plusieurs subdisciplines ont servi comme tremplin,

mais en ce qui concerne la période contemporaine, elle s'est surtout développée

à partir de l'histoire impériale et de l'histoire internationale dans le monde

anglo-saxon. L'impérial history, en particulier, a fait un effort impressionnant

pour se donner un nouvel élan au cours de la dernière décennie. Le constat selon

lequel les empires furent les principaux vecteurs de la globalisation dans le passé

et que les problèmes du monde contemporain sont en grande partie un héritage
de ces empires, comme l'a souligné A.G. Hopkins, a servi de point de départ.7

Allant au-delà d'un paradigme (si sophistiqué fût-il) qui tendait à laisser
l'initiative à l'Occident et «l'effondrement» ou «la collaboration» au reste, la new
imperial history a développé une approche décidément décentralisée qui pour la

première fois place l'expansion européenne en perspective. Elle révèle que la

poussée globalisante est toujours venue de différentes parties du monde et que
les Européens n'ont établi leur ascendant qu'en «cannibalisant» les réseaux créés

par des empires non-européens; que les relations entre colonisateur et colonisé
furent un procès constant de négociation plutôt qu'une simple dialectique entre

imposition et opposition; finalement, que les sociétés métropolitaines ne furent

pas moins transformées par leur interaction avec les colonies que celles-ci. Le
fait d'avoir franchi le cap du cultural turn, sans pour autant nier ses mérites, a

Cfr. B. Mazlish, «Comparing global history to world history» -Journal of Interdisciplinary
History 28/3, Winter 1998, 385 ff; Id., «An introduction to global history», in B. Mazlish et
R. Buultjens, Conceptualizing global history, New global history press, 2004, 1-25.
Pour une bonne introduction à ce sujet: J. Osterhammel et Niels P. Petersson, Globalization:
a short history, Princeton/Oxford, 2004.
C.A. Bayly, «(Archaia and (modern) globalization in the Eurasian and African Arena, ca.

1750-1850», in A.G. Hopkins (ed.), Globalization in World History, New York/London,
2002, 48; Id, The Birth ofthe Modern World 1780-1914, Oxford, 2004, 469.
A.G. Hopkins, «Back to the Future: from National History to Imperial History», in Past &
Present 164 1999), 198-243.



366 Vincent Viaene

aidé les historiens des empires à effectuer une reconversion. L'histoire ((dure»,
celle de l'économie et surtout celle du politique, occupe une fois de plus le
devant de la scène.8

L'ambition ultime de la nouvelle histoire impériale est de prendre la relève de

l'histoire internationale et de l'«englober» dans une histoire totale des empires.
L'histoire internationale, pour sa part, a fait preuve d'une capacité indépendante
de se renouveler, après qu'un Pierre Renouvin, un Jean-Baptiste Duroselle ou un
Paul Kennedy nous avaient fait entrevoir les nombreux arrière-plans de la
diplomatie. Un rôle capital est joué ici par l'étude des non-state actors dans les

relations internationales, que ce soient des organisations non-gouvernementales de

caractère transnational ou des instances intergouvemementales. Si les politologues

préfèrent conceptualiser les «relations transnationales» en général
(comprenant, par exemple, les entreprises multinationales),9 les historiens anglo-saxons

et allemands ont relancé le terme plus précis de 1'«internationalisme»,
défini comme «political and social movements trying to create international
identities, and to reform society and politics by way of transnational co-operation,
and the process of internationalizing cultural, political and economic
practices.»10 L'internationalisme présuppose et prône la «conscience globale» (global
consciousness). Les OGI et les ONGI peuvent ainsi être considérées comme
l'épine dorsale d'une société civile internationale créant une sphère publique à

l'échelle globale, un tribunal devant lequel l'Etat souverain (ou impérial) puisse
être convoqué. Dans la mesure où l'internationalisme reflète et construit une
«communauté globale» dont Akira Iriye est l'historien le plus respecté, il constitue

«an alternative world [...] not identical with the sum of sovereign states and
nations»."

Les historiens de l'impérialisme ont, à leur tour, mis en valeur l'internationalisme

comme l'une des forces «transversales» les plus importantes de la globalisation,

enjambant les frontières des empires européens. D'autre part, ils tendent à

souligner que l'internationalisme était fortement marqué par l'État-nation et son
alter ego impérial à l'époque de la «globalisation moderne», entre le milieu du
XIXe siècle et celui du XXe siècle. Plutôt que de répondre à une logique
autonome poursuivant sa voie depuis l'âge des Lumières, il aurait ainsi différé
essentiellement du «cosmopolitanisme» plus fluide caractéristique de formes plus an-

V, à part l'essai cité dans la note précédente, deux autres articles programmatiques par A.G.
Hopkins, «Globalization - An Agenda for Historians», in Id. (ed.), Globalization in World
History, op. cit., 1-11; et «The History of Globalization - and the Globalization of
History?», ibid, 12-^t4.
T. Risse-Kappen (ed.), Bringing Transnational Relations Back in: Non-state Actors, Domestic

Structures and International Institutions, Cambridge, 1995.
P. Wende, «Foreword», in Martin H. Geyer et J. Paulmann (eds.). The Mechanics of
Internationalism. Culture, Society and Politics from the 1840s to the First World War, Oxford,
2001, p. V. Cette définition est élaborée dans l'introduction de la main des rédacteurs,
«Introduction: the Mechanics of Internationalism», ibid, 1-25.
A. Iriye, Global community. The Role of International Organizations in the Making of the

Contemporary World, Berkeley, 2002, p. 7.



Vers une histoire de l'internationalisme catholique 367

ciennes et plus récentes de la globalisation.12 Les nouveaux départs dans l'histoire

internationale et impériale n'en convergent pas moins sous la bannière de

l'histoire globale.
Aussi l'histoire globale prend-elle l'allure d'un nouveau master narrative

pour la société multicultarelle. Elle «cannibalise» et corrige le master narrative
de la modernité, vue non plus comme une robe sans couture créée en Occident,
mais comme un quilt composé en différentes parties du monde. En Europe, au

moins, ce que l'on pourrait appeler la «Cambridge school» a largement contribué
à établir le sérieux de l'histoire globale en introduisant une chronologie claire, en

prenant les empires comme cadre institutionnel pour discipliner un sujet d'étude
sans limites apparentes, et simplement en opérant une historicisation foncière du

phénomène de la globalisation. Globalization in World History, la collection
d'essais dirigée par A.G. Flopkins en 2001, a été particulièrement importante,
ainsi que la synthèse plus récente par C.A. Bayly sur le XIXe siècle, The Birth of
the Modem World.

Le projet de l'histoire globale n'est pas sans dangers. Elle ambitionne en

quelque sorte d'écrire le script pour une communauté globale dans un ordre
mondial interdépendant.13 Dès lors, l'histoire globale tend-elle à être une histoire
de la convergence.14 Bayly, par exemple, voit une uniformité progressive dans la

manière dont les sociétés se sont organisées autour du monde. Il reconnaît le

paradoxe d'un antagonisme universel croissant entre les peuples, mais il en voit
la cause dans l'adoption uniforme de l'Etat-nation comme mécanisme clé pour
organiser la société. De même, les historiens de l'internationalisme voient les

mouvements transnationaux parfois trop en rose (le mouvement olympique est

un bon exemple). L'ostracisme que beaucoup d'historiens de la mondialisation
prononcent contre le concept de «civilisation» est symptomatique du problème.
On comprend leur attitude, vu la façon dont on a longtemps abusé du terme pour
justifier la supériorité occidentale. Certainement, il ne faut pas voir les
civilisations comme des huis clos ou des essences immobiles. Néanmoins, il est parfois

bon d'appeler une vache une vache (aussi longtemps que ce n'est pas une
vache sacrée). Des différences persistantes qui plongent leurs racines dans un
passé lointain, expliquent autant le monde dans lequel nous vivons que bien des

convergences. Il ne devrait pas être impossible d'écrire l'histoire des dernières

sans obscurcir les premières.
Quels que soient ses problèmes, le thème de la globalisation ouvre bien de

perspectives pour un dialogue renouvelé entre l'histoire religieuse et les diverses
variétés d'histoire internationale et impériale. Les religions universelles furent
évidemment des forces globalisantes de premier ordre, propulsant la convergence

12

Hopkins, «Globalization», in Id. (ed.), Globalization in World History, op. cit., particularly
7-8, et Id, «History of Globalization», ibid, 36 ffi; Osterhammel et Petersson parlent
également du «politicization of globality» (in Globalization, 89 ff).
Hopkins, «Globalization», op. cit., 11; Mazlish et Buultjens, Conceptualizing global history,
op. cit, passim.

14

Raymond Grew indiqua déjà ce «danger» dans un essai perspicace «On the Prospect of
Global History», in Mazlish et Buultjens, Conceptualizing global history, op. cit., 233-256.



368 Vincent Viaene

tandis qu'ils affirmaient la différence. En effet, dans leur désir de réviser le

master narrative de la modernité, les historiens de la globalisation et les

historiens de la religion sont des alliés naturels. Aussi constate-t-on avec surprise

que les historiens de la mondialisation ont été lents à intégrer la religion dans

leur programme de recherche. Ceci est particulièrement le cas pour les historiens
de l'internationalisme. Souvent des progressistes eux-mêmes, ils ne se sont pas
complètement débarrassés de l'idée que l'internationalisme fut un phénomène
essentiellement progressiste, et dès lors généralement séculier. Bien que reconnue

en théorie, l'importance de la religion pour l'internationalisme est peu prise
en compte. Sous la forme de l'histoire des missions, la religion avait d'abord
aussi une place plutôt marginale dans la nouvelle histoire impériale. Par contre,
les Cambridge synergies ont opéré un changement heureux, pleinement apparent
dans The Birth of the Modem World.15 Bayly donne tout son poids à la vitalité
continue des religions mondiales dans un âge dit de sécularisation, synthétisant
bon nombre d'études récentes dans une perspective globale. Les technologies
modernes de transport, la révolution dans les communications et les diasporas
permettaient aux religions universelles d'étendre leur portée globale. Des

processus mondiaux d'émulation et de compétition achevaient de les transformer en

«empires de la religion», tant au propre qu'au figuré. Leurs structures devenaient

plus hiérarchiques, leurs doctrines plus articulées et leurs rituels plus
standardisés. Nous retrouvons ici les leitmotiv de Bayly à propos de la convergence,
et du rôle de l'État-nation comme catalyseur de la globalisation «moderne» aux
XIXe et XXe siècles.

Même si l'on peut se demander si Bayly met suffisamment en relief la logique
proprement transnationale de structures religieuses modernes par rapport à leur
remodelage d'après l'Etat-nation, et s'il ne sous-estime pas la religion en tant

que source d'aliénation globale, son approche reste des plus stimulantes. Elle
contient une promesse et un défi pour les historiens de la religion. La promesse
(en particulier pour les historiens catholiques) consiste en l'opportunité de franchir

les limites parfois trop étroites de leur subdiscipline et de prendre part à un
débat central de l'histoire contemporaine. Le défi est double. Les historiens de la

religion n'auront plus le luxe de se limiter au cadre national ou à un seul culte

quand il s'agit d'interprétations d'ensemble. Ils devront regarder au-delà de ces

frontières pour établir des parallèles globaux. En outre, ils feront bien de se

souvenir des paroles d'Emile Poulat, «l'église c'est un monde». La religion n'est

pas seulement un système culturel de symboles et de conceptions, mais aussi une
réalité sociale et une force politique de première importance. Ses historiens ont
tout à gagner à la (re)découverte et à l'affirmation de la vocation de leur sujet
d'étude comme un fomm pour d'autres subdisciplines, un lieu de rencontre pour
différentes sortes d'histoire. C'est une vocation que l'histoire religieuse a en

commun avec l'histoire globale.

15
Bayly, Birth of the Modern World, op. tit, 325-365.



Vers une histoire de l'internationalisme catholique 369

Histoire catholique, histoire globale?

Les historiens qui étudient le protestantisme, l'islam ou le judaïsme au XIXe
siècle ont d'ores et déjà trouvé le chemin de l'histoire globale. Pour ne donner

que quelques exemples, ils étudient le mouvement anti-esclavagiste comme un
«transimperial network of communication»,16 ils découvrent comment «les
rencontres impériales» ont enhardi les religions occidentales et non-occidentales à

participer à la création de sphères publiques modernes,17 ils tracent la continuité
de l'universalisme musulman et des mobiles de son expansion,18 ou ils exhument
les ramifications globales de la philantropie juive.19 En général, par contre, les

historiens du catholicisme contemporain préconciliaire ont encore à découvrir
l'histoire globale. On ne peut que parler d'une anomalie, si l'on considère
l'échelle vraiment globale des activités déployées par le catholicisme, la force des

connections globales qu'il a engendrées et ses rapports continus avec les grands
empires (souvent sur un pied d'égalité diplomatique). Depuis quelques années,

cependant, il y a une nette tendance vers «l'internationalisation» de l'histoire
catholique. Naturellement, comme je l'ai indiqué plus haut, les historiens du
catholicisme ont toujours été conscients des enjeux mondiaux de leur sujet d'étude.
Dans le passé, ils ont même été moins contraints par la tyrannie du national que
les historiens d'autres confessions chrétiennes. La similarité entre les mouvements

catholiques sur le plan national, et entre les formes d'organisation sociale

qu'ils ont inspirées, ouvrait un large sillon aux études comparatives au cours du

dernier quart du XXe siècle. Ce qui est nouveau dans l'histoire la plus récente,
c'est la découverte de la dimension proprement transnationale du catholicisme
contemporain. Cette réévaluation prend la forme, notamment, d'un autre regard
porté sur trois thèmes classiques, voire «démodés»: l'ultramontanisme, le
mouvement missionnaire et le Saint-Siège.

De ces trois sujets, celui qui est le plus proche des intérêts de la précédente
génération d'historiens est sans doute l'ultramontanisme. L'ultramontanisme est

une catégorie quelque peu problématique. Au sens le plus large, le terme dénote
la tendance dominante du catholicisme au XIXe siècle de s'attacher à Rome, et

de placer l'autorité papale au même niveau ou au-dessus d'allégeances nationales

ecclésiastiques et politiques. Par extension, la culture du réveil typique de ce
catholicisme (et souvent intimement liée à l'affirmation du modèle romain) est également

appelée «ultramontaine». Les problèmes commencent quand cette signification

(légitime) est superposée à la définition plus étroite de l'ultramontanisme
comme mouvement archi-conservateur au sein du catholicisme qui était souvent
à couteaux tirés avec le catholicisme libéral. Partant de cette confusion, les

16 A. Lester, «Humanitarians and White Settlers in the Nineteenth Century», in N. Etherington
(ed.), Missions and Empire, Oxford, 2005, 64—85.
P. van der Veer, Imperial Encounters. Religion and modernity in India and Britain, Princeton,

2001.
1

Amira K. Bennison, «Muslim universalism and Western globalization», in Hopkins (ed.),
Globalization in World History, op. cit., 73-98.
A. Green, ((Rethinking Sir Moses Montefiore: Religion, Nationhood and International Philanthropy

in the Nineteenth Century», in American Historical Review 110/3 (June 2005), 631-658.



370 Vincent Viaene

distinctions ultérieures entre différentes variétés d'ultramontanisme et de catholicisme

libéral ont absorbé beaucoup d'énergie historiographique bien intentionnée,

dans l'espoir de saisir la logique byzantine des querelles intra-catholiques.20
En fin de compte, cependant, il apparaît que la plupart des catholiques libéraux -
et certainement ceux qui comptaient pour quelque chose dans l'église et le

mouvement catholique - n'étaient pas si libéraux que cela (sauf dans le sens le

plus abstrait et théorique du mot), mais par contre fort ultramontains sur des

points essentiels d'idéologie, d'ecclésiologie, de spiritualité et de culture
religieuse. En fait, bien de catholiques libéraux furent des protagonistes de ce que
l'on considère comme le plus typiquement ultramontain dans l'ultramontanisme,

par exemple la dévotion papale, l'art néo-gothique, le mysticisme romantique ou le

catholicisme politique.21 Le terme est donc entendu ici au sens le plus large.
Un autre écueil à éviter est le concept de pillarisation, milieu ou ghetto, qui

est devenu une catégorie essentielle de la recherche depuis les années 1980, mais

qui risque de réduire le catholicisme ultramontain à une série de subcultures dans
des cadres essentiellement nationaux. Il était par contre un phénomène
intrinsèquement transnational: cette élasticité en face de nouvelles réalités internationales

peut d'ailleurs être considérée comme un élément essentiel de sa «modernité»,

que bien des historiens ont redécouvert d'une façon ou autre au cours des

quinze dernières années.

En tant que mouvement transnational, l'ultramontanisme peut être reconstitué
à partir du «sommet» ou à partir de la «base». Un exemple capital de la première
approche est le réseau ultramontain radical des années 1870 connu comme
l'Internationale noire, et étudié dans un volume collectif sous la rédaction d'Emiel
Lamberts, président du Kadoc (Centre de Documentation et de Recherche Catholiques)

à Louvain.22 Dirigé en secret par Rome, ces laïques - en majorité des

aristocrates - tentaient de coordonner l'agitation internationale en faveur du pape
et contre la sécularisation. Bien que l'échec de l'expérience illustre les limites de

cette forme d'internationalisme catholique, il y a aussi de bonnes raisons (notamment

ses initiatives sociales) pour le voir comme un épisode clé dans la genèse
d'un catholicisme militant à l'échelle européenne, une espèce de prototype brat
du catholicisme organisé au XXe siècle. Il s'agit de toute façon d'un épisode
important dans la mobilisation des masses catholiques pour le pape, sur laquelle
je reviendrai plus bas. Une autre «internationale noire» a été constituée par des

instituts religieux qui se multipliaient au cours du XIXe siècle et étaient de plus
en plus centralisés à Rome. Ce domaine de recherches passionnant, qui était

20
Je plaide coupable, ayant consacré bon nombre de pages à ce problème dans Belgium and the

Holy See from Gregory XVI to Pius IX (1831-1859). Catholic Revival, Society and Politics
in 19th-century Europe, Leuven/Rome, 2001. A propos de l'ultramontanisme et de son
historiographie, v. les essais dans G. Fleckenstein et J. Schmiedl (eds.), Ultramontanismus.
Tendenzen der Forschung, Paderborn, 2005.

21 Pour plus de détails, v. Viaene, Belgium and the Holy See, op. cit., 37-112 and 168-202.
22

E. Lamberts (ed.), The Black International/L 'Internationale noire 1870-1878. The Holy See

and Militant Catholicism in Europe/ Le Saint-Siège et le Catholicisme militant en Europe,
Leuven/Rome, 2002; et en particulier la contribution substantielle de Lamberts lui-même,
«L'Internationale noire. Une organisation secrète au service du Saint-Siège», 15-102.



Vers une histoire de l'internationalisme catholique ill
longtemps l'apanage d'historiens appartenant aux instituts en question, est exploré

par une communauté de recherche européenne sous l'impulsion du Kadoc et
de son directeur Jan De Maeyer.23

Tout comme les fraternités musulmanes étaient essentielles au dynamisme qui
a vivifié le Croissant islamique au XIXe siècle, les instituts religieux jouaient un
rôle crucial dans le réveil caractérisant le catholicisme ultramontain. L'histoire
du réveil catholique est essentiellement une histoire «d'en bas», qui a

énormément bénéficié de l'apport de l'histoire des mentalités. Si une synthèse
comparative manque malheureusement, il y a toutefois plusieurs moyens d'explorer
les dimensions transnationales du phénomène. Le premier, trop peu essayé, est la

biographie (l'étude récente par Gérard Cholvy sur Frédéric Ozanam est une
exception).24 Un autre est l'étude de pôles magnétiques religieux qui attiraient les

croyants au-delà des frontières. Les principaux lieux de pèlerinage comme Rome

ou Lourdes ont été des sujets très rémunérateurs pour comprendre la constitution
de réseaux ultramontains et la formation d'une identité catholique moderne.25

Les visionnaires, lieux de pèlerinage vivants, jouaient souvent un rôle similaire.
Une troisième tactique consiste dans l'isolement d'éléments clés de la langue du

réveil, qui jouissaient d'une large diffusion internationale en tant que symboles
de sa vision contre-révolutionnaire du monde et de son utopie de la chrétienté.
Le culte des martyrs romains étudié par Philippe Boutry est un bon exemple,27

ainsi que le culte du Sacré Coeur analysé par Daniele Menozzi.28 Une dernière
voie pour échapper au paradigme national part d'une constellation centrale

marquant tout le continent européen, comme les «culture wars» du milieu du

XIXe siècle, revisitées dans un volume sous la rédaction de Christopher Clark et

Wolfram Kaiser.29 Si l'approche n'est pas sans précédent dans des études

Ce projet a déjà généré un volume: J. De Maeyer, S. Leplae, J. Schmiedl (eds.), Religious
institutes in Western Europe in the 19th and 20th centuries. Historiography. Research and
Legal Position, Leuven, 2004; un autre volume est sous presse.

' G. Cholvy, Frédéric Ozanam (1813-1853): l'engagement d'un intellectuel catholique au XIX
siècle, Paris, 2003.
R. Harris, Lourdes: body and spirit in the secular age, New York, 1999; L. Fiorani et A.
Prosperi (eds.), Storia d'Italia, Annali 16. Roma, la città del papa. Vita civile e religiosa dal
Giubileo di Bonifacio Vili al Giubileo di Papa Woytyla, Torino, 2000.

' V. les doctorats récents d'Hilaire Multon. «Les temps sont proches». Prophétie politique et
culture apocalyptique dans le catholicisme français et italien (1859-1878), Paris-XII, 2002
(à paraître dans la série de 1' Ecole Française de Rome); et par Nicole Priesching, Maria von
Marl (1812-1868) - Leben und Bedeutung einer «stigmatisierten Jungfrau» aus Tirol im
Kontext ultramontaner Frömmigkeit, Brixen, 2004 (synthétisé Id, «Grundzüge ultramontaner

Frömmigkeit am Beispiel der (stigmatisierten Jungfrau) Maria von Mörl», in Fleckenstein

et Schmiedl (eds.), Ultramontanismus, op. cit., 77-92).
Dans son doctorat La Restauration de Rome. Sacralité de la Ville, tradition des croyances et

recomposition de la Curie à l'âge de Léon XII et de Grégoire XVI (1814-1846), Paris-IV,
1994. On trouve l'essentiel des conclusions dans le volume édité par Fiorani et Prosperi, note
26.

' D. Menozzi, Sacro Cuore. Un culto tra devozione interiore e restaurazione cristiana della
società, Rome, 2001.

' C. Clark et W. Kaiser (eds.), Culture Wars. Secular-Catholic Conflict in Nineteenth-Century
Europe, Cambridge, 2003.



372 Vincent Viaene

comparatives plus anciennes (et reste, comme ces dernières, un peu hypothéquée

par son articulation en chapitres «nationaux»), le volume franchit un pas décisif
en envisageant l'Europe comme un «espace politico-culturel commun».30 Clark,
en particulier, présente une analyse excellente du rôle central joué par la presse
dans la création de ce «transnational community ofsentiment» qui fut si caractéristique

du catholicisme ultramontain.31

Des telles études nous font entrevoir la réalité de l'ultramontanisme comme
phénomène transnational. Ce qui leur manque, jusqu'à présent, est une perspective
globale plutôt qu'européenne. Les historiens de la religion se confrontent plus
directement au problème de la mondialisation quand ils étudient l'expansion
missionnaire hors de l'Europe. Sous l'influence de l'anthropologie, les processus
de conversion sont reconsidérés comme des «conversations» interculturelles.32

L'évaluation de ce type de transfert culturel est étroitement liée à la question des

relations de la mission avec l'état colonial. A l'encontre d'anthropologues et de

représentants des ((études post-coloniales», les historiens soulignent généralement

que l'on ne peut pas simplement considérer les missions comme un avatar
de l'impérialisme culturel, ni les missionnaires comme des agents de l'hégémonie

occidentale. Ils ont reconnu depuis longtemps l'alliance tactique entre
mission et empire, et la «nationalisation» progressive des missions. D'autre part,
ils voient l'entreprise missionnaire comme source autonome d'échanges culturels

globaux, précédant et survivant aux empires européens. Les missions répondaient

à leur propre logique, qui se heurtait souvent à celle de l'état colonial. Les

conclusions des historiens de la mission catholique sont d'ailleurs conformes,
sous ce rapport, à celles des historiens de la mission protestante.33

Le succès des missionnaires dans l'élaboration d'un espace transculturel était

en partie dû au fait que c'était souvent eux qui introduisaient les aspects les plus

attrayants de la modernité, tels l'éducation scolaire, la médecine, la science ou
l'architecture. Les historiens explorent cette «modernité» missionnaire, qui
culminait dans l'invention de la missiologie en tant que science moderne,34 tout
comme ils redécouvrent la «modernité» du catholicisme ultramontain européen.
Mais il y avait aussi une rencontre intercultarelle sur le terrain proprement
religieux. Si les missionnaires voulaient réussir, ils devaient s'adapter dans une
certaine mesure à leurs audiences non-européennes. Souvent, les auxiliaires locaux

30 C. Clark et W. Kaiser, «Introduction: The European culture wars», ibid, 3.
31

C. Clark, «The New Catholicism and the European culture wars», ibid, 11—46 (cit. p. 35).
J. et J. Comaroff, Of Revelation and Revolution. Christianity, Colonialism and Consciousness

in South Africa, vol. I, Chicago, 1991.
33 A. Porter, Religion versus Empire? British Protestant Missionaries and Overseas Expansion

1700-1914, Manchester, 2004 (v. aussi Id, «Religion, Missionary Enthusiasm, and Empire»,
in Id. (ed.), The Oxford History of the British Empire, vol. Ill: the Nineteenth Century,
Oxford, 1999, 222-246); C. Prudhomme, Missions chrétiennes et colonisation XVf-XX
siècle, Paris, 2004; Etherington (ed.), Missions and Empire, op. cit. (notamment
I'«Introduction» par Etherington, 1-18)

34 C'était le sujet d'une conférence comparative organisée par le Kadoc au printemps de 2006,

«Missiology, Science and Modernity. Interaction and Comparison of Protestants and Catholics

1850-1939».



Vers une histoire de l'internationalisme catholique ili
assuraient la correspondance entre la nouvelle «offre» religieuse et la demande
religieuse.35 Ils renforçaient la dynamique d'«acculturation non programmable»,
pour emprunter l'expression de Claude Prudhomme.36 Les convertis ne tardaient
d'ailleurs pas à découvrir le potentiel subversif du christianisme et, plus
généralement, la possibilité de «modernités alternatives». Mais l'entreprise missionnaire

ne visait-elle pas précisément à se rendre superflue?
Le correctif apporté par les historiens à l'image du missionnaire comme

impérialiste est le bienvenu, même si l'on peut se demander si la pendule n'oscille pas
trop dans le sens contraire. Les missionnaires étaient des porteurs de conflits
culturels au moins autant que de dialogues interculturels. Ils étaient des ennemis
implacables des religions, sinon des coutumes, indigènes. A travers le monde, ils
étaient aux avant-postes de l'antagonisme durable entre la chrétienté et l'islam.
Les mobiles de l'alliance avec le pouvoir impérial semblent aussi dépasser le

niveau tactique, dans la mesure où ils étaient intimement liés à l'utopie de la

chrétienté. La commune mission civilisatrice de l'Etat et de l'Eglise guérissait ou
adoucissait la plaie des «culture wars» dans la métropole, et nourrissait l'espoir
de renverser le processus de sécularisation. Est-ce une coïncidence si la mission se

détachait de l'empire au moment où la sécularisation se révélait être irréversible en

Europe?
Cela nous amène à un autre thème prometteur de la recherche, c'est-à-dire les

implications du mouvement missionnaire sur le développement du catholicisme
ultramontain en Europe. Il cadre avec l'intérêt nouveau pour l'impact de l'entreprise

impériale sur les sociétés métropolitaines, de même que l'approche de la

mission comme rencontre interculturelle correspond à la reconsidération de la

domination coloniale comme une série de transactions continues. Pour le catholicisme

européen militant au XIXe siècle, les missions - ou plutôt l'image des

missions - servaient de «refuge» de la chrétienté et de «laboratoire pour la

reconquête» des sociétés métropolitaines (selon les mots de Claude
Prudhomme).37 Un canal essentiel pour la contribution du mouvement missionnaire à

la multiplication de connexions transnationales était Y Oeuvre pour la Propagation

de la Foi, avec son journal les Annales. Bien qu'une étude à part entière

manque toujours, il est clair que l'organisation a provoqué le «dédouanement
mental» des catholiques (Siegfried Weichlein),38 préparé leur transformation en

lobby international, et fourni un modèle concret pour d'autres opérations de
collecte de fonds (notamment le Denier de Saint-Pierre).

Les historiens des missions catholiques, non moins que ceux du mouvement
ultramontain, ne peuvent se passer de prendre en compte le facteur romain.
Récemment, une équipe d'historiens italiens dirigée par Agostino Giovagnoli a sou-

35 N. Etherington le met en relief comme un des acquis les plus importants de la récente
historiographie des missions, «Introduction», in Id. (ed.), Missions and Empire, op. cit., 7 ff.
Prudhomme, Missions chrétiennes, op. cit., 125.

37 Ibid, 87.
38 Ou «mentale und ideelle Entgrenzung», cf. S. Weichlein, «Mission und Ultramontanismus

im frühen 19. Jahrhundert», in Fleckenstein et Schmiedl (eds.), Ultramontanismus, op. cit.,
100.



374 Vincent Viaene

tenu que la papauté avait fonctionné historiquement comme une sauvegarde pour
l'universalité de Fevangelisation catholique, et avait dès lors adouci «les heurts
entre les civilisations».39 S'il est vrai que la romanisation formait un moule
global pour les «conversations» des missionnaires catholiques, le formalisme de

la Propaganda Fide pouvait aisément étouffer l'acculturation.40 En ce qui
concerne les relations avec les puissances coloniales, le bilan est également
mitigé (j'y reviendrai plus avant): dans bien des cas, le Vatican renforçait les

inhibitions des missionnaires. Pour ce problème particulier, comme pour l'histoire

des missions en général, une comparaison plus poussée entre le catholicisme

et le protestantisme s'avère absolument vitale pour mettre la réalité historique

en perspective.
A part le mouvement ultramontain et les missions, le Saint-Siège en soi est un

troisième et demier tremplin pour l'internationalisation de l'histoire catholique
au XIXe siècle. Le renouveau de l'histoire vaticane se réduit essentiellement à la

(re)découverte de la papauté comme une institution internationale, avec un rôle
global dans la politique internationale. Le pontificat de Jean-Paul II est loin
d'être étranger à ce développement; mais on peut également voir ce changement
comme un résultat de la dynamique inteme propre à la recherche historique. Les
archives vaticanes pour les pontificats de Léon XIII et de Pie X, par exemple, ont
en principe été accessibles depuis des décennies, mais il n'y a que quelques
années que les dossiers d'un centre de décision aussi capital que la Congrégation

pour les Affaires Ecclésiastiques Extraordinaires, ou encore les papiers des papes
et cardinaux, ont livré tous leurs secrets. Il est ainsi devenu possible d'aller au-
delà de la perspective bilatérale classique sur la diplomatie vaticane - qui
continue à donner de bons résultats41 - et à tenter une histoire réellement multilatérale

des problèmes cruciaux tels la Question romaine et la façon dont elle a

impliqué la papauté dans les alliances et alignements européens,42 tout le complexe
de la Question d'Orient,43 le rôle du Saint-Siège dans la médiation internationale,44

ou encore le développement d'une politique de presse vaticane.45

39 A. Giovagnoli (ed.), La Chiesa e le culture. Missioni cattoliche e «scontro di civiltà», Milan,
2005 (notamment sa propre contribution «Universalismo cattolico e missioni ad gentes», 15-
36).
C. Prudhomme, Stratégie missionnaire du Saint-Siège sous Léon XIII (1878—1903). Centralisation

romaine et défis culturels, Rome, 1994.
41 Par exemple M. Valente, Diplomazia pontificia e Kulturkampf. La Santa Sede e la Prussia

tra Pio IX e Bismarck (1862-1878), Rome, 2004.
L. Trincia, Conclave e potere politico. Il veto a Rampolla nel sistema delle potenze europee
(1887-1904), Rome, 2004; L. Koelliker, La stratégie d'internationalisation de l'audience
politique du Saint-Siège entre 1870 et 1921. Vers un règlement de la Question Romaine,
doctorat, Genève, Institut Univ. des Hautes Etudes Internationales, 2002 (en partie synthétisé
Id, «Le pontificat de Léon XIII ou les effets indus d'une (grande politique)», in Viaene
(ed.), The Papacy and the New World Order, op. cit., 103-114).

43 G. Del Zanna, Roma e l'Oriente. LeoneXIIIe l'Impero ottomano (1878-1903), Milan, 2003;
1'«Orient» était aussi central dans une conférence à Paris en 2003, dont les actes sont sous

presse dans la série de YEcole Française de Rome: P. Levillain and J.-M. Ticchi, Le
Pontificat de Léon XIII: renaissances du Saint-Siège?
J.-M. Ticchi, Aux frontières de la paix. Bons offices, médiations, arbitrages du Saint Siège
(1878-1922), Rome, 2002.



Vers une histoire de l'internationalisme catholique 375

Dans la jeune histoire de ce que l'on pourrait définir comme l'émergence du
Vatican moderne, il y a deux fils conducteurs. Le premier est la projection
«horizontale» du Vatican sur une échelle globale après qu'il avait perdu son ancrage
dans un Etat gangrené en Italie centrale. Le processus a été considéré comme un
bond en avant dans l'universalisme romain, ou plus simplement comme l'«inter-
nationalisation» de la papauté. L'année 1870, marquant à la fois la disparition du

pouvoir temporel et le premier Concile du Vatican, est généralement vu comme
un moment charnière. Sans doute vaudrait-il mieux le considérer comme un
point de non retour, puisque le trend peut être retracé tout au long du pontificat
de Pie IX et même dans celui du pape missionnaire Grégoire XVI, que nous
associons trop au déclin des États de l'Église, et trop peu à celui du padroado
des puissances catholiques coloniales en Amérique Latine et en Inde.
L'internationalisation de la papauté avait des implications profondes pour l'évolution de

son image comme une «grande puissance morale» apte à prendre la parole au

nom de la chrétienté et même de l'humanité entière, un tournant qui préfigurait le

bouleversement de l'ecclésiologie catholique au milieu du XXe siècle.46 En outre,
il amenait un lent mais inexorable remodelage des structures de la Curie, allant
de la taille des branches mortes ou malades héritées des États Pontificaux à

l'introduction de principes bureaucratiques modernes, en passant par la «spiritu-
alisation» de la mentalité curiale.47

Le second fils conducteur est la multiplication des connections verticales liant
le Saint-Siège au mouvement et à l'opinion catholiques. L'internationalisation
allait de pair avec la mobilisation des masses catholiques pour le pape face à

l'unification italienne, une (r)évolution qui aboutissait à la «démocratisation» du

Saint-Siège. Cette dynamique comprenait une variété de phénomènes. Un
aspect central et relativement bien connu est l'introduction du Denier de Saint-
Pierre, une forme de collecte de fonds sur base volontaire, comme la principale
source de revenus du Saint-Siège. Comme John Pollard vient de le démontrer
dans un livre remarquable, la quête financière forçait le Vatican à s'accommoder

V. Viaene, «A brilliant failure. Wladimir Czacki, the legacy of the Geneva Committee and
the origins of Vatican press policy from Pius IX to Leo XIII», in Lamberts (ed.), The Black
International, 231-256; Id, «(Wagging the dog>: an introduction to Vatican press policy in
an age of democracy and imperialism», in Id. (ed.), The papacy and the new world order.
Vatican diplomacv. Catholic opinion and international politics at the time of Leo XIII
(1878-1903), Leuven/Rome, 2005.
A. Zambarbieri, // nuovo papato. Sviluppi dell'universalismo della Santa Sede dal 1870 ad
oggi, Milan, 2001.
F. Jankowiak, L'évolution des structures de la Curie romaine de l'avènement de Pie IX à la
fin du pontificat de Pie X. Du gouvernement de l'Eglise et de ses Etats à celui de la seule
Eglise universelle (1846-1914), doctorat, Paris XI, 2002 (en partie synthétisé Id, «La Curie
romaine au temps de Léon XIII. Hommes et structures d'un gouvernement sans État», in
Viaene (ed.), The Papacy and the New World Order, op. cit., 69-99).
Pour un aperçu, v. mon essai «The Roman Question, Catholic mobilization and papal
diplomacy during the pontificate of Pius IX (1846-1878)», in Lamberts (ed.), Black
International, Leuven/Rome, 2002, 135-178. Koelliker, La stratégie d'internationalisation, est
aussi attentif aux effets de la Question romaine sur la relation de la papauté avec les masses
catholiques. Pollard abonde dans le même sens, v. note suivante.



376 Vincent Viaene

au capitalisme moderne et à prendre la voie de la mondialisation - ou, plus

spécifiquement, à regarder au-delà de l'Atlantique pour «découvrir» le catholicisme

de l'Amérique du Nord.49 Pour les fidèles, une contribution au Denier de

Saint-Pierre était un acte de dévotion au pape. La dévotion papale, portée du

«bas» mais orchestrée du «haut», fut une affaire complexe.50 Elle impliqua non
seulement un côté proprement religieux mais aussi des problèmes d'art et

d'iconographie, de politique internationale et avant tout d'adaptation de la papauté

aux moyens de communication modernes. Un volume collectif récent sur Léon

XIII suggère que la dévotion papale dans toutes ses formes fut, dans l'absence de

résultats politiques concrets, essentiel pour enraciner l'idée d'une ((grande puissance

morale» dans l'imagination publique.51

Le défi consiste non seulement à penser internationalisation et mobilisation
ensemble dans l'histoire de la papauté, mais aussi à combiner ces nouvelles pistes

avec les résultats des recherches sur l'ultramontanisme et le mouvement missionnaire,

afin de pouvoir aborder la question de l'interaction entre le catholicisme
moderne et le système international. Dans la section finale de cet essai, je tente
de formuler le début d'une réponse en introduisant un instrument conceptuel

pour faire face au défi - l'internationalisme catholique.

L'internationalisme catholique: un profil5

La marque distinctive de l'internationalisme catholique par rapport aux autres
formes d'internationalisme religieux (tels l'abolitionnisme protestant ou la

philanthropie juive) fut son rapport congénital et symbiotique avec un acteur souverain

dans la politique internationale, le Saint-Siège. La chronologie du mouvement

résulte en grande partie de cette particularité cruciale. L'on peut distinguer
trois périodes dans son développement: une phase de préparation, une phase de

mobilisation et une phase de consolidation. En Europe occidentale, les révolutions

et émancipations de 1829-1831 créaient les conditions sous lesquelles le

réveil catholique pouvait toucher les masses. Les catholiques commençaient à

réclamer l'espace publique sur un plan local, à travers les processions et les
missions populaires. Les instituts religieux assuraient la diffusion internationale de

nouvelles structures religieuses et de nouvelles sensibilités. Le second départ de

F evangelisation outre-mer, intimement lié au réveil en Europe à travers la collecte

de fonds et la propagande missionnaire, introduisait une touche de globalité.

J. Pollard, Money and the Rise of the Modern Papacy. Financing the Vatican, 1850—1950,

Cambridge, 2005.
50 Une introduction fondamentale est toujours A. Zambarbieri, «La devozione al papa», in E.

Guerriero and A. Zambarbieri (eds.), La Chiesa e la società industriale (1878-1922), voi. II,
Milan, 1990,9-81.
V. Viaene (ed.), The papacy and the new world order. Vatican diplomacy, Catholic opinion
and international politics at the time ofLeo XIII 1878-1903)/La papauté et le nouvel ordre
mondial. Diplomatie vaticane, opinion catholique et politique internationale au temps de
Léon XIII (1878-1903), Leuven/Rome, 2005.
Ce qui suit est un ballon d'essai basé sur les études citées dans l'article et sur mes recherches
dans les archives. Je suis en train d'écrire un livre sur le sujet.



Vers une histoire de l'internationalisme catholique il!
Les révolutions de 1830 déclenchèrent également l'émergence du catholicisme

politique et de la presse catholique sur le plan national. Les réseaux ultramon-
tains dépassaient les frontières, mais les campagnes menées en commun étaient

d'abord modestes. Les échos internationaux devenaient plus prononcés autour de

1848, notamment avec tout le drame des années réformatrices de Pie IX et de la

révolution romaine, qui provoquait une première mobilisation des catholiques

pour le pape. Si l'échelle en était limitée, elle préfigurait les développements
après 1859, quand l'Italie était unifiée aux dépens des États Pontificaux.

C'est seulement la question de la liberté du pape (et, partant, de l'Église) qui
faisait surgir, en définitif, l'internationalisme catholique du réveil comme un
véritable mouvement de masse transnational. La mobilisation connaissait son

take-off au début des années 1860, et elle atteignait une nouvelle apogée après
1870. Des adresses et des pétitions rassemblaient des millions de signatures (plus
de 5 millions en 1859-1860). Ce n'était qu'une expression parmi d'autres de

l'explosion de la dévotion papale. L'engagement individuel d'une signature et la

production industrielle de photographies ou de petites images dévotionnelles de

Pie IX permettaient une identification intensément personnelle avec ce leader

charismatique, miroir de l'identité catholique à l'âge contemporain. La mobilisation

des esprits allait de pair avec une mobilisation d'hommes: la brigade
internationale de zouaves, comptant 11000 volontaires, était une démonstration de

force morale plutôt qu'une force de combat effective. Le Denier de Saint-Pierre,

un exemple tout à fait moderne de collecte de fonds sur base volontaire, avait

une même valeur de «publicité», à côté de son objectif évident de remplacer le

revenu des États Pontificaux. Il se chiffrait à environ 10 millions de francs par an
durant cette période initiale. L'agitation catholique était mise en relief par des

congrès internationaux, des meetings politiques coordonnés sur le plan international

et des délégations à Rome. Mais l'aspect le plus spectaculaire de la
mobilisation était sans doute que les catholiques descendaient dans la rue en des

centaines de pèlerinages pour le pape. Il s'agissait en réalité de manifestations de

masse, qui rassemblaient jusqu'à 50,000 personnes criant des slogans, applaudissant,

déployant leurs bannières. La presse catholique, de plus en plus coordonnée

par Rome, soudait les différents volets de la mobilisation et assurait leur
retentissement. La mise en place d'une politique de presse vaticane indiquait
comment l'internationalisation des masses catholiques changeait le Saint-Siège lui-
même, en renversant la dynamique entre centre et périphérie. L'initiative pour la

mobilisation venait essentiellement d'en bas, et était concentrée au coeur de l'Europe

occidentale. A cause de cette donnée fondamentale, le centre de la géopolitique

de la spiritualité se déplaçait hors de la Méditerranée, arrachant la papauté
de son biotope traditionnel et la forçant à (re)mettre en valeur son potentiel
transnational comme chef de l'opinion catholique.

L'avènement de l'internationalisme catholique n'était pas un fait isolé. Son

répertoire d'action collective innovait par quelques aspects, mais il était aussi

largement tributaire de techniques d'abord introduites par les mouvements transnationaux

protestants (l'abolitionnisme notamment), comme les pétitions, les

meetings, les congrès et la collecte de fonds sur base volontaire. La mobilisation des



378 Vincent Viaene

années 1860 et 1870 stimulait à son tour les formes rivales d'internationalisme
religieux ou séculier. Les chefs de l'opinion catholique, de leur côté, se considéraient

souvent comme les protagonistes d'un combat contre une conspiration
internationale «judéo-maçonnique». De ce point de vue, la question romaine et

l'amplificateur papal les aidaient à dresser une opinion catholique face à la
«révolution» dans leurs pays respectifs. A l'origine, l'internationalisme catholique

figurait ainsi comme un adversaire intransigeant de l'État-nation libéral. Le
défi face au nouvel ordre politique était particulièrement aigu parce qu'il était

plus que la somme de tant de contestations à l'intérieur de frontières nationales.

A travers la Question romaine et la diplomatie vaticane, il exerçait une influence
directe sur les rivalités internationales. L'internationalisme catholique était en
fait essentiel aux alignements diplomatiques des années 1860 et 1870, tout comme

les «culture wars» contre le catholicisme le furent à la politique intérieure
des États. Son histoire était entrelacée, en particulier, avec celle du déclin

(relatif) de la France et de la montée en puissance de l'Allemagne.
D'autre part, le Vatican offrait aux puissances un point de contact à travers

lequel elles pouvaient maîtriser l'internationalisme catholique. Cette opération
réussie peut en fait être considérée comme l'un des tests décisifs pour la survie
d'un Concert européen après les bouleversements du milieu du siècle. Suite à la

pression concertée et soutenue des puissances, le Vatican en arrivait à favoriser
un modus vivendi avec F État-national et à s'intégrer dans le nouvel équilibre du

pouvoir. La globalisation facilitait la réintégration et, dès lors, la consolidation
de l'internationalisme catholique. De ce point de vue, ce n'est d'ailleurs pas une
coïncidence si 1878 était à la fois l'année pendant laquelle un pape plus
conciliateur était élu, et le Congrès de Berlin déclenchait une nouvelle phase de

l'expansionnisme européen.53 D'abord, l'impérialisme introduisait un style
nouveau en politique, privilégiant le spectacle, la tradition et le prestige; sur le plan
du discours politique, il mettait à la mode une «mission civilisatrice» chrétienne.
Cette double tendance favorisait le catholicisme, expert en la matière. Le
remodelage des Jubilés romains peut être considéré comme symptomatique. Ils
devenaient les célébrations soigneusement orchestrées d'un empire de l'esprit, dans

lesquels l'opinion catholique représentait sa puissance à soi-même et au monde
dans la personne du pape. Ils constituaient ainsi l'équivalent religieux du «royal
cosmopolitanism», la multiplication de rencontres spectaculaires entre souverains

pendant la Belle Epoque.54 A travers les présents officiels et la représentation

de chefs d'État, les Jubilés permettaient la communauté internationale de

reconnaître une «grande puissance morale» et de la réintégrer dans le système.
En second lieu, la globalisation ouvrait des nouvelles sphères d'action à

l'internationalisme catholique et lui donnait des opportunités de contourner son
isolement dans la Question romaine. Les efforts des partis catholiques, soit en pa-

53 Pour plus de détails, v. ma «Question d'Orient et (Question d'Occident) de Pie IX à Léon
XIII (1877-1878)», in Levillain and Ticchi (eds.), Le Pontificat de Léon XIII, 399-420 (sous

presse).
A propos du concept, cfr. J. Paulmann, Pomp und Politik. Monarchenbegegmmgen in Europa

zwischen Ancien Régime und Ersten Weltkrieg, Paderborn, 2000.



Vers une histoire de I internationalisme catholique 379

rallèle soit en commun, contribuaient à la convergence de la politique sociale et

aux débuts de la législation sociale internationale; les instituts religieux tempéraient

les ondes de choc de l'émigration ouvrière entre pays et continents. Alors
que la papauté cherchait activement un rôle de médiation, les catholiques étaient
de plus en plus mêlés au mouvement de la paix. Un autre champ dans lequel
l'internationalisme catholique se profilait était évidemment le mouvement missionnaire

et son réseau d'organisations de soutien en Occident. Ils atteignaient leur
apogée dans l'âge de l'impérialisme. Coordonnées à partir du centre romain, les

missions catholiques furent des agents puissants de la globalisation culturelle, à

côté de l'impérialisme et parfois (moins souvent que leurs homologues protestants)

contre lui. Le désir du Vatican d'être pris au sérieux par les puissances
comme un partenaire le rendait en fait hésitant ou même opposé à prôner la
ferveur humanitaire dans l'opinion catholique. D'un autre côté encore, la particularité

romaine continuait à marquer l'internationalisme catholique: sa distribution
géostratégique. Avant 1914, tous les fils convergeaient invariablement dans les

mêmes pays de l'Europe occidentale qui avaient été la scène de la mobilisation

pour le pape.
En somme, l'internationalisme catholique émergeait de l'épreuve de la Question

romaine comme un public armé avec un potentiel critique considérable face
à F État-nation. La globalisation le rendait un acteur de la sphère publique
internationale au moment même où cette dernière se cristallisait pour devenir un
élément constitutif du nouvel ordre mondial. Cependant, le processus avait aussi

tendance à estomper sa dimension «prophétique». Et dans la mesure où la rivalité
internationale attisait les flammes du nationalisme, la substance même de
l'internationalisme catholique était lentement érodée. La Deuxième Internationale ne
fut pas seule dans sa débâcle notoire d'août 1914.

Vincent Viaene, Post-doctoral fellow at the University of Leuven, Belgium


	Vers une histoire de l'internationalisme catholique au XIXe siècle

