Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: Vers une histoire de l'internationalisme catholique au XIXe siécle
Autor: Viaene, Vincent
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vers une histoire de I’internationalisme catholique
au XIXe siecle

Vincent Viaene

Au cours du dernier demi-siécle, les historiens des relations internationales et les
historiens de la religion ont trop souvent habité des planetes différentes. Dans le
contexte de la guerre froide et de I’émergence d’une orthodoxie «réaliste» dans
la théorie des relations internationales, 1’attention se concentrait sur «les forces
profondes» dans I’économie, la stratégie, la société et la politique intérieure, qui
exercent une influence décisive sur le destin des empires.' Dans le monde anglo-
saxon en particulier, la religion avait tendance a disparaitre des écrans radars de
la new diplomatic history, dont I’avénement au cours des années 1970 et 1980
coincidait avec les jours de gloire de la thése de la sécularisation dans les
sciences sociales.

Avec tout ce qui s’est passé depuis la fin de la guerre froide, la religion est
redevenue «incontournable» et la thése de la sécularisation a eu I’honneur de
nombreuses funérailles académiques. Les historiens internationaux ont été re-
lativement lents a s’adapter, mais au cours des derniéres années la religion est
enfin de retour, notamment par le biais de la mutation de I’histoire internationale
en histoire «globale». La premiére partie de mon essai est consacrée a cette ten-
dance récente et a son potentiel pour I’histoire religieuse.

Si la religion fut traitée comme quantité négligeable par les historiens diplo-
matiques autour de 1960, la politique internationale devint a son tour suspecte
aux yeux des historiens de la religion. C’était également le cas pour les historiens
du catholicisme, que le facteur Vatican avait souvent amenés a explorer des
questions diplomatiques, si bien souvent comme une extension bilatérale
d’études menées dans le cadre d’historiographies nationales. A ’origine de cette
tendance, il y avait d’abord la révolution ecclésiologique du Second Concile du
Vatican. Pour la précédente génération d’historiens catholiques, il avait €té tout

Des références classiques sont P. Renouvin (dir.), Histoire des relations internationales, 6
volumes., Paris, 1953; P. Kennedy, The rise and fall of the Great Powers. Economic change
and military conflict from 1500 to 2000, New York, 1987. Cet essai tend a privilégier la plus
récente historiographie anglo-saxonne, dans un but de médiation culturelle.

SZRKG, 100 (2006), 363-379



364 Vincent Viaene

a fait naturel de considérer 1’église comme une «société parfaite» impliquée dans
les luttes politiques a tous les niveaux. Maintenant que 1’église tentait de
retrouver son innocence comme une communauté de croyants, la haute politique
devenait décidément «sale» et les annales de la diplomatie vaticane perdaient une
grande partie de leur lustre. Les historiens qui s’intéressaient toujours au rdle
international de 1’église tendaient (et tendent encore) a privilégier sa spécificité
comme une instance de salut par rapport a sa normalité relative comme une
partie organique et pérenne de la société internationale, et a €crire une histoire
qui convient a la nouvelle image d’ «expert en humanité»” que la papauté cher-
chait a promouvoir. Les quelques exceptions notables qui confrontaient carré-
ment les «dessous» de la diplomatie papale partaient implicitement de présup-
posés similaires. Ces études totalement désenchantées soulignaient a quel point
la vieille église ultramontaine avait été «politique» et «sale».’

Un second facteur éloignant les historiens religieux de I’histoire internationale
était évidemment ’histoire des mentalités, ou bien (dans le monde anglo-saxon)
le fameux cultural turn. De plus en plus, ’histoire culturelle est devenue la voie
indiquée pour renouer avec les courants principaux du débat historique, scruter la
relation entre religion et modernité et «déconstruire» la thése de la sécularisation.
Dans une premiére phase au moins, le regard «anthropologique» porté sur les
¢léments de base de la vie religieuse a également provoqué un zooming in plutot
qu’un zooming out, débouchant sur une prolifération d’études régionales ou
locales. Cependant, au moment méme ou le paradigme de 1’histoire religieuse
comme histoire culturelle s’affirme, on peut déceler les signes d’un revirement
ou d’une correction, dans la mesure ou la dimension essentiellement transnatio-
nale de la religion est redécouverte, et la notion de «culture» élargie de fagon a
inclure le politique.

Dans la seconde partie de cet essai, j’aborderai le retour en force de themes
classiques tels I'ultramontanisme, I’expansion missionnaire ou la diplomatie va-
ticane, et leur promesse d’un dialogue plus soutenu avec 1’histoire internationale.
J’espére que la notion d’«internationalisme catholique», que j’esquisse en guise
de conclusion, puisse favoriser ce dialogue.

La globalisation: une «frontiere nouvelle» de [’histoire

En tant que concept, la «globalisation» a précédé ’histoire globale. Le terme a
d’abord €été lancé a partir des sciences sociales, pour désigner un ensemble de
caractéristiques inhérentes au monde contemporain: 1’érosion de I’Etat-nation et
la perméabilité croissante des frontieres, 1’intégration des marchés économiques,
la cristallisation d’une «conscience globale» a la suite de I’explosion des réseaux
de communication, et ’entremélement de phénomenes culturels sur les plans

* Selon 'expression de Paul VI. Andrea Ricardi, historien éminent et engagé, écrit dans cette

optique.
* Un bon exemple — et une étude demeurée trés utile — est Christoph Weber, Quellen und Stu-
dien zur Kurie und zur vatikanischen Politik unter Leo XIII, Tiibingen, 1973.



Vers une histoire de [’'internationalisme catholique 365

global et local. A part quelques exceptions, les historiens n’ont pas immédia-
tement pris la balle au bond, mais depuis quelques années, c’est le «boom» de
I’histoire globale en tant qu’enquéte indépendante des notions prévalant dans les
sciences sociales.” Soulignant ’ancienneté et la diversité des processus de glo-
balisation, elle tend souvent, en fait, 4 relativiser la théorie de la globalisation.’

L’histoire de la globalisation occupe évidemment une place centrale dans
toute définition de I’histoire globale, dans le sens large d’interactions passées
entre peuples, sociétés et cultures de différents continents. Cependant, des sujets
plus traditionnels ou plus circonscrits dans I’espace peuvent également étre con-
sidérés relevant de I’histoire globale, a condition que les historiens dépassent les
compartiments de leurs spécialisations pour chercher les connections et analogies
globales. En ce sens, comme le dit Christopher Bayly, la globalisation est un
«instrument heuristique», et ’histoire de la globalisation aboutit a un appel pour
la globalisation de I’histoire.®

L’histoire globale prend le contre-pied de formes plus anciennes d’histoire
mondiale, pour lesquelles les civilisations ou les modes de production avaient été
les catégories clés de 1’analyse. Plusieurs subdisciplines ont servi comme tremp-
lin, mais en ce qui concerne la période contemporaine, elle s’est surtout dévelop-
pée a partir de I’histoire impériale et de I’histoire internationale dans le monde
anglo-saxon. L’imperial history, en particulier, a fait un effort impressionnant
pour se donner un nouvel élan au cours de la derniere décennie. Le constat selon
lequel les empires furent les principaux vecteurs de la globalisation dans le passé
et que les problémes du monde contemporain sont en grande partie un héritage
de ces empires, comme 1’a souligné A.G. Hopkins, a servi de point de départ.’
Allant au-dela d’un paradigme (si sophistiqué fht-1l) qui tendait a laisser 1’ini-
tiative a 1’Occident et «I’effondrement» ou «la collaboration» au reste, la new
imperial history a développé une approche décidément décentralisée qui pour la
premiere fois place I’expansion européenne en perspective. Elle révele que la
poussée globalisante est toujours venue de différentes parties du monde et que
les Européens n’ont établi leur ascendant qu’en «cannibalisant» les réseaux crées
par des empires non-européens; que les relations entre colonisateur et colonise
furent un proces constant de négociation plutdt qu’une simple dialectique entre
imposition et opposition; finalement, que les sociétés métropolitaines ne furent
pas moins transformées par leur interaction avec les colonies que celles-ci. Le
fait d’avoir franchi le cap du cultural turn, sans pour autant nier ses meérites, a

Cfr. B. Mazlish, «Comparing global history to world history» — Journal of Interdisciplinary
History 28/3, Winter 1998, 385 ff.; Id., «An introduction to global history», in B. Mazlish et
R. Buultjens, Conceptualizing global history, New global history press, 2004, 1-25.

Pour une bonne introduction a ce sujet: J. Osterhammel et Niels P. Petersson, Globalization:
a short history, Princeton/Oxford, 2004.

C.A. Bayly, «Archaic» and <modern> globalization in the Eurasian and African Arena, ca.
1750-1850%», in A.G. Hopkins (ed.), Globalization in World History, New York/London,
2002, 48; 1d., The Birth of the Modern World 1780—1914, Oxford, 2004, 469.

A.G. Hopkins, «Back to the Future: from National History to Imperial History», in Past &
Present 164 (1999), 198-243.



366 Vincent Viaene

aide les historiens des empires a effectuer une reconversion. L’histoire «durey,
celle de I’économie et surtout celle du politique, occupe une fois de plus le
devant de la scéne.®

L’ambition ultime de la nouvelle histoire impériale est de prendre la reléve de
I’histoire internationale et de I’«englober» dans une histoire totale des empires.
L’histoire internationale, pour sa part, a fait preuve d’une capacité indépendante
de se renouveler, aprés qu'un Pierre Renouvin, un Jean-Baptiste Duroselle ou un
Paul Kennedy nous avaient fait entrevoir les nombreux arriére-plans de la diplo-
matie. Un rble capital est joué ici par I’étude des non-state actors dans les re-
lations internationales, que ce soient des organisations non-gouvernementales de
caracteére transnational ou des instances intergouvernementales. Si les politolo-
gues préferent conceptualiser les «relations transnationales» en général (com-
prenant, par exemple, les entreprises multinationales),” les historiens anglo-sa-
xons et allemands ont relancé le terme plus précis de 1’«internationalisme», dé-
fini comme «political and social movements trying to create international iden-
tities, and to reform society and politics by way of transnational co-operation,
and the process of internationalizing cultural, political and economic practi-
ces.»'’ L’internationalisme présuppose et prone la «conscience globale» (global
consciousness). Les OGI et les ONGI peuvent ainsi étre considérées comme
I’épine dorsale d’une société civile internationale créant une sphere publique a
I’échelle globale, un tribunal devant lequel 1’Etat souverain (ou impérial) puisse
étre convoqué. Dans la mesure ou 1’internationalisme refléte et construit une
«communauté globale» dont Akira Iriye est I’historien le plus respecté, il consti-
tue «an alternative world [...] not identical with the sum of sovereign states and
nations».''

Les historiens de I’'impérialisme ont, a leur tour, mis en valeur 1’internationa-
lisme comme 1’une des forces «transversales» les plus importantes de la globali-
sation, enjambant les fronti¢res des empires européens. D’autre part, ils tendent a
souligner que 1’internationalisme était fortement marqué par 1’Etat-nation et son
alter ego impérial a ’époque de la «globalisation moderne», entre le milieu du
XIX® siécle et celui du XX° siecle. Plutot que de répondre a une logique auto-
nome poursuivant sa voie depuis 1’age des Lumiéres, il aurait ainsi différé essen-
tiellement du «cosmopolitanisme» plus fluide caractéristique de formes plus an-

® V., & part Iessai cité dans la note précédente, deux autres articles programmatiques par A.G.
Hopkins, «Globalization — An Agenda for Historiansy», in Id. (ed.), Globalization in World
History, op. cit,, 1-11; et «The History of Globalization — and the Globalization of
History?», ibid., 12-44.

’T. Risse-Kappen (ed.), Bringing Transnational Relations Back in: Non-state Actors, Domes-
tic Structures and International Institutions, Cambridge, 1995.

' p. Wende, «Forewordy, in Martin H. Geyer et J. Paulmann (eds.), The Mechanics of Inter-
nationalism. Culture, Society and Politics from the 1840s to the First World War, Oxford,
2001, p. V. Cette définition est élaborée dans l’introduction de la main des rédacteurs,
«Introduction: the Mechanics of Internationalismy, ibid., 1-25.

"' A. Iriye, Global community. The Role of International Organizations in the Making of the
Contemporary World, Berkeley, 2002, p. 7.



Vers une histoire de I'internationalisme catholique 367

ciennes et plus récentes de la globalisation.'” Les nouveaux départs dans I’his-
toire internationale et impériale n’en convergent pas moins sous la banniere de
I’histoire globale.

Aussi histoire globale prend-elle I’allure d’un nouveau master narrative
pour la société multiculturelle. Elle «cannibalise» et corrige le master narrative
de la modernité, vue non plus comme une robe sans couture créée en Occident,
mais comme un gquilt composé en différentes parties du monde. En Europe, au
moins, ce que 1’on pourrait appeler la «Cambridge schooly a largement contribué
a €tablir le sérieux de I’histoire globale en introduisant une chronologie claire, en
prenant les empires comme cadre institutionnel pour discipliner un sujet d’étude
sans limites apparentes, et simplement en opérant une historicisation fonciere du
phénomene de la globalisation. Globalization in World History, la collection
d’essais dirigée par A.G. Hopkins en 2001, a été particuliérement importante,
ainsi que la synthese plus récente par C.A. Bayly sur le XIX° siécle, The Birth of
the Modern World.

Le projet de I’histoire globale n’est pas sans dangers. Elle ambitionne en
quelque sorte d’écrire le script pour une communauté globale dans un ordre
mondial interdépendant.'’ Dés lors, I’histoire globale tend-elle a étre une histoire
de la convergence.'* Bayly, par exemple, voit une uniformité progressive dans la
maniere dont les sociétés se sont organisé€es autour du monde. Il reconnait le
paradoxe d’un antagonisme universel croissant entre les peuples, mais il en voit
la cause dans I’adoption uniforme de 1’Etat-nation comme mécanisme clé pour
organiser la société. De méme, les historiens de 1’internationalisme voient les
mouvements transnationaux parfois trop en rose (le mouvement olympique est
un bon exemple). L’ostracisme que beaucoup d’historiens de la mondialisation
prononcent contre le concept de «civilisation» est symptomatique du probléme.
On comprend leur attitude, vu la fagon dont on a longtemps abusé du terme pour
justifier la supériorité occidentale. Certainement, il ne faut pas voir les civili-
sations comme des huis clos ou des essences immobiles. Néanmoins, il est par-
fois bon d’appeler une vache une vache (aussi longtemps que ce n’est pas une
vache sacrée). Des différences persistantes qui plongent leurs racines dans un
pass€ lointain, expliquent autant le monde dans lequel nous vivons que bien des
convergences. Il ne devrait pas étre impossible d’écrire I’histoire des derniéres
sans obscurcir les premieres.

Quels que soient ses problémes, le theme de la globalisation ouvre bien de
perspectives pour un dialogue renouvelé entre ’histoire religieuse et les diverses
variétés d’histoire internationale et impériale. Les religions universelles furent
¢videmment des forces globalisantes de premier ordre, propulsant la convergence

'* Hopkins, «Globalization», in 1d. (ed.), Globalization in World History, op. cit., particularly
7-8, et 1d., «History of Globalization», ibid., 36 ff.; Osterhammel et Petersson parlent
également du «politicization of globality» (in Globalization, 89 ff.).

1 Hopkins, «Globalizationy», op. cit., 11; Mazlish et Buultjens, Conceptualizing global history,
op. cit., passim.

" Raymond Grew indiqua déja ce «danger» dans un essai perspicace «On the Prospect of
Global History», in Mazlish et Buultjens, Conceptualizing global history, op. cit., 233-256.



368 Vincent Viaene

tandis qu’ils affirmaient la différence. En effet, dans leur désir de réviser le
master narrative de la modernité, les historiens de la globalisation et les his-
toriens de la religion sont des alliés naturels. Aussi constate-t-on avec surprise
que les historiens de la mondialisation ont été lents a intégrer la religion dans
leur programme de recherche. Ceci est particuliérement le cas pour les historiens
de I’internationalisme. Souvent des progressistes eux-mémes, ils ne se sont pas
complétement débarrassés de 1’idée que l’internationalisme fut un phénoméne
essentiellement progressiste, et dés lors généralement séculier. Bien que recon-
nue en théorie, ’importance de la religion pour I’internationalisme est peu prise
en compte. Sous la forme de I’histoire des missions, la religion avait d’abord
aussi une place plutdét marginale dans la nouvelle histoire impériale. Par contre,
les Cambridge synergies ont opéré un changement heureux, pleinement apparent
dans The Birth of the Modern World."” Bayly donne tout son poids a la vitalité
continue des religions mondiales dans un age dit de sécularisation, synthétisant
bon nombre d’études récentes dans une perspective globale. Les technologies
modernes de transport, la révolution dans les communications et les diasporas
permettaient aux religions universelles d’étendre leur portée globale. Des pro-
cessus mondiaux d’émulation et de compétition achevaient de les transformer en
«empires de la religion», tant au propre qu’au figuré. Leurs structures devenaient
plus hiérarchiques, leurs doctrines plus articulées et leurs rituels plus stan-
dardisés. Nous retrouvons ici les leitmotiv de Bayly a propos de la convergence,
et du role de 1’Etat-nation comme catalyseur de la globalisation «moderne» aux
XIX® et XX° siecles.

Méme si I’on peut se demander si Bayly met suffisamment en relief la logique
proprement transnationale de structures religieuses modernes par rapport a leur
remodelage d’aprés 1’Etat-nation, et s’il ne sous-estime pas la religion en tant
que source d’aliénation globale, son approche reste des plus stimulantes. Elle
contient une promesse et un défi pour les historiens de la religion. La promesse
(en particulier pour les historiens catholiques) consiste en I’opportunité de fran-
chir les limites parfois trop étroites de leur subdiscipline et de prendre part a un
débat central de I’histoire contemporaine. Le défi est double. Les historiens de la
religion n’auront plus le luxe de se limiter au cadre national ou a un seul culte
quand il s’agit d’interprétations d’ensemble. Ils devront regarder au-dela de ces
frontiéres pour établir des paralleles globaux. En outre, ils feront bien de se
souvenir des paroles d’Emile Poulat, «I’église c’est un monde». La religion n’est
pas seulement un systéme culturel de symboles et de conceptions, mais aussi une
réalité sociale et une force politique de premiére importance. Ses historiens ont
tout & gagner a la (re)découverte et a 1’affirmation de la vocation de leur sujet
d’étude comme un forum pour d’autres subdisciplines, un lieu de rencontre pour
différentes sortes d’histoire. C’est une vocation que !’histoire religieuse a en
commun avec I’histoire globale.

' Bayly, Birth of the Modern World, op. cit., 325-365.



Vers une histoire de ['internationalisme catholique 369

Histoire catholique, histoire globale?

Les historiens qui étudient le protestantisme, I’islam ou le judaisme au XIX°
siecle ont d’ores et déja trouvé le chemin de I'histoire globale. Pour ne donner
que quelques exemples, ils étudient le mouvement anti-esclavagiste comme un
«transimperial network of communication»,'® ils découvrent comment «les ren-
contres impériales» ont enhardi les religions occidentales et non-occidentales a
participer a la création de sphéres publiques modernes,'” ils tracent la continuité
de I'universalisme musulman et des mobiles de son expansion,'® ou ils exhument
les ramifications globales de la philantropie juive."” En général, par contre, les
historiens du catholicisme contemporain préconciliaire ont encore a découvrir
I’histoire globale. On ne peut que parler d’une anomalie, si I’on considere 1'¢-
chelle vraiment globale des activités déployées par le catholicisme, la force des
connections globales qu’il a engendrées et ses rapports continus avec les grands
empires (souvent sur un pied d’égalité diplomatique). Depuis quelques années,
cependant, il y a une nette tendance vers «l’internationalisation» de [’histoire
catholique. Naturellement, comme je ’ai indiqué plus haut, les historiens du ca-
tholicisme ont toujours été conscients des enjeux mondiaux de leur sujet d’étude.
Dans le passé, ils ont méme €été moins contraints par la tyrannie du national que
les historiens d’autres confessions chrétiennes. La similarité¢ entre les mouve-
ments catholiques sur le plan national, et entre les formes d’organisation sociale
qu’ils ont inspirées, ouvrait un large sillon aux études comparatives au cours du
dernier quart du XX° si¢cle. Ce qui est nouveau dans I’histoire la pius récente,
c’est la découverte de la dimension proprement transnationale du catholicisme
contemporain. Cette réévaluation prend la forme, notamment, d’un autre regard
porté sur trois thémes classiques, voire «démodés»: I’ultramontanisme, le mou-
vement missionnaire et le Saint-Si¢ge.

De ces trois sujets, celuil qui est le plus proche des intéréts de la précédente
génération d’historiens est sans doute 1’ultramontanisme. L’ultramontanisme est
une catégorie quelque peu problématique. Au sens le plus large, le terme dénote
la tendance dominante du catholicisme au XIX°® siécle de s’attacher a Rome, et
de placer I’autorité papale au méme niveau ou au-dessus d’allégeances nationales
ecclésiastiques et politiques. Par extension, la culture du réveil typique de ce ca-
tholicisme (et souvent intimement liée a I’affirmation du modele romain) est égale-
ment appelée «ultramontaine». Les problémes commencent quand cette signifi-
cation (légitime) est superposée a la définition plus étroite de I’ultramontanisme
comme mouvement archi-conservateur au sein du catholicisme qui était souvent
a couteaux tirés avec le catholicisme libéral. Partant de cette confusion, les

'® A. Lester, «Humanitarians and White Settlers in the Nineteenth Century», in N. Etherington
(ed.), Missions and Empire, Oxford, 2005, 64-85.

"7 P. van der Veer, Imperial Encounters. Religion and modernity in India and Britain, Prince-
ton, 2001.

'® Amira K. Bennison, «Muslim universalism and Western globalization», in Hopkins (ed.),
Globalization in World History, op. cit., 73-98.

" A. Green, «Rethinking Sir Moses Montefiore: Religion, Nationhood and International Philan-
thropy in the Nineteenth Century», in American Historical Review 110/3 (June 2005), 631-658.



370 Vincent Viaene

distinctions ultérieures entre différentes variétés d’ultramontanisme et de catholi-
cisme libéral ont absorbé beaucoup d’énergie historiographique bien intention-
née, dans 1’espoir de saisir la logique byzantine des querelles intra-catholiques.*
En fin de compte, cependant, il apparait que la plupart des catholiques libéraux —
et certainement ceux qui comptaient pour quelque chose dans 1’église et le
mouvement catholique — n’étaient pas si libéraux que cela (sauf dans le sens le
plus abstrait et théorique du mot), mais par contre fort ultramontains sur des
points essentiels d’idéologie, d’ecclésiologie, de spiritualité et de culture reli-
gieuse. En fait, bien de catholiques libéraux furent des protagonistes de ce que
I’on considére comme le plus typiquement ultramontain dans 1’ultramontanisme,
par exemple la dévotion papale, 1’art néo-gothique, le mysticisme romantique ou le
catholicisme politique.*' Le terme est donc entendu ici au sens le plus large.

Un autre écueil a éviter est le concept de pillarisation, milieu ou ghetto, qui
est devenu une catégorie essentielle de la recherche depuis les années 1980, mais
qui risque de réduire le catholicisme ultramontain a une série de subcultures dans
des cadres essentiellement nationaux. Il était par contre un phénomene intrin-
séquement transnational: cette élasticité¢ en face de nouvelles réalités internatio-
nales peut d’ailleurs étre considérée comme un élément essentiel de sa «moder-
nité», que bien des historiens ont redécouvert d’une fagon ou autre au cours des
quinze dernieres annees.

En tant que mouvement transnational, I’'ultramontanisme peut étre reconstitué
a partir du «sommety ou a partir de la «base». Un exemple capital de la premiére
approche est le réseau ultramontain radical des années 1870 connu comme 1’ Inter-
nationale noire, et étudié dans un volume collectif sous la rédaction d’Emiel Lam-
berts, président du Kadoc (Centre de Documentation et de Recherche Catholi-
ques) a Louvain.** Dirigé en secret par Rome, ces laiques — en majorité des
aristocrates — tentaient de coordonner ’agitation internationale en faveur du pape
et contre la sécularisation. Bien que 1’échec de 1’expérience illustre les limites de
cette forme d’internationalisme catholique, 1l y a aussi de bonnes raisons (notam-
ment ses initiatives sociales) pour le voir comme un épisode clé dans la genese
d’un catholicisme militant a I’échelle européenne, une espéce de prototype brut
du catholicisme organisé au XX° siécle. Il s’agit de toute fagon d’un épisode
important dans la mobilisation des masses catholiques pour le pape, sur laquelle
je reviendrai plus bas. Une autre «internationale noire» a été constituée par des
instituts religieux qui se multipliaient au cours du XIX® siécle et étaient de plus
en plus centralisés a Rome. Ce domaine de recherches passionnant, qui était

% Je plaide coupable, ayant consacré bon nombre de pages a ce probléme dans Belgium and the
Holy See from Gregory XVI to Pius IX (1831-1859). Catholic Revival, Society and Politics
in 19th-century Europe, Leuven/Rome, 2001. A propos de I'ultramontanisme et de son
historiographie, v. les essais dans G. Fleckenstein et J. Schmiedl (eds.), Ultramontanismus.
Tendenzen der Forschung, Paderborn, 2005.

*! Pour plus de détails, v. Viaene, Belgium and the Holy See, op. cit., 37-112 and 168-202.

2 E. Lamberts (ed.), The Black International/L Internationale noire 1870-1878. The Holv See
and Militant Catholicism in Europe/ Le Saint-Siége et le Catholicisme militant en Europe,
Leuven/Rome, 2002; et en particulier la contribution substantielle de Lamberts lui-méme,
«L’Internationale noire. Une organisation secréte au service du Saint-Siege», 15-102.



Vers une histoire de ['internationalisme catholique 371

longtemps 1’apanage d’historiens appartenant aux instituts en question, est explo-
ré par une communauté de recherche européenne sous I'impulsion du Kadoc et
de son directeur Jan De Maeyer.”

Tout comme les fraternités musulmanes €taient essentielles au dynamisme qui
a vivifié le Croissant islamique au XIX® siécle, les instituts religieux jouaient un
role crucial dans le réveil caractérisant le catholicisme ultramontain. L histoire
du réveil catholique est essentiellement une histoire «d’en bas», qui a énor-
mément bénéficié de 1’apport de I’histoire des mentalités. Si une synthese com-
parative manque malheureusement, il y a toutefois plusieurs moyens d’explorer
les dimensions transnationales du phénomeéne. Le premier, trop peu essayée, est la
biographie (I’étude récente par Gérard Cholvy sur Frédéric Ozanam est une
exception).”* Un autre est I’étude de poles magnétiques religieux qui attiraient les
croyants au-dela des fronticres. Les principaux lieux de pélerinage comme Rome
ou Lourdes ont été des sujets trés rémunérateurs pour comprendre la constitution
de réseaux ultramontains et la formation d’une identité catholique moderne.”
Les visionnaires, lieux de pélerinage vivants, jouaient souvent un role similaire.”®
Une troisiéme tactique consiste dans I’isolement d’éléments clés de la langue du
réveil, qui jouissaient d’une large diffusion internationale en tant que symboles
de sa vision contre-révolutionnaire du monde et de son utopie de la chrétienté.
Le culte des martyrs romains étudié par Philippe Boutry est un bon exemple,”’
ainsi que le culte du Sacré Coeur analysé par Daniele Menozzi.® Une derniére
voie pour échapper au paradigme national part d’une constellation centrale
marquant tout le continent européen, comme les «culture wars» du milieu du
XIX® siecle, revisitées dans un volume sous la rédaction de Christopher Clark et
Wolfram Kaiser.”® Si I’approche n’est pas sans précédent dans des études

> Ce projet a déja généré un volume: J. De Maeyer, S. Leplae, J. Schmiedl (eds.), Religious
institutes in Western Europe in the 19th and 20th centuries. Historiography, Research and
Legal Position, Leuven, 2004; un autre volume est sous presse.

* G. Cholvy, Frédéric Ozanam (1813-1853): I'engagement d’un intellectuel catholique au XIX®
siecle, Paris, 2003.

** R. Harris, Lourdes: body and spirit in the secular age, New York, 1999; L. Fiorani et A.
Prosperi (eds.), Storia d’ltalia, Annali 16. Roma, la citta del papa. Vita civile e religiosa dal
Giubileo di Bonifacio VIII al Giubileo di Papa Woytyla, Torino, 2000.

6 V. les doctorats récents d’Hilaire Multon, «Les temps sont prochesy». Prophétie politique et
culture apocalyptique dans le catholicisme frangais et italien (1859—1878), Paris-XII, 2002
(@ paraitre dans la série de |’ Ecole Frangaise de Rome); et par Nicole Priesching, Maria von
Morl (1812—-1868) — Leben und Bedeutung einer «stigmatisierten Jungfrau» aus Tirol im
Kontext ultramontaner Frommigkeit, Brixen, 2004 (synthétisé Id., «Grundziige ultramonta-
ner Frommigkeit am Beispiel der <stigmatisierten Jungfrau» Maria von Morl», in Flecken-
stein et Schmiedl (eds.), Ultramontanismus, op. cit., 77-92).

*” Dans son doctorat La Restauration de Rome. Sacralité de la Ville, tradition des croyances et
recomposition de la Curie a l'dge de Léon XII et de Grégoire XVI (1814-1846), Paris-1V,
1994. On trouve 1’essentiel des conclusions dans le volume €dité par Fiorani et Prosperi, note
26.

% D. Menozzi, Sacro Cuore. Un culto tra devozione interiore e restaurazione cristiana della
societa, Rome, 2001.

¥ C. Clark et W. Kaiser (eds.), Culture Wars. Secular-Catholic Conflict in Nineteenth-Century
Europe, Cambridge, 2003.



372 Vincent Viaene

comparatives plus anciennes (et reste, comme ces dernieres, un peu hypothéquée
par son articulation en chapitres «nationaux»), le volume franchit un pas décisif
en envisageant I’Europe comme un «espace politico-culturel commun».*® Clark,
en particulier, présente une analyse excellente du réle central joué par la presse
dans la création de ce «transnational community of sentiment» qui fut si caracté-
ristique du catholicisme ultramontain.”'

Des telles études nous font entrevoir la réalité de 1’ultramontanisme comme
phénomene transnational. Ce qui leur manque, jusqu’a présent, est une perspective
globale plutét qu’européenne. Les historiens de la religion se confrontent plus
directement au probléme de la mondialisation quand ils étudient 1’expansion
missionnaire hors de 1I’Europe. Sous I’influence de I’anthropologie, les processus
de conversion sont reconsidérés comme des «conversations» interculturelles.”
L’évaluation de ce type de transfert culturel est étroitement liée a la question des
relations de la mission avec 1’état colonial. A ’encontre d’anthropologues et de
représentants des «études post-coloniales», les historiens soulignent générale-
ment que 1’on ne peut pas simplement considérer les missions comme un avatar
de I'impérialisme culturel, ni les missionnaires comme des agents de I’hégé-
monie occidentale. Ils ont reconnu depuis longtemps |’alliance tactique entre
mission et empire, et la «nationalisation» progressive des missions. D’autre part,
ils voient I’entreprise missionnaire comme source autonome d’échanges culturels
globaux, précédant et survivant aux empires européens. Les missions répon-
daient a leur propre logique, qui se heurtait souvent a celle de I’état colonial. Les
conclusions des historiens de la mission catholique sont d’ailleurs conformes,
sous ce rapport, 4 celles des historiens de la mission protestante.”

Le succes des missionnaires dans I’élaboration d’un espace transculturel était
en partie di au fait que c’était souvent eux qui introduisaient les aspects les plus
attrayants de la modernité, tels 1’éducation scolaire, la médecine, la science ou
I’architecture. Les historiens explorent cette «modemité» missionnaire, qui cul-
minait dans ’invention de la missiologie en tant que science moderne,”* tout
comme ils redécouvrent la «modernité» du catholicisme ultramontain europé€en.
Mais il y avait aussi une rencontre interculturelle sur le terrain proprement reli-
gieux. Si les missionnaires voulaient réussir, ils devaient s’adapter dans une cer-
taine mesure a leurs audiences non-européennes. Souvent, les auxiliaires locaux

30 C. Clark et W. Kaiser, «Introduction: The European culture warsy, ibid., 3.

3! C. Clark, «The New Catholicism and the European culture warsy, ibid., 11-46 (cit. p. 35).

32 7. et J. Comaroff, Of Revelation and Revolution. Christianity, Colonialism and Conscious-
ness in South Africa, vol. I, Chicago, 1991.

3 A. Porter, Religion versus Empire? British Protestant Missionaries and Overseas Expansion
17001914, Manchester, 2004 (v. aussi Id., «Religion, Missionary Enthusiasm, and Empire»,
in Id. (ed.), The Oxford History of the British Empire, vol. lll: the Nineteenth Century,
Oxford, 1999, 222-246); C. Prudhomme, Missions chrétiennes et colonisation XVI-XX°
siécle, Paris, 2004; Etherington (ed.), Missions and Empire, op. cit. (notamment
I’ «Introduction» par Etherington, 1-18)

* Cétait le sujet d’une conférence comparative organisée par le Kadoc au printemps de 2006,
«Missiology, Science and Modermity. Interaction and Comparison of Protestants and Catho-
lics 1850-1939».



Vers une histoire de l'internationalisme catholique 373

assuraient la correspondance entre la nouvelle «offre» religieuse et la demande
religieuse.”” Ils renforcaient la dynamique d’«acculturation non programmabley,
pour emprunter I’expression de Claude Prudhomme.*® Les convertis ne tardaient
d’ailleurs pas a découvrir le potentiel subversif du christianisme et, plus géné-
ralement, la possibilité de «modernités alternatives». Mais 1’entreprise mission-
naire ne visait-elle pas précisément a se rendre superflue?

Le correctif apporté par les historiens a I’image du missionnaire comme impé-
rialiste est le bienvenu, méme si I’on peut se demander si la pendule n’oscille pas
trop dans le sens contraire. Les missionnaires étaient des porteurs de conflits cul-
turels au moins autant que de dialogues interculturels. Ils étaient des ennemis im-
placables des religions, sinon des coutumes, indigénes. A travers le monde, ils
¢taient aux avant-postes de 1’antagonisme durable entre la chrétienté et 1’islam.
Les mobiles de ’alliance avec le pouvoir impérial semblent aussi dépasser le
niveau tactique, dans la mesure ou ils étaient intimement liés a I’utopie de la
chrétienté. La commune mission civilisatrice de I’Etat et de I'Eglise guérissait ou
adoucissait la plaie des «culture wars» dans la métropole, et nourrissait 1’espoir
de renverser le processus de sécularisation. Est-ce une coincidence si la mission se
détachait de I’empire au moment ou la sécularisation se révélait étre irréversible en
Europe?

Cela nous amene a un autre theme prometteur de la recherche, c’est-a-dire les
implications du mouvement missionnaire sur le développement du catholicisme
ultramontain en Europe. Il cadre avec I’intérét nouveau pour I’impact de I’entre-
prise impériale sur les sociétés métropolitaines, de méme que ’approche de la
mission comme rencontre interculturelle correspond a la reconsidération de la
domination coloniale comme une série de transactions continues. Pour le catholi-
cisme européen militant au XIX° siécle, les missions — ou plutdt ’image des
missions — servaient de «refuge» de la chrétienté et de «laboratoire pour la
reconquéte» des sociétés métropolitaines (selon les mots de Claude Prud-
homme).”” Un canal essentiel pour la contribution du mouvement missionnaire &
la multiplication de connexions transnationales était I’ Oeuvre pour la Propaga-
tion de la Foi, avec son journal les Annales. Bien qu'une étude & part entiere
manque toujours, il est clair que 1’organisation a provoqué le «dédouanement
mental» des catholiques (Siegfried Weichlein),*® préparé leur transformation en
lobby international, et fourni un modeéle concret pour d’autres opérations de col-
lecte de fonds (notamment le Denier de Saint-Pierre).

Les historiens des missions catholiques, non moins que ceux du mouvement
ultramontain, ne peuvent se passer de prendre en compte le facteur romain. Ré-
cemment, une €quipe d’historiens italiens dirigée par Agostino Giovagnoli a sou-

2N Etherington le met en relief comme un des acquis les plus importants de la récente his-
toriographie des missions, «Introduction», in Id. (ed.), Missions and Empire, op. cit., 7 ff.

* pPrudhomme, Missions chrétiennes, op. cit., 125.

> Ibid., 87.

* Ou «mentale und ideelle Entgrenzung», cf. S. Weichlein, «Mission und Ultramontanismus
im frithen 19. Jahrhundert», in Fleckenstein et Schmiedl (eds.), Ultramontanismus, op. cit.,
100.



374 Vincent Viaene

tenu que la papauté avait fonctionné historiquement comme une sauvegarde pour
I'universalité de 1’évangélisation catholique, et avait dés lors adouci «les heurts
entre les civilisations».” S’il est vrai que la romanisation formait un moule
global pour les «conversations» des missionnaires catholiques, le formalisme de
la Propaganda Fide pouvait aisément étouffer I’acculturation.” En ce qui
concerne les relations avec les puissances coloniales, le bilan est également mi-
tigé (j’y reviendrai plus avant): dans bien des cas, le Vatican renforgait les
inhibitions des missionnaires. Pour ce probléme particulier, comme pour |’his-
toire des missions en général, une comparaison plus poussée entre le catholi-
cisme et le protestantisme s’avére absolument vitale pour mettre la réalité histo-
rique en perspective.

A part le mouvement ultramontain et les missions, le Saint-Siege en soi est un
troisieme et dernier tremplin pour I’internationalisation de I’histoire catholique
au XIXe siecle. Le renouveau de I’histoire vaticane se réduit essentiellement a la
(re)découverte de la papauté comme une institution internationale, avec un role
global dans la politique internationale. Le pontificat de Jean-Paul II est loin
d’étre étranger a ce développement; mais on peut également voir ce changement
comme un résultat de la dynamique interne propre a la recherche historique. Les
archives vaticanes pour les pontificats de Léon XIII et de Pie X, par exemple, ont
en principe été accessibles depuis des décennies, mais il n’y a que quelques
années que les dossiers d’un centre de décision aussi capital que la Congrégation
pour les Affaires Ecclésiastiques Extraordinaires, ou encore les papiers des papes
et cardinaux, ont livré tous leurs secrets. Il est ainsi devenu possible d’aller au-
dela de la perspective bilatérale classique sur la diplomatie vaticane — qui con-
tinue a donner de bons résultats®' — et a tenter une histoire réellement multilaté-
rale des problémes cruciaux tels la Question romaine et la fagon dont elle a im-
pliqué la papauté dans les alliances et alignements européens,* tout le complexe
de la Question d’Orient,* le role du Saint-Siége dans la médiation internationa-
le,* ou encore le développement d’une politique de presse vaticane.*’

¥ A. Giovagnoli (ed.), La Chiesa e le culture. Missioni cattoliche e «scontro di civilta», Milan,
2005 (notamment sa propre contribution «Universalismo cattolico e missioni ad gentes», 15—
36).

% C. Prudhomme, Stratégie missionnaire du Saint-Siége sous Léon XIII (1878-1903). Centra-
lisation romaine et défis culturels, Rome, 1994.

*! Par exemple M. Valente, Diplomazia pontificia e Kulturkampf. La Santa Sede e la Prussia
tra Pio IX e Bismarck (1862—1878), Rome, 2004.

*2 L. Trincia, Conclave e potere politico. Il veto a Rampolla nel sistema delle potenze europee
(1887-1904), Rome, 2004; L. Koelliker, La stratégie d’internationalisation de |’audience
politique du Saint-Siége entre 1870 et 1921. Vers un réglement de la Question Romaine,
doctorat, Genéve, Institut Univ. des Hautes Etudes Internationales, 2002 (en partie synthétisé
Id., «Le pontificat de Léon XIII ou les effets indus d’une «grande politique>», in Viaene
(ed.), The Papacy and the New World Order, op. cit., 103-114).

* G. Del Zanna, Roma e I’Oriente. Leone XIII e I'Impero ottomano (1875-1903), Milan, 2003;
I’«Orient» était aussi central dans une conférence a Paris en 2003, dont les actes sont sous
presse dans la série de i’Ecole Francgaise de Rome: P. Levillain and J.-M. Ticchi, Le Pon-
tificat de Léon XIII: renaissances du Saint-Siége?

* J.-M. Ticchi, Aux frontiéres de la paix. Bons offices, médiations, arbitrages du Saint Siége
(1878-1922), Rome, 2002.



Vers une histoire de I'internationalisme catholique 375

Dans la jeune histoire de ce que I’on pourrait définir comme 1’émergence du
Vatican moderne, il y a deux fils conducteurs. Le premier est la projection «hori-
zontale» du Vatican sur une échelle globale aprés qu’il avait perdu son ancrage
dans un Etat gangrené en Italie centrale. Le processus a €té considéré comme un
bond en avant dans ’universalisme romain, ou plus simplement comme I’ «inter-
nationalisation» de la papauté. L’année 1870, marquant a la fois la disparition du
pouvoir temporel et le premier Concile du Vatican, est généralement vu comme
un moment charniére. Sans doute vaudrait-il mieux le considérer comme un
point de non retour, puisque le trend peut étre retracé tout au long du pontificat
de Pie IX et méme dans celui du pape missionnaire Grégoire XVI, que nous
associons trop au déclin des Etats de 1’Eglise, et trop peu a celui du padroado
des puissances catholiques coloniales en Amérique Latine et en Inde. L’interna-
tionalisation de la papauté avait des implications profondes pour 1’évolution de
son image comme une «grande puissance morale» apte a prendre la parole au
nom de la chrétienté et méme de I’humanité entiére, un tournant qui préfigurait le
bouleversement de I’ecclésiologie catholique au milieu du XX° siécle.*® En outre,
il amenait un lent mais inexorable remodelage des structures de la Curie, allant
de la taille des branches mortes ou malades héritées des Etats Pontificaux a I’in-
troduction de principes bureaucratiques modernes, en passant par la «spiritu-
alisation» de la mentalité curiale.*’

Le second fils conducteur est la multiplication des connections verticales liant
le Saint-Siege au mouvement et a 1’opinion catholiques. L’internationalisation
allait de pair avec la mobilisation des masses catholiques pour le pape face a
["unification italienne, une (r)évolution qui aboutissait a la «démocratisation» du
Saint-Siége.*® Cette dynamique comprenait une variété de phénoménes. Un as-
pect central et relativement bien connu est I’introduction du Denier de Saint-
Pierre, une forme de collecte de fonds sur base volontaire, comme la principale
source de revenus du Saint-Siége. Comme John Pollard vient de le démontrer
dans un livre remarquable, la quéte financiére forgait le Vatican a s’accommoder

* V. Viaene, «A brilliant failure. Wladimir Czacki, the legacy of the Geneva Committee and
the origins of Vatican press policy from Pius IX to Leo XIII», in Lamberts (ed.), The Black
International, 231-256; 1d., ««Wagging the dog>: an introduction to Vatican press policy in
an age of democracy and imperialismy, in Id. (ed.), The papacy and the new world order.
Vatican diplomacy, Catholic opinion and international politics at the time of Leo XIII
(1878-1903), Leuven/Rome, 2005.

* A. Zambarbieri, Il nuovo papato. Sviluppi dell 'universalismo della Santa Sede dal 1870 ad
oggi, Milan, 2001.

“TF, Jankowiak, L ‘évolution des structures de la Curie romaine de ['avenement de Pie IX a la
fin du pontificat de Pie X. Du gouvernement de |'Eglise et de ses Etats a celui de la seule
FEglise universelle (1846-1914), doctorat, Paris XI, 2002 (en partie synthétisé Id., «La Curie
romaine au temps de Léon XIII. Hommes et structures d’un gouvernement sans Etaty, in
Viaene (ed.), The Papacy and the New World Order, op. cit., 69-99).

* Pour un apergu, v. mon essai «The Roman Question, Catholic mobilization and papal
diplomacy during the pontificate of Pius IX (1846-1878)», in Lamberts (ed.), Black Inter-
national, Leuven/Rome, 2002, 135-178. Koelliker, La stratégie d’internationalisation, est
aussi attentif aux effets de la Question romaine sur la relation de la papauté avec les masses
catholiques. Pollard abonde dans le méme sens, v. note suivante.



376 Vincent Viaene

au capitalisme moderne et a prendre la voie de la mondialisation — ou, plus
spécifiquement, a regarder au-dela de I’Atlantique pour «découvrir» le catholi-
cisme de 1’Amérique du Nord.”’ Pour les fidéles, une contribution au Denier de
Saint-Pierre était un acte de dévotion au pape. La dévotion papale, portée du
«bas» mais orchestrée du «haut», fut une affaire complexe.”® Elle impliqua non
seulement un c6té proprement religieux mais aussi des problemes d’art et d’ico-
nographie, de politique internationale et avant tout d’adaptation de la papauté
aux moyens de communication modernes. Un volume collectif récent sur Léon
XIIT suggere que la dévotion papale dans toutes ses formes fut, dans 1’absence de
résultats politiques concrets, essentiel pour enraciner 1’'idée d’une «grande puissan-
ce morale» dans 1’imagination publique.”’

Le défi consiste non seulement & penser internationalisation et mobilisation
ensemble dans I’histoire de la papauté, mais aussi @ combiner ces nouvelles pistes
avec les résultats des recherches sur ’'ultramontanisme et le mouvement mission-
naire, afin de pouvoir aborder la question de I’interaction entre le catholicisme
moderne et le systéme international. Dans la section finale de cet essai, je tente
de formuler le début d’une réponse en introduisant un instrument conceptuel
pour faire face au défi — I'internationalisme catholique.

L internationalisme catholique: un profil’*

La marque distinctive de 1’internationalisme catholique par rapport aux autres
formes d’internationalisme religieux (tels |’abolitionnisme protestant ou la phi-
lanthropie juive) fut son rapport congénital et symbiotique avec un acteur souve-
rain dans la politique internationale, le Saint-Siege. La chronologie du mouve-
ment résulte en grande partie de cette particularité cruciale. L’on peut distinguer
trois périodes dans son développement: une phase de préparation, une phase de
mobilisation et une phase de consolidation. En Europe occidentale, les révoluti-
ons et émancipations de 1829-1831 créaient les conditions sous lesquelles le
réveil catholique pouvait toucher les masses. Les catholiques commencaient a ré-
clamer I’espace publique sur un plan local, a travers les processions et les mis-
sions populaires. Les instituts religieux assuraient la diffusion internationale de
nouvelles structures religieuses et de nouvelles sensibilités. Le second départ de
I’évangélisation outre-mer, intimement li€ au réveil en Europe a travers la collec-
te de fonds et la propagande missionnaire, introduisait une touche de globalité.

* J. Pollard, Money and the Rise of the Modern Papacy. Financing the Vatican, 1850—1950,
Cambridge, 2005.

> Une introduction fondamentale est toujours A. Zambarbieri, «La devozione al papa», in E.
Guerriero and A. Zambarbieri (eds.), La Chiesa e la societa industriale (1878-1922), vol. 11,
Milan, 1990, 9-81.

' V. Viaene (ed.), The papacy and the new world order. Vatican diplomacy, Catholic opinion
and international politics at the time of Leo XIII (1878-1903)/La papauté et le nouvel ordre
mondial. Diplomatie vaticane, opinion catholique et politique internationale au temps de
Léon X111 (1878-1903), Leuven/Rome, 2005.

** Ce qui suit est un ballon d’essai basé sur les études citées dans I’article et sur mes recherches
dans les archives. Je suis en train d’écrire un livre sur le sujet.



Vers une histoire de ['internationalisme catholique 371

Les révolutions de 1830 déclenchérent également 1’émergence du catholicisme
politique et de la presse catholique sur le plan national. Les réseaux ultramon-
tains dépassaient les frontieres, mais les campagnes menées en commun étaient
d’abord modestes. Les échos internationaux devenaient plus prononcés autour de
1848, notamment avec tout le drame des années réformatrices de Pie IX et de la
révolution romaine, qui provoquait une premiere mobilisation des catholiques
pour le pape. Si I’échelle en était limitée, elle préfigurait les développements
aprés 1859, quand IItalie était unifiée aux dépens des Etats Pontificaux.

C’est seulement la question de la liberté du pape (et, partant, de I’Eglise) qui
faisait surgir, en définitif, I'internationalisme catholique du réveil comme un
véritable mouvement de masse transnational. La mobilisation connaissait son
take-off au début des années 1860, et elle atteignait une nouvelle apogée apres
1870. Des adresses et des pétitions rassemblaient des millions de signatures (plus
de 5 millions en 1859-1860). Ce n’était qu'une expression parmi d’autres de
[’explosion de la dévotion papale. L’engagement individuel d’une signature et la
production industrielle de photographies ou de petites images dévotionnelles de
Pie IX permettaient une identification intensément personnelle avec ce leader
charismatique, miroir de 1’identité catholique a I’age contemporain. La mobilisa-
tion des esprits allait de pair avec une mobilisation d’hommes: la brigade inter-
nationale de zouaves, comptant 11000 volontaires, était une démonstration de
force morale plutét qu’une force de combat effective. Le Denier de Saint-Pierre,
un exemple tout a fait moderne de collecte de fonds sur base volontaire, avait
une méme valeur de «publicité», a co6té¢ de son objectif évident de remplacer le
revenu des Etats Pontificaux. Il se chiffrait & environ 10 millions de francs par an
durant cette période initiale. L agitation catholique était mise en relief par des
congrés internationaux, des meetings politiques coordonnés sur le plan interna-
tional et des délégations a Rome. Mais [’aspect le plus spectaculaire de la mobi-
lisation était sans doute que les catholiques descendaient dans la rue en des
centaines de pélerinages pour le pape. Il s’agissait en réalité de manifestations de
masse, qui rassemblaient jusqu’a 50,000 personnes criant des slogans, applaudis-
sant, déployant leurs banniéres. La presse catholique, de plus en plus coordonnée
par Rome, soudait les différents volets de la mobilisation et assurait leur reten-
tissement. La mise en place d’une politique de presse vaticane indiquait com-
ment 1’internationalisation des masses catholiques changeait le Saint-Siege lui-
méme, en renversant la dynamique entre centre et périphérie. L initiative pour la
mobilisation venait essentiellement d’en bas, et était concentrée au coeur de I’Eu-
rope occidentale. A cause de cette donnée fondamentale, le centre de la géopoli-
tique de la spiritualité se déplacait hors de la Méditerranée, arrachant la papauté
de son biotope traditionnel et la forgant a (re)mettre en valeur son potentiel
transnational comme chef de I’opinion catholique.

L’avénement de I’internationalisme catholique n’était pas un fait 1solé. Son
répertoire d’action collective innovait par quelques aspects, mais il était aussi lar-
gement tributaire de techniques d’abord introduites par les mouvements transna-
tionaux protestants (I’abolitionnisme notamment), comme les pétitions, les mee-
tings, les congres et la collecte de fonds sur base volontaire. La mobilisation des



378 Vincent Viaene

années 1860 et 1870 stimulait a son tour les formes rivales d’internationalisme
religieux ou séculier. Les chefs de I’opinion catholique, de leur c6té, se considé-
raient souvent comme les protagonistes d’un combat contre une conspiration in-
ternationale «judéo-magonnique». De ce point de vue, la question romaine et
I’amplificateur papal les aidaient a dresser une opinion catholique face a la
«révolution» dans leurs pays respectifs. A I'origine, ’internationalisme catholi-
que figurait ainsi comme un adversaire intransigeant de 1’Etat-nation libéral. Le
défi face au nouvel ordre politique était particulierement aigu parce qu’il était
plus que la somme de tant de contestations a I’intérieur de frontieres nationales.
A travers la Question romaine et la diplomatie vaticane, il exercait une influence
directe sur les rivalités internationales. L’internationalisme catholique était en
fait essentiel aux alignements diplomatiques des années 1860 et 1870, tout com-
me les «culture wars» contre le catholicisme le furent a la politique intérieure
des Etats. Son histoire était entrelacée, en particulier, avec celle du déclin
(relatif) de la France et de la montée en puissance de I’ Allemagne.

D’autre part, le Vatican offrait aux puissances un point de contact a travers
lequel elles pouvaient maitriser 1’internationalisme catholique. Cette opération
réussie peut en fait étre considérée comme 1’'un des tests décisifs pour la survie
d’un Concert européen apres les bouleversements du milieu du siecle. Suite a la
pression concertée et soutenue des puissances, le Vatican en arrivait a favoriser
un modus vivendi avec 1’Etat-national et a s’intégrer dans le nouvel équilibre du
pouvoir. La globalisation facilitait la réintégration et, dés lors, la consolidation
de I’internationalisme catholique. De ce point de vue, ce n’est d’ailleurs pas une
coincidence si 1878 était a la fois I’année pendant laquelle un pape plus conci-
liateur était €lu, et le Congrés de Berlin déclenchait une nouvelle phase de
I’expansionnisme européen.53 D’abord, I’impérialisme introduisait un style nou-
veau en politique, privilégiant le spectacle, la tradition et le prestige; sur le plan
du discours politique, il mettait & la mode une «mission civilisatrice» chrétienne.
Cette double tendance favorisait le catholicisme, expert en la matiére. Le remo-
delage des Jubilés romains peut étre considéré comme symptomatique. Ils deve-
naient les célébrations soigneusement orchestrées d’un empire de 1’esprit, dans
lesquels 1’opinion catholique représentait sa puissance a soi-méme et au monde
dans la personne du pape. Ils constituaient ainsi I’équivalent religieux du «royal
cosmopolitanism», la multiplication de rencontres spectaculaires entre souve-
rains pendant la Belle Epoque.’* A travers les présents officiels et la représen-
tation de chefs d’Etat, les Jubilés permettaient la communauté internationale de
reconnaitre une «grande puissance morale» et de la réintégrer dans le systeme.

En second lieu, la globalisation ouvrait des nouvelles sphéres d’action a 1’in-
ternationalisme catholique et lui donnait des opportunités de contourner son iso-
lement dans la Question romaine. Les efforts des partis catholiques, soit en pa-

> Pour plus de détails, v. ma «Question d’Orient et <«Question d’Occident> de Pie IX a Léon
XIII (1877-1878)», in Levillain and Ticchi (eds.), Le Pontificat de Léon XIII, 399-420 (sous
presse).

* A propos du concept, cfr. J. Paulmann, Pomp und Politik. Monarchenbegegnungen in Euro-
pa zwischen Ancien Régime und Ersten Weltkrieg, Paderborn, 2000.



Vers une histoire de |’internationalisme catholique 379

rallele soit en commun, contribuaient a la convergence de la politique sociale et
aux débuts de la législation sociale internationale; les instituts religieux tempé-
raient les ondes de choc de I’émigration ouvriére entre pays et continents. Alors
que la papauté cherchait activement un réle de médiation, les catholiques étaient
de plus en plus mélés au mouvement de la paix. Un autre champ dans lequel 1’in-
ternationalisme catholique se profilait était évidemment le mouvement mission-
naire et son réseau d’organisations de soutien en Occident. Ils atteignaient leur
apogée dans I’age de I'impérialisme. Coordonnées a partir du centre romain, les
missions catholiques furent des agents puissants de la globalisation culturelle, a
coté de I'impérialisme et parfois (moins souvent que leurs homologues protes-
tants) contre lui. Le désir du Vatican d’étre pris au sérieux par les puissances
comme un partenaire le rendait en fait hésitant ou méme opposé a proner la fer-
veur humanitaire dans 1’opinion catholique. D’un autre c6té encore, la particu-
larité romaine continuait a marquer ’internationalisme catholique: sa distribution
glostratégique. Avant 1914, tous les fils convergeaient invariablement dans les
mémes pays de I’Europe occidentale qui avaient ¢été la scéne de la mobilisation
pour le pape.

En somme, I’internationalisme catholique émergeait de 1’épreuve de la Ques-
tion romaine comme un public armé avec un potentiel critique considérable face
a I’Etat-nation. La globalisation le rendait un acteur de la sphére publique inter-
nationale au moment méme ou cette derniere se cristallisait pour devenir un élé-
ment constitutif du nouvel ordre mondial. Cependant, le processus avait aussi
tendance a estomper sa dimension «prophétique». Et dans la mesure ou la rivalité
internationale attisait les flammes du nationalisme, la substance méme de I’inter-
nationalisme catholique ¢était lentement érodée. La Deuxiéme Internationale ne
fut pas seule dans sa débacle notoire d’aotit 1914.

Vincent Viaene, Post-doctoral fellow at the University of Leuven, Belgium



	Vers une histoire de l'internationalisme catholique au XIXe siècle

