Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: Die heimliche Rickkehr der Religion in die Politik : Chance und Gefahr
Autor: Friedli, Richard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik.
Chance und Gefahr

Richard Friedhi

Die Einladung, am «Jubildum 60 Jahre HEKS» einige religionsgeschichtliche
und religions-soziologische Skizzen zur «heimlichen Riickkehr der Religion in
die Politik» vorzulegen, ist fliir mich zwar eine unerwartete Ehre, aber vor allem
ein risikoreicher Fallstrick. Sowohl in der 6ffentlichen Debatte als auch in der
akademischen Zunft wird ndmlich jeder der im Titel erwéhnten Begriffe dusserst
kontrovers diskutiert: «heimlich», «Riickkehr», «Religion», «Politik». Mit dem
Untertitel «Chance und Gefahr» haben mir dabei die gastgebenden HEKS-
Verantwortlichen die Aufgabe noch komplexer gemacht!'

Sie verstehen aber wohl, dass ich wihrend einer Jubildumsfeier nicht iiber
diese flinf «Fallen», die in den Titel eingebaut sind, lamentieren werde, ich wer-
de dariiber vielmehr fiinf Beobachtungen machen: 1) «Religion»: im Mittelmeer
des 21. Jahrhunderts, 2) «Riickkehr»: das Rétsel der gegenwértigen Religionsso-
ziologie, 3) «Heimlich»: Religion-Offentlichkeit, 4) «Gefahr»: Damonisierung,
5) «Chance»: Raum des Verhandelns.

Diese Beobachtungen mochte ich im Kontext des Jubildums des Hilfswerkes
der evangelischen Kirchen Schweiz in einen prophetischen Text einbetten, den
ich mit finf Variationen illustrieren will. Die Prophezeiung, die ich aufnehme,
ist die realutopische Vision eines sozialkritischen Biirgers von Jerusalem in der
zweiten Hilfte des 8. vorchristlichen Jahrhunderts, der in der hebriischen Bibel
als der Prophet Jesaias eingeordnet ist.” Es ist eine Zukunftsvision jener charis
matischen Personlichkeit, deren Botschaft der Griindersekretidr des HEKS, Pfar-

Der vorliegende Beitrag basiert auf dem Vortrag, den ich am Jubilium 60 Jahre HEKS
«Zukunft braucht Erinnerung» vom 21. Januar 2006 gehalten habe.

Vgl. zum Kontext und zu den Interpretationen dieser zukunftsstarken Ankiindigung: Joachim
Wanke, «Seht her, nun mache ich etwas Neues» (Jes 43,19 — Bibelarbeit zu Jesajas 43. Evan-
gelischer Kirchentag Erfurt 3.-5. Juli 1992, in: Lebendiges Zeugnis, 48 (1993), 110-118; und
die Monographie: Hans M. Barstad, A way in the Wildemess: the «Second exodus» in the
message of second Isaiah, in: Journal of Semitic Studies Monograph 12, Manchester 1989.

SZRKG, 100 (2006), 345-362



346 Richard Friedli

rer Heinrich Hellstern,® oft als sein motivierendes Leitbild eingesetzt hat (Jes
43,19): «Seht her, jetzt mache ich etwas Neues. Schon spriesst es merkt IThr es
nicht?»

In diesem Text hat der Prophet nicht die traditionelle Rolle des drohenden
Anklédgers oder des moralisierenden Ermahners, sondern er agiert in der Funk-
tion des aufmerksamen, positiv aufstellenden Verstirkers, der die «Zeichen der
Zeit» zu lesen weiss.* Aus der prophetischen Perspektive des Spahers Jesaias
mochte ich deshalb die angekiindigten fiinf Beobachtungen nicht bloss wert-
neutral abhandeln, sondern sie auch prospektiv als fiinf neue Paradigmen kom-
mentieren.

Beobachtung 1: «Religion» im Mittelmeer des 21. Jahrhunderts

Im Alltagsgeschift scheint es uns unnétig zu sein, den hier gebrauchten Begriff
«Religion» — wie auch entsprechende verwandte Kategorien auf dem semanti-
schen und praktischen religiosen Feld wie «Spiritualitity oder «Religiositdty —
zu definieren. Ich werde Thnen deshalb diese unendliche sozial- und religions-
wissenschaftliche Debatte um den Religionsbegriff — etwa abgegrenzt von «Ma-
gie» oder von «Quasi-Religionen» wie Nationalsozialismus — ersparen. Die Ar-
beit am Begriff «Religion» wird ndmlich im akademischen Milieu so polemisch
gefiihrt, dass aus Griinden der Effizienz neulich vorgeschlagen worden ist, die-
sen motivierenden bedingungslosen Werthorizont mit «Faktor X» in die Prog-

3 Vgl. in: Hans Schaffert, 40 Jahre HEKS, Ziirich 1986.

* Unter der spezifischen religiésen Autoritit des «Propheten» meine ich im hilfswerk- und
entwicklungspolitischen Kontext dieses Beitrages — im Sinne von Max Weber (Wirtschaft
und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie; Kapitel 5 «Religionssoziologie», §
4, Tibingen 1972, 268-275) — einen «personlichen Charismatréiger, der Kraft seiner Mission
eine religiose Lehre oder einen gottlichen Befehl verkiindet» (268). Sein Auftrag ist es (273),
«Gehorsam als ethische Pflicht zu fordern (ethische Prophetie) oder die Hilfsbediirftigen
dazu einzuladen, den gleichen Weg wie er selbst zu betreten (exemplarische Prophetie)». Als
Verkorperung der exemplarischen Prophetie gilt fiir Weber der Buddha. Zur ethischen Tra-
dition zdhlt er die «vorderasiatische Prophetie». Dazu gehort der Prophet Jesaias. Beiden
Propheten-Typen kann eine dreifache Funktion zugeschrieben werden: (a) Anklage und
Proteste gegen Ungerechtigkeit und Ausbeutung, (b) Erinnerung an fundamentale Werte wie
Gerechtigkeit, Erbarmen und Verzeihung und (c) Bestdrkung von Personen oder Situationen,
in welchen sich diese «ewigen» Werte historisch konkret abzeichnen. Das Zitat aus Jesaias
(Kap. 43, Vers 19), worin vom Propheten auf politisch Neues hingewiesen wird, welches
sich nach der Babylonischen Gefangenschaft konkret herausbildet, gehort zur prophetischen
Funktion der Bekriftigung. Vgl. zu dieser sozialpolitischen Funktion der Propheten: G.
Thils/Jean Barrea, Une pastorale d’espérance, Paris 1982, darin bes. Barrea 79-143 zur
«Makro-Pastoral der Hoffnung». Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie, Miinchen
1975. Zur «prophetischen Bekriftigung» vgl. auch: Richard Friedli, Mission oder Demis-
sion, Freiburg 1. Ue. 1982, 119-131. Der Soziologe und Konfliktforscher Wolfgang Vogt
(in: Frieden durch Zivilisierung? Probleme — Ansitze — Perspektiven. Schriften des Oster-
reichischen Studienzentrums flir Frieden und Konfliktlésung, Miinster 1996, 421-458)
spricht in diesem Sinne von der Notwendigkeit «prophetischer Visionen» in der Friedens-
forschung. Denn soiche «Antizipationen der Zukunft» befreien «visiondre Energien», um bei
den Handelnden den langen Atem zu gewihren und die «Enttduschungsfestigkeit» gegen-
tber unvermeidlichen Riickschldgen oder Verzégerungen, Apathie und Resignation zu be-
stirken (423-429).



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 347

nose und Planung von Sozial- und Entwicklungsarbeit-Projekten einzubeziehen.
Soweit geht allerdings das unerwartet anregende Positionspapier der DEZA tiiber
«Religion und Spiritualitdt in der Entwicklungszusammenarbeit» nicht. Mit dem
definitorischen Konsens, der wihrend ithren Workshops mit der Beschreibung
der «Religion» als jenem Bereich, «der uns unbedingt angeht» (Paul Tillich), er-
reicht worden ist, sind m.E. aber jene bedeutsame Eckdaten angegeben, welche
das «religiose Feld» markieren.’

In meiner ersten Beobachtung, welche — wie gesagt — auf zukunftstrichtige,
prophetische «Neuheiten» ausgerichtet ist, muss ich aber aus der Sicht der ver-
gleichenden Religionswissenschaft einen Schritt weitergehen, geht es ja zu Be-
ginn des 21. Jahrhunderts nicht mehr so sehr um das «Faktum Religion» als einer
singuldren, abstrakten Grosse, sondern um das «Faktum Religionen» als plurale,
konkrete Wirklichkeiten. Ich méchte den entsprechenden Paradigmawechsel mit
einer kultur- und religionsgeographischen Karte illustrieren.’

* Vgl. zum Diskussionsstand zum Begriff «Religion» innerhalb der Religionswissenschaften:
Klaus Hock, Einfiihrung in die Religionswissenschaft. Darmstadt 2002, passim, aber bes.:
10-21; Hans G. Kippenberg/Kocken von Szuckrad, Einfithrung in die Religionswissen-
schaft. Gegenstdande und Begriffe, Miinchen 2003, 37-93. — Diese theoretische «Arbeit am
Begriff» 1st zwar noch nicht abgeschlossen, die gesellschaftliche Dringlichkeit erfordert aber
praktische Entscheidungen, in denen der «Faktor Religion» berticksichtigt werden muss,
auch wenn die konzeptionelle Definition von Religion weiterhin kontrovers bleibt. Sozial-
wissenschaftler schlagen deshalb vor, mit einem «offenen Konzept» zu arbeiten, oder nicht
mchr iiber «Religion» oder «Quasi-Religion» zu streiten, sondern in der strategischen Pla-
nung den sinngebenden Horizont bloss noch als «Faktor X» zu bezeichnen. «Bedingungslose
Humanitét» hat dann ebenso sehr Raum wie «zwischenmenschliche Solidaritity, «radikale
Liebe» oder «Dienst in Not» (vgl. zum «Faktor X» in der religionspsychologischen Dis-
kussion: Hock, Einfiihrung in die Religionswissenschaft, 144—145; und innerhalb der sozial-
politischen Forschung: Marc-Henry Soulet, De quelques enjeux contemporains de la solida-
rité, in: Marc-Henry Soulet (Hg.) La solidarité: exigence morale ou obligation publique?,
Res Socialis vol. 21, Fribourg 2004, 9-20, spéc.19-20). Im erwéhnten Reflexions- und Ar-
beitspapier der schweizerischen Direktion fir Entwicklung und Zusammenarbeit (DEZA),
welches Anne-Marie Holenstein unter dem Titel «Rolle und Bedeutung von Religion und
Spiritualitdt in der Entwicklungszusammenarbeit» (Bern 2005) verdffentlicht hat, zeichnet
sich ein Konsens um den Sinn-Horizont ab, den Paul Tillich mit «ultimate concermn» be-
schrieben hat (9). «Das was uns unbedingt angeht» wird jeweils kontextuell und historisch
gewachsen ausformuliert. — In diesem Kontext findet der emotional weniger belastete Be-
griff von den «Faith Based Organisations» (FBOs) Verwendung (30-31). Vgl. dazu das Pro-
tokoll des Arbeitskreises PSIO (Programm for The Study of International Organisations) des
Genfer «Institut de hautes études internationales»: Religion, Politics, Conflict and Humani-
tarian Action: Faith-Based Organisations as Political, Humanitarian or Religious Actors
(May 18-19, 2005), Genéve 2006, an dem der aktuelle Generalsekretdar des HEKS, Franz
Schiile, die christliche Perspektiven dargestellt hat (29--32).

Die gleiche Perspektivenvielfalt und Kontroversen-Intensitit wie bei der Definition von «Re-
ligion» hat in den eben angeflihrten Veroffentlichungen der DEZA und des PSIO auch den
Begriff «Spiritualitdt». Einige Aspekte aus der religionswissenschaftlichen Debatte zu
«Spiritualitidt» wurden neulich im Themenheft «Spiritualitiats der «Zeitschrift flir Religions-
wissenschafty (13/2005) referiert. In der Einleitung zeichnet Hubert Knobloch die Konturen
einer «Soziologie der Spiritualitdt». Meine personliche Position habe ich im Editorial zu «Spi-
ritualitdt im Uebergang» (in der Themennummer «Zeitgeist Spiritualitédt?» des Magazins «Uni-
versitas Friburgensis» der Universitét Freiburg, September 2002/1, 910, zusammengefasst.

Die demographische, wirtschaftliche, politische und religionsstatistische Verlagerung vom
«Alten Mittelmeer» zum «Neuen Mittelmeer» habe ich oOfters thematisiert, vgl. Richard



348 Richard Friedli

ZWEI| GESICHTER DER WELTKARTE

Bis 1500

Seit 1950

Friedli. Le Pacifique — Centre du monde: un défi pour le christianisme, in: Choisir 357 (Sept.
1989), 15-20; Richard Friedli, Kampf der Kulturen — Fragmentierung oder Dominanz?, in:
Martina Hiddrich/Werner Ruf (Hg.), Globale Krisen und europidische Verantwortung — Visio-
nen fiir das 21. Jahrhundert, Baden-Baden 1996, 157-168; Richard Friedli, Projekt Welt-
ethos — Der garstige Graben zwischen Vision und Praxis, in: Wolfgang R. Wolf (Hg.), Frie-
denskultur statt Kulturkampf, Baden-Baden 1999,145-151.



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 349

Bis ins Zeitalter der «Entdeckungen» zu Ende des 15. Jahrhunderts bedeutete
«Welt» («mundus» oder «oikuméné») der damals bekannte Mittelmeerraum —
eben: «unser» Mittelmeer — von Italien iiber Spanien und Nordafrika bis zu Pa-
ldstina und Griechenland, wie es in all unseren Schulkarten und Atlanten gezeigt
wird. Germanische und nordische Gebiete waren zwar bekannt, galten aber als
«skytisch» und «barbarisch». Von den asiatischen Hochkulturen der konfuziani-
schen, daoistischen, buddhistischen oder hinduistischen Traditionen — wihrend
der «Achsenzeit» im 6./7. vorchristlichen Jahrhundert” — finden sich in den welt-
umfassenden theologischen Entwiirfen zum «Heil in Christus» z.B. im theologi-
schen Kompendium der «Summa theologiae» des Thomas von Aquin (1228-
1274) keine Spurg— und noch viel weniger von den Mythen der amerikanischen
Maya oder Atzteken. Und das, obwohl in den theologischen Analysen bereits um
160 u.Z. der Name Buddho erwédhnt wird und die Rede von den «nackten» Yogi
ist, welche diesem prophetisch auf Christus hinweisen.” Mohammed wurde seit
der kontroverstheologischen Darstellung durch Johannes von Damaskus (670
750) zur pathologischen Figur depotenziert.'” Mit den «Entdeckungen» Ameri-
kas durch Christoph Columbus (1492) modifiziert sich dieses eurozentrische
Weltbild nicht. Die Indianer bleiben Untermenschen und Heiden. Erst die Taufe

" Den Gedanke einer «Achsenzeit» innerhalb der Menschheitsgechichte, welche sich durch die
Entmythologisierung und das Bewusstwerden des Menschen vom Sein im Ganzen als ein
entscheidender Paradigmenwechsel abzeichnet — sowohl in Indien (Redaktion der Upani-
schaden, Buddha) als auch im Iran (Zarathustra), in Palédstina (Propheten wie Jesaias) und in
Griechenland (Dichter und Philosophen) —, hat der Basler Philosoph Karl Jaspers entwickelt.
Vgl. sein: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 1949. Zur aktuellen Diskussion: Jorg
Dittmer, Jaspers «Achsenzeit» und das interkulturelle Gesprich, in: Dieter Becker (Hg.),
Globaler Kampf der Kulturen? Analysen und Orientierungen, Stuttgart 1999, 191-214.

Zu dieser Mittelmeer- und Euro-Zentrierung in der Interpretation vom «Heil in Christus»
(und der entsprechenden Periodisierung der Historie) durch mittelalterliche und zeitgenos-
sische Theologen: vgl. die Vorbereitungspapiere innerhalb des Okumenischen Rates der
Kirchen zur Weltmissionskonferenz in Bangkok 1973: «Kirche fiir Andere» im Ringen um
Strukturen missionarischer Gemeinden, Genf 1967; Walter J. Hollenweger, Evangelisation
gestern und heute, Stuttgart 1973, 9-24 (Bekehrung des Petrus) und: 14-19 (Bekehrung des
Afrikamissionars Placide Tempels). Die Diskussion um die entsprechenden theologalen
Axiome wie «Christus gehort nicht den Christen» oder «Christus geht der Kirche voraus»
habe ich dargestellt in der religions- und theologie-vergleichende Studie: Le Christ dans les
cultures, Fribourg-Paris 1989, 53-58 (theologischen Periodisierung von vor- und nach-
christlich).

So spricht Klemens von Alexandrien (ca. 150-211) in seinen «Stromata» von «Buttay, der in
Indien «wegen seiner Heiligkeit wie ein Gott verehrt» wurde: Stromata 1,15 (= PG §8,780A);
Nr 71,6 in Ausg. Von Otto Stihlin, Leipzig 1906, 46. Vgl. mein Kommentar zu dieser
wachsamen Wahmehmung der menschheitlichen Heilsgeschichte — und nicht ihrer christen-
tumszentrierten Interpretation — in: Richard Friedli, Fremdheit als Heimat. Auf der Suche
nach einem Kriterium fiir den Dialog zwischen den Religionen, Freiburg i.Ue. 1974, 90 und
88-91 (zum theologiegeschichtlichen Kontext bis zur ,,Erklarung «Nostra Actate» iiber das
Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen des 2. Vatikanischen Konzils).

Zu den negativen und positiven Darstellungsweisen der Biographie des Propheten Muham-
mad: Udo Tworuschka, Art. «Mohammed.chrstlich», in: Adal Th. Khoury (Hg.), Lexikon
religioser Grundbegriffe. Judentum, Christentum, Islam, Granz/Wien/Ké6ln 1996, 713-716,
und: Uri Rubin, Art. «Muhammad», in: Religion in Geschichte und Gegenwart, 5 (2002),
1561-1564.



350 Richard Friedli

macht sie zum Menschen. Selbst der oft als Kémpfer fiir ihre Menschenrechte
erwihnte Dominikaner Bartholoméus de Las Casas (1470—1556) besass Sklaven
aus Afrika, denen die vollmenschlichen Wiirde abgesprochen wurde und die er
deshalb nicht freiliess.'' Evangelisation und Kolonialismus gingen weiter Hand
in Hand.

Die Machtverhiltnisse haben sich im 20. und 21. Jahrhundert fundamental
verdndert — wirtschaftlich, politisch und demographisch. In all diesen Bereichen
haben sich die globale Dezentrierung und Enteuropiisierung vollzogen.'? Europa
ist in der globalisierten Welt zur Peripherie geworden oder wie es Mao Tse Dung
despektierlich festgestellt hat — zum «Wurmfortsatz Asiens»'’. Die Macht- und
Entscheidungszentren der Welt von heute sind seit dem Ende des 20. Jahrhun-
derts um den Pazifischen Ozean angelegt — Hongkong, Seoul, Tokyo, Shanghai,
Kuala Lumpur, San Francisco, Vancouver. Das meine ich mit dem «neuen Mit-
telmeer» des 21. Jahrhunderts.'* Die Wirtschaft hat daraus schon lingst und dra-
matisch die Konsequenzen gezogen. «Auslagerung nach Asien» und «Arbeits-
losigkeit in Europa» sind die entsprechenden Unworte. Ob die christlichen Kir-
chen diese geopolitischen Konsequenzen auch schon gezogen haben? Ob dieses
Faktum «Religionen» im Pazifikraum den Christen bereits bewusst geworden
ist? Und den Hilfswerken? Sind doch die konfuzianischen, taoistischen, buddhis-
tischen und islamischen Traditionen — um jetzt nur diese hochstehenden Ge-
staltungsleitbilder zu erwdhnen — dort angesiedelt und prigen die Wertsysteme in
diesem Raum des «neuen Mittelmeers» — und das sogar bis nach San Fransisco
oder Vancouver und ihren Chinatowns. Das Entscheidungs- und Machtzentrum
der protestantischen Kirchen ist aber noch immer in Genf und jenes der romisch-
katholischen Kirche in Rom."”

""" Vgl. zur komplexen Personlichkeit des Dominikaners Bartolomé de Las Casas, der sich de-
zidiert — theoretisch-theologisch und praktisch-gesellschaftlich — fiir die Menschenwiirde der
Indianer eingesetzt hat, aber weiterhin afrikanische «Sklaven» an seinem Bischofssitz be-
halten hat: Mariano Delgado, Hunger und Durst nach Gerechtigkeit. Das Christentum des
Bartolomé de Las Casas, Freiburg i. Ue. 2001, und: ders., Las Casas und die Menschen-
rechte, 2006 (im Druck).

Die soziologischen und politologischen Einschétzungen zu den «Globalisierungs»-Prozessen
innerhalb der transnationalen und interreligiosen Netzwerke und zur Erfahrung von «Globa-
litat» in den Okologischen, kulturellen, politischen und zivilgesellschaftlichen Interdepen-
denzen: Ulrich Beck, Was ist Globalisierung?, Irrtiimer des Globalismus — Antworten auf
Globalisierung, Frankfurt a.M. 1997, und: ders., Macht und Gegenmacht im globalen Zeit-
alter. Neue weltpolitische Okonomie, Frankfurt a.M. 2002. Vgl. die kritischen Analysen in:
Hans-Peter Martin/Harald Schumann, Die Globalisierungsfalle. Der Angrift auf Demokratic
und Wohlfahrt, Reinbek bei Hamburg 1997.

Zur chinesischen Wahmehmung Europas als westlichster Teil von «Eurasien» bzw. « Wurm-
fortsatz Asiens» vgl. Ines Kampfer, Chinese Traditional Values and Human Rights. An Em-
pirical Study Among Students in Shanghai (unveréffentlichte Dissertation), Freiburg 1. Ue,
2006, 140-158 (Contemporary Discourse on and Significance of Human Rights in China,
1994-2004).

Vgl oben: «Pazifik als Neues Mittelmeer» (Anm. 6).

Wie bereits erwihnt (siche Anm. 8), haben die Basisgruppen der protestantischen und katho-
lischen Kirchen- und Christentumstraditionen ab der Mitte des 20. Jahrhunderts eine dusserst
produktive Selbstpositionierung in der sich globalisierenden Welt vorgenommen. Im Oku-
menischen Rat der Kirchen haben die damaligen Verantwortlichen flir den Bereich «Mis-



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik a3l

Das Christentum — oder realitdtskonformer: die «Christentiimer» und ihre
Hilfswerke arbeiten zwar an den Ufern dieses «neuen Mittelmeer des Pazifischen
Ozeans» auf den Philippinen, in Siidkorea, in Lateinamerika oder in Afrika, ob
es aber im Bewusstsein der im Okzident angesiedelten Christen und ihrer kirch-
lichen Institutionen présent ist, dass das Christentum schon seit den 70er Jahren
demographisch eine Dritt-Welt-Religion ist? Und eine Religion, in der die
«Weissen» eine Minderheit sind?'®

Fazit 1: Jesaias macht darauf aufmerksam, dass etwas Neues wdchst und
fragt «merkt ihr es nicht?» Etwas Neues ist die Dynamik der Religionen im « Mit-
telmeery des 21. Jahrhunderts — dem Pazifischen Ozean.

Beobachtung 2: «Riickkehr», das Rditsel der gegenwdrtigen Religionssoziologie

Von den HEKS-Verantwortlichen habe ich — wie schon gesagt — die Einladung
erhalten, zur «Riickkehr der Religion» einige Uberlegungen vorzulegen. Mit
meinem ersten Kommentar wollte ich signalisieren, dass es der vielfdltige inter-
nationale Gegenwartskontext verlangt, nicht im Singular von «der Riickkehr der
Religion» zu sprechen, sondern im Plural von «der Riickkehr der Religioneny.
Ich mochte jetzt in meiner zweiten religionssoziologischen «Meditation» die
Einschidtzungen einer «Riickkehr» diskutieren.

Diese «Riickkehr» wurde vom franzosischen Religionssoziologen und Islam-
spezialisten Gilles Kepel in seiner aufregenden These als «Rache Gottes» (re-
vanche de Dieu) charakterisiert.'” Das mag lokal fiir die monotheistischen «Reli-

sion» — Johannes C. Hoekendijk, Hans-Jochen Margull und Walter J. Hollenweger — mit
ithrem Staff und mit den Vertretern der Weltkirche eine beeindruckende theologische Neu-
interpretation der nicht-christlichen Welt und die entsprechenden Dialog-Programme initi-
iert. An der 4. Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen in Uppsala (1968)
und an der Weltmissionskonferenz in Bangkok (1973) wurde die Bezichung «Christus-Welt-
Kirche» im Horizont von «Christus intra und extra muros ecclesiae» kreativ und luzide im
Kontext der entkolonialisierten Weltkonfiguration neu dargestellt und fiir die Praxis gestal-
tet. Die katholische Tradition hat (1963—1965) ihrerseits wihrend dem «Aggiornamento» im
2. Vatikanischen Konzil die «Beziehung der Kirche zu den Religionen» grundsitzlich neu
artikuliert. Zu diesem theologischen Echo auf die Entwicklungen in der neuen sozio-po-
litischen Situation in der Mitte des 20. Jahrhunderts, vgl. meine bereist erwihnte (Anm. 9)
Doktorats-Dissertation «Fremdheit als Heimat».

In programmatisch-prophetischer Art hat der katholische Schweizer Theologe Walbert Biihl-
mann — in dhnlichem Stil wie der protestantische Kollege Walter Hollenweger (Anm. 8) —
diese herausfordernde Gesamtlage in einer anregenden Zwischenbilanz auf den Punkt ge-
bracht: weg von der Westkirche hin und zur Weltkirche. Vgl. Walbert Biithlmann, Wo der
glaube lebt. Einblick in die Lage der Weltkirche, Freiburg i.Br. 1974. Vgl. meine theo-
logischen Biographien zu diesen beiden Theologen, in: Stefan Leimgruber/ Max Schoch
(Hg.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert, Ba-
sel/Freiburg/Wien 1990, 617-626 (Walbert Bithlmann) und 652-662 (Walter J. Hollen-
weger).

Vgl. den Titel seiner perspektivenreichen und aufriittelnden Veroffentlichung: Gilles Kepel,
La revanche de Dieu. Chrétiens, juifs et musulmans a la reconquéte du monde, Paris 1991
(deutsche Ubersetzung: Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem
Vormarsch, Ziirich/Miinchen 1991).



352 Richard Friedli

gionen des alten Mittelmeer» zwar stimmen'®, nicht aber global fiir die «Reli-
gionen im neuen Mittelmeer» des Pazifik. Bleibt aber dennoch die Feststellung,
dass im Okzident und in Europa seit einigen Jahrzehnten «unmoderne Religio-
nen in der Moderne» Erfolg haben. Das Ritsel fiir europdische Religionssozio-
logen ist diese erstarkte Faszination des «Religiosen» in einem gesellschaftlichen
Umfeld, welches von der Sikularisierung und der Modernitit geprégt ist.'” Ent-
gegen den Prophezeihungen der «Meister des Verdachts»™ — wie der vom Wie-
ner-Katholizismus traumatisierte Sigmund Freud oder der vom Leiden des Lum-
penproletariats zutiefst verletzte Karl Marx und der vom «Tod Gottes» gejagte
Friedrich Nietzsche — sind die Religionen nicht nur nicht gestorben, sondern zu
dusserst pragenden Gesellschaftskriften geworden. Ein Rétsel? Nicht so sicher!

Schon mit meiner ersten Beobachtung habe ich die konstante weltweite Dy-
namik der Religionen — insbesondere im neuen Mittelmeer — hervorgehoben.?'
Mit meiner zweiten Beobachtung erinnere ich aber daran, dass auch in der sdku-
larisierten, (post-)modernen und atheistischen, europédischen und schweizeri-
schen Aktualitdt die religiose Dimension in der Alltagsbewdltigung nie abwe-
send war. Die franzosische Religionssoziologin Dani¢le Hervieu-Léger insistiert
deshalb mit Recht darauf, dass es in Europa nicht um ein «Verschwinden des Re-
ligiésen» geht, sondern vielmehr um «eine Neukomposition des Heiligen» («une
recomposition du sacré»).”.

Im statistischen Spiegel zu dieser frei flottierenden, synkretistischen Spiritua-
litat hat z.B. das Modell der Wiedergeburt, welches falschlicherweise oft mit der
hinduistischen und buddhistischen Art und Weise der Kontingenzbewiltigung in

'® Vgl. den Untertitel der erwdhnten Veroffentlichung von Gilles Kepel, worin der Islam, das
Christentum und das Judentum erwihnt werden.
' Entsprechende und weiterfiihrende Darstellungen zu diesen religiésen gleichzeitig-ungleich-
zeitigen Prozessen im Kontext der Mundialisierung finden sich z.B. in: Jean-Pierre Bastian/
Frangoise Champion/Kathy Rousselet (Hg.), La globalisation du religieux, Paris 2001; Dani-
ele Hervieu-Léger, La religion en mouvement. Le pélerin et le converti, Paris 1999, und:
Frédéric Lenoir, Les métamorphoses de Dieu, Paris 2003.
Zu den «Meistern des Verdachts» («maitres du soupgon») Karl Marx, Friedrich Nietzsche
und Sigmund Freud: vgl. Paul Ricoeur, Le conflit des interprétations: essai d’herméneutique,
Paris 1969.
Aus diesem «Widerspruch», den die Akteure in der internationalen Entwicklungszusammen-
arbeit effektiv als «Schock der Kulturen» erfahren, ist der (in der Anm. 5 erwéhnte) Werk-
statt-Bericht iiber die «Rolle und Bedeutung von Religion und Spiritualitdt in der Entwick-
lungszusammenarbeit» entstanden. Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Hilfswerke in-
tervenieren nimlich oft mit einer als selbstverstindlich empfundenen, sdkularisierten und
religionskritischen Einstellung in einem gesellschaftlichen Rahmen, in dem die religiose
Wahrnehmung der Welt problemlos und plausibel ist.
Dass es in der (Post-)Modemitdt nicht um das «Verschwinden der Religion», sondern um
eine «Neukomposition des Heiligen» geht, ist die Feststellung der erwédhnten (Anm. 19)
franzosischen Religionssoziologinnen und Religionssoziologen. Der Schweizer Religionsso-
ziologe Roland J. Campiche kommt zu einem &hnlichen Ergebnis, wenn er die Ergebnisse
der Erhebungen von 1999 zur religiésen Situation in der Schweiz unter dem Titel «Die zwei
Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberungy» (Ziirich 2004) vertftentlicht hat. In
seinen Kommentaren spricht er von der «Dualisierung der Religion» und von einer «dualen
Religion» im schweizerischen (und europdischen) Gegenwartskontext.

20

21

22



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 353

Verbindung gebracht wird, einen hohen symbolischen Stellenwert. Mehr als 35%
der européischen und der schweizerischen Bevolkerung beziehen sich ndmlich
auf dieses Modell der Daseinsbewiltigung.”

Zwei weitere Indizien dafiir, wie sehr in der Tiefenkultur des sdkularisierten
Okzidents schon seit Jahren die Religionen auch in der Politik prasent waren,
sind z.B. die Kontroversen, welche voller Emotionen um das Emblem des Inter-
nationalen Komitees vom Roten Kreuz gefiihrt wurden — christliches Rotes
Kreuz, islamischer Halbmond, jiidischer Davidstern, neutraler Roter Kristall. Ein
zweites Indiz dafiir, dass die Diagnose von der «Riickkehr der Religion» nicht so
tiberraschend, wie oft angenommen, ist, sind die Diskussionen um die Prdambel
der Europidischen Verfassung, und ob darin die christlich-jiidischen Wurzeln
Europas erwihnt werden diirfen oder nicht.**

Fazit 2: Auch hier gilt also die Anfrage, ob sich die politische und hilfswerks-
strategische Offentlichkeit dariiber nicht Rechenschaft geben will und kann, dass
die dynamische Religionsprdsenz im politischen Umfeld — weltweit und auch im
Okzident — wie seit eh und je eine stabile Tatsache ist und es eine Fehlwahrneh-
mung ist, wenn von einer «Riickkehr der Religion» gesprochen wird.

Beobachtung 3: «Heimlich» — Religions-Offentlichkeit

Die beiden Thesen tiber die Religionen und ihre vermeintliche Riickkehr, die ich
in den vorausgehenden Paragraphen kurz entfaltet habe, lassen erahnen, wie sehr
mich die Einschitzung «heimlich» irritiert. Ein Blick auf die Karte des Neuen
Mittelmeeres ruft ndmlich in Erinnerung, dass die Religionen weltweit und seit-
her die aktuelle politische Wirklichkeit organisiert haben und immer noch mitor-
ganisieren. Ich kann im Rahmen dieses Jubildums keine umfassende Synopse
von religions- und kulturgeschichtlichen Betrachtungen vorlegen. Folgende Na-
men und Titel sollten aber geniigen, um wahrzunehmen, wie die Religionen das
internationale, globale politische Geschift schon seit Jahrzehnten nicht heimlich,
sondern in aller Offentlichkeit prigen. Ich mochte diese Feststellung mit vier
Kontexten in Erinnerung rufen: 1) hinduistisch, 2) buddhistisch, 3) schama-
nistisch und 4) elektronisch.

* Vgl. zu diesen ausserchristlichen Todesdeutungen — und darunter besonders der Bezug zum
Reinkarnationsmodell: Campiche, Die zwei Gesichter der Religion (wie Anm. 22), 90-103
(Modalititen und Intensitidt der religitsen Orientierungen). Weiterfithrende Kommentare zu
diesen Wandelprozessen in den symbolischen Referenzen in der Schweizer-Bevélkerung:
Alfred Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion. Zweite Schweizer Sonder-
fallstudie — Herausforderung fiir die Kirchen, Ziirich 2005, 59-79 (religiése Topographie der
Schweiz:), wonach «die Reinkamation die Moglichkeit er6ffnet, das prozessuale Geschehen
der Identitdtskonstruktion in unbestimmte Zeit auszudehnen» (77). — Im Anschluss an die
Europiischen Wertestudien (1978—1982) habe ich seinerzeit zur okzidentalen Wahrmehmung
und Interpretation von «Wiedergeburt» einen religionsvergleichenden Kommentar verfasst:
Richard Friedli, Zwischen Himmel und Hélle — die Reinkarnation, Freiburg i.Ue. 1986.

Zu den verschiedenen ethisch-religitsen-vélkerrechtlichen Positionen, wenn es um die aus-
driickliche und fundierende Referenz an die christlichen-jiidischen (und islamischen) Wur-
zeln in der Priambel zur Europdischen Verfassung geht, vgl.: Richard Friedli/Mallory
Schneuwly Purdie (Hg.), L’Europe des Religions: Eléments d’analyse des champs religieux
européens, Bern 2004, bes.: Rute Vincete, Les religions dans I’Union européenne, 14-32.

24



354 Richard Friedli

1. Im Hinduismus: Die gewaltvermindernde Satyagraha-Bewegung Gandhi’s,
mit der das britische Kolonialsystem in der Mitte des 20. Jahrhunderts gebrochen
und die Unabhingigkeit Indiens errichtet wurde, ist getragen von yogischen For-
men der Alltagsmeisterung: monastische Ashram-Bewegung, Fasten als politi-
sches Werkzeug, gewaltlose Ahimsa-Methoden in der politischen Konfronta-
tion.” Die Hindutva-Philosophie ist eine Komponente der Baratyia Janata Party
Regierungs-Ausrichtung.”® Sanftere Formen der gesellschaftspolitischen Prisenz
von Hindu-Grundiiberzeugungen im Alltag Indiens sind seit Beginn des 20. Jahr-
hunderts die entwicklungspolitischen Aktivitidten der Ramakrishna-Mission oder
der Sarvodaya-Bewegung.”’

2. Buddhistischer Kontext: Zwei Kontexte kann ich hier in Erinnerung rufen,
um das andauernde politische Potential des Buddhismus zu illustrieren: (1) die
blutigen Auseinandersetzungen in Sri Lanka zwischen hinduistischen Tamilen
und buddhistische Singhalesen oder (2) — um noch die japanische politische Of-
fentlichkeit zu erwdhnen — der politische Einfluss seit den 60-er Jahren der bud-
dhistischen Sokagakkai «Vereinigung flr das Studium der kreativen Werte» als
drittgrosste politische Partei Japans, der K6meitd, auf die nationalistischen Ten-
denzen in der Politik Japans.*®

5 Zur spirituell-politischen Praxis («satyagraha») der Gewaltlosigkeit («ahimsa») des Mahat-
ma Gandhi (1869-1948) im Kampf fiir Selbstachtung im Apartheid-System Stidafrikas
(1893-1902) und fiir Entkolonialisierung und Unabhéngigkiet in Indien (1902-1947): Mi-
chael Blume, Satyagraha. Wahrheit und Gerechtigkeit. Yoga und Widerstand bei Gandhi,
Gladenbach 1987; Erik H. Erikson, Gandhis Wahrheit. Uber Urspriinge der militanten Ge-
waltlosigkeit, Frankfurt 1979; Johan Galtung, Der Weg ist das Ziel. Gandhi und die Alterna-
tivbewegung, Wuppertal 1987; Jean-Marie Muller, Gandhi I’insurgé. L’époque de la marche
du sel, Paris 1997.

Zur Aftirmation der Hindu-Tradition als fundierender Faktor in der politischen Nation-Wer-
dung Indiens vgl. die religions- und zeitgeschichtliche Darstellung in: Andreas Schworck,
Ursachen und Konturen eines Hindu-Fundamentalismus in Indien aus modernisierungsthe-
oretischer Sicht, Berlin 1997, und: Christophe Jafferlot, Les nationalistes hindous (1920—
1990), Paris 1994. Zu den geselschaftlichen und sozialpsychologischen Problemen der Hin-
dutva-Bewegung und der entsprechenden kollektiven Identitétsbildung als «Hindu» — in Ab-
grenzung zum islamischen Bevolkerungsteil Indiens: Sudhir Kakar, Die Gewalt der From-
men. Zur Psychologie religidser und ethnischer Konflikte, Miinchen 1997.

" Zur Botschaft von Sri Ramakrishna (1836-1886), seines Schiilers Swami Vivekananda
(1863-1902), der Ramakrishna-Mission und ihrer Bedeutung fiir den Okzident: Carl-A. Kel-
ler, Ramakrishna et la voie de I’amour, Paris 1998; Hans-Peter Miiller, Die Ramakrishna-Be-
wegung: Studien zur Entstehung, Verbreitung und Gestalt, Giitersloh 1986; Romain Roland,
La vie de Ramakrishna. Essais sur la mystique et I’action de I’Inde vivante, Paris 1993
(1929); K.-O. Schmidt, Universale Religion nach Vivekananda, Ergolding 1990.
Exemplarisch konnen in den buddhistischen Kontexten Asiens die historischen Verquick-
ungen und gesellschaftlichen Ubergiinge von Religion und Politik an folgenden Problemfel-
dern gezeigt werden: (1) Japan: Japanischer Militarismus und Buddhismus: vgl. Brian (Dai-
zen) A. Victoria, Zen, Nationalismus und Krieg. Eine unheimiiche Allianz, Berlin 1999, und
die politische Aktion (Komei-to) der neo-buddhistischen Laien-Tradition Sokagakkai: vgl.
Peter Gerlitz, Art. «Soka Gakkai», in: Hans Gaspar/Joachim Miiller/Friederike Valentin, Le-
xikon der Sekten, Sondergruppen und Weltanschauungen, Freiburg/Basel/Wien 2000,998-
1000; Rolf Italiaander, Sokagakkai. Japans neuer Buddhismus, Erlangen 1973, und (2) Sri
Lanka: Konflikt zwischen buddhistischen Singhalesen und hinduistischen Tamilen: vgl.
Dietmar Fricke, Der Tamilen-Singhalesen-Konflikt auf Sri Lanka. Ein Handbuch, Berlin

26



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 355

3. Schamanismus: Mein ehemaliger Assistent Dr. Berno Stoffel hat mir —
Mitte des Jahres 2000 zum Abschluss seines Forschungsaufenthaltes iiber die
Bedeutung des Schamanismus in (Siid-) Korea — schliissig belegen und erfahren
lassen konnen, welch effizienten, beratenden und therapeutischen Einfluss mo-
derne Schamaninnen auf politische und industrielle Entscheidungstriger und
Manager in und um Seoul haben.”’

Im Rahmen dieses Beitrages will ich diese religionspolitische Aufzidhlung
nicht noch weiter entfalten. Erwdhnenswert wiren dabei aber noch mindestens
zwel weitere Bezugspunkte: die politisch-kirchliche Arbeit der afrikanischen,
asiatischen und lateinamerikanischen Befreiungstheologlnnen in den Basisge-
meinschaften® oder die Kraft der «Fréres Musulmans» in den arabisch-isla-
mischen Staaten im Raum des alten Mittelmeers.”' Ich méchte aber noch ein
viertes Indiz dafiir angeben dass die Religionen nicht «heimlich» in die Politik
zuriickkehren.

4. Elektronisch: Virtuelle Religionen im Internet: Die Prisenz der Religionen
im internationalen Netzwerk artikuliert nicht nur eine neue religiése globale
Sprache im Cyberspace — Surfen, Datenautobahn, Online-Gemeinschaft, Daten-
meer — , sondern verbindet auch z.B. das buddhistische Cyper-Sangha mit dem
islamischen Al-Qaida-Netz und dem jiidischen Gusch-Emunim-Auftritt. Ganz zu
schweigen von der Replik des katholischen Opus Dei.*®

2002, und die unveroffentlichte Lizentiatsarbeit von: Monika Jaggi, Religion im Krieg. An-
gewandte Kriegsursachenforschung zu Religion und ihrer Rolle im Kriegsgeschehen seit
1945 — die Fallbeispiele Nordirland, Afghanistan und Sri Lanka, Freiburg i.Ue. 2006.

Vgl. die sorgfiltige empirische, historisch verankerte Untersuchung von: Berno Stoffel,
Schamanismus in Stdkorea und die Wirtschaftskrise 1997/1998. Die Interaktion zwischen
Anomie und Religion, Bern/Berlin/Frankfurt a.M. 2001.

Zur Hinfithrung an die theologische Reflexion und kirchliche Praxis der Basis-Gemein-
schaften in Lateinamerika: Clodovis Boff/Jorge Pixley, Die Option fiir die Armen, Diissel-
dorf 1987; Leonardo Boff, Kirche: Charisma und Macht. Studien zu einer streitbaren Ekkle-
siologie, Diisseldorf 1985; Gustavo Gutiérrez, Theologie der Befreiung, Miinchen 1973.
Konvergenz- und Ausgangspunkt dieser «befreienden Theologie aus dem Siiden» ist die 3.
Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats in Puebla (1979) und bes. das
Kapitel tiber die «vorrangige Option flir die Armen» (Nr 1134-1163) ihrer Schlussdoku-
mente — vgl. deutsche Ubersetzung ihrer offiziellen Dokumente im Bd. 8 der Sammlung
«Stimmen der Weltkirche» (Bonn 1979).

Zum gesellschaftlichen und politischen Engagement von islamischen Sozialreformern zur
politischen, wirtschaftlichen und religiosen Entkolonialisierung seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts: Tariq Ramadan, Aux sources du renouveau musulman. D’al-Afghani a Hassan al-
Banna un siécle de réformisme islamique, Paris 1998. Eine dezidiert kritischere Ein-
schitzung der politischen Aktivitdten islamisch-islamistischer Organisationen findet sich in
den Vertffentlichungen des Gattinger Politologen: Bassam Tibi, z.B. in: Bassam Tibi, Fun-
damentalismus im Islam. Eine Gefahr fiir den Weltfrieden?, Darmstadt 2000.

Zu «Religion im Internet»: Nicola Déring, Sozialpsychologie des Internet. Die Bedeutung
des Internet fiir Kommunikationsprozesse. Identitdten, soziale Beziehungen und Gruppen,
Gottingen 1998; Jeffrey K. Hadden/Douglas E. Cowan (Hg.), Religion on the Inemnet:
Research Prospects and Promises, Amsterdam 2000. Eine konkrete Illustration aus dem bud-
dhistischen Kontext hat Teresa Striling in ihrer (unverdffentlichten) Lizentiatsarbeit vor-
gestellt: Teresa Stirling, Die drei Juwelen im Internat, Freiburg i.Ue. 2005. Mit der virtuellen
elektronischen Religiositit entstehen auch der Religionswissenschaft neu Forschungsfelder:
vgl. Hock, Einfiihrung in die Religionswissenschaft (wie Anm. 5), 176-177.

29

30

3



356 Richard Friedli

Der osterreichisch-amerikanische Religionssoziologe Peter Berger hat bereits
vor Jahren den Ausdruck vom «Markt der Religionen» geprigt.> Die religiosen
Produkte werden dabei ganz 6ffentlich angeboten — fiir den individuellen und fiir
den politischen Gebrauch.

Fazit 3: Meine dritte Beobachtung fiihrt zur Bilanz, dass die Religionen in
keiner Art und Weise heimlich, sondern in aller Offentlichkeit weltweit auf dem
politischen Parkett agieren. Die prophetische Einladung von Jesaias bekrdiftigt
diese neue Visibilitit. Die aktuelle virtuelle weltweite E-Religionsgemeinschafft
gibt ihr ein neues Offentlichkeits-Potential, befreit von den geographischen Ge-
gebenheiten und ihrer sozialen Gesellschafft.

Beobachtung 4. «Gefahr» — Ddmonisierung

Die entschiedene offentliche Riickkehr der Religionen in die Politik 16st Angste
aus. Ich meine damit nicht nur die Islamophobie, sondern auch die «Chris-
tenphobie»’. Diese Konfrontation zwischen «Islamophobie» und «Christenpho-
bie» liegt in der Logik des Politologen Samuel Huntington® und der US-ameri-
kanischen Administration um den Président G.W. Bush. Diese politische Vision
fiihrt zu der eindimensionalen fundamentalistischen und manichdischen Welt-
sicht nach dem Modell «hier die Achse des Guten» und «dort die Achse des Bo-
sen»’®. Der Politologe Huntington hat 1994 das entsprechende reduktionistische

* Das Thema vom «religiésen Markt» oder vom «Supermarkt der Religionen» finden sich als
Konstanten in den Theorien zur Sdkularisierung und zur Pluralisierung innerhalb des religio-
sen Feldes, wo die Vormachtstellung von Kirchen zu Gunsten der individuellen Wahl-Auto-
nomie aufgehoben ist. Peter L. Berger hat diese Lagebeschreibung verbreitet: Peter L. Ber-
ger, Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie,
Frankfurt a.M. 1973 (Originalaushabe: The Sacred Canopy. Elements of a Sociological The-
ory of Religion, New York 1967).

Zum Phidnomen der «Islamophobie»: Vincent Geisser, La nouvelle islamophobie, Paris
2003. Der muslimische Perspektivenwechsel zur «Christophobie» illustrieren Interviews in
Pakistan, Afghanistan und Irak, in: Anne Nivat, Islamistes. Comment ils nous voient, Paris
2006.

Die Pro- und Contra-Argumente zur These des amerikanischen Politologen zum «Kampf der
Kulturen» bzw. «Clash of civilizations» stehen in diesem Artikel nicht zur Debatte. Bemer-
kenswert scheint mir aber der Ubergang von seiner politologischen Such-Hypothese: vgl. das
Fragezeichen im Titel in seinem Artikel in der Zeitschrift «Foreign Affairs» (72/4, 1993, 22—
49) «The Clash of Civilizations?», zur politischen Feststellung: vgl. The Clash of Civili-
zations, New York 1996 (Ubersetzung: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der
Weltpolitik im 21. Jahrhundert, Miinchen/Wien 1996.) Vgl. auch: Samuel P. Huntington/
Lawrence E. Harrison (Hg.), Streit um Werte. Wie Kulturen den Fortschritt prigen, Ham-
burg/Wien 2002.

Die Aufteilung der Welt in «gut und bdse» und die Stigmatisierung — vor allem islamischer
Gebiete — als der «Achse des Bésen»: vgl. die Rede des US-Prasidenten G. W. Bush vom 29.
Januar 2002 (http://usinfo.state.gov/). Spiegelverkehrt werden hingegen die «Achse des Gu-
ten» und die «Achse des Bdsen» durch die islamischen Akteure im Ereignis des 11. Sep-
tember 2001 lokalisiert. Vor allem die «Geistliche Anleitung» und die «Meditationen» von
Mohammad Atta, einem der Attentiter gegen die « Twin Towers» von New York, illustrieren
konkret diesen Perspektivenwechsel. Vgl. Hans G. Kippenberg/Tilman Seidensticker (Hg.),
Terror im Dienste Gottes. Die «Geistliche Anleitungy der Attentdter des 11. September
2001, Frankfurt/New York 2004.

34

35

36



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 357

Axiom geprigt: «The West versus the Rest» — der Westen und der Resten. Diese
Weltdiagnose demaskiert ein bestimmtes phobisches Weltbild, welches vor
allem bei monotheistisch analysierten und agierenden Politikern und Ent-
scheidungstrigern vorherrscht. Der norwegische Konflikt- und Friedensforscher
Johan Galtung diagnostiziert in diesem pathologischen Umfeld das DMA-Syn-
drom: wobei D fiir dogmatische Wirklichkeitswahrnehmung, M flir manichiis-
tisch-dualistische Moral und A fiir die apokalyptische Endschlacht im biblischen
Armageddon stehen.”’

Das unkalkulierbare DMA-Gefahrenpotential besteht darin, dass es die Politik
theologisiert: Die «Besitzer der Wahrheit» treten gegen «Satan» an. Stichwort-
artig kann dieser typisch monotheistische Prozess etwa mit folgenden Etiketten
umschrieben werden: Neue Evangelisierung Europas, islamischer Widerstand
gegen die Verkommenheit des Westens (jahilliya),”® auserwihltes Volk im «ge-
lobten Land Israel». Gemeinsamer Nenner dieser gefahrvollen theologischen
«Sehnsucht nach Gewissheit» ist ihr politisch-militdrisches Risiko. Sie hat Na-
men:* die «Allianz der Willigen» mit der USA gegen den «Schurkenstaat» Irak,
[srael versus Palidstina, Hindutva gegen Muslime, christliche Basisgemein-
schaften gegen Vatikan. In all diesen Kontroversen geht es um die Theologi-
sierung von politischen Optionen oder um die Politisierung von theologischen
Optionen.

Fazit 4: Neues geschieht auch im Gefahrenbereich. Die aktuelle fundamenta-
listische Verhdrtung, dogmatische Ghettoisierung und fanatische Einbunkerung
der Religionen ist nicht eine realitdtsfremde Einschdtzung, welche ich aus dem
akademischen Elfenbeinturm apodiktisch diagnostiziere, sondern eine alt-neue
politische Wirklichkeit.

7 Zum DMA-Syndrom (Dichotomisierung, Manicheismus, Armageddon): Johan Galtung,
Frieden mit friedlichen Mitteln, Friede und Konflikt, Opladen 1998, 468 vgl. auch: 25-26
(die kulturelle Dimension: harte und weiche Aspekte der Religionen). Vgl. dazu meine Uber-
legungen und Anwendungen iiber «harte» und «weiche» Religionsformen, die ich im An-
schluss an die galtungschen Analyseraster gemacht habe: Richard Friedli, Toleranz und In-
toleranz als Thema der Religionswissenschaft. Von der Lebensmitte der Religionen zur Tie-
fenkultur der Konflikte, Frankfurt a.M. 2003, 29-33. Die Uberginge von «fundamentalis-
tischen» zu «fanatischen» Einstellungen und Verhaltensweisen werden psychologisch dar-
gestellt in: Giinter Hole, Fanatismus. Der Drang zum Extrem und seine psychischen Wur-
zeln, Giessen 2004.

Zur islamischen Kategorie der «jahilliya» und der ddmonisierenden Einstufung des «An-
deren» als barbarisch, verelendet und unmoralisch: Kepel, La revanche de Dieu (wie Anm.
17), 29-73 (Islam) und zum «auserwéhlten Volk»: ib., 193-256. Zur generellen Gestimmt-
heit im islamischen Kontext und der moralischenVerurteilung des «Westens» als Gefahr: Fa-
tema Mermnissi, Die Angst vor der Modeme. Frauen und Méanner zwischen Islam und Demo-
kratie, Hamburg/Ziirich 1992 (Originaltext: Fatima Mernissi, La peur-modernité. Conflit Is-
lam démocratie, Paris 1992.)

Zu den verschiedenen Varianten von individuellen und kollectiven Polarisierungen vgl. in-
dividuell-psychologisch: Thierry Baffoy e.a., Les naufragés de I’Esprit. Des sectes dans
I’Eglise catholique, Paris 1996; religionssoziologisch: Martin E. Marty/R. Scott Appleby,
Herausforderung Fundamentalismus. Radikale Christen, Moselms und Juden im Kampf ge-
gen die Moderne, Frankfurt a.M./New York 1996; politologisch-militdrisch: Emst Otto
Czempiel, Weltpolitik im Umbruch. Die Pax Americana der Terrorismus und die Zukunft
der internationalen Beziehungen, Miinchen 2002.

38

39



358 Richard Friedli

Beobachtung 5: Chance — Raum des Verhandelns

Dem von Samuel P. Huntington beschworene «Kampf der Kulturen» entspricht
die muslimische Gegen-Aufspaltung der Welt in das «Haus des Islams» und das
«Haus des Krieges». Weniger bekannt diirfte es aber sein, dass die gleiche
islamische Tradition und Rechtsprechung auch einen dritten politischen Raum,
das «Haus der Vertrage», kennt. Der bekannte Lehrer und Schweizer-Muslim,
Tariq Ramadan aus Genf, der als Berater in der von Premierminister Tony Blair
eingesetzten Kommission zur Integration von Muslimgemeinschaften in den
britischen Staat berufen worden ist, arbeitet mit diesem Konzept im «Haus der
Vertrige».”® In diesem «Raum des Verhandelns» entwickelt sich die «vertikale
Okumene»*!, fiir die — so meine ich — mindestens zwei konstitutive Standards
gelten: 1) die Com-Passion und 2) die Trotzmacht.

1. Com-Passion: Zwei praktische Positionierungen kénnen diese bedingungs-
lose theopolitische Compassion zum Ausdruck bringen.

Im christlichen Kontext hat die oben erwihnte Dritte Tagung der lateina-
merikanischen Bischofskonferenzen in Puebla (1979) die Compassion als ab-
solut prioritire «Option fiir die Armen» ins &ffentliche Bewusstsein gebracht.*
Das hatte nichts — wie es zwel Vatikanischen Instruktionen anfangs der 80er
Jahre insinuiert haben — mit marxistischen Analysen zu tun.* Diese «Option fiir
die Armen» 1st vielmehr die politische Umsetzung der genuin jesuanischen Com-
Passion mit allen «Menschen zerschlagenen Herzens».

* Das volkerrechtliche «Haus der Vertrige» (dar-al-ahd) schafft neben der religionssozio-
logischen, konfliktférdernden Dichotomie zwischen dem «Haus des Islam» (dar al-isiam)
und dem «Haus des Krieges» (dar al-harb) einen Raum fiir Konsens und Absprachen —
einen «Raum der Sicherheit» (dar al-amn). Spirituell-ethisch {ibergreifend ist der «Raum des
Zeugnisses» (dar ash-shahada). Diese Rdume von je verschiedenen Zustindigkeiten und
Verantwortungen entwickelt mein ehemaliger Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir Religionswissen-
schaft an der Universitat Freiburg, Tariq Ramadan, in: Les musulmans d’Occident et I’avenir
de I’Islam, Paris 2003, 116—138. Seine offene, zukunftstrichtige und dialogische Interpre-
tation von «Haus des Zeugnisses» wird von Ramadan’s Kritikern meistens geschlossen,
misstrauisch und dialogverweigernd als «Haus der Mission» (dar ad-dawa) interpretiert. Ein
solches negatives Vorverstdndnis gegeniiber der Islam-Prisentation in Europa durch Tariq
Ramadan findet sich bei: Ralph Ghadban, Tarig Ramadan und die Islamisierung Europas,
Verlag Hans Schiler, 0.0. 2006.

Zur «vertikalen Okumene»: Othmar Keel (u.a.), Vertikale Okumene. Erinnerungsarbeit im
Dienst des interreligiosen Dialogs, Freiburg 2005.

Zur theologischen «Option fiir die Armen» in der lateinamerikanschen Kirchen- und Theo-
logInnen-Tradition: vgl. oben Anm. 30.

Die Vermutung, dass es in den Puebla-Texten um marxistische Theorien geht, bei denen die
«Option fiir die Armen» zu Gunsten des strukturellen «Kampfes fiir Gerechtigkeit» und nicht
um die christliche Tugend der «Nachstenliebe» gehe, wird in den vatikanischen Ermah-
nungen («Libertatis nuntius» von 1984 und «Libertatis conscientiae» von 1986) aus den Pas-
sagen der Puebla-Dokumenten zur «strukturellen Stinde» (Nr 487) oder zu «Siinde in den
Strukturen» (Nr 1259, vgl. auch Nr 46, 314 und 437) abgeleitet. Zu diesen befreiungs-
theologischen Begrifflichkeiten von «struktureller Siinde», welche eine «strukturelle Be-
kehrung» erfordert: Clodovis Boff y Alberto Christo, Pecado Social y Conversion Estruc-
tural, Bogota 1978.

41

42

43



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 359

Im transreligiosen Engagement von Frauen aus dem Pazifik-Raum — wieder
das Neue Mittelmeer des 20. und 21. Jahrhunderts! — kann diese politische Com-
passion mit ihrem Einsatz gegen die franzosischen Atombombentests auf dem
Mururoa-Atoll (in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts) dokumentiert werden**.
Dabei haben sich Frauen und Miitter, Gynikologinnen und Juristinnen, welche
zwar in je verschiedenen christlichen, islamischen, buddhistischen oder konfuzi-
anischen Traditionen verwurzelt waren, religionsiiberschreitend dafiir engagiert,
dass nicht Generationen von Kindern wegen der atomaren Verseuchung in ihren
gesundheitlichen Entfaltungsméglichkeiten geschidigt wiirden. Das grundlegen-
de menschliche Bediirfnis nach Gesundheit — eines der Basic Human Needs!* —
soll gesichert bleiben. Die Motivationen dieser Frauen zum verantworteten
Widerstand stammen — wie gesagt — aus verschiedenen religiésen Quellen —
christliches Schopfungsverstidndnis, buddhistische Karma-Vernetzung, konfuzia-
nischer Wert der Familie. Diese verschiedenen ideologischen Religionslegitima-
tionen hemmen aber ihr praktisches Engagement nicht. Denn fiir ihre Ortho-
praxis sind allein die Uberlebenschancen und die Zukunft der Kinder entschei-
dend — und nicht die Konformitit zur Orthodoxie ihrer jeweiligen Religionsge-
meinschaft. Das ist politischer transreligioser Synkretismus, fiir den das Risiko
von lehrméssigen Synkretismen kein Thema ist.*

2. Trotzmacht: Der zweite Lebensstil im interreligiosen «Haus des Verhan-
delns» ist jenes Potential, das im HEKS-Leitbild von 1946 mit «Briicken bauen»
und Leitbild 2003 mit «Hoffnung gegen Resignation» charakterisiert wurde. Ich
verwende fiir diese Vision die Kategorie von der «Trotzmacht», welche der Wie-
ner Psychiater Viktor Frankl (1905-1997) in Konzentrationslagern Hitlers

* Zu diesen Zusammenhéngen zwischen den Atomtesten im Pazifik, der 6kologischen Verant-
wortung, den theologischen Herausforderungen und dem politischen Engagement der Frau-
en: Chung Hyun Kyung, Schamanin im Bauch — Christin im Kopf. Frauen Asiens im Auf-
bruch, Stuttgart 1992, und darin ihr auf-regender Vortrag «Komm, Heiliger Geist — erneuere
die ganze Schopfung», den sie am 8. Februar 1991 zu dieser theo-politischen Problematik an
der Vollversammlung des Okumenischen Rates der Kirchen in Canberra/Australien gehalten
hat (17-30).

Zu diesem entwicklungspolitischen Ansatz der «Basic Human Needs» vgl. Johan Galtung,
Le développement dans la perspective des besoins fondamentaux (Geneve 1980) und zur
Debatte um diese Perspektive der «menschlichen Grundbediirfnisse»: Jorg Biirgi/Al Imfeld,
Mehr geben, weniger nehmen. Geschichte der Schweizer Entwicklungspolitik und der No-
vartis Stiftung fiir Nachhaltige Entwicklung, Ziirich 2004, 65 (Grundbediirfnisstrategie) und
91 (Paradigmenwechsel).

Ich habe die heftige internationale Debatte um die befreiungstheologische, «synkretistische»
Stossrichtung von Chung Hyun Kyung (survival-and-liberation-centred-syncretism), wo-
nach sich Mitglieder verschiedener Religionen zum Losen von konkreten sozialen Notsitu-
ationen solidarisieren konnen — und dabei in ihren jeweiligen theologischen Religions-
Differenzen als Motivationsquellen bleiben, ohne kontroverstheologisch iiber ihre Referen-
zen zum Konfuzianismus, Buddhismus, Islam oder Christentum zu debattieren, dargestellt,
in: Richard Friedli, Synkretismus als Befreiungspraxis. Asiatische und afrikanische Modelle
im Dialog, in: Dialog der Religionen 5/1995, 42—66.

45

46



360 Richard Friedli

(1944-1945) existentiell durchgetragen hat, und die seither fiir seine Logothe-
rapie zum tragenden Element wurde.*’

«Beharrlichkeit» und «Trotzmacht» sind im «Raum des Verhandelns» fiir
«Wahrheits- und Verséhnungskommissionen» in Stidafrika, Peru oder Rwanda
die grundlegende Voraussetzungen und durchtragende Horizonte.”® Die transzen-
dierenden Weltbilder, welche traditionellerweise von den Religionen vermittelt
werden, sind dabei Quellen von Motivation, auch wenn sie in der politischen Agenda
als — wie ich einleitend angedeutet habe — «Faktor X» anonymisiert werden.

Fazit 5: Die «Riickkehr der Religionen in die Politik» Idsst Neues entstehen:
«Versohnungy und «Compassion» werden ndmlich entgrenzt. Sie sind nicht
mehr eine moralisierende Einladung an die Eigengruppe, sich zu «bekehreny,
sondern werden vielmehr zu einem — wie es Kofi Annan in Erinnerung ruft — po-
litische «Werkzeugy, mit dem luzide und dezidiert die «Spirale der Gewalty ge-
stoppt werden soll.”

Zur neuen Agenda: Kirchliche Hilfswerke in der globalen Zivilgesellschaft

Unter dem zeichenhaften Motto «Zukunft braucht Erinnerung», welches zum
«Jubildum 60 Jahre HEKS» geprigt wurde, habe ich fiinf Beobachtungen zur
«heimlichen Riickkehr der Religion in die Politik» vorgelegt. Ich habe dabei als
roten Faden die sozialkritische Einladung des Propheten Jesaias gewahlt:

«Seht her, jetzt mache ich etwas Neues
Schon kommt es zum Vorschein,
merkt Thr es nicht?»

7 Zur logotherapeutischen existentiellen Intervention der «Trotzmacht»: Viktor E. Frankl,
Theorie und Therapie der Neurosen. Einfilhrung in Logotherapie und Existenzanalyse,
Basel/Miinchen 1970, 18-20, 87, 171 und passim; und: ders., Der Mensch auf der Suche
nach Sinn. Psychotherapie fiir den Laien, Wien/Stuttagrt 2002. Der autobiographische Er-
lebnis-Hintergrund von Viktor Frankl’s lebensweisheitlichen therapeutischen Ansatz «Trotz-
macht» ist seine Zeit im Konzentrationslager, die er folgendermassen beschreibt: Viktor E.
Frankl, Trotzdem Ja zum Leben sagen. Eine Psychologe erlebt das Konzentrationslager,
Miinchen 1977.

Die theologischen, soziologischen und praktischen Ansitze in der weltweiten persénlichen,
gesellschaftlichen und politischen Versohnungsarbeit ist im Sonderheft «Versshnung» der
internationalen Zeitschrift «Concilium» ( 39/5, Dezember 2003) hervorragend dargestellt.
Die Verséhnungs-Dynamiken, welche der Generalsekretire der UNO, Kofi Annan, auslésen
mochte, finden eine perspektivenreiche Zwischenbilanz in: «Briicken in die Zukunft». (Ein
Manifest fiir den Dialog der Kulturen, Frankfurt a.M. 2001, an der weltweit anerkannte
Opinion-Leaders und Fachleute mitgearbeitet haben: Zlate Filipovic (Bosnien), Margaret
Gibney (Nordirland), Hanan Ashrawi (Paldstina), Jacques Delors (Frankreich), Nadine Gor-
dimer (Siidafrika), Hayao Kawai (Japan), Hans Kiing (Schweiz), Amarty Sen (Indien), Song
Jian (China), Richard von Weizsédcker (Deutschland), Javad Zarif (Iran). Vgl. auch den
Uberblicksartikel zu den Initiativen, welche Kofi Annan initiiert und koordiniert: Tapio
Kanninen, Prdvention und Versthnung in einer Welt voller Konflikte. Die Perspektiven der
Vereinten Nationen, in: Concilium , op.cit., 604-611.

43

49



Die heimliche Riickkehr der Religion in die Politik 361

Ich habe also keine entwicklungspolitische Analysen vorgelegt. Ich wollte am
Jubildaum des Hilfswerks der Evangelischen Kirchen Schweiz nicht zur Kritik an
nationalen und internationalen Hilfswerken antreten. Ich hétte dann nédmlich von
den Risiken einer «tddlichen Hilfe» reden oder mit dem «Charity Business» ab-
rechnen miissen.”

Ich habe mich vielmehr dafiir entscheiden, abschliessend hervorzuheben, wie
sehr ich von der Arbeit des HEKS seit seiner Griindung 1946 durch Pfarrer
Heinrich Hellstern beeindruckt bin, — von seiner Solidaritit mit Schwesterkir-
chen in Osteuropa oder vom HEKS-Engagement, welches tiber Europa hin-
ausgeht, wie die siidindische Lehrwerkstitte fiir Werkzeugmacher in Natur, das
Pestalozzigymnasium in Léopoldville/Kinshasa (1961) oder die Pflanzschulen
in Algerien (1962).

Diese Projekte und Realisationen aus der Griindungszeit von HEKS, deren
Kontinuitdt die neuesten HEKS-Jahresberichte dokumentieren, belegen aber
auch die wache, kontextgemisse Neupositionierung des Hilfswerks der evangeli-
schen Kirchen der Schweiz. Dabei werden in den Jahresberichten die internen
Wachstumsprozesse und hilfswerkspolitischen Mutationen nicht verschleiert.”’
In all den geographischen und theologischen Transitionen bleiben aber min-
destens zwei Konstanten tragfdhig: 1) der bewusst durchgehaltene advokatori-
sche Lebensstil und 2) das Bewusstsein zur immer dichter vernetzten transnatio-
nalen Zivilgesellschaft der Religionen zu gehéren.

Die advokatorische Funktion von NGO’s wie HEKS, deren unerbittliche Leit-
standards ich mit «Compassion» und «Trotzmacht» charakterisiert habe, haben
auch im 21. Jahrhundert noch viele Einsétze vor sich, vor allem auch da, wo die
nationalen Entwicklungsagenturen nicht 6ffentlich mtervenieren kénnen. Sym-
bole davon sind die menschenverachtenden Folterzentren wie «Quantanamo»
und «Abou Ghraiby» in ihrer weltweiten Auslagerung und Verheimlichung. Nicht-
Regierungs-Organisationen sollten deshalb grenziiberschreitende Briicken bleiben,
wo prophetische Anklange nicht zum Verstummen gebracht werden kann.*

*® Zu radikalen Kritiken an der Entwicklungspolitik vgl. Brigitte Erler, Tédliche Hilfe, Frei-
burg i.Br. 1985; Serge Latouche, L’occidentalisation du monde. Essais sur la signification, la
portée et les limites de 1'uniformisation planétaire, Paris 1989; Axelle Kabou, Weder arm
noch ohnmichtig. Eine Streitschrift gegen schwarze Eliten und weisse Helfer, Basel 1995
(Originaltext: Axelle Kabou, Et si I’Afrique refusait le développement?, Paris 1991). Zur
entwicklungstheoretischen Diskussion, die sich in diesen Positionierungen widerspiegeln:
Biirgi/Imfeld, Mehr geben, weniger nehmen (wie Anm. 45), z.B.: 99 (zu Brigitte Erler), 119

~ (Ulrich Menzel: «Das Scheitern der grossen Theorien»).

2l Vgl. Arbeitskonzepte HEKS: Entwicklungszusammenarbeit und Europadienst (2002) und
«Leitbild HEKS» (2003) erhéltlich bei: HEKS, Stampfenbachstrasse 123, CH-8035 Ziirich
(info@hekseper.ch).

*2 Zur Rolle der NGO in der Auseinandersetzung um die Achtung der Menschenrechte, der
wirtschaftlichen Entwicklungs-Chancen und der Okologie-Fragen vgl. die aktuelle Standort-
bestimmung von: Henri Rouillé d’Orfeuil, La diplomatie non gouvernementale. Les ONG
peuvent-elles changer le monde?, Lausanne/Paris 2006.



362 Richard Friedli

Wann und wo immer advokatorische Solidaritit solche Briicken an den Ufern
des alten oder des neuen Mittelmeers baut, werden auch prophetische Frauen und
Maénner diese Ereignisse sehen und, proklamieren:

«Seht her, jetzt mache ich etwas Neues
Schon spriesst es,
merkt Ihr es nicht? »

Richard Friedli, Professor fir Religionswissenschaft an der Universitdt Fribourg (1971-
2006), Experte fur Entwicklungspolitik und fiir Entwicklungsprojekte in kirchlichen Hilfs-
werken



	Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik : Chance und Gefahr

