
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik : Chance und Gefahr

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik.
Chance und Gefahr

Richard Friedli

Die Einladung, am «Jubiläum 60 Jahre HEKS» einige religionsgeschichtliche
und religions-soziologische Skizzen zur «heimlichen Rückkehr der Religion in
die Politik» vorzulegen, ist für mich zwar eine unerwartete Ehre, aber vor allem
ein risikoreicher Fallstrick. Sowohl in der öffentlichen Debatte als auch in der
akademischen Zunft wird nämlich jeder der im Titel erwähnten Begriffe äusserst

kontrovers diskutiert: «heimlich», «Rückkehr», «Religion», «Politik». Mit dem

Untertitel «Chance und Gefahr» haben mir dabei die gastgebenden HEKS-
Vei antwortlichen die Aufgabe noch komplexer gemacht!1

Sie verstehen aber wohl, dass ich während einer Jubiläumsfeier nicht über
diese fünf «Fallen», die in den Titel eingebaut sind, lamentieren werde, ich werde

darüber vielmehr fünf Beobachtungen machen: 1) «Religion»: im Mittelmeer
des 21. Jahrhunderts, 2) «Rückkehr»: das Rätsel der gegenwärtigen Religionssoziologie,

3) «Heimlich»: Religion-Öffentlichkeit, 4) «Gefahr»: Dämonisierung,
5) «Chance»: Raum des Verhandeins.

Diese Beobachtungen möchte ich im Kontext des Jubiläums des Hilfswerkes
der evangelischen Kirchen Schweiz in einen prophetischen Text einbetten, den

ich mit fünf Variationen illustrieren will. Die Prophezeiung, die ich aufnehme,
ist die realutopische Vision eines sozialkritischen Bürgers von Jerusalem in der
zweiten Hälfte des 8. vorchristlichen Jahrhunderts, der in der hebräischen Bibel
als der Prophet Jesaias eingeordnet ist.2 Es ist eine Zukunftsvision jener charis
matischen Persönlichkeit, deren Botschaft der Gründersekretär des HEKS, Pfar-

Der vorliegende Beitrag basiert auf dem Vortrag, den ich am Jubiläum 60 Jahre HEKS
((Zukunft braucht Erinnerung» vom 21. Januar 2006 gehalten habe.

Vgl. zum Kontext und zu den Interpretationen dieser zukunftsstarken Ankündigung: Joachim
Wanke, «Seht her, nun mache ich etwas Neues» (Jes 43,19 - Bibelarbeit zu Jesajas 43.
Evangelischer Kirchentag Erfurt 3.-5. Juli 1992, in: Lebendiges Zeugnis, 48 (1993), 110-118; und
die Monographie: Hans M. Barstad, A way in the Wilderness: the «Second exodus» in the

message of second Isaiah, in: Journal of Semitic Studies Monograph 12, Manchester 1989.

SZRKG, 100 (2006), 345-362



346 Richard Frìedli

rer Heinrich Hellstem,3 oft als sein motivierendes Leitbild eingesetzt hat (Jes

43,19): «Seht her, jetzt mache ich etwas Neues. Schon spriesst es merkt Ihr es

nicht?»
In diesem Text hat der Prophet nicht die traditionelle Rolle des drohenden

Anklägers oder des moralisierenden Ermahners, sondern er agiert in der Funktion

des aufmerksamen, positiv aufstellenden Verstärkers, der die «Zeichen der

Zeit» zu lesen weiss.4 Aus der prophetischen Perspektive des Spähers Jesaias

möchte ich deshalb die angekündigten fünf Beobachtungen nicht bloss
wertneutral abhandeln, sondern sie auch prospektiv als fünf neue Paradigmen
kommentieren.

Beobachtung 1: «Religion» im Mittelmeer des 21. Jahrhunderts

Im Alltagsgeschäft scheint es uns unnötig zu sein, den hier gebrauchten Begriff
«Religion» - wie auch entsprechende verwandte Kategorien auf dem semantischen

und praktischen religiösen Feld wie «Spiritualität» oder «Religiosität» -
zu definieren. Ich werde Ihnen deshalb diese unendliche sozial- und
religionswissenschaftliche Debatte um den Religionsbegriff - etwa abgegrenzt von «Magie»

oder von «Quasi-Religionen» wie Nationalsozialismus - ersparen. Die
Arbeit am Begriff «Religion» wird nämlich im akademischen Milieu so polemisch
geführt, dass aus Gründen der Effizienz neulich vorgeschlagen worden ist, diesen

motivierenden bedingungslosen Werthorizont mit «Faktor X» in die Prog-

3 Vgl. in: Hans Schaffe«, 40 Jahre HEKS, Zürich 1986.
4 Unter der spezifischen religiösen Autorität des «Propheten» meine ich im hilfswerk- und

entwicklungspolitischen Kontext dieses Beitrages - im Sinne von Max Weber (Wirtschaft
und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie; Kapitel 5 ((Religionssoziologie», §

4, Tübingen 1972, 268-275) - einen «persönlichen Charismaträger, der Kraft seiner Mission
eine religiöse Lehre oder einen göttlichen Befehl verkündet» (268). Sein Auftrag ist es (273),
((Gehorsam als ethische Pflicht zu fordern (ethische Prophétie) oder die Hilfsbedürftigen
dazu einzuladen, den gleichen Weg wie er selbst zu betreten (exemplarische Prophétie)». Als
Verkörperung der exemplarischen Prophétie gilt für Weber der Buddha. Zur ethischen
Tradition zählt er die «vorderasiatische Prophétie». Dazu gehört der Prophet Jesaias. Beiden
Propheten-Typen kann eine dreifache Funktion zugeschrieben werden: (a) Anklage und
Proteste gegen Ungerechtigkeit und Ausbeutung, (b) Erinnerung an fundamentale Werte wie
Gerechtigkeit, Erbarmen und Verzeihung und (c) Bestärkung von Personen oder Situationen,
in welchen sich diese «ewigen» Werte historisch konkret abzeichnen. Das Zitat aus Jesaias

(Kap. 43, Vers 19), worin vom Propheten auf politisch Neues hingewiesen wird, welches
sich nach der Babylonischen Gefangenschaft konkret herausbildet, gehört zur prophetischen
Funktion der Bekräftigung. Vgl. zu dieser sozialpolitischen Funktion der Propheten: G.
Tfuls/Jean Barrea, Une pastorale d'espérance, Paris 1982, darin bes. Barrea 79-143 zur
«Makro-Pastoral der Hoffnung». Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie, München
1975. Zur «prophetischen Bekräftigung» vgl. auch: Richard Friedli. Mission oder Demission,

Freiburg i. Ue. 1982, 119-131. Der Soziologe und Konfliktforscher Wolfgang Vogt
(in: Frieden durch Zivilisierung? Probleme - Ansätze - Perspektiven. Schriften des
Österreichischen Studienzentrums für Frieden und Konfliktlösung, Münster 1996, 421-458)
spricht in diesem Sinne von der Notwendigkeit ((prophetischer Visionen» in der
Friedensforschung. Denn solche «Antizipationen der Zukunft» befreien ((visionäre Energien», um bei
den Handelnden den langen Atem zu gewähren und die ((Enttäuschungsfestigkeit» gegenüber

unvermeidlichen Rückschlägen oder Verzögerungen, Apathie und Resignation zu
bestärken (423^129).



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 347

nose und Planung von Sozial- und Entwicklungsarbeit-Projekten einzubeziehen.
Soweit geht allerdings das unerwartet anregende Positionspapier der DEZA über

«Religion und Spiritualität in der Entwicklungszusammenarbeit» nicht. Mit dem
definitorischen Konsens, der während ihren Workshops mit der Beschreibung
der «Religion» als jenem Bereich, «der uns unbedingt angeht» (Paul Tillich),
erreicht worden ist, sind m.E. aber jene bedeutsame Eckdaten angegeben, welche
das «religiöse Feld» markieren.5

In meiner ersten Beobachtung, welche - wie gesagt - auf zukunftsträchtige,
prophetische «Neuheiten» ausgerichtet ist, muss ich aber aus der Sicht der
vergleichenden Religionswissenschaft einen Schritt weitergehen, geht es ja zu
Beginn des 21. Jahrhunderts nicht mehr so sehr um das «Faktum Religion» als einer

singulären, abstrakten Grösse, sondern um das «Faktum Religionen» als plurale,
konkrete Wirklichkeiten. Ich möchte den entsprechenden Paradigmawechsel mit
einer kultur- und religionsgeographischen Karte illustrieren.6

Vgl. zum Diskussionsstand zum Begriff «Religion» innerhalb der Religionswissenschaften:
Klaus Hock, Einführung in die Religionswissenschaft. Darmstadt 2002, passim, aber bes.:

10—21; Hans G. Kippenberg/Kocken von Szuckrad, Einführung in die Religionswissenschaft.

Gegenstände und Begriffe, München 2003, 37-93. - Diese theoretische «Arbeit am
Begriff» ist zwar noch nicht abgeschlossen, die gesellschaftliche Dringlichkeit erfordert aber

praktische Entscheidungen, in denen der «Faktor Religion» berücksichtigt werden muss,
auch wenn die konzeptionelle Definition von Religion weiterhin kontrovers bleibt.
Sozialwissenschaftler schlagen deshalb vor. mit einem «offenen Konzept» zu arbeiten, oder nicht
mehr über «Religion» oder «Quasi-Religion» zu streiten, sondern in der strategischen
Planung den sinngebenden Horizont bloss noch als «FaktorX» zu bezeichnen. «Bedingungslose
Humanität» hat dann ebenso sehr Raum wie «zwischenmenschliche Solidarität», «radikale
Liebe» oder «Dienst in Not» (vgl. zum «Faktor X» in der religionspsychologischen
Diskussion: Hock, Einführung in die Religionswissenschaft, 144-145; und innerhalb der
sozialpolitischen Forschung: Marc-Henry Soulet, De quelques enjeux contemporains de la solidarité,

in: Marc-Henry Soulet (Hg.) La solidarité: exigence morale ou obligation publique?.
Res Socialis vol. 21, Fribourg 2004, 9-20, spec. 19-20). Im erwähnten Reflexions- und
Arbeitspapier der schweizerischen Direktion für Entwicklung und Zusammenarbeit (DEZA),
welches Anne-Marie Holenstein unter dem Titel «Rolle und Bedeutung von Religion und

Spiritualität in der Entwicklungszusammenarbeit» (Bern 2005) veröffentlicht hat, zeichnet
sich ein Konsens um den Sinn-Horizont ab, den Paul Tillich mit «ultimate concern»
beschrieben hat (9). «Das was uns unbedingt angeht» wird jeweils kontextuell und historisch
gewachsen a us formili ieri. - In diesem Kontext findet der emotional weniger belastete
Begriff von den ((Faith Based Organisations» (FBOs) Verwendung (30-31 Vgl. dazu das
Protokoll des Arbeitskreises PSIO (Programm for The Study of International Organisations) des

Genfer «Institut de hautes études internationales»: Religion, Politics, Conflict and Humanitarian

Action: Faith-Based Organisations as Political, Humanitarian or Religious Actors
(May 18-19, 2005), Genève 2006, an dem der aktuelle Generalsekretär des HEKS, Franz
Schule, die christliche Perspektiven dargestellt hat (29-32).
Die gleiche Perspektivenvielfalt und Kontroversen-Intensität wie bei der Definition von
«Religion» hat in den eben angeführten Veröffentlichungen der DEZA und des PSIO auch den

Begriff «Spiritualität». Einige Aspekte aus der religionswissenschaftlichen Debatte zu
«Spiritualität» wurden neulich im Themenheft «Spiritualität» der «Zeitschrift für
Religionswissenschaft» (13/2005) referiert. In der Einleitung zeichnet Hubert Knobloch die Konturen
einer «Soziologie der Spiritualität». Meine persönliche Position habe ich im Editorial zu
«Spiritualität im Uebergang» (in der Themennummer «Zeitgeist Spiritualität?» des Magazins «Uni-
versitas Friburgensis» der Universität Freiburg, September 2002/1, 9-10, zusammengefasst.
Die demographische, wirtschaftliche, politische und religionsstatistische Verlagerung vom
«Alten Mittelmeer» zum «Neuen Mittelmeer» habe ich öfters thematisiert, vgl. Richard



348 Richard Friedli

Zwei Gesichter der Weltkarte

* fr
w-r c%.

s."cji OQ
^^

ç^ 5^
<?

^
Bis 1500

J$ %
•%)<3Se, ON»

<F.

(ft

à4i
Û

Jt

Seit 1950

Friedli. Le Pacifique - Centre du monde: un défi pour le christianisme, in: Choisir 357 (Sept.
1989), 15-20; Richard Friedli, Kampf der Kulturen - Fragmentierung oder Dominanz?, in:
Martina HädrichAVemer Ruf (Hg.), Globale Krisen und europäische Verantwortung - Visionen

für das 21. Jahrhundert, Baden-Baden 1996, 157-168; Richard Friedli, Projekt Weltethos

- Der garstige Graben zwischen Vision und Praxis, in: Wolfgang R. Wolf (Hg.),
Friedenskultur statt Kulturkampf, Baden-Baden 1999,145-151.



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 349

Bis ins Zeitalter der «Entdeckungen» zu Ende des 15. Jahrhunderts bedeutete
«Welt» («mundus» oder «oikumènè») der damals bekannte Mittelmeerraum -
eben: «unser» Mittelmeer - von Italien über Spanien und Nordafrika bis zu
Palästina und Griechenland, wie es in all unseren Schulkarten und Atlanten gezeigt
wird. Germanische und nordische Gebiete waren zwar bekannt, galten aber als

«skytisch» und «barbarisch». Von den asiatischen Flochkulturen der konfuzianischen,

daoistischen, buddhistischen oder hinduistischen Traditionen - während
der «Achsenzeit» im 6.11. vorchristlichen Jahrhundert7 - finden sich in den
weltumfassenden theologischen Entwürfen zum «Heil in Chrisms» z.B. im theologischen

Kompendium der «Summa theologiae» des Thomas von Aquin (1228-
1274) keine Spur8- und noch viel weniger von den Mythen der amerikanischen

Maya oder Atzteken. Und das, obwohl in den theologischen Analysen bereits um
160 u.Z. der Name Buddho erwähnt wird und die Rede von den «nackten» Yogi
ist, welche diesem prophetisch auf Chrisms hinweisen. Mohammed wurde seit
der kontroverstheologischen Darstellung durch Johannes von Damaskus (670-
750) zur pathologischen Figur depotenziert.10 Mit den «Entdeckungen» Amerikas

durch Christoph Columbus (1492) modifiziert sich dieses eurozentrische
Weltbild nicht. Die Indianer bleiben Untermenschen und Heiden. Erst die Taufe

Den Gedanke einer «Achsenzeit» innerhalb der Menschheitsgechichte, welche sich durch die

Entmythologisierung und das Bewusstwerden des Menschen vom Sein im Ganzen als ein
entscheidender Paradigmenwechsel abzeichnet - sowohl in Indien (Redaktion der Upani-
schaden, Buddha) als auch im Iran (Zarathustra), in Palästina (Propheten wie Jesaias) und in
Griechenland (Dichter und Philosophen) -, hat der Basler Philosoph Karl Jaspers entwickelt.
Vgl. sein: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, 1949. Zur aktuellen Diskussion: Jörg
Dittmer, Jaspers «Achsenzeit» und das interkulturelle Gespräch, in: Dieter Becker (Hg.),
Globaler Kampf der Kulturen? Analysen und Orientierungen, Stuttgart 1999, 191-214.
Zu dieser Mittelmeer- und Euro-Zentrierung in der Interpretation vom «Heil in Christus»

(und der entsprechenden Periodisierung der Historie) durch mittelalterliche und zeitgenössische

Theologen: vgl. die Vorbereitungspapiere innerhalb des Ökumenischen Rates der
Kirchen zur Weltmissionskonferenz in Bangkok 1973: «Kirche für Andere» im Ringen um
Strukturen missionarischer Gemeinden, Genf 1967; Walter J. Hollenweger, Evangelisation
gestern und heute, Stuttgart 1973, 9-24 (Bekehrung des Petrus) und: 14-19 (Bekehrung des

Afrikamissionars Placide Tempels). Die Diskussion um die entsprechenden theologalen
Axiome wie «Christus gehört nicht den Christen» oder «Christus geht der Kirche voraus»
habe ich dargestellt in der religions- und theologie-vergleichende Studie: Le Christ dans les

cultures, Fribourg-Paris 1989, 53-58 (theologischen Periodisierung von vor- und
nachchristlich).

So spricht Klemens von Alexandrien (ca. 150-211) in seinen «Stromata» von «Butta», der in
Indien «wegen seiner Heiligkeit wie ein Gott verehrt» wurde: Stromata 1,15 PG 8,780A);
Nr 71,6 in Ausg. Von Otto Stählin, Leipzig 1906, 46. Vgl. mein Kommentar zu dieser
wachsamen Wahrnehmung der menschheitlichen Heilsgeschichte - und nicht ihrer
christentumszentrierten Interpretation - in: Richard Friedli, Fremdheit als Heimat. Auf der Suche
nach einem Kriterium für den Dialog zwischen den Religionen, Freiburg i.Ue. 1974, 90 und
88-91 (zum theologiegeschichtlichen Kontext bis zur „Erklärung «Nostra Aetate» über das

Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen des 2. Vatikanischen Konzils).
Zu den negativen und positiven Darstellungsweisen der Biographie des Propheten Muhammad:

Udo Tworuschka, Art. «Mohammed.chrstlich», in: Adal Th. Khoury (Hg.), Lexikon
religiöser Grundbegriffe. Judentum, Christentum, Islam, Granz/Wien/Köln 1996, 713-716,
und: Uri Rubin, Art. «Muhammad», in: Religion in Geschichte und Gegenwart, 5 (2002),
1561-1564.



350 Richard Friedli

macht sie zum Menschen. Selbst der oft als Kämpfer für ihre Menschenrechte
erwähnte Dominikaner Bartholomäus de Las Casas (1470-1556) besass Sklaven

aus Afrika, denen die vollmenschlichen Würde abgesprochen wurde und die er
deshalb nicht freiliess." Evangelisation und Kolonialismus gingen weiter Hand
in Hand.

Die Machtverhältnisse haben sich im 20. und 21. Jahrhundert fundamental
verändert - wirtschaftlich, politisch und demographisch. In all diesen Bereichen
haben sich die globale Dezentrierung und Enteuropäisierung vollzogen.12 Europa
ist in der globalisierten Welt zur Peripherie geworden oder wie es Mao Tse Dung
despektierlich festgestellt hat - zum «Wurmfortsatz Asiens»13. Die Macht- und
Entscheidungszentren der Welt von heute sind seit dem Ende des 20. Jahrhunderts

um den Pazifischen Ozean angelegt - Hongkong, Seoul, Tokyo, Shanghai,
Kuala Lumpur, San Francisco, Vancouver. Das meine ich mit dem «neuen
Mittelmeer» des 21. Jahrhunderts.14 Die Wirtschaft hat daraus schon längst und
dramatisch die Konsequenzen gezogen. «Auslagerung nach Asien» und ((Arbeitslosigkeit

in Europa» sind die entsprechenden Unworte. Ob die christlichen
Kirchen diese geopolitischen Konsequenzen auch schon gezogen haben? Ob dieses

Faktum «Religionen» im Pazifikraum den Christen bereits bewusst geworden
ist? Und den Hilfswerken? Sind doch die konfuzianischen, taoistischen, buddhistischen

und islamischen Traditionen - um jetzt nur diese hochstehenden

Gestaltungsleitbilder zu erwähnen - dort angesiedelt und prägen die Wertsysteme in
diesem Raum des ((neuen Mittelmeers» - und das sogar bis nach San Fransisco
oder Vancouver und ihren Chinatowns. Das Entscheidungs- und Machtzentrum
der protestantischen Kirchen ist aber noch immer in Genf und jenes der
römischkatholischen Kirche in Rom.15

1 '
Vgl. zur komplexen Persönlichkeit des Dominikaners Bartolomé de Las Casas, der sich de-
zidiert - theoretisch-theologisch und praktisch-gesellschaftlich - für die Menschenwürde der
Indianer eingesetzt hat, aber weiterhin afrikanische ((Sklaven» an seinem Bischofssitz
behalten hat: Mariano Delgado, Flunger und Durst nach Gerechtigkeit. Das ChristenUim des

Bartolomé de Las Casas, Freiburg i. Ue. 2001, und: ders., Las Casas und die Menschenrechte,

2006 (im Druck).
Die soziologischen und politologischen Einschätzungen zu den «Globalisierungs»-Prozessen
innerhalb der transnationalen und interreligiösen Netzwerke und zur Erfahrung von «Globa-
lität» in den ökologischen, kulturellen, politischen und zivilgesellschaftlichen Interdepen-
denzen: Ulrich Beck, Was ist Globalisierung?, Irrtümer des Globalismus - Antworten auf
Globalisierung, Frankfurt a.M. 1997, und: ders., Macht und Gegenmacht im globalen
Zeitalter. Neue weltpolitische Ökonomie, Frankfurt a.M. 2002. Vgl. die kritischen Analysen
inHans-Peter Martin/Harald Schumann, Die Globalisierungsfalle. Der Angriff auf Demokratie
und Wohlfahrt, Reinbekbei Hamburg 1997.

' Zur chinesischen Wahrnehmung Europas als westlichster Teil von «Eurasien» bzw. «Wurmfortsatz

Asiens» vgl. Ines Kämpfer, Chinese Traditional Values and Human Rights. An
Empirical Study Among Students in Shanghai (unveröffentlichte Dissertation), Freiburg i. Ue,
2006, 140-158 (Contemporary Discourse on and Significance of Human Rights in China,
1994-2004).
Vgl oben: «Pazifik als Neues Mittelmeer» (Anm. 6).
Wie bereits erwähnt (siehe Anm. 8), haben die Basisgruppen der protestantischen und
katholischen Kirchen- und Christentumstraditionen ab der Mitte des 20. Jahrhunderts eine äusserst
produktive Selbstpositionierung in der sich globalisierenden Welt vorgenommen. Im
Ökumenischen Rat der Kirchen haben die damaligen Verantwortlichen für den Bereich «Mis-



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 351

Das Christentum - oder realitätskonformer: die «Christentümer» und ihre
Hilfswerke arbeiten zwar an den Ufem dieses «neuen Mittelmeer des Pazifischen
Ozeans» auf den Philippinen, in Südkorea, in Lateinamerika oder in Afrika, ob

es aber im Bewusstsein der im Okzident angesiedelten Christen und ihrer
kirchlichen Institutionen präsent ist, dass das Christentum schon seit den 70er Jahren

demographisch eine Dritt-Welt-Religion ist? Und eine Religion, in der die
«Weissen» eine Minderheit sind?16

Fazit 1 : Jesaias macht darauf aufmerksam, dass etwas Neues wächst und
fragt «merkt ihr es nicht?» Etwas Neues ist die Dynamik der Religionen im
«Mittelmeer» des 21. Jahrhunderts - dem Pazifischen Ozean.

Beobachtung 2: «Rückkehr», das Rätsel der gegenwärtigen Religionssoziologie

Von den HEKS-Verantwortlichen habe ich - wie schon gesagt - die Einladung
erhalten, zur «Rückkehr der Religion» einige Überlegungen vorzulegen. Mit
meinem ersten Kommentar wollte ich signalisieren, dass es der vielfältige
internationale Gegenwartskontext verlangt, nicht im Singular von «der Rückkehr der

Religion» zu sprechen, sondern im Plural von «der Rückkehr der Religionen».
Ich möchte jetzt in meiner zweiten religionssoziologischen «Meditation» die

Einschätzungen einer «Rückkehr» diskutieren.
Diese «Rückkehr» wurde vom französischen Religionssoziologen und

Islamspezialisten Gilles Kepel in seiner aufregenden These als «Rache Gottes»
(revanche de Dieu) charakterisiert.17 Das mag lokal für die monotheistischen «Reli-

sion» - Johannes C. Hoekendijk, Hans-Jochen Margull und Walter J. Hollenweger - mit
ihrem Staff und mit den Vertretern der Weltkirche eine beeindruckende theologische
Neuinterpretation der nicht-christlichen Welt und die entsprechenden Dialog-Programme initiiert.

An der 4. Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Uppsala (1968)
und an der Weltmissionskonferenz in Bangkok (1973) wurde die Beziehung «Christus-Welt-
Kirche» im Horizont von «Christus intra und extra muros ecclesiae» kreativ und luzide im
Kontext der entkolonialisierten Weltkonfiguration neu dargestellt und für die Praxis gestaltet.

Die katholische Tradition hat (1963-1965) ihrerseits während dem «Aggiornamento» im
2. Vatikanischen Konzil die «Beziehung der Kirche zu den Religionen» grundsätzlich neu
artikuliert. Zu diesem theologischen Echo auf die Entwicklungen in der neuen sozio-politischen

Situation in der Mitte des 20. Jahrhunderts, vgl. meine bereist erwähnte (Anm. 9)
Doktorats-Dissertation «Fremdheit als Heimat».
In programmatisch-prophetischer Art hat der katholische Schweizer Theologe Walbert Bühlmann

- in ähnlichem Stil wie der protestantische Kollege Walter Hollenweger (Anm. 8) -
diese herausfordernde Gesamtlage in einer anregenden Zwischenbilanz auf den Punkt
gebracht: weg von der Westkirche hm und zur Weltkirche. Vgl. Walbert Bühlmann, Wo der
glaube lebt. Einblick in die Lage der Weltkirche, Freiburg i.Br. 1974. Vgl. meine
theologischen Biographien zu diesen beiden Theologen, in: Stefan Leimgruber/ Max Schoch
(Hg.), Gegen die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert,
Basel/Freiburg/Wien 1990, 617-626 (Walbert Bühlmann) und 652-662 (Walter J. Hollenweger).

Vgl. den Titel seiner perspektivenreichen und aufrüttelnden Veröffentlichung: Gilles Kepel,
La revanche de Dieu. Chrétiens, juifs et musulmans à la reconquête du monde, Paris 1991

(deutsche Übersetzung: Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem
Vormarsch, Zürich/München 1991).



352 Richard Friedli

gionen des alten Mittelmeer» zwar stimmen18, nicht aber global für die
«Religionen im neuen Mittelmeer» des Pazifik. Bleibt aber dennoch die Feststellung,
dass im Okzident und in Europa seit einigen Jahrzehnten «unmoderne Religionen

in der Moderne» Erfolg haben. Das Rätsel für europäische Religionssoziologen

ist diese erstarkte Faszination des «Religiösen» in einem gesellschaftlichen
Umfeld, welches von der Säkularisierung und der Modernität geprägt ist.19

Entgegen den Prophezeihungen der «Meister des Verdachts»20 - wie der vom
Wiener-Katholizismus traumatisierte Sigmund Freud oder der vom Leiden des

Lumpenproletariats zutiefst verletzte Karl Marx und der vom «Tod Gottes» gejagte
Friedrich Nietzsche - sind die Religionen nicht nur nicht gestorben, sondern zu
äusserst prägenden Gesellschaftskräften geworden. Ein Rätsel? Nicht so sicher!

Schon mit meiner ersten Beobachtung habe ich die konstante weltweite
Dynamik der Religionen - insbesondere im neuen Mittelmeer - hervorgehoben.21

Mit meiner zweiten Beobachtung erinnere ich aber daran, dass auch in der

säkularisierten, (post-)modernen und atheistischen, europäischen und schweizerischen

Aktualität die religiöse Dimension in der Alltagsbewältigung nie abwesend

war. Die französische Religionssoziologin Daniele Hervieu-Léger insistiert
deshalb mit Recht darauf, dass es in Europa nicht um ein «Verschwinden des

Religiösen» geht, sondern vielmehr um «eine Neukomposition des Heiligen» («une

recomposition du sacré»).22.

Im statistischen Spiegel zu dieser frei flottierenden, synkretistischen Spiritualität

hat z.B. das Modell der Wiedergeburt, welches fälschlicherweise oft mit der

hinduistischen und buddhistischen Art und Weise der Kontingenzbewältigung in

18
Vgl. den Untertitel der erwähnten Veröffentlichung von Gilles Kepel, worin der Islam, das

Christentum und das Judentum erwähnt werden.
19

Entsprechende und weiterfuhrende Darstellungen zu diesen religiösen gleichzeitig-ungleichzeitigen

Prozessen im Kontext der Mundialisierung finden sich z.B. in: Jean-Pierre Bastian/
Françoise Champion/Kathy Rousselet (Hg.), La globalisation du religieux, Paris 2001; Daniele

Hervieu-Léger, La religion en mouvement. Le pèlerin et le converti, Paris 1999, und:
Frédéric Lenoir, Les métamorphoses de Dieu, Paris 2003.

20 Zu den «Meistern des Verdachts» («maîtres du soupçon») Karl Marx, Friedrich Nietzsche
und Sigmund Freud: vgl. Paul Ricoeur, Le conflit des interprétations: essai d'herméneutique,
Pans 1969.

21 Aus diesem «Widerspruch», den die Akteure in der internationalen Entwicklungszusammenarbeit

effektiv als «Schock der Kulturen» erfahren, ist der (in der Anm. 5 erwähnte)
Werkstatt-Bericht über die «Rolle und Bedeutung von Religion und Spiritualität in der
Entwicklungszusammenarbeit» entstanden. Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Hilfswerke
intervenieren nämlich oft mit einer als selbstverständlich empfundenen, säkularisierten und
religionskritischen Einstellung in einem gesellschaftlichen Rahmen, in dem die religiöse
Wahrnehmung der Welt problemlos und plausibel ist.

22 Dass es in der (Post-)Modernität nicht um das «Verschwinden der Religion», sondern um
eine «Neukomposition des Heiligen» geht, ist die Feststellung der erwähnten (Anm. 19)
französischen Religionssoziologinnen und Religionssoziologen. Der Schweizer Religionssoziologe

Roland J. Campiche kommt zu einem ähnlichen Ergebnis, wenn er die Ergebnisse
der Erhebungen von 1999 zur religiösen Situation in der Schweiz unter dem Titel «Die zwei
Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung» (Zürich 2004) veröffentlicht hat. In
seinen Kommentaren spricht er von der «Dualisierung der Religion» und von einer «dualen
Religion» im schweizerischen (und europäischen) Gegenwartskontext.



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 353

Verbindung gebracht wird, einen hohen symbolischen Stellenwert. Mehr als 35%
der europäischen und der schweizerischen Bevölkerung beziehen sich nämlich
auf dieses Modell der Daseinsbewältigung.23

Zwei weitere Indizien dafür, wie sehr in der Tiefenkultur des säkularisierten
Okzidents schon seit Jahren die Religionen auch in der Politik präsent waren,
sind z.B. die Kontroversen, welche voller Emotionen um das Emblem des
Internationalen Komitees vom Roten Kreuz geführt wurden - christliches Rotes
Kreuz, islamischer Halbmondjüdischer Davidstem, neutraler Roter Kristall. Ein
zweites Indiz dafür, dass die Diagnose von der «Rückkehr der Religion» nicht so
überraschend, wie oft angenommen, ist, sind die Diskussionen um die Präambel
der Europäischen Verfassung, und ob darin die christlich-jüdischen Wurzeln
Europas erwähnt werden dürfen oder nicht.24

Fazit 2: Auch hier gilt also die Anfrage, ob sich die politische und hilfswerks-
strategische Öffentlichkeit darüber nicht Rechenschaft geben will und kann, dass

die dynamische Religionspräsenz im politischen Umfeld - weltweit und auch im
Okzident - wie seit eh undje eine stabile Tatsache ist und es eine Fehlwahrnehmung

ist, wenn von einer «Rückkehr der Religion» gesprochen wird.

Beobachtung 3: «Heimlich» - Religions-Öffentlichkeit

Die beiden Thesen über die Religionen und ihre vermeintliche Rückkehr, die ich
in den vorausgehenden Paragraphen kurz entfaltet habe, lassen erahnen, wie sehr
mich die Einschätzung «heimlich» irritiert. Ein Blick auf die Karte des Neuen
Mittelmeeres ruft nämlich in Erinnerung, dass die Religionen weltweit und seither

die aktuelle politische Wirklichkeit organisiert haben und immer noch
mitorganisieren. Ich kann im Rahmen dieses Jubiläums keine umfassende Synopse
von religions- und kulturgeschichtlichen Betrachtungen vorlegen. Folgende
Namen und Titel sollten aber genügen, um wahrzunehmen, wie die Religionen das

internationale, globale politische Geschäft schon seit Jahrzehnten nicht heimlich,
sondern in aller Öffentlichkeit prägen. Ich möchte diese Feststellung mit vier
Kontexten in Erinnerung rufen: 1) hinduistisch, 2) buddhistisch, 3) schama-
nistisch und 4) elektronisch.

23
Vgl. zu diesen ausserchristlichen Todesdeutungen - und darunter besonders der Bezug zum
Reinkarnationsmodell: Campiche, Die zwei Gesichter der Religion (wie Anm. 22), 90-103
(Modalitäten und Intensität der religiösen Orientierungen). Weiterführende Kommentare zu
diesen Wandelprozessen in den symbolischen Referenzen in der Schweizer-Bevölkerung:
Alfred Dubach/Brigitte Fuchs, Ein neues Modell von Religion. Zweite Schweizer
Sonderfallstudie - Herausforderung für die Kirchen, Zürich 2005, 59-79 (religiöse Topographie der
Schweiz:), wonach «die Reinkamation die Möglichkeit eröffnet, das prozessuale Geschehen
der Identitätskonstruktion in unbestimmte Zeit auszudehnen» (77). - Im Anschluss an die
Europäischen Wertestudien (1978-1982) habe ich seinerzeit zur okzidentalen Wahrnehmung
und Interpretation von «Wiedergeburt» einen religionsvergleichenden Kommentar verfasst:
Richard Friedli, Zwischen Himmel und Hölle - die Reinkamation, Freiburg i.Ue. 1986.
Zu den verschiedenen ethisch-religiösen-völkerrechtlichen Positionen, wenn es um die
ausdrückliche und fundierende Referenz an die christlichen-jüdischen (und islamischen) Wurzeln

in der Präambel zur Europäischen Verfassung geht, vgl.: Richard Friedli/Mallory
Schneuwly Purdie (Hg.), L'Europe des Religions: Eléments d'analyse des champs religieux
européens, Bern 2004, bes.: Rute Vincete, Les religions dans l'Union européenne, 14-32.



354 Richard Friedli

1. Im Hinduismus: Die gewaltvermindernde Satyagraha-Bewegung Gandhi's,
mit der das britische Kolonialsystem in der Mitte des 20. Jahrhunderts gebrochen
und die Unabhängigkeit Indiens errichtet wurde, ist getragen von yogischen
Formen der Alltagsmeisterung: monastische Ashram-Bewegung, Fasten als politisches

Werkzeug, gewaltlose Ahimsa-Methoden in der politischen Konfrontation.25

Die Hindutva-Philosophie ist eine Komponente der Baratyia Janata Party
Regierungs-Ausrichtung.26 Sanftere Formen der gesellschaftspolitischen Präsenz

von Hindu-Grundüberzeugungen im Alltag Indiens sind seit Beginn des 20.
Jahrhunderts die entwicklungspolitischen Aktivitäten der Ramakrishna-Mission oder
der Sarvodaya-Bewegung.27

2. Buddhistischer Kontext: Zwei Kontexte kann ich hier in Erinnerung rufen,
um das andauernde politische Potential des Buddhismus zu illustrieren: (1) die

blutigen Auseinandersetzungen in Sri Lanka zwischen hinduistischen Tamilen
und buddhistische Singhalesen oder (2) - um noch die japanische politische
Öffentlichkeit zu erwähnen - der politische Einfluss seit den 60-er Jahren der
buddhistischen Sokagakkai «Vereinigung für das Studium der kreativen Werte» als

drittgrösste politische Partei Japans, der Kômeitô, auf die nationalistischen
Tendenzen in der Politik Japans.28

25 Zur spirituell-politischen Praxis («satyagraha») der Gewaltlosigkeit («ahimsa») des Mahatma

Gandhi (1869-1948) im Kampf für Selbstachtung im Apartheid-System Südafrikas

(1893-1902) und für Entkolonialisierung und Unabhängigst in Indien (1902-1947):
Michael Blume, Satyagraha. Wahrheit und Gerechtigkeit. Yoga und Widerstand bei Gandhi,
Gladenbach 1987; Erik H. Erikson, Gandhis Wahrheit. Über Ursprünge der militanten
Gewaltlosigkeit, Frankfurt 1979; Johan Galtung, Der Weg ist das Ziel. Gandhi und die
Alternativbewegung, Wuppertal 1987; Jean-Marie Muller, Gandhi l'insurgé. L'époque de la marche
du sel, Paris 1997.

26 Zur Affirmation der Hindu-Tradition als fundierender Faktor in der politischen Nation-Werdung

Indiens vgl. die religions- und zeitgeschichtliche Darstellung in: Andreas Schworck,
Ursachen und Konturen eines Hindu-Fundamentalismus in Indien aus modernisierungstheoretischer

Sicht, Berlin 1997, und: Christophe Jafferlot, Les nationalistes hindous (1920—

1990), Paris 1994. Zu den geselschaftlichen und sozialpsychologischen Problemen der Hin-
dutva-Bewegung und der entsprechenden kollektiven Identitätsbildung als «Hindu» - in
Abgrenzung zum islamischen Bevölkerungsteil Indiens: Sudhir Kakar, Die Gewalt der Frommen.

Zur Psychologie religiöser und ethnischer Konflikte, München 1997.
27 Zur Botschaft von Sri Ramakrishna (1836-1886), seines Schülers Swami Vivekananda

(1863-1902), der Ramakrishna-Mission und ihrer Bedeutung für den Okzident: Carl-A. Keller,

Ramakrishna et la voie de l'amour, Paris 1998; Hans-Peter Müller, Die Ramakrishna-Be-

wegung: Stadien zur Entstehung, Verbreitung und Gestalt, Gütersloh 1986; Romain Roland,
La vie de Ramakrishna. Essais sur la mystique et l'action de l'Inde vivante, Paris 1993

(1929); K.-O. Schmidt, Universale Religion nach Vivekananda, Ergolding 1990.
28

Exemplarisch können in den buddhistischen Kontexten Asiens die historischen Verquickungen

und gesellschaftlichen Übergänge von Religion und Politik an folgenden Problemfeldern

gezeigt werden: (1) Japan: Japanischer Militarismus und Buddhismus: vgl. Brian (Dai-
zen) A. Victoria, Zen, Nationalismus und Krieg. Eine unheimliche Allianz, Berlin 1999, und
die politische Aktion (Komei-to) der neo-buddhistischen Laien-Tradition Sokagakkai: vgl.
Peter Gerlitz, Art. «Soka Gakkai», in: Hans Gaspar/Joachim Müller/Friederike Valentin,
Lexikon der Sekten, Sondergruppen und Weltanschauungen, Freiburg/Basel/Wien 2000,998-
1000; Rolf Italiaander, Sokagakkai. Japans neuer Buddhismus, Erlangen 1973, und (2) Sri
Lanka: Konflikt zwischen buddhistischen Singhalesen und hinduistischen Tamilen: vgl.
Dietmar Fricke, Der Tamilen-Singhalesen-Konflikt auf Sri Lanka. Ein Handbuch, Berlin



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 355

3. Schamanismus: Mein ehemaliger Assistent Dr. Bemo Stoffel hat mir -
Mitte des Jahres 2000 zum Abschluss seines Forschungsaufenthaltes über die

Bedeutung des Schamanismus in (Süd-) Korea - schlüssig belegen und erfahren
lassen können, welch effizienten, beratenden und therapeutischen Einfluss
moderne Schamaninnen auf politische und industrielle Entscheidungsträger und

Manager in und um Seoul haben.29

Im Rahmen dieses Beitrages will ich diese religionspolitische Aufzählung
nicht noch weiter entfalten. Erwähnenswert wären dabei aber noch mindestens
zwei weitere Bezugspunkte: die politisch-kirchliche Arbeit der afrikanischen,
asiatischen und lateinamerikanischen Befreiungstheologlnnen in den
Basisgemeinschaften30 oder die Kraft der «Frères Musulmans» in den arabisch-islamischen

Staaten im Raum des alten Mittelmeers.31 Ich möchte aber noch ein
viertes Indiz dafür angeben dass die Religionen nicht «heimlich» in die Politik
zurückkehren.

4. Elektronisch: Virtuelle Religionen im Internet: Die Präsenz der Religionen
im internationalen Netzwerk artikuliert nicht nur eine neue religiöse globale
Sprache im Cyberspace - Surfen, Datenautobahn, Online-Gemeinschaft, Datenmeer

- sondern verbindet auch z.B. das buddhistische Cyper-Sangha mit dem
islamischen Al-Qaida-Netz und dem jüdischen Gusch-Emunim-Auftritt. Ganz zu
schweigen von der Replik des katholischen Opus Dei.32

2002, und die unveröffentlichte Lizentiatsarbeit von: Monika Jäggi, Religion im Krieg.
Angewandte Kriegsursachenforschung zu Religion und ihrer Rolle im Kriegsgeschehen seit
1945 - die Fallbeispiele Nordirland, Afghanistan und Sri Lanka, Freiburg i.Ue. 2006.
Vgl. die sorgfältige empirische, historisch verankerte Untersuchung von: Bemo Stoffel,
Schamanismus in Südkorea und die Wirtschaftskrise 1997/1998. Die Interaktion zwischen
Anomie und Religion, Bern/Berlin/Frankfurt a.M. 2001.

30 Zur Hinführung an die theologische Reflexion und kirchliche Praxis der Basis-Gemeinschaften

in Lateinamerika: Clodovis Boff/Jorge Pixley, Die Option für die Armen, Düsseldorf

1987; Leonardo Boff, Kirche: Charisma und Macht. Studien zu einer streitbaren Ekkle-
siologie, Düsseldorf 1985; Gustavo Gutierrez, Theologie der Befreiung, München 1973.

Konvergenz- und Ausgangspunkt dieser «befreienden Theologie aus dem Süden» ist die 3.

Generalversammlung des Lateinamerikanischen Episkopats in Puebla (1979) und bes. das

Kapitel über die «vorrangige Option für die Armen» (Nr 1134-1165) ihrer Schlussdokumente

- vgl. deutsche Übersetzung ihrer offiziellen Dokumente im Bd. 8 der Sammlung
«Stimmen der Weltkirche» (Bonn 1979).

31 Zum gesellschaftlichen und politischen Engagement von islamischen Sozialreformern zur
politischen, wirtschaftlichen und religiösen Entkolonialisierung seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts: Tariq Ramadan, Aux sources du renouveau musulman. D'al-Afghani à Hassan al-
Banna un siècle de réformisme islamique, Paris 1998. Eine dezidiert kritischere
Einschätzung der politischen Aktivitäten islamisch-islamistischer Organisationen findet sich in
den Veröffentlichungen des Göttinger Politologen: Bassam Tibi, z.B. in: Bassam Tibi,
Fundamentalismus im Islam. Eine Gefahr für den Weltfrieden?, Darmstadt 2000.
Zu «Religion im Internet»: Nicola Döring, Sozialpsychologie des Internet. Die Bedeutung
des Internet für Kommunikationsprozesse. Identitäten, soziale Beziehungen und Gruppen,
Göttingen 1998; Jeffrey K. Hadden/Douglas E. Cowan (Hg.), Religion on the Inernet:
Research Prospects and Promises, Amsterdam 2000. Eine konkrete Illustration aus dem
buddhistischen Kontext hat Teresa Striling in ihrer (unveröffentlichten) Lizentiatsarbeit
vorgestellt: Teresa Stirling, Die drei Juwelen im Internat, Freiburg i.Ue. 2005. Mit der virtuellen
elektronischen Religiosität entstehen auch der Religionswissenschaft neu Forschungsfelder:
vgl. Hock, Einführung in die Religionswissenschaft (wie Anm. 5), 176-177.



356 Richard Friedli

Der österreichisch-amerikanische Religionssoziologe Peter Berger hat bereits

vor Jahren den Ausdruck vom «Markt der Religionen» geprägt.33 Die religiösen
Produkte werden dabei ganz öffentlich angeboten - für den individuellen und für
den politischen Gebrauch.

Fazit 3: Meine dritte Beobachtung führt zur Bilanz, dass die Religionen in
keiner Art und Weise heimlich, sondern in aller Öffentlichkeit weltweit auf dem

politischen Parkett agieren. Die prophetische Einladung von Jesaias bekräftigt
diese neue Vistbilität. Die aktuelle virtuelle weltweite E-Religionsgemeinschaft
gibt ihr ein neues Öffentlichkeits-Potential, befreit von den geographischen
Gegebenheiten und ihrer sozialen Gesellschaft.

Beobachtung 4: «Gefahr» — Dämonisierung

Die entschiedene öffentliche Rückkehr der Religionen in die Politik löst Ängste
aus. Ich meine damit nicht nur die Islamophobie, sondern auch die «Chris-
tenphobie»34. Diese Konfrontation zwischen «Islamophobie» und «Christenpho-
bie» liegt in der Logik des Politologen Samuel Huntington35 und der US-amerikanischen

Administration um den Präsident G.W. Bush. Diese politische Vision
führt zu der eindimensionalen fundamentalistischen und manichäischen Weltsicht

nach dem Modell «hier die Achse des Guten» und «dort die Achse des
Bösen»36. Der Politologe Fluntington hat 1994 das entsprechende reduktionistische

33 Das Thema vom «religiösen Markt» oder vom «Supermarkt der Religionen» finden sich als
Konstanten in den Theorien zur Säkularisierung und zur Pluralisierung innerhalb des religiösen

Feldes, wo die Vormachtstellung von Kirchen zu Gunsten der individuellen Wahl-Autonomie

aufgehoben ist. Peter L. Berger hat diese Lagebesenreibung verbreitet: Peter L. Berger,

Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer soziologischen Theorie,
Frankfurt a.M. 1973 (Originalaushabe: The Sacred Canopy. Elements of a Sociological Theory

of Religion, New York 1967).
34 Zum Phänomen der «Islamophobie»: Vincent Geisser, La nouvelle islamophobie, Paris

2003. Der muslimische Perspektivenwechsel zur «Christophobie» illustrieren Interviews in
Pakistan, Afghanistan und Irak, in: Anne Nivat, Islamistes. Comment ils nous voient, Paris
2006.

35 Die Pro- und Contra-Argumente zur These des amerikanischen Politologen zum «Kampf der
Kulturen» bzw. «Clash of civilizations» stehen in diesem Artikel nicht zur Debatte.
Bemerkenswert scheint mir aber der Übergang von seiner politologischen Such-Hypothese: vgl. das

Fragezeichen im Titel in seinem Artikel in der Zeitschrift «Foreign Affairs» (72/4, 1993, 22-
49) «The Clash of Civilizations?», zur politischen Feststellung: vgl. The Clash of
Civilizations, New York 1996 (Übersetzung: Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der

Weltpolitik im 21. Jahrhundert, München/Wien 1996.) Vgl. auch: Samuel P. Huntington/
Lawrence E. Harrison (Hg.), Streit um Werte. Wie Kulturen den Fortschritt prägen,
Hamburg/Wien 2002.

36 Die Aufteilung der Welt in «gut und böse» und die Stigmatisierung - vor allem islamischer
Gebiete - als der «Achse des Bösen»: vgl. die Rede des US-Präsidenten G. W. Bush vom 29.
Januar 2002 (http://usinfo.state.gov/). Spiegelverkehrt werden hingegen die «Achse des
Guten» und die «Achse des Bösen» durch die islamischen Akteure im Ereignis des 11.
September 2001 lokalisiert. Vor allem die «Geistliche Anleitung» und die «Meditationen» von
Mohammad Atta, einem der Attentäter gegen die «Twin Towers» von New York, illustrieren
konkret diesen Perspektivenwechsel. Vgl. Hans G. Kippenberg/Tilman Seidensticker (Hg.),
Terror im Dienste Gottes. Die «Geistliche Anleitung» der Attentäter des 11. September
2001, Frankfurt/New York 2004.



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 357

Axiom geprägt: «The West versus the Rest» - der Westen und der Resten. Diese

Weltdiagnose demaskiert ein bestimmtes phobisches Weltbild, welches vor
allem bei monotheistisch analysierten und agierenden Politikern und

Entscheidungsträgem vorherrscht. Der norwegische Konflikt- und Friedensforscher
Johan Galtung diagnostiziert in diesem pathologischen Umfeld das DMA-Syn-
drom: wobei D für dogmatische Wirklichkeitswahrnehmung, M für manichäis-
tisch-dualistische Moral und A für die apokalyptische Endschlacht im biblischen
Armageddon stehen.37

Das unkalkulierbare DMA-Gefahrenpotential besteht darin, dass es die Politik
theologisiert: Die «Besitzer der Wahrheit» treten gegen «Satan» an. Stichwortartig

kann dieser typisch monotheistische Prozess etwa mit folgenden Etiketten
umschrieben werden: Neue Evangelisierung Europas, islamischer Widerstand

gegen die Verkommenheit des Westens (jahilliya),3 auserwähltes Volk im
«gelobten Land Israel». Gemeinsamer Nenner dieser gefahrvollen theologischen
«Sehnsucht nach Gewissheit» ist ihr politisch-militärisches Risiko. Sie hat
Namen:39 die «Allianz der Willigen» mit der USA gegen den «Schurkenstaat» Irak,
Israel versus Palästina, Hindutva gegen Muslime, christliche Basisgemeinschaften

gegen Vatikan. In all diesen Kontroversen geht es um die Theologi-
sierung von politischen Optionen oder um die Politisierung von theologischen
Optionen.

Fazit 4: Neues geschieht auch im Gefahrenbereich. Die aktuelle fundamentalistische

Verhärtung, dogmatische Ghettoisierung und fanatische Einbunkerung
der Religionen ist nicht eine realitätsfremde Einschätzung, welche ich aus dem
akademischen Elfenbeinturm apodiktisch diagnostiziere, sondern eine alt-neue

politische Wirklichkeit.

Zum DMA-Syndrom (Dichotomisierung, Manicheismus, Armageddon): Johan Galtung,
Frieden mit friedlichen Mitteln, Friede und Konflikt, Opladen 1998, 468 vgl. auch: 25-26
(die kulturelle Dimension: harte und weiche Aspekte der Religionen). Vgl. dazu meine
Überlegungen und Anwendungen über ((harte» und ((weiche» Religionsformen, die ich im
Anschluss an die galtungschen Analyseraster gemacht habe: Richard Friedli, Toleranz und
Intoleranz als Thema der Religionswissenschaft. Von der Lebensmitte der Religionen zur
Tiefenkultur der Konflikte, Frankfurt a.M. 2003, 29-33. Die Übergänge von «fundamentalistischen»

zu «fanatischen» Einstellungen und Verhaltensweisen werden psychologisch
dargestellt in: Günter Hole, Fanatismus. Der Drang zum Extrem und seine psychischen Wurzeln,

Giessen 2004.
38 Zur islamischen Kategorie der «jahilliya» und der dämonisierenden Einstufung des

«Anderen» als barbarisch, verelendet und unmoralisch: Kepel, La revanche de Dieu (wie Anm.
17), 29-73 (Islam) und zum «auserwählten Volk»: ib., 193-256. Zur generellen Gestimmt-
heit im islamischen Kontext und der moralischenVerurteilung des «Westens» als Gefahr: Fa-
tema Memissi, Die Angst vor der Moderne. Frauen und Männer zwischen Islam und Demokratie,

Hamburg/Zürich 1992 (Originaltext: Fatima Memissi, La peur-modernité. Conflit
Islam démocratie, Paris 1992.)

39 Zu den verschiedenen Varianten von individuellen und kollectiven Polarisierungen vgl.
individuell-psychologisch: Thierry Baffoy e.a., Les naufragés de l'Esprit. Des sectes dans

l'Eglise catholique, Paris 1996; religionssoziologisch: Martin E. Marty/R. Scott Appleby,
Herausforderung Fundamentalismus. Radikale Christen, Moselms und Juden im Kampf
gegen die Moderne, Frankfurt a.M./New York 1996; politologisch-militärisch: Ernst Otto
Czempiel, Weltpolitik im Umbruch. Die Pax Americana der Terrorismus und die Zukunft
der internationalen Beziehungen, München 2002.



358 Richard Friedli

Beobachtung 5: Chance — Raum des Verhandeins

Dem von Samuel P. Huntington beschworene «Kampf der Kulturen» entspricht
die muslimische Gegen-Aufspaltung der Welt in das «Haus des Islams» und das

«Haus des Krieges». Weniger bekannt dürfte es aber sein, dass die gleiche
islamische Tradition und Rechtsprechung auch einen dritten politischen Raum,
das «Haus der Verträge», kennt. Der bekannte Lehrer und Schweizer-Muslim,
Tariq Ramadan aus Genf, der als Berater in der von Premierminister Tony Blair
eingesetzten Kommission zur Integration von Muslimgemeinschaften in den

britischen Staat bemfen worden ist, arbeitet mit diesem Konzept im «Haus der
Verträge».40 In diesem «Raum des Verhandeins» entwickelt sich die «vertikale
Ökumene»41, für die - so meine ich - mindestens zwei konstitutive Standards

gelten: 1) die Com-Passion und 2) die Trotzmacht.

1. Com-Passion: Zwei praktische Positionierungen können diese bedingungslose

theopolitische Compassion zum Ausdruck bringen.
Im christlichen Kontext hat die oben erwähnte Dritte Tagung der

lateinamerikanischen Bischofskonferenzen in Puebla (1979) die Compassion als
absolut prioritäre «Option für die Armen» ins öffentliche Bewusstsein gebracht.42

Das hatte nichts - wie es zwei Vatikanischen Instruktionen anfangs der 80er
Jahre insinuiert haben - mit marxistischen Analysen zu tan.43 Diese «Option für
die Armen» ist vielmehr die politische Umsetzung der genuin jesuanischen Com-
Passion mit allen «Menschen zerschlagenen Herzens».

40 Das völkerrechtliche «Haus der Verträge» (dar-al-ahd) schafft neben der religionssoziologischen,

konfliktfördernden Dichotomie zwischen dem «Haus des Islam» (dar al-islam)
und dem «Haus des Krieges» (dar al-harb) einen Raum für Konsens und Absprachen -
einen «Raum der Sicherheit» (dar al-amn). Spirituell-ethisch übergreifend ist der «Raum des

Zeugnisses» (dar ash-shahada). Diese Räume von je verschiedenen Zuständigkeiten und
Verantwortungen entwickelt mein ehemaliger Mitarbeiter am Lehrstuhl für Religionswissenschaft

an der Universität Freiburg, Tariq Ramadan, in: Les musulmans d'Occident et l'avenir
de l'Islam, Paris 2003, 116-138. Seine offene, zukunftsträchtige und dialogische Interpretation

von «Haus des Zeugnisses» wird von Ramadan's Kritikern meistens geschlossen,
misstrauisch und dialogverweigernd als «Haus der Mission» (dar ad-dawa) interpretiert. Ein
solches negatives Vorverständnis gegenüber der Islam-Präsentation in Europa durch Tariq
Ramadan findet sich bei: Ralph Ghadban, Tariq Ramadan und die Islamisierung Europas,
Verlag Hans Schiler, o.O. 2006.

41 Zur «vertikalen Ökumene»: Othmar Keel (u.a.), Vertikale Ökumene. Erinnerungsarbeit im
Dienst des interreligiösen Dialogs, Freiburg 2005.

42 Zur theologischen «Option für die Armen» in der lateinamerikanschen Kirchen- und Theo-
logtnnen-Tradition: vgl. oben Anm. 30.
Die Vermutung, dass es in den Puebla-Texten um marxistische Theorien geht, bei denen die
«Option für die Armen» zu Gunsten des strukturellen «Kampfes für Gerechtigkeit» und nicht
um die christliche Tugend der «Nächstenliebe» gehe, wird in den vatikanischen Ermahnungen

(«Libertatis nuntius» von 1984 und «Libertatis conscientiae» von 1986) aus den

Passagen der Puebla-Dokumenten zur «strukturellen Sünde» (Nr 487) oder zu «Sünde in den
Strukturen» (Nr 1259, vgl. auch Nr 46, 314 und 437) abgeleitet. Zu diesen
befreiungstheologischen Begrifflichkeiten von «struktureller Sünde», welche eine ((strukturelle
Bekehrung» erfordert: Clodovis Boff y Alberto Christo, Pecado Social y Conversion Estruc-
tural, Bogota 1978.



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 359

Im transreligiösen Engagement von Frauen aus dem Pazifik-Raum - wieder
das Neue Mittelmeer des 20. und 21. Jahrhunderts! - kann diese politische
Compassion mit ihrem Einsatz gegen die französischen Atombombentests auf dem

Mururoa-Atoll (in den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts) dokumentiert werden44.

Dabei haben sich Frauen und Mütter, Gynäkologinnen und Juristinnen, welche

zwar in je verschiedenen christlichen, islamischen, buddhistischen oder
konfuzianischen Traditionen verwurzelt waren, religionsüberschreitend dafür engagiert,
dass nicht Generationen von Kindern wegen der atomaren Verseuchung in ihren

gesundheitlichen Entfaltungsmöglichkeiten geschädigt würden. Das grundlegende

menschliche Bedürfnis nach Gesundheit - eines der Basic Human Needs!45 -
soll gesichert bleiben. Die Motivationen dieser Frauen zum verantworteten
Widerstand stammen - wie gesagt - aus verschiedenen religiösen Quellen ~
christliches Schöpfüngsverständnis, buddhistische Karma-Vernetzung, konfuzianischer

Wert der Familie. Diese verschiedenen ideologischen Religionslegitimationen

hemmen aber ihr praktisches Engagement nicht. Denn für ihre Orthopraxis

sind allein die Überlebenschancen und die Zukunft der Kinder entscheidend

- und nicht die Konformität zur Orthodoxie ihrer jeweiligen Religionsgemeinschaft.

Das ist politischer transreligiöser Synkretismus, für den das Risiko
von lehrmässigen Synkretismen kein Thema ist.

2. Trotzmacht: Der zweite Lebensstil im interreligiösen «Haus des Verhandeins»

ist jenes Potential, das im HEKS-Leitbild von 1946 mit «Brücken bauen»
und Leitbild 2003 mit «Hoffnung gegen Resignation» charakterisiert wurde. Ich
verwende für diese Vision die Kategorie von der ((Trotzmacht», welche der Wiener

Psychiater Viktor Frankl (1905-1997) in Konzentrationslagern Hitlers

' Zu diesen Zusammenhängen zwischen den Atomtesten im Pazifik, der ökologischen
Verantwortung, den theologischen Herausforderungen und dem politischen Engagement der Frauen:

Chung Hyun Kyung, Schamanin im Bauch - Christin im Kopf. Frauen Asiens im
Aufbruch, Stuttgart 1992, und darin ihr aufregender Vortrag «Komm, Heiliger Geist - erneuere
die ganze Schöpfung», den sie am 8. Februar 1991 zu dieser theo-politischen Problematik an
der Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen in Canberra/Australien gehalten
hat (17-30).

' Zu diesem entwicklungspolitischen Ansatz der «Basic Human Needs» vgl. Johan Galtung,
Le développement dans la perspective des besoins fondamentaux (Genève 1980) und zur
Debatte um diese Perspektive der «menschlichen Grundbedürfhisse»: Jörg Bürgi/Al Imfeid,
Mehr geben, weniger nehmen. Geschichte der Schweizer Entwicklungspolitik und der No-
vartis Stiftung für Nachhaltige Entwicklung, Zürich 2004, 65 (Grundbedürfnisstrategie) und
91 (Paradigmenwechsel).

' Ich habe die heftige internationale Debatte um die befreiungstheologische, «synkretistische»
Stossnchtung von Chung Hyun Kyung (survival-and-liberation-centred-syncretism),
wonach sich Mitglieder verschiedener Religionen zum Lösen von konkreten sozialen Notsituationen

solidarisieren können - und dabei in ihren jeweiligen theologischen Religions-
Differenzen als Motivationsquellen bleiben, ohne kontroverstheologisch über ihre Referenzen

zum Konfuzianismus, Buddhismus, Islam oder Christentum zu debattieren, dargestellt,
in: Richard Friedli, Synkretismus als Befreiungspraxis. Asiatische und afrikanische Modelle
im Dialog, in: Dialog der Religionen 5/1995, 42-66.



3 60 Richard Friedli

(1944-1945) existentiell durchgetragen hat, und die seither für seine Logo
thérapie zum tragenden Element wurde.47

«Beharrlichkeit» und «Trotzmacht» sind im «Raum des Verhandeins» für
«Wahrheits- und Versöhnungskommissionen» in Südafrika, Peru oder Rwanda
die grundlegende Voraussetzungen und durchtragende Horizonte.48 Die transzen-
dierenden Weltbilder, welche traditionellerweise von den Religionen vermittelt
werden, sind dabei Quellen von Motivation, auch wenn sie in der politischen Agenda
als - wie ich einleitend angedeutet habe - «Faktor X» anonymisiert werden.

Fazit 5: Die «Rückkehr der Religionen in die Politik» lässt Neues entstehen:

«Versöhnung» und «Compassion» werden nämlich entgrenzt. Sie sind nicht
mehr eine moralisierende Einladung an die Eigengruppe, sich zu «bekehren»,
sondern werden vielmehr zu einem — wie es Kofi Annan in Erinnerung ruft -
politische «Werkzeug», mit dem luzide und dezidiert die «Spirale der Gewalt»
gestoppt werden soll4

Zur neuen Agenda: Kirchliche Hilfswerke in der globalen Zivilgesellschaft

Unter dem zeichenhaften Motto «Zukunft braucht Erinnerung», welches zum
«Jubiläum 60 Jahre HEKS» geprägt wurde, habe ich fünf Beobachtungen zur
«heimlichen Rückkehr der Religion in die Politik» vorgelegt. Ich habe dabei als

roten Faden die sozialkritische Einladung des Propheten Jesaias gewählt:

«Seht her, jetzt mache ich etwas Neues
Schon kommt es zum Vorschein,
merkt Ihr es nicht?»

Zur logotherapeutischen existentiellen Intervention der «Trotzmacht»: Viktor E. Frankl,
Theorie und Therapie der Neurosen. Einführung in Logotherapie und Existenzanalyse,
Basel/München 1970, 18-20, 87, 171 und passim; und: ders., Der Mensch auf der Suche
nach Sinn. Psychotherapie für den Laien, Wien/Stuttagrt 2002. Der autobiographische
Erlebnis-Hintergrund von Viktor Frankl's lebensweisheitlichen therapeutischen Ansatz «Trotzmacht»

ist seine Zeit im Konzentrationslager, die er folgendermassen beschreibt: Viktor E.

Frankl, Trotzdem Ja zum Leben sagen. Eine Psychologe erlebt das Konzentrationslager,
München 1977.
Die theologischen, soziologischen und praktischen Ansätze in der weltweiten persönlichen,
gesellschaftlichen und politischen Versöhnungsarbeit ist im Sonderheft «Versöhnung» der
internationalen Zeitschrift «Concilium» 39/5, Dezember 2003) hervorragend dargestellt.
Die Versöhnungs-Dynamiken, welche der Generalsekretäre der UNO, Kofi Annan, auslösen
möchte, finden eine perspektivenreiche Zwischenbilanz in: «Brücken in die Zukunft». (Ein
Manifest für den Dialog der Kulturen, Frankfurt a.M. 2001, an der weltweit anerkannte
Opinion-Leaders und Fachleute mitgearbeitet haben: Zlate Filipovic (Bosnien), Margaret
Gibney (Nordirland), Hanan Ashrawi (Palästina), Jacques Delors (Frankreich), Nadine Gor-
dimer (Südafrika), Hayao Kawai (Japan), Hans Küng (Schweiz), Amarty Sen (Indien), Song
Jian (China), Richard von Weizsäcker (Deutschland), Javad Zarif (Iran). Vgl. auch den
Überblicksartikel zu den Initiativen, welche Kofi Annan initiiert und koordiniert: Tapio
Kanninen, Prävention und Versöhnung in einer Welt voller Konflikte. Die Perspektiven der
Vereinten Nationen, in: Concilium op.cit., 604-611.



Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik 361

Ich habe also keine entwicklungspolitische Analysen vorgelegt. Ich wollte am
Jubiläum des Hilfswerks der Evangelischen Kirchen Schweiz nicht zur Kritik an

nationalen und internationalen Hilfswerken antreten. Ich hätte dann nämlich von
den Risiken einer «tödlichen Hilfe» reden oder mit dem «Charity Business»
abrechnen müssen.50

Ich habe mich vielmehr dafür entscheiden, abschliessend hervorzuheben, wie
sehr ich von der Arbeit des HEKS seit seiner Gründung 1946 durch Pfarrer
Heinrich Hellstern beeindruckt bin, - von seiner Solidarität mit Schwesterkirchen

in Osteuropa oder vom HEKS-Engagement, welches über Europa
hinausgeht, wie die südindische Lehrwerkstätte für Werkzeugmacher in Natur, das

Pestalozzigymnasium in Léopoldville/Kinshasa (1961) oder die Pflanzschulen
in Algerien (1962).

Diese Projekte und Realisationen aus der Gründungszeit von HEKS, deren

Kontinuität die neuesten HEKS-Jahresberichte dokumentieren, belegen aber
auch die wache, kontextgemässe Neupositionieaing des Hilfswerks der evangelischen

Kirchen der Schweiz. Dabei werden in den Jahresberichten die internen

Wachstumsprozesse und hilfswerkspolitischen Mutationen nicht verschleiert.51

In all den geographischen und theologischen Transitionen bleiben aber
mindestens zwei Konstanten tragfähig: 1) der bewusst durchgehaltene advokatori-
sche Lebensstil und 2) das Bewusstsein zur immer dichter vernetzten transnationalen

Zivilgesellschaft der Religionen zu gehören.
Die advokatorische Funktion von NGO's wie HEKS, deren unerbittliche

Leitstandards ich mit «Compassion» und «Trotzmacht» charakterisiert habe, haben
auch im 21. Jahrhundert noch viele Einsätze vor sich, vor allem auch da, wo die
nationalen Entwicklungsagentaren nicht öffentlich intervenieren können. Symbole

davon sind die menschenverachtenden Folterzentren wie «Quantanamo»
und «Abou Ghraib» in ihrer weltweiten Auslagerung und Verheimlichung. Nicht-
Regierungs-Organisationen sollten deshalb grenzüberschreitende Brücken bleiben,
wo prophetische Anklänge nicht zum Verstummen gebracht werden kann.5

50 Zu radikalen Kritiken an der Entwicklungspolitik vgl. Brigitte Erler, Tödliche Hilfe, Freiburg

i.Br. 1985; Serge Latouche, L'occidentalisation du monde. Essais sur la signification, la
portée et les limites de l'uniformisation planétaire, Paris 1989; Axelle Kabou, Weder arm
noch ohnmächtig. Eine Streitschrift gegen schwarze Eliten und weisse Helfer, Basel 1995

(Originaltext: Axelle Kabou, Et si l'Afrique refusait le développement?, Paris 1991). Zur
entwicklungstheoretischen Diskussion, die sich in diesen Positionierungen widerspiegeln:
Bürgi/Imfeld, Mehr geben, weniger nehmen (wie Anm. 45), z.B.: 99 (zu Brigitte Erler), 119

(Ulrich Menzel: ((Das Scheitern der grossen Theorien»).
51

Vgl. Arbeitskonzepte HEKS: Entwicklungszusammenarbeit und Europadienst (2002) und
«Leitbild HEKS» (2003) erhältlich bei: HEKS, Stampfenbachstrasse 123, CH-8035 Zürich
(info@hekseper.ch).

52 Zur Rolle der NGO in der Auseinandersetzung um die Achtung der Menschenrechte, der
wirtschaftlichen Entwicklungs-Chancen und der Ökologie-Fragen vgl. die aktuelle
Standortbestimmung von: Henri Rouillé d'Orfeuil, La diplomatie non gouvernementale. Les ONG
peuvent-elles changer le monde?, Lausanne/Paris 2006.



362 Richard Friedli

Wann und wo immer advokatorische Solidarität solche Brücken an den Ufern
des alten oder des neuen Mittelmeers baut, werden auch prophetische Frauen und
Männer diese Ereignisse sehen und, proklamieren:

«Seht her, jetzt mache ich etwas Neues
Schon spriesst es,

merkt Ihr es nicht?»

Richard Friedli, Professor für Religionswissenschaft an der Universität Fribourg (1971-
2006), Experte fur Entwicklungspolitik und für Entwicklungsprojekte in kirchlichen
Hilfswerken


	Die heimliche Rückkehr der Religion in die Politik : Chance und Gefahr

