
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 100 (2006)

Artikel: L'Enlèvement d'Europe : note sur l'oubli d'un cas d'europhobie : Pie XI
(1922-1939)

Autor: Bouthillon, Fabrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-130392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-130392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Enlèvement d'Europe.
Note sur l'oubli d'un cas d'europhobie:
Pie XI (1922-1939)

Fabrice Bouthillon

«J'ai été la dernière chance de l'Europe».
(AdolfHitler, in Le Testamentpolitique de Hitler.
Notes recueillies par Martin Bormann,
Paris 1959: note XVII; 26février 1945; p. 139).

D'Europe, la seule chose qui soit à peu près claire est qu'elle a été enlevée1.

Comme Pic XI, parce qu'il s'appelait Ratti, a pris pour devise Raptim transit, «il
passe en enlevant», cela suffit à fonder la légitimité d'une enquête sur les
responsabilités qui ont pu être les siennes dans ce rapt. Et de fait, dès qu'on l'ouvre, il
s'avère que du thème européen il ne parle soit jamais, soit jamais en bien. Or que
la papauté soit favorable à l'unité européenne, et même qu'elle l'ait toujours été,
c'est une opinion qui a longtemps pam aller de soi, si grande a été, après la
seconde guerre mondiale, la part prise par la démocratie-chrétienne dans l'édification

de l'actuel échafaudage européen. Il aura fallu, tout récemment, l'échec des

catholiques à faire inscrit dans le projet de constitution européenne une référence

explicite aux racines chrétiennes du continent, pour qu'on commence à s'aviser
que les choses n'étaient pas nécessairement aussi simples, et que le rapport de

l'Eglise et de l'Europe pouvait également être conflictuel. Cette situation n'aurait
peut-être pas paru à ce point nouvelle, si on avait gardé meilleure mémoire de ce

que fut, entre les deux guerres mondiales, à une époque où différents projets
d'unité européenne commencèrent à se préciser, l'attitude face à eux du pape
Ratti.

La première trace de ce qu'elle a été est toute négative, car c'est la quasi absence
de la thématique européiste, et même tout simplement européenne, dans ses propos

et ses écrits. De ses trois encycliques les plus célèbres, Quadragesimo Anno2

n'utilise le terme d'Europe qu'une fois, Divini Redemptoris3 et Mit brennender
Sorge4, pas du tout. Dans l'ensemble des textes qui subsistent de lui, il reste

Voyez l'article «Europe» du Dictionnaire des Antiquités grecques et romaines, sous la
direction de Ch. D'Aremberg et Edm. Saglio, Paris; Hachette; s.d.; tome II; pp. 862-865, par
Ch. Hild.

2

Voyez le texte in Actes de Sa Sainteté Pie XI; Paris; La Bonne Presse; dix-huit volumes,
1927-1945. Les renvois à cette édition se feront désormais sous la référence «B.P.», suivie
de l'indication du tome et de la page.

3
Texte in B.P. VII, pp. 89-176.

4 Texte in B.P. XVI, pp. 7-53.

SZRKG, 100(2006), 315-328



316 Fabrice Bouthillon

beaucoup plus rare que les allusions au «monde», à «toutes les nations»5, à

«l'univers», catholique ou non au «genre humain»7, à «l'humanité»8, et même à

«la pauvre humanité»9. Quand on le trouve, c'est à la manière dont le prince de

Mettemich disait de l'Italie qu'elle n'était qu'une expression géographique;
l'usage en est purement descriptif, dépourvu de toute connotation politique ou
religieuse, et guidé par le seul désir de distinguer, pour la clarté du propos, cette
région du monde de telle ou telle autre10: si bien qu'on a d'abord l'impression
qu'en la personne du moins de Pie XI, l'Europe, pour le Saint-Siège, est quelque
chose comme un non-objet.

Il n'y a là, en fait, rien qui soit dû au hasard, ou à une singularité de ce pape.
L'absence de l'Europe chez lui tient sans doute assez largement à ce que la
dimension européenne présente d'intrinsèquement inadapté à la papauté. Le pape
est évêque de Rome; or Rome est soit Urbs, soit Orbs: elle unit le local à

l'universel, parce qu'elle fut la première des nations barbares qui se mît à l'école de la
raison grecque, et donc aussi la première qui ait fait de son pouvoir, originellement

tout local, un pouvoir universel, en droit si non absolument en fait, parce
que rationnel. Entre la Ville et le monde, l'Europe est un niveau intermédiaire

que l'Empire a toujours dépassé, sans jamais d'ailleurs l'avoir inclus intégralement.

Même l'Occident, qui fut de ses subdivisions durables celle qui s'en
rapprocha le plus, et qui a du reste fourni au pape son titre patriarcal, ne s'y est

jamais réduit: en plus de l'Europe de l'Ouest, il englobait le Maghreb, terme qui,
en arabe, traduit d'ailleurs exactement ce vocable. Puis quand, à l'époque de la

tetrarchie, il s'est fugacement dessiné, avec les Espagnes, les Gaules, les Germa-
nies, la Bretagne et l'Italie, une circonscription dans l'Empire qui a ressemblé
d'assez près à une Union de l'Europe Occidentale, et qui fut du reste gouvernée
d'une ville aussi proche de Bruxelles, de Luxembourg et de Strasbourg que peut
l'être Trêves, Rome n'était déjà plus dans Rome, et rien n'en a subsisté dans la
titulature pontificale: le pape est évêque de Rome, primat d'Italie, patriarche
d'Occident; d'Europe, nulle mention.

La qualité de successeur de Pierre fonctionne de la même manière. Pierre et
les Douze, disent sans trêve les Evangiles et les Actes: Pierre est soit lui-même,
soit la tête du collège apostolique, c'est-à-dire de toute l'Eglise; là aussi, on passe

du local à l'universel sans médiation aucune. Sous ce rapport également, l'Europe

fait figure de mauvais compromis entre l'un et l'autre, à tout coup trop
grande ou trop petite pour l'exercice de la fonction pétrinienne.

Voyez par exemple l'allocution consistoriale du 13 mars 1933, B.P. IX, pp. 92-121, en
particulier p. 106.

Voyez par exemple le motu proprio Orbem catholicum du 29 juin 1929 sur l'organisation
dans le monde catholique de l'enseignement de la doctrine chrétienne; B.P. I, pp. 270-274.
Voyez par exemple l'encyclique Quas primas du 11 décembre 1925 sur l'institution d'une
fête du Christ-Roi, B.P. III; pp. 63-93, en particulier p. 76.

Voyez Quadragesimo Anno; op. cit.; loc. cit.; p. 99.

Voyez la lettre à Mgr Signori, le 7 avril 1922; B.P. I, pp 36-37.
Voyez l'encyclique Ubi arcano du 23 décembre 1922, B.P. I, pp. 136-178, p. 142; Quadragesimo

Anno; op. cit.; loc. cit.; p. 99; ou le discours du 27 août 1935 aux infirmières catholiques,

B.P. XIII, pp. 132-143, p. 141.



L Enlèvement de l'Europe 317

Mais il est une autre façon de comprendre aussi cette absence. Dans Le No-
mos de la Terre, Carl Schmitt explique qu'au moment des Grandes Découvertes,
les Européens convinrent que leur continent resterait tenu pour le monde

proprement dit, tandis que les nouveaux espaces qui s'ouvraient à eux seraient
considérés comme un chaos, une res nullius, vouée à la colonisation par celles des

Puissances de l'Europe qui auraient les moyens d'y aborder pour commencer, de

s'y maintenir ensuite, et où le droit ne naîtrait donc que de la force. La
délimitation des deux domaines fut d'emblée extrêmement précise, au moyen des

«lignes d'amitié» qui furent tracées sur les mappemondes, après définition dans
les articles ad hoc de traités passés entre les souverains européens: d'un côté de

la ligne, le droit des gens, de l'autre, la politique de la canonnière". Ainsi le jus
publicum europaeum s'équipare au droit international; les puissances européennes

sont «les Puissances», absolument; et si donc l'Europe en un sens disparaît,
c'est pour s'annexer le monde.

L'histoire rapporte que la toute première ligne d'amitié, celle qui régla en
1494 les relations ultramarines du Portugal et de l'Espagne, fut tracée par un

pape, Alexandre VI Borgia12. Ce fait n'était pas contingent, car, en un certain

sens, cette réduction du monde à l'Europe, à l'issue du Moyen-Age, fut l'une des

conséquences du provincialisme dans lequel s'était enfermée la Chrétienté latine
après sa rupture avec l'Orient chrétien, et qui l'avait amenée à se proclamer
catholique, c'est-à-dire universelle, égale au monde entier, par une évolution d'ailleurs

strictement parallèle, quoique opérée en sens inverse, à celle qui avait conduit

les Grecs, puis les Russes, à considérer que l'Orthodoxie se limitait à eux13.

Et, bien sûr, le statut ambigu de l'Europe dans les propos comme dans l'action
de Pie XI est une séquelle de cet état de fait. Cette conception du droit des gens
s'est en effet maintenue jusqu'à la première guerre mondiale, avant laquelle les

Européens ont toujours témoigné d'une extrême réticence à traiter sur un pied
d'égalité quelque Etat à eux étranger que ce fût, même aussi considérable que la

Sublime Porte ou que l'Empire chinois. Si on laisse de côté le cas tardif du

Japon, qui, du reste, en 1905 encore, fut toujours regardé de très haut tant par ses
adversaires russes que par le médiateur américain, lors de la négociation du traité
de Portsmouth14, la seule exception qui fut faite à cette exclusive le fut au bénéfice

des Etats-Unis: or c'était là une Europe en indivision. Le pontificat de Pie XI
est certes postérieur au premier conflit mondial, mais il s'inscrit entièrement
dans l'entre-deux-guerres, c'est-à-dire dans l'ultime sursis que l'isolationnisme
américain, la mise à l'écart de l'Union soviétique, et l'apogée des empires colo-

Voyez Cari Schmitt, Le Nomos de la Terre dans le droit des gens du jus publicum
europaeum; Pans; P.U.F.; «Leviathan»; 2001. Sur Cari Schmitt comme «juriste de la Couronne
du IIIe Reich», voyez Ernst Jünger, Second Journal parisien; entrée du 14 décembre 1943;
Paris; Le Livre de Poche; «Biblio»; 1984; pp. 211-212.

'"" Bulle Inter caetera divinae du 4 mai 1494. Voyez C. Schmitt, op. cit.; p. 90.

Voyez Olivier Clément, Rome autrement. Un orthodoxeface à la papauté; Paris; Desclée De
Brouwer; 1997; et Serge Boulgakov, Sous les Remparts de Chersonese; Genève; Ad Solem,
1999.

Voyez les Mémoires du comte Witte, Pans; Pion; 1921; chapitre VI, «La paix de
Portsmouth», pp. 116-157; particulièrement p. 141.



318 Fabrice Bouthillon

niaux, ménagèrent au jus publicum europaeum. Et voilà pourquoi sur l'Europe,
Pie XI est muet. Il en parle si peu parce qu'il n'en sort jamais. Elle est son monde,

elle est le monde, au point qu'il unissait volontiers dans le même souffle «la

tranquillité de l'Europe et le salut du monde»15.

C'est ce qui explique que, d'absente, l'Europe devienne chez lui quasi omni-pré-
sente dès qu'on examine ce qui fut la dimension la plus spectaculaire de son
pontificat, à savoir son œuvre concordataire. Pie XI a conclu des concordats avec la

Lettonie, la Bavière, la Pologne, la Roumanie, la Lithuanie, l'Italie, la Prusse, le

Pays de Bade, l'Autriche, l'Allemagne, la Yougoslavie, à quoi il faut ajouter les

deux modus vivendi avec la Tchécoslovaquie et l'Equateur16, et encore le
cryptoconcordat avec la France17. La dimension européenne de cette activité diplomatique

est indéniable, puisque, de toutes ces conventions, une seule a été passée

avec un Etat d'un autre continent, alors que l'ensemble des autres a fini par
recouvrir grosso modo toute l'étendue du nôtre. Ce serait même l'Europe de

l'Atlantique à l'Oural, stricto sensu, vu que, si la diplomatie pontificale n'est jamais
parvenue sous Pie XI à prendre vraiment pied ni en Grande-Bretagne, ni en

Scandinavie, ni aux Etats-Unis, en sens inverse, elle est allée assez loin dans les

négociations qu'elle avait engagées avec les Soviétiques afin d'arriver avec eux à

un accord du même genre18. Il est donc incontestable qu'il y a eu chez lui un projet

européen, et que ce fut celui d'une Europe consalviste.
Car la politique concordataire qu'il a déployée à l'échelle de l'Europe suit un

modèle très précis, qu'il n'est pas injuste de placer sous le patronage de l'illustre
signataire du concordat de 1801 avec Napoléon Bonaparte. Elle repose sur l'idée

que, dans l'ébranlement provoquée par la première guerre mondiale, les Puissances

vont avoir besoin de l'Eglise, parce que cet effondrement est la conséquence
logique de l'abandon de la foi par le monde européen. Si on ne croit plus en

Dieu, de proche en proche on doit finir par remettre en cause toute autorité;
l'apostasie mène donc au désordre universel, dont la dernière manifestation a été

le conflit mondial. Le retour à la stabilité de l'Europe et du monde passe en

conséquence par un retour à la religion, et c'est pourquoi l'Eglise peut proposer un
marché aux Puissances: si celles-ci veulent son soutien, il faut aussi qu'elles lui
accordent le leur, qu'elles permettent que s'opère une reconquête chrétienne de

la société19 - celle dont les contours furent précisés par Pie XI en 1931 dans

Quadragesimo Anno.

Voyez par exemple le Chirographe Quando nel Principio du 24 juin 1923 au cardinal
Gasparri, La Documentation catholique, tome X, n° 207, 21-28 juillet 1923; col. 67-69.

16
Voyez A. Mercati, Raccolta di Concordati su Materie ecclesiastiche tra la Santa Sede e le
Autorità civili; Cité du Vatican; Librairie Editrice Vaticane; 1954.

Voyez Jean Vavasseur-Desperriers, Charles Jonnart. Recherches sur une personnalité politique

de la troisième République ; Lille ; Université de Lille III; 1983-1984; thèse
dactylographiée.

1

Voyez Antoine Wenger, Rome et Moscou 1900-1950; Paris; Desclée De Brouwer; 1987.

Voyez, entre autres, Ubi arcano, op. cit., loc. cit.; et l'encyclique Caritate Christi compulsi
du 3 mai 1932 sur les prières et expiations à offrir au Sacré-Cœur de Jésus dans les épreuves
présentes du genre humain, B.P. VIII, pp. 33-61, en particulier p. 45 («La croyance en Dieu



L 'Enlèvement de l'Europe 319

Reconquête: car l'abandon de la foi, l'apostasie ou l'infidélité dont parle Pie

XI ne sont pas seulement pour lui une manière de dire la dimension pécheresse
de l'homme, et donc par là des réalités permanentes; elles sont, tout au contraire,
historiquement situées. En elles, il vise le mouvement dans lequel la Révolution
a prolongé la Réforme20, et qui, pour prendre des dates symboliques, a abouti,
entre 1517 et 1789, à ruiner le régime d'investiture du politique par le théologique

que résumait la cérémonie du sacre, et sur lequel avait vécu tout le Moyen-
Age. Comme ces deux dates encadrent la période qu'on appelle classiquement
les Temps Modernes, le mouvement d'émancipation par rapport à l'Eglise dont
elles marquent les termes est proprement la modernité. Pour le dire avec un mot
de Jacques Maritain, Pie XI est donc un antimoderne21, et la nostalgie du Moyen-
Age qu'il exprimait dans Ubi Arcano est à cet égard très franche. Ce qu'il veut,
c'est un retour à ce régime médiéval de tutelle du théologique sur le politique qui
fut permis en Europe occidentale, à la suite de l'écroulement du pouvoir impérial
en Occident, par la substitution de l'Eglise à l'Empire comme source unique de

légitimité22, et que, dans la mesure où saint Augustin s'en était fait le principal
théoricien dans La Cité de Dieu, on peut appeler l'augustinisme politique23.

Ebranlé par la Réforme, ce régime avait achevé de s'effondrer lors de la
Révolution; c'est pourquoi il est, au fond, absolument logique que l'inspiration
essentielle de la politique concordataire de Pie XI soit à chercher dans la tactique
que le Saint-Siège avait employée en 1801, lorsque le cardinal Consalvi avait
apposé sa signature au bas du concordat avec la France. Quelques années plus tôt,
le mouvement émancipateur moderne avait débouché sur une Terreur telle que
certains de ses promoteurs, effrayés des dangers prochains dont elle était grosse
pour eux-mêmes, avaient jugé que, sans revenir sur une Révolution à laquelle ils
devaient d'être devenus quelque chose, il fallait pourtant mettre un terme au

processus de radicalisation dans laquelle elle s'était trouvée prise, et, pour cela,
parvenir à une entente avec le catholicisme, en sorte que celui-ci cesse de prêter
son soutien à la Contre-Révolution, voire l'accorde à leur entreprise de stabilisation.

Rome avait alors accepté de faire un bout de chemin avec ces révolutionnaires

assagis, et c'est de là qu'était sortie la convention de 1801: l'Eglise
abandonnait l'ancienne monarchie à son sort, en échange de la renonciation par l'Etat
à toute politique de déchristianisation, et de la possibilité pour elle de se lancer à

la reconquête de la société, au moyen de la militance des fidèles.

est en effet, sur la terre, le fondement inébranlable de tout ordre social et de toute autorité
humaine; tous ceux, donc, qui ne veulent pas de l'anarchie et du terrorisme doivent
s'employer énergiquement à empêcher les ennemis de la religion d'atteindre leur but si
ouvertement et si fortement proclamé»).
Voyez la lettre apostolique Meditantibus Nobis du 3 décembre 1922 au général des jésuites,
B.P. I; pp. 116-128.

21
Voyez Jacques Maritain, Antimoderne; Paris; Editions de la Revue des Jeunes; s.d..

Voyez H. Arendt, «Qu'est-ce que l'Autorité?»; in La Crise de la culture; Paris; Gallimard;
«Folio-Idées»; 1990; pp. 121-185.
Voyez H-X. Arquillière, L 'Augustinisme politique. Essai sur la formation des théories
politiques du Moyen-Age; Paris; Vrin; 1955.



320 Fabrice Bouthillon

A l'époque, l'autre politique catholique à l'égard de la Révolution était l'alliance

militaire avec la Réaction, dans le style vendéen de la Grande Armée
Catholique et Royale. A l'aune de cet intégrisme, qui promeut le retour à l'augustinisme

politique à coups de fusil, le consalvisme passerait quasiment pour du

libéralisme, alors qu'en fait, l'un et l'autre relèvent du même intransigeantisme24.
Tous deux refusent résolument l'émancipation du temporel qu'avaient voulue les

révolutionnaires; ils ne diffèrent que dans le choix des moyens. Au choc frontal,
le consalvisme préfère une méthode plus souple, qui combine l'acceptation de

façade des pouvoirs nouveaux issus de la catastrophe à une entreprise de reconquête

par le dedans, elle-même favorisée d'emblée par le cuisant aveu d'échec

que la signature d'un concordat constituait pour les Modernes. Leur objectif central

avait été de substituer, au contrat social chrétien de l'ancien régime, un pacte
nouveau qui ne dût plus rien à l'établissement chrétien, et sur lequel toutes les

autres associations auraient dû venir se fonder, à commencer par les religieuses,
sur le modèle de la Constitution Civile du Clergé. Du moment qu'il leur fallait
conclure un accord avec l'Eglise sur un pied d'égalité, ils reconnaissaient leur
impuissance sur ce point fondamental.

La politique concordataire de Pie XI sort de la même matrice; elle repose sur
l'idée que la situation générale de l'Europe après 1918 est exactement celle de la
France après 1793. Là aussi, le mouvement émancipateur moderne a abouti à la

Terreur, sous les espèces de la première guerre mondiale; là aussi, des Modernes
échaudés, auxquels la révolution bolchevique peint sur la muraille la même
menace de radicalisation dont la conjuration des Egaux avait effrayé les Thermidoriens,

ne demandent pas mieux que de s'entendre avec l'Eglise pour aboutir à

une stabilisation. De là, dans toute l'Europe, la relance du consalvisme, dont le

souvenir s'était d'autant moins éteint à Rome qu'il avait connu une première
grande reprise, moins de trente ans auparavant, avec la politique de Léon XIII.
En 1801, le Saint-Siège avait dû consentir la fin de l'appui catholique à la
Contre-Révolution pour obtenir la fin de la persécution, mais il avait commencé l'année

suivante la réalisation de son projet de reconquête militante, par le rétablissement

de la Société de Jésus; en 1890, afin d'aboutir à la suspension de la

politique anticléricale des républicains français, il lui avait fallu appeler les fidèles à

se rallier à la République, mais l'année d'après avait été celle de Rerum

Novarum, cet appel par excellence à la militance sociale des catholiques: de même

en France, entre 1922 et 1926, Pie XI scelle le nouveau Ralliement en
condamnant l'Action française25, mais c'est pour mieux placer au centre de sa
pastorale le développement de l'Action Catholique.

Et la logique est strictement la même en Italie en 1929. L'abandon de l'Ancien

Régime à son sort passe dans ce cas par celui des Etats de l'Eglise, en

échange de la reconnaissance de son indépendance que constituait pour celle-ci
la création du Vatican; mais, là aussi, derrière la façade de la Conciliation entre

" Sur l'intransigeantisme catholique, voyez E. Poulat. Eglise contre Bourgeoisie. Introduction
au devenir du catholicisme actuel; Tournai; Casterman, 1977.

Voyez Jacques Prévotat,
1899-1939; Paris; 2001.
Voyez Jacques Prévotat, Les Catholiques et l'Action française. Histoire d'une condamnation



L'Enlèvement de lEurope 321

les deux pouvoirs, les dispositions du concordat du Latran qui protègent l'Action
catholique sont conçues par les diplomates pontificaux pour permettre une reconquête

chrétienne de la société.

La cohérence de ce projet explique l'hostilité dont le Saint-Siège fit preuve,
sous le pontificat de Pie XI, envers la tentative de réorganisation de l'Europe
libérale que fut la S.D.N., tentative que les atlantes du présent échafaudage européen

tiennent à assez juste titre pour un premier essai de la leur. Certes, la Cour
de Rome put donner certaines marques de faveur à l'esprit de Locamo26, qu'elle
préférait quand même à l'exaspération des revanchismes; mais cela ne saurait
faire oublier, ni la dimension foncièrement antilibérale du consalvisme en général,

ni celle que revêtirent plus spécialement les deux concordats avec l'Italie et

avec l'Allemagne. Dans ces deux cas, le Saint-Siège sacrifia les partis catholiques

qui avaient jusqu'alors défendu les intérêts de l'Eglise dans les deux pays
en cause, le Parti Populaire et le Centre catholique. C'était, clairement, couper la

branche du mouvement catholique la plus en consonance avec la démocratie
libérale, et il n'y avait là rien que d'assez conforme à la remarque acide que Pie XI
s'était permise, dès son encyclique liminaire, à propos de la S.D.N., comme fort
inférieure à ce que la Chrétienté du Moyen-Age avait réalisé dans le genre27.

Novalis déjà avait posé les deux termes dans un rapport sinon antithétique, du

moins équivoque, dans son opuscule de 1799 sur La Chrétienté ou l'Europe Il
n'est pas douteux que cette antinomie de l'Europe et de la Chrétienté ne soit la

clef de la capacité catholique à se désinvestir de l'unité européenne, voire à s'y
opposer, dès lors que celle-ci prend des allures trop exclusivement libérales; et

c'est en ce sens que l'accueil équivoque réservé par l'Eglise à la Constitution
giscardienne pouvait se trouver un précédent chez Pie XI.

Il reste que, non moins que l'Europe libérale telle que la symbolisait la S.D.N,
l'Europe consalviste de Pie XI a abouti à un échec flagrant, au bout duquel il a

trouvé face à lui un autre projet européen qui, pour être différent du premier, ne
lui en était pas plus sympathique pour cela.

A vrai dire, le consalvisme souffrait d'une tare originelle. Il vise à rétablir
l'augustinisme politique; or le régime augustinien n'avait nullement été créé par
la volonté d'un pape, ni, du reste, de personne d'autre. Il avait résulté d'un état
de fait, que saint Augustin avait seulement constaté, et qui était que, dans

l'écroulement du monde antique, l'Eglise seule était restée debout. La situation qui
prévalait après 1789 était toute différente, et c'était une faiblesse, pour toute poli-

26 Sur les encouragements pontificaux au congrès de Bierville, voyez Les Cahiers du Cardinal
Baudrillard 13 avril 1925-25 décembre 1928; Paris; Le Cerf; 2002; entrée du 2 septembre
1926, p. 455; sur le discours du nonce Maglione en faveur de l'esprit de Locamo le 1er

janvier 1927, voyez le texte in La Documentation catholique, tome XVII, 1927, col. 67-68,
et les commentaires de Mgr Baudrillard op. cit., entrées des 2, 3, et 4 janvier 1927, pp. 563-
565; sur le rôle du Père Arnou S.J. au B.I.T. de Genève auprès d'Albert Thomas, voyez
l'entrée du 12 novembre 1927, p. 802, et la note 238.

27
Voyez Ubi arcano, op. cit.; loc. cit.; p. 161.

28
Voyez Novalis, Petits Ecrits; Paris; Aubier-Montaigne; 1947.



322 Fabrice Bouthillon

tique qui prétendait agir sur elle, que de ne pas s'en apercevoir. En 410, seul
l'établissement catholique avait échappé au désastre; en 1789, il en participe à

plein. L'Eglise est l'un des blocs épars de l'édifice qui vient de crouler, et elle
trouve donc autour d'elle de nombreux concurrents dans la lutte pour présider à

son relèvement, alors que rien n'indique, bien au contraire, qu'elle soit la clef de

voûte la plus indiquée pour ce faire, puisqu'elle avait été impuissante à empêcher
la chute de la construction où elle tenait cette place.

D'autre part, l'augustinisme politique n'était jamais allé sans une certaine

équivoque théologique, dans la mesure où, dès que la hiérarchie catholique était
devenue un étai de l'ordre social, il avait bien fallu qu'elle se mette à prêcher le
dieu vengeur et rémunérateur, seul équivalent divin du gendarme. Or ce dieu est
celui de Platon, bien plus que celui de Jésus-Christ; il est né avec le mythe d'Er,
au livre X de La République29, nullement dans l'Evangile; si bien que le régime
de Chrétienté avait abouti à ce paradoxe de faire annoncer par l'Eglise le dieu
des philosophes, le dieu de la République. On pouvait tout de même se demander
si la meilleure façon de revenir sur les conséquences de la Révolution était bien
de recommencer.

Mais le concordat de 1801 était lourd d'autres ambiguïtés. D'abord, à la différence

de tous les précédents, dans lesquels les souverains temporels se reconnaissaient

toujours les fils respectueux de l'Eglise, ce contrat avait été passé par les
deux signataires sur un pied d'égalité: comment mieux signifier que, jusqu'à un
certain point, il s'inscrivait dans la démarche contractualiste qui avait justement
été celle ces révolutionnaires, et qui revenait à dire que, le contrat social antérieur

étant déclaré dissout, ses anciennes parties prenantes allaient en négocier un
nouveau? Or toute l'histoire de la Révolution était là pour montrer que cette

façon de faire devait aboutir à un échec, qui était inévitable tout bonnement parce
que l'homme ne dispose pas du pouvoir constituant: étant donné qu'il n'est point
d'homme hors du langage, et que le langage est un contrat qui préexiste toujours
à l'emploi que les locuteurs en font, l'idée même d'un homme hors de tout contrat,

et qui pourrait s'en donner un, est une contradiction dans les termes30. Mais
si cette contradiction avait suffi à conduire les Consumants à l'impasse, elle
devait aussi suffire à y mener les signataires du concordat.

D'autre part et enfin, puisqu'un pareil traité pose l'Etat face à l'Eglise, il en
découle que, dans l'économie du consalvisme, le christianisme est clairement
d'un côté: en vertu de quoi, il faut bien que ce qui siège de l'autre relève de l'an-
tichristianisme. Par nécessité logique, le partenaire est aussi un adversaire. Tout
concordat sur le mode de 1801 favorise donc, au moins autant qu'il ne l'entrave,
le développement d'une hostilité au christianisme, qui est liée au cynisme avec
lequel les pouvoirs d'Etat acceptent, à seule fin de l'utiliser pour mieux gouver-

" Voyez La République, X, 614 b - 621 d; et le commentaire qu'en donne Arendt dans
«Qu'est-ce que l'Autorité?»: op. cit.; loc. cit.; section V; pp. 168-178.
Voyez Bonald, Recherches philosophiques sur les premiers objets des connaissances
morales; in Œuvres complètes; Paris; Migne; 1859; tome III; spécialement col. 48 et chapitre II,
«De l'Origine du langage», col. 61-122.



L Enlèvement de l'Europe 323

ner leur monde, de remettre sur le marché une religion à laquelle eux-mêmes
n'adhèrent plus, sans s'interdire d'ailleurs pour cela de travailler à pouvoir s'en

passer un jour, quand ils auront suffisamment diffusé dans leur peuple les lumières

de leur propre idéologie.
Ces risques dont le consalvisme était gros s'étaient vérifié dès le premier essai

que la Curie en avait tenté. Le bonapartisme est essentiellement un centrisme; il
unit appel plébiscitaire au peuple et autoritarisme, et il veut donc, par là, opérer à

son profit la réconciliation des valeurs universelles de la Gauche et des valeurs
locales de la Droite, que la Révolution avait séparées. La politique de Bonaparte
annonçait de la sorte la caractéristique qui fut après lui aussi bien au coeur du
nazisme qu'à celui du stalinisme, le premier unissant une référence nationale, issue
de la Droite, à une référence socialiste venue de la Gauche; le second prétendant
réaliser le socialisme en un seul pays. Pour autant, parce que ces deux dimensions

du local et de l'universel forment le tout de l'homme, que son corps situe
localement, mais que sa raison ouvre sur l'universel, la volonté bonapartiste de

les réunifier participait toujours de l'ambition de refonder l'humanité qui avait
été celle des Constituants. Or fonder l'homme, c'est l'œuvre de Dieu, et voilà
pourquoi pareil projet, qu'il fût libéral (c'est-à-dire révolutionnaire en son
principe), ou centriste, sur le mode totalitaire comme sur le mode bonapartiste, était
dans son tréfonds incompatible avec le christianisme. L'histoire ecclésiastique
du premier Empire est là-dessus fort éloquente: le signataire laïc du concordat
finit par s'en prendre de front à l'Eglise, au point d'en arriver à déporter le
signataire papal du fameux contrat. Sous Pie XI, les mécomptes du consalvisme
furent exactement les mêmes. A peine ratifiés les accords du Latran et le

Reichskonkordat, le Saint-Siège dut s'apercevoir qu'en guise de rechristianisation de la

société, il était aux prises avec une entreprise totalitaire qui non seulement, ne
demandait rien au christianisme, mais encore, ne désespérait pas d'en venir à

bout. Les concordats que signent Mussolini et Hitler ne sont, de leur point de

vue, qu'un moyen de circonvenir l'Eglise, pour mieux en avancer à petit bruit la

ruine; quant aux autres, ce fut le destin de tous les Etats qui les avaient souscrits

que de finir sous la botte du nazisme: Autriche, Tchécoslovaquie, Pologne, France,

Roumanie, Yougoslavie, Lithuanie, Lettonie, il n'y eut encore une fois, par
un effet ultime, sans doute, de la désormais renversée ligne d'amitié, que l'Equateur

pour faire exception.
Le bilan s'établissait donc à une déroute totale de l'Europe consalviste, tandis

que commençaient à se préciser les contours d'un autre projet pour le continent,
qui pouvait se réclamer d'une assez forte logique. Parce que l'Europe est un
compromis entre le local et l'universel, il est assez naturel qu'elle apparaisse
comme une dimension idéale à des centrismes qui, sur un autre plan, tentent eux
aussi d'opérer le même arbitrage entre l'un et l'autre. De là ce que Napoléon
appelait son système continental, comme la réduction de l'Europe par Hitler en

espace vital du Reich grand-allemand31. La tentative nazie n'acheva certes de se

Sur la mise en musique juridique de la chose, en particulier par Carl Schmitt, voyez Franz
Neumann, Béhémoth. Structure et pratique du national-socialisme 1933-1944, Paris; Payot,



324 Fabrice Bouthillon

dessiner qu'après la mort de Pie XI, mais dès la guerre d'Ethiopie, le fascisme
avait fait vibrer la corde européenne pour justifier ses entreprises; et, avec le

déclenchement de celle d'Espagne, il recommença tout un bourrage de crâne sur le

thème de la défense de l'Occident. Cela préparait de longue main la présentation
de l'opération Barberousse comme une Croisade européenne contre le bolche-
visme32.

Or Pie XI ne s'est pas opposé moins fermement à ce projet d'Europe-là qu'à
celui d'Europe libérale. C'est clair dès la double encyclique de 1937. Certes,
bien des thèmes de Divini Redemptoris sont directement repris de Quadragesimo
Anno, toutefois la perspective du texte est essentiellement modifiée par son
association avec Mit brennender Sorge. La simultanéité de leur publication proclame,
d'emblée, que le stalinisme et le nazisme participent de la même réalité, ce qui
fait que le catholicisme peut réclamer une place aux origines de la théorie des

totalitarismes; mais il faut encore ajouter que des deux documents, le plus important

aux yeux de Pie XI est fort probablement celui qui traite de l'Allemagne: il a

publié Divini Redemptoris largement pour interdire à la propagande de Goebbels
de prétendre, au vu de Mit brennender Sorge, que l'Eglise faisait cause commune

avec le communisme, et il n'avait, sur la fin de sa vie, plus la moindre hésitation

à définir Hitler, et non Staline, comme «le plus grand ennemi du Christ et de

l'Eglise dans les Temps Modernes»33.

La chose est d'autant plus notable qu'en matière d'antibolchevisme, Pie XI
avait tout un passé. Son encyclique de 1932, Caritate Christi compulsi, avait
explicitement appelé à une union mondiale contre le communisme, et même Mit
brennender Sorge n'est pas encore totalement étrangère à cette ambiance,
puisqu'on y trouve, sur la fin, le vœu que vienne le jour «où le peuple allemand tout
entier, même avec ses membres aujourd'hui fourvoyés, revenant à la religion, et,
dans une foi purifiée par la souffrance, ployant de nouveau le genou devant le
Roi des temps et de l'éternité, se dispos[e] enfin, dans la lutte contre ceux qui
nient Dieu et minent l'Occident chrétien à reprendre, en harmonie avec tous les

hommes de bonne volonté de tous les peuples, la mission que les plans de l'Eternel

lui ont assignée»34. Il n'est que plus remarquable que le dernier Pie XI se soit
livré à une démolition systématique de tous les éléments de la propagande
antibolchevique sur laquelle comptait le nazisme pour embrigader les catholiques.

Il a commencé par s'opposer à la présentation de l'entreprise antibolchevique
de Mussolini et de Hitler comme une croisade, et d'abord en se gardant bien
d'accorder ce label au soulèvement franquiste, qui, fomenté par des catholiques
espagnols, avait pourtant tout pour l'obtenir. Il a suffi au Saint-Siège que Franco
soit ouvertement soutenu par Berlin, pour lui faire attendre des mois la recon-

1987; première partie, chapitreV, ((Le Grossdeutsche Reich»; section 4, «Le nouveau droit
international»; pp. 151-170.

32
Voyez Bernard Bruneteau, L'Europe nouvelle de Hitler. Une illusion des intellectuels de

Vichy; Monaco; Editions du Rocher; «Démocratie ou totalitarisme»; 2003.
3

Voyez le télégramme n°38 du comte Pignatti, ambassadeur d'Italie près le Saint-siège, au
comte Ciano, le 7 avril 1938; archives du ministère italien des Affaires Etrangères, série

Affari politici; sous-série Affari politici 1931-1945. Santa Sede; carton 39.

Voyez Mit brennender Sorge, op. cit.; loc. cit.; pp. 51-52.



L'Enlèvement de l'Europe 325

naissance diplomatique qu'il avait escomptée d'emblée35. Encore le pape a-t-il
frappé plus directement au cœur des espoirs que le nazisme pouvait nourrir de

détourner à son profit l'idéologie croisée, quand, après la venue de Hitler à Rome,

en mai 1938, il a qualifié publiquement la croix gammée de croix ennemie
de la croix du Christ36. Car dès lors, point de croisade sous ce symbole pour les

catholiques, évidemment.
Mais à certains égards, point d'Europe non plus. Plus Pie XI a avancé dans

son pontificat, plus consciemment il a refusé de reconnaître aux peuples
européens et à leur civilisation la moindre supériorité par rapport à ceux des autres
continents. Cette évolution s'est enracinée dans la dimension missionnaire de sa
charge37. Dès les débuts de son règne, il présentait volontiers l'expansion que le
catholicisme avait connue outre-mer à partir des Grandes Découvertes comme
une compensation providentielle aux défections que le mouvement émancipateur
moderne lui avait fait subir sur le vieux continent38: cette vision des choses pouvait

être classique, elle n'en emportait pas moins l'expression d'une certaine
déception envers l'Europe. Naturellement ce sentiment décupla, lorsque l'échec de

son entreprise de reconquête y devint patent, et que le thème européen commença
à devenir l'un des préférés de la propagande allemande. Un an avant sa mort,

sous l'impression de la catastrophe que l'Eglise romaine venait de subir avec
Y Anschluss, Pie XI déclarait aux membres du conseil supérieur de la Propagation
de la Foi qu'il n'avait «pas besoin de leur dire [...] les jours douloureux que
traverse, depuis quelque temps, le Père de la grande famille catholique, en voyant et

en méditant ce qui se passe au sein de ces antiques chrétientés du vieux monde,
en Europe, dans les régions qui lui sont les plus voisines. Vraiment, il y a de quoi
faire pleurer. Le Pape était plus ou moins préparé à beaucoup d'épreuves douloureuses,

mais pas à celles qui se sont produites successivement et dans une telle
mesure. Pourtant, il n'a pas assez de paroles pour remercier le Seigneur de lui
avoir procuré [...] cette grande consolation, comme pour obliger son cœur et ses

yeux à se détourner un moment d'un spectacle désolant et à jouir de la vue des

Voyez Guy Hermet, les Catholiques dans TEspagne franquiste; Paris; P.F.N.S.P.; deux
volumes; 1980 et 1981, et «Pie XI, la République espagnole et la guerre d'Espagne», in Achille
Ratti Pape Pie XI; Rome; Ecole française de Rome; 1996; pp. 499-427; ainsi que la dépêche
du comte Pignatti au comte Ciano en date du 6 juin 1937, in telespresso 8680 du palais Chigi
à l'ambassade d'Italie à Salamanque, le 10 juin 1937, archives du ministère italien des

Affaires Etrangères, série Affari politici; sous-série Affari politici 1931-1945, Santa Sede;
carton 35.

Voyez son allocution en réponse aux vœux du sacré-collège, le 24 décembre 1938, dans Don
Domenico Bertetto (éd.), / Discorsi di Pio XI, Rome, Librairie Editrice Vaticane; trois
volumes; 1985; tome III; pp. 869-872.
Voyez l'encyclique Rerum Ecclesiae du 28 février 1926 sur le développement des missions,
B.P. III, pp. 143-175, en particulier p. 164. («C'est une erreur de considérer les indigènes
comme des hommes d'une race inférieure et des êtres d'un esprit borné. Une longue
expérience nous enseigne, à l'opposé, que les peuple du lointain Orient ou de l'hémisphère
austral ne le cèdent pas toujours aux habitants de nos pays».)
Voyez son homélie pour la messe de la Pentecôte célébrée dans Saint-Pierre de Rome, le 4

juin 1922, à l'occasion du troisième centenaire de la Congrégation de la Propagande, B.P. I;
pp. 68-72.



326 Fabrice Bouthillon

régions si vastes et si éloignées, si belles et si riches de tant de promesses, où

germent, croissent, fleurissent et mûrissent les magnifiques moissons des
Missions. [...] On dirait que la divine Providence, à laquelle appartient l'avenir,
prépare à de grandes choses ces immenses continents. Que seront ces chrétientés
dans cinquante, cent, deux cents ans? Quelles compensations auront-elles apportées

à tant de défections du vieux monde?»39.

Bien avant d'en être arrivé là, il avait déjà, dans son encyclique Rerum
Ecclesiae de 1926, insisté, à la suite de son prédécesseur Benoît XV, sur la
nécessité de former un clergé indigène, et ce, dans l'éventualité de l'accession des

colonies à l'indépendance; puis, joignant le geste à la parole, il avait sacré de sa

main les six premiers evêques chinois, dans Saint-Pierre de Rome, le 28 octobre
de la même année40. Rien d'étonnant donc, si, sur la fin de son pontificat, le

souci missionnaire, le refus du nationalisme, qui avait été pour lui une autre
raison de condamner l'Action française, et l'hostilité au racisme nazi, concourent
désormais à la même prise de distance par rapport à l'Europe blanche, aryenne,
impérialiste, que le nazisme tendait à ériger en valeur suprême. II est, à cet égard,

particulièrement significatif qu'un de ses discours les plus virulents contre le

racisme ait été prononcé, le 28 juillet 1938, devant les élèves africains et asiatiques
du séminaire Urbain de la Propagande41.

Mais cette inflexion n'était pas non plus sans lien avec sa redécouverte de la

dimension juive du christianisme, qui est déjà parfaitement claire dans Mit
brennender Sorge42. L'Europe nazie étant, par définition, exclusivement aryenne, le

judaïsme ne pouvait consumer pour elle qu'un corps étranger, qu'il fallait d'autant

plus nécessairement envisager de refouler au fond de l'Asie, qu'il était, aux

yeux de Hitler, consubstantiellement lié au bolchevisme. Alors quand Pie XI
déclare, en septembre 1938, que les chrétiens sont «spirituellement des Sémites»43,

non seulement cette prise de position perturbe l'argument antibolchevique que le

nazisme mettait en avant pour les enrôler dans sa croisade, mais encore, elle
constitue une prise de distance par rapport à l'Europe.

Ainsi peut-on dire qu'il s'est prononcé contre l'Europe nationale ou raciale

comme il s'était prononcé contre l'Europe libérale. Mais il me semble qu'à
certains égards, il a aussi rompu avec l'Europe catholique, telle du moins qu'avait
voulu la promouvoir sa diplomatie consalviste. Car Mit brennender Sorge, c'est
vraiment la mine du consalvisme, dont tous les éléments constitutifs sont comme
l'objet d'un jeu de massacre. Non seulement le pape y reconnaît explicitement
que le concordat a été un marché de dupes, qui, de la part de l'Etat allemand, n'a
jamais servi qu'à dissimuler la «guerre d'extermination» qu'il entendait dès

Discours aux membres des conseils supérieurs généraux des œuvres de la Propagation de la
Foi et de la Sainte Enfance, le 28 avril 1938; B.P. XVII, pp. 108-112.
Voyez le texte de son homélie pour la circonstance, Jam finis est; B.P. III, p. 257-259.
Voyez B.P. XVIII, pp. 19-24.
Voyez Mit brennender Sorge, op. cit.; loc. cit.; section «Vraie foi au Christ», pp. 19-20.
Voyez sa déclaration aux dirigeants de la radio catholique belge, le 6 septembre 1938, in La
Documentation catholique, tome XXIX, (1938), col. 1459-1460.



L'Enlèvement de l'Europe 327

l'origine livrer au christianisme44, mais encore il renonce à y promouvoir aucun
projet de société: son unique souci, c'est que les catholiques allemands restent
une Eglise, ce pourquoi l'essentiel de son propos est désormais un rappel du ké-

rygme, contre le détournement qu'opéraient les nazis des principaux articles de
la foi. L'Action Catholique, enfin, si obsessionnellement vantée depuis 1922

comme la panacée aux maux du monde, l'Action Catholique n'est plus citée

qu'une seule fois, et in extremis encore bien, au fil de la bénédiction terminale
impartie aux divers membres de l'Eglise germanique. C'était en soi tout un
symbole: de l'action, domaine eminent de la politique43, mais aussi manière d'être
qui, depuis sainte Marthe, ne saurait jamais être absolument exempte, aux yeux
de la foi, du soupçon d'activisme46, l'Eglise de Rome revenait à la contemplation
du mystère, et à sa proclamation.

Lorsque la Croisade européenne contre le bolchevisme s'est finalement déclenchée,

le 22 juin 1941, la papauté s'est surtout signalée par son silence. Peut-être
eût-elle cédé à la tentation de l'approuver plus ouvertement, si, par une opération
inverse de celle qui a fait dire que Carl Schmitt avait écrit son œuvre pour aplanir
le terrain devant les divisions blindées de la Wehrmacht47, Pie XI finissant n'avait

au préalable, à la manière dont on déblaie une ruine, lève une hypothèque,
enlève une pierre d'achoppement, enlevé Europe. Mais qu'il l'ait fait permet
peut-être de mieux comprendre la nature équivoque du souvenir laissé par sa

politique. Car, d'un certain point de vue, elle a commencé par connaître après 1945

un été de la Saint-Martin particulièrement impressionnant. Les deux mamelles en
avaient été la dimension concordataire et l'appel à la militance; or la République
italienne inscrit dans sa Constitution le texte des accords du Latran, la République

de Bonn reconnaît la validité du concordat de 1933, et la République
française continue de vivre sous le régime du crypto-concordat des années 20, tandis

que, parallèlement, commence en Europe la grande période d'une démocratie-
chrétienne si influente que les plaisants la surnommèrent le Vatikform. Comment,

avec un tel dossier, le pape des concordats et de l'Action catholique n'a-t-
il jamais été au moins béatifié, il faudrait en donner sa langue au chat, si l'on
n'apercevait tout d'abord que les démo-chrétiens avaient probablement gardé
une mémoire trop douloureuse des choix qu'il avait opérés à leur détriment en
1929 et 1933 pour aider beaucoup à le pousser sur les autels. Son cas ne pouvait
évidemment pas s'arranger après Vatican II, quand l'Action catholique se vida
de sa substance, pendant que le gauchisme triomphant jetait le soupçon sur les

concordats - le courant antitotalitaire, qui pouvait se trouver en Pie XI un précurseur,

n'était pas de taille à y faire équilibre, et il était d'ailleurs lui aussi gêné

pour ce faire par le souvenir des pactes avec Mussolini et avec Hitler.

Voyez Mit brennender Sorge, introduction, op. cit.; loc. cit.; pp. 7-13.
Voyez H. Arendt, Condition de l'Homme moderne( The Human Condition); Paris; Agora;
1988; chapitre V, pp. 231-314, «L'action».

46
Voyez Luc X 38^12.

47
Voyez l'introduction de Peter Haggenmacher au Nomos de la Terre de C. Schmitt, op. cit.; p.
13.



328 Fabrice Boiithillon

Mais le facteur européen peut contribuer lui aussi à expliquer cette solitude
posthume, surtout si l'on songe à l'importance qu'il a toujours eue, et qu'il a

encore, dans le fond de commerce de la démocratie-chrétienne. Elle est centriste,
certes par exclusion des extrêmes, comme la social-démocratie, et non par leur
addition, comme le sont les totalitarismes; mais, dans son cas comme dans le

leur, ce centrisme fait toujours bon ménage avec l'Europe comme moyen terme
entre local et universel. Or la singularité de Pie XI est d'avoir fini par rompre
avec les trois grandes formes classiques de la thématique européiste: avec la libérale,

dès les années 20; avec la nationaliste ou raciale, à la fin des années 30;
mais aussi, du moins si la lecture que je propose de ses demiers actes et en
particulier de Mit brennender Sorge est exacte, avec la catholique. L'époque étant ce

qu'elle est, on conçoit dès lors que son culte soit demeuré affaire de happyfew.

L'enlèvement d'Europe. Note sur l'oubli d'un cas d'europhobie: Pie XI (1922-1939)
La démocratie-chrétienne ayant, après 1945, uni l'héritage de la résistance chrétienne aux
totalitarismes, et la participation à l'élévation de l'actuel échafaudage européen, on se con-
vaint quelquefois un peu vite que le Saint-Siège a lui aussi toujours conjugué ces deux
entreprises. Ce n'est pas si clair pour Pie XI: peu tracassé par la thématique européenne au
début de son pontificat, son animosité envers le nazisme s'est traduite ensuite par un
éloignement pour l'Europe, telle du moins que celui-ci prétendait l'incarner.

Eine Abfuhr an Europa. Bemerkungen zu einem vergessenen Fall von Europhobie: Pius
XI (1922-1939)
Vor dem Hintergrund dessen, dass die Christdemokratie nach 1945 den «christlichen
Widerstand» gegenüber den Totalitarismen und die Teilnahme an der Errichtung der
aktuellen europäischen Strukturen verband, geht man zuweilen etwas voreilig davon aus,
dass auch der Heilige Stahl diese beiden Grundhaltungen immer miteinander verbunden
hätte. Für Pius XI ist dies nicht so eindeutig: war er zu Beginn seines Pontifikats wenig
mit der europäischen Thematik beschäftigt, so übersetzte sich seine Feindschaft gegenüber

dem Nationalsozialismus in eine Distanzierung von Europa, zumindest insofern als
derselbe vorgab, Europa zu verkörpern.

A rejection ofEurope. Remarks on aforgotten case ofEurophobia: Pius XI (1922-1939)
After 1945, with Christian-Democracy having combined the heritage of the Christian
resistance to totalitarian regimes with participation in constructing Europe, it seems
possible to jump a little too quickly to the conclusion that the Holy See also always linked
these two projects. This is not at all clear in the case of Pius XI, who was little concerned
with European issues at the beginning of his pontificate. His animosity towards Nazism
resulted later on in his distancing himself from the European project, at least to the extent
that Nazism had also claimed to embody Europe.

Mots clés - Schlüsselbegriffe - Keywords
Pie XI, construction européenne, totalitarismes, concordats, diplomatie vaticane

Fabrice Bouthillon, Maître de conférences en Histoire contemporaine à l'Université de

Bretagne occidentale, Brest


	L'Enlèvement d'Europe : note sur l'oubli d'un cas d'europhobie : Pie XI (1922-1939)

