Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: L'Enléevement d'Europe : note sur I'oubli d'un cas d'europhobie : Pie XI
(1922-1939)

Autor: Bouthillon, Fabrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’Enlevement d’Europe.
Note sur I’oubli d’un cas d’europhobie:
Pie X1 (1922-1939)

Fabrice Bouthillon

«J 'ai été la derniere chance de I'Europen.
(Adolf Hitler, in Le Testament politique de Hitler.
Notes recueillies par Martin Bormann,

Paris 1959, note XVII; 26 février 1945, p. 139).

D’Europe, la seule chose qui soit & peu prés claire est quelle a été enlevée'.
Comme Pie XI, parce qu’il s’appelait Ratti, a pris pour devise Raptim transit, «il
passe en enlevant», cela suffit a fonder la légitimité d’une enquéte sur les respon-
sabilités qui ont pu étre les siennes dans ce rapt. Et de fait, dés qu’on 1’ouvre, il
s’avere que du theme européen 1l ne parle soit jamais, soit jamais en bien. Or que
la papauté soit favorable a ’unité européenne, et méme qu’elle 1’ait toujours été,
c’est une opinion qui a longtemps paru aller de soi, si grande a été, apres la se-
conde guerre mondiale, la part prise par la démocratie-chrétienne dans I’édifica-
tion de I’actuel échafaudage européen. Il aura fallu, tout récemment, 1’échec des
catholiques a faire inscrit dans le projet de constitution européenne une référence
explicite aux racines chrétiennes du continent, pour qu’on commence a s’aviser
que les choses n’étaient pas nécessairement aussi simples, et que le rapport de
I’Eglise et de I’Europe pouvait également étre conflictuel. Cette situation n’aurait
peut-€tre pas paru a ce point nouvelle, si on avait gardé meilleure mémoire de ce
que fut, entre les deux guerres mondiales, a une époque ou différents projets
d’unité européenne commencerent a se préciser, 1’attitude face a eux du pape
Ratti.

La premiére trace de ce qu’elle a été est toute négative, car c’est la quasi absence
de la thématique européiste, et méme tout simplement européenne, dans ses pro-
pos et ses écrits. De ses trois encycliques les plus célebres, Quadragesimo Anno’
n’utilise le terme d’Europe qu’une fois, Divini Redemptoris® et Mit brennender
Sorge’, pas du tout. Dans I’ensemble des textes qui subsistent de lui, il reste

Voyez |'article «Europe» du Dictionnaire des Antiquités grecques et romaines, sous la di-
rection de Ch. D’Aremberg et Edm. Saglio, Paris; Hachette; s.d.; tome II; pp. 862865, par
Ch. Hild.

Voyez le texte in Actes de Sa Sainteté Pie XI, Paris; La Bonne Presse; dix-huit volumes,
1927-1945. Les renvois a cette édition se feront désormais sous la référence «B.P.», suivie
_ de I’indication du tome et de la page.

° Texte in B.P. VII, pp. 89-176.

* Texte in B.P. XVI, pp. 7-53.

SZRKG, 100 (2006), 315-328

(5]



316 Fabrice Bouthilion

beaucoup plus rare que les allusions au «monde», A «toutes les nations»’, &
«’universy, catholique ou non®, au «genre humainy’, & «’humanité»®, et méme a
«la pauvre humanité»’. Quand on le trouve, c’est a la maniere dont le prince de
Metternich disait de I’Italie qu’elle n’était qu’une expression géographique; I’u-
sage en est purement descriptif, dépourvu de toute connotation politique ou re-
ligieuse, et guidé par le seul désir de distinguer, pour la clarté du propos, cette ré-
gion du monde de telle ou telle autre'®: si bien qu’'on a d’abord 1'impression
qu’en la personne du moins de Pie XI, I’Europe, pour le Saint-Siége, est quelque
chose comme un non-objet.

[l n’y a la, en fait, rien qui soit dii au hasard, ou & une singularité de ce pape.
L’absence de I’Europe chez lui tient sans doute assez largement a ce que la di-
mension européenne présente d’intrinséquement inadapté a la papauté. Le pape
est évéque de Rome; or Rome est soit Urbs, soit Orbs: elle unit le local a I'uni-
versel, parce qu’elle fut la premiere des nations barbares qui se mit a 1’école de la
raison grecque, et donc aussi la premiére qui ait fait de son pouvoir, originelle-
ment tout local, un pouvoir universel, en droit si non absolument en fait, parce
que rationnel. Entre la Ville et le monde, I’Europe est un niveau intermédiaire
que I’Empire a toujours dépassé, sans jamais d’ailleurs 1’avoir inclus intégrale-
ment. Méme 1’Occident, qui fut de ses subdivisions durables celle qui s’en rap-
procha le plus, et qui a du reste fourni au pape son titre patriarcal, ne s’y est
jamais réduit: en plus de I’Europe de 1’Ouest, il englobait le Maghreb, terme qui,
en arabe, traduit d’ailleurs exactement ce vocable. Puis quand, a I’époque de la
tétrarchie, il s’est fugacement dessiné, avec les Espagnes, les Gaules, les Germa-
nies, la Bretagne et I’Italie, une circonscription dans I’Empire qui a ressemblé
d’assez pres a une Union de ’Europe Occidentale, et qui fut du reste gouvernée
d’une ville aussi proche de Bruxelles, de Luxembourg et de Strasbourg que peut
I’étre Tréves, Rome n’était dé€ja plus dans Rome, et rien n’en a subsisté dans la
titulature pontificale: le pape est évéque de Rome, primat d’ltalie, patriarche
d’Occident; d’Europe, nulle mention.

La qualité de successeur de Pierre fonctionne de la méme maniére. Pierre et
les Douze, disent sans tréve les Evangiles et les Actes: Pierre est soit lui-méme,
soit la téte du college apostolique, c’est-a-dire de toute I’Eglise; 1a aussi, on pas-
se du local a "universel sans médiation aucune. Sous ce rapport €galement, 1’Eu-
rope fait figure de mauvais compromis entre 1’un et 1’autre, a tout coup trop
grande ou trop petite pour 1’exercice de la fonction pétrinienne.

° Voyez par exemple ’allocution consistoriale du 13 mars 1933, B.P. [X, pp. 92-121, en par-
ticulier p. 106.

% Voyez par exemple le motu proprio Orbem catholicum du 29 juin 1929 sur |’organisation
dans le monde catholique de I’enseignement de la doctrine chrétienne; B.P. I, pp. 270-274.

" Voyez par exemple I’encyclique Quas primas du 11 décembre 1925 sur I'institution d’une
féte du Christ-Roi, B.P. III; pp. 63-93, en particulier p. 76.

¥ Voyez Quadragesimo Anno; op. cit.; loc. cit.; p. 99.

® Voyez la lettre a Mgr Signori, le 7 avril 1922; B.P. I, pp. 36-37.

' Voyez I"encyclique Ubi arcano du 23 décembre 1922, B.P. I, pp. 136-178, p. 142; Quadra-
gesimo Anno; op. cit.; loc. cit.; p. 99; ou le discours du 27 aoiit 1935 aux infirmiéres catholi-
ques, B.P. XIII, pp. 132143, p. 141.



L’Enlévement de I’Europe 317

Mais il est une autre fagon de comprendre aussi cette absence. Dans Le No-
mos de la Terre, Carl Schmitt explique qu’au moment des Grandes Découvertes,
les Européens convinrent que leur continent resterait tenu pour le monde pro-
prement dit, tandis que les nouveaux espaces qui s’ouvraient a eux seraient con-
sidérés comme un chaos, une res nullius, vouée a la colonisation par celles des
Puissances de I’Europe qui auraient les moyens d’y aborder pour commencer, de
s’y maintenir ensuite, et ou le droit ne naitrait donc que de la force. La déli-
mitation des deux domaines fut d’emblée extrémement précise, au moyen des
«lignes d’amitié» qui furent tracées sur les mappemondes, aprés définition dans
les articles ad hoc de traités passés entre les souverains européens: d’un coté de
la ligne, le droit des gens, de I’autre, la politique de la canonniére''. Ainsi le jus
publicum europaeum s’équipare au droit international; les puissances européen-
nes sont «les Puissances», absolument; et si donc I’Europe en un sens disparait,
c’est pour s’annexer le monde.

L’histoire rapporte que la toute premiére ligne d’amitié, celle qui régla en
[494 les relations ultramarines du Portugal et de I’Espagne, fut tracée par un
pape, Alexandre VI Borgia'’. Ce fait n’était pas contingent, car, en un certain
sens, cette réduction du monde a I’Europe, a I’issue du Moyen-Age, fut ['une des
conséquences du provincialisme dans lequel s’était enfermée la Chrétienté latine
apres sa rupture avec 1’Orient chrétien, et qui I’avait amenée a se proclamer ca-
tholique, c’est-a-dire universelle, égale au monde entier, par une évolution d’ail-
leurs strictement paralléle, quoique opérée en sens inverse, a celle qui avait con-
duit les Grecs, puis les Russes, a considérer que 1’Orthodoxie se limitait & eux'”.

Et, bien sir, le statut ambigu de I’Europe dans les propos comme dans 1’action
de Pie XI est une séquelle de cet état de fait. Cette conception du droit des gens
s’est en effet maintenue jusqu’a la premiére guerre mondiale, avant laquelle les
Européens ont toujours témoigné d’une extréme réticence a traiter sur un pied
d’égalité quelque Etat a eux étranger que ce fiit, méme aussi considérable que la
Sublime Porte ou que I’Empire chinois. Si on laisse de c6té le cas tardif du Ja-
pon, qui, du reste, en 1905 encore, fut toujours regardé de treés haut tant par ses
adversaires russes que par le médiateur américain, lors de la négociation du traité
de Portsmouth'?, 1a seule exception qui fut faite a cette exclusive le fut au béné-
fice des Etats-Unis: or ¢’était 1a une Europe en indivision. Le pontificat de Pie XI
est certes postérieur au premier conflit mondial, mais il s’inscrit entiérement
dans I’entre-deux-guerres, c’est-a-dire dans 'ultime sursis que I’isolationnisme
américain, la mise a ’écart de I’Union soviétique, et I’apogée des empires colo-

"' Voyez Carl Schmitt, Le Nomos de la Terre dans le droit des gens du jus publicum euro-
paeum; Paris; P.U.F.; «Léviathan»; 2001. Sur Carl Schmitt comme «juriste de la Couronne
du III° Reich», voyez Emst Jinger, Second Journal parisien; entrée du 14 décembre 1943;
Paris; Le Livre de Poche; «Biblio»; 1984; pp. 211-212.

" Bulle Inter caetera divinae du 4 mai 1494, Voyez C. Schmitt, op. cit.; p. 90.

" Voyez Olivier Clément, Rome autrement. Un orthodoxe face a la papaute; Paris; Desclée De
Brouwer; 1997; et Serge Boulgakov, Sous les Remparts de Chersonése; Genéve; Ad Solem,
1999.

" Voyez les Mémoires du comte Witte, Paris; Plon; 1921; chapitre VI, «La paix de Ports-
mouth», pp. 116-157; particuliérement p. 141.



318 Fabrice Bouthillon

niaux, ménagerent au jus publicum europaeum. Et voila pourquoi sur I’Europe,
Pie XI est muet. Il en parle si peu parce qu’il n’en sort jamais. Elle est son mon-
de, elle est le monde, au point qu’il unissait volontiers dans le méme souffle «la
tranquillité de I’Europe et le salut du monde»'”.

C’est ce qui explique que, d’absente, I’Europe devienne chez lui quasi omni-pré-
sente deés qu’on examine ce qui fut la dimension la plus spectaculaire de son pon-
tificat, a savoir son ceuvre concordataire. Pie XI a conclu des concordats avec la
Lettonie, la Baviére, la Pologne, la Roumanie, la Lithuanie, I’Italie, la Prusse, le
Pays de Bade, I’ Autriche, I’ Allemagne, la Yougoslavie, a quoi il faut ajouter les
deux modus vivendi avec la Tchécoslovaquie et I’Equateur'®, et encore le crypto-
concordat avec la France'’. La dimension européenne de cette activité diploma-
tique est indéniable, puisque, de toutes ces conventions, une seule a été passée
avec un Etat d’un autre continent, alors que 1’ensemble des autres a fini par re-
couvrir grosso modo toute 1’étendue du nétre. Ce serait méme 1’Europe de 1’ At-
lantique a 1’Oural, stricto sensu, vu que, si la diplomatie pontificale n’est jamais
parvenue sous Pie XI a prendre vraiment pied ni en Grande-Bretagne, ni en
Scandinavie, ni aux Etats-Unis, en sens inverse, elle est allée assez loin dans les
négociations qu’elle avait engagées avec les Soviétiques afin d’arriver avec eux a
un accord du méme genre'®. Il est donc incontestable qu’il y a eu chez lui un pro-
jet européen, et que ce fut celui d’une Europe consalviste.

Car la politique concordataire qu’il a déployée a I’échelle de I’Europe suit un
modele trés précis, qu’il n’est pas injuste de placer sous le patronage de 1’illustre
signataire du concordat de 1801 avec Napoléon Bonaparte. Elle repose sur 1’idée
que, dans 1’ébranlement provoquée par la premiere guerre mondiale, les Puissan-
ces vont avoir besoin de 1’Eglise, parce que cet effondrement est la conséquence
logique de I’abandon de la foi par le monde européen. Si on ne croit plus en
Dieu, de proche en proche on doit finir par remettre en cause toute autorité;
I’apostasie mene donc au désordre universel, dont la derniére manifestation a €té
le conflit mondial. Le retour a la stabilité de I’Europe et du monde passe en con-
séquence par un retour a la religion, et c’est pourquoi I’Eglise peut proposer un
marché aux Puissances: si celles-ci veulent son soutien, il faut aussi qu’elles lui
accordent le leur, qu’elles permettent que s’opere une reconquéte chrétienne de
la société'® — celle dont les contours furent précisés par Pie XI en 1931 dans
Quadragesimo Anno.

'* Voyez par exemple le chirographe Quando nel Principio du 24 juin 1923 au cardinal Gas-
parri, La Documentation catholique, tome X, n® 207, 21-28 juillet 1923; col. 67-69.

'® Voyez A. Mercati, Raccolta di Concordati su Materie ecclesiastiche tra la Santa Sede e le
Autorita civili; Cité du Vatican; Librairie Editrice Vaticane; 1954.

"7 Voyez Jean Vavasseur-Desperriers, Charles Jonnart. Recherches sur une personnalité politi-
que de la troisiéme République ; Lille ; Université de Lille III; 1983-1984; these dactylo-
graphice.

1% Voyez Antoine Wenger, Rome et Moscou 1900-1950; Paris; Desclée De Brouwer; 1987.

" Voyez, entre autres, Ubi arcano, op. cit., loc. cit.; et I’encyclique Caritate Christi compulsi
du 3 mai 1932 sur les priéres et expiations a offrir au Sacré-Ceeur de Jésus dans les épreuves
présentes du genre humain, B.P. VIII, pp. 33-61, en particulier p. 45 («La croyance en Dieu



L’Enlévement de I’Europe 319

Reconquéte: car I’abandon de la foi, I’apostasie ou I’infidélité dont parle Pie
XI ne sont pas seulement pour lui une maniere de dire la dimension pécheresse
de I’homme, et donc par 1a des réalités permanentes; elles sont, tout au contraire,
historiquement situées. En elles, il vise le mouvement dans lequel la Révolution
a prolongé la Réforme®, et qui, pour prendre des dates symboliques, a abouti,
entre 1517 et 1789, a ruiner le régime d’investiture du politique par le théologi-
que que résumait la cérémonie du sacre, et sur lequel avait vécu tout le Moyen-
Age. Comme ces deux dates encadrent la période qu’on appelle classiquement
les Temps Modernes, le mouvement d’émancipation par rapport a [’Eglise dont
elles marquent les termes est proprement la modernité. Pour le dire avec un mot
de Jacques Maritain, Pie XI est donc un antimoderne®', et la nostalgie du Moyen-
Age qu’il exprimait dans Ubi Arcano est a cet égard tres franche. Ce qu’il veut,
c’est un retour a ce régime médiéval de tutelle du théologique sur le politique qui
fut permis en Europe occidentale, a la suite de I’écroulement du pouvoir impérial
en Occident, par la substitution de I'Eglise a I'Empire comme source unique de
légitimité>, et que, dans la mesure ou saint Augustin s’en était fait le principal
théoricien dans La Cité de Dieu, on peut appeler I’augustinisme politique®.

Ebranlé par la Réforme, ce régime avait achevé de s’effondrer lors de la Ré-
volution; ¢’est pourquoi il est, au fond, absolument logique que I’inspiration es-
sentielle de la politique concordataire de Pie XI soit a chercher dans la tactique
que le Saint-Siege avait employée en 1801, lorsque le cardinal Consalvi avait ap-
posé sa signature au bas du concordat avec ia France. Quelques années plus tot,
le mouvement émancipateur moderne avait débouché sur une Terreur telle que
certains de ses promoteurs, effrayés des dangers prochains dont elle était grosse
pour eux-mémes, avaient jugé que, sans revenir sur une Révolution a laquelle ils
devaient d’étre devenus quelque chose, il fallait pourtant mettre un terme au
processus de radicalisation dans laquelle elle s’était trouvée prise, et, pour cela,
parvenir & une entente avec le catholicisme, en sorte que celui-ci cesse de préter
son soutien a la Contre-Révolution, voire I’accorde a leur entreprise de stabili-
sation. Rome avait alors accepté de faire un bout de chemin avec ces révolution-
naires assagis, et c’est de la qu’était sortie la convention de 1801: I’Eglise aban-
donnait I’ancienne monarchie a son sort, en échange de la renonciation par I’Etat
a toute politique de déchristianisation, et de la possibilité pour elle de se lancer a
la reconquéte de la société, au moyen de la militance des fideles.

est en effet, sur la terre, le fondement inébranlable de tout ordre social et de toute autorité
humaine; tous ceux, donc, qui ne veulent pas de I’anarchie et du terrorisme doivent s’em-
ployer énergiquement a empécher les ennemis de la religion d’atteindre leur but si ouver-
tement et si fortement proclamé»).

* Voyez la lettre apostolique Meditantibus Nobis du 3 décembre 1922 au général des jésuites,
B.P. I; pp. 116-128.

- Voyez Jacques Maritain, Antimoderne; Paris; Editions de la Revue des Jeunes; s.d..

- Voyez H. Arendt, «Qu’est-ce que I’Autorité?»; in La Crise de la culture; Paris; Gallimard;
«Folio-Idées»; 1990; pp. 121-185.

* Voyez H-X. Arquilliére, L Augustinisme politique. Essai sur la formation des théories poli-
tigues du Moyen-Age; Paris; Vrin; 1955.



320 Fabrice Bouthillon

A 1’époque, I’autre politique catholique a I’égard de la Révolution était 1’alli-
ance militaire avec la Réaction, dans le style vendéen de la Grande Armée Ca-
tholique et Royale. A I’aune de cet intégrisme, qui promeut le retour a 1’augusti-
nisme politique a coups de fusil, le consalvisme passerait quasiment pour du li-
béralisme, alors qu’en fait, I’un et ’autre relevent du méme intransigeantisme™.
Tous deux refusent résolument I’émancipation du temporel qu’avaient voulue les
révolutionnaires; ils ne différent que dans le choix des moyens. Au choc frontal,
le consalvisme préféere une méthode plus souple, qui combine 1’acceptation de fa-
¢ade des pouvoirs nouveaux issus de la catastrophe & une entreprise de recon-
quéte par le dedans, elle-méme favorisée d’emblée par le cuisant aveu d’échec
que la signature d’un concordat constituait pour les Modernes. Leur objectif cen-
tral avait été de substituer, au contrat social chrétien de I’ancien régime, un pacte
nouveau qui ne diit plus rien a I’établissement chrétien, et sur lequel toutes les
autres associations auraient di venir se fonder, a commencer par les religieuses,
sur le modeéle de la Constitution Civile du Clergé. Du moment qu’il leur fallait
conclure un accord avec I’Eglise sur un pied d’égalité, ils reconnaissaient leur
impuissance sur ce point fondamental.

La politique concordataire de Pie XI sort de la méme matrice; elle repose sur
I’idée que la situation générale de I’Europe apres 1918 est exactement celle de la
France apreés 1793. La aussi, le mouvement émancipateur moderne a abouti a la
Terreur, sous les especes de la premiere guerre mondiale; 1a aussi, des Modernes
échaudés, auxquels la révolution bolchevique peint sur la muraille la méme me-
nace de radicalisation dont la conjuration des Egaux avait effrayé les Thermido-
riens, ne demandent pas mieux que de s’entendre avec 1I’Eglise pour aboutir a
une stabilisation. De 14, dans toute I’Europe, la relance du consalvisme, dont le
souvenir s’était d’autant moins éteint a Rome qu’il avait connu une premiere
grande reprise, moins de trente ans auparavant, avec la politique de Léon XIII.
En 1801, le Saint-Si¢ge avait dii consentir la fin de [’appui catholique a la Con-
tre-Révolution pour obtenir la fin de la persécution, mais il avait commence 1’an-
née suivante la réalisation de son projet de reconquéte militante, par le rétablis-
sement de la Société de Jésus; en 1890, afin d’aboutir a la suspension de la poli-
tique anticléricale des républicains frangais, il lui avait fallu appeler les fide¢les a
se rallier a la République, mais ’année d’apres avait été celle de Rerum No-
varum, cet appel par excellence a la militance sociale des catholiques: de méme
en France, entre 1922 et 1926, Pie XI scelle le nouveau Ralliement en con-
damnant 1’ Action frangaise, mais ¢’est pour mieux placer au centre de sa pas-
torale le développement de I’ Action Catholique.

Et la logique est strictement la méme en Italie en 1929. L’abandon de I’An-
cien Régime a son sort passe dans ce cas par celui des Etats de I’Eglise, en
échange de la reconnaissance de son indépendance que constituait pour celle-ci
la création du Vatican; mais, la aussi, derriere la facade de la Conciliation entre

* Sur I’intransigeantisme catholique, voyez E. Poulat. Eglise contre Bourgeoisie. Introduction

au devenir du catholicisme actuel;, Tournai; Casterman, 1977.
25 Voyez Jacques Prévotat, Les Catholiques et |'Action frangaise. Histoire d'une condamnation
1899-1939; Paris; 2001.



L 'Enlévement de I'Europe 321

les deux pouvoirs, les dispositions du concordat du Latran qui protégent 1’ Action
catholique sont congues par les diplomates pontificaux pour permettre une recon-
quéte chrétienne de la société.

La cohérence de ce projet explique ’hostilité dont le Saint-Siege fit preuve,
sous le pontificat de Pie XI, envers la tentative de réorganisation de 1’Europe li-
bérale que fut la S.D.N., tentative que les atlantes du présent échafaudage euro-
péen tiennent 4 assez juste titre pour un premier essai de la leur. Certes, la Cour
de Rome put donner certaines marques de faveur a I’esprit de Locarno®®, qu’elle
préférait quand méme a I’exaspération des revanchismes; mais cela ne saurait
faire oublier, ni la dimension fonciérement antilibérale du consalvisme en géné-
ral, ni celle que revétirent plus spécialement les deux concordats avec I’Italie et
avec I’Allemagne. Dans ces deux cas, le Saint-Sie¢ge sacrifia les partis catholi-
ques qui avaient jusqu’alors défendu les intéréts de I’Eglise dans les deux pays
en cause, le Parti Populaire et le Centre catholique. C’était, clairement, couper la
branche du mouvement catholique la plus en consonance avec la démocratie li-
bérale, et il n’y avait la rien que d’assez conforme a la remarque acide que Pie XI
s’était permise, des son encyclique liminaire, & propos de la S.D.N., comme fort
inférieure a ce que la Chrétienté du Moyen-Age avait réalisé dans le genre®’.

Novalis déja avait posé les deux termes dans un rapport sinon antithétique, du
moins équivoque, dans son opuscule de 1799 sur La Chrétienté ou I’Europe®. 11
n’est pas douteux que cette antinomie de I’Europe et de la Chrétiente ne soit la
clef de la capacité catholique a se désinvestir de ['unité europ€enne, voire a s’y
opposer, dés lors que celle-ci prend des allures trop exclusivement libérales; et
c’est en ce sens que 1’accueil équivoque réservé par I’Eglise a la Constitution
giscardienne pouvait se trouver un précédent chez Pie XI.

Il reste que, non moins que I’Europe libérale telle que la symbolisait la S.D.N,
I’Europe consalviste de Pie XI a abouti & un échec flagrant, au bout duquel il a
trouvé face a lui un autre projet européen qui, pour étre différent du premier, ne
lui en était pas plus sympathique pour cela.

A vrai dire, le consalvisme souffrait d’une tare originelle. Il vise a rétablir
I’augustinisme politique; or le régime augustinien n’avait nullement été créé par
la volonté d’un pape, ni, du reste, de personne d’autre. Il avait résulté d’un état
de fait, que saint Augustin avait seulement constaté, et qui était que, dans 1’¢-
croulement du monde antique, I’Eglise seule était restée debout. La situation qui
prévalait apres 1789 était toute différente, et ¢’était une faiblesse, pour toute poli-

% Sur les encouragements pontificaux au congrés de Bierville, voyez Les Cahiers du Cardinal
Baudrillart, 13 avril 1925-25 décembre 1928; Paris; Le Cerf; 2002; entrée du 2 septembre
1926, p. 455; sur le discours du nonce Maglione en faveur de I’esprit de Locarno le 1%
janvier 1927, voyez le texte in La Documentation catholique, tome XVII, 1927, col. 67-68,
et les commentaires de Mgr Baudrillart, op. cit., entrées des 2, 3, et 4 janvier 1927, pp. 563—
565; sur le role du Pére Armou S.J. au B.I.T. de Genéve aupreés d’Albert Thomas, voyez
’entrée du 12 novembre 1927, p. 802, et la note 238.

7 Voyez Ubi arcano, op. cit.; loc. cit.; p. 161.

* Voyez Novalis, Perits Ecrits; Paris; Aubier-Montaigne; 1947.



322 Fabrice Bouthillon

tique qui prétendait agir sur elle, que de ne pas s’en apercevoir. En 410, seul 1’¢é-
tablissement catholique avait échappé au désastre; en 1789, il en participe a
plein. L Eglise est ['un des blocs épars de 1’édifice qui vient de crouler, et elle
trouve donc autour d’elle de nombreux concurrents dans la lutte pour présider a
son relevement, alors que rien n’indique, bien au contraire, qu’elle soit la clef de
volite la plus indiquée pour ce faire, puisqu’elle avait €t€¢ impuissante & empécher
la chute de la construction ou elle tenait cette place.

D’autre part, I’augustinisme politique n’était jamais allé sans une certaine
équivoque théologique, dans la mesure ou, dés que la hiérarchie catholique était
devenue un étai de 1’ordre social, il avait bien fallu qu’elle se mette a précher le
dieu vengeur et rémunérateur, seul équivalent divin du gendarme. Or ce dieu est
celui de Platon, bien plus que celui de Jésus-Christ; il est né avec le mythe d’Er,
au livre X de La République®, nullement dans I’Evangile; si bien que le régime
de Chrétienté avait abouti a ce paradoxe de faire annoncer par I’Eglise le dieu
des philosophes, le dieu de la République. On pouvait tout de méme se demander
si la meilleure fagon de revenir sur les conséquences de la Révolution était bien
de recommencer.

Mais le concordat de 1801 était lourd d’autres ambiguités. D’abord, a la diffé-
rence de tous les précédents, dans lesquels les souverains temporels se reconnais-
saient toujours les fils respectueux de I’Eglise, ce contrat avait €té passé par les
deux signataires sur un pied d’égalité: comment mieux signifier que, jusqu’a un
certain point, il s’inscrivait dans la démarche contractualiste qui avait justement
¢été celle ces révolutionnaires, et qui revenait a dire que, le contrat social anté-
rieur étant déclaré dissout, ses anciennes parties prenantes allaient en négocier un
nouveau? Or toute I’histoire de la Révolution était la pour montrer que cette fa-
con de faire devait aboutir a un échec, qui était inévitable tout bonnement parce
que ’homme ne dispose pas du pouvoir constituant: étant donné qu’il n’est point
d’homme hors du langage, et que le langage est un contrat qui préexiste toujours
a I’emplo1 que les locuteurs en font, I’idée méme d’un homme hors de tout con-
trat, et qui pourrait s’en donner un, est une contradiction dans les termes®”. Mais
si cette contradiction avait suffi a conduire les Constituants a ’impasse, elle de-
vait aussi suffire a y mener les signataires du concordat.

D’autre part et enfin, puisqu’un pareil traité pose I’Etat face a I’Eglise, il en
découle que, dans 1’économie du consalvisme, le christianisme est clairement
d’un cété: en vertu de quoi, il faut bien que ce qui siége de I’autre reléve de 1’an-
tichristianisme. Par nécessité logique, le partenaire est aussi un adversaire. Tout
concordat sur le mode de 1801 favorise donc, au moins autant qu’il ne ’entrave,
le développement d’une hostilité au christianisme, qui est liée au cynisme avec
lequel les pouvoirs d’Etat acceptent, a seule fin de I'utiliser pour mieux gouver-

*® Voyez La République, X, 614 b — 621 d; et le commentaire qu’en donne Arendt dans
«Qu’est-ce que I’ Autorité?»: op. cit.; loc. cit.; section V; pp. 168—178.

* Voyez Bonald, Recherches philosophiques sur les premiers objets des connaissances mo-
rales; in (Euvres compleétes; Paris; Migne; 1859; tome I1I; spécialement col. 48 et chapitre II,
«De I’Origine du langage», col. 61-122.



L ’Enlévement de I'Europe 323

ner leur monde, de remettre sur le marché une religion a laquelle eux-mémes
n’adherent plus, sans s’interdire d’ailleurs pour cela de travailler a pouvoir s’en
passer un jour, quand ils auront suffisamment diffusé dans leur peuple les lumie-
res de leur propre idéologie.

Ces risques dont le consalvisme était gros s’étaient vérifié des le premier essai
que la Curie en avait tenté. Le bonapartisme est essentiellement un centrisme; il
unit appel plébiscitaire au peuple et autoritarisme, et il veut donc, par la, opérer a
son profit la réconciliation des valeurs universelles de la Gauche et des valeurs
locales de la Droite, que la Révolution avait séparées. La politique de Bonaparte
annongait de la sorte la caractéristique qui fut apres lui aussi bien au ceeur du na-
zisme qu’a celul du stalinisme, le premier unissant une référence nationale, issue
de la Droite, a une référence socialiste venue de la Gauche; le second prétendant
réaliser le socialisme en un seul pays. Pour autant, parce que ces deux dimensi-
ons du local et de I"universel forment le tout de I’homme, que son corps situe
localement, mais que sa raison ouvre sur ['universel, la volonté bonapartiste de
les réunifier participait toujours de I'ambition de refonder ["humanité qui avait
¢té celle des Constituants. Or fonder I’homme, c¢’est I’ceuvre de Dieu, et voila
pourquoi pareil projet, qu’il fat libéral (c’est-a-dire révolutionnaire en son prin-
cipe), ou centriste, sur le mode totalitaire comme sur le mode bonapartiste, était
dans son tréfonds incompatible avec le christianisme. L’histoire ecclésiastique
du premier Empire est la-dessus fort €loquente: le signataire laic du concordat
finit par s’en prendre de front a I’Eglise, au point d’en arriver a déporter ie sig-
nataire papal du fameux contrat. Sous Pie XI, les mécomptes du consalvisme
furent exactement les mémes. A peine ratifiés les accords du Latran et le Reichs-
konkordat, le Saint-Siege dut s’apercevoir qu’en guise de rechristianisation de la
société, il était aux prises avec une entreprise totalitaire qui non seulement, ne
demandait rien au christianisme, mais encore, ne désespérait pas d’en venir a
bout. Les concordats que signent Mussolini et Hitler ne sont, de leur point de
vue, qu’un moyen de circonvenir I’Eglise, pour mieux en avancer a petit bruit la
ruine; quant aux autres, ce fut le destin de tous les Etats qui les avaient souscrits
que de finir sous la botte du nazisme: Autriche, Tchécoslovaquie, Pologne, Fran-
ce, Roumanie, Yougoslavie, Lithuanie, Lettonie, il n’y eut encore une fois, par
un effet ultime, sans doute, de la désormais renversée ligne d’amitié, que I’Equa-
teur pour faire exception.

Le bilan s’établissait donc a une déroute totale de I’Europe consalviste, tandis
que commengaient a se préciser les contours d’un autre projet pour le continent,
qui pouvait se réclamer d’une assez forte logique. Parce que I’Europe est un
compromis entre le local et 'universel, il est assez naturel qu’elle apparaisse
comme une dimension idéale a des centrismes qui, sur un autre plan, tentent eux
aussi d’opérer le méme arbitrage entre I’un et 1’autre. De 1a ce que Napoléon ap-
pelait son systeme continental, comme la réduction de I’Europe par Hitler en es-
pace vital du Reich grand-allemand®'. La tentative nazie n’acheva certes de se

*" Sur la mise en musique juridique de la chose, en particulier par Carl Schmitt, voyez Franz
Neumann, Béhémoth. Structure et pratique du national-socialisme 1933—1944, Paris; Payot,



324 Fabrice Bouthillon

dessiner qu’apres la mort de Pie XI, mais dés la guerre d’Ethiopie, le fascisme
avait fait vibrer la corde européenne pour justifier ses entreprises; et, avec le dé-
clenchement de celle d’Espagne, il recommenga tout un bourrage de crine sur le
theme de la défense de 1’Occident. Cela préparait de longue main la présentation
de I’opération Barberousse comme une Croisade européenne contre le bolche-
visme®.

Or Pie XI ne s’est pas oppos¢ moins fermement a ce projet d’Europe-1a qu’a
celui d’Europe libérale. C’est clair deés la double encyclique de 1937. Certes,
bien des thémes de Divini Redemptoris sont directement repris de Quadragesimo
Anno, toutefois la perspective du texte est essentiellement modifiée par son asso-
ciation avec Mit brennender Sorge. La simultanéité de leur publication proclame,
d’emblée, que le stalinisme et le nazisme participent de la méme réalité, ce qui
fait que le catholicisme peut réclamer une place aux origines de la théorie des to-
talitarismes; mais il faut encore ajouter que des deux documents, le plus impor-
tant aux yeux de Pie XI est fort probablement celui qui traite de I’ Allemagne: il a
publié Divini Redemptoris largement pour interdire a la propagande de Goebbels
de prétendre, au vu de Mit brennender Sorge, que I’Eglise faisait cause commu-
ne avec le communisme, et il n’avait, sur la fin de sa vie, plus la moindre hésita-
tion a définir Hitler, et non Staline, comme «le plus grand ennemi du Christ et de
I’Eglise dans les Temps Modernes»™.

La chose est d’autant plus notable qu’en matiére d’antibolchevisme, Pie XI
avait tout un passé. Son encyclique de 1932, Caritate Christi compulsi, avait ex-
plicitement appelé a une union mondiale contre le communisme, et méme Mit
brennender Sorge n’est pas encore totalement étrangere a cette ambiance, puis-
qu’on y trouve, sur la fin, le veeu que vienne le jour «ou le peuple allemand tout
entier, méme avec ses membres aujourd’hui fourvoyés, revenant a la religion, et,
dans une foi purifiée par la souffrance, ployant de nouveau le genou devant le
Roi des temps et de I’éternité, se dispos[e] enfin, dans la lutte contre ceux qui
nient Dieu et ruinent I’Occident chrétien , a reprendre, en harmonie avec tous les
hommes de bonne volonté de tous les peuples, la mission que les plans de I’Eter-
nel lui ont assignée»’*. Il n’est que plus remarquable que le dernier Pie X1 se soit
livré & une démolition systématique de tous les éléments de la propagande anti-
bolchevique sur laquelle comptait le nazisme pour embrigader les catholiques.

Il a commencé par s’opposer a la présentation de I’entreprise antibolchevique
de Mussolini et de Hitler comme une croisade, et d’abord en se gardant bien
d’accorder ce label au soulévement franquiste, qui, fomenté par des catholiques
espagnols, avait pourtant tout pour [’obtenir. Il a suffi au Saint-Siége que Franco
soit ouvertement soutenu par Berlin, pour lui faire attendre des mois la recon-

1987; premicre partie, chapitreV, «Le Grossdeutsche Reich»; section 4, «Le nouveau droit
international»; pp. 151-170.

2 Voyez Bernard Bruneteau, L Europe nouvelle de Hitler. Une illusion des intellectuels de
Vichy, Monaco; Editions du Rocher; «Démocratie ou totalitarisme»; 2003.

3 Voyez le télégramme n°38 du comte Pignatti, ambassadeur d’Italie pres le Saint-siége, au
comte Ciano, le 7 avril 1938; archives du ministére italien des Affaires Etrangeres, série
Affari politici; sous-série Affari politici 1931-19435, Santa Sede: carton 39.

** Voyez Mit brennender Sorge, op. cit.; loc. cit.; pp. 51-52.



L’Enlévement de I’Europe 325

naissance diplomatique qu’il avait escomptée d’emblée™. Encore le pape a-t-il
frappé plus directement au cceur des espoirs que le nazisme pouvait nourrir de
détourner a son profit I’idéologie croisée, quand, aprés la venue de Hitler a Ro-
me, en mal 1938, il a qualifié publiquement la croix gammeée de croix ennemie
de la croix du Christ™®. Car dés lors, point de croisade sous ce symbole pour les
catholiques, évidemment.

Mais a certains égards, point d’Europe non plus. Plus Pie XI a avancé dans
son pontificat, plus consciemment il a refusé de reconnaitre aux peuples euro-
péens et a leur civilisation la moindre supériorité par rapport a ceux des autres
continents. Cette évolution s’est enracinée dans la dimension missionnaire de sa
charge’’. Dés les débuts de son régne, il présentait volontiers 1’expansion que le
catholicisme avait connue outre-mer a partir des Grandes Découvertes comme
une compensation providentielle aux défections que le mouvement émancipateur
moderne lui avait fait subir sur le vieux continent™: cette vision des choses pou-
vait étre classique, elle n’en emportait pas moins I’expression d’une certaine dé-
ception envers I’Europe. Naturellement ce sentiment décupla, lorsque [’échec de
son entreprise de reconquéte y devint patent, et que le théme européen commen-
¢a a devenir I'un des préférés de la propagande allemande. Un an avant sa mort,
sous |'impression de la catastrophe que 1’Eglise romaine venait de subir avec
I’Anschluss, Pie XI déclarait aux membres du conseil supérieur de la Propagation
de la Foi qu’il n’avait «pas besoin de leur dire [...] les jours douloureux que tra-
verse, depuis quelque temps, le Pere de la grande famille catholique, en voyant et
en méditant ce qui se passe au sein de ces antiques chrétientés du vieux monde,
en Europe, dans les régions qui lui sont les plus voisines. Vraiment, il y a de quoi
faire pleurer. Le Pape était plus ou moins préparé a beaucoup d’épreuves doulou-
reuses, mais pas a celles qui se sont produites successivement et dans une telle
mesure. Pourtant, il n’a pas assez de paroles pour remercier le Seigneur de lui
avolr procuré [...] cette grande consolation, comme pour obliger son cceur et ses
yeux & se détourner un moment d’un spectacle désolant et a jouir de la vue des

* Voyez Guy Hermet, Jes Catholiques dans |'Espagne franquiste; Paris; P.F.N.S.P.; deux vo-
lumes; 1980 et 1981, et «Pie XI, la République espagnole et la guerre d’Espagne», in Achille
Ratti Pape Pie XI; Rome; Ecole frangaise de Rome; 1996; pp. 499-427; ainsi que la dépéche
du comte Pignatti au comte Ciano en date du 6 juin 1937, in telespresso 8680 du palais Chigi
a I’ambassade d’Italie a Salamanque, le 10 juin 1937, archives du ministére italien des
Affaires Etrangéres, série Affari politici; sous-série Affari politici 1931-1945, Santa Sede;
carton 35.

¥ Voyez son allocution en réponse aux veeux du sacré-collége, le 24 décembre 1938, dans Don
Domenico Bertetto (éd.), 7 Discorsi di Pio XI, Rome, Librairie Editrice Vaticane; trois
volumes; 1985; tome III; pp. 869-872.

" Voyez ’encyclique Rerum Ecclesiae du 28 février 1926 sur le développement des missions,
B.P. III, pp. 143—175, en particulier p. 164. («C’est une erreur de considérer les indigénes
comme des hommes d’une race inférieure et des é€tres d’un esprit bormé. Une longue
expérience nous enseigne, a I’opposé, que les peuple du lointain Orient ou de I’hémisphére
austral ne le cédent pas toujours aux habitants de nos pays».)

* Voyez son homélie pour la messe de la Pentecote célébrée dans Saint-Pierre de Rome, le 4
Juin 1922, a ’occasion du troisiéme centenaire de la Congrégation de la Propagande, B.P. [;
pp. 68-72.



326 Fabrice Bouthillon

régions si vastes et si éloignées, si belles et si riches de tant de promesses, ol
germent, croissent, fleurissent et mirissent les magnifiques moissons des Mis-
sions. [...] On dirait que la divine Providence, a laquelle appartient I’avenir, pré-
pare a de grandes choses ces immenses continents. Que seront ces chrétientés
dans cinquante, cent, deux cents ans? Quelles compensations auront-elles appor-
tées a tant de défections du vieux monde?»”.

Bien avant d’en étre arrivé la, il avait déja, dans son encyclique Rerum Ec-
clesiae de 1926, insisté, a la suite de son prédécesseur Benoit XV, sur la né-
cessité de former un clergé indigene, et ce, dans I’éventualité de ’accession des
colonies a I’indépendance; puis, joignant le geste a la parole, il avait sacré de sa
main les six premiers évéques chinois, dans Saint-Pierre de Rome, le 28 octobre
de la méme année®’. Rien d’étonnant donc, si, sur la fin de son pontificat, le
souci missionnaire, le refus du nationalisme, qui avait été¢ pour lui une autre rai-
son de condamner 1’Action francaise, et ’hostilité au racisme nazi, concourent
désormais a la méme prise de distance par rapport a I’Europe blanche, aryenne,
impérialiste, que le nazisme tendait a €riger en valeur supréme. Il est, a cet égard,
particulierement significatif qu’un de ses discours les plus virulents contre le ra-
cisme ait ét¢ prononcé, le 28 juillet 1938, devant les éléves africains et asiatiques
du séminaire Urbain de la Propagande®'.

Mais cette inflexion n’était pas non plus sans lien avec sa redécouverte de la
dimension juive du christianisme, qui est déja parfaitement claire dans Mit bren-
nender Sorge®. L’Europe nazie étant, par définition, exclusivement aryenne, le
judaisme ne pouvait constituer pour elle qu'un corps étranger, qu’il fallait d’au-
tant plus nécessairement envisager de refouler au fond de 1’Asie, qu’il était, aux
yeux de Hitler, consubstantiellement li¢ au bolchevisme. Alors quand Pie XI dé-
clare, en septembre 1938, que les chrétiens sont «spirituellement des Sémites»™,
non seulement cette prise de position perturbe 1’argument antibolchevique que le
nazisme mettait en avant pour les enrdler dans sa croisade, mais encore, elle con-
stitue une prise de distance par rapport a |’Europe.

Ainsi peut-on dire qu’il s’est prononcé contre I’Europe nationale ou raciale
comme il s’était prononcé contre I’Europe libérale. Mais il me semble qu’a cer-
tains égards, il a aussi rompu avec |’Europe catholique, telle du moins qu’avait
voulu la promouvoir sa diplomatie consalviste. Car Mit brennender Sorge, c’est
vraiment la ruine du consalvisme, dont tous les éléments constitutifs sont comme
I’objet d’un jeu de massacre. Non seulement le pape y reconnait explicitement
que e concordat a été un marché de dupes, qui, de la part de i’Etat allemand, n’a
jamais servi qu’a dissimuler la «guerre d’extermination» qu’il entendait dés

% Discours aux membres des conseils supérieurs généraux des ceuvres de la Propagation de la
Foi et de la Sainte Enfance, le 28 avril 1938; B.P. XVII, pp. 108-112.

* Voyez le texte de son homélie pour la circonstance, Jam finis est; B.P. III, p. 257-259.

! Voyez B.P. XVIIL, pp. 19-24.

** Voyez Mit brennender Sorge, op. cit.; loc. cit.; section «Vraie foi au Christ», pp. 19-20.

¥ Voyez sa déclaration aux dirigeants de la radio catholique belge, le 6 septembre 1938, in La
Documentation catholique, tome XXIX, (1938), col. 1459-1460.



L’Enlévement de |’Europe 327

I’origine livrer au christianisme**, mais encore il renonce a y promouvoir aucun
projet de société: son unique souci, c’est que les catholiques allemands restent
une Eglise, ce pourquoi I’essentiel de son propos est désormais un rappel du ké-
rygme, contre le détournement qu’opéraient les nazis des principaux articles de
la foi. L’Action Catholique, enfin, si obsessionnellement vantée depuis 1922
comme la panacée aux maux du monde, I’Action Catholique n’est plus citée
qu’une seule fois, et in extremis encore bien, au fil de la bénédiction terminale
impartie aux divers membres de I’Eglise germanique. C’était en soi tout un sym-
bole: de ’action, domaine éminent de la politique®, mais aussi maniére d’étre
qui, depuis sainte Marthe, ne saurait jamais €tre absolument exempte, aux yeux
de la foi, du soupgon d’activisme™, I’Eglise de Rome revenait a la contemplation
du mystére, et a sa proclamation.

Lorsque la Croisade européenne contre le bolchevisme s’est finalement déclen-
chée, le 22 juin 1941, la papauté s’est surtout signalée par son silence. Peut-&tre
elt-elle cédé a la tentation de I’approuver plus ouvertement, si, par une opération
inverse de celle qui a fait dire que Carl Schmitt avait écrit son ceuvre pour aplanir
le terrain devant les divisions blindées de la Wehrmacht®, Pie XI finissant n’a-
vait au préalable, a la maniere dont on déblaie une ruine, I¢ve une hypothéque,
enleve une pierre d’achoppement, enlevé Europe. Mais qu’il I’ait fait permet
peut-€tre de mieux comprendre la nature équivoque du souvenir laissé par sa po-
litique. Car, d’un certain point de vue, elle a commencé par connaitre aprés 1945
un été de la Saint-Martin particuliérement impressionnant. Les deux mamelles en
avaient ¢té la dimension concordataire et I’appel a la militance; or la République
italienne inscrit dans sa Constitution le texte des accords du Latran, la Républi-
que de Bonn reconnait la validité du concordat de 1933, et la République fran-
caise continue de vivre sous le régime du crypto-concordat des années 20, tandis
que, parallelement, commence en Europe la grande période d’une démocratie-
chrétienne st influente que les plaisants la surnommerent le Vatikform. Com-
ment, avec un tel dossier, le pape des concordats et de I’ Action catholique n’a-t-
il jamais été au moins béatifié, il faudrait en donner sa langue au chat, si I’on
n’apercevait tout d’abord que les démo-chrétiens avaient probablement gardé
une mémoire trop douloureuse des choix qu’il avait opérés a leur détriment en
1929 et 1933 pour aider beaucoup a le pousser sur les autels. Son cas ne pouvait
¢videmment pas s’arranger aprés Vatican I, quand I’Action catholique se vida
de sa substance, pendant que le gauchisme triomphant jetait le soupgon sur les
concordats — le courant antitotalitaire, qui pouvait se trouver en Pie XI un précur-
seur, n’était pas de taille a y faire équilibre, et il était d’ailleurs lui aussi géné
pour ce faire par le souvenir des pactes avec Mussolini et avec Hitler.

* Voyez Mit brennender Sorge, introduction, op. cit.; loc. cit.; pp. 7-13.
s Voyez H. Arendt, Condition de |"Homme moderne( The Human Condition), Paris; Agora;
- 1988; chapitre V, pp. 231-314, «L’action».
* Voyez Luc X 38-42.
* Voyez I'introduction de Peter Haggenmacher au Nomos de la Terre de C. Schmitt, op. cit.; p.
13.



328 Fabrice Bouthillon

Mais le facteur européen peut contribuer lui aussi a expliquer cette solitude
posthume, surtout si I’on songe a I’importance qu’il a toujours eue, et qu’il a en-
core, dans le fond de commerce de la démocratie-chrétienne. Elle est centriste,
certes par exclusion des extrémes, comme la social-démocratie, et non par leur
addition, comme le sont les totalitarismes; mais, dans son cas comme dans le
leur, ce centrisme fait toujours bon ménage avec I’Europe comme moyen terme
entre local et universel. Or la singularité de Pie XI est d’avoir fini par rompre
avec les trois grandes formes classiques de la thématique européiste: avec la libé-
rale, dés les années 20; avec la nationaliste ou raciale, a la fin des années 30;
mais aussi, du moins si la lecture que je propose de ses derniers actes et en par-
ticulier de Mit brennender Sorge est exacte, avec la catholique. L’époque étant ce
qu’elle est, on congoit deés lors que son culte soit demeuré affaire de happy few.

L’enlévement d'Europe. Note sur ['oubli d'un cas d’europhobie. Pie XI (1922-1939)

La démocratie-chrétienne ayant, aprés 1945, uni I'héritage de la résistance chrétienne aux
totalitarismes, et la participation a I’ élevation de I'actuel échafaudage européen, on se con-
vaint quelquefms un peu vite que le Saint-Siege a lui aussi toujours conjugué ces deux

entreprises. Ce n'est pas si clair pour Pie XI: peu tracassé par la thématique européenne au
début de son pontificat, son animosité¢ envers le nazisme s’est traduite ensuite par un
¢loignement pour I'Europe, telle du moins que celui-ci prétendait 1’incarner.

Eine Abfuhr an Europa. Bemerkungen zu einem vergessenen Fall von Europhobie. Pius
X1 (1922-1939)

Vor dem Hintergrund dessen, dass die Christdemokratie nach 1945 den «christlichen Wi-
derstand» gegeniiber den Totalitarismen und die Teilnahme an der Errichtung der ak-
tuellen europdischen Strukturen verband, geht man zuweilen etwas voreilig davon aus,
dass auch der Heilige Stuhl diese beiden Grundhaltungen immer miteinander verbunden
hitte. Fiir Pius XI ist dies nicht so eindeutig: war er zu Beginn seines Pontifikats wenig
mit der europédischen Thematik beschiftigt, so iibersetzte sich seine Feindschaft gegen-
tiber dem Nationalsozialismus in eine Distanzierung von Europa, zumindest insofern als
derselbe vorgab, Europa zu verkérpern.

A rejection of Europe. Remarks on a forgotten case of Europhobia: Pius XI (1922—-1939)

After 1945, with Christian-Democracy having combined the heritage of the Christian
resistance to totalitarian regimes with participation in constructing Europe, it seems
possible to jump a little too quickly to the conclusion that the Holy See also always linked
these two projects. This is not at all clear in the case of Pius XI, who was little concerned
with European issues at the beginning of his pontificate. His animosity towards Nazism
resulted later on in his distancing himself from the European project, at least to the extent
that Nazism had also claimed to embody Europe.

Mots clés — Schliisselbegriffe — Keywords
Pie X1, construction européenne, totalitarismes, concordats, diplomatie vaticane

Fabrice Bouthillon, Maitre de conférences en Histoire contemporaine a I’Université de
Bretagne cccidentale, Brest



	L'Enlèvement d'Europe : note sur l'oubli d'un cas d'europhobie : Pie XI (1922-1939)

