Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte = Revue
suisse d'histoire religieuse et culturelle = Rivista svizzera di storia
religiosa e culturale

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 100 (2006)

Artikel: La postérité de I'Union de Fribourg dans la mémoire catholique
Autor: Botos, Maté
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-130391

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-130391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La postérité de I’Union de Fribourg dans la mémoire
catholique

Maté Botos

Le sujet choisi fait en quelque sorte exception. 1l s’agit de 1’histoire d’un mythe,
basée sur des éléments factuels mais aussi sur des suppositions, des hypothéses.
Le manque des informations, la survie de toute une mythologie ecclésiastique
fribourgeoise caractérise le sujet qui s’explique par la nature de I’histoire des
sociétés secrétes. Le mythe «Fribourg, foyer de I’enseignement social de I’Eg-
lise» s’explique par le manque d’informations. Ce lieu commun qu’est devenu
I’Union de Fribourg, inspiratrice de I’encyclique Rerum novarum apparait dans
la tradition catholique d’abord comme un fait historique. Ce n’est qu’aprés la se-
conde guerre mondiale que I’influence réelle de I’Union sur le Magistére et plus
particuliérement sur le document pontifical a été¢ mise en question. Ce processus
de démythisation a son histoire, malgré [’absence des bases de données.

Il s’agit alors d’une tradition pas trés bien documentée, mais qui veut que
Fribourg ait été le foyer de I’¢laboration de I’enseignement social de I’Eglise
dans les temps modernes. C’est pour cette raison-la qu’on parle sur «postérité» et
pas sur «tradition» de I’Union de Fribourg. «Tradition» implique des ¢léments
consensuels dans la mémoire collective, mais dans ce cas, il ne s’agit pas de cela:
la mémoire individuelle s’étant éteinte par la mort des anciens membres de
I’Union, il n’y avait pas de collectivité qui aurait pu conserver ces moments de
I’histoire.

L’Union catholique sociale et économique de Fribourg, par ses travaux entre
1884 et 1893 avait joué un réle primordial dans la préparation de I’encyclique
Rerum novarum, par conséquent, dans la formation de I’enseignement social de
I’Eglise. Mais il y a un longue débat sur I’impact qu’il a exercé sur les rédacteurs
de I’encyclique. La tradition ecclésiastique souligne 1I’importance de ce groupe
d’intellectuels catholiques européens, comme eux-mémes ont attribué la naissan-
ce de I’encyclique de 1891 aux efforts qu’ils ont fait depuis I’automne de 1884.
Fribourg serait ainsi 1’atelier d’un message pontifical moderne. En revanche,
I’historiographie — rompant avec ces mythes — nie le succes de cet Union. Mais en
fait, les historiens de 1’Union ignoraient la plupart des sources. Notre pour-suite a
pour but, a la lumiere des documents recueillis, de mettre au point ce débat.

SZRKG, 100 (2006), 305-314



306 Mate Botos

Il existe des mythes, des hypothéses relatives aux personnes, aux structures et
au contenu. Mais quant a la tradition, c’est plutot ecclésiastique ou locale, et non
historique. Car, en fait, faute de contréle scientifique, le mythe a su se conserver
dans ces milieux intéressés mais sans compétence.

Les causes du «brouillardy

L’Union de Fribourg était une assemblée intime des catholiques sociaux de I’Eu-
rope du 19° siécle. Son but était d’élaborer — entre 1884 et 1893 — un enseigne-
ment social et économique pour le Saint-Siege, afin que le pape (Léon XIII) se
prononce sur le sujet dans une encyclique. Ce travail était en fait d’une nature
hautement confidentielle — voici la premiére raison du brouillard autour 1’Union.
Son chef spirituel, Mgr Mermillod, a été élevé au cardinalat en 1890 et ainsi le
groupe a perdu son leader charismatique. Aprés la mort de Mermillod, survenue
en 1892, le groupe a perdu son iniciateur et certains ont pensé qu’apres la pub-
lication de I’encyclique Rerum novarum, elle a perdu aussi sa raison d’étre. Cela
peut expliquer 1’oubli de I’apport de I’Union dans la conscience catholique et par
la suite, dans I’historiographie catholique. Les documents de 1’Union: a I’excep-
tion des proces-verbaux des sessions pléniéres et des lettres circulaires, les autres
documents d’importance — les proces-verbaux des sections, les lettres manuscri-
tes, les notes financiéres, etc. — ont été oubliés ou dispersés, ni 1’évéché, ni les
groupes politiques n’ayant pas senti la nécessité de les conserver.

Les documents originaux étant ainsi disparus, les recherches auraient pu étre
basées sur les copies. Par malheur, la documentation si précieuse du secrétaire
des études, celui du marquis de la Tour du Pin-Chambly a Arrancy ont été briilés
lors de ’incendie causée par les Allemands. Les papiers du comte de Blome,
vice-président de I’Union sont aussi reportés disparus.

Le premier a s’intéresser a I’histoire de 1’Union, le chanoine Cyrille Massard
de Leuven, a réussi a obtenir les procés-verbaux des sessions pléniéres et des
théses imprimées de 1’Union, grice au soutien du comte de Kuefstein, encore en
vie en 1913-14. Mais Massard n’a vu qu’une partie des documents et il a été in-
fluencé par I’interprétation de Kuefstein. Malheureusement, I’historiographie de
I’Union était frappée par I’éclatement de la premiere guerre mondiale, or, le plu-
part des livres de Massard ont été briillés avant distribution.

Puis, d’un autre aspect, on ignorait 1’influence de I’Union sur le Magistére
jusqu’a la découverte des manuscrits des avant-projets de 1’encyclique par Mgr
Antonazzi, en 1957. Il n’y avait eu jusque-la que des spéculations qui ont main-
tenu la relation hypothétique de Fribourg-Rome, alimentée par le mythe alimenté
par des évéques de Fribourg, notamment Mgr Besson et Mgr Charriére. Cet atti-
tude des évéques suisses est compreéhensible: [’épanouissement de «l’autorité de
Fribourgy» aurait souligné le prestige du siége épiscopale et aussi celui de la ville
de Fribourg.

L’Union de Fribourg est ainsi devenue un «lieu de mémoire» du catholicisme
social, mais dans une perspective plus étendue, du catholicisme du vingtiéme siéc-
le. Mais c’est dii a ces lacunes citées plus haut que nous pouvons parler d’une
double mémoire catholique: I'une, officielle, et I’autre, sceptique, celle des histo-



La postérité de |'Union de Fribourg dans la mémoire catholique 307

riens (majoritairement catholiques). Il est intéressant de voir qu’il y a alors deux
explications différentes de I’histoire de I’Union (dont le nom abrévié indiquera
une évolution d’une «tradition hypothétique pieuse», celui de I’influence suppo-
sée des intellectuels exercée sur les rédacteurs de I’encyclique).’ Mais 1’historio-
graphie soi-disant «objective» représente une autre vision et une explication dif-
férente: celle de I’insucces relatif de [’'Union.

En somme, d’un certain aspect, les deux explications sont fausses, les deux
«traditions» sont hypothétiques, faute de la connaissance des sources.

Mythe de ['Union de Fribourg: les membres

Etant donné qu’il s’agit d’une formation de personnes qui ont représentées des
organisations nationales diverses de I’Europe, 1l est inévitable de faire tout d’abord
la présentation de ce grémium (dont les membres sont soit inconnus soit 1é-
gendaires, dii a la coincidence des noms comme dans le cas de I’abbé Bovet
d’Antigny qui n’est pas identique avec le compositeur ou encore dans le cas de
[’abbé canadien Alphonse Villeneuve qui ne sera jamais I’archevéque de Mont-
réal, le célébre «Cardinal Villeneuve»).

La composition du groupe ¢€tait largement dominée par des francophones. Au
total, 86 personnes ont €té en relation avec I’Union mais seulement 52 en ont été
membres. Le statut des autres était collaborateur ou invité. Dans [’Union 1’élé-
ment dominant n’était pas le groupe de Pergen, mais !’école dite de la Tour du
Pin. Non seulement en nombre: 21 membres sont Francais, aupres des 25 Suisses
qui étaient totalement inactifs d’ailleurs, a la seule exception de Gaspard Decur-
tins. Le groupe francophone est complété par la création d’une section belge en
1886, au nombre de cinq membres. Dans 1’Union, on peut compter 8 Allemands,
15 Autrichiens (dont un Hongrois, le comte Esterhazy), 10 italiens. Rafael Ro-
drigez de Cepeda est le seul Espagnol, comme le R.P. Alphonse Villeneuve est
I"unique représentant du Canada.’

La formation des sections nationales se fait par les recommandations des
peres fondateurs dont Milcent et de la Tour du Pin jouent les réles principaux. Le
marquis de la Tour du Pin, comme si retiré dans ’ombre, laisse a ses collabora-
teurs le risque de proposer des noms: le prince d’Isembourg et mentionné par Al-
bert Hyrvoix (lui-méme proposé par de la Tour du Pin),’ mais c’est Milcent qui
propose Raoul Ancel, le baron d’Avril, Henri Lorin, I’éditeur Ferdinand Levé, le
R. P. de Pascal, les comtes de Roquefeuil, Ségur-Lamoignon, Bréda et Nicolay,
ainsi qu’Albert de Mun (et — quoique formellement — le marquis de la Tour du

On peut cependant mentionner la réfutation de la «Sozialaristocratie» contre-révolutionnaire
par Vatican II (plus précisément le Cardinal Journet), faisant foi a la démocratie, ce qui ex-
plique peut-étre la dégradation du ton pieux dans les écrits traitants la proto-histoire de Re-
rum novarum.

Il a été présent aux travaux du groupe de Rome mais n’apparait qu’en 1893 a la réunion de
I’Union tenue a Rome.

«Mon Révérend Pere, je suis chargé par M. de la Tour du Pin de vous prier de vouloir bien
nommer le Prince d’Isembourg parmi les membres de notre Union...» (Lettre d’Hyrvoix a
Jaquet, le 16.10.1886; document conservé au Cabinet des Manuscrits de la BCU, («Union de
Fribourgy, boite 1.), découvert en 1998.



308 Maté Botos

Pin).* Tous sont du réseau de I’ Association Catholique, organe de I’Oeuvre des
Cercles. Le comte Charles de Nicolay apparait dans la lettre du 22 janvier 1889
de Milcent lors du décés d’Hervé Bazin,” bien qu’il ait été de citoyenneté belge.

Le grand nombre des Suisses s’explique avant tout par le choix du lieu des
rencontres. Fribourg est un canton gouverné a cette époque par les conservateurs,
dominé par des catholiques, pays ou le Piusverein a été trés puissant dans les mi-
lieux ruraux. Ils sont plutét des hommes d’oeuvres, mais a partir de 1889 appa-
raissent des enseignants de 1’Université naissante, des ecclésiastiques, des gens
de vocation politique (Python, Decurtins, Feigenwinter, Amman-Weck, Monte-
nach, etc.).®

Les Allemands et les Autrichiens sont presque sans exception des représen-
tants du Freie Vereinigung Deutscher Sozialpolitiker. Cette organisation des lai-
ques germanophones avait été présidée par le prince de Loewenstein, ses colla-
borateurs étaient von Blome, von Isemburg, von Kuefstein, von Pergen, Gideon-
Dael von Koeth-Wanscheid, Alfons Maria von Steinlé, les RR PP Franz Schind-
ler, Lehmkuhl, Weiss et le Dr. Scheimpflug. Cette Vereinigung s’était réuni de
1883 a 1888 et avait pris des décisions en matiéres trés diverses. La figure-clé
dans I’organisation de cette section nationale était le comte Anton Pergen (c’est
lui qui recommandera 3 Mermillod le baron de Vogelsang et le comte Buquoy).’

Les Italiens (Medolago-Albani, le comte Soderini et autres) représentent 1’Ope-
ra dei Congressi, dont le professeur de I’économie de I’université de Pise, Giu-
seppe Toniolo était le personnage le plus illustre mais qui n’a jamais assisté aux
réunions, malgré la tradition ecclésiastique. Certes, Toniolo était I’un des plus
illustres membres mais il n’a laissé les empreintes de sa main sur aucune des
theses formulées par I’Union.

L’Union de Fribourg était composé en majorité d’aristocrates catholiques, in-
spirés par des idées contre-révolutionnaires. Plusieurs d’entre eux étaient actifs
dans la vie politique de leur pays (Albert de Mun, Aloys von Liechtenstein, Franz
von Kuefstein, Gustav von Blome, Python, Decurtins ou autres). D’autres comme
le marquis de la Tour du Pin-Chambly, Henri Lorin, Franz Schindler, Karl von Vo-
gelsang, Albert Maria Weiss OP ou Augustin Lehmkuhl, étaient représentants des
«think tanks» des mouvements sociaux de leur pays respectifs.

La mémoire catholique avait conservé davantage les noms des hommes poli-
tiques, plus connus a leur époque, plutét que ceux des théoriciens. C’est a cause
de ce comportement qu’on ignorait pendant longtemps, qui a joué quel réle dans
I’élaboration des théses.

Cf. les lettres de Milcent a Jaquet, celui du 03.01.1886, du 24.01.1886, du 25.01.1886 et du
29.02.1886. Documents conservés au Cabinet des Manuscrits de la BCU, («Union de Fri-
bourgy, boite 1.), découverts en 1998.

Lettre de Milcent a Jaquet, le 22.01.1889; document conservé au Cabinet des Manuscrits de
la BCU(«Union de Fribourgy, boite 1.), découvert en 1998.

A noter que la participation des Suisses aux travaux et aux débats n’équivalait pas leur nom-
bre considérable.

Lettre de Pergen a destinataire inconnu, le 31.12.1885; document conservé au Cabinet des
Manuscrits de la BCU («Union de Fribourg», boite 1.), découvert en 1998.



La postérité de ['Union de Fribourg dans la mémoire catholique 309

L historiographie

L’historiographie de I'Union de Fribourg commence par le travail de I’abbé
Cyrille Massard, «L’oeuvre sociale du Cardinal Mermillod. L'Union de Fribourg
d’aprés des documents inédits».® Massard connaissait encore — outre les procés-
verbaux imprimés — Georges Goyaux et le comte de Kuefstein. Cet oeuvre, jetant
les bases des recherches ultérieures, est responsable a la création des traditions
différentes, telles I’emploie des théses par Léon XIII dans la rédaction de 1’en-
cyclique ou la disparition des documents originaux suite au retour de Mgr Mer-
millod & Rome.

Georges Goyau, de sa part, n’a participé qu’a une seule réunion, en 1893.
C’était la derniere réunion de I’Union, exceptionnelle, car elle se tint a Rome.
Bien évidemment, le jeune Goyau n’était pas désintéressé mais au moment de
son invitation, la publication de son livre «Le pape, les Catholiques et la question
sociale» en 1893 avait offert une vision de I’'Union mais il n’a pas présenté une
histoire.”

Il existe des mémoires des membres qui mentionnent la préparation de tel ou
tel document. On peut ainsi citer le livre du comte Eduardo Soderini: «Il ponti-
ficato di Leone XIIL»,'” ainsi que le livre d’un ancien membre genevois, Théo-
dore La Rive: «Vingt-cinq ans de vie catholique». Le RP Albert Maria Weiss pu-
bliera le plus tard ses mémoires sous titre de «Lebensweg und Lebenswerk. Ein
modernes Prophetenleben», a Freiburg im Breisgau, en 1925.

L’historiographie poursuit les traces préparées par Goyau (comme Lugmayer
en 1927""), puis par Soderini (comme De Gasperi en 1931'* ou autres), jusqu’a la
rédaction de la thése de Normand J. Paulhus, en 1983." Cet américain visait le
recueil des documents — et non seulement des proces-verbaux. Malheureusement,
son travail qui n’a pas été €dité, traite la question sociale dans le contexte de la
théologie morale. 1l est le premier a fouiller de maniere systématique les archives
de I’évéché et de la Bibliothéque Cantonale et Universitaire de Fribourg.

Cependant, on se permet a renvoyer au livre de Charles Molette sur Albert de
Mun, lequel contient des documents importants de 1’Union de Fribourg, qui
voient le jour pour la premiére fois (les théses mises & part).'*

Cyrille Massard, L oeuvre sociale du Cardinal Mermillod. L Union de Fribourg d’apreés des

documents inédits par..., Louvain, 1914.

Georges Goyau, («Léon Grégoire»), Le Pape, les Catholiques et la Question Sociale, Paris,

1893. Une autre publication de Goyau voit le jour en 1931, pour la quarantiéme anniversaire du

texte fondateur du catholicisme social, sous le titre de «Avant la publication de I’encyclique

«Rerum novarum>. L’Oeuvre des Cercles et I’'Union de Fribourg», Semaine catholique de la

Suisse frangaise, 60, 1931.

' Un autre texte de Soderini est publié sous le titre «Per la genesi della <(Rerum novarums nel suo
venticinquesimo anniversario», Nuova Antologia, 51, 1916.

" Dr. Karl Lugmayer, Der Freiburgsche Vereinigung, Wien, 1927,

12 Alcide de Gasperi, I Tempi e gli uomini che prepararono la Rerum novarum, Milano, 1931,
Vita e pensiero.

" Normand Joseph Paulhus, The Theological and Political Ideals of the Fribourg Union, These,
Boston College, Andover Newton Theological Seminary, Boston, 1983. (format microfiche)

'* Charles Molette, Albert de Mun: 1872—1890. Exigence doctrinale et préoccupations sociales

chez un laic catholique, Paris, 1970.



310 Mate Botos

Les essais de Charriére (1982)" et de Marmy (1986)'° retournent a nouveau
aux bases: Charriére rénumeére les documents conservés a la BCU, mais ses
«Considérations d’automne» ou celles d’André Marmy sont plutdét d’une nature
littéraire. Ces essais d’ailleurs, justement par leur style flou, ont admirablement
contribu€ a la formation de la tradition nébuleuse «Fribourg foyer de la doctrine
sociale de I’Eglisen. Cette «lignée» est alimentée plutét par les représentants de
I’histoire ecclésiastique que par les historiens laics.

Les voix critiques sont formulées par Mattioli (1995)"” qui voulait démontrer
dans I’antimodernisme de I’Union son anachronisme, en expliquant son pro-
gramme de reconstruction sociale par ses opinions contre-révolutionnaires. Cet
article met en question la mission progressiste de 1’Union, I’exposant plutot
comme réactionnaire ce qui fait ’approche un peu idéologique.

Le mythe de l'influence

Non seulement les documents de 1’'Union de Fribourg demeuraient cachés jusqu’
a 1998, mais aussi les avant-projets de ’encyclique Rerum novarum.

Depuis la publication des avant-projets de I’encyclique par Mgr Antonazzi en
1957"%, les chercheurs ont une idée précise sur I’influence réelle de I'Union 4 ce
projet. Les jésuites Jarlot (1959)" et Joblin (1982)®, puis derniérement le do-
minicain Bedouelle (1991)*' ont démontré que I’influence de 1’Union était plutét
modeste dans le cas de Rerum novarum. Pourtant, dans la tradition historico-po-
litico-intellectuelle, Fribourg reste un haut-lieu de la pensée sociale. Pourquoi?
Parce que, effectivement, les idées sur les corporations libres et confessionnelles,
dotées de dimensions sociales et politiques qu’ont élaborées les membres de
I’Union, mais qui étaient refusées par Léon XIII, se trouvent re-apparues dans
Quadragesimo anno en 1931. Les théses se font valoir 40 années plus tard,
lorsque peu de représentants de 1’ancien groupe étaient encore en vie. Ainsi, Fri-
bourg a sa place bien méritée dans I’historiographie de 1’enseignement social de
I’Eglise.

'> Michel Charriére, «L’Union de Fribourg. Considérations d’automne», Choisir, Carouge,
nov. 1982, 12-19.

16 André Marmy, Terrain miné: essais, Genéve, 1986.

"7 Aram Mattioli, «Die Union de Fribourg oder die gegenrevolutionaeren Wurzeln der katho-
lische Soziallehre», Aram Mattioli/Gerhard Wanner (ed.), Katholizismus und «soziale Fra-
ge». Urspriinge und Auswirkungen der Enzyklika «Rerum novarumy in Deutschland, Liech-
tenstein, Vorarlberg und St. Gallen, Bd. 2., Ziirich, 1995, 15-32.

'® Giovanni Antonazzi, I enciclica Rerum Novarum: testo autentico e redazioni preparatorie
dei documenti originali, 2e ed., Rome, 1991.

"% Georges Jarlot SJ, «Les avant-projets de <Rerum novarump et les «anciennes corporations»»,
Nouvelle Revue Théologique, 1, 1959.

* Joseph Joblin SJ, «L’appell de 1'Union de Fribourg & Léon XIII en faveur d’une législation
internationale du travail. Son lien avec (Rerum Novarum», De Rerum novarum Laborem
exercens: Vers 'an 2000, Roma, 1982.

! Guy Bedouelle, «De I’influence réelle de I'Union de Fribourg», Rerum novarum, op.cit.



La postérité de I'Union de Fribourg dans la mémoire catholique 311

En effet, I’apport intellectuel de I’Union est incontestable; mais on ne peut pas
se permettre de se taire du réle joué par «l’école de La Tour du Pin» car, dans la
tradition historiographique on oublie trop souvent que 1’Union a été composé des
représentants de divers groupes intellectuels dont celui de I’Oeuvre des Cercles
était le secrétaire du conseil scientifique, René de la Tour du Pin-Chambly. Son
apport est bien documenté par Talmy (1963).* En revanche, 1’apport des écoles
allemandes et autrichiennes est a peine examiné (a I’exception des travaux de
Sorgenfrei, 1970 et de Griebling, 1975** et des certains passages de Jean-Paul
Bled, 1988% et 1989 et de Mayeur, 1986°).

Le centenaire de Rerum novarum a porté ses fruits dans le domaine. Dans
«Rerum novarum: écriture, contenu et réception...>>27, Guy Bedouelle examine le
texte de I’encyclique du point de vue de «l’influence fribourgeoise», arrétant que
I’encyclique avait rencontré plus les aspirations que les inspirations de 1’Union®®,
tandis que Philippe Chenaux dévoile le proto-histoire de 1'Union, partant du ré-
seau de la <<C0rresp0ndance de Genéve».”’

Ce n’est qu apres 1991 que le travail pour recueillir les documents de I’Union
a été commencé™ et, grice a une main heureuse, en 1998 des documents nou-
veaux ont été découverts qui offrent une vision tout a fait nouvelle de 1’histoire
de I’Union. Nous sommes loin de tout savoir sur les écoles diverses présentes au
sein de ce groupe international d’intellectuels catholiques, mais on peut constater
que ce grémium était loin d’étre homogene. Il y avait eu des débats parfois ame-
res entre les écoles de La Tour du Pin et celle des Autrichiens. Les Allemands,
conduits par le comte de Blome, ont servi d’interpréte idéologique.

2 Robert Talmy, Aux Sources du Catholicisme Social: 1'Ecole de La Tour du Pin, Tournai,
1963.

* Helmut Sorgenfrei, «Die geistgeschichtlichen Hintergriinde der Sozialenzyklika Rerum no-
varum Papst Leos XIII. vom 15. Mai 1891», Sammlung «Politeia», Band 25, Heidelberg,
1970.

** J. P. Griebling, «Katholieke soziale actie in Europa en in Nederland», Politiek perspectief,
sep/okt 1975.

* Jean-Paul Bled, Les fondements du conservatisme autrichien, 1859-1879. Publications de la
Sorbonne, Paris, 1995.

2 Jean-Marie Mayeur, Catholicisme social et démocratie chrétienne. Principes romaines,
expériences frangaises, Paris, 1986.

*" Rerum novarum: écriture, contenu et réception d'une encyclique: actes du colloque interna-
tional organisé par I'Ecole frangaise de Rome et le Greco n° 2 du CNRS (Rome, 18-20 avril
1991), Ecole frangaise de Rome, 1997.

** 1dem, 241-254. (Guy Bedouelle, «De I’influence réelle de I'Union de Fribourg sur 1’Encyc-
lique Rerum novarumy.)

* 1dem, 255-266. (Philippe Chenaux, «Les origines de 1’Union de Fribourg».)

** Sur 1état des recherches et le réle de Fribourg, cf. Willy Kaufmann/Francis Python, «Union
de Fribourg. Soziale Stromungen, Personlichkeiten und Thesen im Vorfeld der Enzyklika
Rerum novarum», Academia Civitas, 1991 Mars, 46-48 et Maté Botos/Francis Python,
«L’Union de Fribourg», Fribourg sur les chemins de |'Europe. 25° Journée de |’Europe de
I’Université de Fribourg, Fribourg, 2000.



312 Maté Botos

En effet, les anciens membres ont maintenu la tradition, et en 1903, une ré-
union a eu lieu a Fribourg, avec la participation de quelques-uns des anciens’'
mais cette initiative, aprés la publication des theéses élaborées aux années 1880 et
1890, retombe dans ’oubli.*

L’influence de 1’Union de Fribourg sur les mouvements d’idées des jeunes in-
tellectuels européens est considérable: il nous suffit de renvoyer a I’Union catho-
lique d’Etudes Internationales, établi par Georges de Montenach et aux autre or-
ganisations qui trouvent leur légitimité historique dans I’ancienne Union.>

En parlant de la postérité de I’'Union de Fribourg dans la mémoire catholique,
nous pouvons constater que, faute de garanties institutionnelles, le maintien de
son histoire repose sur les épaules des anciens membres. Mais nous ne pouvons
pas cependant oublier que, bien que I’Union de Fribourg ait été composé d’une
soixantaine de membres, son efficacité était assurée par les représentants des
foyers intellectuels tels la Section des Etudes de [’Oeuvre des Cercles ou le fa-
meux Vogelsang-Kreis. Le groupe, apres la disparition du chef spirituel des au-
trichiens (en 1890) subit la dominance de la Tour du Pin, qui déja bien avant a
laissé une forte empreinte sur les théses élaborées.™

Talmy, en parlant de 1’influence de I’école de la Tour du Pin, expose méme la
question si le marquis frangais avait influencé Liberatore™ lors de la rédaction de
la premiére version de 1’encyclique.”® Si 1’on considére les conditions aggravan-
tes la situation du catholicisme frangais dont il était le représentant — insucces
¢lectorale de Mun, la laicité galopante, la poussée anticléricale, la montée du
socialisme repoussant le catholicisme social et bien d’autres raisons encore — on
comprend pourquoi I’effet de 1’Union francophone sur 1’église romaine n’a pas
pu exercer une influence plus durable.

! Etaient présents: Rafael Rodriguez de Cepeda et Giuseppe Toniolo (qui n’ont jamais par-
ticipé aux rencontres précédentes), Goyau, de La Tour du Pin, Henri Lorin, le comte de Me-
dolago-Albani, Georges de Montenach.

32 Comme résultat de ce rencontre, les théses de 1'Union est édité en frangais et en allemand.
Les «Beschliisse welche von drei verschiedenen Studienkommissionen katholischer Sozial-
politiker in den Jahren 18821891 gefasst worden sind», sont édités a Sankt-Polten, Leo-Ge-
sellschaft, en 1903. Cette édition vise la démonstration de la continuité des écoles diffé-
rentes. L’édition frangaise, en revanche, ne fait allusion aux €coles précédentes et ne publie
que les théses de 1’Union (n.n., Réimpressions des theses de ['Union de Fribourg, 1883—
1893, Blois, 1903.)

3 A noter la communication d’Eugéne Duthoit, sur les origines de I’Union d’Etudes Inter-
nationales («L’Union de Fribourgy, Catholicisme et vie internationale, Fribourg, 1928, 20—
40), ou encore, de main inconnu, Les Unions de Fribourg et de Malines, Charleroi, 1925.

¥ Maté Botos, «Genése et construction de 1'idée corporative dans les théses de 1’Union
catholique d’Etudes Sociales et Economiques», Villes et campagnes en Hongrie. XVI-XXe
siecle. Les Cahiers de 1'Atelier/Atelier fiizetek, red.: Rose-Marie Lagrave, Budapest, 2000,
225-257

% Sur Ieffet de Liberatore, voir Lombardi, Federico SJ, «La «Civilta cattolicc e la stesura
della «(Rerum Novarum). Nuovi documenti sul contributo del padre Matteo Liberatore», La
Civilta Cattolica, 06.03.1982, CXXXIII, 3161.

*® Talmy, op. cit., 56.



La posteérité de |'Union de Fribourg dans la mémoire catholique 313

L’Union de Fribourg était, sans doute, un forum ot les représentants des grou-
pes divers se sont confrontés’’ et, par la suite, le résultat est le produit propre a
I’Union. Par I’application de ses principes quatre décennies plus tard, et par le
prestige d’étre le centre d’études approuvé par le Saint-Siege, maintenu par la
mémoire locale™ ainsi qu’internationale, il n’y a aucun doute que Fribourg con-
serve sa place dans la géographie sacrée que lui avait établi ’historiographie.

La posteérité de I'Union de Fribourg dans la mémoire catholique

L’Union de Fribourg, entre 1884 et 1893 avait joué un réle primordial dans la préparation
de I’encyclique Rerum novarum, par conséquent, dans la formation de 1’enseignement
social de I’Eglise. Mais il y a un long débat sur I’'impact qu’il a exercé sur les rédacteurs
de ’encyclique. La tradition ecclésiastique souligne 1I’'importance de ce groupe d’intel-
lectuels catholiques européens, comme eux-mémes ont attribué la naissance de I’encycli-
que de 1891 aux efforts qu’ils ont fait depuis I'automne de 1884. Fribourg serait ainsi
I’atelier d’un message pontifical moderne. En revanche, I’historiographie — rompant avec
ces mythes — nie le succés de cet Union. Mais en fait, les historiens ignoraient les sources.
L’Union a été composé des représentants de divers groupes intellectuels. L influence de
I’Ocuvre des Cercles est démontrée, I’apport des €écoles allemandes et autrichiennes est en
revanche a peine examiné. L’Union de Fribourg certes, peut étre regardé comme un forum
ou les représentants des groupes divers se sont confrontés. Les idées corporatistes qu’ont
¢élaborées les membres de I’Union, mais qui étaient refusées par Léon XIII, se trouvent re-
apparues dans Quadragesimo anno. Par [’application de ses principes plus tard, et par le
prestige d’étre le centre d’études approuvé par le Saint-Siége, maintenu par la mémoire
locale ainsi qu’internationale, il n’y a aucun doute que Fribourg conserve sa place dans la
géographie sacrée que lui avait établi I’historiographie.

Das Nachleben der Union de Fribourg in der katholischen Erinnerung

Die Union de Fribourg spielte zwischen 1884 und 1893 eine zentrale Rolle in der
Vorbereitung der Enzyklika Rerum Novarum und damit der Entwicklung der katholischen
Soziallehre. Doch existiert eine lange Debatte iiber die Auswirkungen der Union de Fri-
bourg auf die Redaktoren der Enzyklika. Die kirchliche Tradition unterstreicht die Be-
deutung dieser Gruppe européischer katholischer Intellektueller, wie diese selber das Ent-
stehen der Enzyklika von 1891 ihren Anstrengungen seit Herbst 1884 zuschrieben. Frei-
burg sei entsprechend die Werkstatt eines modernen piépstlichen Schreibens gewesen.
Demgegeniiber verneint die Geschichtsschreibung, die mit diesen Mythen bricht, den
Erfolg der Union de Fribourg. Allerdings kannten die Historiker die Quellen nicht. Die
Union war aus Vertretern verschiedener Gruppen von Intellektuellen zusammengesetzt.
Der Einfluss des Oeuvre des Cercles wurde aufgezeigt; die Bedeutung der deutschen und
osterreichischen Schulen ist demgegentiber bis anhin kaum untersucht worden. Die Union
de Fribourg kann als Forum betrachtet werden, auf welchem sich Vertreter verschieden-
ster Gruppen gegeniiberstanden. Die korporativistischen Ideen, welche die Mitglieder der
Union erarbeiteten, die aber von Leo XIII zuriickgewiesen wurden, wurden in Quadra-
gesimo anno wieder aufgenommen. Durch die spéitere Wiederaufnahme dieser Prinzipien

*7 11 est stupéfiant de ne pas voir parmi les membres de 1’Union aucun représentant du Zentrum:
considérés par le dominicain bavarois A. M. Weiss comme des «libéraux», ces Allemands
resteront hors de portée du groupe. La négligation des représentants allemands était, sans
doute, une des erreurs fondamentales de I’Union.

* Francis Python, «La doctrine sociale de I'Eglise dans I'enseignement a 1'Université de Fri-
bourg: approche thématique et essai de périodisation, 1889—1956», Revue d'histoire ecclési-
astique suisse, Fribourg, 83 (1989), 83—120.



314 Maté Botos

und durch das Prestige, ein vom Papst anerkanntes Studienzentrum zu sein, welche durch
die lokale und internationale Erinnerung erhalten wurde, besteht kein Zweifel, dass Fri-
bourg seinen Platz in der sakralen Geographie bewahrt, welche ihm die Geschichtsschrei-
bung zugeschrieben hatte.

The afterlife of the Union de Fribourg in Catholic memory

Between 1884 and 1893 the Fribourg Union played an essential role in the preparation of
the encyclical Rerum novarum, and thus in the development of the Church’s social tea-
chings. There has, however, long been controversy about the degree of impact it had on
the authors of the encyclical. Ecclesiastical tradition underlines the importance of this
group of European Catholic intellectuals; they themselves considered that the appearance
of the encyclical in 1891 was due to efforts that they had been making since autumn 1884.
Fribourg was thus the workshop for a modern pontifical message. However, historio-
graphy has broken with this myth and denied the success of the Fribourg Union. But in
fact, historians did not know the sources. The Union was made up of representatives of a
number of different intellectual groups. L’Oeuvre des Cercles was an influential grouping
whose influence has been examined, but the contribution of German and Austrian schools
has not yet been closely studied. The Fribourg Union can certainly be regarded as a forum
where representatives from different groupings confronted one another. The corporatist
ideas which the Union’s members developed were rejected by Leo XIII, but reappeared in
Quadragesimo anno. With the application of these principles later on, and the prestige of
being a centre of study approved by the Holy See, maintained by both local and inter-
national memory, there is no doubt that Fribourg retains the place of importance which
historiography has established for it.

Mots clés — Schliisselbegriffe — Keywords

Union de Fribourg, Rerum novarum, Fribourg, catholicisme social, conservatisme, doctrine
sociale de I’Eglise, histoire des idées, pensée sociale

Maté Botos, dr ¢és lettres, Directeur du Centre d’Etudes Européennes de 1’Université Ca-
tholique Péter Pazmany de Budapest, maitre-assistant du Département d’Histoire moderne
et contemporaine



	La postérité de l'Union de Fribourg dans la mémoire catholique

